Georgii Bernhardi Bilfingeri De harmonia animi et corporis humani maxime praestabilita, ex mente illustris Leibnitii, commentatio hypothetica / [Georg Bernhard Bilfinger].

#### **Contributors**

Bilfinger, Georg Bernhard, 1693-1750 Camerarius, Elias, 1673-1734

#### **Publication/Creation**

Francofurti & Lipsiae : Prostat apud Christ. Henr. Bergerum, Tubingensem bibliopolam, 1735.

#### **Persistent URL**

https://wellcomecollection.org/works/bqv69c95

#### License and attribution

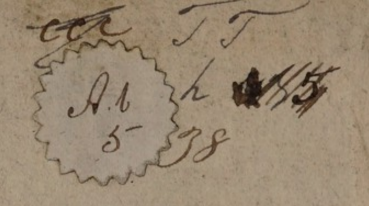
This work has been identified as being free of known restrictions under copyright law, including all related and neighbouring rights and is being made available under the Creative Commons, Public Domain Mark.

You can copy, modify, distribute and perform the work, even for commercial purposes, without asking permission.



Wellcome Collection 183 Euston Road London NW1 2BE UK T +44 (0)20 7611 8722 E library@wellcomecollection.org https://wellcomecollection.org





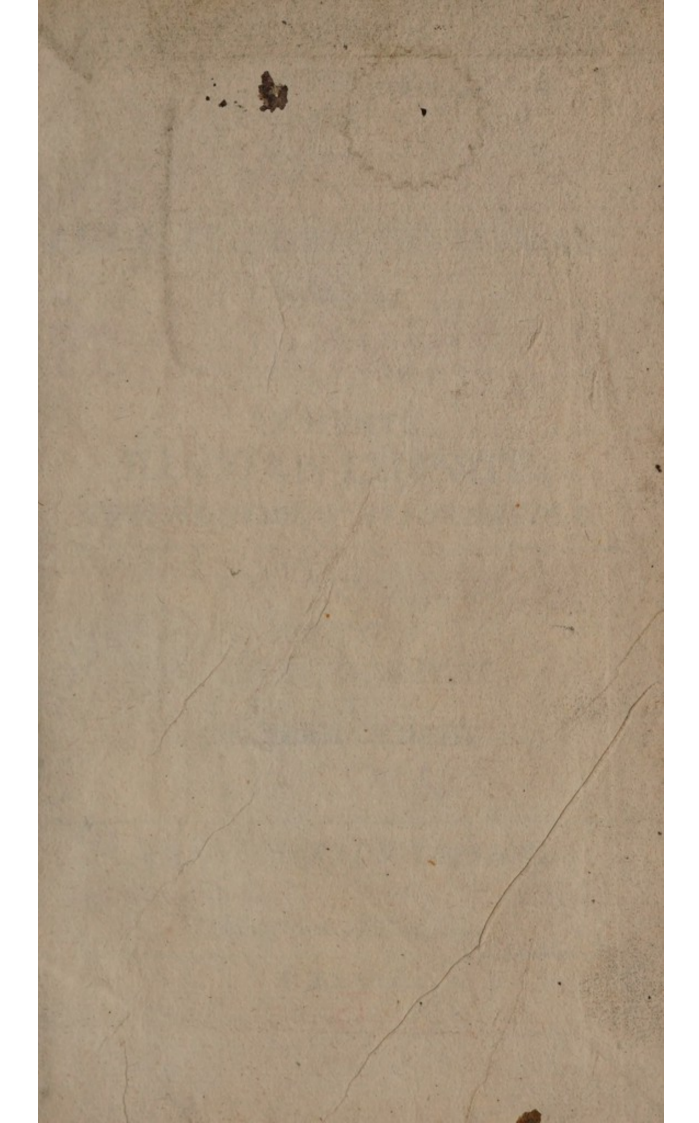
# MEDICAL SOCIETY OF LONDON



ACCESSION NUMBER

PRESS MARK

BILFINGER, G.B.





### GEORGII BERNHARDI BILFINGERI

DE

# HARMONIA

ANIMIET CORPORIS HVMANI

MAXIME

# PRÆSTABILITA,

EX MENTE
ILLUSTRIS LEIBNITII,
COMMENTATIO HYPOTHETICA.

#### EDITIONEM HANG SECVNDAM

VARHS IN LOCIS AVXIT,

ET

APPENDICE ORNAVIT

AVCTOR.

MANCOFVRTI & LIPSIA.

PROSTAT APUD CHRIST. HENR. BERGERVM,
Tubingensem Bibliopolam.

M DCCXXXV.

Tom. II. du Recueil des diverses Pieces sur la Philosophie, la Religion naturelle &c. Par Mrs. Leibniz, Clarke, Neuvion, p. 209.

#### De Lectione Librorum !

J'y cherche, non pas ce que j'y pourrois reprendre, mais ce qui y mérite d'être approuvé, & dont je pourrois profiter. Cette méthode n'est point la plus à la mode, mais elle est la plus équitable, & la plus utile.



### AVCTORIS

#### PRÆFATIO AD EDITIONEM HANG SECVNDAM.

Ibliopolæ hane editionem debes,
L. B. non mihi. Putassem, opera aliorum satis declaratum esse
hoc argumentum, ut meus hicce
labor, inter primos editus, hodie quidem
facile posset Emporiis exesse. Monuic
ille vero, esse, qui recusum postulent,
Neque potui, quod per primam editionem
publici Juris factum est, denegare in
secunda.

Do igitur libellum, qualis jam ante exstitit. Volui elidere non pauca; memor Bælianæ admonitionis: Libros sæpe meliores reddi posse, si in paucis quibus-dam augeantur, & in multis minuantura lta putavi exesse posse omnia, quæ ad B. Stah;

B. Stahlii Philosophemata pertinent: multa, quæ ad R. P. Tourneminii: aliqua
etiam, quæ ad Bælii, Lamii aut aliorum
diæa. Venit autem in mentem, Leæores plerosque non sic sentire. Postulare
illos, ut sequentes omnia complectantur
Editiones, quæ in prioribus conspicati
sint: præoptare, ut inutilibus auæos,
quam ut diminutos supersuis libellos accipiant.

Igitur denuo omnia curavi typis recudi: Et addidi, quæ viderentur utilia, si
non pro omnibus, saltem pro nonnullis
Lectorum. Scio, neminem posse ita
cibos condire, ut convivis sapiant omnibus: neminem, ut multis coquorum.

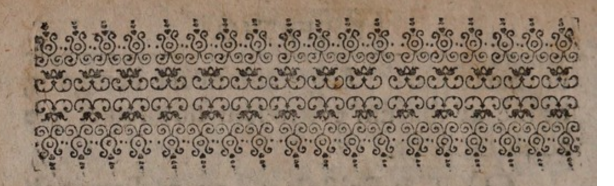
Distinxi, quæ noviter addita sunt: In Textu quidem cancellis illa [] ab reliquis seclusi; in Notis, stellula \* signavi.

Accessit appendicis loco dissertatio B. Eliæ Camerarii, quam in primæ editionis Præsatione laudavi. Notas textui subjunctas, eo statim, quo dissertatio prodiit, tempore concinnavi, & Beato nunc Autori exhibui. Has præter illum nemo vi-

dit hactenus. Legit autem ita benignus, ut me ad illarum editionem non semel ipse adhortatus sit.

Addidi & Epistolam, quam Petropoli ad Joannem Clericum dedi, A. 1726. postquam admonitus fui, ipsum in Bibliotheca Moderna sinistrum de hoc libello judicium tulisse. Legi hisce diebus dicta Viri, in Tomo ejus Bibliotheca XXIII. p. 413. fqq. Neque necessarium puto, ut prioribus illis Litteris meis vel hilum amplius superad-Exhibeo igitur, quales eo tempore exaravi, & Amstelodamum misi. ad Virum Doctissimum pervenerint, nescio. Neque enim describi illas, quod sciam, in Tomis Bibliothecæ sequentibus curavit; quod petenti credo, non denegasset, si Nauta literas ad ipsum meas pertulisser. Vale. Dabam Tubingæ. m. Januario 1735.





### PRÆFATIO EDITIONIS PRIMÆ.

Ommentationem accipis, Aquanime Leclor, qualem mense fulio 1721. conscripsi, & Septembri proximo publice
promisi. Paucissima sunt, quæ ex illo
tempore immutavi, & in notis maxime, atque
allegationibus recens additis consistunt. Parum
id TUA interest, opinor: Ideoque non indicabo
loca. Interest mea nonnihil: Sufficit eo tamen,
monuisse generaliter.

Consilium scriptionis erat, ut argumentum dissertationi præberet Inaugurali; Et præbuit quoque, quia summam Scripti, in compendio expositam, publico disputationis examine dignati sunt Viri Eruditissimi, & publica grati animi testificatione dignissimi.

Editionis hanc caussam habe: Intellexi non semel, esse inter Eruditos, qui mallent, vulgariter-& prolixe dici hanc caussam; quam exponistrictim, aut intertexi integro Systemati.

Inventorem Systematis, Illustrem G. G. Leibnitium, novimus sparsim sua tradidisse, & non taro anigmata anigmata locutum & apophthegmata; aurea quasi carmina fundentem, non sine Systemate, aut traditione & famblichis intelligibilia.

Acutissimum vero Christianum Wolsium vidimus, ubi in condendo Systemate Metaphysico elaboraverat, easdem quoque sententias, quasi sponto sibi obviam factas, sua doctrinarum catena innexuisse, explicitas amplius, & susfultas certius.

Sed vero non id omnium opus est, colligere dissita, & e diversis excerpta commentariis dicta colligare; Namque, ut ingenium non desit, deest aliquando patientia, aliquando copia libellorum, aut a laboribus mage necessariis otium.

Neque illam Rei Litterariæ felicem hodie vivimus atatem, qua sive ad unum omnes, sive plerique omnes, tantum in omni disciplina studii collocare vel possunt, vel volunt, ut integra examinate, vel & combinate Systemata, vulgatum sit.

Persuasit ea consideratio mihi, gratiam initi apud illos posse, qui, sive gravioribus occupati, sive innutriti levioribus, saltim aliis distracti rebus, sententiarum tamen inter Eruditos celebrium momenta quadam intelligere gestiunt; Collecta enim hoc libello, & popularius, nisi fallor, exposita deprehendent, quæ sparsim alibi disjecta, aut philosophica magis habitu induta conspiciuntur.

Cave autem, ea re existimes promitti facilia adeo omnia, ut vel obiter lecta sese approbent, aut hæreant. Est aliquando dissicilius negotium, quam

ut

mea quoque scriptoris culpa este potest, quam non sane lubens contraxi; consitebor autem, &, si possim, emendabo lubentissime.

Illud jure flagito, nolis, ubicunque quæstioni obvia dissicilis responsio succurrat: Eam semper Auctoris culpam interpretari. Quo sunt obvia magis in disciplinis physicis atque metaphysicis phænomena: Eo plerumque dissiciliores eorundem explicationes Philosophi experiuntur.

Non abnuo rationem Cl. Astrucio allegatam, qua conjecit, minui admirationem frequentia, & negligentiorem adeo in exquirendis caussis animum infeliciorem esse in iisdem eruendis: Propius tamen aliquando caussam contigeris, si vulgata & obvia dixeris utplurimum esse magis composita abstrusis, & arte demum, aut speculatione abstracta natis Eruditorum quæstionibus.

Possem exemplis sidem dicto sacere, si excurrere in illud institutum liceret: Nunc monitis pergo, quæ commentationi quidem præsenti necessaria existimo.

Ordinem Scripti Conspectus exhibet, eo quidem fine & modo scriptus, ut essentialia in compendio connexa sistat. De nonnullis caussam accipe. Exposito Sectione prima quæstionis sensu, secunda disserui de numero explicationum. Visum est, fortasse non omnes id supplere, quod Leibnitius, subintellectum sine dubio, explicite non expressit. Araguit

guit Vir Philosophus ab exclusione duorum ad existentiam tertii Systematis: Recte id quidem, se
constet, simplicia plura excogitari non posse, &
composita premi difficultatibus iisdem, quibus ille
simplicia extruserit. Opportunum itaque judicavimus, eam ab initio partem enarrare distinctius.

De Numero tractationem excipit altera specialior, quæ singulare uniuscujusque sententiæ examen pandit. Diximus tertia Sectione de Vulgato, quarta de Cartesiano Systemate, quæ visa sunt; salvis desensorum honoribus, quos nihil læsos volumus. Licet dissentire in Rep. Litteraria: Convitiari non licet; si jura quidem a consuetudine secernas.

Ubi Leibnitianum ex instituto Systema persecutus sum, Sectione quinta, de Anima & Corpore egi sigillatim, exemplo Cel. Wolsii, qui primus diserte & applicate ostendit, vere Leibnitium & ex solido dixisse: Harmoniam suam esse Consuentem, in quo amice coëat, quicquid boni sive dixerint sive supposuerint Idealista hinc, & illinc Materialista. Concordiam ipsam ut illustriorem Lectores conspicerent, etiam dissiciles: Specialius pauca de Legibus utriusque substantia conspirantibus annexui; iisdem omnino principiis deducta.

Hypotheticam hanc tractationem dixi, ut integrum esset, etiam illa mutuo accipere, quæ sortassis
Systemati necessaria esse possunt, & in illa tamen
Sectionis brevitate neglecta sunt. Tum vero, ut
scopum scriptionis obtinere certius possum: Ut enim
a s

doctrinæ

doctrinæ veritatem Tibi non persuadeam, facilius approbabo studium explicandi sententiam VIRI, undique Maximi. Nolui etiam, asseverata dictione dissentientes offendere. Expositis enim, quæ succurrebant animo, terum momentis, liberum & Tibi & Mihi volo illud Plantinum: "Optio hæc ,Tua est, utram harum vis conditionem, accipe,...

Objectionum solutiones, sexta dissertationis parte factas, commoditati Lectorum indulsi, non vanitati meæ. Pleræque enim a Leibnitio datæ sunt; aliquæ & a Chr. Wolsio adjunctæ; paucæ mea sunt, nec præcipuæ. Neque delector ego Resutationibus: Demonstrationes deperire animum, non dissiteor; easdemque non multas magis, quam bomas. Dixi caussam sententiæ, ubi solutiones obsignavi, paragrapho Scripti 252.

Si quas passim occupari objectiones videris; cave, verborum potestatem premas, ubi de alieno loquor: Dixi non pauca, qualia primo videri adspectu possent, & quæ a nostris arceri præsepibus consultum judicavi. Ita nolim existimes, mea sententia petitionem principii sore, si quis in sormanda quæstione negligenter aut dolose versetur: Non enim illa mea est appellatio, quam s. statim primo, nota prima complectitur. Idem, si placet, judicium esto de similibus.

Sunt plures ex eo, quo nostra hæc conscripsimus, tempore dissicultates motæ ab Eruditis: Eatum unicam illis addidi, quas, hinc inde auditas,

antea collegeram, & supplementi loco adoptaveram. Plures alias diserte nunc adjungere, institutum non admittit: Antiquius enim hoc Scriptum
est, quam, quæ illas generaverat, dissertatio mea
Inauguralis, d. 13. Sept. 1721. Resp. 70. Davide
Essichio, Tubingensi, desensa.

Monebo tamen ignaros rerum, ut attendant Annotationibus Excell. inter nos Philosophi atque Medici, Elia Camerarii, in dissertatione extemporali, sed erudita, qua Unionis Anima cum Corpore Systemata Tria, Harmoniæ Præstabilitæ, Influxus, & Assistentiæ in unum fudit, d. 27. Sept. 1721. Resp. Jo. Frid. Braunio defensa. Sed vero & illis animum advertant, quæ Excell. Physicæ & Mathematum Professor, 70. Cunr. Creilingius suis in Leibnitiana Philosophiæ Placita commentationibus, de nostro hoc negotio interseruit, disputatione altera in Principia Philosophia Autore G. G. Leibnitto, respondente eodem Dn. Essichio, Magisterii Philosophici eo tempore Candidato, ventilata d. 17. Aug. A. 1722. [Nunc in suburbano Tubingæ Alumneo Bebenhusano Meritissimo Juventutis Monasticæ Moderatore, & V.D.M.]

Vidimus non ita pridem quoque, quas pag. 32. not. y. ex Amici litteris obiter allegavimus, Cel. Lipsiensium Philosophi Godostr. Polycarpi Mülleri Meditationes iu Theoriam sensuum Generalem, a Nic. Hartsæckero traditam, 18. Apr. 1722. Resp. Car. Gotth. Sachsio disputatas, quarum \$5, 24. - 31. examinand

minandis de Harmonia Præstabilita Institutionibus Wolfianis impendit.

Vidimus Eloquentissimi Crosa animadversionem, in transitu sactam, & expositam in Logico Systemate P. I. S. II: c. V. Tom. II. p. 673.

Vidimus Leibnitianam sententiam, Cartesii more inslexam a M. Christiano Georg. Schüsslero in Diss. de Commercio inter Animam & Corpus d. 5. Aug. 1720. Halæ habita, qua, si mentem assequor, ex præstituto vim motuum, directionem ex imperio animæ deduxit.

Vidimus elegantem, sed succinctissimam, sententiæ Leibnitianæ expositionem, quam Cel. Theologus, Mich. Gottl. Hanschius, S. Cæl. & Cath. Majestatis Consiliarius, edidit, adjunctam Ideæ Boni disputatoris, A. 1722. cusam.

Et quis omnia enumeret, quæ diversissimis imbuti principiis Eruditi de negotio quidem præsenti, argumento maxime composito, edixerunt?

Unum pro innocentia doctrina illustranda fortassis non inepte addidero. Leibnitii Testimonio didici, complures Occasionalistarum, testatos esse, se non aliter assistentiam suam interpretari, quam Leibnitius Harmoniam. R. R. P. P. Jesuitas Trivultinos egregie de Harmonia Prastituta pronunciate, testimonio simul atque calculo Interpretis Theodicaa, Coloniensis ex eadem societate P. R. constat. Lipsiensem Theologum, M. G. Hanschium modo appels appellavimus: Cui comitem e Reformatis Cel. faquelotium addimus, quando ideis spirituum atque
corporum congruere, neque humanæ libertati adversam esse sentium existimat, Illustrissimum Dn.
Abbatem Contium Systemati saventem ex Leibnitiana
ad illum epistola suo loco exhibuimus. Lubentes
quoque vidimus, Cl. fo. Melch. Verdriessum, Giessensem Philosophum, atque Medicum cum de Unione loquitur, id arbitratui Lectorum permisisse,
occasionem asseree aut Prastabilitam olim Harmoniam velint? Nimirum veneramur VIRI virtutem,
& judicium.

Eidem etiam scopo dedimus Sectionem libelli ultimam, qua utiles hujus doctrinæ stuctus, etsi breviter, indicavimus; eoque sacto veritatem Leibnitianæ gloriationis asseruimus. Ut enim sulciendis illis veritatibus necessarium non sit Systema expositum: Est accommodum tamen; & exaltandis utile.

Longam vero exili Libello prafationem! Legisse tamen, opinor, non pænitebit; Facilior enim, hac cognita, progressus erit, & judicium tutius.

Commoditati Tuæ etiam illud indulgeo, ut pramoneam, Sectione sexta objectiones distingui notulis (,,) initio paragraphorum & fini additis; in Baylianis numeros quoque barbaros objectionibus atque responsionibus intermistos, mutuo contendendos esse; & addendas §. 170, & 174. notulas modo memoratas.

Errores

net: Sufficiat, æquitatem advocasse Tuam, & graviores expunxisse. Satis, opinor, bene se cetera habent; absente præsertim Auctore per Amicum; aliis obrutum occupationibus, curata: Quæ existimavi, moram Lectoribus injicere aliquam posse; inter Emendanda collocavi. Facient rem mihi gratam, & utilem sibi, quibus molestum non erit; annotata corrigere, aut si quando inter Lectionem hæreant, indicem illum consulere. Ita dubium non est, permutatam pag. 90. lin. 3. vocem, impedire sensum: Leges igitur naturales converte in generales ex indice nostro; & plana facile omnia erunt. Idem in ceteris tene, etsi multo facilioribus.

Dissertationem, paragrapho hujus libelli centesimo allegatam, animus erat adjungere præsenti. Quoniam id sieri hac vice non potuit: Proximis illam nundinis excudi curabo, nisi aut negotia institutum alia interverterint, aut ingratos publico labores meos intellexerim; thetice tamen illam rem persequar, etsi prolixius, &, quoad possum, planius edisserendam.

Ita vero vale, Lector Benevole, & utere jure Tuo, examinandi omnia, tenendi bona! Dabam Tubingæ. III. Id. Mart. clo lo ccxxIII.

(°)

### CONSPECTUS UNIVERSÆ TRACTATIONIS.

Sectio Prima exhibet Statum Quastionis proposita.

Icimus Harmoniam Animi & Corporis §. i. sive cogitationum & motuum §. 2. non unionem §. 3. nisi termino prius explicato §. 4. Anima igitur & Corporis existentiam prasupponimus §. 5. Præ-stabilitam vocamus cum Leibnitio §. 6. seclusis tamen ceteris Harmonia Prastabilita speciebus §. 7. quas intersubstantias generatim omnes §. 8. speciatim inter corpora corporibus, spiritusque spiritibus §. 9. itemque corpora spiritibus collata §. 10. variis elocutionum formulis asseruit §. 11. generalitate a nostro instituto aliena §. 12.

#### Sectio Secunda inquirit in Numerum Systematum.

Ut intelligas, quot simplicia esse possint 5.13. attende, quomodo consentire possint res dua necessaria s.

14. dua contingentes s. 15. una necessaria es altera contingens s. 16. In duabus contingentibus, qui no-ster casus est, non esse nisi tria possibilia, ostenditur ar sumento s. 17. Es exemplo per Leibnitium allegato s.

18.19. atque ad rem prasentem applicato s. 20. Composita

posita possunt plurima sieri, sed exiguo fructu s. 21.
Possunt aliqua & in Ramos divelli, exemplo R. P.
Tourneminii s. 22. addita examinis cautela & adminiculo s. 23.

#### Sectio Tertia examinat Systema Influxus Physici.

Quid sit influxus Physicus explicatur S. 24. sed generice solum S. 25. creditur niti experientia S. 26. qua, cautius perspecta S. 27. deprehenditur hoc loco insufficiens S. 28. Neque ideo statim falsa est sententia S. 29. est sictitia tamen S. 30. rejicienda tum demum, si repugnet alicui veritati cognita S. 31. qualem Cartesius suam de identitate quantitatis motus regulam arbitratus est S. 32. resutatus primum a Leibnitio S. 33. qui alium priori canonem substituit de identitate virium motricium S. 34. Non utimur illo tamen hac vice S. 35. etsi natura rerum, nostra quidem sententia, conveniat S. 36.

Effectus integer est aquipollens (non major) viribus caussa ad effectum applicatis § 37. Et corporea in oragana mea impressioni respondet effectus in corpore aquipollens, sive plena omnia & materiam motui indisserentem § 38. vel resistentem § 39. sive vacuum suppomas § 40.41. Igitur ex corpore nihil transit in animatn § 42. Sed neque ex anima in corpus, ut R. P. Tourneminio visum § 43. cujus modeste expenditur institutum generale § 44. & postulatum unionis possessiva § 45. & suppositiones § 46.47. & solutiones dissistiutatis § 48-52. qua strictius proponitur hoc modo: Anima actio est determinata § 53. Ratio determinationis

tionis non potest esse in rebus extra animam corporeis S. 54. Neque est interna pendens ab arbitrio anima S. ss. Erit igutur interna pendens a statu anima pracedaneo, conformis harmonia, sed non sufficiens influxui S. 56. Recle igitur Ill. Leibnitius ad Cel. Stahlium: Si anime vi saltamus, nulla est ratio, quare non saltemus ad alutudinem quamcunque? §. 57. nibil obstantibus finitudine mentis, & corporum ambientium resistentia §. 58. Es generali proportionis allegatione ex fine sumta, & societate anima cum corpore §. 59. & transformatione ratiocinationis in motum, atque motus in rem incorpoream S. 60. & instantia quoque Stabliana J. 61. Remota vero actione corporis in animam, & anime in corpus suum, excusatur facti audacia S. 62. & per Cartesium transitur ad Cartefianos 5. 63.

# Sectio Quarta discutit Systema Assi-

Cartesius, negata anima movendi facultate, directionis potestatem concessit § 64. aque inexplicabilem §.65. & Legibus Natura adversam §.66. &
disficultatibus obnoxiam prioribus §.67. pracipue inimicam Canoni de identitate directionis totalis ante &
post ictum in corporibus §.68. quam, si Cartesius Legem cognovisset, facile ad Harmoniam Leibnitii Prastabilitam devenisset §.69. essi Sectatores aliam deinde
viam ingressi sint §.70.

Cartesianorum enim sententia Deus occasione corporis in mentem agit, & vice versa §. 71. Unde est b Systema Systema Oecasionale; multis approbatum §, 72. & diversis impugnatum studiis §, 73. a Leibnitio tribus pracipue argumentis §, 74. a Legum Naturalium turba §, 75. earundemque arbitrarie latarum indisserentia, philosophia minus congrua §, 76. & mitaculis §, 77. in eo Systemate perpetuis §, 78. Ut enim generalibus omnia Legibus siant §, 79. caussas tamen naturales non habent §, 80. sed repetitas Dei operationes postulant §, 81. nullo decreti originarii positivo in creaturis effectu persistente §, 82. Sunt nimii tamen, qui physicam ea sententia disciplinam aboleri arbitrantur §, 83. aut loquendi formulas urgent §, 84. aut consequentias odiose extendunt §, 85.

#### Sectio Quinta exponit Systema Harmoniæ Præstabilitæ.

Generaliter, remotis duobus, manet tertium S. 86. in nostra quidem complicatione S. 87. neque huic fini necessarium est, explicare possibilitatem Systematis S. 88. Leibnitiano more concludentibus S. 89.

Specialius pro Anima notes: Substantiarum simplicium omnium, monadum aque ac animarum, Es spirituum, naturam consistere in representatione Universi §. 90. mutarique illas naturaliter a principio tautum interno §. 91. secundum ordinem natura sua convenientem §. 92. ita ut sint quasi specula Universi quoad statum ejus prateritum, prasentem & futurum § 93. representationibus quidem distinctis, vel confusis, claris vel obscuris §. 94. successive ex anima fundo

fundo evolvendis § 95. adeo, ut mutationes in anima omnes sui principium babeant in anima, sive, ut prasens sit gravidum futuro, § 96. Pro corpore attendas: Esse aggregatum, vi motrice praditum §. 97. a Deo materia superaddita S: 98. & certis subjesta Legibus S. 99. quarum ope corpus sit machina §. 100. cujus antecedanei status determinant sequentes S. 101. uti de animatis quidem & humanis corporibus structura S. 102. & exempla docent S. 103. sic, ut etiam hoc loco prasens sit gravidum futuro. S. 104. Pro Harmouja ipsa: Possibilitatem ejus S. 105. ex divina prascientia & praordinatione sumi videas S. 106. & successione mutationum in utraque substantia Secundum Leges facta S. 107. & perfecta primi status in utraque substantia similitudine §. 108. sic, ut etiam hoc sensu, presens harmonia sit gravida futura S. 109. Necesse est tamen buic argumento, ut, similes illas Leges esse S. 110. Cosmologia demonstret S. 111. Sunt autem earundem Legum metaphysicarum generalium determinationes tantum specialius applicate S. 112. eoque consentientes. S. 113.

Collectis illis omnibus Harmonia Leibnitii Prastabilita est non modo possibilis, sed & actualis S. 114. Liberum tamen esto, an aliter paulo rem inflottere malis S. 115. exemplo famuli apud faquelotium S. 116. qui humano respondet corpori? S. 117. an-Systema tenere universum? S. 118. vindicandum adhuc ab objectionibus S. 119. Virorum quorundam Eruditissimorum 5. 120. propriis eorundem verbis, cum fieri potest, exhibendis §. 121. b 2

Sectio

#### Sectio Sexta respondet Objectionibus Virorum Doctissimorum.

Dn. Foucherius, Divionensis Canonicus, cui primum Leibnitius Systema suum inscripserat § 122. concedit possibilitatem artisicii utriusque in anima & corpore § 123. 124. sed caussatur inutilitatem, sive dogmatis § 125. 126. sive ipsius rei § 127. 128. & Systema salvandis tantum hypothesibus accommodatum arguit § 129. 130. Aliam pro explicando phanomeno viam suadet Leibnitio § 131. 132. quastionem vero ipsam prasenti philosophia statu nondum existimat solubilem, eoque nec movendam esse, ex doctrina Academicorum. § 133. 134.

P. Bælius bis mentem de Harmonia suam explicuit §. 135. In Objectionibus Primis Systema hoc interpretatur novam philosophia accessionem §. 136. 137. & breviter indicatis difficultatibus, quas cum Aristotelicis de virtute activa creaturis communicata S. 138. 139. Es cum Cartesianis de mechanismo libertats inimico communes habeat 5. 140. 141. transit ad eas, quas Leibnitio proprias existimat. Generaliter artisicium majus putat, quam ut illi divina sufficiat infinitas, exemplo navigii, sine motore rerum conscio, sua potentia insita, apposite semper & externis rebus conformiter lato f. 142.143. Speciatim in corporeurget, nullam cœcam potentiam, vi impressionis ante multos annos facta, annihilata etiam inhabitante anima, convenientes semper motus prastare posse §. 144. 145. consideratis pracipue organorum multitudine & varietate corporum ambientium, confusionis fontibus certissimis §. 146. 147. Unde

Unde nec Cartesiani mechanismum extenderint ad corpus humanum, neque divina omnipotentia allegatio rei in se impossibile sufficiat §. 148. 149. In anima accedere simplicitatem substantia, organorum multitudini oppositam §. 150.151. igitur, ad modum Epicurea in vacuo atomi, sine ulla diversitate unisormem illam persistere §. 152. 153. neque adeo perdurante potentia anima eadem, ideas v. gr. voluptatis, primas deflectere posse in alias. S. 154. 155. Sin omnino variationem postules, affinitatem in illa observandam esse, non saltus ex albo in nigrum, & e Cœlo in Terram S. 156. 157. quibus prastandis non sufficiat anima spiritus, sed Legio spirituum, alternative agentium S. 158.159. In Objectionibus secundis, ad responsionem Leibnitii de multitudine reprasentationum & Lege successionis earundem in anima S. 160. existimat deesse media spiritui, quibus illam Legem exequatur §. 161. 162. idque exemplo animalis musici eleganter illustrat S. 163. 164 negat etiam, vocari in subsidium posse vestigia prateritorum immaterialia, simplicitati adversa S. 165. 166. vindicata tamen a Leibnitio §. 167. Es nobis quoque §. 168. 169. quoniam in eo videtur acquiescere velle §. 170. & acquievisse Balius S. 171. Apologeta quoque Leibnitii S. 172. prater necessitatem tamen §, 173.

Fr. Lamii verba cum exhibere non possim, in responsionibus ero prolixior §. 174. Urget autem Primo,
non differre Systema nostrum ab altero caussarum occasionalium §. 175. etsi haud parum differant fundamento
§. 176. executione § 177. 178. & constantia Legum
naturalium §. 179. in aliis non paucis congruentia §.
180. Secundo animam non esse tiberam in sensationo-

b 3

bus

bus suis S. 181. ob consecutiones statumm naturales &. 182. & Legem ordinis in successione obviam §. 183. indignante Leibnitio S. 184. è cujus Systemate explicantur requisita libertatis S. 185. & natura motivorum S. 186: & indifferentia voluntatis S. 187. proposuisque diversis illud dogma examinandi viis §. 188. ad objectiones a. 189. propositas, ostenditur, neque hypotheticam actionum necessitatem hac sententia inferri S. 190. neque mechanismum anima fatalem obtrudi s. 191. calculo Trivultinorum quoque Criticorum §. 192. Tertio indignum Deo & parum sapiens Systema queritur S. 193. quoniam extravagationibus suis divinas anima Leges sequeretur §. 194. ridiculas istas quidem, si faciant, ut bonam anima cogitationem deserat, dum acu pungitur §. 195. Quarto impossibile automatum putat, quod a se ipso illa faciat, que cum ratione homines §. 196 quod propositiones generales enunciet, & Syllogismos condat. S. 197. cui quidem ret explicanda genesis idearum generalium S. 198. & origo vocum S. 199. earumque generalia significantium §. 200. expenditur, & experientia fulcitur §. 201. Syllogismorumque ex illis nativitas §. 202. & elocutio derivatur. §. 203. Quinto activam creaturis vim omnem negat Cartesiano more S. 204.

R. P. Tourneminius urget experientia testimonium pro influxu physico § 205. & necessitatem ejus pro obtinenda unione physica §. 206. dissentiente, quoad metaphysicam, Leibnitio §. 207. cum digressiuncula: An in Leibnitiana quoque sententia corpus possit esse Parisiis, & anima Constantinopoli? not. d.) Parentii & Dn. de Maiseaux mentio sacta §. 208.

If. Nevv-

#### Conspectus Univ. Tractationis.

Is. Nevvtono miraculum audit Harmonia Prastabilita, & experientia contraria creditur §. 209. etsi, nostra sententia, sit miraculi tantum consequens, sed naturale §. 210. manentibus etiam, qua pro experientia postulavit VIR incomparabilis. §. 211.

Sam. Clarkius, Nevvtoni defensor Celeb. repetit accusationem miraculi in boc Systemate perpetui §. 212. Terminum Harm. Prest sensu vacuum arquit § 213. & induci necessitatem arbitratur S. 214. negat animæ & corpori magis inter se convenire, quam auobus horologiis longissime dissitis S. 215. negat sieri machinam posse, corporisnostri emulam §. 216. que & illa destinato tempore exequatur, que decernimus in futurum §. 217. Inutiles reddi ratiocinationes ab experientia deductas metuit S. 218. cum non amplius homo videat in hoc Systemate S. 219. metuit extensionem mechanismi corporei ad excludendam anima spiritualitatem § 220. Existimat, nullam bac sententia difficultatem evitari S. 221. cum non difficilius substantia immaterialis in materialem, quam materia in materiam, agere concipiatur S. 222. deficientibus etiam hoc loco explicationibus mechanicis S. 223. 224. Quibus consulto omnibus specifice responsum est §. 225.

G. E. Stahlius, in Principiis ipsis dissidens a Leibnitio §. 226. allegationem Harmonia Prastabilità Leibnitianam §. 227. ita intelligit, ac si Legem Natura eo nomine appellaret, a posteriori cognitam §. 228. contra mentem, ut videtur, Illustris Viri § 229. expositam §. 230. 231. Deinde urget, conatibus anima non semper effectum respondere §. 232. quod Systemati, pro ipsius sententia intellecto, adversaretur §. 233. non item in nostra

nostra §. 234. veluti ad speciales Magni Viri quastiones §. 235. specialibus quoque responsionibus ostenditur §. 236. Arguit porro, excludi ortum omnium rerum a caussa prima §. 237. sed conciliatum cum Systemate prasenti §. 238. 239. 240. & providentiam atque directionem divinam §. 241. sed vindicatam nobis §. 242. utrumque expressus, ob brevitatem Leibnitii §. 243. 244.

Circa Difficultates adoptivas §. 245. exponitur: Cur idea non pergant corpore aliter affecto? § 246. Cur in turbinem acti nesciant, quid agant? §. 247. Cur cerebrum sequantur anima perceptiones? §. 248. Cui bono institutiones & Leges? §. 249. Unde mutationes subitanea, & morum epocha? §. 250. Denique an Harmonia quoque necessaria sit proportio inter motum atque perceptionem? §. 251. Quibus enarratis, de instituto solutionum disseritur §. 252.

Sectio Septima indicat Utilitates quasdam Systematis Præstabiliti.

Commoda & Incommoda Unionis non allego §. 253. sed sententia hie exposita usus §. 254. De DEO primum. Postulat Harmonia caussam §. 255. non est illa in ipsis rebus, anima & corpore, consentientibus §. 256. neque in natura aut mundo §. 257. Est autem in existendo necessaria, & in agendo libera §. 258. intelligens, providens, potens &c. §. 259. ergo DEus §. 260. cujua perfectiones ita extollit ia Systema §. 261. ut vel hoc argumentum illi probando sufficere Leibnitius arbitretur §. 262. De Animæ humanæ independentia à creatis omnibus, spontaneitate perfecta, & immortalitate verba Viri Magni §. 263. una cum distincta immortalitatis notione evolvuntur §. 264. Cetera obiter indicata §. 265. obsignantur confessione Lamiana, in ceteris Systematis, corpus plus agere in animam, quam anima in corpus, cum in nostro perfectus utrobique consensus obtineat §. 266.

Appendix.

Dissertationem exhibet B. Eliæ Camerarii, & nostras in illam Notas Apologeticas: Tum & Literas a nobis ad Cel. Clericum datas de codem argumento.

Emen.



## SECTIO PRIMA,

complectens

Statum Quastionis proposita.

Nscribitur hæc Tractatio: De HARMONIA
Animi & Corporis Humani, maxime PRASTABILITA, ex mente LEIBNITII.
Harmoniam (a) dico, cum phanomenon, cum
experientiam volo edisserere. Illud enim, si sollicite attendamus, facti esse deprehendimus, quod
animæ cogitationes, id est, rerum in universo repræsentationes, quarum nobis conscii sumus, consentiant amicè & conspirent illis mutationibus,
quæ ad variorum extra nos corporum præsentiam
A fiunt

a) Nolimhic quisquam existimet, me petere id, quod est in principio, vel quæstionem ita inslectere, ut est in responsione. Quæstio enim exprimit harmoniam, quatenus eam in facto deprehendit, neque insluxum ponit, neque excludit: Secus atque id in responsione observabitur, ubi Harmoniam tantum esse assertiur.

fiunt in sensoriis humani corporis organis: & vicissim, quod motus corporis, quos voluntarios vocamus, respondeant cogitationibus, earundemque in anima successionibus & mutationibus.

- §. 2. Quando autem Cogitationes (b) tantum, & motus voluntarios hic nomino, nequaquam ea re excludo ideas sive perceptiones obscuras (c), quarum sibi mens nostra conscia non est, vel motus in corpore reliquos; Namque & horum esse mutuum inter se parallelismum atque harmoniam, inserius monebimus: Verum id non ex facto intelligimus, observando saltim, sed inferimus ratiocinando.
- quoniam ea vox, nimium dives sensuum, discursui nostro aliquam subinde ambiguitatem posset invehere. Si nimiam esse hanc meam cautionem, & scrupulis, quam prudentiæ propiorem existimes, lege Tourneminiana (d) in Commentariis Trivultinis, & deprehende, magnam systematis & objectionum ejus partem mage vocis illius ambigua potestate, quam rei & experientiæ testimonio sulciri; mirare etiam, Viros doctissimos (e) de vocabulo

c) Vid. Wolfii Metaph. 5. 731.

d) Memoires de Trevoux. 1703. May, Art. XCI. p. 869. 870. edit. Trivult.

e) Ipsum Tourneminium & Abbatem Languetum Montinæum (de Montigny) Eleemosynarium Serenissimæ

b) Sequor hic definitionem Wolfie Metaph. §. 194. Wir nennen Gedancken die Veranderungen der Seele, deren sie sich bewusst ist.

bulo isto sollicitos disquirere. [Mirare inquam, non ob raritatem sacti, sed ob inutilitatem. Quid enim? aut plura ad unionem postulas, quam ego concesserim, aut eadem omnia, nec plura tamen; aut pauciora solum. Hic omnia Tua concedo, addo etiam, quæ omiseris, mea. Isthic de unione Tibi plane consentio: sed nihil ex ea novum inferre Tibi dabitur. Illic nego unionem esse, qualem postulas. Neque igitur operæ compendium secisti, dum sub illo vocabulo nescio quid lucrari aut obtrudere mihi conatus es.]

S. 4. Non repugnabo tamen morosius, si istam vocem postules: Admiseris tantum, hoc Uniomem dici, cum res duæ vel plures, quantumvis cetera diversæ, ita in suis sibi respondeant modificationibus, ut simul sumtæ possint haberi pro una recomposita; vel, si vocem unitatis nauseas, pro toto aliquo composito. Hanc animæ corporisque unionem experimur certissime: Num possessiva illa sit? (vox est Tourneminiana) num relativa saltim? id aut non intelligo, aut deinceps docebo.

S. 5. Harmoniam porro dixi Animi atque Corporis Humani; ista enim duo hic supponimus. Absit, ut hic velim disputare vel contra Idealistas (f)

Ducis Burgundiæ, in Mem, de Trevoux 1703. p. 1949. & 1863.

f) Est Philosophorum aliquod genus, quod nonnullis de corpore difficultatibus permotum, corporum extra mentes existentiam negat, & quæ de illa nobis experiri videmur, pro phænomenis tantum habet: cetera neque aliorum extra suam mentem spirituum, neque infiniti Entis existentiam vellicat,

de corporum extra animas, vel adversus Materialistas (g) (veniam vocibus consuetis) de Anima
spiritualis in corpore existentia. Quastio enim,
quam enodandam suscepimus, Dualismum (h) jam
supponit: Et qui Harmonia modum indagat, non
Harmoniam esse probat, sed sumit; respondet enim
quastioni, qui siat, ut hac duo sibi respondeant?
Itaque is, quicum disputat, ipsa quastione Dualismum prositetur. Si alterutrum neges, cessat Harmonia, cessat quastio, cessat & responsio.

§. 6. Quando Harmoniam maxime prestabilitam ex mente Leibnitii appellavi, illud ideo sactum intelligas, ut ex inscriptione possis conjicere, quid maxime systematis nostræ paginæ serant, cui præcipue sini destinentur? Adducam & reliquas explicandi rationes, & ventilabo etiam, quatenus ea res commentationem nostram pleniorem, atque ad memoratam hypothesin explicandum viam facit planiorem. Neque enim id mihi onus imposui, ut quicquid de illis vel edictum est, vel in eas dici potest, operosus colligam. Sed præmittam istas, ut quibus viis ad Harmoniam Præstabilitam devenerit

g) Itaillos appellamus, qui & corporibus cogitationes & cognitionem & confcientiam, & quicquid est spiritualium ceteroquin operationum, transscribunt; spirituum adeo in corporibus existentiam vel negligunt, vel negant.

h) Dualistas Philosophi eos vocant, qui & spirituum à corporibus distinctorum, & corporum quoque in universo existentiam, & in hominibus Unionem sive harmoniam concedunt: Quæ solennis est hodieque philosophen di maio

losophandi ratio.

nerit Leibnitius (i), pervideas, & simul ipse manum quasi ducentem secutus, in eandem sic incidas. Quare Prastabilitam dicamus, rectius dicetur, quando ipsum Systema explanabitur.

§.7. Illud saltim hic monendus es, me non de omni (k) Harmonia Prastabilita, qualem Leibnitius asseruit, in hisce paginis assurum esse: Sed de Harmonia solum Animi atque Corporis præstabilita. Scilicet ille universalem rerum creatarum omnium (1) inter se harmoniam, corporum inter se omnium, spirituum inter se omnium, corporum atque spirituum sibi mutuo respondentium inter se, Naturæ adeo universæ, imo & Naturæ atque Gratiæ (m) divinæ conspirationem ex principiis suis adstruxerat.

A 3

6. 8.

i) v. Essais de Theodicée sur la bonté de Dieu, la Liberté de l'homme & l'origine du mal. 6-59. --

k) Obiter moneo, nisi sententiarum Leibnitianarum curiosus sueris, posse Te ttansilire § 7. - 11. incl. Historica est tantum enarratio: Et sortasse dissicilior, quia brevitatem hic imperat rei, tantum incidentis, natura.

1) vid. Essais de Theodicée, §. 62. ubi: "Ainsi étant d'ailleurs persuadé du Principe de l'Harmonie en general, & par consequent de la présormation, & de l'Harmonie preétablie de toutes choses entre elles, entre la Nature & la Grace, entre les Decrets de Dieu & nos actions prevues, entre toutes les parties de la Matière, & même entre l'avenir & le passé: Le tout conformement à la souveraine sagesse de Dieu, dont les ouvrages sont les plus harmoniques, qu'il soit possible de conçevoir. "

m) Cum Naturam & Gratiam appellamus, cave, illam interpreteris conditionem humanam, qualem à Na-

§. 8. Quod, ut melius intelligas, sciendum est: Ex Leibnitii placitis unicuique substantia (n) creatæ vim quandam, sive principium activum à DEO, Universi Auctore, inditum esse, ex quo sine mutua (o) substantiarum in se invicem actione reali & transitiva, mutationes uniuscujusque tanquam ex domestico fonte se invicem consequantur: Ita quidem, ut mutationes hujus substantiæ caussaliter dependeant ab ejusdem hujus substantiæ vi interna atque statu antecedente interno, consentiant (p) tamen mutationibus substantiarum reliquarum, quæ & iplæ pendent à statu earundem antecedaneo. Quoniam vero consecutiones istæ non casu contingant aut fortuito eveniant, sed Leges observent atque ordinem: inde fieri, ut substantiis semel à DEO harmonice constitutis, constanter in posterum conspirent; siquidem ubi antecedentia funt harmonica, etiam consequentia consentire oporteat, & consentientibus caussis (statu scil, antecedaneo respectu sui consequentis) etiam effectus sibi Eum vero parallelismum earundem respondeant. perpetuum vides esse Harmoniam, & præstabili-

in singulis hominibus adversam hodie fatemur. Senfum istius parallelismi Leibnitianum vide mox. §. 10. not. q.

n) vid. Acta Eruditorum, A. 1694. p. 111. - & A. 1695.

o) vid. Suppl. Act. Erud. T. VII. Sect. XI. p. 500. n. 7. & Monadologia, n. 7. p. 3.4.

p) vid. Suppl. Act. Erud. 1. c. p. 507. n. 53. & Monad. n. 53. p. 26.

tam quidem, quatenus à primo statu harmonico

pendulam.

§. 9. Ista de substantiis generatim: In corporibus speciatim id principium activum esse vim motricem, cujus perennis ad motum producendum nisus, pro reliquorum corporum ambientium statu atque ad hoc corpus habitu sive relatione, limitatus, secundum leges motuum à DEO sapientissime selectas, consequentes motus producat; ita quidem, ut, quoniam illa limitatio vis primitivæ vel originarii nisus in omnibus corporibus sit harmonica, iisdemque agatur Legibus, non possit non, introducta semel, à principio altiori, corporum harmonia perennare, dum idem illud agens sublimius parallelismum, à se constitutum, interturbet. Spiritibus verò, vel in Universum Monadibus, simplicibus substantiis, principium activum esse vim mundi perceptivam sive repræsentativam, cujus perennis ad novas in se perceptiones producendas appetitus, pro creatorum ceterorum statu limitatus, secundum Leges appetituum à DEO sapientissimè delectas, consequentes perceptiones evolvat; ita quidem, ut, quoniam illa vis primitivæ, vel appetitus originarii & universalis limitatio in omnibus Monadibus sit harmonica, iisdemque fluat Legibus, non possit non introducta semel à principio altiori Monadum inter se harmonia perennare, donec Deus illam interturbare velit, vel sufflaminare.

S. 10. Neque id solum, sed & Monadum perceptiones atque corporum motus inter se prastitutos A 4 esse esse harmonice: Siquidem prima perceptionis atque appetitus Limitatio non minus pro corporum in universitate statu, quam pro ceterarum Monadum perceptionibus determinata fuerit. Unde nova in Naturam rerum Harmonia introducitur, quam caussarum efficientium & finalium dixit Leibnitius. Corpora enim motu physico feruntur à caussis efficientibus, impetum corpori imprimentibus: Sed Monades appetitu seu motu metaphysico & morali reguntur à caussis finalibus, inclinationem illis largientibus. Ita consentit regnum caussarum finalium atque efficientium: Et Mundus Moralis conspirat Naturali: Et Deus machine Architectus eidem ut Monarcha Civitatis Divina spirituum. Quamvis hæc ultima sensum adhne (q) ampliorem

q) Istis quippe vocibus aliquando & Harmoniam Gratia atque Natura exprimit, quando in Princip. Philos, seu Monadologia n. 90 .- 92. italoquitur: "Hic nobis alia Harmonia memoranda venit, quæinter Regnum Phyficum Naturæ & Regnum Morale Gratiæ intercedit, hocest, inter Deum, quatenus consideratur ut Archite-Aus Machinæ, & inter Deum eundem, quatenus ut Monarcha Civitatis Divinæ spirituum spectatur. Ab hac Harmonia pendet, quod res deducant ad gratiam per ipías vias naturæ, & quod hic globus, ex. gr. destrui & reparari debeat per media naturalia iis momentis, quando regimen spirituum id postulat, ad aliquos puniendos, ceteros remunerandos. Affeverare etiam licet, Deum tanquam Architectum fatisfacere Deo tanquam Legislatori ex asse, atque sic peccata consequi debere pœnas per ordinem Naturæ & structuræ rerum Mechanicæ; bonas etiam actiones fecum trahere remunerationes per media machinalia

admittant, à quo in philosophica hac exercitatione abstinemus.

S. II. Vis Leibnitium ipsum audire? Faciam ergo eum loquentem: Sic ille (r): "Ex his (præmissis Philosophiæ principiis) duplicem, eumque perfectissimum parallelismum constituo. Unuminter principium Materiale & Formale, seu inter corpus & animam: Alterum inter Regnum caussarum efficientium & regnum caussarum finalium. \* Et post nonnulla alia: Hoc modo sit, ut omnium naturalis ratio reddi possit in Anima corporeque, dum status præsens corporis ex statu præcedente nascitur per leges caussarum efficientium, & status præsens animæ ex statu præcedente nascitur per leges caussarum finalium. Illic series motuum: Hic series appetituum. Illic transitura caussa ad effechum: Hic à fine ad medium. Et revera dici potest, repræsentationem finis in anima caussam essicientem esse repræsentationis mediorum in eadem: Atque ita à parallelismo inter caussam materialem & formalem in viventibus, seu in Naturæ Machinis, deducti sumus ad parallelismum inter Esticientes & Fines. &c.,

J. 12.

respectú corporum, quamvis idem nec possir, nec debeat constanter extemplo accidere,, vid. Suppl. Act. Erud. 1.c. p. 513. [Quæ quidem omnia non fanum folum, sed & egregium admittunt sensum, ubi penitus illa pernoveris. Obiter intuentibus, & iis, qui falsis illa sententiis conjungunt, videri & esse queunt plena periculis. 7

r) In animadversionibus circa assertiones aliquas Theoriæ

Medicæ veræ p.4. & 5.

§. 12. Sed quorsum ista omnia? Scilicet, ut intelligatur, nos omnem Harmoniam præstabilitam persequi non velle, pro universa, in quam Vir illustris eam diduxit, amplitudine. Verum id agere nos, ut aliquam ejus pattem, nobis proximam & domesticam, expendamus susius, cæteras ex occasione tantum perstringamus. Ita vero jam, remotis, quæ præscindi debebant, ad Harmoniam Corporis atque Animæ explicandam propius accedimus istum maxime ordinem secuturi, quem rebus dijudicandis facillimum arbitramur. Dicamus, quot phænomeno huic exponendo systemata excogitari possint? Et qualia sint singula ista, pensitemus.

## SECTIO SECUNDA

De

Numero Systematum sive Hypothesium.

S. 13.

Ria esse cognita hactenus Systemata, quibus Eruditi Harmoniam Animi & Corporis Humani explicare connisi sunt, id existimo, vix cuiquam ignotum esse eorum, qui rei litterariæ curiosi sunt. Sed fortasse pauciores in id inquisiverunt, annon excogitati plura possint? Ego sic rationes subduco meas, ut, simplicia plura inveniri posse, negem: Varie modificata & inter

se composita dari plurima, non inficior. Sed, quid ea compositione liceat proficere, deinceps constabit luculentius.

bent, vel absolute sunt necessariæ, vel contingentes, utraque aut alterutra. Si utraque sunt necessaria, conspirationis mutuæ non alia quæri caussa vel potest, vel debet, quam ipsa cujusque natura, quæ rem cogit ita determinatam esse, adeoque, si cum altera contendatur, similem facit & harmonicam. \* Atqui illa, de quibus in præsentia nobis sermo est, non sunt necessaria; alterum enim contingens (s), alterum præterea & liberum esse novimus. Igitur illa ne quidem in mentem hic venite solent, quasi Harmonia utriusque niteretur necessitate singulorum.

S. 15. Si utraque res sint contingentes in mutationibus suis, altera alteri respondebit, si vel à se depen-

s) Non moramur hic Necessitatem Hobbii, vel Spinozæ, quam nemo selicius prosligavit, ac Leibnitius, iis observationibus, quas Theodicæa continet §. 345. - 349. Journ. des Sçav. 1691. 18. Juin, p. 390.391, Recueil Tom, II. p. 133, 134. 135.

<sup>\*</sup> Quæ ratio est, cur in eadem curva consentiant proprietates diversæ, exprimere viam projectionis corporis naturaliter gravis in vacuo; & colligere radios, qui cum axe parallelæs incidunt, in unum punctum? Esse brachystochronam in vacuo, isochronam in vacuo, isochronam in medio resistente secundum velocitates, & esse evolutam sui ipsius? Esse Curvam descensus æquabilis in vacuo, & esse etiam in medio, quod resistat inversa velocitatum ratione? & quæsunt infinita ejusmodi.

dependeant mutuo per influxum alterius in alteram, eundemque realem: Vel si non dependeant à se mutuo, pendeant verò à communi caussa dirigente (t). Si à communi caussa dirigente, illa vel constanter alteram ex altera determinat, vel semel atque simul harmonice constitutas, unamquamque suis permittit legibus, quarum ope mutationes certo se ordine modoque insequantur in utraque, adeoque maneant harmonicæ.

S. 16. Si alteram velis necessariam esse, contingentem alteram, præterquam quod id nostro casui applicare non liceat, eædem, quæ modo, caussæ determinationis esse debent, non utrinque sane, sed ex parte contingentis, quæ non potest conspirare cum re necessaria, nisi vel ab ea pendeat per insluxum ejus, atque actionem in ipsum contingens, vel per externæ caussæ directionem, eandemque aut perpetuo iterandam, aut semel saciendam atque legibus alligandam generalibus.

§. 17. Non dari alium Harmonia in contingenti-

bus

t) Cave, hic tertium interseras: Si dependeant à diversis quidem caussis dirigentibus, sed harmonicis. De illis enim eædem recurrunt quæstiones: Quid est, quod illas faciat harmonicas, an mutuus influxus? An tertia caussa constanter dirigens, repetitis actibus? vel ordine & legibus semel constitutis? Aut fortasse hoc suffugium fore putas, si utramque caussam dirigentem facias intelligentem, ita enim se altera alteri accommodare potest? Verum, si corpus ab intelligente caussa dirigitur, cur non ab ipsa anima? Dissicultates enim eædem & ibi persistunt, novis auctæ, & ambages hic evitari possent. Puto intelligi, quid velim?

sus fontem (v), facile intelligitur. Contingentia enim, cum aliter esse possint, determinationis suæ ationem habere debent: Illam autem nisi in deterninante caussa frustra quæsiveris. Itaque vel alerum alteri (x) est caussa determinans (vides influcum) vel ab eadem caussa determinatur utrumque, e id vel repetita & immediata semper actione vides Malebranchianismum) vel mediante aliquo rdine primitus constituto (vides Harmoniam Praabilitam). Si casu id fieri velis, scito, me nulli ositivo caussam negativam, nulli determinato raonem indeterminatam affingere: Vel, ut planius icam, mihi certum esse, quod nulla existente sussa nullus sequatur effectus. Casum autem non se caussam, sed ejus potius exclusionem, quis on videt? y)

S. 18. Equidem non dubito, quin ista satis are dicta sint attendentibus: Faxo tamen, ut cemplo res siat quam clarissima. Fac, duo esse horo-

v) Redeo hic ad hypothesin §, 15, illa enim pertinet ad institutum nostrum: Possis tamen idem facillime & ad casum §. 16, accommodare, siopus foret.

x) Loquor hic generalius, alterum alteri, ut comprehendatur influxus, five mutuus utriusque, five non mutuus, qualem nonnulli fectantur.

y) Quando casum hic excludo, id dupliciter intelligendum est: Nolo casui tribuas harmoniam hoc sensu, quod utrumque casu feratur, & sic consentiat; neque etiam hoc, quod alterum casu mutetur, alterum verò Legibus suis convenienter priori accommodatum sit. Ubicunque enim casus est, ibi essectus nulla causa datur, sive de harmonia ipsa loquaris, sive de consecutione mutationum in utroque, sive in alterutro.

horologia z), quæ consonare debeant: Obtineri id potest triplici methodo. Una per influxum, si feceris, ut alterum agat in alterum, idque vel mutuo, vel ex alterutro tantum latere: Hanc viam influxus vocabimus. Secunda est, si opificem operi comitem feceris, qui dissonantia ceteroquin vel cessatura in motu horologia singulis momentis sibi mutuo accommodet, alterum dirigens ex altero: Hanc viam vocabimus assistentiæ. Tertia eft, fi satis accuratas feceris eas machinulas, ut singulæ suas leges exactè sequantur, easdemque ab initio sibi respondere curaveris: Ita enim, cum utraque easdem vel similes exsequatur Leges, semel harmonicæ nunquam dissilient; quam viam Præstabiliti Consensus vel Harmoniæ dicimus.

6.19. Primam viain experimento cognovit Illustris Hugenius a), ipse rei non expectatæ novitate percul-

z) Comparatio est Leibnitii, Journ. des Sçavans 19. Nov. 1696. edit. Batav. p. 708. 709.

a) Ita Leibnitius rem edifferit in iisdem Ephemer. Gallicis, 1. c., La premiere façon, qui est celle de l'Insluence, a été experimentée par feu Mr. Huygens à son grand étonnement. Il avoit deux grandes pendules attachées à une même piece de bois; Les battemens continuels de ces pendules avoient communiqué des tremblemens semblables aux particules du bois: Mais ces tremblemens divers ne pouvant pas bien substiter dans leur ordre, & sans s'entr' empecher, à moins que les pendules ne s'accordassent, il arrivoit par une espece de merveille, que lorsqu'on avoit même troublé leurs battemens tout exprés, elles retournoient bientôt à battre ensemble, à peu pres comme deux cordes, qui sont l'unison,

perculsus. Cum enim duo pendula songiora eidem asseri assixisset, continuæ quidem pendulorum oscillationes similes sibi tremores communicarunt particulis ligni: Qui cum se mutuo impedirent, nisi pendula inter se oscillationibus suis conspirarent, sactum est, ut etiamsi data operaillæ turbarentur, sua tamen quasi sponte, & brevi tempore redirent ad concordiam. Secundam observatoris diligentia essiciat; quantumvis misere consiant machinæ. Tertiam arte obtineas & sapientia, quæ & consequentes prioris machinæ motus prænosse queat, & alteram priori harmonicam, neque minus exactam construere.

S. 20. Substitue jam, si placet, horologiis, salvis cetera differentiis \*, Animum atque Corpus Tuum: & collige, quot modis conspirare possint?

Habes

<sup>\*</sup> Salvis inquam differentiis. Doleo sane, & tantum non indignor, abuti adversarios hoc simili; neque impediri illos posse testificationibus quibuscunque contrariis. Argumentum est, quod exercitii gratia disputantibus vix condonet Præses paulo gravior. Dicimus, animum & corpus esse res contingentes; v. §. 14. quærimus, quot diversis modis duæ res diversæ, spectatæ ut contingentes, possint in mutationibus suis consentire §. 17. Dicimus, alteram earum esse non contingentem solum, sed & liberam §. 14. Post hæc omnia modos confensionis ante erutos §. 17. in Exemplo (v. §. 18.) & per metaphoram ab horologiis defumtam declaramus: Applicamus eam fimilitudinem ad animum & corpus humanum, addito, fieri id salvis cetera differentiis. Et bisce non obstantibus dicimur animam & corpus hominis subjicere necessitati brutæ, absolutæ, mechanicæ, facere ex anima horologium,

Habes primo influxum, si mutuo, vel non mutuo in se agant: Habes Systema occasionale, si artisex Deus constanter illam harmoniam esticiat repetitis operationibus: Habes Harmoniam Præstabilitam, si semel concordia secerit, atque unumquodque convenientibus sibi & alteri legibus regi admiserit. Itaque tria sunt Systemata simplicia, tres potissimum explicandi rationes pro Unione Animæ atque Corporis.

S. 21. Neque tamen negavero; posse composita plura hinc enasci systemata, quando volueris vel duo quæcunque, vel & omnia tria sic inter se connectere, ut aliam harmoniæ speciem, partem, periodum ex illo, aliam ex hoc, ex isto aliam derives: Verum illud consultum esse aut sieri utiliter, id hactenus nego. Non diffiteor, esse hujusmodi nonnulla Philosophiæ capita, ubi diversorum Au-Aorum Systemata combinando aliquid proficere liceat; qualia sunt illa, ubi constat, quantitatem effectus esse majorem, quam ut ab unius solum allegatæ caussæ viribus proficisci possit. Vel ubi nondum constat, an alterutrius causse vires eo sufficiant, ut effectum integrum præstare queant, cujus quidem rei exempla in promtu forent, si nostræ disquisitioni essent necessaria. Atqui in nostro negotio rem secus habere, non, arbitror, negaverint, qui difficultates singulis objectas, atque inferius recensendas pensitaverint. Sunt enim illa argumenta

<sup>&</sup>amp; quæ sunt plura hujusmodi. Dicite, Lectores, si hoc licer serio rem agentibus, quid non liceat insidiantibus?

menta hujusmodi, ut, si bona sint, mixturas quoque Systematum \* excludant; neque minus Te stringent, ubi aliquam commercii inter Animum & Corpus mutui partem velis ex influxu, aliquam ex assistentia, ex præstabilito consensu aliquam exponere, quam si ex uno sonte omnes scaturire jubeas.

B

§. 22.

\* Ex quo isthæc disputari frequentius inter eruditos cœperunt, varii quoque generis mixturas prodiisse notum est. Exempli gratia, est, qui influxum copulare contendit harmoniæ præstabilitæ eo sensu, ut animam spiritualem & corpus in se mutuo agere posfe & agere etiam exemplis obsessorum atque delirantium probare annitatur; addito, sed ut ita agere in fe invicem posiint, hoc pendere ex præstabilita conformitate duarum harumce Partium hominis essentialium, vicinius corpus aptum redditur ad recipiendum influxum " Und in diesem Verstande ist das Systema Harm. præstabilitæ nicht nur dem Systemati influxus nicht contraire, sondern vielmehr nothwendig, weilen die Seele oder der Leib ohne vorhergesetzte Ordnung nichts in einander verrichten, oder. ihren influxum mutuum in einander ausüben kan;,, vid. kurtzgefaste Gedancken über dem, was in der controversia de Systemate influxus & Harm. Præstabil. eine Logomachie seye, oder nicht? de Anno 1729. Sed vero hæc proprie loquendo non est Systematum combinatio, sed influxus hic est, intruso harmoniæ præstabilitæ vocabulo (vocabulo inquam, non re ipsa, non Systemate) farctus. Dispositionem enim corporis, qua organicum est, & humanum, utique præviam esse influxui animæ omnes farentur & volunt Influxionistæ. Sed quis illam dixerit harmoniam animi & corporis præstabilitam, sensu, que

6. 22. Interim neque illud inficior: posse aliqua horum Systematum in ramos dividi, & quasi divelli, quod deinceps constabit apertius. Ita scimus, Tourneminium, celebrem Jesuitam Gallum, in Commentariis Trivultinis, non concedere velle corpori actionem in animam, concedere autem animæ in corpus: Etsi, quod salvis melioribus hic dictum esto, & inferius recurrer, mihi videatur, ipsa re admittere, quod verbis impugnavit. utcunque res habeat, Influxus est in Systemate Tourneminiano: Sive mutuus, sive non mutuus; influxus tamen, quem & iisdem argumentis probat, quibus alii suum, & iisdem quoque modis defendit. Itaque habeatur ex illorum numero, eandemque cum illis classem subeat: Salvo tamen discrimine; salvis, quæ ipsi peculiares sunt, & prærogativis & difficultatibus.

§. 23. Velim autem, at eadem ratione & reliqua examines, si quæ Tibi succurrant Systemata, ut ne nova putes, atque à prioribus longe dissita, quæ pressius loquendo sunt priorum species & rami saltim, magis minusve inter se dissidentes. Saltim id suspicati, si me audis, nolito, esse Tibi quartum Systema consonantiæ diversatum cætera & contingentium rerum, donec in §. 15. & 17. nævum detexeris aut sallaciam (b). Sed age, vernia-

hactenus ea voce utimur. Quæritur enim hoc loco non de generali corporis aut animæ dispositione, sed de principio mutationum in illis determinatarum effectivo & immediato.

b) Ut facilius Examen sit, attende: Insluxum posse concipi mutuum, corporis in enimam & animæ in

niamus ad specificum eorundem Systematum Examen, eo progressuri ordine, ut sensim sensimque explicentur, quæ pro majori in his rebus Physico-Metaphysicis Lumine successive exorto, vel falsa esse deprehensa sunt, vel suspecta evaserunt, Per-B 2

corpus; vel non mutuum, eumque vel corporis in animam, fine reciproco animæ in corpus, vel vice Assistentiam sive Occasionalismum (venia verbo) posse considerari vel eum, quo dirigitur corpus ad voluntatem animæ, non vicissim ex corpore regendæ; vel eum, quo regatur anima ex occasione corporis, nihil vicissim occasione animæ patientis; vel eum, ubi utrumque pendet à dirigentis voluntate & opera, alterum alteri conformiter agendum; vel eum, ubi alternantibus quasi vicibus, cum anima seipsam determinat, ex ejus occasione corpus à rectore movetur, atque, dum corpus ab ambientibus afficitur, animæ sensus & ideæ ab eodem imprimuntur. Harmoniam denique præstitutam vel ita concipi, ut alterum suis legibus feratur, anima sive corpus, & alterum illi ab extrinfeco demum accommodetur; vel ita, ut ex possibilibus infinitis utrinque illa seligantur, atque in actum deducantur, quorum ipsa in se natura atque ordo consecutionum mutuo conspirent. Atque ista de simplicibus: Composita ex illis non pauca faxis, quæ enumerare omnia non licet. Sed vel omnia tria componis; vel duo faltim; & quidem cum primo fecundum, vel cum primo tertium; vel cum tertio secundum; idque vel respectu partium solum essentialium, ut v. gr. in corpus influat anima, sed animæ corpus sit occasionale solum, vel respectu diversarum in unaquaque facultatum & actionum, vel respectu utriusque generis mutuo commixti, & quæ funt fimilia in infinitum.

vestigemus initio Influxum, quem vocant, Physicum.

## SECTIO TERTIA,

De

## Systemate Influxus.

S. 24.

Nfluxum Anima & Corporis communiter mutuum credimus, eo sensu, quod 1. Anima, si motum sieri velit in corpore, eundem vi sua activa producat, & vel immediate, vel mediantibus in corpore sluidis, ejusdem organa moveat; quam animæ vim vocamus facultatem loco motivam: Quod 2. ubi à corporibus nostrum ambientibus impetus fiat in nostra sensuum organa, id sensum, perceptionem, ideam vel cogitationem in anima caussetur, atque adeo ex corpore transitus Priori casu incipit in corpore noin mentem fiat. stro motus, qui causam sui non in præcedaneo corporis motu habet, sed ex animæ appetitu & facultate ejus motiva illam repetit. Posteriori vel desinit in corpore motus, postquam animæ ideam impressit & in perceptionem versus est, nullo amplius motu, in Natura rerum corporea, priori respondente aut eum consequente, vel, si id fieri malis, novus ex priori motu motus etiam in corporibus perseverat.

S. 25. Opinor hactenus intelligi, quid sit, quod

quod Systema influxus vulgatum postular: Sunt enim ista generica saltim, quæ utcunque edisseri possunt. Determinatas vero & specificas istorum rationes intelligibiliter (c) explicatas srustra desideraveris ab iis, qui non difficiles concesserint, eas dari non posse (d). Neque enim hodie in illo operam Eruditi suam sive ponunt, sive ludunt, ut transitum ex corpore in animam, ex anima reditum in corpus, ut metamorphosin motus in perceptionem, & ideæ transformationem in motum exponant, & species nescio quas sensibiles aut intelligibiles, activi passivique intellectus opera, sine sensu & sine intellectu crepent. Neque illud agunt, ut à priori sententiam suam adstruant,

c) Non dico, imaginabiliter, quod Tourneminius alicubi fubstituit, atque in suo Systemate superssum & alienum putat: Essi fortasse alii in rebus ad corpora relatis, qualia hæc sunt in præsenti negotio, non tam faciles forent in dimittendis explicationibus etiam imaginabilibus, ut loquuntur.

d) Saltim ita communiter censeri notum est. Si quis fuerit, qui explicationem dari posse specialem & distinctam contendat, illius dicta pensitabo, ubi rei periculum secerit. Hactenus certe doctissimi quoque viri in hoc negotio desecerunt. Exemplo inferius erit Foucherii discursus ex Journ. des Sçav. 1695. pag. 644.

Sumus in hoc negotio cautiores Majoribus nostris, fed non sumus saniores. Intellexerunt illi, ad influxum requiri aliquid transiens ex una hominis parte in aliam. Itaque connisi sunt illud investigare. Si nihil effecerunt, non id ingenii desectu accidit, sed rerum ipsarum repugnantia. Posteri nisi fallor

quorsum explicatio ejus distincta pertineret: Sed à posteriori cognitam existimant, experientia probatam dicunt, & sensu communi sirmatam credunt. Videamus, id quo jure siat?

5. 26. Certum est, si quis attenderit actionibus suis atque passionibus, quas vocamus, illum experientia cogniturum, mutationes aliquas corporis consequi ad appetitus animæ diversos, & diversas consequi perceptiones ad diversas corporis & sensoriorum modificationes: Idque constans esse & ordinatium in quibusdam actionum generibus, sic, ut posito animæ appetitu sequatur, sublaro tollatur motus corporis & vice versa. Verum quis nescit, id Majoribus nostris non raro accidisse (e), ut a comprasentia vel ordinaria successione duorum Phæ-

ex hoc majorum suorum facto debuissent eo adduci, ut suppositum, ex quo istæ dissicultates nascuntur, influxum examinarent, num revera per experientiam certus sit, & per rationem explicabilis? Atqui neutrum faciunt. Supponunt influxum, aut experientiæ (obiter spectatæ) illum imputant. De explicatione, nihil ausi persicere, altum silent. Ita parcius errant quam Veteres, sed non magis ac illisapiunt.

e) Equidem id hodie notissimum est. Allegabo tamen ejus rei exempla, ut in promtu sint. Dic, unde sint tempestatum ex adspectibus Planetarum prognostica? Scio Kepplerum hic alias allegare caussas: Sed singularis est Keppleri adversus torrentem nitentis sententia. Unde prædictiones suturorum ex Astris adstruimus? Unde lunarem in plantas actionem & insluxum arcessimus? Unde reliquas artes, curiosas vulgò, rectius inutiles, & superstitiosas plerumque, de-

nomenorum ad caussalutatem suerint argumentati? Et quis adeo miretur, ex constanti & perpetua atque adeo & reciproca ista mutationum compræsentia aut consecutione illos mutuam quoque & caussalem dependentiam intulisse? \* Præcipue, si memineris, antiquis temporibus pro caussa & essecuta mutuo respectu atque dependentia explicanda susfecisse hoc, ut qualitatem ab essectu denominatam allegaverint, atque caussa hic in subsidium advocatæ adscripserint, etsi, quo modo illa ex definitione, essentia, vel natura ejus caussa (hic animæ nostræ) atque primo istius (f) conceptu consequatur, ne

fendimus? Experientiam quidem appellamus. Non dico jam, qua fide? Dicam, quo jure? Accidit, ut ea, quæ sæpius in orbem redeunt, quorum multæ sunt & diversæ variationes, semel, bis, iterumque, tertium, quartum, &c. consentire videas: Ex eo caussalitatem eruis, & alterius ab altero dependentiam. Si te illius culpæ immunem scias, saltem ita Veteres non paucos, & vulgus ratiocinari, vix abnegaveris. Quam id bene siat, vid. Wolsti Gedancken von den Kræssten des Verstandes, cap. 5. §. XI. pap. 102.

Accipe, si placet, Baconis Verulamii monitum. Ille in suo de sluxu & resluxu maris libello, postquam consensu Aquarum & Lunæ ostenderat, ita porro:
"Neque tamen continuo sequetur (idque homines advertere volumus) quæ periodis & curriculo temporis, aut etiam modo lationis conveniunt, ea natura esse subordinata, atque alterum alteri pro caussa esse v. Scripta e jus in Naturali Philosophia. p. 149. edit. Amsteld. 1685. Repeto gravem sententiam: idque

homines advertere volumus!

f) Fuisse istum veteris Philosophia defectum communem,

suspicari quidem licuerit: Nostris verò temporibus æque ac prioribus, id judicium à constanti compræsentia aut consecutione ad caussalem dependentiam se animis nostris jam ea ætate instillate, quæ tebus solicité distinguendis & caute dijudicandis nondum sussiciat.

S. 27. Vides, quicquid dici pro influxu possit, id omne comprehendi titulo experientia, & sensus communis, ita loquimur, testimonio. Subeant illa Examen accuratius, ut neque experientiam negare, neque illam sine caussa allegare dicamur. Atque hic distinguas velim id, quod fasti est, & historicum, ab eo quod ratiocinationis est & Philosophicum sive dogmaticum: Distinguas experienti-

am,

opinor, nemo contradixerit. In eo nunc omnes consentiunt, quod, quicquid in unaquaque re proprietatum est & facultatum, ex essentia ejus vel natura consequi debeat, adeoque in illa sui rationem habere, & ex ea explicari. Interim tamen ante Wolfianas de Anima Institutiones non memini, à quoquam in eo elaborari, ut animæ varias agendi aut percipiendi rationes ex uno aliquo essentiali conceptu distincte derivare possimus. 1the primus atque hactenus unicus ex isto animæ conceptu, quo ex factis experientia cognitis eruit, Animam esse substantiam universi pro situ alicujus corporis organici repræsentativam, omnes animæ, quas vocamus, facultates, sensitivam cum phantasia & memoria, & appetitu & affectibus & intellectu & voluntate legitimo nexu intulit & distincte explicuit. Vid. Ejusdem vernünfftige Gedancken von GOtt, der Welt, und der Seele des Menschen &c. c. V. fere integro; maximè §§. 747. 749. 753. -- 756. 807. 832, 876. -- 878. &c.

am, atque de experientia juaicium Tuum: Distinguas Phanomenon, & phanomeni caussam: Distinguas id, quod observare licet, ab eo, quod inferri debet. Certum est, facta & phænomena observari per experientiam posse: Rationes factorum, & phænomenorum caussas inferri judicio debere & ratiocinationis vi. \* Cum enim oblervatio, adeoque experientia judicio contradistincta, absolvatur sola ad rem præsentem attentione adhibita, præter historica nihil continet. Expandi vesicam aliquam flaccidam & superne clausam sub campana antliæ pnevmaticæ aptata, si extrudatur embous: hoc phænomenon est, hoc experientia docet, noc observatione detegitur. Sed aërem in vesica esiduum id esse, quod eandem expandat, aëre ampienti extracto: non observationis est, sed judicii & ratiocinationis. Apparere jam super Horizone solem, qui prius eo occultatus erat, observatio-

<sup>\*</sup> Velim & hoc animadverti. Ipfas propositiones historicas generales non esse experientiæ immediatæ, Experimur singularia; generalia abstrahimus. Dum igitur in singularibus circumstantiæ miscentur infinitæ, cauto opus est in formanda generali propositione, ut ex circumstantiis in factum influentibus observentur, & allegentur omnes & singulæ. Id nisi feceris: neque historica Tua generalis propositio per experientiam sirmatur; multo minus ratiocinium propositioni superstructum. Dici autem non potest, quoties hic incauti fallantur. Philosophorum est discere ab his exemplis prudentiam, selectum, cautelas, patientiam &c.

nis est: An solis progressione, an terræ vertigine

id factum sit? rationis (g).

5. 28. Intelligitur ex dictis, quicquid præter nudam & simplicem facti narrationem in quacunque propositione contineatur, id non esse experientiæ, sed ex eadem fuisse illatum: Ubicunque illatio, ibi Examen intercedat necesse est, annon ex facto intuleris justo liberalius, quæ non consequuntur legitime & necessario. Jam dicere, quod corpus afficiat animam suis impressionibus & anima moveat corpus, significat sequentia: 1. Quod ad volitionem animæ hanc, illam, istam consequantur motus (id quod compræsentiam, vel si malis, consequentiam indicat, & facti est, adeoque observationis objectum) atque id quidem 2. ex vi animæ in corpus agentis: Et vice versa. Atque hoc judicium est, hoc dogmaticum est, & ex priori illatum. Quo Syllogismo? Compræsentiam aut consecutionem experientia testatur: Habes medium terminum! Sed ex illo cave caussalitatem intuleris: Ex communi effectu determinatam caus-Quid ita? Constanter compræsentia esse possunt, non illa solum, quæ à se mutuo dependent.

g) Vix temperare mihi possum, quin hic transscribam aliquos Wolfiana Metaphysicæ paragraphos. Sed amabo Te, si cum cura legas §§. 326. & seqq. & conjungas Logicæ C. V. supra allegatum, & vid. Experiment. Physic. Part. II. c. III. §. 37. P. 84. 85. Facient ista, ut nihil experientiæ tribuas, quod non inde consequatur; quod sane majoris operæ est, & artis & exercitii, quam prima specie videbitur. Experti loquuntor.

dent, ut effectus & caussæ: Verum & illa, quæ communem caussam venerantur; illa enim posita non minus uterque effectus simul ponitur, quam aussa in universum posita ejusdem effectus quoque ponitur. Itaque plus est in conclusione, quam in præmissis: Plus est in judicio, quam in observaione: Plus in dogmate, quam in facto.

S. 29. Quid inde concludimus? An, quod enteniia de mutuo animæ & corporis per influum realem inter sese commercio falsa sit? Ita idetur consequi. Duæ enim sunt cognoscendi iæ, quibus ad rerum notitiam pervenire datur honinibus: A priori altera; altera à posteriori. Ila ex distinctis rerum ideis (h) caussarum vires, & ffectuum quantitates eruit, &, si sieri potest, meitur: Hæc ex phænomenorum experientia cogniorum circumstantiis ad eorundem caussas eruendas leducitur. Si primam velis insistere, oportet, ut & caussa & effectus claram, distinctamque ( plus ninus) ideam habeas, atque ex altera possis ratio-

h) Suppono hic definitiones idearum clararum & distincharum eas, quas primus determinavit Illustris Leibnitius in Schediasmate, (quicquid Lockio videatur & Molincusio in epistolis) longe præstantissimo in Actis Erud. 1684. P. 537. & postea repetiit Chr. Wolfius in Comment. de Methodo Mathematica, T.I. Elem. Math. p. 6. easdemque plenius diduxit in Logica c. 1. & usui amplissimo applicuit, tum passim in Logica, tum præcipue in Metaphyfica c. 3. & 5. sparsim: Repetitas nuper in Dissertatione nostra de Triplici rerum cognitione, historica, philosophica & mathematica, §. 19. 36. &c.

nem dare alterius, hoc est, explicare ea, quæ in essectu licet distinguere ex illis, quæ cognita sunt de caussis. Atqui illam viam calcare non possumus cum de anima quæritur, & illius in suum corpus organicum actionibus v. s. 25. Neque altera per experientiam methodus rem sussicienter probat, ut modo vidimus s. 27. 28. Quidni igitur salsam illam opinionem dicere liceat, & sistuiam?

S. 30. Fictitiam quidem, non repugnavero: Sed falsam nondum dixero. Certum est, ubi nec à priori innotuit, nec à posteriori observatum est, aut legitime illatum id, quod asseritur, ibi rationem non esse, quare idem asseverari possit: Itaque, si quid asseritur, id commentum est, non semper mali animi, aut indocilis, sed præcipitati tamen judicii: culpa est attentionis, non mentis veritati adversantis vitium; gravior sane, quo minor ita judicandi caussa est vel species, sed quo major probabilitas erat, que non cautissime circumspicientibus poterat imponere, eo culpa levior est. Quare nolim, id convitii vocabulum interpreteris, & hoc nomine insultari putes Viris omnino Doctissimis, quibus hoc Systema per experientiam probari videtur, quod corum vitæ & studiorum ratio tantam in rebuscirca experientias physicas diligentiam aut non requisiverit aut non admiserit, quantam huic rei necessariam esse, modo vidimus: Sed nolim quoque, ur Maximorum Virorum auctoritate & calculis redarguere figmenti rationem, atque eorum testimonio veritatem Systematis superstruere in animum inducas. Sic veniam petimusque damusque vicis-

5. 31. Non deest itaque (sic dicta hactenus evincunt) argumentum nobis, quare asseverari non debeat id Systematis, quod influxum animo corporique mutuum adscribit. Quæ enim neutro sonte deducuntur ex cognitis, neque à priori Synthetice, neque à posteriori Analytice, illa ego asseverate

nun-

Petimus vero etiam hoc, ut aliquando tandem desinant adversarii affingere nobis argumentum, à quo alieni fumus. Quotiescunque nostra recensent, dicunt nos arguere, quod negari influxus debeat, quoniam explicari non possit. Atque tum de nobis, (vel monstro potius, quod finxere, suo) triumphant instantiis physicis, ubi negare rem v. g. directionem magnetis non liceat, etfi explicare modum non poffimus. Equidem in eo hallucinantur turpiter, quod putant similes esse casus, suum de influxu, & verum de magnete. De Magnete rem, hoc est, factum novi per observationem rei præsentis. Id igitur experientiæ debitum negari non debet, propterea, quia modum explicare homunciones non poffunt. De influxu non ego rem cognosco per experientiam, & modum inquiro. Influxus ipfe modus est, quo res (scil. mutationum in corpore & anima successio) explicatur. Nihil igitur ad hunc casum pertinet facta de magnete instantia. Deinde instantias damus ad argumenta. Atqui nemo philosophorum sic argumentatur: explicari influxus non potest, ergo nullus datur. Definant tandem, si qui serio agunt, obtrudere nobis, quod non diximus, imo quod distincte & sæpenumero ab nobis alienum esse, dudum ante ipsorum monita, primi & serio asseruimus, verbis id & factis testati.

nunquam dixero; saltim non jure dixero, sic ubi eam mihi culpam obrepere passus suero. Sed videamus quoque, num suppetant, quibus id salsi convincere & refellere liceat, rationum pondera? Id ut persici possit, notum esse Lectoribus suppono, si quid rejici, ut salsum, debeat, ostendi oportere, quod id vel cognitæ ante hac veritati contradicat, aut Corollario veritatis agnitæ(i): Vel quod ipsius Corollarium repugnet veritati cognitæ, aut ejus Corollario. Si nihil horum demonstravero, ipse ego primus nego, evictam esse Systematis salsitatem (k): Si unum eorum ad liquidum deduxeris, nihil amplius postulaverit morosior quicunque Antagonista.

6. 32. Foret argumentum hujusmodi illud Cartesii & sequacium, qui in Systema vulgatum vertunt Canonem, ipsis indubium; modo Recentio-

res

k) Infertur hinc, falli eos, qui rem omnem confectam putant, ubi confessionem ab adversariis extorserint, quod intelligi non possit, quomodo vel spiritus agere possit in corpus, vel & corpus in spiritum? Quem errorem & Wolsio notatum videas in Metaphysica cap.

5. 5. 762.

i) Obiter moneo, si quis corollarium veritatis cognitæ, sub ipsa illa veritate comprehendi velit, me non adversari: Sed distinctionis hic sactæ caussam esse, quod veritas cognita mihi spectetur hic, ut olim cognita, per phantasiam atque memoriam animo denuo repræsentata & cognita: Corollarium ejus intelligatur, ut nunc demum ex ea illatum vel inferendum. Ista enim si discreveris, aliquando in examine sententiarum faciendo, & detegendis, quibus ad sua pervenerunt Eruditi, viis, utilitatem præstare possunt.

tes illum iplum non convicissent falsitatis, atque Cartesianis eum extorsissent è manibus, non sponte illum dimittentibus. Existimavit quippe Cartesius, Eandem in Universo conservari motus quantitatem, ex massa mobilis in celeritatem ejus æstimatam : Atque ex eo supposito, recte intulit, non posse influxum realem animæ atque corporis habere locum. Quid enim? Si ex voluntare auimæ producitur in corpore motus, qui sui caussam non habuit antea in corpore, ejusdemque antece. daneo motu: novus in universo motus oritur; adeoque augetur quantitas motus (1) Cartesiana. Sin ex motu corporum ambientium fiunt impressiones & motus fibrarum in nostro corpore, atque ex hisce deinceps dolor aut voluptas oritur, sic ut prior motus jam cesset, & in cogitationem, ut sic loquar, ranseat: aliquis in universo motus perit; adeoque minuitur quantitas motus Cartesiana.

S. 33. Sed quis est hodie, qui nesciat, falli nic Cartesium. Primus id Leibnitius (m) demontravit & contra exceptiones Catelani Abbatis &

m) Vid. Acta Eruditorum 1686. p. 161. 1689. pag. 186. 195. 1690. p. 228. 1691. 6. sq. & 439. 1698. p. 429. Nouvelles de la Republ. des Lettres 1686. P. 996. 1687. p. 131. 577, 952. Journ. des Scavens

1693. p. 651. & paffun,

<sup>1)</sup> Quare Cartesianam hic semper motus quantitatem appellaverim, norunt, qui ex Leibnitianis, Wolfianis, Hermannianis &c. norunt, esse hanc quantitatem impetus, vel momenti follicitationis, non ipfius motus, cujus ranquam entis successivi quantitas æstimanda potius est, ex impetu in tempus. v. Wolf, Elem. Math. T. I. El. Mechan. §. 19. p. 542.

Dion. Papini defendit, agnovit Malebranchius, qui & ipse prius Cartesianam (n) hic mentem induerat, ostendit & Newtonus (o): ut omnino probem verba Leibnitii (p), qui jam An. 1696. se mirari dixit, viros doctos adhuc admittere eandem motus quantitatem, sensu Cartesiano; mireris vero etiam, Doctissimum Anglum, Sam. Clarckium (q) ita loqui, quasi ipse per Nevvtoniana Leibnitio

n) v. Recherche de la Verité Libr. 6. cap. ult. & confer ejus epistolam in Nouvelles de la Rep. des Lettres 1687. p. 449.

o) Traité d' Optique L. III. quæst. ult. edit. Gallicæ

Amsteldamensis p. 569. edit. Latinæ p 341.

p) v. Journ. des Sçav. 1696. 19. Nov. p. 712. edit. Amst. ubi: "Je m'étonne, qu'on dit encore, qu'il se conserve toujours une egale quantité de mouvement, au sens Cartesien; car j'ai demontré le contraire, & deja d'excellens Mathematiciens se sont rendus, conf. & A. E. 1698. p. 429. cum Cel. Sturmii Nat, sibi incassum vindicata. c. 3. §. 2.

q) v. Recueil de diverses Pieces &c. Repons. V. §.98. T. I. p. 180. "Ensin, l' Auteur ayant consideré la demonstration de Mr. Nevvton, que j'ai citée ci dessus, est obligé de reconnoitre, que la quantité du movement dans le monde n'est pas toujours la même, &c. cons. Leibnit, epist. V. § 99. T. I. pag. 135. & Clarke Resp. IV. §. 38. p. 77. & resp. III. §. 13. p. 46. vel, si Germanica habeas, vide merchvuirdige Schrissien zuvischen Leibnitz und Clarchen locis allegatis. Fontem vero illius Clarchianæ aberrationis hunc habe. Leibnitius ab initio statim epistolarum suarum loquitur de viribus, earumque eandem semper quantitatem conservari asserit: Clarchius de quantitate motus ex massa in celeritatem æstimata loquitur. Verum illa disserunt ex Philosophia Leibnitiana, qua vie

tio eam confessionem extorsisset, qua concesserit, quantitatem motus in universo eandem non conservari. Scilicet id din ante Nevytoni edita Leib-

nitius demonstraverat, locis supra allegatis.

um totius alicujus sectæ argumentum Systemati in-ssus oppositum subruit. Non tamen ea re id salvum præstitit ab objectionibus, ex eodem sonte derivandis, ex quo primam scaturire vidimus. Scilicet ostendit idem ille, loco Cartesiani Canonis, naturæ rerum adversi, alium potius substituendum esse, qui identitatem quantitatis Virium motricium (r) ex massa mobilis in Quadratum celeritatis æstimandarum, asserit. Quod ipsum vel ex eo eonvementus esse deprehenditur, quod motus quidem ressuccessiva, nunquam possit dici existere; etsi enim partes habeat, nunquam eæ tamen sibi coexistunt, sed suunt: principium autem motus, vel vires in corporibus (s) motrices revera existere, ex ipso

res vivas exmassa mobilis in quadratum celeritatis æstimari notius est, quam ut hic deduci oporteat.

r) Imo & actionis motricis, v. Leibnit. Act, Erud.

1698. p. 429.

s) Dico in Corporibus, non, in materia. Fateor, materiam esse pure passivam; vel, si malis, vi inertiae præditam, qua siat, ut nec motum incipiat per se, nec siniat: De qua olim Kepplerus, postea Cartesius, Leibnitius passim, & Nevvtonus in Princip. des. 3. Quomodo autem corpora distingui velim à materia, docebit Wolfius in Metaph. c. 4. §. 626. Tria quippe discernimus in corpore, materiam, sive multitudinem, quæ componitur; essentiam compositi qua

motu successive ab iisdem producto intelligi-

S. 35. Videtur adeo brevis futura nostra disceptatio, si identitatem virium motricium in universo vel demonstrare (t) vellem, vel supponere demonstratam. (u) Nemo enim non videt, si animæ volitiones motum efficiant in corpore nostro, reliquis imprimendum, augeri sic in corporibus, sive universo corporum complexu, vires motrices (x): & minui, cum ex diversorum corporum motu, atque in sensoria nostra impulsu oriantur perceptiones. Sed malo, quia fieri potest, abstinere manum à calculis, quibus id ex corporum percussione eruitur, magis etiam à demonstrationibus difficilioribus, quibus calculum vitaturus implicaret: Maxime ideo, quod verear, ut adversarii Legem identitatis, quam dixi, ad percussionem corporum mutuam sic restrictam velint, ut diversum obtinere dicant, si corpora moveantur à spiritibus, & vice versa, si spiritus afficiantur à cor-

t) vid. Wolfium in Elem. Mechan. §. 425. 426. T.I. Elem. Lat. p 634.

u) vid. eundem in Metaph. §. 709. & 762.

talis, sive modum compositionis materiæ; & naturam, sive principium mutationum, id est, vires motrices.

x) Fac enim corpori jam moto, novum à me celeritatis gradum, voluntaria hujusmodi actione imprimi : erunt vires vivæ istius corporis, ex massa in quadratum celeritatis æstimatæ, jam majores, atque antea; neque quicquam tamen ex aliis corporibus in meum transiit, quod inde huc translatum sit,

poribus (y); quemadmodum in limili caussa (z) concedunt, corpora moveri non posse sine contactu physico à corporibus, posse tamen à spiritibus, etiam finitis, contactu, quem vocant, \* motali.

§. 36. Neque ego pro universalitate istius regulæ contra adversarios hosce satis considerem C 2 (a) in

y) Ita vero conjeceram ego, dum mense Julio Anni 1721. ista conscriberem: quam id feliciter, ex eo colligas, quod postea intellexi Celeb. Gottsr. Polyc. Müllerum in diss. de Theoria sensuum Generali, idem opposuisse Christiano Welsio; [aliosque ex eo tempore repetiisse eandem objectionem.] Transmitto autem illa, quoniam ab eo argumento hic abstinui.

z) Huc confer Joh. Alph. Borellum, de vi percussionis, c. 2. sub sin. 6. Quoad alteram partem, & seq. p.

6. edit. Lugd. Bat. 1686.

\* Vocant, inquam, non explicant. Ego contactum intelligo moralem, quando bonitas objecti cognita urget appetitum ad hoc vel illud conandum. go & contactum physicum, quando corpus motum urget aliud corpus ad mutandum locum. Sed contactum corporis & mentis fateor me non intelligere, quocunque is nomine veniat. Fidenter etiam pronuncio, protrudere illum vacuos fine mente fonos, si quis contactum inter corpora & animas moralem loquatur. Res eadem est, ac siquis diceret, se audivisse iridem, gustasse halones, vidisse dulcedinem: atque tum perculsis ob rei novitatem, vel potius abfurditatem Auditoribus, veritatem facti distinctionibus conaretur persuadere, caussatus, id factum esse auditu dioptrico, gustu optico, visu linguali. talia tulerit narrantem?

(a) in convenientia rei, quam nemo facile negaverit. Quis enim non videt, illud magis convenire Universitati rerum à sapientissimo simul atque potentissimo artissee conditarum, ut quæ realia sunt (in quorum censu posuimus principia motus sive vires

a) Hanc mihi cautelam extorsit Sam. Clarckii, Celeberrimi Theologi & Philofophi Angli, exemplum in responsionibus ad Litteras Leibnitianas. v. Epist. 1. §. 4. Resp. I. §. 4. & quæ deinceps in sequentibus ad hosce paragraphos vindicandos pertinent. hic prima faltim, quæ ceteris occasionem fecerunt, ad Serenissimam Wallia Principem à Leibnitio perscripta. Ita ille: " Mr. Nevvton & ses sectateurs ont encore une fort plaisante opinion de l'Ouvrage de Dieu, Selon eux, Dieu a besoin de remonter de tems en tems sa montre: autrement elle cesseroit d' Il n'a pas eu assés de vue, pour en faire un agir. mouvement perpetuel. Cette machine de Dieu est même si imparfaite selon eux, qu'il est obligé de la decrasser de tems en tems par un concours extraordinaire, & même de la raccommoder, comme un horloger fon ouvrage: qui fera d' autant plus mauvais maitre, qu'il sera plus souvent obligé d'y retoucher, & d'y corriger. Selon mon sentiment, la même force & vigueur y subsiste toujours, & passe seulement de matiere en matiere, suivant les Loix de la Nature, & le bel ordre preétabli. Et je tiens, quand Dieu fait des miracles, que ce n'est pas pour soutenir les besoins de la Nature, mais pour ceux de la En juger autrement; ce seroit avoir une idée fort basse de la sagesse, & de la puissance de Dieu ". Quæ deinceps disputata sunt, brevitatis studio hic transfiliam: Est enim Libellus, faltim ex Germanica editione, in omnium fere manibus.

vires motrices s. 34.) constantia sint, atque illa tantum varient, quæ priorum limitationes fuerint & modificationes. Itemque: ut, quæ in corporibus fiunt mutationes, sui principium habeant in corporibus, non extra eadem in spiritibus, nescio quo vinculo, ipsis adhærentibus vel innexis; & quæ in spiritu limitationes cernuntur, sui rationem inveniant in spiritu, domesticam adeo, non peregrinam, ex comite spiritus corpore repetendam. Verum ista hic non premam, nisi ipsi Tibi pondus trahere videantur.

5. 37. Argumentum, quod præsenti instituto conveniat, quod, nisi ego fallor, facile sit, & quam fieri potest, minimum scientiæ Physico-Mechanicæ, aliunde repetendæ, supponat, nobis exhibere potest Canon Metaphysicus, qui præcipuum Legibus motus principium (b) præbet, Leibnitio mirifice (c) semper commendatus. Illud autem vult Canon noster, effectum integrum aquisollere caussa plena, atque adeo inter effectum & cauf-

b) v. Theodic. §. 346. Nouvell. de la Republ. des Lett. 1687. m. Fev. p. 137.

c) Existimo enim, recte Collectores Actorum Erud. An. 1700. m. Majo p. 196. verba Leibnitii de hoc Axiomate interpretari, quando is ad Oldenburgium scribit: - " - " ex quo circa regulas motuum mihi penitus perfectis demonstrationibus satisfeci, neque quicquam amplius in eo genere desidero. Tota autem res, quod mireris, pendet ex Axiomate Metaphysico pulcerrimo, quod non minoris est momenti circa motum, quam hoc, totum esse majus sua parte, circa magnitudinem,

caussam, persectam semper æquationem obtinere. Voco autem effectum integrum, quidquid ab actione caussæ proficiscitur aut pendet, sive illa resistentiæ corporum superandæ impendatur, sive alium adhuc extra se effectum producat. Et caussam plenam dico istas vires, quæ integro huic effectui producendo applicantur atque impenduntur, omnes & solas. Non dubitem, si hoc perpendas, facilem Te Canoni nostro assensurum esse. conjungamus eum, cum subsidiariis quibusdam! Notum est communiter, materiam omnem sive quiescentem, sive motam, perseverare in statu suo quiescendi, vel movendi (veniam voci Nevvtonianæ) uniformiter in directum, nisi quatenus à viribus impressis cogitur statum illum mutare (d): In pleno eam moveri non posse, nisi tantundem materiæ loco pellat, idque eadem celeritate, & secundum eandem directionem : In vacuo eam continuare motum, quia nihil est, quod motui resistat: Denique autem, sisti motum resistentia, sive reactione præcise æquali, neque majori neque minori, quam fuit ipse impetus corporis moti; majori enim reactione reflectionr corpus, ut moveatur porro, sed in plagam priori contrariam, minori autem imminuitur celeritas quidem, sed manet motus tamen in eandem plagam (e). Jam li pla-

d) v. Nevvton, in Princip. Lege I. p. 12. Wolf. Metaph. §. 610.

e) Sunt facilia omnia, alioquin hic ulterius deducenda. Primum ex inertia & passivitate materiæ: Sesundum ex natura pleni & motus; Tertium ex pri-

si placet componamus ista, arque in nervum com-

pingamus.

s. 38. Sint primo omnia plena, &, si Cartesiana Tibi dogmata placeant, corpus per se indisserens (f) ad motum, adeoque nullo ex se nisu præditum, quo possit resistere motui sibi imprimendo: Dicam, facto per corpus motum impetu in
meum corpus, ita ut motus in sensoriis organis
consequatur, motum iri amplius in universo, præcipue meo corpore, tantundem massa, celeritate
eadem & secundum eandem directionem per §.37.

Itaque habes effectum integrum caussa plenæ æquivalentem: Itaque, si &, ultra motum istum,
perceptionem mentis (g) ex eadem hac caussa deriva-

mo: Quartum constat ex ratione in textu exposita. Conser tamen, si placet, scriptores mechanicos passim, & Wolsium in Metaph. c. 4. § 669.

des Sçav. 1691. 18. Juin. p. 386. Nouvell. de la Rep. de Lettr. 1687. p. 142. & passim, Legibus Naturæ adversam esse istam hypothesiu: Sed, quoniam id fortasse non omnibus videtur, operæ pretium suerit, etiam hoc dixisse. Intelligitur vero, me in hoc paragrapho considerare alterum corpus præcise ut motum & alterum ut adhuc indisserens. Si enim, etiam in Cartesiana hypothesi, illic impetum potius consideras, & hic corpora contrariis directionibus mota supponas; aliter inslectenda ratio erit, atque omnino ita, ut in §. seq. 39. coincidunt enim in eo casus uterque.

g) Si non caute attenderis, posset in mentem venire, pro salvando Canone id sufficere, quod in eodem genere, motus scil. effectus sit caussæ æqualis, perce-

rivare sustineas, effectus potior erit sua caussa: Itaque necesse est, illa perceptio aliam ab hoc motu caussam sui agnoscat: Itaque in hac hypothesi neque corpus est, neque corporis motus, qui perceptionem & mutationes perceptionum in mente efficiat.

S. 39. Sint secundo loco iterum plena corporibus omnia, habeant illa vim inertia, qua non cedant impulsui cuicunque indifferenter, habeant etiam si ita velis, nisus alia aliis contrarios: Dicam, facto per corpus extrinsecum in organa sensuum mea impetu, tantum inde motus consequi, quantum respondet excessui impulsus supra resistentiam, iis Legibus, quas hic longum foret, enarrare; Quas magno consensu hodie, post Wallisium, Hugenium, Wrennum, Mariottum &c. docent scriptores Mechanici; & quæ omnes effectum integrum caussæ plenæ æquivalentem, supponunt, vel arguunt. (h) Itaque eædem hic consequentiæ recurrunt, quas modo exhibuimus Idem medius terminus eandem fundet 5. 38. con-

ptionem esse in diverso genere. Sed cave, locum isti opinioni concedas: Canon est metaphysicus, qui vetat plus esse in essectu, quam in caussa; neque adeo corpori alligatus, sed universalis.

h) Supponunt, si demonstrari debeant, v. locum Leibnitii allegatum superius §. 37. nota c. & Wolsium in Elem. Mech. §. 24. sq. T. I. El. Lat. p. 543. - . Sed arguunt, si experimentis cognitas, examinare, atque ad principium generale velis reducere. v. Theod. §. 346.

conclusionem necesse est: Habemus enim & hic in corpore essectum vires caussæ exhaurientem, quia æquantem; quæ igitur vis aget in mentem?

- S. 40. Sint jam vacua materiæ spatia sparsim vel continuo interposita: manebit sane motus, qui corporis particulis impressus est, quamdiu illæ per vacuum movebuntur S. 37. (si quidem in vacuo concipi motus possit) atque adeo, donec corpus motum novis impingatur corporibus, de quibus eadem deinceps valent, quæ modo diximus S. 38. & 39. Neque adeo subsidium in vacuo quis invenerit, quo dissormem illam caussæ & este eccus proportionem liceat ad æqualitatem revocare, & Metaphysico Canoni nostro accommodare.
- §. 41. Et persuadeo mihi sane, neminem saile contradicturum esse paragraphis 38. & 39.
  i perpenderit, quæ de corporum percussionibus
  nodie pervulgata sunt, indice saltim digito hic
  ommonstrata. Sed (i) qui vacuum tenent, illi,
  ereor, ut Clarckianæ disciplinæ accedant, qui subtantias quasdam immateriales in eo operosas colocare videtur (k), atque adeo, velut iste attraentes mutuo corpora, ita hi sorte motui resisten-

i) Potes utramque hanc objectionem transfilire, nisi simile aut cognatum quid menti obversetur Tuæ: Mihi id non licebat.

k) Dico, videtur, quia non totidem verbis id enunciat: facit tamen id spatium, per quod attractio sit, là materia vacuum, & negat sieri attractionem sine me-

tes eidem incolas concedant, dicam, an obtrudant? Fortassis etiam alii, (sive vacuum teneant, sive plenum admittant) in ipsis materiæ partibus animam motui resistentem facient sua virtute; quo facto ipsis videri posset, non omnem impetum moti corporis impendi vel resistentiæ corporis vincendæ, vel motui in corpus intrudendo. Scilicet, si alterutra ratione anima posset motus aliquam partem sufflaminare, ut illa in corpore effectum amplius nullum haberet, videri poslet, id perceptioni producendæ in animo superesse, sie ut caussæ & effectus æquipollentia nondum tolleretur. Sed neque hoc pharmaco videtur malum curari posse. Quodsi animæ virtute tolli motus in corpore debeat, id reactione fieri necesse est; neque enim, nisi reagendo, impediri porest actio, vel ejusdem effectus sufflaminari: reactionem vero actioni æqualem esse oportet §. 37. Itaque oportet etiam esse proportionem inter easdem. Atqui inter res toto genere diversas (animam & corpus) atque modificationes rerum toto genere diversarum nulla est proportio, si Euclidem audias: (comparat enim hæc tantum homogenea) Ergo nec æqualitas (1). Verum fac esse, quod fieri non potest, ut reliquum impetus in corpore moto insumatur

1) Nimirum illa funt homogenea, & æqualia esse posfunt, vel proportionalia dici, quorum unum aliquo-

dio: Concedit caussam ejus aliquam esse, sed an mechanica sit, nec ne? id inquirendum putat: aliquando id medium vocat invisibile & intangibile. v. Epist. Clark. IV. §. 45. T. I. du Rec. p. 78. & Epist. Leibnit. V. §. 118. p. 144. & Clark. V. p. 196.

vincendæ illi resistentiæ, quam ponit motui corporis anima inhabitans: Habes ita sane effectum
integrum caussæ suæ æqualem, S. 37. neque tamen habes perceptionem aut ideam mentis, quam,
non puto, quod transmutare velis in resistentiam
motui oppositam, aut illius siliam atque effectum
facere. \*

S. 42.

ties repetitum potest fieri id, quod est alterum, æquare illud vel superare. Sed verò motum repetas licet, quoties tibi cunque placuerit: non erit ille perceptio, aut perceptioni æquipollens aut similis, aut comparabilis. Quis ex motu syllogismum secerit, vel demonstrationem condiderit, etsi repetito, promoto, impedito &c? [Ceterum obiter admoneo, Virum Clarissimum, qui adversus hanc meam definitionem admonuit, pertinere illam solum ad commensurabilia, non ad homogenea in genere, ea quidem in re falsum esse. Cons. Wolf. Elem. Arith. Lat. § 30. T.I. p. 23. edit. primæ & Dilucid. nostræ Philos. de DEO, Anima, & Mundo § 327.]

Velim cogitent Lectores mei, an id spiritualitati animæ conveniat, ut in spiritu mutationes producant motu suo corpora sive externa, sive interna cerebro? Si verum est, quod motus cogitationem generet, cogitent, an refelli illorum sententia possit, qui dicunt, posse DEum corporibus largiri, ut cogitent. Cogitent vero etiam, quibus posthac sontibus probare animi spiritualitatem possint, si tanta est cogitationum & motuum cognatio, ut nasci alterum ex altero possit? Vidit utique hæc talia Tourneminius: Igitur influxum corporum in animas activum non admisit: & de influxu animæ in corpus scripsit quam cautissime; arguens ex nobilitate substantiatum, ne quid animo præjudicet.

S. 42. Sequitur ex dictis, nisi falsum fuerit illud metaphysicum, quod effectus caussa æquipollens sit, nullam impressionem sieri posse à corpore in animam, neque perceptionem mentis oriri ex motu, nisi, ultra id & Euclides fallat, & recepta judicandi ratio, quæ proportionem & comparationem negat fieri vel posse, vel debere inter res vel proprietates heterogeneas. Restat, ut videamus, quid anima valeat in motibus corpori impri-Sunt enim Philosophi, qui vel sponte largiuntur, non posse corpus agere in animam, sed alterum penitus tenent, posse animam in cor-Est ex eorum numero R. P. Tournepus agere. minius, Jesuita Gallus, vir omnino docissimus, qui distinctam unionis animæ & corporis explicationem se pandere arbitratus est in Commentariis criticis Trivultinis (m). Abit ille nonnihil à consueto tramite: sed quando tamen & ipse instuxum tuetur, animæ saltim in corpus suum, etsi non vice versa; vulgati Systematis modificationem esse concedo, sed iisdem argumentis tentandam, quibus alteram Systematis hujus partem adhuc follicitare constituimus.

6. 43. In illo autem cardo vertitur Systematis

m) An. 1703. Menf. Majo, artic. XCI. p. 864. feqq. M. Junio, art. CVI. p. 1063. quibus adde M. Sept. artic. CLIX. p. 1661. feqq. M. Oct. art. CLXXVI. p. 1840. feqq. & art. CLXXVII. p. 1857. feqq. Ita autem ille p. 868. Sans que le corps agisse sur I' ame, ce qui est impossible.

Cartesianis, Leibnitio, ceterisque factum sit, progrediendum esse, ut principium invenias, quod distincte explicet unionem anima & corporis. "Oportere inveniri ejusmodi aliquod, quod demonstret

n) Prolixior locus est, sed dabo verba Auctoris, tam honoris causa, quam ut tutius Lectorum de illa re judicium esse possit. Sic ille 1. c. p. 870. ,, Il faut donc aller plus loin, pour trouver un principe, qui explique nettement l'union de l'ame avec le corps, Il en faut trouver un, qui demontre, qu'il y a entre ces deux substances non seulement de l' Harmonie, & de la correspondance; mais encore une liaison & une dependance essentielle : Une union non seulement morale, & en idée, dependante d' une Loy arbitraire, mais reelle & effective: Une union non pas exterieure, mais intime: Une union de possession & de proprieté, & non pas seulement d'habitation ou d' usage. Il faut un principe, qui fasse voir, que l' ame & le corps sont autrement unis, que les citoyens d' une même ville, que l' ouvrier & l' instrument, dont il se sert, que l'espace & le corps, qui le remplit. En un mot, il faut un principe, qui fafse voir, qu'il y a entre tel corps, & telle ame, un rapport si naturel, si essentiel & si necessaire, que nulle autre ame, hors la mienne ne puisse animer mon corps; & que nul autre corps, si non le mien ne puisse étre animé par mon ame. C'est sur ce principe, que je vais vous proposer mes Conjectures. Si je me trompe, j' aurai d' illustres compagnons dans ce malheur. Il est toujours beau de tenter une découverte, où tant de grands genies ont echoué. Du moins ne me suis je pas laissé prévenir par aucun préjugé. l'ay quitté ceux de l'école, comme les Cartesiens le recommendent si expressement: Et j'ay

stret inter has duas substantias non harmoniam modo & conspirationem obtinere, sed nexum & dependentiam essentialem: Unionem non tantum moralem & intentionalem, arbitraria lege nixam, sed realem & essedivam: Unionem non externam.

crû, devoir encore quitter tous les préjugés, dont la philosophie de DesCartes a rempli plusieurs esprits. Souffres, que j' explique mes conjectures par diverses suppositions, dont je tirerai des consequences. quelqu' une de mes suppositions vous fait de la peine, je satisferai à vos objections, quand vous me les aurés fait connoitre. I' aurai même soin de prévenir celles, que je crois qu'on peut opposer à mon systeme. 1. Je suppose, que les corps ne sont differens, que par la differente structure, qui les rend propres à differens usages, c'est à dire, à recevoir divers mouvemens & diverses impressions, où des objets, qui les environnent, ou des esprits, qui peuvent agir sur 2. Je suppose, qu' entre les differens états. ou peut se trouver le corps humain, il y a une situation de toutes ces parties, des humeurs, des esprits animaux, qui le rend plus propre aux fonctions de l' ame humaine. 3. Je suppose, que l' ame humaine est creée de Dieu, avec une force naturelle de contenir les parties du corps, au quel elle est destinée, dans cette fituation convenable aux fonctions humaines, que cette force dans chaque ame est relative au corps, qu'elle doit animer : que cette force étant identifiée, c'est à dire, étant une même chose avec la nature de l' ame, fait la difference propre de l' ame, & qu' ainsi les ames destinées à differens corps sont differentes autant, que les corps, aux quels elles sont destinées, sont differens. 4. Je suppose, que l' ame agit sur le corps par cette force naturelle, qu' elle a d'en contenir les parties dans une fituation favonam, sed intimam: Unionem possetsionis & proprietatis, non inhabitationis tantum & usus. A-Aurum se id per suppositiones quasdam, &, si quæ occurrant dissicultates, satisfacturum objectionibus. Itaque supponere se I. Corpora inter se non disferre,

rable aux fonctions humaines; & qu'elle est determinée naturellement à cette action sur le corps 5. C'est dans ce rapport de force mouvante, ou plûtot, si je puis ainsi m'exprimer, contenante; dans cette determination & dans cette action sur le corps, que je fais consister l'union de l'ame avec le corps. Certe union est une union de proprieté, de possession, l'

ame s'appropriant le corps par cette action.

Disons la chose plus clairement. Tel corps est uni à telle ame; ou pour parler plus juste encore, il est le corps de telle ame, parce qu'il a un besoin effentiel de telle ame, pour être contenu dans une situation avantageuse aux fonctions humaines. Ce n' est donc pas seulement, parceque l' ame agit sur le corps, qu'elle est unie avec luy : C'est, parceque son action sur le corps est d'un coté si essentielle au corps, que sans cela il ne seroit pas un corps humain, & d' un autre coté elle est si propre à l'ame, que nulle autre creature ne peut la produire par ses forces naturelles. Voila tout ce, qu'on peut desirer pour une union de proprieté & de possession; & pour qu'on puisse dire veritablement, que l' ame a le corps, & que le corps appartient à l'ame. Ainsi la celebre definition de l' homme, qu'a donnée S Augustin, 1' homme est une Ame, qui a un corps, s'entend aisement, & paroit fort juste dans mon opinion. Dans toute autre opinion elle ne paroit pas exacte. Le seul avantage, que l'on tire de ces suppositions, suffiroit pour en montrer la verité. Il est certain, que l' union de l' ame & du corps, est une union de prostrum alio magis minusve accommodum esse sunctionibus animæ. 3. Animas à DEO creatas cum vi continendi machinam corporis in statu sunctionibus humanis apposito; easdemque diversas esse pro diversitate suorum corporum, quibus destinantur. 4. Animam exercere vim illam naturaliter, necessario & essentialiter: 5. In hujus virtutis motricis vel continentis determinatione atque actione consistere Unionem anima & corporis & c.

S. 44. Audivimus, quæ sit mens Viri Eruditissimi, quæ sententia? Nunc salvis, quos ipsius virtuti & doctrinæ debemus, honoribus, placet examinare, non omnia sanè, quæ dici possent, tum

circa

prieté & de possession. Ce n'est, que dans mon systeme, que cette verité subsiste. C'est donc le seul

fysteme veritable &c. &c.

Ista quidem à pagina 870 -- 875. Unicum addam, quia semel cœpi exscribere verba Viri Celeberrimi, ut ne deinceps illa demum interserere necessum sit; Sic ille pag. 1066. 1067. Le corps humain est environné d'une infinité d'autres corps, qui agisfent continuellement fur luy, & dont quelques uns s'infinuent dans ses parties les plus intimes. ques unes de leurs impressions contribuent à entretenir la situation la plus parfaite des parties du corps, & facilitent ainsi l'action de l'ame: d'autres troublent cette situation, & resistent à l'action de l' ame. L' ame ne peut pas s'empecher de sentir sa propre action, ni d'en sentir les variations, c'est à dire, les facilités & les empéchemens. Le sentiment de la facilité de son action fait le plaisir : Le sentiment de la difficulté de son action fait la douleur. &c. &c.

circa prima ejus schediasmara, tum circa objectiones doctissimorum Anonymi, Langueti, & P. Augierii: tum & circa responsiones his oppositas, in quibus singulis non pauca negotium facessere possent lectoribus aliquantum difficilioribus. tiamus præcipua, & quæ ad negotium nostrum illustrandum propius attinent. Ignoverit vero mihi, quicunque putat, Virum magnum, quod initio commentationis sibi proposuit, pluribusque verbis p. 864. promisit, præstitisse plenius, ut scilicet distinctam Unionis explicationem hic protulerit. terminavit profecto ea omnia, quæ phænomenis explicandis necessaria visa sunt; atque in eo gloriam habet: Sed non explicuit ista. Determinavit autem pro arbitrio, ur commodum videbatur phænomenis inde deducendis. Atque etiam hic non male egisset, si illa, quæ sumit, simul evolvere aut demonstrare connisus esset. Verum ipse videtur, noluisse id agere: Inde suppositiones vocat. Mihi autem, salvis melioribus, sic videtur: Si quid explicari debeat, evolvendas esse ideas rerum eo pertinentium, earumque realitatem esse ostendendam, vel à priori demonstrando possibilitatem rei, id est, exhibendo modum, quo fieri possit; vel à posteriori evincendo, aliter solvi non posse phænomena, id autem, quod asserimus, in phænomeno contineri omnino,

S. 45. Ita nescio ego quidem, quibus ille legibus obtinere possir, aut quibus id argumentis conficere liceat, ut unionem, quam vocat, possessir vam & proprietatis, teneamur admittere. Ut

enim hoc non dicam, nescire me, quid id rei sit? neque me crediturum esse, quod id alii intelligant, donec terminis nullam ambiguitatem, sed determinatos planosque sensus sundentibus, id explicuerint; neque id ipsum à Viro magno saquem, me existimare, etsi de unione illa, tanquam magnisico, sed nihil significante termino monitus esset ab Abbate Langueto (o) Montinao: Certe experientiam, quam alibi (p) subambigue, alibi considenter allegat, id non persicere constat ex superioribus.

S. 46. De Suppositionibus ipsis ita censeo. Primam probo, quatenus corpora hic sensu Cartesiano dicuntur, non Leibnitiano vel Wolsiano, de quo antea diximus S. 34. not. 5. Ultima tamen ipsius nolim intelligi de aptitudine recipiendis ab anima motibus plus minusve proportionata: quam cum secunda suppositio exhibeat, non

appa-

o) vid. Memoir. de Trev. 1. c. p. 1850. & respon-

fionem Tourneminii p. 1863.

p) 1. c. p. 1862. Ibi: "L' experience vous convainc, que vous pensés, que vous aimés. Pourquoy la même experience ne vous convaincra - telle de l'empire de votre ame sur votre corps. La sentés vous moins?, Ita est vero! Imperium proprie sic dictum & exquisite, locum non habet inter animam & corpus; Neque igitur sentiri potest. actionem animæ in corpus veram realem physicam, me judice, non docet experientia; docet id, quod Imperio alias intenditur & producitur, consecutionem scilicet actionis volitæ, sed alienis viribus præstitæ, Verum id nihil juvet Tourneminium!

apparet, quomodo id sine petitione ejus, quod in principio est, asseri possit; hoc enim est, quod quærimus, an & quomodo corporis ad motum recipiendum capacitas, atque animæ actiones aliquam inter se proportionem habere queant. Subscribo hic Anonymo, qui Tourneminianas meditationes ventilavit, in iisdem commentariis Trivultinis, p. 1663. Et sentio idem de Tertia: Deum concreare posse animæ virtutem agendi in corpus, tum licet supponere, cum constiterit, id esse in se possibile; Voluntas enim divina & creatio supponunt rerum essentias, non faciunt: sed quomodo demonstrabis possibilitatem, si nescias, quid sit ea actio? qui fiat? quomodo proportionari ad corpus possit? In quo iplo & quarta deficit, nisi ego fallor, suppositio. Animam in spiritus animales agere, & hisce mediantibus in cætera corporis, lego quidem : sed, ut verum fatear, quomodo id fieri possit, non intelligo; neque adeo illius actionis atque inde pendentis unionis distinctam per hasce suppositiones ideam nactus fui. Circa quintam alii disputent, an unio consistat in illa actione? an ejus caussa sit? an effectus? an in statu consideranda sit? an in actu? an, ut mutuum quid esse possit, animæ actio sufficiat, vel sola? vel conjuncta cum indigentia illa corporis respectu hujus actionis? & quæ sunt alia: quibus ego facile transegero cum Auctore ingeniofiffimo.

S. 47. Fortassis id in Tourneminium verterent, qui vocibus inhiare solent, quod pag. 874. D 2 ververbis antea relatis dicat: " Tel corps est uni a telle ame, ou pour parler plus juste encore, il est le corps de telle ame, . Ita enim videtur innuere, non dici accuratissime, quod corpus sit unitum animæ: Atqui omnis Tourneminiana explicatio tanquam sulcro nititur potestate & proprietate unionis. Sed sulpicor, alium sorte his voci-

bus sensum esse ex Auctoris mente (q).

6. 48. Cæterum illa quidem tanto Viro digna est humanitas, quando difficultatum circa suas suppositiones obviarum solutionem spondet & occupationem quoque, si quas moveri posse prævideat : Existimem tamen , id non omnino sufficere ipsius instituto. Quemadmodum enim, ex superioribus, non sufficit ad unionem distinctius, quam in alio Systemate factum est, explicandam, ut ea omnia determinate edisseras, quæ illuc requiri possint? sed ut ista satis explicate tradas, requiritur: Ita neque hanc novam pollicitationem, quantumvis rei convenientem, arbitror absolvere rem omnem. Si distinctam Lectoribus explicationem promisero, credo illis jus esse, ut paratam postulent & præsentem: non extorquendam demum hinc & inde per objectiones, ex variis & diversis inter se systematis oriundas; quibus sæpe omnibus

q) Dicerem ex Tourneminiano Systemate fortassis Annimam corpori unitam esse, ut loquitur, possessive ac appropriative: Sed corpus animæ, si loquaris accuratissime, ex hoc loco, non dici unitum. Verum generaliter unionem enunciavit inter duas illas substantias. Vid. Notam §. 43. ab initio.

satissieri potest, etsi, quod ad rem ipsam, ejusdemque modum attinet, nihil novæ explicationis accesserit.

6. 49. Faciamus huic dicto fidem exemplo ipsius Tourneminii. Objectum est, animam non magis agere posse in corpus, quam corpus in animam: Esse enim hæc duo diversa toto genere. Impossibilitatem, quod corpus in animam agere non possit, admissam Viro Magno, oriri ex illa differentia & disproportione Naturarum. Sed non plus proportionis esse à spiritu ad corpus, quam à corpore ad spiritum (r). Non dubito, Lectorum plerosque existimaturos, quod omnino eam difficultatem sustulerint responsiones Tourneminianæ: de quibus ego fateor, me hærere in quibusdam, sed arbitrari tamen, quod soluta sit objectio, quatenus in hisce generalibus consistit, atque intra istos saltem terminos continetur; non item, si novi accedant medii termini vel scheses.

S. 50. Sic non capio nervum ejus responsionis,
D 3 qua

r) Vide Objectiones M. Sept. p. 1662. & M. Octobr. p. 1841. atque responsiones Tourneminii, p. 1860. 1861. quibus tria urget 1. Argumentum, (quoniam natura inferior in superiorem agere non possit, ideoque nec superiorem & perfectiorem posse in inferiorem:) comparat illi, si dixeris: Corpus non cognoscit animam, ergo nec anima corpus. 2. Negat, differentiam substantiarum impedire facultatem agendi; agere enim in corpora DEUM. 3. Corpori facultatem negat in animam, quod corpus unico saltim modo (impulsum dicimus) agere possit; animam autem non moveri constet.

qua urget distinctionem inter substantias perfectiores atque imperfectiores; ratus, animam corpore nobiliorem posse agere in corpus, non vice versa ignobilius illud in animam se superiorem. Neque enim hactenus in philosophia dererminatum est, quid sit, esse substantiam superiorem vel nobiliorem, adeo, ut de quibusdam interdum ambigant nonnulli: Multo minus ostensum est, quomodo ex superioritate ista, si quæ sit, substantiarum consequatur potentia agendi vel non agendi in se mutuo: Imo vero, quæ communiter ignobiliora habentur v. g. inanimata, creduntur agere in nobiliora, ipsumque hominem: adeoque omnium minime determinatum est, quisnam nobilitatis gradus eo pertineat, ut aliquid in alterum agere pofsit vel non possit. Atque, ista omnia si expedita forent, demum id de anima & corpore evincendum foret, gradum eum nobilitatis diversum hic plane obtinere. Nisi ista omnia seceris quam planissima, disficilior ero, vel, si mavis, morosior, quam ut concedam, hac distinctione lucem negotio inferri, atque pedem ad distinctam unionis aut actionis memoratæ explicationem illa prævia vel juvante promoveri posse.

§. 51. Neque in illo acquiescere mihi licet: quando diversitatis eam advocat caussam (s): Corpus uno tantum modo agere, impellendo \*:

non

<sup>\*</sup> Imo agit duobus: motum scil. impellendo, & quiescens resistendo. An igitur & tribus? sicut hic de anima infertur. Non putem.

non autem posse movere animam, itaque in animam non agere: Animam esse ex se activam; cogitare, velle: qui duo (t) agendi modi sint animæ convenientes. Non igitur determinatam esse ad unum agendi modum. " Tertium illi modum convenire posse (u); convenire etiam, quia motus corporum non possit incipere per corpus; moveret enim, etsi non motum, quod im-Itaque spiritum ese, qui agat in corpora (v). Agere ergo in corpus esse affectionem spiritus, & corpus suscipere actionem à spiritu posse: Ergo actionem animæ in corpus non repugnare, neque ex parte animæ, neque corporis,,. Atqui in ultimo boc saltus esse videtur, cum transitus fit à spiritu ad animam, hoc est, à genere ad speciem, eo sensu: Non repugnat generi, ergo

t) Hic velim conferas loca Wolfii fuperius citata, in Metaphys. §. 878.

v) Qui primum universo motum largiatur: Concedo; id enim rectissime infertur ex corporum, secundum hasce, quas sequuntur, leges, motu: Atqui de eo non quæritur; quæritur de anima,

u) Etsi per loca Wolsii citata mihi non admittatur, volitiones distinctum à cogitationibus agendi modum requirere; [sunt enim proprie loquendo nisus ad novas
perceptiones:] Transeat id tamen. Sed quomodo ex
duobus tertium liceat inferre, fateor mihi non patere. Quod non determinatum est ad unum agendi
modum, potest esse determinatum ad duos, tres,
quatuor & quot volueris. [Aquationes, quæ unam,
sed in altioribus dimensionibus, incognitam, comprehendunt, non sunt determinatæ ad unam radicem;
sunt vero ad duas, tres, quatuor, & quot volueris,
pro dimensione quantitatis incognitæ.]

nec speciei. Sed potest in specie alterutra nova esse accessio per disserentiam, quam dicimus specisicam, ut deinceps huic repugnare possit, quod generi nondum contradixit. \* Obtinere nostro casu aliquid ejusmodi, monebo inserius.

§. §2. Utcunque vero ista se habeant, dico tamen, solide id argumentum, quatenus ita generaliter enunciatum atque ex natura spiritus §. 49. deductum est, ab eodem Rev. Patre solutum esse numero secundo p. 1860. quando negat, diversitatem substantiarum impedire actionem unius in alterum, idque exemplo DEI, spiritus infiniti, probat. Quod enim spiritui repugnaret in universum, id infinito non minus contradiceret, quam finito (x). Ostensum ergo est, supponi falsum

\* Quæ circa hunc locum objecit Vir Clarissimus, expofui in Dilucid. meis Philosophicis ad §. 326. in Nota \* p. 323. Recte autem solutas esse objectiones suas, pro Candore suo ipse Vir Egregius admonuit: In Epistolis Amæbæis Holmanni & Bilsinge-

ri 5. 2. p. s. fq.

x) Discrimen spiritus siniti atque infiniti generaliter, tum demum urgeri potest: Si quis pro Systemate influxus ita argumentari velit: Potest DEUS agere in corpus, etsi spiritus: Ergo & anima potest. Hic enim facile intelligitur, dissolvi connexionem, si naturam utriusque distinguas, & ab infinitudine vim agendi derives, non à spiritualitate, Sed mutatur rei facies, si ipse spiritualitatem potentiæ movendi opponas, negaturus animæ movendi corpora potentiam, quia spiritualis sit: Parata enim responsio est, quam in textu approbavimus. Quodnam diversita-

n argumento, prout jacet: adeoque soluta est obectio. Neque tamen est explicata dissicultas, neque distincta actionis animæ in corpus notio exnibita. Constat igitur vel Tourneminiano exemolo, non suisse eam nimiam scrupulositatem, quæ
paragraphum 48. nobis expressit.

S. 53. Neque vero hactenus exposita impeliunt, quo minus liceat candem objectionem sic inlectere, ut responsiones, quas mihi hactenus nosse latum est, omnes præscindat (y). Nemo dubi-

Dr

tat,

tis fundamentum sit, id Logici tyrones divinave-

y) Nihil est magis commune illo, quod ad diversitatem naturarum, spiritualis atque corporeæ, objectam, excipi folet de actione divina in universum corporeum. Neque memini tamen, me eam responsionem specifice refutatam invenire, atque ita dilutam; ut caussa elucescat, quare, licet DEUS agere queat in corpora, spiritus finitus tamen id non possit? Quod divinum velle sit agere, id rectissime dicitur hoc sensu, quicquid voluntas eligit, id ejus potentia perficit. Verum, licet id secus sit in homine; inde nondum intelligo, cur volitioni animæ non etiam conjuncta esse possit potentia agendi & movendi, non illimitata quidem, sed finita tamen. Videbimus, quid in ea re liceat proficere: Sed memineris, me non hoc moliri, ut oftendam, quomodo DEUS agat in corpora; sufficit me scire, quod agat; verum hoc agere, ut allegem caussam, quare, etsi DEUS id possit & faciat, non faciat tamen anima humana? Memineris etiam secundo, consulto illa omitti, quæ sua fortassis ambiguitate possent sensus commodos æque & incommodos aut fundere aut admittere. autem, si obscuri fortasse videantur paragraphi proxitat, determinatos esse & limitatos illos essectus quos anima dicitur persicere in corpore: Quod cunque autem agens determinatum & limitatum in altero essectum præstat, id caussam determinationis habeat necesse est; Mea enim sententia, de terminatum ut tale non oritur ex indeterminato quia neque quidlibet oriri potest ex quolibet, ne que plus esse potest in essectu, quam suit in caus salur alla igitur caussa determinationis in essecti obviæ, vel est in re agente, vel extra eam, in ob jecto actionis, quatenus id aut solum considera tur, aut circumstantiis suis, v. g. corporibus am bientibus in nostro casu, conjunctum.

gentem, in ipso objecto quod actionem recipii quatenus aut solum consideratur, aut circumstan tiis concurrentibus temperatum: oportebit propor tionem esse inter actionem caussa & reactionen patientis; limitatur enim & determinatur vis agen tis ab objecto, quatenus ejusdem dispositio major minorive resistentia aut reactione aliquam virtuti partem aut impedit, aut alio inslectit. Non po

97

me sequentes, quæso te, ut bis, & nisi grave sit, to legas: Sunt dissiciles sorte, sed obscuri esse non v dentur, quoniam nonnisi determinati sensus vocibu respondent, iidem ex illis sufficienter erui attender tibus possunt. [Cetera omnino suaserim, ut hui loco conjungas alterum prolixiorem ex Dilucidation bus meis Philosophicis de DEO, Anima, & Mund S. III. C. IV. §. 325. 328. incl. p. 321. -- 33: ubi plures leguntur & cautelæ, & objectiones, solutiones huc etiam referendæ.]

em animæ, peti à corporis dispositione: Diximus nim §. 41 nullam hic proportionem obtinere, ullamque reactionem in corpore, quæ respondeat ctioni animæ in eodem genere. Consequitur utem hinc illud quoque, non posse à nobis adnitti verba Tourneminii (z), quod actio corporum xternorum in corpus nostrum faciliores vel dissiliores reddat operationes animæ. Dissicultas gendi in objecto resistentiam ponit vel reactioem; Atqui Tourneminius non concedit actionem orporis in animam, ergo nec reactionem aut restentiam. Hoc est, quod jam ante monui

S. 55. Sin porro determinationis caussa est in sa re agente, vel dependet ab ejus voluntate libe-2, vel ab ejus statu antecedaneo consequentem deerminante. Si à libertate voluntatis consequitur, am in actione & effectu determinationem obtineimus, quam volumus. Atque contrarium expemur quot momentis? Certum est, divinam actioem tantum producere effectus, quantum divinæ oluntati placet, nulla in creatis reactione, nulla cistente resistentia, que divine potentie vel actiois effectum possit limitare aut determinare; namue & inertia materiæ, & quicunque in corporius concipi possunt, impetus ad infinitam collati irtutem amittunt proportionem omnino omnem. Terum alia res est, si de anima quæsieris, quæ nulla fua

z) Conf. verba, qua dedimus §. 43. sub finem notæ.

la sua voluntate vim suam agentem, si quam h bere supponitur, eo vertere potest, quo non ve git mechanismus corporis, v. g. ad erigendos directum capillos è capite pendulos, ad motum sa guinis in febribus æstuantem reprimendum, ad el vandos sine machina decem centenarios, & qu sunt similia. Aut, si quæstionem pro argumen feras, quodnam in hac suppositione fundamentu est discriminis inter actiones hominis voluntari & naturales? Fundamentum, inquio, ex patte v

luntatis, non conscientiæ.

5. 56. Si denique determinationem illam v tutis activæ in anima, pendere velis ab anima si tu pracedaneo, atque ita consequenter hunc à si antecedente; nulla corporis resistentia, vel re &ionis proportione quicquam effective conferent Habes id, quod in harmonia præstabilita est dis cillimum; eo cum discrimine, quod suppleme tum addas & inexplicabile, & nulla, sive à pr ri sive posteriori, via cognitum, de quo superi Faxo, ut id clarius appareat: Si novæ action qua corpus ab anima moveri dicitur, quantitas c terminata pendet à statu animæ antecedente, atq illa tamen consentit dispositioni corporis ratio & organorum ejus & corporum ambientium; quitur naturam animæ esse hujusmodi, ut semp illa ex se & suo fundo, principioque domesti producat actiones statui corporis atque rebus exte nis accommodatas, five harmonicas. & inexplicabiles illas animæ actiones in corpus, pro illis obtinendis harmoniam inter disposition corr

prporis & animæ determinatas, ex prioribus in nima determinationibus consequentes, præstabilim: Pro passionibus animæ, quas communiter vomus, & pro sensationibus rerum nihil habes; sindem omnis in animam corporis actio vel reationibus cessat, per §. 42. & 54. Verum illa non ducam operosius: neque enim sacile devenient Viri eruditi, qui in primo hactenus, (§. 54.) nantum scio, substiterunt, vel etiam secundum §. 55.) illi conjunxerunt. Si & ad ultimum se ciperent, propius ita absuturi forent à Systemate eibnitiano.

S. 57. Ista vero, occasione explicationis Toureminianæ, non novæ (a) quidem, sed noviter
men productæ: Nunc alia nobis aurem vellint, quæ lucem mutuantur ex præmissis. Scriit Leibnitius (b) ad Virum quendam celeberrium, atque magnis in Medicam artem meritis ingnem: "Si animæ vi & non potius potestate
nidi explosionem exercentis, saltamus, cur non
ltamus ad altitudiuem quamcunque,,? Ridicun verò illam quæstionem existimavit Vir doctissius, probe gnarus, animam esse ens finitum, nec

a) Dico id fide Auctoris, 1, c. p. 1870. "Mon opinion au reste, n'est ni nouvelle, ni singuliere. Il me seroit aisé de l'établir par de passages d'Aristote & de S. Thomas.

b) Vid. Georgii Ernesti Stahlii Negotium otiosum, sive Sciamachiam adversus positiones Theoriæ Medicæ veræ, à Viro quodam celeberrimo intentatam p. 16. 5. 21. Cui confer, pag. 80, 82. 85, 179, 200, 204.

posse effectum quemcunque præstare; corpus etiam cingi aliis corporibus, quæ saltui resistant;
Saltum concedit utique ad quamcunque altitudinem suturum in vacuo, non item nostro casu
quo anima possideat corpus innumerabilibus aliis
motibus & corporibus motis circumscriptum atque
obstipatum; ait, paralogismum illi similem esse
si dicas: "Principium corporis humani motorium (quodcunque tandem singatur) potest corpus
hoc per liberum aërem sine multo aut quantocunque tandem labore aut impedimento, cursu per ali
quot centenos passus, quasi raptim propellere; ergo debet illud etiam eadem ratione per prosun
dum aquarum, imo per transversum murum propellere & transpellere,.

S. 58. Sunt illa hujusmodi, ut nisi caveas possintinitio videri tollere dissicultatem: Examen ac curatius, ita arbitror, non sustinebunt. [Veniamu in rem præsentem, & agamus per Dialogos. enim & pressius sequi dicta Virorum, & rem bre vius licebit omnem expedire ] Anima inquis, est ens fi nitum: Quis negaverit? finitum esse, dicit limitationem Recte! Ergo illius agendi vis non est illimitata, sed limi tata: Concedam! & determinata: Distinguo, de terminata hactenus, ut non possit omnia, sed qua dam, ita opinor; sed quærimus, unde sit deter minatio, non generaliter sumta, sed specialiter imo singulariter, cur hîc hoc, tantum, tale ag anima? Cur saltat ad dimidii pedis altitudinem cum antea ad pedem integrum? Cur non salte quoque ad tres? Septem? decem? Anima non po

t imprimere gradum moius, nisi qui dispositioni cororis quadret: Atqui omni corpori quadrat omnis notus, omnis celeritas, omnis directio; hoc mehanici norunt, & qui Physicam discunt. Corpori er se, & absolute, vel in vacuo, si spectetur: at on ubi circumscriptum & obstipatum corporibus ambienbus, elastica & incumbente sua virtute magnum iled Oportet corpori nostro imponentibus. Atqui etiam ipato corpori, saltim cohærenti & firmo, omnis uadrat, variato tantum impulsu moventis. Sin ertus est motoris impetus; dicis veta sane : Sed nteris, determinationem motus esse ex corporis disositione, impetum illum limitante, dirigente, onsumente, pro legibus mechanicis, quibus ipim æqueac reliqua corpora, subjectum est. Perine, ac si diceres: motus corporis reguntur, limiantur, determinantur, impediuntur, promovenit, finiuntur legibus mechanicis, sed incipiunt umen & perficiuntur ab anima. Non omnino: Proortio illa, secundum quam determinatur, relata est d gubernationem motus, fini convenientem, & justa roportioni corporis, quod motu affici debet, respondenm. Consideranda sunt non solum Leges mechanica, d & quam maxime ad finem reflexa. Quasi sciliet hæc quæstio sit, an proportio esse debeat in Rionibus animæ, si motus pendeant ab iisdem, z cui fini? non potius, à quo principio? quo meio? quo modo fiant illæ determinationes? itaque oc primum, atque integer discursus p. 84. aliena identur ab instituto. Quoad alterum, cedo quæ t proportio corporis nostri atque ambientium, dispolitiopositionisque nostri corporis ad actionem ani-

S. 59. Essentialis conditio anima est, esse finitam. Negatur ergo ab hac ratione, quod nulla proportio sit inter animam & corpus: sed potius omnino anima habeat proportionem cum corpore communem. An à finitudine rerum sequatur earum proportio, & quidem duarum præcise rerum proportio communis, judicium esto illorum, qui finitum auri pondus cum finita hominis duratione, finitum intellectum cum finita viæ, Berolino Lipsiam ducentis, longitudine possunt contendere. Essentialis conditio anima humana (nedum aliarum) est, ut (ad minimum aliquando & aliquamdiu) sit in corpore. Negatur itaque & ab hac ratione, quod nulla sit proportio inter corpus & animam: cum societas supponat proportionem. Novum est, à societate proportionem consequi, aut præsupponi, saltim inferri posse: Motus & Extensio, Locus atque Tempus, Superficies & Linea, quoties sociata sunt : An igitur corum est inter se proportio? Illud autem de linea & Superficie, ad proportionem inter motum & extensionem; locum & tempus, & multa hujusmodi, cum societate absoluta Agentis & Patientis, formaliter ad unum idemque reducere, ad Triarias, imo subsidiarias cohortes transmittendum est. Dic sodes, quis ad unum reduxit formaliter? A societate argumentum erat: A societate est instantia. Sed argumentum erat à societate absoluta: An ab omni? Societas est, nisi fallor (c), absoluta inter extensionem & divisibili. tatem

c) Dixi, mfi fullor. Quid enim societas absoluta in

ratem materiæ, in motu inter spatium & Fortassis tantum à societate absoluta agentempus. ris & patientis? An omnis agentis & patientis? DEUS agit in mundum, etsi nulla hic proportio intercedat. Sed hic non est mundo sociatus, ut anima corpori: Recte id quidem; sed vide, quid secerim? Dixisti primo: Societatem, sine addito: Extorsit illam Leibnitius Tibi. Jam dicis: Societaem absolutam: sed eadem exempla eandem, si quæ est, excutiunt ribi. Rationem agentis & patientis alia extorquet Tibi instantia. Jam quid superest: Societas absoluta agentis & patientis conjunctim, alis enim est animæ & corporis. Proba, si plaet, ex hoc medio termino sequi, vel si tua malis verba p. 84. obvia, societatem supponere proporionem : sed proba, ut intelligant etiam illi, qui Euclidem amant, atque adeo proportionem inter raionem & motum assequi se posse hactenus negant.

S. 60. Relationem simpliciter esse motum, imo formaliter, aut vicissim, ego non crediderim, ullum hominem esse, qui dixerit, nedum ut ego ille sim. At verò, quod proportio nulla esse possit aut debeat intervationem & motum in substrata materia, ego ingenuè sateor, à nullo homine audire speravissem. Atqui omnes Euclidei tirones (d) dicunt, inter heterogenea

non satis assequor. Mihi societas relationem dicit inter membra unam, aliam ad finem, actiones, officia, normam, originem, &c. Transeant autem hæc leviora cum ceteris.

d) Sunt vero & hi ipsi, qui mirantur dictum Viri cele-

genea non esse proportionem. Substitue voci rationis lineam, motus vocabulo numerum, & pro substrata materia sume agrimensoriam artem: Instantia erit soror discursus Tui, sed fratricida. Neque enim hoc metuo, ut quisquam sit, qui majorem inter illa similitudinem, aut homogeneitatem demonstret, quam inter hæc obtinet: neque diffido tenacirati Geometrarum, quibus nunquam hoc extorseris, ut heterogeneis rationem sive proportio. nem adscribant. De Philosophis autem hoc credo, terreri istos, cum dixeris: Ratiocinationem, cogitationem (e) &c. in motu consistere; omnemque actionem. tam (f) moralem & intentionalem, quam

berrimi, cum pag. 204. ait: " Posse easdem sine cavillatione proportiones manere, auctis quantumvis magnitudinibus: (quæ verba erant Leibnitii p. 180. objicientis) novum est edictum,! Edictum enim hoc illi norunt ex quinto Magistri sui elemento, quo statutum est, æque multiplicia servare proportionem fimplicium; magnitudines autem ea multiplicatione augeri quantumvis posse nemo dubitat. profecto quisquam Arithmeticæ vel Geometriæ initiatus, qui Leibnitianam vocem alio fensu acceperit.

e) Verba funt pag. 99. " Si ratiocinationem, cogitationem, contemplationem, intellectum, dijudicationem, collectionem, æstimationem, electionem, amorem, odium, metum, desiderium, &c. &c. quocunque modo & intuitu perpendamus: Quo alio modo & medio hæc peraguntur, imo in quonam proprie confistunt (generaliter,) nisi in motu "?

f) Verba hæc funt ead. pag. " Adeo, ut omnis actio, tam moralis atque intentionalis, quam phyfica, quatenus actio est, & ab uno numero ad alterum, ab

physicam, certissime & verissime esse motum; motum quomodocunque consideretur esse ens incorporeum, rem incorpoream(g), imo immaterialem, non accidens purum (h): Credo etiam, illos impense miraturos esse, si dixero, disputare Magnum Virum contra hæc Leibnitii verba (i): "Omnem actum esse motum, (loca-E 2 lem

uno modo essendi ad diversum (ut objecta) procedit, certissime & verissime sit (generice) motus ".

g) Vid. pag. 191. ubi: "Quod autem anima habeat facultatem motus exercendi, ego quidem femper exiftimo, planum esse posse intellectui ex eo, quod motus, quomodocunque (etiam in materia, fed tamen non ipsa materia) consideretur, sit ens incorporeum; eo ipso, quia nemo contradicit, quod, licet etiam reputetur alligatus materiæ, tamen non ipfe fit materia. Quo intuitu, cum in toto universo valeat, quod, qualis est effectus, talis etiam sit caussa, motum, tanquam rem incorpoream, non possum ab alia caussa efficiente expectare, quam ab anima, tanquam ipsa quoque incorporea ,. & p. 98. idem : "Interim motus ita (quafi materialiter confiderando) incorporeum ens, & (tanquam formaliter) perpetuo transitu agens, habet utique exquisitissimam potestatem in corporeas res. Habet, inquam, activitatem in corpora, ut patientia: Ipfe ut res in corpora, imo immaterialis: Siquidem tam à corporis materiati, quam ipfius materiæ, affectionibus intrinfecis feu efsentialibus, in solidum distat atque differt,... quæ funt sequentia.

h) V. p. 139. sub sin. ibi: "Unde absona illa commentatio ortum duxit, (à qua etiam noster Auctor sibi temperare non potuit,) quod motus sit purum accidens; nempe, ut apertius noster infra eloquitur,

plane nihil ". Conf. si placet §. nostr. 34.

i) Verba funt pag, 16, & oppositiones pag. 111. 112.

lem scil.) non dixerim: Actiones internæ animarum sunt in substantia partibus carente. Ne quid jam de actionibus DEl immanentibus dicam,,.

S. 61. Provexerunt nos ista longius, quam postulare videbantur objecta 5. 57. Sed redeamus ad instantiam ibi allegatam, tantoque minus hic negligendam, quod priora jam inter Virum doctum & Leibnitium maximam partem ventilata sunt; hanc ultimæ demum exceptiones protulerunt, Leibnitio dudum vivis erepto (k). Nimirum

Fateor autem, me nihil earum intelligere, neque pervidere, quo collineent. [Nihil enim hoc loco Leibnitius dixit, nisi quod uno ore omnes dicunt philosophi; quodque omnino evidens esse quivis videt. Curiosis igitur, & subtilioribus meo ingeniis id difputationis relinquo.] Locus est prolixior, quam ut & hunc transscribere & Lectoris per se ipsum judicaturi oculis fubjicere hic liceat.

k) Nimirum Animadversionibus Leibnitii Enodationes opposuit Vir celeberrimus, communicatas Leibnitio, qui ex intervallo deinceps brevibus illas exceptionibus denuo ventilavit, interquiescente negotio, dum ab amicis moneretur Stahlius, & typis vulgari acta permitteret; Replicationem eo casu additurus ad exceptiones memoratas. Prodiit libellus Halæ Magd. 1720. De pretio illius nihil statuo: Stablianam mentem, ex titulo Negotii otiosi, satis inferas; si minus, ex verbis " Ego certe primus agnosco; nedum confentio, quod tam tota hæc disceptatio, quam methodus in ipfa observata, nihil eximii momenti ad totam solidarum scientiarum illustrationem afferre, censeri possit ... Si qui tamen Philosophiæ Leibnitianæ initiati ejus Viri monita pag. 1. -- 19. 175. - 183. attente legant, facturos operæ pretium existimo.

mirum consequens est absurdum : sed consequentia non est Leibnitiane similis. Audi primo Leibnitium: Si determinatio saltus arque adeo & altitudinis, ad quam corpus nostrum saltando attollitur, non dependet à potestate fluidi exercentis explosionem determinatæ virtutis & præcise tantæ, quanta impenditur ad elevandam corporis, ad banc præcise altitudinem attollendi, gravitatem; sed potius ab actione & vi animæ, cui nulla gravitatis aut corporeæ reactionis vis esse potest proportionalis, minus æqualis: Caussa non est, cur, volente & nitente anima, corpus non attollatur ad altitudinem quamcunque, decem potius, quam unius, pedum: In Universo saltim corporeo, atque omni ejus resistentia nihil est, quod in illam anima vim possit reagere, atque adeo candem limitare. Itaque perinde est hoc casu, num in vacuo corpus moveatur, ubi resistentia non est, an à vi animæ, cui nulla corporum resistentia proportionari, & quæ adeo per nullam ambientium corporum actionem limitari, circumscribi, aut determinari potest; quantumvis enim magna corpori movendo resistentia fiat ab ambientibus, non aget illa in animam, adeoque nihil illa detrahet effectui nitentis animæ, si quem habere fingitur. Intelligis, nisi fallor, quo nervo Leibnitius à minori saltu ad majorem, imo quantumcunque, potuerit concludere? Nunc vide & instantiam S. 57. Illa unicum hoc habet, non licere à minori progredi ad affirmandum majus. Atque ita est profecto, ut non dubitem asserere, illam hypothesin esse rerum naturæ adversam, ex E 3 qua

qua hoc sequitur: " Principium corporis motivum potest corpus promovere in fluido parum resistente, ergo & transpellere id potest per solida difficillime locum concedentia ,.. Consequitur autem id non in Leibnitiana, sed adversa potius bypothesi. De priori post enarrata nemo quisquam dubitet: Posterius sic habe. Si principium corporis motorium non est mechanicum, quod corporum resistentiis proportionale, adeoque majus, minus aut æquale est; sed est vis & facultas inhabitantis animæ, cui nulla corporum resistentia potest conferri, ut proportionem sive æqualitatis habeat, sive inæqualitatis: sequitur, eam non minus superare posse resistentiam muri, quam aëris, atque adeo ceteris (1) paribus corpus suum per transversum murum propellere. Universa itaque res denuo huc devolvitur, ut reactionem corporis contra actionem animæ, adeoque & resistentiam virtuti hujus motrici proportionalem, si sieri posfet.

Dico, ceteris paribus, ne texturam corporis, muro molliorem, opponas: Abstrahimus enim hic ab eo, quid in corpore suturum esset, & hoc unum quærimus, num isti essectui præstando, hoc est, muri resistentiæ superandæ sufficeret vis animæ? Quapropter si Te id male habeat, quod texturam corporis hic non attendendam dico, substituas pro transitu per muros, saltum in aëre tantum, quantus eandem vim requireret, quæ disrumpendo isti transverso muro sufficeret: Ex eo enim intelliges, ut hæc instantia proposita quadret, solam muri sirmitatem, non corporis texturam delicatiorem, hic respiciendam esse.

set, ostenderes. Sed finiamus ista tandem atque

otiosioribus relinquamus.

§. 62. Existimo per hactenus disputata intelligi, quare actionem corporis in animam, atque anima in corpus repugnare censeam veritatibus, aliunde cognitis, communiterque approbatis, scilicet his: Quòd effectus non possit esse potior sua caussa; quod nihil sit sine caussa sui; quod in effectibus determinatis debeat esse ratio determinationis; quod proportio non sit inter heterogenea; & qua sunt plura hujusmodi. Neque adeo id vel temerarium dici posse consido, neque inepte novaturiens, si, salvo meliori judicio, ab ista, quantumvis recepta & populari sententia recedam, maxime post tot exempla virorum undique doctissimorum, quos si nominare omnes (m) oporteret, numerum, credo, extimesceres.

venire poterat hominibus, Systema influxus dictum, vulgato quidem vocabulo, etsi minus accurato

m) Nimirum Cartesianos ex hac parte omnes stare quis nescit? Magnos Viros, Theologos æque ac Philosophos, ex omni genere Cultuum & Regionum. Stare Cartesianizantes Eclesticos, Sturmio similes: Stare Leibnitium, Wolsiumque, cum sequacibus: Accedere ctiam illos, qui inexplicabilem nodum caussati, nullam apprehendunt partem, omnes æque impetunt objectionibus. Et quis dubitet, esse etiam, de quibus repetere illa Mottai liceat, approbata Crosa in Log. P. I. S. I. c. vi. T. I. p. 130. "Je pourrois deceler ici plusieurs complices de mes sentimens, qui faute de courage, en deviendront peutétre les Censeurs."

to (n). Alterum Systema est Cartesi, ex amphibibiorum genere; potest enim aliquo sensu ad influxum reduci, aliquo ad assistentiam. Ad hanc, quatenus negavit, corpori ab anima vim aut gradum motus imprimi: Ad influxum, quatenus animæ tribuit vim mutandæ directionis motuum. Sed

exa-

n) Absoluta quidem illa tractatione facile id intelligas. Influxum dicimus proprie, ubi ex una fubstantia aliquid in alteram transfunditur, hoc est, à priori secernitur, & in alteram ingreditur. Si proprie id de anima & corpore dicas: Necesse est moturn ex corpore in animam ire, esse aliquid substantiale, vel ut accidens migrare è subjecto in subjectum; idemque de appetitu ex animo in corpus translato tenendum est. Quæ sane lepidam objectionibus materiam præbent, Ineque, uti primo videtur intuitu, ex vocibus pendent, quibus inhiare minus utique philosophicum foret. Cogitent hic Lectores mei de specierum senfibilium transmissionibus in animam, & in intelligibiles transcreationibus, quales antiqui non obscure admiserunt Philosophi; Recentiores autem solo declinant filentio. Si motus corporis in anima perceprionem efficit, ( dico autem efficit ex hypothefi in-Auxionistarum) quæso ego philosophos, dicant hujus caussa efficientis rationem caussandi, & caussalitatem: Caussa enim & effectus per hasce duas cohærent. Si dicere illas mihi aut nolint, aut nequeant, dicant sibi ipsis. Examinent, an ejus afferti sui quicquam intelligant? an, quamprimum determinate illam rem cogitare suscipiant, convenientiæ quicquam, an repugnantiæ multum deprehendant? Nolint vacuos fine mente sonos proloqui: Loquantur ira, utse ipsi intelligant. Ni fecerint, nihil eorum sermones ad me, nihil ad philosophos pertinere sciant.]

examinemus ista sub sequenti titulo, quoniam tano sacilior nobis à Cartesio ad Cartesianos transitus
erit. Vides autem, quomodo nonnisi sensime senimque aliam atque aliam animæ in corpus vim
coacti tandem dimiserint Philosophi, non volentes
projecerint.

## SECTIO QUARTA,

De Systemate Assistentia.

S. 64.

IN omni motu notissimum est, posse illa duo à se invicem discerni: Impetum, gradum, aut quantitatem motus, quæ Cartesiana æstimatione producto ex massa in celeritatem mensuratur; à secundo directionem mobilis, sive lineam, se undum quam progreditur. Cartesio debemus aplicationem hujus distinctionis ad rem præsentem: Voluit ille motus quantitatem subjicere arbitrio menis humanæ, ne qua ipsi pereat lex ante asserta, de adem quantitate motus in universo conservanda: sed directionem tamen liberam concessit, sic, ut notus, qui in sluidis nostri corporis est, suam ab nima directionem nanciscatur, atque ita in hanc nagis partem dessectat, quam in aliam.

§. 65. Audiamus Leibnitium (0): "Cartesius nego-

o) Theodic. §. 59. p. 110. edit. Latinæ, cujus verba hic exprimimus,

negotium hoc velut transactione dirimere voluit aliquo dato, aliquo retento, dum actionis corporeæ partem ab anima dependentem facit. Ratus enim, esse naturæ legem, ut eadem motus quantitas semper in corporibus conservetur, fieri non posse judicavit, ut legem hanc influxus animæ violarer, novumque motus gradum, novam vim corpori imprimeret. Cum tamen animadverteret, in actione motrice distingui posse, ipsam motus quantitatem à directione; Existimavit animam nihilominus posse habere vim mutandæ directionis motuum, qui fiunt in corpore, ad eum ferè modum, que eques, quamvis equo, quem insidet, vim nullam largiatur, ejus tamen gressum, vires, quo libuerit, dirigendo, moderatur: Sed quia hoc fit ope habenæ, freni, aliorumque instrumentorum materialium, quo pacto fieri possit, concipimus, qua vero hunc in finem adhibere anima possit, nulla sunt instrumenta. Denique nihil est, nec in anima, nec in corpore, id est, neque in cogitatione, neque in massa, quod ad explicandam hanc unius per alterum immutationem servire possit. Verbo: Sive anima quantitatem virtutis, sive lineam directionis in corpore mutare dicatur, utrumque æque inexplicabile est,...

§. 66. "Adde, post Cartesii tempora repertas esse duas hoc in negotio magni momenti veritates. Quarum prima est, quod quantitas virtutis absolutæ, quæ conservatur, diversa sit à quantitate motus, uti alibi (p) ostendi. Altera, quod con-

p) Citavimus loca Leibnitii ad §, 33. not. m) p. 28.

orporibus, quæ inter se agere supponuntur, quonodocunque demum sibi mutuo occurrant, dum
cilicet servatur directio centri gravitatis commuis. Si lex ista Cartesio nota suisset, corporum diectionem æque \* ac virtutem imperio animæ subtaxisset, & hoc, opinior, eum ad Harmoniæ Præitutæ hypothesin recta perduxisset, quo istæ me
egulæ duxerunt. Nam præterquam, quod alteius ex his substantiis physicus in alteram insluxus
ulla ratione explicari potest, observavi, absque
mnimoda legum natura perturbatione \*\* in corpus
nimam physicè agere non posse,.

6. 67.

\*\* Has velim voces pensitent, quibus curæ est examinare has disquisitiones. Argumentum hic non du-

<sup>\*</sup> De hac conjectura posses hærere. Ratio enim, quare motuum augmenta animæ humanæ Cartelius fubtraxit, hæc videtur, quoniam ex constantia Divina, eandem motus quantitatem subsistere Cartesius intulit, v. Princip. Philos. P. II. §. 36. p. m. 31. vero directionis fummariæ identitatem nemo generaliter ex relatione cum divinis quacunque eruit; sed rece ab Leibnitio hic dicitur, eam in omnibus simul corporibus, que inter se agere supponuntur, quomodocunque demum fibi mutuo occurrant, fervari, Potuisset igitur fieri, ut Cartefius, etfi hujus inter corpora legis gnarus, mutationes directionum ab anima oriundas retulisset ad illas, quas eodem paragrapho ob evidentem experientiam vel divinam revelationem exceptas voluit. Sed vero conjecturam hoc loco Leibnitius facit, non demonstrationem crepat: Tribuitque Cartesio eam partem, quæ fuisset rationabilior opposita. Itaque, si vel maxime suspicio falleret, non læderet tamen.

S. 67. Sunt ista hujusmodi, ut pro refutatione dicti systematis nihil addi necesse sit. Onicquid enim influxui animæ in corpus oppositum est in antecedentibus, ubi motum ipsum dicebatur producere, id repeti potest contra directionis variationem ab anima derivandam. Experientia non magis directionem animæ subjectam demonstrat, quam motus ipsam vim & quantitatem. Neque magis intelligi potest, qui mutatio directionis fiat ab anima, quam qua ratione motus producatur? Neque directio in corpore moto potest immutari nisi resstentia, reactione, aut impulsu contrario, saltim in diversam plagam tendente. Itaque, si impulsus non pendet ab anima, si reactio anima nulla est, de quo supra disputavimus, etiam directionis muratio nulla est. \*

S. 68. Legem, quam Leibnitius allegat, primus, quod sciam, Hugenius (q) in sphæricis corpori-

citur ab impossibili, sed ab inconvenienti. Suadet ergo, non cogit hactenus. Diximus §. 35. & 36. quid excipere possint adversarii dissiciliores: Diximus vero etiam, quid exceptio valeat, ex nostra quidem sententia?

\* Velim observent Lectores, quo momento unumquodque horum argumentorum producam, ne existiment, me plus in conclusione inferre, quam est in præmissis. Momenta autem distinxi superius §§. 28. 31. Illos consulant, qui dictorum obliti hic hærent.

q) Vid. Extrait d' une Lettre de Mr. Huygens a l' Auteur du Journal des Sçavans 1669. 18. Mars. p. 534. Ibi: "Au reste, j'ay remarqué une loy admirable de la Nature, laquelle je puis demontrer en ce, qui est

noribus deprehendit; universalem enuntiavit Leibntius (t). Quodsi enim plura sint corpora, motu
n se invicem impingentia, primum inquiritur, nois inter Mechanicos artificiis, eorundem commune centrum gravitatis, pro diversis ante constictum
stati-

des spheriques, & qui semble être generale en tous les autres, tant durs que mols, soit que la rencontre soit directe ou oblique. C'est, que le centre commun de gravité de deux ou trois ou de tant, qu' on voudra de corps, avance toujours egalement vers le même coté en ligne droite devant & aprés leur rencontre,.

r) Journ. des Scav. 1696. 9. Avr. p. 262. " Il faut savoir, qu' il y a une autre loy de la Nature, que j'ay decouverte & demontrée, & que Mr. des Cartes ne favoit pas, c'est, qu'il se conserve non seulement la même quantité de la force mouvante, mais encore la même quantité de direction, vers quel coté, qu'on la prenne dans le monde. C'est a dire, menant une ligne droite, telle qu'il vous plaira, & prenant encore des corps tels, & tant, qu'il vous plaira: Vous trouverés en considerant tous ces corps ensemble, fans ometre aucun de ceux, qui agissent sur quelqu'un de ceux, que vous avés pris, qu'il y aura toûjours la même quantité de progrés du même coté, dans toutes les paralleles à la droite, que vous aves prife. Prenant garde, qu'il faut estimer la somme du progrés en ôtant celuy des corps, qui vont en sens contraire de celuy de ceux, qui vont dans le sens qu'on a pris ". Conf. & Journ. 1693. p. 651. Adde etiam Loy universelle pour quelque multitude de corps, que ce foit, dans quelque proportion de masse, de vitesse, de ressort, de dureté & de molesse, que ce puisse être, par Mons \*\* Journ, des Sçav. 1699. 4. May. p. 315. -- 320,

statibus, ut inde constet, num id quiescat aut moveatur, & si movetur, qua linea, qua velocitate id stat: deinde post factum conssictum ex legibus percussionum, pro singulis, ad quæ attendere lubet, momentis, inquiritur eorundem situs versus se invicem, atque ex eo eruitur denuo locus centri gravitatis communis, ut determinatis denuo istis punctis de linea constet, in qua id ipsum moveatur post conssictum, aut de puncto, in quo quiescat. Id ubi seceris, deprehendes veritatem regula de eadem manente directione centri gravitatis communis in quacunque corporum in se mutuo actione (s).

6, 69. Quemadmodum igitur Cartesius ex eo, quod eandem in Universo motus quantitatem conservari voluit, motus spirituum in corpore animalium subduxit animæ imperio, atque volitioni prævios voluit: Ita [sieri facile potuisset, ut] si vivendo attigisset Hugenii Leibnitiique de motu inventa, ex regula de eadem manente directione,

ces, An. 1706. p. 584. seqq. edit. Batav. Ubi Dn. Quadratus (Carré) deducta ex generali formula, lege eadem de centro gravitatis duorum corporum sefe percutientium, ex mente & verbis R. P. Malebranchii, Magistri sui, communem Cartesianorum regulam, de identitate motus in universo perpetua, explicat non de absoluta motus quantitate, sed de quantitate motus respectiva versus eandem universi partem, sive de directione & motu communis centri gravitatis ante & post ictum; cujus quidem regulæ metaphysicam quoque rationem reddere allaborat.

stam quoque ab anima independentem, atque à priorum motuum directionibus determinandam directione motuum directionibus determinandam directione. Atque sic incidisset in id, quod Harmonia restabilita dicit ratione corporis; Quod solum teneri non potest, nisi & alterum addas de anima, ejusdemque mutationibus & perceptionibus corpori armonicis. [Non itaque præter rationem] Leibnitius; Cartesium (t), si hodieque superesset in nam sententiam transiturum esse, Cartesianamque Philosophiam (saltim in hoc capite) esse vestibulum reritatis (u).

5. 70. Erunt fortassis, quibus hac de Cartessis mente suspicio minus verosimilis videtur, quia vident, Cartesianos, Malebranchium maxime, & qui illum equuntur, Cordemaum caterosque aliam inivisse viam, & Systema potius occasionale, à nostro diversum exstruxisse. Sed nihil moveor ea ratione, quamdiu diversa conclusionis caussa & concludenti modi in Cartesio & Cartesianis, quoad prasens regotium allegari possunt. In eo melior est Cartesius, quod ex eadem motus quantitate in universitus, quod ex eadem motus quantitate in universo permanente, non immediate ad primam ejus caus-

t) v. Princip. Philof. Leibnit. in Suppl. A. E. 1. c. p. 512. Monadolog. §. 83. Epistol. ad Remon. Tom. II. du Recueil de diverses pieçes, pag. 135. quam epistolam historiæ caussa evolvendam puto.

u) Recueil T. II. p. 135. citata: "L'on peut dire, que sa philosophie est à l'antichambre de la verité, & pag. 138. Je vous ai peut être deja dit, que je considere la philosophie de Des Cartes comme l'Antichambre de la veritable, ou l'on n'arrivera que peu à peu.

caussam progressus est, sed præexistentiam saltin motus in corpore concluserit; sacile idem sacturus de directione ut S. antec. diximus. Ex adverso Malebranchius cum ceteris ex negata animæ virtute activa immediate ad primam motus caussam se convertit, ejusdemque activam vim vocavit in subsidium Caussæ concludendi diversæ hæ videntur, quod alter de ordine motus magis; alter de caussa vere essiciente suerit magis sollicitus: Alter magis ex regula motus generali sancta & inviolabili, alter ex virtute infinita ad motum producendum necessaria suerit tatiocinatus. Inde est, quod intermedial causas essicientes motus particulares hic negaverit ille admiserit (v).

chium & reliquos: Ab anima nihil proficiscitur aut pendet effective, quod in corpore sit; nihil a corpore, quod sit in anima. Verum motus corporis omnes immediate & unice pendent à divina virtute & actione, quæ pro occasione volitionum mentis atque ad earundem præsentiam, motus illos ipsa & sola efficit; & ad præsentiam atque occasione motuum in corpore nostro sactorum (quos è ipsos ad aliorum corporum præsentiam, horum que occasione DEUS secit,) perceptiones anima produ

v) Conf. Cartesii Princ. P. II. n. 36. seqq. Malebran che Eclaircissemens. T. III. p. 178. Cordemoi de dissinctione corporis & mentis Diss. 4. pag. 83. seqq. apud Sturmium in Phys. Elect. Tom. I. pag. 135. 137. 138.

roducit & mutat: Utrumque vero exequitur tecunum certas à se ipso semel arbitrarie latas leges, uarum vigore ad hunc motum hæc perceptio, & ice versa ad alium producitur alia, & vicissim.

iam secundis agentibus sive caussis virtus omnis civa, sive ex se illam, sive ex divina communitatione habeant, penitus denegatur, iisdemque ræter occasionem, ex qua divinæ actionis essetus, pro semel latis legibus generalibus, in quonque casu determinatur, nihil quicquam relinuitur. Essque id hodie satis receptum, non inter Cartesianos modo, sed & eos, qui videri vont, nulla sectæ placita sequi, quorsum omnino esserimus præ cæteris foh. Chr. Sturmium (x), virum de saniori physica meritissimum.

S. 73. Dici autem non potest, quam varies sudis de eo Systemate in utramque partem disputum sit. Verum illa plane silentio involvemus, uæ de motu corporum inter se atque illius comunicatione huic systemati intertexta sunt ab illius suctoribus: Neque illa omnia aut dissus uctoribus: Neque illa omnia aut dissus uniouemur, quæ ad ipsam animæ & corporis unioem ex eo derivandam vel explicandam pertinent.
Inum tamen alterumve libabimus. Nescio vero

v. Physicæ hypotheticæ Usum Metaphysicum c. 1. §. 7. p. 837. de Naturæ Agentis idolo. c. 4. §. 2 de Natura incassum sibi vindicata contra Schelham merum. cap. 4. & Act. Erud. 1698. pag 208. & feqq. sane, quo sonte id Tourneminius (y) hauserit, quan do Leibnitium Cartesianis ita objicientem facit: "Neque legem à Deo sibi impositam, agendi conformiter in animam atque corpus, neque conspirationem mutationum in utrisque facere veram quamcunque animæ & corporis unionem,. Fateorenim, etsi plurimis locis Leibnitianam de eo Systemate sententiam legerim, non me meminisse tamen, ullibi hanc objectionem sieri, neque illam Leibnitianam de la Leibnitian

y) v. pag. 869. l. c. ubi : "Il fait aux Cartefiens une Objection, qui detruit entierement leur Systeme fur l'union de l'ame & du corps. Ni la loy, que Dieu s'est imposée d'agir conformement sur l'ame & fur le corps, ni le rapport de changemens de l' un à ceux de l'autre, ne font entre l'ame & le corps aucune veritable union. Il y a, fi vous voulés, un parfait rapport : Mais il n'y a point de liaifon reélle, pas plus qu'il y auroit entre les deux horloges, dont nous parlions tout à l' heure. Il n'y a pas de replique à cette objection : Mais par malheur elle detruit le Systeme de Mr. de Leibniz aussi bien, que celuy de Cartesiens ". De re ipsa dixi in textu: De comparatione hic dicam. Non sequitur sane, si arguas: " Ea non est realis & vera unio, ubi ratio convenientiæ duarum rerum non est in ipsis rebus, sed extra eas in DEO, eademque penitus arbitraria, ut inter duo horologia externi motoris fola directione concordantia; Ergo nec illa dici unio potest; ubi ratio convenientiæ est in ipsis rebus, antecedente sc. utriusque statu, eademque regulis naturæ rerum conformibus inædificata ,, Non enim dubito, quin concedas, posteriori sensu propius atque amplius ad se invicem referri, ut unum aliquod constituere valeant, quam priori.

eibnitio dignam existimavero, prout hic proponitur,

tque in ipsum vertitur à Tourneminio.

Systema caussarum occasionalium (legis verba Vii Illustris satine reddita ab interprete Jesuita:)
bræterquam, quod ad conciliandum hujus utriusue substantiæ commercium, miracula perpetua intoducit, non cavet perturbationi legum naturalium
n utraque substantia constitutarum, quæ æque vioabuntur, sive DEI interpositio ex sententia illa
tova, sive mutuus insluxus juxta opinionem comnunem interveniat. Atque alibi (a) de Balio:

F 2

"id

\* Ceterum de Unione sic statuo. Summa est vis vocabuli in Systemate influxus; quoniam illic anima & corpus in se mutuo influerent. Media est in Systemate harmoniæ præstabilitæ; quoniam ibi principia successionum sunt unicuique intrinseca, & alterum alteri ex rei ipsius convenientia normam præstat. Minima, neque nulla tamen, est in Systemate Assistentiæ; etsi enim omnia pendeant à principio rebus ipsis extrinseco, non tamen anima mea percipit, nisi occasione mei corporis; neque movetur corpus meum nisi occasione meæ animæ. Sunt igitur connexa, sunt unita: quis dubitet?

2) Leibnit. Theodic. S. 60. edit. Lat. S. 61. edit. Gall.

a) Theodic. §. 340. pag. 335. quibus confer. §. 353. pag. 345. Non ei (Bælio) necesse fuerat ad Systema caussarum occasionalium confugere, plenum miraculis & hypothesibus, quas nulla ratione fulciri fatentur ipsi ejus architecti. Utrumque hoc vitium Systema à genuinæ philosophiæ indole quam maxime alienum facit.

"id autem,, (quod leges naturæ arbitrariæ ac indifferentes sint,) maxime verum esse censebat, de lege unionis animæ cum corpore; opinatur enim cum Cartesianis recentibus qualitatum sensilium ideas, quas DEUM, occasione motuum corporis, animæ impertiri putant, nihil habere, quod motus corporis repræsentet, aut illis simile sit. Ita in mero DEI arbittio erat, caloris, frigoris, luminis, ceterarumque qualitatum eas, quas nunc experimur ideas, aut prorsus alias nobis largiri. ratus sum frequenter, hominibus tam eruditis sententias tam parum philosophicas, tamque primis tationis effatis contrarias probati potuisse. Nihil enim philosophiæ alicujus imperfectionem luculentius indicat, quam si philosophus fateri cogatur, aliquid in Systemate suo reperiri, cujus ratio nulla existat. Id sane tantundem est, ac atomorum Epicuri declinatio. Sive DEUS sive natura operetur, suæ nunquam rationes operationi deerunt,.. Similia prioribus sunt illa (b) ejusdem: " Pour resoudre des problemes, ce n'est pas assés d'employer la cause generale, & de faire venir ce qu'on appelle, Deum ex machina. Car lors que cela se fait sans qu'il y ait une autre explication, qui se puisse tirer de l'ordre des causes secondes, c'est proprement recourir au miracle. En philosophie il faut tacher de rendre raison en faisant connoitre de quelle saçon les choses s'executent par la sagesse divine, conformement à la notion du sujet, dont il s'agit,,.

b) Journ, des Scav. 1695. 4. Juill. pag. 456.

Denique & eo ipso loco, (c) quo cum horologiis hæc systemata contendit, & quem fortasse innuunt verba Tourneminii, sic loquitur: "La voye de l'Assistance est celle du Système des causes occasionelles: Mais je tiens, que c'est faire venir Deum ex machina, dans une chose naturelle, & ordinaire, où selon la raison il ne doit entrevenir, que de la maniere, qu'il concourt à toutes les autres choses de la nature ,, .

§. 75. Tria igitur sunt potissimum, quæ desiderat Vir sagacissimus. Primum, quod neque sic in salvo sint leges naturæ & motus. Perinde hic eft, sive anima humana suis volitionibus efficiat in corporibus motum, five occasione & pro ratione volitonum istarum DEUS producat illos in corpore motus. Neutro casu servantur leges utrique substantiæ latæ: Neque Ethico-Logicæ (d), quibus anima subjicitur, & quæ faciunt, ut affectuum in anima prodeuntium caussa sit in anima; neque physico-mechanicæ, quæ motum motui causam postulant in corpore. Nullum enim hic est principium naturale, ut mox dicemus, adeoque nullum legibus naturæ alligatum. Neque id fieri potest: Si actiones immanentes consentientibus Cartesianis ita liberæ sunt, ut quorsumcunque velis, determinare appetitus animæ possis, quidni & illa velle possis, aut eo tempore, ut, si convenienter hisce volitionibus DEUS in corpo-

c) Journ. des Scav. 1696. 19. Nov. p. 709.

d) v. Recueil de diverses Pieces T. II. p. 330. ubi dictas legum appellationes deprehendes.

re motum excitet, leges naturæ & motuum inde patiantur. [Aut igitur ab initio corporeum Systema istis quidem volitionibus conformiter ordinatum esse oportet, aut ita illud turbabitur, ut v. g. in præsenti momento motus existant, qui per nullam motuum Legem ex priori statu orti, sed occasione hujus volitionis demum ab DEI immediata

vi orbi corporeo intrusi sunt. ]

S. 76. Secundum, quod male habet Leibnitium, id est, Cartesianos plane liberas atque omnino arbitarias facere istas Leges generales, quarum vigore DEUS occasione motuum perceptiones operatur, & vice versa. Scilicet id nunquam ferre potuit Vir philosophus: Dari, existere, aut sieri aliquid sine ratione, sive id de spiritibus dicatur, sive de corporibus. De corporibus facileomnes consentiunt, sine caussa efficiente nihil sieri: In spiritibus aliquando hæsitari videas, ubi sine caussis finalibus nihil fieri contenderis. Sed qui modum cogitaverit, quo spirituum atque agentium liberorum indeterminata voluntas ad determinatum quid promoveatur, ille, opinor, nullum temere casum concedet existere, quo sapiens se ad quicquam sine caussa determinet. Itaque id DEO tribui non potest, leges, quas ille inter plures possibiles suo operi applicandas selegit, esse plane arbitrarias, neque ullo se argumento præ cæteris commendare. Potius atbitror, omnibus rei attendentibus probatum fri, quod Leibnitius (e) porro addit: "In naturæ

e) v. la Theodic, §. 340. pag. 335. edit. Lat. fin.

quidem operationibus rationes vel à veritatibus necessariis, vel à legibus, quas DEUS rationi conformiores judicavit, petendas: In operationibus autem DEI ab electione suprema rationis, qua DEUS ad agendum movetur, dependebunt,...

5. 77. Tertium, cui nos inhærebimus, hoc est, quod ista sententia perpetua faciat aut supponat miacula. Miraculum proprie dictum, definio, Leibnitium (f) secutus atque Wolffium, (g) consenientibus, nisi me omnia fallant, Theologis & philosophis extra Angliam (h) plerisque, per efectum ejusmodi, qui sui caussam non habet in natura rerum, sed extra eam, in Auctore rerum, DEO, unice quærendam: Qui vires creatorum tranfcen-

Videntur Gallica clarius dicta: " Dans les operations de la Nature, ces raisons dependront ou des verités necessaires, ou des loix, que Dieu a trouvé les plus raifonnables; & dans les operations de Dieu, elles dependront du choix de la supreme raison, qui le fait agir ,, .

f) v. Theodic. §. 207. Le caractere des miracles, (pris dans le sens le plus rigoureux) est, qu'on ne les fauroit expliquer par les Natures des choses créées. Conf. Epist. V. ad Clarck. T. I. pag. 144. 9.

117. & adde Theodic. §. 249.

g) Metaphyf. 5. 633. - 638. Ubi & conceptum no-Arorum Theologorum allegat, & contra Spinozæ, Lockii & Clarckii definitiones approbat.

h) Modo diximus, hic falli Lockium, & Clarckium quoque ipsum hic in transversum agi a suis. v. Resp. II. ad Leibn. §. 12. T. I. p. 27. Epist. Leibnit. III. §. 17. p. 37. Clarckii resp. III. §. 17. pag 47. &c. de Lockio vid. Posthumous Works. p. 217.

scendit \*: Vel &, qui per naturales creatorum vires, per conceptus, affectiones, naturair aut efsentiam rerum explicari non potest; sive cujus ratio reddi non potest ex iis, quæ in rebus observari possunt; ubi tamen memineris, in duabus ultimis phrasibus non de eo sermonem esse tantum, quod nos non possumus, sed quod nec ille posset, qui rerum naturas pervideret (i).

5. 78.

- Hie notes velim, fieri dupliciter posse, ut factum aliquod transscendat vires creatorum : vel in genere, uti vires hominum superat desperatos sola voce morbos curare, vel suscitare mortuos, uti vires aquæ superat sustentare solidas ferri massas & similia; vel fub hoc aut isto statu speciali, ubi factum aliqued non superat in genere vires creatorum, sed omnino sui exempla habet in ipsis naturalibus rerum eventis; superat autem vires naturæ, ut ex statu, qui nunc est, per Leges Naturæ enascatur status, qui consequitur; ut ex sudo cœlo pluvia cadat, ut ruptura Terræ sine caussa terræ motus antecedenti & naturali, ob moralem quidem rationem contingat. Et quæ funt fimilia.
- i) Nimirum, id non est miraculum statim, cujus rationem philosophi hactenus affecuti non funt. caussam gravitatis tenet? An ideo est miraculum, gravem esse lapidem, & cadere non suffultum? Pozius hanc ejus naturam esse constanti rerum observatione novimus; & innatare ferrum aquæ, ignem non lædere, corpus humanum in sublime latum secare aërem &c. ultra naturales rerum, & observatione cognitas vires afcendere legitimo intelligimus ar-Verum ista diffusius, ubi ex instituto. gumento. [ Hic unum addidero. Dari posse casus, ubi per hanc definitionem nobis incumbat TO ETEXEN. Da-

S. 78. Hoc præmisso manifestum est, si perceptionis meæ, cum ego nunc dolorem ex muscæ manui insidentis punctione sentio, neque in anima præcedenti statu, neque in corporis cum anima commercio, vera & realis caussa est, sed à DEO illa unice excitatur al alterius præsentiam, id miraculum fore; & si sæpius id contingat, miraculum fore repetitum; si semper accidat, perpetuum. Neque id moror, quod dici possit, esse aliquam in corpore illius effectus caussam, occasionalem scilicet. Occasio enim, non vere influens, hoc est, occasio omnis, consistere potest cum miraculo; quis nescit, occasionem à miraculis non abfuisse? Et quis putet, nostra definitione admissa, id desinere esse miraculum, si ad quamcunque baculi exporrectionem aquæ scinderentur divina virtute? Quis non potius id constans, repetitum, imo perpetuum esse miraculum, admiserit?

vendum est id, quod Malebranchio (k), Balioque

F 5 (1) &

ri, ubi certo pronunciare liceat. Crediderim vero istum casum esse frequentiorem in miraculis, quæ vocant, providentialibus, hunc in evidentialibus. Un tor vocibus receptis, etsi non aptissimis]

R) Malebranche Entret. sur la Metaphys. XII. p. 490.

"Par miracles j'entens des effets, qui dependent des loix generales, qui ne nous sont point connues naturellement,. Igitur si legibus aliquid generalibus accidit, iisque naturaliter cognitis, miraculum non est, sensu Malebranchiano. Non disputo de voce, manet hoc tamen, quod effectus ille viribus naturalibus non præstetur. Atque id puto satis esse eo, ut Systema id displicere possit Philosophis.

(1) & ceteris fuit offendiculo. Existimatum est non paucis, id non amplius esse miraculum, quicquid fiat per leges naturales, saltim nobis cognitas. Verum hic, si placet, distingue leges (m) generales, (sive nobis cognitas sive incognitas,) & lages Quicquid fit legibus natura, hoc est illis, quæ ex natura rerum consequuntur, quæ per naturam rerum agunt, & quorum effectus ex natura rerum potest explicari : 1d omne est naturale & miraculo vacuum, eidemque contradistin&um. Sin leges fuerint generales quidem, etiam cognitæ nobis, sed non possint executioni mandari per naturam rerum intermediam, atque à DEO semel efficacem redditam: omne id, quod secundum hasce leges à divina virtute perficitur, miraculum est. exemplum Leibnitio (n) familiare: Si vel maxime DEUS legem corporibus ferret, ut se mutuo attraherent fine medio, ut libere moverentur in circulo, etsi nihil esset aliud, quod ipsa retraheret à motibus in tangente rectilineis; id per naturam rerum obtineri non posset; itaque, si fieret, miraculum foret, cum divina vis eum naturæ & virium centri-

<sup>1)</sup> Ita Bælius apud Leibn. Theodic. §. 354. "Hæc omnia citra miraculum peracta fuissent, de his enim omnibus leges generales exstitutæ fuisse ponuntur,. In quo is longius à vero recedit, atque Malebranchius fecerat.

m) Distinctio est Leibnitii Journ. des Sçav. 1709. T. II. Suppl. Juin. p. 602.

n) v. Theod. §. 207. 355. Epistol. III. ad Clarck. §. 17. Journ. des Sçav. 1. c. & passim.

centripetarum, quas vocant, defectum una, sola atque immediate supplere necessim haberet. Motus enim ille, cum sit minime simplex, ab uno in corpus sacto impetu, quo rectilineam directionem sequeretur, derivari non potest: Sed nova in omnibus punctis actione & versus centrum pressione opus habet.

6. 80. Vides igitur, quicquid sit de legibus generalibus, quicquid de voce miraculi, quam facile tibi liberam relinquo, atque ex hoc discursu, si velis, elimino, saltim boc consegui: Effectus in natura rerum ordinarios nullam in natura caussam agnoscere: Naturam non esse Systema, in quo posteriores rerum status aliqua rerum ipsarum convenientia consequantur ex prioribus, aut ingenitum ad eos respectum habeant: Sed esse aggregatum entium, quorum mutationes Auctor eorundem plane liberrimo & simplici arbitrio alicui placito generali sic alligaverit, ut ipse omnia solus atque unicus facere velir isti regulæ conformiter. Quale id foret, si quis liberrimo decreto ordinem sibi penitus arbitrarium præstitueret, eundemque deinceps ita ipse exequeretur; ubi rerum quidem successio & successionum similitudo obtineri posset, quoniam vero nulla rerum inter se connexio estet, sed mera occasionalitas indifferenter determinata, in ea quidem coordinatione nemo Auctoris sapientiam (o) quæsiverit. Verum illud eo saltim diaum

o) Sapientia nimirum supponit rerum ad se invicem habitudines, mediorum atque finium connexiones:

Etum est, si omnino arbitrarias eas leges seceris: Sin convenientiam aliquam eorum adeoque non omnimodam indisserentiam, admiseris, cessabit id, quod hic est dissicillimum, Non evitabis tamen hoc inconveniens, quod DEUM animæ atque corpori perpetuum quasi interpretem alliges, qui & pro corpore ad animam loquatur, & animæ voluntatem corpoti insinuet, hoc est, quod essectuum naturalium supernaturalem tantum caussam alleges.

S. 81. Quodh autem eo Te recipies, ut in itlo iplo velis naturam rerum collocare, aut naturales vocare eos effectus, qui sequantur legemà DEO
latam, sive jussum illud divinum, cujus efficacia
nunc omnia peraguntur: Tum distingui velim cum
Leibnitio (p). Scilicet divinum illud beneplacitum,
cujus virtute nunc in tuo Systemate animantur corpora & afficiuntur animæ, vel extrinsecam rebus
denominationem tribuit, nullam veram & in illis
perdurantem vim vel essicaciam iisdem imprimit:

Vel

Constantiam igitur in executione observes & dilaudes profecto; in coordinatione sapientiam difficulter oftenderis. Neque sufficit mihi viarum simplicitas, & effectuum admirabilis varietas, si nullus præ altero effectus naturalem cum hoc vel alio obtinendi modo cohæsionem habet. Cedam tamen lubentissime ea objectione, si luculenta sapientiæ specimina in ista suppositione demonstraveris.

p) Disjunctio est Leibnitii in Act Erud. 1698. m Sept. pag. 430. cui conf. responsa Sturmii in iisdem Actis 1699. m. Majo p. 216.

Vel expressum aliquod sui vestigium in rebus relinquit, inditam aliquam efficaciam, vim vel formam, à qua deinceps pendent & producuntur effectus legem istam secuti. Si prins: In eo naturam collocare non licet, quæ rebus est intrinseca; neque effectus ratione naturali ab ea consequentur, sed unice atque immediate pendent à divina, & repetitis actionibus (q) operosa virtute, nihil conferentibus rebus naturalibus, adeoque manent miracula; actionis autem divinæ, sive justi illius nullus est in corporibus effectus verus, realis, perdurans, nullum apotelesma. Si posterius: Concedis in rebus principium, a quo pendent earundem mutationes, saltim in corporibus principum motus, & in spiritibus perceptionum. Non enim puto, hic sufficere, si dicas, id vestigium esse pure passivum, uti vide-

q) Dico, actionibus, non, decretis. Ut enim hoc facile concedam, imo urgeam, non posse decreta DEI effectu vacua esse, & sufficere effectibus perennantibus Decretum ejus unicum, perpetuo efficax: Nego tamen, id Decretum posse veros extra DEUM effe-Aus præstare in rebus naturalibus, nisi vel initio perdurantem in illis potentiam producat, vel actionibus continuo repetitis efficaciam suam obtineat. Non igitur imputo Cartesianis, quod repetita DEO Decreta tribuant, sed repetitas semel lati ejus decreti generalis executiones effectivas: Neque igitur divinæ voluntatis five constantia five efficacia salvam ab hac objectione thesin præstant. Si dubites : Responde ad dilemma, & vel alteram ejus partem affume, vel ostende tertiam, à prioribus distinctam : Loquere autem, si placet, perspicue, & determinate.

videtur voluisse Sturmius, Vir Doctissimus, qui habilitatem interpretatur ad ulteriores multivarias & specificas impressiones recipiendas: Præterquam enim, quod passivum ejusmodi vestigium sive habilitas, producendis actu motibus non sufficiat, existimo etiam id sequi ex corporum, quatenus compositorum, essentia, non vero esse effectum divinæ voluntatis beneplacito compositis rebus superinductum; quod tamen dici potest de principio activo in corporibus, utpote quod ex compositionis ratione, modove, atque adeo ex compositiessentia derivari non potest.

S. 82 Et fateor profecto, nisi concesseris divino illo & primævo justu efficaciam rebus & principium activum inditum, me non intelligere, quid sit id, quod DEUS eo decreto effecerit? Neque omnino capere possum, quomodo sine ea in perpetuum efficax sit istud decretum, etsi nulla nova volitio aut novus conatus accedat, quo DEUS nunc istos motus producat? Si stuporem hunc putes, explica, si potes, ista Sturmii (r), sed distin-"Uti caussam motus, inquit, de novo producendi aliam, quam DEUM ipsum agnoscere non possumus: Ita necessum haud erit in quibuslibet . communicationibus aut determinationibus motuum & actionibus peculiaribus, DEUM ipsum, tanquam immediate motum quemvis in individuo de novo

r) v. Dist. de Natura sibi incassum vindicata c. 3. n. §. 3. 6. p. 717. & loca ibi allegata ex Phyfica concil. & Hypothef, præcipue 5.6. 7. p. 723. 724.

novo (nunc demum & fine omni medio corporeo) producentem allegate &c.,, sed videor mihi tutus esse, si me Leibnitii exemplo tuear, qui & ipse hic suam ignorantiam non semel (s) consessus est. Manet itaque ex dictis, nisi divino jussu effectum perdurantem, activumque aliquod principium in rebus productum concedas: effectuum & mutatio. num omnium nullum esse principium internum, naturale nullum. Quid ergo! Supernaturale & miraculosum. Atqui id vitium est in Physicis, si effectibus naturæ specificis, (iisdemque fingulis) causa quæratur extra naturam.

S. 83. R. P. Tourneminius (t) Cartesianam in hoc negotio responsionem piam putat, sed, an philosophicam esse concedas, ambigit. De priori nihil dicam: Saltim de celeberrimo Sturmio satis patet, eum optima mente & voluntate istam defendere, ut passim obtestationes docent. Philosophicam hactenus non concedo, quatenus id philosophicum dicitur, cum naturalia explicantur ex natura. Consentio itaque hac parte cum Doct, quem dixi, Viro Jesuita. Sed in eo non possum adstipulari, quando idem (u) contendit: Id Cartesio & di-

t) Mem. de Trev. 1703. p. 866. La reponse est fort devote: Je ne say, si vous la trovés assés philoso-

phique.

s) v. Journ. des Scav. 1709. T. II. Suppl. Juin. pag. 600. Et pour dire la verité, je ne comprens rien dans le sentiment contraire, Conf. Act. Erud. mens. Sept. An. 1698. p. 432. 5. 9.

u) v. L c. p. 1858. ubi, Si le defenseur des Cartesi-

& discipulis ingratum fore, si legitime caussam suam egisset eorum desensor Anonymus, à divina voluntate derivans id commercium, quod hactenus inter animam corpus ex eorum mente obtinere diximus: Ita enim opera eorum inutilia fieri putat, & physicam converti in meditationes de voluntate di-Verum ista nec quicquam segui video. Fac, omnia fieri secundum Systema occasionale, omnia DEO unice operoso, creaturis nude patientibus: Non tamen eapropter Physicam abolere diceris: quam. diu eam divinam operationem concesseris segui leges, arbitrarie quidem à DEO stabilitas, & secundum quas ipse solus operatur, etiam repetitis, si tibi placeat, molitionibus, sed generales tamen, quæ ex naturæ observatione atque experimentis possint erui, sie ut intelligas, quænam sint ea, quæ DEUS mutuo velit & faciat se invicem consequi? Neque minus laudabile erit, inquirere, quas DEus suæ in naturam actioni leges secerit, quam investigare, quibus legibus prodeant naturæ phænomena ex primæva rebus à DEO impressa vi & essica-Meditationes de voluntate divina, si volitionum caussas investigare velis, sunt metaphysicæ quidem, ex divinæ sapientiæ consideratione eruendæ: Sed physicæ sunt, quatenus ex rerum naturalium (x) ordine

x) Quomodo id fieri possit & debeat vid. Wolsii Metaphys. §. 1007. & seqq.

ens avoit bien prouvé, ce qu'il pretend, il auroit rendu aux Cartesiens & à Monsieur des Cartes un fort mauvais office. Tous leurs ouvrages deviendroient inutiles: La Physique seroit reduite à des meditations sur la volonté de Dieu.

ordine eruitur, quid velit, aut quibus legibus machinam suam subjecerit divini Artificis consilium.

S. 84. Uti vero hic nimis largam ex Cartesianismo consequentiam intra suos limites constrinximus: Ita probare institutum non possumus, si communes loquendi formula in Cartesianos vertantur, quasi res penderent ex formulis, iisque popularibus, quibus phænomena solent exprimi; non contrà formulæ sequi deberent rerum veritarem, qualis ratiocinando detegitur. Itaque id nihil officere puto Cartesianis (y), quod solem lucere, globum serire, animam movere, hominem loqui, scribere &c. dicimus. Quodsi enim ea vera esset sententia, quam Viri Doctissimi defendunt; quid in eo foret incommodi, si consequeretur, vulgi voces ex philosophorum placitis (z) emendandas esse?

6.85.

y) Malo id jocum interpretari, quam argumentum, quando Tourneminius p. 867. ait: Vous êtés instruit fur ce que pensent les Cartesiens, de ce, qu'ils appellent les causes occasionelles. Vous vous souvenés, que ce n'est pas le boulet, qui abbat une muraille, mais Dieu, qui l' abbat à l' occasion du bou-

z) Ita neminem opinor contradicturum Dodardo, qui fonum, aëre per contractam plus minus glottidem erumpente genitum, fieri gratum afferit, cum in cavitate oris & narium resonare illum contingit; eo forte argumento motum, quod ingratam vocem per nares editam vulgus pronuntiet. Loquatur enim vero vulgus, ut consuevit! Philosophi sentiant, ut debent; secuturi naturam rei, & fultam experientia

versus hoc, quod præ manibus est, Systema, facile videas apud Cel. Wolfium (a). Verum illa supponunt, præmissam esse de Mundo tractationem: Itaque ab illis in præsentia rerum abstinendum esse remur, ne in immensum excrescat oratio. Quemadmodum & ab illis temperamus nobis, quæ, quantumvis lenita, durius sonant. Cujusmodi est illud Leibnitii (b), posse sententiam Cartesianam, sed nimium extensam, etiam non cogitantes ad Spinossismum deducere: Quo tamen ipse noluit optimis viris istam maculam inurere, quemadmodum & alibi, cum id de sententia quadam alia Cartesii (c) evicerat, ipsum tamen, atque ejus bonam mentem diser-

rationem! funt plura hujusmodi exempla in sermone hominum quotidiano: Sufficiat vero id unum, quia vehementer obvium. Histoire de l' Acad. des Scientes 1700. pag. 26. & Memoires p. 224. Hist. 1706. p. 24. & Memoires p. 172.

a) In Instit. Metaphys. §. 764.

b) v. Journ. des Sçav. 1. c. 1709. pag. 600. Si le fentiment contraire étoit outré, il pourroit nous mener fans y penser à une doctrine dangereuse. Celui qui soutient, que Dieu est le seul acteur, pourra aissement se laisser aller jusqu'a dire avec un Auteur moderne fort decrié, que Dieu est l'uniqué substance, & que les creatures ne sont que de modifications passageres, car jusqu'ici rien n'a mieux marqué la substance que la puissance d'agir. Saltim Leibnitius eum Canonem, quod actiones sint suppositorum, de omni substantia singulari reciprocum esse existimat in Act. Erud. 1694, 1695. & 1698.

c) Locus est in Journ. des Sçav. 1697. 17. Juin pag.

disertis verbis defendit. \* Verum ista huc usque de secundo Systemate, quod vocavimus Assistentiæ. Sequitur.

## SECTIO QUINTA,

DE

Systemate Harmonia Prastabilita.

g. 86.

Rimum generale argumentum esto. Vidimus, harmoniam esse inter animam & corpus, atque mutationes utriusque. Vidimus, præsupposià utriusque existentià contingenti, tres solum diversos esse modos, quibus eam explicare liceat, vidimus, non admitti posse primum, quod sciliG 2

441. & prolixe 20. Aoust p. 624. 625. Geminus verò prioribus est §. 15. in Act. Erud. 1698. In Sept. p. 438. Ubi & eadem consequentia de Spinozismo ex occasionalitate non limitata occurrit, & Clar. quoque Sturmii innocentia simul asseritur.

\* Exemplum est, quod pauci sequuntur: Sed saudabile omnino. Si eadem justitia actum esset in caus sa Leibnitii, potuisset Eruditus orbis carere Apologia haud una: Et eruditi agere, quod scientiis angendis inserviisset. Meminerint vel tandem Librisices dictorum: "Non quis dicat, & quid dicatur spectandum. Et: Quod Tibi non vis sieri, alteri non seceris,,. Postulat illud sapientia, hoc justitia. non concedi posse secundum, quod DEUS harmoniam illam suis semper operationibus essiciat. Itaque consequitur, obtinere tertium, quo substantia utraque ira sibi habet res suas, ut suarum mutationum principium & rationes essectivas in se ipsa contineat, ut perceptiones animæ tales & eo tempore ex proprio animæ sundo evolvantur, quales & quo tempore conveniunt motibus corpori humano impressis; utque motus corporis tales & eo tempore ex statu corporis antecedaneo motuumque legibus oriantur, quales & quo tempore conveniunt appetitibus sive volitionibus ab anima libete elicitis.]

son praliminaria tantum nostro Systemati, neque emnino aliena suisse, aut vagæ compilationis affectatione prodiisse: Sed potius primum nostræ sententiæ argumentum esse, idemque in nostra complicatione satis sirmum, Dico in nostra complicatione, qua & existentiam utriusque substantiæ involvimus, & contingentiam utriusque, atque adeo & omnis diversæ explicationis aut resutationem aut exclusionem: Ex hisce enim omnibus simul sumptis ipsa ejus actualitas, adeoque & possibilitas à posteriori concluditur, adeo, ut nisi hoc Systema su nullum sit aut esse possit (d): Unde conseque-

d) Vides hie nobis etiam adhuc caussam esse, quare doctissimo, elegantissimoque scriptori, Fontenellio adstipulemur, cujus in Historia Academiæ Scientiarum

retur in datis errorem esse; nullo itaque explicationis modo salvandum.

§. 88. Moneo autem ista in hunc sinem, ut, si videas, magnum Virum, Clar. Wolsium (e), ipsumque aliquando Leibnitium in possibilitate Systematis eruenda aut asserenda occupari, ejus rei necessitatem ad præsentem §. 86. trahere nolis, neque Leibnitianas mihi voces obvertere, quando ille & hoc desiderat alicubi (f) in Cartesianis, quod nonnunquam neglexerint possibilitatem suæ definitionis, ita hic ego Systematis ostendere. Illud enim eo pertinet, si quid ex rei natura vel definitione à priori debeat concludi: Adeoque hactenus à me potuit omitti, inferius solicite observandum §. 105. & seqq.

§. 89. Cætera, cur initio maluerim hanc viam sequi, si caussam quæsiveris, hanc habet inter alias, quod & magis naturalem esse crediderim per §. 23.

3 3 &

1716. pag. 143. hæc verba legimus: Si tous les deux (Systemes, l' un de Mr. des Cartes, & l' autre de Mr. Leibniz) succomboient aux objections, il faudroit, ce qui seroit bien penible pour les philosophes, qu'ils renonçassent à se tourmenter davantage sur l' Union de l' Ame & du Corps. M. Descartes & M. Leibniz les justifieroient de n'en plus chercher le secret.,

- e) v. Ejus Metaphys. §. 767. & Leibnitii responsiones Bælio & Lamio factas, & passim.
- f) v. Schediasma de cogitatione, veritate & ideis in Act. Erud. 1684. m. Nov. & conf. Reslex. sur l' Esfai de l' entendement de Mr. Looke Tom. II. du Recueil des diverses Pieces de Leibniz p. 146.

& quod viderim, Leibnitium (g) hanc calcassin in inveniendo suo Systemate. Existimo enim quod intersit rei literariæ, attendere ad modos at que ordinem, quo magni Viri ad sua pervenerim eosdemque vel in inveniendo, vel & in proponendo imitari. Verum ista transeamus, ne videamur si lum orationis perdidisse, atque ad logicas observationes dessectere.

6. 90. Specialius & magis pro Systemate, 1 si res expediri debeat, sciendum est ex Leibnitiana

8

g) v. Journ. des Sçav. 1695. 27. Juin. 4. Juil. qu'locus est, ubi primum Leibnitius in publicum ho Systema edidit, postquam ultra decem annos jam pres serat. v. pag. 639. Ibi autem 456. resutato priu Systemate Cartesiano, inquit: Etant donc obligé d'accorder, qu'il n'est pas possible, que l'ame ou quel que autre veritable substance puisse recevoir quelqu'chose par dehors, si ce n'est pas la toute - puissance divine, je sus conduit insensiblement à un sentiment qui me surprit, mais qui paroit inévitable, & qu'en esse à des avantages tres grands & des beautés tre considerables. C'est, qu'il faut donc dire &c.

\* Velim Lectores meminerint, scripta hæc esse eo tem pore, quo primum prodierant libelli. Leibnitian scil. Philosophiæ Principia, & Metaphysica Wolsiana Erant etiam inter præcipuos Eruditorum, qui specia liorem horum Principiorum designationem à me pe tierant. Sine utraque hac ratione, noluissem adei longe, & ab ipsis repetere principiis, quæ hic dicen da erant. Hodie id minus forte necessarium foret postquam undique resonant in Auditoriis hæ contro versiæ. Relinquam vero, ut ante scripsi; quonian prima vice sic excusæ sunt: Neque libellum hic de

novum, fed emendatum folum.

&, quæ huic consentit, Wolfianæ philosophiæ placitis (h): Substantias omnes esse vel simplices vel compositas (i); illas ob simplicitatem suam unitates

G 4

tates

h) Breviter ista quidem, hoc loco: Neque enim id ago, ut rigidis omnia Demonstrationibus fulciantur, fed ut ordinem rerum & coagmentationes thefium intelligas. Cetera, si tempus ferat & occasio, & circumftantiarum, quibus cingimur, externarum ratio fuadeat; dabimus id amicorum monitis & utilitati, faltim commoditati, discentium, (inglorius enim ille labor est, & præsenti similis, ) ut sive Commentarium, five Divinationes in principia Philosophia Leibnitiana, qualia in Act. Erud. edita conspicimus, Suppl. Tom. VII. Sect. XI. p. 500, fegg. publicæ Eruditorum censuræ aliquando exponamus. rim, si placet, adi Metaphysicas Cel. Wolfii Institutiones, adhibita in subsidium Præfatione illius ad Germanicam Commercii Leibnitio - Clarckiani translationem; Lipfiæ 1720. editam ab Interprete Henrico Köhlero. [Fuit animus, cum ifta ederentur, conjicere in chartam, quæ eodem tempore Auditoribus privatis exponebantur, secutus filum Monadologiæ, quam hic allego, Leibnitianæ. Mutavi id confilium fuccedenti tempore, & dilucidationes de DEO, Anima, & Mundo philosophicas, quas itidem Auditoribus meis expolueram, typis imprimendas curavi. Eas velim, ut hujus promissi loco Lectores nostri accipiant, & confulant, 7

i) Memini eorum, quæ de compositis admonuit Leibnitius, tum passim in Actis, tum & in Collectione sepius citata, T. II. p. 7. 133. 189. 227. Journ. des Sçav. 1695. p. 461. Non postulat autem hic locus eam subtilitatem; neque ab ista appellatione, qua utimur, Leibnitius abhorret. v. Supplem. Actor. T.

VII. pag. 502. n. 17.

tates dici aut Monades. Earum existentiam neminem negare, nisi qui numerum & multitudinem sine unitatibus possit concipere. Esse autem illas non petfecte similes: Si enim id foret, nullam hinc in compositis varietatem oriri posse, saltim ubi omnia plena credideris: Differre autem non figura, mole &c. quibus careant simplicia (k); differre non flata externo, quorsum figura &c. pertineret; igitur interno, qualis in simplicibus attendi possit. Statum illum internum posse variari ob naturam finitudinis; finita enim dicuntur, quæ non omnia simul habent, quæ habere possunt, eoque successive illa possunt obtinere. In mutatione successiva omni contineri varietatem & multitudinem; manere enim aliquid, ubi mutatio contingat, & variari aliquid. Multitudinem igitur esse in simplici, non realem sane & partium proprie dictarum: Repræsentatam igitur, & graduum (1), Reprasentationem illam multitudinis tanquam extra Monadem existentis, factam in simplici, generali quidem vocabulo

1) Quid à proprie dictis partibus, totum componentibus, differant gradus: Id exemplis vulgo cognitum est. Major est attentionis gradus, qui duobus, aut pluribus objectis considerandis sufficit, quam ille, qui vix uni eorum sufficiat. Neque tamen attentioni par-

k) Carent enim partibus, ex definitione simplicium: Carent igitur extensione, quæ partes extra partes postulat: Carent adeo etiam terminis extensionis, i. e. sigura. Ut enim sinita sint, eoque limitata in esfentia, affectionibus, virtute, effectibus suis: Non sunt eapropter extensa, eoque nec sigurata. Quis siguram spiritibus determinat, etsi sinitis?

vocari perceptionem (m) polle. Perceptionem esse diversi gradus specifici (n): In simplicibus Monadibus esse debilem, sine sensu, sine conscientia, & obscuram, qualis est v. g. soni debilioris perceptio in homine dormiente, non somniante, neque per sonum evigilante, qualis est luminis manui meæ allabentis, cujus aliquam impressionem, sed valde perquam infirmam esse, nemo hodie dubitat, \* etsi neque sensu perceptam, neque conscientia. In G 5

tes proprie sic dictas communiter adscribimus, etsi gradus quoque ad illarum analogiam consideremus utiliter.

m) Suspendit de perceptione sententiam Eruditissimus Chr. Wolfius in Institutionibus Metaphysicis: Neque minus tamen è suis quoque principiis intulit, statum simplicium internum respicere Universum, & pro vario ad Universitatem habitu differre. In secunda etiam Editione possibilitatem Monadum Leibnitiano sensu perceptivarum adjunxit. v. §. 595 - 599.

n) Ne mireris vocem: Quod gradus aliquando sufficiant differentiis specificis, non est novum in Metaphysicis. Dabo cum exemplis testimonia, si necesse fuerit. Interim nemo nescit, bonum & malum differre specie, & sæpissime à solis gradibus pendere differentiam. Specificos vero gradus hic illos voco, cum novus cogitandi modus accedit priori, obscuro clarus, consuso distinctus: Et aliam illam substantiæ speciem puto, quæ tantum obscure percipit; aliam, quæ nonnulla clare; aliam, quæ consuse tantum; &, quæ distincte nonnulla, aliam; aliam, quæ distincte omnia.

\* Impetum enim in corpora faciunt allabentes radii; ut v. g. elaterem tendant collecti per causticam Lentem; testibus Virorum Doctissimorum experimentis.

Monadibus corpori organico junctis atque in eo pradominantibus, h. e. Animabus, perceptiones esle prioribus fortiores & aliquando claras, quales sunt perceptiones sensuum, ut Luminis perceptio, cum
oculo incidit, atque in subtilioribus nervi optici sibris, illi rei convenienter dispositis, extantiorem
suo nisu impressionem facit: Plurimas tamen &
obscuras esse. In Spiritibus denique finitis, tertia
Monadum classe, qualis est anima humana, perceptiones dari & obscuras plurimas, & claras multas, sed consusa, & distinctas etiam: Inde esse
& conscientiam sui & intellectum, & quæ inde
consequantur (o).

S. 91.

o) Existimassem, satis illa perspicue dici, ut intelligeretur, an Monades Leibnitianæ sint spiritus, an corpora? Quia tamen id sapenumero ex me quæsitum est: Disertam quæstioni responsionem applicabo. Corpora funt aggregata fimplicium: Ergo Monades non funt corpora. Sed neque omnes funt Spiritus; quam vocem tertiæ demum classi propriam serva-Nimirum hallucinamur in distinctione substantiarum: Quando illas immediate in corpora & spiritus dispescere consuevimus. Sunt omnes sane substantiæ aut materiales aut immateriales. nades necessario erunt aut materiales, aut immateriales: Tertium enim nullum datur. Verum id vitium est, si pro substantiis immaterialibus, hoc est, iis quæ non funt materia, aut corpus, tanquam perfecte æquipollentes spiritus velis substituere. quæ in eum errorem, & circa hoc ipfum exemplum, dixit Philosophus Celeberrimus, J. P. de Crousaz Logique P. I. S. II, c. IV. S. v. Tom. II. pag. 639. 640.

0. 91. Ejusmodi Monades nec incipere posse, nisi per creationem; nec interire, nisi per annihilationem: Ceteros enim ortus & interitus modos successivos requirere partes in subjecto: Simplici igitur momentaneum competere; hujusmodi esse illos, quos diximus. Nihil quoque rerum creatarum & externarum posse agere in interiora Monadum, quia nihil hic transponi possit, nullus concipi motus internus, ut in compositis; nequequicquam in hæc simplicia possit ingredi, nihil egredi (p). Mutari tamen ipso quoque facto Monades, uti creata omnia. Mutari ergo oportere non ipsam essentiam, aut id quod perdurans est in substantia, sed limitationes ejus, gradum intellige illius perceptionis, quam diximus: Mutari autem à principio interno. Principium mutationis hujusmodi omnis generale vim vocari posse, & per conatum explicari, qui quasi medius sit inter nudam potentiam, quæ adhuc sui excitationem requirat ad actionem, & ipsam actionem, & cujus hæc natura sit, ut nitatur exserere actionem, arque adeo exserat, cum impedimenta tolluntur, cujusmodi sit gravitas in lapide suspenso, elaterium in elatere tenso &c. Actionem illius principii in monadibus interni, qua fiat mutatio sive transitus ab una perceptione ad alteram, dici Appetitum, generali iterum vocabulo.

5. 92.

p) Non Substantiam primo, ne vel duas in simplici fubstantias nanciscare, vel nihil retineas: Sed neque accidens, quod transitum illis, è subjecto in subjectum migraturis, Philosophi negent communiter.

S. 92. Ex ista igitur vi & actione pendere mutationes in substantia simplici naturaliter omnes. Cur autem nunc hoc præcise, nunc alio modo composita sive Universum à Monadibus repræsentetur, sive cur ita nunc determmentur illius perceptiones, id oriri ex determinationibus status antecedanei, pro Legibus naturæ rerum convenientibus. Primam vero perceptionem sive repræsentationem quoad existentiam suam pendere à divina voluntate & potentia, quæ res possibiles in actum deduxerit: Determinationem ejus hanc vel istam, in mundi possibilis idea jam tum obviam, nasci ex eo respe-Au, quem res illa habeat ad ceteras omnes in universo coexistentes, aut successione connexas, hoc est, ex spatio & tempore, quæ occupet in universo, idealiter in possibili, realiter in existente. determinationem ejus Monadis, quam dicimus animam humanam, pendere à situ corporis cujusdam organici in universo, ut videlicet anima universum repræsentet eo præcise & tantum modo, qui respondeat positioni corporis nostri in mundo. Consecutiones autem ipsas diversorum successive statuum sequi Leges Ethico-Logicas, ex consideratione caussarum finalium atque appetituum eruendas; qualis v. g. illa est respectu spirituum, quod voluntas non appetat nisi bonum, & ceteris paribus majus bonum minori præferat.

§. 93. Ita singulas monades esse specula universi (q), in quibus diversæ & mutuo sibi succedentes, diver-

q) Figurata nimirum locutione, cujus nequaquam ille

divertorum & mutuo fibi in universo succedentium rerum & motuum, repræsentationes ex suis antecedentibus consequantur, secundum leges appetituum, uti in compositis id accidat ex regulis motunm. Quapropter fiat, ut, si quis omnem alicujus monadis perceptionem distincte pernosset (r), ille universos mundi præsentem & præteritum & futu-

fensus est, icones objectorum illabi in interiora Monadum, atque ibi demum repræsentari tanquam à speculis; cum ex adverso principium repræsentatio-

nis sit unicuique substantiæ internum. Differunt nimirum à speculo Monades, quod ibi repræsentatio fit in extenso, hic in simplici; quod ibi pendeat ab actione externorum, hic ab interno fiat principio; & quæ sunt plura ejus generis. Cui bono ista? Ne appellatione abutaris figurata. Cetera enim vulgaris de influxu fententia Animam Tuam proprie speculum constituit, cui externa rerum objecta icones fuas aut vestigia, vel species imprimant. Notari illud folicite velim. Fuerunt enim, qui nescio quid ridiculi voluerunt Leibnitianæ sententiæ affricare, ex appellatione speculi ad animum translata. vero illi, in hypothefi de influxu animam esse speculum, quod ab extra patitur, patitur inquam, non agit in sensationibus suis. Rideant igitur specularem philosophiam, per me licet, rideant, quibus pulmo prurit: Sed sciant, nihil istam scenam ad nos per-

tinere; pertinere ad ipsos Comœdiæ Actores. ] r) Intelligis hinc, quomodo DEUS videat omnia in omnibus, & quam infinite variis modis eundem mundum cognoscat. Cognoscit enim totum in quacunque Monade, totum quidem & ratione spatii & durationis. Præsens enim status sequitur ex antecedente, & ex præsenti consequens: Ergo ut nos concludendo unum ex altero possumus inferre, ita is

futurum quoque, status in ea posset internoscere, quatenus aliquem ad hanc monadem respectum habent.

hæc natura sit §, 92. ut res omnes sive Universum \* repræsentet pro statu & situ nostri corporis organici in universo: inde sieri, ut aliqua obscure saltim, alia clare quidem, sed consuse tamen, alia distincte, sed inadæquate, percipiat, prout illa plus minusve connexionis habeant ad nostri corporis organa & situm. Sic infinitam esse multitudinem appetituum atque perceptionum obscurarum, quarum tamen non magis conscii simus, quam perceptionum in so-

intuendo potest unum in altero intelligere. Cognofcit autem hoc universum toties sub alia ratione, quot sunt hujusmodi Monades, sive naturæ elementa, mundi pro suo situ repræsentativa. De quo plura in Metaphys. Wolsian. c. ult. §. 972. -- 974. Adde inferius notam §. 109. ex Theodic, Leibnitii §. 360. [Atque dum hic intelligis, quid ego mihi velim, cum dico, DEUS videt omnia in omnibus: quære etiam ex aliis, quid isti sibi velint, cum dicunt: DEUM esse omnia in omnibus? An hoc solum volunt: DEum in se possidere realitates omnes? An istud: Omnes rerum realitates esse à DEO? An aliquid aliud, & amplius, & sortassis unano.]

Obiter admoneo, si cui id fastuosius videatur, dici res omnes; secerit operæ pretium, ut de limitationibus cogitet, intra quos coercere istam repræsentationem velit. Atque ubi satisfecerit sibi, officiose rogatum velim, ut publice mentem, & distincte exponat, & determinate: quo possimus & ego & alii prosicere ex ipsius laboribus. Si nec sibi satisfaciat; domi habitet.

nno insensibilium: Illas tamen omnes non minus oncurrere ad determinationem perceptionum consementium, quam res in universo illis respondentes concurrant ad motus in illo consequentes.

- S. 95. Intelligi & pendere hinc idearum iner se consecutionem atque evolutionem, quia reoræsentationem aliis plurimis commixtam, atque deo obscuram, cum vel clara fit vel etiam distin-Ra, quasi evolutam dicere liceat. Sic in corpore juidem luminis vel soni impressiones in faciem meim pluribus aliis aeris commotionibus & impessioibus commixtam non distingui posse ab iisdem, nisi vel oculi vel auris, tanquam organi magis ninusve huic vel illi motui recipiendo accommolati, ope fortius hæc, quam alia, impressio in stam corporis partem, agat, adeoque ab ea possit Ejusdemque generis esse in anima pereptiones istarum impressionum, quæ discerni non possint, dum adhuc pluribus aliis permixtæ sint; in fortiores fiant, ut dignosci præ aliis atque ab is secerni possint, inde sensum generari, & ideas lariores, aliquando & distinctas.
- S. 96. Ista vero ratione mutationes in anima mnes sui principium habere in anima, è cujus funlo, summa prorsus spontaneitate, nulla alia re reata quicquam effective conferente, istæ omnes caturiant, convenienter tamen legibus Metaphyicis generalibus; atque, ut ante diximus, appetiuum Ethico Logicis. Unde conficitur id, quod Teibnia

Leibnitius figurata locutione non male edisseruit:

Prasens gravidum est futuro. (s).

dies: Composita nimirum esse aggregata ex simplicibus, tanquam elementis naturæ, non similaribus tamen aut uniformibus, sed inter se differentibus; Id nisi foret, nullam in composito differentiam obtineri posse, saltim in hypothesi, quæ vacuum neget; utcunque enim partes moveantur vel transponantur, succedere similaria; substitutis autem æquivalentibus non obtineri diversitatem. Iisdem substantiis, quia res creatæ sint, mutationes competere:

s) Nimirum hoc est, quod communiter supponimus, etiam non attendentes, cum rationem reddere de præsenti rerum conditione jubemur; quis enim nescit, ex antecedaneo illam statu peti communiter. Et possumus id sane, quotiescunque rerum aut appetituum in præsentem statum influentium curiosi fuimus, aut esse potuimus; potuimus vero, quoties ideæ satis claræ aut distinctæ sunt, ut earum conscii esse possimus & meminisse. Sin obscuræ fuerint, rationem in antecedaneo quærimus sane, neque invenimus tamen specificam; etti, dari illam, negari ex ea caussa non possit. Illud solum hoc loco, si placet, attende: Nihil adversus libertatem moliri eam regulam. Pariunt gravidæ naturaliter : Necessario non item. Sequitur adeo præsens ex antecedaneo status naturaliter: Necessario non sequitur ex ista comparatione. [Tum vero, sic ubi naturalis consecutio opponitur libera: scias, nos de sensationibus loqui hac vice, in quas non homini majus imperium est, quam est sceminis in partum.] Verum ista prolixius, cum ex instituto. Conf. dicenda inferius, inter objectiones Lamianas, 6, 173. - 187.

ere: Mutationem compositorum, quâ talium, fieri notu; scilicet partium vel additione, vel detractioe, vel transpositione. Itaque requiri principium notus, five vim motricem.

- 5. 98. Vim illam motricem non consequi ex eo, uod Geometricum sit in materia, non ex illius xtensione vel impenetrabilitate, vel modo compoitionis partium: Ex quibus passiva materiæ attribua pendeant, mensurabilitas, divisibilitas, mobilias &c. Itaque altius hic Principium requiri, & netaphysicum, vim à DEO corporibus inditam. uam Naturam dicas: In corpore enim tria consideari posse, id quod aggregetur, materiam sive mulitudinem, modum aggregationis sive essentiam comositi ut talis, & principium mutationum, sive Vaturam, quatenus ab ea corporum motus penleant.
- 6. 99. Eam vim originalem, sive primitivam, Te in singulis corporibus varie determinatam : Deerminationem illam pendere à suu reliquorum in iniverso corporum, quorum respectu DEUS vim rimitivam in quolibet corpore limitaverit, ut haseant in sese vires derivativas, mirifice quidem iner se diversas, sed harmonicas. Illam vero vim lerivativam exserere se producendo motus corpoum non utcunque, sed pro legibus motus à DEO constitutis; libere quidem, quatenus eas non esse Geometrice necessarias, per Leibnitiana inventa(t) onstet, sed non tamen omnino arbitrarie & indifferen-

t) Paragrapho demum 98, indicata obiter, peculiaris,

ferenter, ut aliis visum fuerit, verum pro ration sapientiæ suæ, quæ convenientiam sectetur & or dinem, atque inter plura possibilia seligat optimum.

s. 100. Eas leges observatione & experimen tis detectas, ipso sacto ostendere, quod corporun motus & mutationes cohareant, quoniam secundun illas & explicari & prædici possint. Hujusmod esse illas, quod caussa & effectus aquipolleant, quodi universo eadem & virium motricium & actionis mo tricis quantitas & directionis totalis ratio persistat quod reactio sit aqualis & contraria actioni & c. Regautem corpora legibus suis Physico-Mechanicis ita ut alter ex altero motus secundum illas prodeat Unde siat, ut Machina sit hic mundus (u): Machinam enim dici corpus aliquod, quando vari ejusdem motus pro diversa partium connexione se cundum leges motus ex statu & motu ejus antece daneo determinantur & consequuntur.

S. 101

quam de Dynamica Vir Ingeniosissimus meditabatus scientiæ sundamenta. De qua, si placet, consera Recueil de diverses Pieces Tom. II. p. 7. 200. 133 134. 231. 232. 233. Theodicée §. 345. seqq Journal des Sçavans 1695. pag. 445. 1697. p. 261 1692. p. 308. & 368. Itemque in Actis Erud. ac An. 1695.

u) Conf. Chr. Wolf. in Metaphys. §. 557. & quæ in de consectaria fluant, vide omnino §. 1037. & 1038. Similia dabimus ipsi quoque in Dissertatione de Origine & Permissione Mali; namque & ibi usus est harum observationum non contemnendus.

- sorporibus, eorumque essentia & natura: Neque ordinarie (x) quicquam sieri in universo corporeo, quod sui caussam non agnoscat in corpore. Verbo: Statum consequentem vi Legum, quibus aguntur corpora, determinari ex statu antecedenti: Caussamque adeo motuum neque externam esse corporibus, neque supernaturalem tantum; esse internam & naturalem (y).
- s. 102. Eandemque hic rationem esse corporum animatorum, etiam humani, quorum tanto extantior cum reliquis universi corporibus connexio
  sit, quanto subtilioribus partibus artificiosius sint
  contexta. Ita sensuum ope persici, ut, quæ cæteroquin debiles forent corporum impressiones, fortius deinde seriant; ut v. g. radii luminis dioptrico
  sculi artificio collecti notabiliorem in nervos impresmediationem

y) Vides, me loqui non de prima motuum origine, quam DEO transscribimus §. 98. sed de proximo motuum, quos in corporibus naturalibus observamus, principio.

x) Dico ordinarie: Ne existimes, adeo sanctas nobis esse Leges §. 100. memoratas, ut neque DEO integrum sit, suadente sapientia aliquid extraordinarium & miraculosum persicere. Neque enim identitas virium motricium aut directionis totalis, Deo opponitur, sed Scholasticis illa, ista etiam Cartesio, utrisque pro tuenda incognita illa, & incomperta & inexplicabili actione animæ in corpus suum, turbaturis Leges corporum, divinitus impressas, & experimentis æque ac fundato illis calculo cognitas.

sionem faciant, quam sine eo facturi essent, aut hodieque in alia corporis organa faciant.

- S. 103. Omne tamen illud, & quicquid hinc consequitur, mechanicis subesse legibus, atque motu mediante consieri; quod etiam satis obvium & palpabile sit hisce casibus, ubi nulla interveniente anima opera sensibili, v. g. in terrore subito, motus in nervo auditorio excitatus, mediante cerebro in exteriora corporis membra transeat (z); itemque cum turbato corporis, maxime nervorum & sluidorum, statu, nihil motus ex anima imperio consequatur, quia scilicer leges hic cessent mechanica, & qua sint plura hujus generis.
- S. 104. Quibus omnibus hoc obtineatur, ut & in nostro corpore agnoscendum sit, consequentia pendere ex antecedentibus, atque adeo & horum respectu verum esse illud Leibnitii: Prasens gravidum est suturo.

9. 105. Quemadmodum autem ista declarant, quid in singulis siat, anima & corpore nostro: Ita jam

z) Conf. Cel. Chr. Wolf. Metaphys. §. 778. & expende, urum eo casu convenientius sit, ex motu organi unius ad cerebrum communicato mediantibus nervis immediate consequi motum organi alterius: An mediante demum perceptione animæ & appetitu, ita ut motus prior corporis faciat in anima perceptionem, perceptio animæ faciat appetitum animæ, appetitus animæ demum faciat in corpore motum, reducendo quasi postliminio in corpus, quod exeo disfugerat in animam.

jam videamus, unde harmonia (a) pendeat? Scilicet id experientiæ testimonio novimus, concordare hasce duas hominis partes; atque eatenus id assuminus & ab initio & modo etiam §. 87. 88. Nunc verò, cum à priori instituirur nostra disceptatio, ejus rei possibilitas ex nostro systemate ostendenda

est: Id S. 88. promisimus.

S. 106. Videas autem, hic eo provocari, ut dicatur: DEUM utriusque consecutionis scientem, ita praparasse corpus atque animo aptasse, ut mutationes motuum in illo consequantur eo ordine, quo perceptiones [& appetitus] animæ: Animam eo instruxisse modo, ut repræsentet mutationes sui corporis, atque aliorum, quatenus cum isto connectuntur. Factumque id esse semel atque simul, non quasi necessum suisset, singulis universi mutationibus sigillatim accommodare perceptiones singulas,

a) Obiter moneo, quam ego harmoniam dicam, ex paragrapho statim primo intelligi. Neque est negotio præsenti simile accommodum, quod à chordis ad unisonum reductis sumitur. Ut enim tactæ alteri altera consonet, aliquo sensu ex influxu est, dum motus, vibrationum impulsu, aër chordæ tactæ conterminus, tremorem suum transfert ad alteram quoque similiter aut proportionaliter tensam, eoque vibrationibus etiam fimilibus & oscillationibus sui æque velocibus idoneam. Dixi tamen, aliquo sensu: Neque enim ab impulsu illo harmonia est, est à tensionis ratione; nimirum hæc efficit similitudinem & excitabilitatem soni, excitat impulsus. Verum de illo nolim ego laborare anxius; Tu, si placet, noli id simile (rectius, illud dissimile) ad rem præsentem transferre, aut ex illo arguere,

gulas, & singulis animæ appetitibus ingulos corporis motus: Sed quod sufficiat, utrumque semel conspirare, & postea suum ordinem sequi; ita enim sieri, ut, nisi alterutrum ab ordine desciscat

suo, nunquam amplius discordare possint.

S. 107. Nempe quales Leges Universistructura sequatur, ejusmodi regulas sequi ejus reprasentationem quoque, \* esse convenientissimum. Quod si enim in universo plus caussa sit, ut essectus hac vel illa ratione consequatur, dubitari non posse, quin in repræsentatione plus caussa sit, cur essectus hoc vel illo modo consequi intelligatur. In utroque nihil sieri sine ratione sufficienti, quod si igitur res rei caussam contineat sufficientem, etiam reprasentationem reprasentationis sufficientem continere.

S. 108.

Velim animadvertant Lectores mei, quoties de Anima corpori harmonica loquor, folas appellari perceptiones, repræsentationes, ac sensationes. corpore, ut Animæ harmonico, loqui me de perceptionibus & appetitu seu volitionibus animæ. test hæc res magno esse usui : Ita enim intelligitur, quod fuo loco difertius memorabo, quæstionem de libertate, hoc est, illam de consecutione appetituum ex perceptionibus esse ab hoc instituto alienam; non illam pertinere ad negotium harmoniæ præstabilitæ. Posse de appetituum ex perceptionibus consequentia, hoc est de libertate dici, quicquid velis, & confistere tamen Systema harmoniæ præstabilitæ. Id nisi planissimum fecero in sequentibus, consentiam sane, ut mea omnia vel ob stuporem ingenii aquis, vel ob malæ voluntatis crimen flammis destruant.

s. 108. Hoc nisi suerit, de primo repræsentationis statu dici non posse, quod Universi natuam satis exprimat aut repræsentet; non enimomnia exhiberi, quæ in eo distingui possunt. Sin primus animæ status ita Universum exprimat, ut ex ejus sacta repræsentatione consequatur, secundum quoque eadem ratione exprimere statum Universi secundum: Sequi jam, omnia sic exprimi in repræsentationibus consequentibus, uti revera sese habeant in Universo.

S. 109. Atque adeo & hic harmoniam priorem continere in se caussam harmoniæ consequentis, & sic omnium subsequentium: Esse igitur & in hoc capite verum illud generale: Prasens gravidum est

futuro (b).

6. 110. Ista quidem hactenus ex Philosophia Leibnitii atque Wolsii, celeberrimorum in restaurandis Metaphysicis Duum-Virorum, salvis tamen, si qui de meo accesserunt, erroribus. Unum hic addidero, prioribus sive supplementum sive explicationem, in eorum gratiam, si qui sunt, qui mutuam

b) Verba Leibnitii in Theodic. §. 360. C'est une des regles de mon Systeme de l' harmonie generale, que le present est gros de l' avenir, & que celuy qui voit tout, voit dans ce, qui est, ce qui sera. Qui plus est, j'ay établi d' une maniere demonstrative, que Dieu voit dans chaque partie l' univers tout entier, à cause de la parfaite connexion des choses. Il est infiniment plus penetrant, que Pythagore, qui jugea de la taille d' Hereule par la mesure du vestige de son pied.

tuam uttiusque harmoniam secundum diversas in utroque leges obtentam fortasse specialius paulo (c) expositam vellent. Scilicet id non sufficit, diversi generis res ab initio conspirare, & tum suis quamque legibus regi, ut postea quoque conspirare credantur, nisi simul aut supposueris aut ostenderis, eas leges inter se esse harmonicas.

S. 111. Non dubito, id in genere sequi ex sis, quæ s. 106. - - 110. dicta sunt: Sed tentabo tamen, num aliquid in eam rem dici possit magis specialiter. Equidem si disciplinam, quam hodie desideramus, Cosmologicam Viri docti excolerent, non dubito, quin hoc negotium felicius procederet. Ea enim doctrina, si, quod titulus (d) promittit, legitime præstaret, generales nobis leges exhiberet, quibus & corpora regantur, & spiritus, sive universim Monades. Exhiberet porro leges cuique generi proprias, ut quemadmodum de legibus motus plurima hodiè Wallisii, Hugenii, VVrennii, Leibnitii, Newtonii, Mariotti, la Hirii & alionii, Leibnitii, Newtonii, Mariotti, la Hirii & alionii.

rum

c) Quid promittam, videas? Non sane plenam & valde specificam rerum expositionem: Sed specialiorem paullo, quam sit ista altera §. 106. - 110. exposita,

d) Non enim desunt libelli eo titulo insignes, qui, ut cetera boni sint, & omnino egregii, non tamen id institutum habent, aut persiciunt, cujus hoc paragrapho mentionem seci. Nolim igitur, existimes, insultari hoc loco Viro longe præstantissimo, Nehem. Grevo, Anglo, cujus inter cetera, quæ ætatem serunt, scripta Cosmologiam quoque prædicant eruditi, a nostro tamen instituto abludentem.

rum opera innotuerant, ita & de legibus (e) appetituum, quas sequuntur Monades, constaret paulo

specialius.

S. 112. Meminir ejus negotii de Mundo in Universum Cl. VVolfius (f), atque aliquas simul regulas generales, alibi & de corpore & de spiritibus, v. g. anima humana, nonnullas exhibet- Daas alias generales vide apud Leibnitium (g), cui pletasque debemus. Speciminis loco hæ sunto: Na-

HS turam

- e) Quod id huc usque factum non fit, inde ortum puto, quoniam libertati noxium id esse existimatum fuerit, si & spiritus in suis volitionibus alicui ordini aut regulæ generali adstringantur, quod utique verum effet, si leges istæ forent absolute necessariæ, & pellendo agentes, quales olim creditæ funt leges mechanicæ, & obtrufæ spiritibus ab extrinseco. Sed contrarium obtinere, in nostro casu, inferius docebimus. Cetera quis nescit, receptam undique regulam animarum, ut non appetant nisi bonum, aut sub specie boni: Quæ, ut constans sit, libertati tamen electionis inter plura non officit.
- f) Metaphyf. §. 709. habentur generales: De corporibus vide §. 665. & fegg. de anima §. 847.
- g) Novell. de la Republ. des Lettres 1687. Juill. p. 745. feqq. [Rogo autem Lectores meos, præcipue illos, quibus placet ad DEUM referre studia scientiarum, ut hunc quidem locum evolvant, & repetita lectione examinent. Videbunt, quomodo Leibnitius etiam abstractissima philosophiæ capita referat ad pietatem; ipfas scil. mechanicas corporum Leges è divinis repetens attributis. Longior locus est, quam ut huc describi debeat : Longiorem tamen optabunt, quicunque legent, & intelligent.]

turam dicimus non facere saltum, valetque id di-&um & de corporibus & de spiritibus, quorum mutationes nunquam naturaliter \* transeunt ab extremis ad extrema nisi per intermedia. Dicimus. effectus aquipollere caussis suis: Id in motu vulgatum est, & communiter pro principio assumitur, non à Leibnitio tantum, sed & aliis, Papino, Nanu (h), &c. utroque contra Leibnitium de motu disputante. Obrinet vero & in spiritibus, ut, quo plus causse sit moventis, sive distincte cognitum, sive confuse, sive & obscure perceptum, caussa adeo finalis, ut in corpore & motu efficientis, eo major effectus sit: Unde & affectuum vehementia pendet (i). Dicimus cum Leibnitio, Ordinatis datis, ordinata esse quasita. In mechanicis id probant problemata de motu, in Metaphysicis testantur idearum & ratiocinationum consecutiones. Dicimus per legem continuitatis (k), cum differentia duorum casuum in datis minuitur ultra datam quamlibet differentiam, etiam sic minui differentiam in quæ-De motu videas, quæ à Leibnitio contra Cartesium & Malebranchium detecta sunt : De

Potest transitus esse velocissimus, ut in cataractis sluminum: Est tamen per intermedia, si naturalis est. Supernaturali divinæ actioni nullas hic leges obtrudimus.

h) Papinus in Actis Eruditorum, locis ad §. 33. citatis.

Nanu in Journal des Sçavans 1691. 16. Juillet. pag.

457.

i) Conf. Metaph. Chr. Wolfii G. 881.

k) Quam primus se invenisse ait Leibnitius Theod. 5. 348. Recueil de div. pieces. T. II. p. 417.

mente id, si placet, experiare exemplis, v. g. amoris atque odii tui in diversas personas vel electionis atque aversationis duorum voluntatis objectorum: Videbis enim tantundem minui affectus differentiam, quantum vel alteri addendo, vel detrahendo alteri, voluntatis tuæ motiva reduxeris ad

æqualitatem.

§. 113. Ex isto vero, quem hic vidimus, Legum Ethico-Logicarum arque Physico-Mechanicarum consensu, quid aliud consequitur, quam hoc: Leges corporum (plurimas hodie cognitas) & Leges. Monadum (plurimas adhuc incognitas) quantumvis diversas, tantum tamen inter se, sub generalibus scilicet legibus meraphysicis, convenire, ut harmonicas dicere, iisdemque mediantibus effectus harmonicos ex causis harmonicis derivare liceat ; Hoc est, leges illas esse hujusmodi, ut, si semel corpora monadibus, & corporibus monades conspirent, utraque autem suas leges sequantur, illa nunquam non conspirare possint: atque adeo harmoniam prastabilitam inter illa esse possibilem.

S. 114. Arque ita, nisi fallor, præstitum est, quod 88. ad hanc deductionem requisivir. Colligamus rem denuo in nervum. Possibile est, ut corpus atque anima conspirent, etiamsi principium mutationis sit uniquique intrinsecum saltim. Id quidem ex dictis §. 105. - 113. consequitur: Neque desunt argumenta, quibus id reipsa obtinere persuadeas. Nimirum experientiæ testimonio conspirant mutationes corporis & animæ §. 1. & §. 26. sed utrumque sibi habet res suas & suas sequitur

leges

leges, Anima per §. 90. - 96. corpus per §. 97. 104. Ergo necesse est, ut à DEO semel sint harmonice constituta ab initio, sic ut ex priori eorum harmonia consequantur cæteræ, eo fere modo,

quem diximus §. 105. - 113.

S. 115. Quodsi nolis integram hanc sententiarum catenam recipere, relinquam & id arbitrio tuo, num velis ita rationes tuas subducere: Ut pro actione anima in corpus explicanda, dicas, DEUM, qui omnia animæ cogitata olim novit, excogitasse deinceps & accommodasse animo aliquod corpus in eum modum, ut sui mechanismi virtute hæc peragat, quæ mens ipsi vel imperitaret, vel imprimeret, si reale utriusque & physicum foret commercium: Pro actione autem corporis in animam, dicas, eundem, qui & corporum nos ambientium collisiones & motus noverit, ita illis animæ naturam attemperasse talem, ut ipsius repræsentationes justo tempore externis illis in corpus nostrumagentibus respondeant (1). De cetero de impressione corporum ambientium in nostra, & de origi-

<sup>1)</sup> Scio fuisse, qui Leibnitianum hoc sensu Systema intellexerint, accommodata esse sibi mutuo animam & corpus, vel corpori animam vel animæ corpus; aliquos etiam praoptasse, ut harmoniam ex præscientia divina derivando, animam quidem sibi relinqueremus, corpus autem ex animæ nutu, aut ad ejus mutationes accommodati à DEO decerneremus. Quos si recte intelligo, hoc volunt, ut alterum sibi relinquamus, alterius vero naturam ad alterum tanquam ad aliquod præsuppositum à Deo attemperatam, & quasi in illius gratiam inventum esse & excogitatum

rigine volitionum animæ in actionibus liberis, \*
ic pace mea, quod luber.

S. 116.

concipiamus. Esto sane id liberum unicuique: Illud Systemati est convenientissimum, ut neutrius naturam demum alteri, quasi de alieno & ab extra attemperatam dicas, fed ut inter infinitas animas, fibi relictas & fuis domesticis legibus à se ipsis directas, aut fese determinantes, itemque inter infinita corpora diversis motuum determinationibus ab intrinseco principio limitata, observata esse plurima à divina omniscientia existimes, quorum successiones mutuo confentiant, adeoque pro obtinenda rerum creatarum harmonia præ ceteris in actum existentiæ divina operante omnipotentia sapienter deduci mereantur. Quo fane in casu nulla major animæ vis infertur. quam in sententia modo memorata; utrinque enim sibi relicta suorum est ipsa mutationum sons & principium, cui vehementer extrinsecum est, num illi demum ab Ente aliquo intelligente quæratur & excogitetur & accommodetur corpus harmonicum; (quo modo Inventiones hominum cognito fine de mediis circumspiciunt, eademque illi conformiter coordinant: ) num dicas, inter possibilia infinita, divino intellectui fimul præsentia, repræsentari etiam, quod ipfi conspirer in toto; non accommodandum demum per partes. Neque est utriusque sententiæ alia diversitas, quam in modo considerandi originem possibilium, de quo plura hoc loco edisserere, nihil attinet. Necessaria videas in Institutionibus Metaphyficæ Wolfianis, §. maxime 995.

Rogo etiam atque etiam, ut huic monito Lectores attendant animos. Quantum anima corpori debet respondere, pertinet ad sensationes, non ad volitiones, Potest harmonia præstabilita consistere cum sententiis de libertate omnibus, Atque ut hoc vel cæci

§. 116. Foret autem ejusmodi Systema iliud, quod exemplo expressit Jaquelotius, (m) si stricte rebus inhæreas: Libellus enim ipse cum ad manus non sit, de mente Viri doctissimi nihil asseverate definivero. Simile exemplum hoc est: Admisso vel animi gratia supposito, te esse artificem primi ordinis, qui facile possit construere machinas humano corpori externè similes, & quæ motus aliquos præstare possint humanis corporibus familiares; pofito

possint palpare, fingam, tanta animam indifferentia præditam esse, ut volitiones liberæ nihil rationis ex statu ejus antecedaneo admittant, sed sine omni illius influxu ex merissima æquilibrii indeterminatione ita consequantur, ut nec boni species in objecto debeat præfupponi; addam vero, quod omnes admittunt, nosse DEUM futuras hominum volitiones. Dico, his positis harmoniam præstabilitam posse confistere. Quid ita? Fecit DEus animam ejusmodi, ut ex seipsa evolvat sensationes, quales situi & motui corporum externorum conveniunt. Hic nulla difficultas est; sensationes enim nec sunt nec esse debent in nostro Systemate, liberiores, quam sunt in altera Influxus sententia. Jam ex præsentibus sensationibus, vel illarum occasione sequantur, si velis, indifferentissimæ volitiones: & oporteat, ut illas exequantur corporis organa. Dico, DEUM fecisse machinam ejusmodi, quæ justo tempore hos motus intrinseco elatere perficiat, quos appetit & imperat ani-Quid hoc ad libertatem? confistit illa in vo-Jendo: & hanc quidem partem intactam reliquit Harmonia præstabilita; imo nunc etiam exequitur volita: adeo scil.illa libertatem non impedit, ut omnino ejus decreta perficiat.

m) Libro de conformitate rationis & fidei allegato à

Leibnitio in Theod. §. 62,

sito amplius, te pernosse quid ego per aliquot dies hac vel illa hora, modo & fine, famulo imperare velim meo: Consequetur, te machinam construere posse, quæ destinato tempore me accedat, & dum omnia prolocutus fuero, coram me consistat; tum verò, quasi jussa ex obsequio sactura, eadem omnia perficiat, quæ fieri voluero. Ita vero me, artificii simul & consilii tui ignarum, dubitare non posse vides, quin ex mandato meo atque illius vi facta fuerint omnia, quæ tamen mechanismus non ex meo sane influxu, sed ex harmonia ab artifice ante stabilita, præstitit.

S. 117. Suppone nunc famulo huic mechanico corpus humanum, quod & ipsum esse machinam in confesso est, Hydraulico-Pnevmaticam vulgo dictam, vel cum Leibnitio Pyrotechnico-Hydraulico-Pnevmaticam; substitue Hero animam, quæ, quid fieri velit, intelligat, eademque fieri præoptet vel jubeat. Videbis eadem in utroque negotio phænomena fore, atque adeo vel hoc simili intelliges, quomodo corporis motus consentire possint appetitibus animæ ex præordinato corporis Mechanismo, sine vero, reali, effectivo, physicove animæ in corpus influxu (n).

§. 118. Diximus autem ista in eorum gratiam, quibus forte id grave est, approbare universum Sy-

stema,

n) Intelligas etiam, an illa actionum harmonicarum vel imperatarum consecutio sufficiat eo, ut per experientiam cognosci influxum evincas. Eadem enim hoc casu phænomena, nullum tamen influxum probant.

stema, prout §. 90. seqq. expositum est, ut si qua sibi videantur minores hic difficultates experiri, atque ea, quæ sub finem S. 115. conceditur, libertate utiliter frui posse, hæc postrema seligant, dum alii universa teneant. Scio enim, Leibnitianam de monadibus doctrinam, quod nova est, difficilemque habet aditum, non proxime futuram esse communem: Quamvis ultra VVolfianam (o) cautionem vix quicquam addi possit, ipsaque de monadibus theoremata ab eodem fatis demonstrata fint

ex natura simplicitatis.

S. 119. Hallenus pro adstruenda atque explicanda Harmonia diximus: Nunc ad eandem contra objectiones vindicandam, resolvendasque difficultates progredi juvat. Mihi quidem, si quid hic dubii movendum esset, omnis res triplici capite comprehendi posse videretur : Alia difficultates pertinent ad ea, quæ per Harmoniam nostram fieri debent in corpore; aliæ animam tangunt; aliæ unionem utriusque concernunt. Sed aliter visum est viris doctiffimis, quibus suam de hoc argumento sententiam exponere placuit; aliter itaque & hic nobis agendum erit, quibus eorum vestigia legere constitutum est (p).

6. I2O.

o) Metaphys. §. 599. & 900. conf. super. ad §. 90. not h. & m.

p) Potuissem utique fine multa difficultate ad ea capita objectiones revocare: Nec feci tamen; namque & tu potes, quod ego poteram, si reductas velis, Cetera malo longior discursus fiat, quam ut parata tibi exceptio fit, enervatas primo objectiones Viro

6. 120. Ad meam quidem notitiam illa perrenerunt: Opposuisse huic Systemati aliqua Foucheium, Belium, Lamium, Arnaldum, Parentium, Tourneminium, Newtonum, Clarckium, atque Stabium. Arnaldina quidem nulla vidi, neque aliunle novi, ipsum hic dubia movisse, nisi ex Leibnitii (q) testimonio: Quo etiam intellexi, Bourquetum (r) [virum multis ex eo tempore, & egregiis

rum Eruditissimorum, & truncatas esse; tum solutas facilius, formidabiliores utique futuras, si inte-

græ forent.

q) Ille in discursu de conf. fid. & rat. §. 26. ita: Les paralogismes specieux renferment souvent quelque ouvertute utile, & donnent lieu à resoudre quelques difficultés confiderables. C'est pourquoy j'ay toujours aimé des objections ingenieuses contre mes propres sentimens. & je ne les ay jamais examinées, sans fruit: Temoin celles que Mr. Bayle a faites autre fois contre mon Systeme de l' Harmonie preétablie, fans parler icy de celles, que Mr. Arnaud, M. L' Abbé Foucher, & le P. Lami Benedictin m'ont faites fur le même fujet.

r) Idem in Epistola ad Remundum Tomo II. du Recueil pag 61. "Il y a à Venise un Savant Francois nommé Mr, Bourquet, qui m'a fait des objections, je crois qu'il est amy de Mr. l' Abbé Conti - - -Monsieur Hermann & Wolfius ont recu les remarques de Mr. l' Abbé Conti fur mon Systeme, j'espere qu'il m'en feront part, & je tacherai d'en profiter ... Ceterum aliunde constat, non alienum ab hoc Systemate fuisse Contium, ita enim Leibnitius in Epl. ad ipfum, 1. c. pag. 561. L' Idée, que Mr. Nevuton donne ici de mon harmonie preétablie n'est pas celle, qu'en ont quantité d' habiles gens hors de l' Angiis clarum speciminibus] objectiones, & Dn. Abbatem Contium observationes secisse in sententias Leibnitianas; nescio tamen, an & hæ pertineant ad harmoniam nostram, an ad alia potius philosophiæ capita; neque memini earum aliquid in publicum prodiisse. Quæ in epistola ad Dn. Contium opposuit Dn. des Maiseaux, illa titulum magis communem habent cum negotio nostro, quam rem ipsam. Disputat enim historice de sententia Hippocratis, Parmenidis, & Melissi circa substantiarum durationem atque indestructibilitatem animalium. Num ceteræ, quæ perierunt, illius annotationes propius ad nostrum negotium pertinuerint, dicere non possum, quoniam ipse earum Auctor illius rei non meminit. \*

§. 121.

gleterre, & quelques uns en Angleterre: Et je ne crois pas, que vous même, Monsieur, en ayes eu une semblable, ou l'ayes maintenant, à moins que d'

etre bien changé.

\* Dedi heic Caralogum scriptorum, qui eo tempore aliquid de Harmonia prastabilita publice disseruerant. Interea temporis nemo non de isto argumento judicavit, & infiniti scripserunt. Fuerunt, qui particularem hancce quastionem venditarent pro fundamento, imo & pro nucleo & nervo totius Systematis Philosophici recentioris; coactissima metamorphosi. Fuerunt, qui insectarentur odiolissime; Fuerunt, qui cum bile desenderent: Fuit, qui modeste opponeret: Fuit, qui amice responderet: Fuerunt, qui excusarent: Fuerunt, qui abstraherent: Fuerunt, qui combinarent Systemata: Fuerunt, qui ignorarent, & scriberent: Fuerunt, qui cognoscerent, & tacerent, Ista generatim. Quod ad me at-

S. 121. Age autem, percurramus, quæ Maximi Viri de hoc negotio dixerunt. Sequamur ordinem unius cujusque, ut, quo illi modo, quibus regulis consueti suerint rem cogitare, simul elucescat. Exscribamus verò, ubi fieri potest, verba eorum, ut nihil virtuti argumentorum ab ipsis propositorum decedat: Sed demus illa latine tantum, ne nimii simus, vel multum aliena lingua in textu loquamur, qui omnibus destinatur nostra Le-Auris. Ubi autem nonnulla alia nobis succurrent, quæ scrupulum movere possent, etsi nondum opposita per eos, quos ante nominavimus, illa sub nomine adoptivorum \* ceteris subjungamus, ut quantum fieri potest, omnibus occurratur disficultatibus.

## SECTIO

tinet, fuit Vir Eruditus, qui mea quædam ex hac commentatione loca nominatim perstringeret: Illi responsum est modeste, uti decet, in Dilucidationibus Philosophicis sparsim. Fuit qui ex professo mea excuteret: Huic ex instituto respondi; eventu quidem eo, ut ex disceptatione illa inter nos amicitia, & in argumento ipfo propior concordia coiverit. & utilem publico fuisse illam disquisitionem. Literas Cl. Holmanni & Bilfingeri amœbæas.

Sunt hæc, quæ ex Amicorum sermonibus eo quidem tempore hauseram, quo libellus primum editus est. Nunc omnia recensere infiniti operis, & refellere omnia nullius pretii foret. Quibus sequentia approbantur, illis sufficient quoque. Quibus hæc non sufficient, illis nec cetera approbatum iri certus

fum,

# SECTIO SEXTA,

# Objectiones Virorum Doctissimorum expensa.

### J. 122.

Primus, qui suam de hoc Systemate Sententiam publice, quantum scio, exposuit, est idem ille, cui primum id Leibnitius (s) inscripsit A. 1695. M. S. F. (oucherius) (t) Canonicus tum Divinionensis. Extant ejus observata in Diario Eruditorum gallico, eodem anno (u); quibus respondit sequenti anno (x) Leibnitius. Conferamus huc, quæ pertinent ad harmoniam præstabilitam: Et singulis objectionum momentis responsa interseramus.

S. 123. "Concedetur tibi, inquit Foucherius ad Leibnitium, quod magnus universi artifex DEUS corporis organa possit adeo apte disponere, ut omnes illos

s) Journ. des Sçav. 1695. Juin. pag. 444. & Juill. pag. 455. feqq.

t) Sic intelligas ex coll. Journ. 1695. p. 644. 1696. pag. 261. 1692. pag. 365. 1693. p. 182. 527. atque Theod. difc. præl. §. 26.

u) Journ. des Sçav. 1695. 12: Septembr. pag. 639.

x) Journ. des Sçav. 1696. 2. Avril pag. 255. & 9. Avril pag. 259. seqq.

illos motus producere queant, quos anima, isti conjuncta corpori, per omnem suam vitam produci volet, etiamsi ipla nullas motuum mutationes aut modificationes efficiendi facultatem habeat; & vice versa, quod DEUS possit eam anima constructionem largiri (sive illa sit novi generis machina, sive non sit,) cujus ope omnes cogitationes earumque modificationes motibus corporis respondentes successive enasci possint, eo pracise tempore, quo corpus suas sunctiones exserit; quodque id non mage repugnet sieri, quam ut duo sibi mutuo horologia sic accommodentur, ut quo momento horologiam A. meridiem indicat, eodem id & alterum B. prastet, ita ut eodem pondere aut elatere mota videantur,...

S. 124. Accipimus verò ista liberaliter concessa, & grata mente: Machinam novi generis per nos dicas, si machinam voces omne id, ubi ordine si-bi mutationes succedunt, singulæ ex antecedentibus suo ordine & modo determinatæ: Quo sensu & Leibnitius (y) eam vocavit avtomatum spirituale vel formale, &, quoniam rationale est, liberum.

I 3 Memi-

y) Journ. des Sçav. 1695. 4. Juill. pag. 459. & confer infer. §. 144. & memento, Animam sensu proprios priissimo esse Automaton; machinas eo nomine appellari solitas, sensu minus proprio: Norunt id, quicunque Græca callent, & Mechanicam. [Absint suspiciones & odiosa omnia! Habeatur hoc pro exemplo, quomodo sieri possit, ut boni Viri palpabiliter fallantur. Dubium nemini esse potest, quin præsens nota eo sine ab me addita sit, ut ostendam, Automati vocabulum aliter sumi de anima, quam de

Memineris saltim, partes hoc sensu nullas requiri in ipsa re, ut est in machiniscorporeis: Hic enim, quia res expediri debet per caussas efficientes veras & reales, & à se invicem distinctas, partes esse oportet,

corpore. Illam propriissime, hoc improprie Automatum dixi. Dissert autem ab impropria significatione propria, quidni & propriissima? Recte, inquis, disserunt, sed quo momento? Potest ipsa hæc disserentia nocere caussæ Tuæ. Ego vero disserentiam indicavi, provocans ad Mechanicam, & Græcum idioma. De his silentium est in objectione; allegatur locus meus, & excerpitur, sed sinitur verbis; "Memento, Animam sensu propriissimo esse Automaton &c., Scilicet ita incautis approbatur meo quasi testimonio, quod ibi dixerat disputator; Wolfianam philosophiam sacere ex anima horologium, subjicere illam necessitati brutæ, mechanicæ, ineluctabili, & quid non?

Non dicam, id studiose factum esse, quia nemini dolum aut insidias nisi coactus unquam adscribere constitui. Potuit Vir Clariss. salli festinatione, potuit excerptis aliorum. Ne tamen id innocenti noceat diutius; (Nocuit enim ab initio, dum & alius in publico scripto, me non audito, nec visa commentatione mea, adversus me disputare side Auctoris sustinuit:) Dedi in Dilucidationibus expositionem

his verbis:

,, Explicabo hoc loco, quis sensus sit verborum consequentium. Provocavi ad Linguam Gracam, & Mechanicam, atque ex illis dixi patere, quod Anima aliter, quam Machinæ dici automatum possit, & quidem Anima proprie, Machinæ improprie. Auto
patov descendere per lexicographos, v.g. Martinium in Lexico Etymologico, Suicerum in Græco, existima-

portet, quarum altera agat in alteram; ibiautem, quia per caussas finales omnia consequentur, suffiit ut diversitas adsit repræsentationum, sive rerum simplici repræsentatarum, ut altera alterius ratione I 4

tur ab συτός & μάω, vel & ματέω, inquiro, desidero, vehementer appeto. Est igitur autouatou Ens seipso desiderativum, sive cujus mutationes ab ipso appetita sunt. Id animae competit proprissime, quicquid in illa fit, fit per principium internum, five per appetitum fuum. Conf. definitionem appetitus in eodem tractatu meo §. 91. pag. 107. Machina omnes, per doctrinam mechanicam, habent principium motus fui externum: Igitur non moventur seipsis, multo minus ex appetitu interno. Quod igitur automata dicantur, est ab ignorantia Philo. logorum antiqui temporis, eademque per Philolo. gos nostri ævi dudum agnita & emendata. Suice. rus in Lexico: 'Αυτόματα, vel αυτόματοι μη\_ yaval funt opera Mechanicorum, quæ per se moveri videntur, ut funt horologia. Non igitur fine argumento credidi per notulam istam pracaveri posse interpretationes vocabuli finistras: Postquam id remedium per experientiam cognosco fuisse insufficiens; adhibebo aliud. Abstine à vocabulo automati, cum de Anima sermocinaris: Abstinebo enim & ego. Ab-Rinui antehac ubique alias. Unum illum locum interferui, ut moneret, non assimilari animam machi-Sine eo non exhibuissem id vocabuli, quid in sententia ipsa, ut eam enarravi, censendum existimas, audiam illud verbis non - ambiguis propositum libenter ". Ista tum temporis, quibus nihil addo hac vice. Conf. tamen locus Leibnitii infra allegatus ad §. 152. not. y.

ejus repræsentatio refertur, externo.

5. 125. "Verum, cui tandem rei, ita pergit Foucherius, inservire potest magnum id substantiarum artisicium, nisi huic scopo, ut videantur in se mutuo agere, etsi id non faciant? Certe non videtur hoc Systema prestare Cartesiano, & si satis caussæ est, ut hoc eapropter rejiciamus, quia inutiliter supponit, DEUM, considerando motus, quos ipse in corporibus efficit, producere etiam ideas animæ motibus respondentes, quasi id non esset DEO dignius, ipsas statim ideas & animæ modificationes producere, sine corporibus, quæ sint ipsi regulæ loco, atque ut sic loquar, quid agendum sit, commonefaciant: Annon & merito ex te quarere licet, quare DEO non sufficiat, ut omnes animæ ideas atque modificationes efficiat, sive id immediate malit, sive, quod tu probas, per artisicium, sine corporum illorum inutilium existentia, quæ spiritus neque movere possit, neque cognoscere? Usque adeo quidem, ut si nullus in corporibus motus esser, anima nihilominus eum esse judicaret; eodem modo, quo dormientes credunt, se movere membra, & ambulare, etsi illa quiescant & omnino nihil moveatur. Sic & dum vigilamus, animæ constanter sibi persuaderent, moveri corpus ex voluntate sua, etsi vanæ & inutiles illæmachinæ

chinæ in ipsa inactione essent, & perenni lethargo oppressæ persisterent,..

S. 126. Fateor me non intelligere hic omnia: itaque in nonnullis disjunctive respondebimus, in aliis per modum provisionis. Si quaras, cui bono istud artificium? Duplex sensus est: Vel de sententia quæris, vel de re ipsa. Si primum: Cui bono ista hypothesis excogitata sit à Leibnitio? Accipe sequentia: Ubi arbitrariæ sunt hypotheses, quæri jure potest, cui bono excogitentur vel supponantur? Si non sint arbitrariæ, sed ex principiis ante stabilitis consequantur, pro examinanda sententiæ alicujus veritate, inutilis hæc disquisitio est, saltim non necessaria, minus etiam illi, utcunque res cadat, præjudicans. Quis unquam Euclidi opposuit, cui sono sit illa angulorum in Triangulo rectilineo cum duobus rectis æqualitas? Cui bono incommensurabilitas (z) lateris & diagonalis in quadrato? Deinde verò id difficile non est, dicere: Cui bono, Ad evitandas in Systemate antiquo specierum emilsiones & transmissiones & transmutationes & transcreationes, & entitates unitivas & intermediainter spiritum atque corpus vehicula, & Scholasticorum figmenta, & figmentor u supplementa omnia: In Systemate Carte-

z) Exemplum est Leibnitii, quod nolim sic intelligas, quasi rem rei, adeoque necessitatem harmoniæ conferat necessitati Geometricæ. Comparat conclusionem conclusioni, sive necessitatem theorematis, ut illati ex antecedentibus, adeoque id asserit, quod necessitatem consequentiæ dicimus, inferentes legitimo nexu veritatem aliam ex alia, prius cognita.

Cartesiano ad præcavenda perpetua miracula, & legum naturalium turbas, & Systematis hiatus, quos inducerent, res, leges & statuta plane arbitratria: In tertio denique, ad distinæos rerum conceptus formandos, ad reddendam rationem essectui homogeneam. & sufficientem & domesticam, in utroque substantiarum genere. & quæ sunt hujusmodi. Si denique & usus Systematis hic recenseri posse admittas, cogita ex nostra explicatione exsurgentem animæ à corporibus independentiam, atque adeo novam libertatis & immortalitatis illustrationem, demonstrationem noyam existentiæ divinæ: Et summum sapientiæ divinæ specimen &c.

on sufficiat facere spiritus sine materia? Memineris primo, id non esse nostrum contra Cartesianos argumentum, quo hic nititur Dn. Foucherius. Deinde responsionem in promtu esse: Majoris id Sapientiæ specimen est, si plura sint creata (a), eademque natura quidem sua inter se differentia, in

muta-

a) Argumentum est, quo & vacuum è mundo Leibnitius exclusit. Sic ille in Suppl. Epl. ad Sam. Clarachium quartæ: Je pose, que toute perfection, que Dieu a pû mettre dans les choses sans déroger aux autres perfections, qui y sont, y a été mise. Or sigurons nous une Espace entierement vuide, Dieu y pouvoit mettre quelque matiere sans déroger en rien à toutes les autres choses: Donc il l'y a mise: Donc il n'y a point d'espace entierement vuide: Donc il n'y a point d'espace entierement vuide: Donc tout est plein., v. Recueil T. I. pag. 61. 62. Videtur tamen, aliquid amplius innuere Leibnitius, vocibus sans déroger, de quo ego nihil asseverate dicam.

mutationibus tamen fuis harmonice conspirantia. Ita enim plus perfectionis est in Universo, quam si omisisset DEUS illum rerum à se diversarum ordinem tam mire, sed & tam eleganter consentientem. Atqui hoc DEO dignum est, agere & producere id, quod est perfectissimum, miscere maximum cum optimo, combinare adeo corpora cum Tum verò inutilia corpora non sunt, Spiritibus. quam diu & finibus modo enarratis inserviunt, & rationem in se continent determinationis repræsentationum in spiritibus, quod ante asseraimus. Dicerem potius eum casum, quem Vir Doctissimus nostro substituit, fore incommodum, si corpora removeas. Cui bono enim spirituum repræsentationes limitabuntur ex situ corporum in Universo, si corpora non existunt. Dico autem, cui bono? Quoniam ita & Foucherius disputavit, ne putes, me hic alieno misceri negotio, atque adversus idealistas (b) disputare velle.

S. 128.

Id certum videtur mihi, si additamento illo major in universo exsurgat persectio: DEUM illud non negligere. Num autem de omni fupposito vacuo dicere liceat, id impleri posse sine detrimento persectionis in toto? imo etiam eum illius accessione nova? id non ante determinavero, quam ostenderis, compleri posse vacuum sic, ut illæ novæ substantiæ cum antiquis, (salva etiam eorundem antecedanea perfectione omni, ) consentiant. Nostrum vero argumentum ferre eam limitationem in textu vides.

b) Nihili enim est id argumentum, si idealistam eo velis ratiocinio expugnare, quod ineptum foret, repræfentari corpora extra nos, si nulla existerent, aut quod in errorem Auctor naturæ duceret, fi animam efficeCorpora sunt inutilia, quatenus physice non influunt: Sed non sunt inutilia, quatenus in se continent rationem limitationis & determinationis repræsentationum in spiritibus. Etsi igitur physica cesset connexio, non cessat tamen metaphysica. Deinde corpora vigilantibus nobis quieta supponi non possunt, cum moveri videntur; Alioqui cessaret harmonia corporis & spiritus. Quod autem porro somniantibus aliter eveniat, id est ex discrimine sensationum & imaginationum: Ut enim id siat, quod imagineris sieri, non postulat harmonia, imo ne quidem admittit; nullis enim id legibus obtineri potest. Quare autem somniantes non distinguant phan-

ret ejusmodi, ut quasi corpora videre sibi videretur, etsi corpora ejusmodi nulla existerent. Ut enim illud consequatur, necessum est, antea demonstres, posse finitos existere spiritus, eosdemque cogitantes varia, etsi illa objecta non repræsentent sibi ut extra se existentia; itemque posse illos finitos esse, confusis adeo & obscuris præditos ideis, neque tamen eo facto nancisci notionem corporis, aut materiæ. illud est, quod Jll. Leibnitius in Theodicæa monet 6. 124. ex quo necessitatem corporis in spiritibus finitis eruit, alia fortassis occasione distinctius tradendum & profusius. Alterum autem non mage stringit hoc supposito, quam si errorem vulgi de coloribus corpori inhærentibus, de realitate iridis, de cruribus ejus solo insistentibus, de rotunditate visarum è longinquo turrium angulatarum, de motu folis diurno, de calore cellarum subterranearum hyberno æstivum excedente, de attractione aquæ in siphonibus suctoria, &c. tueri isto argumento susciperes.

phantasmata & sensationes, adeoque id fieri putent, quod fabulantur, id Cel. VVolfius (c) docere potest. Postea vero inactionem, vanas massas, perennem lethargum philosophia Leibnitiana nullibi admiserit: Nullum corpus est, quod non moveatur; salrim intestino motu: Nulla substantia, quin agat; sed in se ipsa. Sin praterea actiones alterius in alteram urgeas, distinguo: Si actionem definias, mutationem, cujus principium sit in re ipsa; passionem, cujus aliqua ratio sit extra hanc rem in alia: Concedam mutuas actiones & passiones (d). anima enim est ratio, cur hæc percipiat; est aliqua etiam in corpore, pro cujus situ animæ repræsentationes limitatæ sunt. Idemque dico de corpore; est enim in corpore motus ratio efficiens; est in anima ratio determinationis, quoniam hic motus huic

c) vid. Metaphys. §. 236. seq. atque in universum, quicquid ille de regulis phantasiæ, de somnis, sensationibus & imaginatione dicit, quam rem nullibi fic expositam inveneris.

d) v. Leibnitium Journ. des Sçav. 1696. pag. 258. Je ne fuirai pas même de dire, que l'ame remise le corps: Et comme un Copernicien parle veritablement du lever du soleil, un Platonicien de la realité de la matiere, un Cartesien de celle des qualités sensibles, pourvû qu'on l' entende sainement; je crois de même, qu'il est tres vray de dire, que les substances agissent les unes sur les autres, pourvû qu'on entende, que l' une est cause des changemens dans l' autre, en consequence des loix de l' Harmonie. Conf. omnino Principia Philosophiæ sæpius citata 5. 51. -54.

huic appetitui respondere debet. Itaque vides denique, quomodo dici possit, quod anima moveat corpus; quin autem cognoscat, nemo ambigit.

- S. 129. Pergit Foncherius (e): "Et profecto quis non videt, has opiniones fieri ex confilio, & hæc Systemata rebus supervenientia exstrui, ad salvanda quædam principia ante stabilita. Cartesiani quidem supponentes nihil esse inter substantias spirituales & corporeas commune, non possunt explicare, quomodo alterum agat in alterum, & consequenter eo adiguntur, ut ea dicant, quæ audimus. Verum Tu, Domine, qui te aliis extricare modis poteras, miror, quomodo iisdem te dissicultatibus implices,...
- S. 130. Si principia illa ante stabilita intelligas prajudicia, veritatis speciem mentientia, præstaret addi, quam negligi probationem subsumtionis: Sin axiomata, & theoremata à priori illata, vel ex phænomenis à posteriori aliunde cognita; id laudem Systemati conciliat, non creat vituperium. Recte Cartesiani dissicultates viderunt, sed non satis caute devitarunt. Leibnitius non aliam habuit viam, quam calcare poterat, præter hanc unam. Id puto constare ex tota hac exercitatione.

e) Hic dabo verba Gallica, quoniam difficilia videntur: En verité, Monsieur, ne voit on pas, que ces opinions sont faites exprés, & que ces Systemes, venant apres coup, n'ont été fabriqués, que pour sauver de certains principes, dont on est prévenû?

Sed videamus, quis ille modus sit, quem Domiuus

Foucherus proposuit.

S. 131. "Quis nescit stateram in aquilibrio positam & sine actione, quam primum alterutri lateri pondus accedat, moveri in continenti, atque alterum contrapondiorum attolli, non obstante contrario ad descensum nisu. Nosti, entia materialia esse impetus & motus capacia; Atque id naturale est, ut fortior impetus exsuperet debiliorem. Ex altera parte nosti, entia spiritualia posse impetum facere: & quemadmodum omnis impetus refistentiam supponit, necesse est, ut ille impetus sit vel fortior vel imbecillior; (potnisses addere : vel equalis:) "Si fortior, vincet, sin debilior, cedet, Neque id impossibile est, ut spiritus impetum faciens ad motum corpori imprimendum, illud contrario nisu præditum deprehendat eodemque vel forriori vel debiliori, quod eo sufficit, ut inde patiatur (qu'il en souffre). Hic modus est, qum Augustinus sequitur, ubi data opera explicat actionem spirituum in corpora, Libris suis de Musica,..

§. 232. Dicuntur ista ad Leibnitium, quasi conformia Systemati ejus v. S. 129. fin. sed ex sententia, ut videtur, minus dextre intellecta. Leibnitius substantiis simplicibus finitis impetum, vel sisum concedit, agendi in se: Non extra se. Nius in spiritibus non est vis motrix, sed est appetius ad novas perceptiones in seipso producendas. taque nihil ille motus imprimere potest corpori, ive id concipiatur, ut in æquilibrio ad diversos mous constitutum, sive ut vehementer resistens (f).

Neque

f) Recte omnino Viri Doctisimi, qui in æquilibrio cor-

Neque intelligas, quomodo comparari appetitus possit cum resistentia ad motum, eidemque vel æqualis vel major dici aut minor! Multo minus, quomodo id dolorem essiciat, si corpus sorticri nisu contrario præditum sit, quam foret impetus ab anima ipsi impressus. Verum in ista non excurramus

amplius.

S. 133. Denique sic finit discursum Vir Do-Etissimus, Academicæ Veterum philosophiæ felix atque industrius Cultor: "Scio multas adhuc quæstiones fieri posse ante, quam omnes resolverimus, quæ agitari possunt à primis inde principiis: Adeo verum est, quod observandæ sint Academicorum leges, quarum secunda prohiber, eas ventilare quastiones, quas decidi non posse videas, & quales sunt ferè omnes, de quibus hic loquimur; non quod illæ quæstiones absolute loquendo resolvi non possint, sed, quod non possint, nisi certo ordine, qui postulat, ut philosophi conveniant de infallibili veritatis nota, atque se submittant demonstrationibus à primis inde principiis. Dum id fecerint, separari possunt ea, quæ clare & sufficienter concipimus

poris, in tensione partium motui accommoda, in lenitate impulsus requisiti præsidium sententiæ quærunt, recte, inquam, illi attendunt, minimam eo casu vim sussicere ad præstandam actionem; quam sane veritatem non omnes abunde æstimant, qui in casibus pæne, aut persecte æqualibus negligere minutias solent. Non sussicit tamen ea observatio, ubi rerum comparatio sieri non potest: Ut enim pulvisculus tollere bilancis æquilibrum possit; non potest
desiderium meum, utlibet ingens, & diuturnum.

cipimus ab his, quæ obscuritatem intermixtam ha-

bent ,..

S. 134. Optime ista quidem in Thesi: Si ad nostra applices, vereor, ut Leibnitianam mentem assequaris. Leibnitius jam A. 1696. se omnes istas veritates nostro Systemati pravias examinasse existimavit. Nunc dua nova responsiones priori accedunt. Puto præsupposita nostræ sententiæ omnia contineri in Principiis philosophia Leibnitiana toties allegatis ex Suppl. Act. Erud. atque adeo & in iis, quæ superius ex philosophia Leibnitii edisseruimus. Plenum autem à primis inde principiis Systema dedit Vir vere Philosophus, Chr. Wolsius (g) in Institutionibus K

g) Pro Leibnitiano & ex orali traditione sententias Viri edocto, habitus communiter, ab illis quidem, qui nescio quam Arcani disciplinam in hac Philosophia fingunt, suasque à veris Leibnitii atque Wolfii sententiis deviationes ea fortassis excusatione emolliunt: Etsi ipse Leibnitius de Wolfio: Mr. Wolfius est entré dans quelques uns de mes sentimens; mais comme il est fort occupé à enseigner, sur tout les Mathematiques, & que nous n'avons pas eu beaucoup de communication ensemble sur la Philosophie, il ne sauroit connoitre presque de mes sentimens, que ce, que j'en ai publié. v. Recueil de diverses Pieces, Tom. II. pag. 162. Cui bono ista? Primum ut intelligas veritatem dictorum Cel. Wolfii in præf ad Germanicam Editionem Epistolarum Leibnitii: Deinde ut suum unicuique tribuam, neque mea hac coordinatione Duum-Virorum alteri præjudicem: Tertio, ut ne existimes, intelligi dicta, vel inveniri, sine traditione, aut communicatione, non posse; etsi en mediante possint facilius & felicius. [Similes de me

suis Metaphysicis. Itaque nihil est, quod Foucherianas objectiones amplius extimescamus.

5. 135. Sequentur Baliana, omnium, quas videre contigit, speciosissima, dignissimaque ingenio, eloquenria & eruditione Bæliana. Expositæ sunt primo in Dictionario ejusdem Critico (h), & responsionem acceperunt à Leibnitio jam A. 1698. (i). Denuo productæ & supplemento auctæ in nova Dictionarii editione An. 1702, quibus iterum respondit Leibnitius in schediasmate, quod insertum legitur Collectioni (k) sæpe citaræ, & cui geminæ sunt notæ illæ, quas Monadologiæ subjunxit Henr. Köhlerus (1); nisi quod illud Bælio transmissum suisse testetur Leibnitius (m), adeoque idem quoque Bælianas instantias exspectaverit, fru-

rumores ab initio sparsi funt, majori cum veri specie, quoniam Viri Doctissimi, Christ, Wolfii, institutione usus eram, eandemque publice & gratus dilaudaveram. Monuit autem ipse Vir Magnus in commentatione sua de differentia nexus rerum sapientis & necessitatis faralis, § 3. p. 6. quod ,, ipso tantum Doctore in Mathesi usus fuerim,,.]

h) Articulo: Rorarius; quo plura ejus generis philo-

sophemata persecutus est.

i) Dans l' Histoire des Ouvrages des Scavans 1698. m. Juill.

k) Recueil de diverses Pieces Tom. II. pag. 389. -

424. 1) Tit. Leibnitzens Vertheidigung seines Systematis Harmoniæ præstabilitæ, v. Monadologie pag. 47.-102.

m) Epist. ad Dn. des Maiseaux An. 1711. 8. Jul. fcripta. v. Recueil. Tom. II. pag. 383. ubi: Peutétre, que Mr. Bayle a repondu dans quelque sup-

stra tamen à me quæsitas in novissima Dictionarii Editione; alteras demum Viennæ conceptas testetur titulus. Dabimus vero & hic verba Balii, quantumvis prolixa, ut tanto melius, tantoque etiam commodius, omnem objectionum vim 'animo comprehendere, & cum responsionibus Leibnitianis, nostro tamen more inslexis, aut, si opus fuerit, aliunde suppletis, contendere possint solliciti Lectores.

S. 136. Sic ille: "Initio publice profiteor, me id in parte felicitatis collocare, quod objectiones meæ, quas contra tanti Philosophi Systema proposui, occasionem fecerint responsioni ejusdem, quæ præsens negotium mihi explicatius reddidit, atque ad distinctiorem arcani heic latentis cognitionem me deduxit. Magnam ego Philosophia accessionem (n) interpretor hoc Systema, & qua limites ejus promoti sint. Duo sunt bastenus Systemata, K 2 Scho-

plement à son Dictionaire, ou dans quelque autre endroit pas encore imprimé. Car il me marquoit, ce me semble, qu'il y vouloit penser. Mais comme ni cette replique de ma part, ni sa duplique n' ont pas encore parû: Je vous envoye mon Ecrit, tel à peu pres, que je l'avois envoyé à Mr. Bayle. Je dis, à peu pres, car j'ay changé quelque peu de chose en le relisant. Eandem vero Leibnitii responsionem leges & in Histoire de la Rep. d. Lettr. Tom. XI. quod intellexi ex præfat. Dn. des Maiseaux. pag. 79.

n) Similia præsentibus edisseruit & Fontenellius; Insolens visum est eruditis, superesse novum, quod hachenus latuerit, Systema unionis notissimæ, atque in Philosophorum Scholis tritissimæ. Accipe verba scriptoris elegantissimi in Vita Leibnitii: Sa maniére d'expliquer l'Union de l'Ame & du Corps par une harmonie preétablie a été quelque chose d'imprévû & d'inesperé sur une matière, ou la Philosophie sembloit avoit fait ses derniers efforts. Les philosophes aussi bien que le peuple avoient crû, que l'Ame & le corps agissoient reellement & physiquement l'un sur l'autre. Des Cartes vint, qui prouva, que leur Nature ne permettoit point cette sorte de communication veritable, & qu'ils n'en pouvoient avoir qu'une apparente, dont Dieu étoit le Mediateur. On croyoit, qu'il n'y avoit, que ces deux Systemes possibles; M. Leibniz en imagina un troissieme &c. Cons. Histoir. de l'Acad. des Sciences 1716. pag. 142. edit. Batavæ.

o) Consentiunt etiam hoc loco Balius atque Fontenellius: Ce Système donne une merveilleuse idée de l'
Intelligence infinie du Createur; mais peut-étre cela
même le rendil trop sublime pour nous. Il a toujours pleinement contenté son Auteur, cependant il
n'a pas fait jusqu'ici, & il ne paroit pas devoir fai-

servetur, permoverer utique, ut id Systematis præferrem alteri Cartesianorum, modo illius prastituta

harmonia possibilitatem liceret concipere,...

§. 137. Atqui possibilitatem evicimus, generaliter quidem, S. 113 Repugnantiam Bælius nullibi probavit, quia nullam contradictionem eo involvi vel ostendit, vel saltim ostendere connisus est. Perterresecit imaginationem portentis, recius mirabilibus, quæ nostrum Systema complectitur: Atqui hoc vertimus in rem nostram, quo enim id artificiosius est, quo majorem id sapientiam postular & potentiam ; eo dignius est divina electione, quæ maximum sequitur & optimum & perfectissimum. Sed audi Balium:

S. 138. "Abstineo illis oppositionibus, quæ non magis Leibnitii, quam ceterorum sententiis adversantur. Itaque silebo eas diffienltates, quas patitur suppositio de virinte activa creaturis à DEO communicata. Magnæ sunt & fere insuperabiles. v. Sturm. in Phys. Electiva, cujus excerpta sunt in Actis Erud. 1697. p. 474. segq. atque schediasmate, quod iisdem Actis insertum est A. 1699. p. 208. segq. & quo respondit alteri schediasmati Leibnitii A. 1698. p. 427. segq. Actis iisdem inserto. Systema Leibnitii non minus atque Peripateticorum iis est obnoxium,,.

S. 139.

re la même fortune, que celui de Des-Cartes. v. 1. c. pag 143. Atqui nec Cartefianum Svstema statim ab initio a multis probatum est. Difficilis ad Scholas aditus est novitatibus metaphysicis. Rationes sunt multæ, quæ impediunt, & variæ.]

§. 140. "Existimo etiam, Leibnitio non minus, quam Cartesianis atque aliis Philosophis, disficile sore, illis obviam ire objectionibus, quas desumere licet à mechanismo fatali, quo libertas humana proteritur. Verum ista quidem prætereamus, atque ad illa accedamus, quæ Systemati præstitutæ

Harmoniæ propria funt ,..

S. 141. Mechanismum fatalem æquæ ac Epicureismum casualem optime Leibnitius divitat istis observationibus, quas & antea contra Spinozismum allegavimus ad §. 14. §. 99. repetiimus. Ille fatum & casum excludit ex Universo, qui mundum regi legibus non Geometricis aut Geometricè demonstrandis, atque adeo absolute necessariis, ostendit: Sed contingentibus quidem, eligentis vero DEI sasapi-

pientiæ præ reliquis convenientissimis. De libertate dicam inferius; neque enim ista prolixe hoc loco refutari debent, quæ Bælius non urget. Veniamus igitur & nos ad ea, quæ sunt Balio hic propria (p).

S. 142. " Prima hæc est observatio mea, quod id Systema divinam potentiam atque sapientiam, divina hac arte expressam extollat ultra id omne, quod potest (1.) concipi. Concipe (2.) navigium, quod virtutem habeat, fine omni cogitatione aut dire-&ione entis, sive creati sive increati, se ipsum adeo apposite commovendi, ut ventum semper habeat secundum, ut torrentes atque scopulos evitet, eoque præcise tempore, quo id res postular, portum contingat optatum. Fac ejusmodi navigium aliquot successive annie dictà modo ratione undis inerrare, & pro tempestatum vicissitudine, pro diversitate regionum maris & continentis, justo semper & apposito modo verti: Consenties mecum, divinam infinitudinem non sufficere, ad virtutem ejusmodi navigio imprimendam; concedesque naturam navigio potentiæ ejusmdi à DEO recipien-dæ capacem non fore. Interim id omne, quod K 4

p) Optarem vero, ni grave fuerit, ut Bælianas initio objectiones solas ordine percurras, integrum earum Systema animo comprehensurus: Tum demum singulas cum responsionibus contendas nostris. Facies ea re, ut utrumque assequaris distinctius; ut Tuas quoque, quæ menti responsiones inter legendum illabuntur, cum nostris conferendo alteras ex alteris sive suppleas sive emendes. Fortassis etiam, ut brevius id negotium tibi sit, si illas deinde solas repetere velis, quarum videbitur esse gravius momentum, aut folutio difficilior.

quod Leibnitius (3.) in humani corporis machina supposuit, multo est mirabilius & portentosius. Applicemus hoc Systema Unionis novum ad perso-

nam Julii Cafaris &c. ".

S. 143. Extollit (1.) hoc Systema divinam sapientiam arque potentiam ultra omne id, quod potest comprehendi, non, quod potest concipi. Sic Leibnitius: Dicam apertius. Non licet distinctis & determinatis conceptibus assequi id omne, quod hic concurrit, quibusve id viis atque artificiis possit obtineri : Generaliter tamen edisserere possumus & concipere, quibus id legibus possir præstari; diximus id, ubi de possibilitate Systematis ex instituto egimus. (2.) Navigium hujusmodi si potentia præditum intelligatur, qualitate Scholastica, quæ fine medio & fine dispositionibus machinalibus ista omnia perficiat, qualis est v. g. gravitas Peripateticorum, dirigens corpora ad centrum fine mediis, fine cognitione &c. est illud impossibile, omnium hodie Philosophantium judicio. Sin machinam intelligas, quæ per motuum leges à principio quodam mechanico, secundum partium atque organorum dispositionem agatur atque dirigatur: Ejusmodi machinam effe possibilem, nullus dubito. sus enim, quibus ea machina præparanda est, non sunt infiniti; alioquin nec finita nautarum intelligentia ad eosdem præcavendos sufficeret: Itaque hoe est problema Geometrico-Mechanicum, facere machinam, quæ dato fluctuum, ventorum, fretorum, promontoriorum &c. statu, motu, & vicissitudine, per partium suarum dispositionem dato motu feratur atque

atque in datum locum dato tempore deveniat. Ita & olim planetis pro conservando eorum cursu regulari, quantumvis variato, intelligentias motrices Philosophi comites adjunxerunt : Hodie (Gratias 70. Kepplero nostrati, & Isaaco Newtono Anglo) id omne multo & exactius & intelligibilius præstat eorundem gravitatio in Solem: (3.) Vidimus Bælianam suppositionem, recte inflexam, non esse impossibilem: Nunc illud adde, non esse Leibnitiano Systemati similem. Navigium id nullam, nisi vehementer accidentalem, cum mari, ventis, fluctibus, scopulis &c. connexionem habet, atque in se idem supponitur, sive secundo sive adverso vento feratur, sive scopulos caveat, sive libero mari supernatet. Itaque omnino id mirum foret, imo impossibile, ut, pro externarum circumstantiarum ratione variata, curlum sua potentia immutet, se-Etat, vertat, tardet, vel acceleret. Atqui alia scena est corporis humani, cujus universum machinamentum rebus externis omnibus semelattemperatum est, & cujus adeo successiones & vicissitudines omnes, successionibus & vicissitudinibus rerum quasi alligatæ sunt. Ut enim mutationes rerum determinantur ex statu suo priori, ita & motuum in corpore variatio: Unde si quam cum rate comparationem (q) ames, dic: Corpus in Systemate Leibnitiano esse

q) Comparationem dico, ne identitatem supponas, atque influxum ex simili urgeas. Nimirum in rate est connexio phyfica, & realis funium influxus: In corpore non item. Obtinetur autem à principio hic interno, quod ibi ab externo.

simile navigio quale sluminibus trajiciendis adhibetur, & quod sunem sequitur, cui cohæret (r). Sed

attendamus animum ad Julium Cæsarem.

S. 144. "Ex hoc Systemate asserendum est, corpus (4.) Julii Cælaris ita exerere vim suam motricem, ut inde ab ipsa Nativitate ad necem usque coherentem in suis mutationibus successionem observet; atque eam quidem, quæ penitissime consentiat perpetuis etiam mutationibus alicujus anima, quam neque corpus cognoscit, neque in se agentem experitur. Dicique potest, legem, secundum quam ea corporis potentia suos motus atque actus producere debuit, fuisse ita comparatam, ut cerco die atque hora Senatum accessisser, hæc atque illa verba prolocutum fuisset, etsi divinæ (5.) voluntati placuisset, animam Cæsaris altero statim die ab illius creatione denuo annihilare. Dicendum est porro, quod (6) eadem vis motrix pro velocitate cogitationum istius ambitiosæ mentis exactissime se im-

muta-

r) Eleganter more suo Leibnitius in Recueil. Tom. II. pag. 402. 403. Il ne faut pas comparer notre hypothese à l'egard de la masse corporelle, avec un vaisseau, qui se mene soi même au port; mais avec les batteaux de trajet, attachés à une corde, qui traversent la riviere. C'est, comme dans les machines de Theatre & dans les seux d'artisice, dont on ne trouve plus la justesse étrange, quand on sait, comme tout est conduit: Il est vrai, qu'en transporte l'admiration de l'ouvrage à l'inventeur; tout comme lorsqu'on voit maintenant, que les Planetes n'ont point besoin d'étre menées par des Intelligences &c. ».

mutaverit atque determinaverit & quod proprie hunc mage statum induerit, quam alium; quoniam anima ab hac idea transiverit ad istam. Num igitur (7.) cœca quædam potentia vi impressionis ante 30. vel 40. annos factæ, nunquam postea innovatæ, sed sibi soli telictæ, adeo apte se determinabit, etsi rerum penitus omnium, quas præstare ipsa tenetur, profundissime ignara? Nonne id magis etiam incomprehensibile est, atque illa suit navi-

gatio, quam antecedenti §. expressimus?,,

S. 145. Omnino vero (4.) ista dicimus, sed cave tibi à potentia, qualitate Scholastica. Porius cogita famulum facquelotii automatum, quem superius expressimus S. 116. & auge artificium istud, dum universum famulitii tempus eo comprehendere possis. Etiam (5.) illud admittimus, imo urgemus. Audi Leibnitium. (s) In hoc Systemate corpora agunt, ac si (per impossibile,) nullæ darentur animæ, & animæ agunt ac si corpora nulla darentur; & ambo agunt, ac si unum influeret in alterum. Existimo intelligi Leibnitium, si superiora legeris. Alterum dicit de caussa mutationum mentis arque corporis vera & reali: Alterum de respectu mutuo determinationis in utroque. (6.) Hic si placer, vide, ne Systemati nostro tribuas, quasi modificatio & determinatio illa penderet à potentia, sine sensu & intellectu, sese ad ideas animæ accommodante: Pendet potius à potentia summe intelligente,

quæ

s) Leibnit, in Princ. Philo, §. 84. quocum conferas Wolfii Metaphys. §, 777. & 780. & notam nostram §. 127.

quæ machinæ structuram ita potuit ordinare atque ideis accommodare, ut, structuræ & texturæ ipsius ratione, modificationes motuum consequentes destinato fini respondeant. Caussa, cur machina corporis hunc mage statum induat, quam alium, duplex est: Altera efficiens, pendens à stru-Eura & motu antecedaneo, atque hæc est physica; altera est saltim methaphysica, atque ut sic dicam exigens vel determinans primi status in corpore, pendens ab animæ repræsentationibus motui huic harmonicis. (7.) Si ex diuturnitate temporis putes difficultatem nasci, cogita primo illud, finitos tamen casus esse, variationesque isto tempore faciendos; deinde memento eorum, quæ diximus §. 106. sufficere scilicet, ut utrumque semel conspiret, ita enim & deinceps conspiratura esse omnia, dum subsistat utrumque, atque legibus suis mutetur & regatur (t). Impressiones novas non requirimus, neque pro virtute conservanda, neque pro regendis directionibus: Illa nimirum in universo perseverat, ex superioribus; istæ pendent ex machinæ, & partium inter se connexione, figura, situ &c. Nihil adeo hic est incogitabile, nihil repugnans.

S. 146. "Augentur vero (8) difficultates, si cogitaveris, humani corporis machinam complecti infinitam fere organorum multitudinem, & obno-xiam esse actioni corporum ambientium, quæ suis impres-

t) Similia de Animis vide apud Leibnitium, epistol. V. ad Sam. Clarkium §. 91, Tom. I. du Recueil pag. 131.

npressionibus infinite variantibus mille & amplius ipso modificationes efficiant. Neque intelligo, 10 (9.) medio caveri possit, ne præstabilitæ haroniæ aliqua confusio exoriatur; & quo fieri queat, non interruptum ordinem sequatur per omnem ongævi hominis vitam, nihil obstantibus infinite ariantibus modis, quibus tot organa in se mutuo gunt, innumeris stipata corporibus, frigidis moo, modo calidis, mox siccis, nunc humidis, emper autem nervos diverse vellicantibus. Mea æc est sententia, organorum multitudinem atque mbientium corporum varietatem necessarium esse strumentum, quo infinita varietas mutationum orporis obtineatur: Verum an illa (10.) varietas um ordinem servare potest, qui Leibnitiano Systeati debetur? Numquam illa turbabit harmoniam nutationum corporis & animæ? Id vero penitus idetur impossibile. Observandum est, ex Leibnitii iente id, quod in unaquaque substantia activum est, Te hujusmodi, ut ad realem quandam unitatem reduci ebeat. Cum vero corpus humanum multis compotum sit substantiis, unaquæque habebit in se prinpium actionis, realiter distinctum à principio cuscunque alterius substantiæ. Ait etiam, cujusque rincipii actionem continere spontaneitatem. Hoc citur operationes eorum & confusiones (11) in finitum variabit. Ambientium enim corporum ercussio necessario coactionis aliquid intermiscebit ontaneitati naturali,...

S. 147. Augeri (8.) concedimus difficultatem, tud artificium concipiendi vel edisserendi. Facit rganorum atque ambientium corporum multitudo,

ut non sufficiat huic machinæ construendæ intellectus finitus, quantumcunque præstans. Sed bene est, quod infinitum Numen sit illius opifex, cui dissicile non est, infinita organa & corpora ambientia simul cogitare, corumque mutuas & infinite diversissimas combinationes omnes atque singulas scientia complecti, sapientia ordinare & potentia perficere. (9) Atquiexhibuimus id medium S. 106. - 113. Fac, machina corporis sequatur leges, harmonicas illis, quas anima sequitur, & easdem cum illis, quas reliqua sequuntur corpora; Fac amplius, respondeat status primus corporis mei repræsentationibus animæ, & corporibus meum ambientibus, persecte: Intelliges, quomodo & in posterum consentiar corpus cum anima, & conspiret quoque cæteris circa se corporibus; quicquid deinde sit de rerum modorumque infinitate. Illud optime dicis, multitudinem organorum & corporum ambientium esse instrumentum pro obtinendis corporis varietatibus: Modo addideris, & legem, quibus illa agantur, moveantur, regantur, esse medium, quo conservetur ordo, & impediatur confusio. (10.) Varietas quin possit ordinem sequi, nescio, cur dubitandum sit? Neque id impossibile est, infinitam varietatem amicissime conspirare, modo illa non casui, sed legibus debeatur. Exempla sunt in promtu: Sic infiniti sunt modi, quibus idem objectum, (urbs, castellum, regio) ex infinitis punctis conspectum appareat, omnes tamen illi prospectus in eo conveniunt, ut spectatores omnes regularum gnari eandem objecti ideam nansciscantur.

netur autem illa consensio regulis Optices & Perspe-Etive. Et cur dubitem, legibus quoque Mechanices obtineri ordinem posse in varietate rerum, quantumvis infinita? Leibnitius hoc Balii argumentum illi simile putat, quo veteres nonnulli scientiam DEI à minimis excluserunt ob rerum infinitatem. (II.) Varietatem sic augeri in infinitum concedimus: Confusionem rebus induci, modo negavimus. Spontaneitatem afferimus substantiis simplicibus, quæ nihil patiuntur à corporibus & corundem percussione: Limitationes & determinationes motuum in corporibus pro ratione percussionis variari concedimus, confundi negamus.

§. 148. "Frustra illi se tuentur divina omnipotentia, (12.) qui bestias ajunt esse tantum automata. Laboratur incassum in eo, ut ostendatur, DEUM posse machinas præstare, adeo subtiliter & artisiciole contextas, ut vox humana, ut reflexum à corporibus lumen &c. justo tempore in eas agat, atque perficiat, ut hac vel illa ratione commoveantur. Universus, si à quibusdam Cartesianis discesseris, orbis eam suppositionem rejicit. Negne Cartesianorum quisquam est, qui eam admiserit, ad humanum corpus translatam, quasi DEUS perficere machinas posset, quæ omnia ista peragerent, quæ fieri ab hominibus conspicimus. Dum ista nego, (13.) nequaquam hoc ago, ut divina potentia atque sapientiæ limites circumponam. Verum hoc volo, naturam terum id secum ferre, ut vires creando

ipsis collatæ necessario suos terminos habeant. Absolute necessarium est, ut actiones creaturarum congruant corum statui essentiali, atque exerantur pro charactere illo, qui cuivis machinæ convenit. Philosophorum enim axioma hoc postulat, ut omnia, quæ rei cuidam attribuuntur aut communicantur, proportionalia sint capacitati & receptivitati subjecti. Leibnitianam igitur hypothesin rejicere licet, ut impossibilem, quoniam majoribus obnoxia (14.) est difficultatibus, quam illa de automatis Cartesianorum : Harmoniam, ille constantem facit duarum substantiarum, quarum neutra in alteram operatur. Quodsi autem famuli nostri machina forent, atque id tamen exacte perficerent, quod Domini jubent: Fieri hoc non posset, nisi externa & realis in ipsos actio Dominorum præcederet; oporteret vel verba eloqui dominos, vel signis uti, quæ sensoria famulorum organa realiter afficerent & moverent ,..

S. 149. Frustra (12) est, quicunque ad divinam provocat potentiam ante, quàm evicerit, rem in se esse possibilem. Id Wolsius docet in Metaphysicis. Sed monstravimus nos, Systema hoc esse possibile S. 106. --- 113. Igitur omnino licet, ad potentiam DEI infinitam provocare, cum de executione & existentia sermo est. Qui machinam hujusmodi ut impossibilem rejiciunt, illi falluntur, neque veritati præjudicant. Cartesiani non negabunt, machinam humano corpori similem, esse possibilem: Sed corpus esse talem machinam, id non ajunt. Sed neque Cartesianorum (u) sustra-

giò

u) Recte Leibnitius Recueil Tom. II. pag. 400. Ceux,

gio stat veritas, neque dissensu cadit. (13.) Si soli Leibnitio Bælius scripsisset, potuisset hanc cantelam omittere: Neque ego illi imputaverim, quod divinæ velit potentiæ sepem prætendere: Neque nos illimitatam creaturis potentiam tribuimus: Neque illis adscribimus, quæ rerum naturas sua proportione excedant. Novimus, quam non sint illimitata volitiones nostræ; sequentur enim ex vi repræsentativa mundi, ut Wolfius docet in Metaphysicis S. 878. Vim autem illam & objectorum (x) ratione & respectu modi reprasentandi limitatam esse concedimus: Illud, quoniam hoc Universum, non omnia possibilia, repræsentat; boc, quia non quovis modo, verum tantum pro situ unius alicujus corporis organici in Universo. I. funt

qui montrent aux Cartefiens, que leur manière de prouver, que les bêtes ne sont que des Automates, va jusqu'a justifier celui, qui diroit, que tous les autres hommes, hormis lui, font des simples Automates aussi, ont dit justement & précisement, ce qui me faut pour cette moitié de mon hypothese, qui re-

garde le corps.

x) Nolim existimes, illa contradicere Leibnitio, cujus in Philosophiæ principiis §. 62. hæc verba funt: "Non in objecto, sed in modificatione cognitionis objecti monades limitatæ funt ,. Loquitur ille de hoc Mundo. Ego de possibilibus in universum omnibus. Est enim inter differentias animæ ab intelle-Au divino, quod ille repræsentet possibilia omnino omnia; anima hoc Universum, non alia; Ille simul, & adæquate; hæc distincte pauca & successive folum: Ille adeo modis omnibus; hæc pro situ corporis.

S. 150. "Nune age consideremus & Animam Casaris, ubi difficultates adhue majores deprehendemus. Erat illa in Universo, nulli corpotis vel spiritus influxui obnoxia. Vis, quam à DEO sibi impressam accepit, unicum erat actionum, singulis momentis productarum, principium: Ista autem actiones cum inter se diversa sur erunt, ejus rei caussa nequaquam illa suit, quod alia aliis elateribus aut organis producta, quotum nulla in illis opera concurrit. Anima enim humana est substantia simplex, indivisibilis & immaterialis, in quo & Illustris Leibnitius mecum consentit. Quodsi autem hic in alia abiret, atque plerisque Philosophis, & quibusdam ex pracipuis quoque

excitantia.

quoque Metaphysicis nostri ævi, Lockio verbi graia, adstipularetur, supponendo sieri posse, ut cogitet corpus ex variis particulis certa ratione conextum: Tum ego ipsius hypothesin absolute imposibilem pronunciarem, & multis ipsum modis imougnarem, quibus uti hic necesse non est, quoniam & immortalitatem animæ concedit, atque ili innititur in sententiis suis ,...

S. 151. Ista quidem sais bene, ut opus non it, Viro Ingenioso adversari. Illud autem de anima omnino probamus. Et qualis ea vis sit, speciice expressimus s. 91. segq. Illud verd utiliter Leibnitius accepit in notis ad h. l. quod tum denum absolute impossibilem Bælius hanc sententiam pronunciare velit, si Lockianæ Philosophiæ accederemus. Atqui ejus rei metas aut suspicio nulla est. Videtur igitur, hactenus non emnino imoffibilem statuere.

S. 152. "Revertamur ad animam Cæsaris, eandemque Leibnitiana voce appellemus automaum immateriale (y) & cum atomo Epicurea contenda-

y) De hac voce conf. omnino Theodic. §. 403. ubi inter cetera non minus eleganter, quam solide : L' operation des automates spirituels, c'est à dire, des ames, n'est point mechanique; mais elle contient eminement ce qu'il y a de beau dans la Mechanique: Les mouvements developpés dans le corps, y étant concentrés par la représentation, comme dans un monde ideal, qui exprime les loix du monde actuel & leurs suites; avec cette difference du monde ideal parfait, qui est en Dieu, que la plûpart des perceptions dans les autres ne sont, que confuses &c.

tendamus. Intelligo vero atomum in vacuo constitutam, neque ullibi cum alia atomo collidendam. Comparatio est exacta. Atomus enim ista & naturalem sese movendi vim habet, & eandem exercet, nulla alia re quacunque promota & adjuta, vel in motu suo impedita & retardata: Sic & anima Julii Cæsaris supponitur esse spiritus, qui vim habeat producendi in se ideas rerum, sine alterius cujuscunque spiritus aut corporis in ipsum influxu: Nihil est, quod animam juvet, nihil quod interturbet. Quodsi jam ad generales ordinis ideas & naturam attenderis, deprehendes, ejusmodi atomum nunquam in motu suo cessaturam, eandemque præsenti & consequentibus momentis eandem præcise motus rationem modumque servaturam esse. Est hoc consequens axiomatis cujusdam Leibnitiani, quo præcipit, ut res quæque in eo, quem semel obtinet statu, perseveret, dum aliquid sit, quod ab ea cogat deslectere - - - Ex eo, inquit, concludimus, non solum corpora, si quiescunt, semper quiescere, sed etiam, si moveantur, eundem semper motum, hoc est velocitatem eandem, eandemque directionem conservare: Nisi aliquid sit, quod actum illum interrumpat. Quis igitur non videt. atomum istam, sive insitam illi cum Democrito & Epicuro vim motricem ponas, sive à DEO communicatam, uniformi modo in eadem linea progressuram, neque unquam sive ad dextram sive sinistram esse declinaturam. Epicurus Philosophis Judibrium debuit, cum Declinationem metus in atomis suis in scenam produxit; sumsit enim istam fine

sine ratione, ut se extricaret è Labyrintho necessitatis satalis, neque tamen ejus novæ ad Systema suum accessionis caussam allegare potuit. Adversata est hæc declinatio clarissimis animæ ideis; manisesto enim intelligitur, eo, ut atomus per integrum biduum rectilineo progressa motu, tertiæ diei principio declinet à semita, requiri, ut vel impedimentum viæ offenderit, vel aliquem appetitum senserit à via sua deslectendi, vel in se complexa sit Elaterem, qui se nunc demum exerere occaperit. Illud exulat in vacuo: Istud adversatur atomo, idearum non capaci: Hoc etiam contradicit corpusculo, in se simpliciter uniformi. Applice-

mus ista omnia ad præsens negotium,,.

§. 153. Comparationem vero istam, etsi plausibilem & speciosam, esse tamen injustam, neque præsenti negotio accommodam, id facile demonstrabitur. Epicurea atomus, etsi corpusculum, supponitur tamen in se penitus uniformis: Ideoque in illa nihil quicquam caussæ internæ est, quod mutationem status quamcunque producere aptum sit. Itaque si movetur, perseverat in motu eadem celeritate & directione; adeo quidem, ut si etiam difformiter moveatur, verbi gratia in Curva quacunque, in Circulo, Ellipsi &c. Id duplici minimum vi opus habeat, quarum altera ad centrum urgens si cesset, eo ipso momento atomus sequetur statum atque impressionem ultimam, & progredietur in reca circulum, Ellipsin &c. tangente. Secus est in anima, quæ, licet partibus careat, diverstate tamen omni non caret; repræsentatio enim Uni-

Universi, quæ sit in anima, continet diversitatem objectorum & graduum : Itaque satis caussæ est, cur diversæ esse possint repræsentationum consecutiones, propter diversitatem repræsentationum antecedentium, appetitum & transitum animæ ab una perceptione ad alteram limitantium & determinantium. Atque ut id clarius dicam pro geometris, antecedaneæ illæ diversitates cum legibus appetituum collatæ quasi aquationem continent, secundum quam sieri progressus, aut, in exemplo atomi, secundum quam fluere debet id punctum, ut in Curva incedat: Quapropter si consecutiones idearum animæ comparari debeant motæ atomo, non debet hæc in vacuo constitui, sed in Universo, in quo scilicet fiunt illæ mutationes, diversimode variantes, & motum consequentem determinantes, quarum deinceps in anima repræsentationes limitant & determinant repræsentationes motuum consequentes. At quis nescit, hic unisormem non esse corpusculorum motum? Quis hodiè nescit Curvam projectionis Gallileanam? Quis non audivit Trajectorias Newtonianas? Quis Bernoullianam radii in atmosphæra curvaturam? &c. Vides, opinor, quam longe differant Epicurea in vacuo atomus, & Monas Leibnitiana?

S. 154. "Anima Julii Casaris est substantia, cui unitas competit, si propriè loqui velis. Vis, qua producere ideas potest, ex Leibnitiano Systemate est proprietas naturæ ipsius. Potentiam vero istam, quatenus eam & possidet & exercet, à Deo acceptam habet. Quodsi (15.) jam prima, quam in se

in se concitat, idea voluptatis est, dici non potest, eur non & altera talis existat; quoniam enim totalis caussa actionis eadem manet, oportet & actionem atque effectum esse eundem. Sed anima ista secundo existentiæ momento non aliam cogitandi vim acquirit, quam primo habuit, verum retinet eandem; neque secundo momento externarum rerum concursui vel adminiculo magis subjecta est, quam primo: Igitur altero momento eandem illa ideam producet, quam primo excitavit. Sin objicias, animam esse debere in statu variationis, eum vero præsenti casu non obtentum iti: responderi potest, mutationem ejus fore similem (16.) mutationi Atomi. Atomus enim recilineo progressu mota, omni momento alium occupat locum, aut positionem aliam habet, sed priori similem : Igitur ut & anima persistat in statu suo variationis, sufficit, ut novam in se ideam producat, etsi similem priori,,.

5. 155. Eleganter vero ista omnia, nisi quod ex falsa hypothesi. (15.) Videtur Balius hoc supponere: DEUM concreare animæ vim cogitandi indeterminatam, hanc deinceps ipsam in se excitare primam aliquam ideam, deinde secundam, & sic porro. Quodsi id vellet Leibnitianum Systema, ultra Bælianas difficultates, nova accederet : Scilicet non saltim secundo momento caussa nulla foret, quare animæ vis adhuc eadem & indeterminata aliam à priori ideam excitaret, sed nec caussa foret, quare primitus excitaret ideam voluptatis vel doloris determinate. Verum ista non est mens no-Ara. L 4

Primo statim momento creatur anima determinate rerum repræsentativa: Secundi momenti conceptus non derivantur amplius immediate ex vi cogitandi generali, sed per primi momenti cogitationes jam determinata, atque certis appetituum legibus accommoda. Appetitus verò animæ est actio principii illius interni, qua transit ab una perceptione ad aliam. Itaque hic non manet caussa perceptionum antecedentium & consequentium, ut ille loquitur, totalis: Manet saltim generalis, h. e. manet vis primitiva; manet id, quod in virtute repræsentativa verè reale & adeo perdurans est; manet id, quod in ea concipi potest, ut indeterminatum & generale : Sed non manet vis derivativa, ut præcise his vel illis repræsentationibus determinata est & limitata, idque ob internum mutationis principium, appetitum, non ob externas aliarum substantiarum actiones in animam. Cogita animam tuam nunc repræsentare tibi statum, quo selix fores; & esse in te principium novas repræsentationes appetens, sive voluntatem, quam in Te definio conatum ad producendas novas sensationes sub ratione boni à Te approbatas: Facile intelliges, quomodo ex hisce duabus suppositionibus, conjuncta lege appetituum, quæ media dirigit ad fines suos, in te exoritura sit mediorum repræsentatio, conatus ad eorum sensationem, sensatio mediorum, & hinc sensatio finis &c. atque adeo, unde diversitas repræsentationum scaturiat, (16.) Etiam hæc est ingeniosa responsio, sed ex falso tamen supposito. Objectionem non sacimus

cipus nostram ita generaliter conceptam, ut cum atomis conferri potest. Volumus variationem, non quamcunque, sed determinatam ex statu antecedenti, secundum Leges Monadum, & speciatim spirituum. Facessant igitur hic atomi, in quarum antecedenti statu interno quocunque nulla est varietas, sed persecta semper uniformitas: In statu Monadis quocunque est multitudo & varietas, quarum unaquæque pro legum suarum tenore influit iu statum consequentem; inde diversitas. Si quid tamen corporei velis conferre animæ hujusmodi, ob internam diversitatem, diversas ideas consequentes habentem, absque influxu rerum externarum: sume columbam artificis Norici, eandemque in vacuo euntem atque redeuntem concipe; Ibi enim externum nihil erit. Elateres tamen interni dabunt diversitatem, pro natura unusquisque sua, & legibus motus generalibus.

S. 156. " Verum remittamus nonnihil à rigore, atque concedamus Leibnitio mutationem aut metamorphosin cogitationum ,. Illud saltim erit necessarium, ut progressus ab una repræsentatione ad alteram servet aliquam proportionem, aut rationem affinitatis. Posito, animam Julii Cæsaris aliquo momento videre arborem, foliis & floribus armatam, possum concipere, (supposito scilicet, in spiritibus finitis esse vim idearum excitativam, quantumcunque id incomprehensibile videatur,) quod in continenti gestiat videre arborem solis præditam foliis, mox aliam floribus tantum conspicuam, atque adeo, quod successive alias sibi ideas forma-

<sup>\*</sup> Hic miror, Bælium invenire difficultates haud paulo majores in transitu animæ ab affirmatione ad negationem, quam in transitu ab arbore foliis ornata, ad arborem foliis non ornatam. Sunt hæ contradictoriæ qualitates: arbor foliis ornata, non-ornata. Est igitur hic transitus ab affirmatione ad negationem. Longior est transitus à contrario ad contrarium, ab albo ad nigrum: Sed non ideo difficilior, aut rarior, aut à phantasiæ regulis remotior. Tum vero, si mirum non est, animum percepta re aliqua abstrahere proprietatem alteram ab altera; cur id mirum sit, & omnino incomprehensibile, si in locum prioris substituat aliam, similem, aut dissimilem; si quidem & inter disparata, & opposita datur relatio?]

enda monuerit quicquam, & nihil in ejus substantia novi acciderit? " Quodsi vitam ejus Imperatoris placeat percurrere, singulæ actiones suppeditabunt difficultates nostra hac majores,,.

S. 157. Amo Te, Bæli; ita eleganter & ingeniose omnes ordine difficultates commemoras. Etiam nos concedimus; imo vero urgemus, rationem affinitatis servandam esse in progressu & successione perceptionum : Negamus atque pernegamus, fieri posse saltum in natura, sive de corporum motu sermo sit, sive de Monadum perceptionibus (z). Itaque necesse est, fuisse & hujus novæ ideæ antecedaneas in anima dispositiones, ex quibus ea consecuta est. Hic autem distinguas velim perceptiones animæ distinctas, quarum ita sibi conscia est, ut & notas allegare possit, quibus unam ab altera distinguit, & claras, sed confusas tamen, quarum sibi ita est conscia, ut eas quidem dignoscere possit; sed notas discriminis tamen edisserere nequeat, ab obscuris, quarum sibi non adeo conscia est, ut eas possit à se invicem dignoscere. Cerrum est, si anima nonnisi distinctas aut claras rerum ideas haberer, eo, quem Bælius dixit, vel simili modo altera ex altera nasceretur, sic ut & nobis liceret eam affinitatis proportionem & consecutionis rationem explicare. Verum alia res

De tels sauts (loquitur de absolutis) ne sont pas seulement desendus dans les mouvemens, mais encore dans tout ordre des choses, ou verités. Vid. Recueil Tom. II. pag. 186.

est, ubi de obscuris sermo suerit; perceptionum enim obscurarum nemo sibi conscius esse potest, per ea, quæ Chr. VVolsius docet in Metaphysicis, S. 729. - - - 735. Neque adeo illarum differentias convenientiasque, atque sic consecutionis modum licet exponere. Generalis tamen expositio non deficit: Cum enim anima nobis dicatur substantia Universi repræsentativa pro situ corporis nostri in Universo, inde consequitur, plurimas res, quæ debilem è longinquo impressionem aut relationem habent ad corpus nostrum, eadem ratione in animo repræsentari; quod si res eædem propinquiores aut extantiores factæ majorem ad corpus relationem habeant, etiam sensibilior earum repræsentatio erit, eodem ordine ex prioribus enata, quo & impressio rerum in corpus successive aucta est: Quodsi illa tandem præ cæteris sortior sit, ut eam à confusa multitudine obscurarum liceat discernere, tum demum clara, vel omnino distincta siet, sic ut illius idez quoque conscii simus. plum hoc esto, dum nostra attente legis, circumvo-Jant & vespæ & muscæ: Tu Bælianas objectiones meditaris, & momento dolorem sentis, vespæ aculeo manui tuæ fortius impresso, ut videtur, genitum. Qua connexio Bælianarum meditationum, & doloris memorati? Scilicet hac, dum Bæliana meditaris distincte, atque adeo ejus rei conscius es : alarum vespæ susurrus illabitur in aures tuas, verum minus fortiter, ut adeo, dum aliis animum rebus attendis, ejus perceptionis obscuræ tibi conscius non sis. Sin punctio accedat, dolor, ut arbitrabitraris, momento, & quod dici solet, ex abrupto mentem occupat. Nequaquam vero! Sed prout ex volatu, & ambientium corporum, vespæque, & tuo statu, consequebatur ipsius approximatio, & in corpore per aculeum solutio continui, essectus adeo, tui corporis ratione, ante reliquos considerabilior: Ita ex perceptionibus, quantumvis obscuris, antecedanei illius status consecuta est perceptio quoque consequentis, respectu tui corporis sensibilioris, adeoque sic enata est ordine & convenienter illa sensatio \*. Dic eadem omnia de Casare lactente: Cessabit etiam hic, nisi fallor, omnis difficultas: Aliæ enim perceptiones fuerunt, ex quibus dolor enatus est, quam illæ voluptatis ex lactaru matris. Ceterum neque id est omnino absonum, ex antecedanea voluptate dolorem consequi, secundum illud Socratis apud Platonem: Extrema gaudii luctus occupat (a).

S. 158.

Tom. II. du Rec. pag. 407. Au reste, comme So-

Plura in hanc rem alibi à me dicta funt. Postquam enim Clarissimus Vitembergensium Philosophus, Dn. Hollmannus in suis de Harm. Præstab. dissertationibus aliqua adversus hunc locum dubia movit, respondi in Dilucidationibus meis Philosophicis, applicate quidem, sed breviter. Eorum aliqua Vir Eruditus probavit, & desideravit aliqua in Epistola ad me data, & publicis excusa typis: Cui meam deinde responsionem accommodavi in literis Petropoli datis; quas cum sua Epicrisi me non invito typis denuo exferibi Vir Clar. curavit. Putem, ibi dicta esse, quæ sufficere in hac caussa possint.

5. 158. " Possent ista concipi aliquatenus, si supponeres, animam humanam non esse spiritum, sed legionem spirituum, quorum singulis sint suæ functiones, incipientes ex, atque finem iterum consequentes, isto exacte tempore, quo id corporis status requireret. Ita dici posset, esse aliquid, quod spirituum istorum operationes dato tempore excitaret, atque denuo sopiret, simile cuidam pro nostri corporis mutationibus accommodato apparatui rotarum, elaterum, fermentorumve. verò ratione non una & simplex foret substantia, sed ens per aggregationem, cumulus substantiarum, qualem in rebus materialibus deprehendimus. nam hic substantiam anquirimus, quæ modo voluptatem, mox dolorem &c. producat: Non plures, quarum altera voluptatem excitet, alia dolorem, desperationem alia, & sic porto. Annotationes, quas hactenus legis, habebis loco amplificationis earum, " quarum examine Leibnitius me honoravit. Nunc responsa ejus considerabimus,...

S. 159. Optime vero id Balius recusat, si animam facias ens per aggregationem: Ita enim interitus & dispersionis capax sieret. Sed non opus est pro diversitate essectuum explicanda, ut substantia-

crate a remarqué dans le Phedon de Platon, parlant d'un homme qui se gratte, souvent du plaisir à la douleur il n'y a qu'un pas, extrema gaudii lustus occupat. De sorte, qu'il ne se faut point étonner de ce passage: Il semble quelque sois, que le plaisir n'est, qu'un composé de petites perceptions, dont chacune seroit une douleur, si elle étoit grande.

stantiarum multitudinem asseramus: Sufficit in una substantia modificationum, limitationum, determinationum, graduum, repræsentationum multitudo, & varietas rerum repræsentatarum. Singulæ enim perceptiones sua conferunt ad novas, & prioribus succedaneas. Sive illæ distinctæ sint, sive confusæ saltim, sive claræ sint, sive obscuræ tantum; eo saltim discrimine, quod priorum, atque adeo consecutionis inde pendentis conscii simus, posteriorum, atque evolutionis earundem conscii non fimus.

S. 160. " Afferit, legem variationum, quam sequatur substantia animata, ita esse comparatam, ut ejus ope ipso illo momento, quo sit solutio continui in corpore, ex voluptate transferatur ad dolorem; quoniam in eo consistat lex substantiæ indivisibilis in creaturis animatis, ut repræsentet non solum id, quod in corpore accidit eo modo, quo id experimur, verum omnes quoque Universi mutationes, ea ratione & relatione, quam habeant ad mutationes nostri corporis. Continetur his verbis apra expositio ejus, quo tanquam fundamento id Systema nititur; est hac illius analysis, atque ad id intelligendum clavis : Est verò simul & scopus, " quo collineare debent objectiones eorum, qui hypothesin hancce novam habent pro impossibili,,.

§. 161. "Lex, quæ hic allegatur, prasupponie aliquod DEI Decretum, eoque ostendit, in quo conveniat huic Systemati cum altero caussarum occasionalium. Consentit utrumque in eo capite, quod leges (17.) sint, secundum quas anima re-

prælen-

præsentet id, quod in corpore accidit, eoque modo, quem experti novimus. Qua vero ratione legum istarum executio obtineatur, in eo discrepant illa duo Systemata. Cartesiani faciunt DEUM decreti sui executorem : Leibnitii mens est, animam ipsam exsequi leges istas. Jam vero, quantumcunque infinitæ sint divina scientia & potentia, non potest ille tamen mediante (18.) machina, alicubi desiciente, id perficere, quod partis hujus desicientis concursum postulat. Necessum enim foret, ut defectum istum suppleret; atque adeo ipse effectum præstaret, non machina. Anima vero (19.) deesse media & instrumenta, quibus ad legem ante dictam executioni mandandam opus est, " commonstrabimus, atque in eum finem sequens exemplum allegabimus ,,.

S. 162. Generaliter (17.) quidem utrumque leges supponit: Disserunt tamen eo, quod hic consideretur ut insita; Cartesianis ut lata. Non dicam nunc de aliis quoque disserentiis: Hanc unam clarius eloquar. Lex illa, quam sequuntur animæ, Leibnitio non est decretum solum divinum, res ipsas tantum extrinsecus denominans; sed est decreti essectus & apotelesma, res intrinsece essiciens. Non enim ordinem solum machinæ DE-US suo Decreto præscribit, sed simul & structuram ei talem largitur, & vim imprimit, quarum ope essectus debiti consequantur. Hoc primum discrimen est, ex quo deinceps illud exsurgit, quod Belius agnovit. (18.) Reste ista, neque adversamur. Pugnat enim, illa machinæ subsidio sieri,

quæ partem postularent in machina desideratam: Ut, si dentes desint, & rotæ tamen cursus idem supponeretur, qui dentibus obtineri solet, dicendum esset, occasione rotæ non dentatæ, adeoque essectui præstando non accommodæ, sieri motum ab artisice, qualem dentes determinarent. (19.) Atqui vero allegavimus media ista, repræsentationum multitudinem, gradus, varietatem &c. Sed audiamus Simile Bahanum.

S. 163. "Concipiamus animi gratia (20.) creasturam animatam, à DEO conditam, & cantui de-"stinatam. Dubium non est, quin jugiter cantatura sit; quodsi autem DEUS certos illi nomos musicos (une certaine tablature) destinet, absolute id necessarium est, ut eosdem vel ante oculos constituat, vel memoriæ illius imprimat, vel eam musculorum texturam atque connexionem faciat, quæ per iplas motus leges constanter & exacte determinatos illos ordine suo sonos producat. Neque intelligo ejusmodi creaturam musicam, si nihil horum supposueris, sequi posse notas sibi præscriptas. Applicemus nunc typum istum ad animam humanam. Vult Leibnitius, illam à DEO accepisse potentiam non solum excitandi in se ideas, sed & ordinem in iis servandi eum, qui mutationibus corporis sese consequentibus congruat. Hic idearum ordo respondet nomo, quem supposuimus, animali musico præscriptum este. Nonne hic necessum est, ut anima, quo singulis momentis modificationes suas pro isto idearum nomo determinare possit, ordinem notarum intelligat, (21.) atque ad eundem attendat. Sed

Sed experientia cognovimus, illam esse istius rei penitus ignaram. Saltim ubi illa deest notitia, oportet in ipsa contineri ordinem quendam (22.) instrumentorum, quorum singula sint istarum idearum caussæ efficientes necessariæ. Nonne illa sic disponi oporteret, ut exacte alterum post alterum agat, idque pro harmonia inter animæ ideas, & motus corporis, præstituta? Atqui idest longe cettissimum, substantiam immaterialem, simplicem, & indivisibilem non esse compositam isto instrumentorum, dichà prius lege dispositorum, appara-"Fieri igitur non potest, ut anima humana

"istam legem exequatur,,.

S. 164. Placet vero & hic ingeniosa Balii comparatio: Sed nervus argumenti idem est, quem vidimus in antecedentibus. Sequamur notas Leibnitit, quæ hic ampliores sunt, quam responsiones alteræ & anteriores, quas sæpe citata collectio exhibet. (20.) Non opus est, ut id fingas, quod harmonia nostra ipso sacto continer. Hujusmodi musicum ens est anima cantoris cujuscunque: Agit aspectus notarum musicarum in corpus quidem, atque adeo hactenus aliquid confert: Quid autem anima? Externum nihil est, quod in eam agar: Igitur, dum & illa canit, canit, ut sic dicam, memoriter, vel quasi memoriter hactenus, ut determinationis ratio efficiens sit in ipsa. Quomodo id fiat, quæris? Accipe sequentia. Concedes, opinor, eas notas, melos exprimentes nostrum, latuisse in caussis suis, ante, quam fuerint ita inter se compositæ. Nune si anima sit Universi repræsentativa, etiam earundem

dem notarum repræsentatio suit inclusa virtualiter in repræsentationibus earundem caussarum. Quemadmodum ergo in illis rebus materialibus sat caussa fuit, ut ita inter se jungantur : Ita & in repræsentationibus earum sat caussæ suit, ut eodem ipso tempore sic junctæ repræsententur. (21.) Non vero id distincte anima percipit, dum illæ perceptiones, tot aliis perceptionibus obscuris, obscuræ & ipsæ intermixtæ sunt; donec illæ evolvantur, quod quoniam ordine fit, simili cum illo, quo & in corporibus phænomena sibi succedunt, hinc eodem tempore fieri oportet. Itaque nihil hic officit, quod anima ejus rei conscia non sit, quando argumentis novimus esse in anima nostra, & sieri ab eadem plurima, quæ experientia sola, sola observatione, conscientia sola adesse non cognovimus. Ita si musicam de sonis harmonicis & disharmonicis theoriam recipias, memineris consonare aut dissonare sonos, prout eorum vibrationes & percussiones frequentius conveniant & sæpius, vel rarius tantum: Id cum anima percipiat atque distinguat, necesse est, occultam illi arithmeticam inesse, qua vibrationes convenientes insensibiliter numeret. Sed quotusquisque est, qui asserere ausit, istius celerrimæ annumerationis se sibi conscium esse posse, quantumsunque etiam rebus suis attenderit? (22.) Negamus autem, si cognitio & conscientia desit animæ istatum recum, necessarium fore instrumentorum multiformem apparatum: Sufficiunt isti rei perceptiones obscuræ, innumeræ profecto, & ordinatim sele evolvences suis legibus. Fieri igitur potest, ut M 2

id omne præstet anima humana, quod hic suppo-

5, 165. "Sumit Leibnitius, (23.) animam non distincte cognoscere sensationes suturas, sed consiste selse quedam vestigia & eorum, quæ ipsi accidentia esse quedam vestigia & eorum, quæ ipsi accidentiam sensationum multitudinem impedire, quo minus evolute distingui possint. Verum, quod mendium concipiendi vestigia (24.) in substantiis indi-

"visibilibus, simplicibus & immaterialibus,,.

5. 166. Imo (23.) vero non sumit id saltim Leibnitius: Sed alterum experientia edoctus asserit, alterum argumentis. Sensationes futuras ne clare quidem percipimus, multo minus distincte: Percipimus autem non confuse quidem, quod claras rerum repræsentationes postulat in Philosophia I.eibnitiana, sed obscure saltim, uti plerasque etiam præsentes: Esse autem ejusmodi perceptiones in anima probant multa. Quis dubitat, ubi colorem percipio, percipere me figuras, motus, situs partium &c. sed obscure profecto, quoniam illas dignoscere non possum. Numerum vibrationum percipimus in sono, sed obscure: Et quæ sunt ejusmodi infinita. (24.) Præteritorum autem & futurorum vestigia, immaterialia scilicet, relationibus scilicet & respectibus repræsentationum mutuis constantia, hactenus animæ tribuimus, quatenus, qui omnem ejus statum præsentem pernoverit, præteritum hinc intelligere posset & futurum; ibi si discursiva cognitio foret, inferendo ab estectibus ad causfas

sas, hic à caussis pergendo ad essectus. Et quis est, qui memoriam possit animæ nostræ asserere, sine hujusmodi vestigiis prateritorum? Quis providentiam ejus asseverare sine indiciis suturorum? Atque hic velim conferri, quæ Wolsius docet de utraque illa facultate reminiscendi præteritorum & prospiciendi

in futurum § 809.

§. 167. Excipit vero ipse sibi Balius sequentia Leibnitii: "Præsens status cujusque animæ est nasturalis consecutio antecedentis. ---- Quantumvis "igitur simplex sit anima, semper tamen ideam habet pluribus sensationibus simul constantem, quod nostro fini perinde subservit, atque si machina foret, diversis contexta partibus. Unaquæque enim antecedens perceptio influit in sequentem, secundum legem quandam ordinis, quæ non minus in perceptionibus obtinet, quam in motibus -- - Quoniam sensationes, quæ sunt eodem tempore in anima, infinitam minutiorum atque indiscernibilium cogitationum, ordine & successione demum evolvendarum, multitudinem complectuntur: Inde mira non erit infinita varietas corum, quæ successive hinc resultate atque evolvi possunt. Consequuntur ista omnia ex natura animæ repræsentativa, qua non solum illa exprimuntur, quæ fiunt & futura sunt in corpore, sed propter exactam omnium in universo rerum inter se connexionem, etiam suo modo ista omnia, quæ in aliis futura sunt corporibus ...

S. 168. Habes verba Leibnitii a Bælio allegata & suis objectionibus inserta, quibus hoc vult Leibmuus: Primo, in distinctis anima ideis comprehendi plurima; id experiuntur, quicunque suas ideas resolvant (b) atque ad simplicia reducere principia moliuntur: Secundo, majorem esse adhuc multitudinem sensationum, non distincte cognitarum; id intelligent illi, qui alteri post alterum sensui attendunt, atque recogitant v. g. quot sint objecta, unico oculi obtutu conspecta &c. Tertio maximam esse copiam perceptionum obscurarum, quarum nobis conscii non simus; id norunt illi, qui v. g. microscopiorum ope in minutissimis, telescopiorum opera in remotissimis, plurima clare fentiunt, quæ & antea perceperunt, dum rebus atzenderent, sed obscure saltim, sine conscientia (c). Quoniam vero ista omnia constanter obversentur animæ.

b) Quomodo resolvi idea debeant, & possint. Logici est exponere; supponendum hoc loco. Specimina rei videas in Logica Wolsiana de Viribus Intellectus c. 1. §. 18. & locis ibi allegatis, in Editione quidem tertia Anni 1722.

c) Idem eleganter in Nevvioniana Colorum theoria deprehendes, qua constat, colores iridis esse primitivos,
à radiis inter sese heterogeneis productos, ita quidem,
ut sui compositione vel mixtos colores, vel lumen producant, prout illi inter sese commixti suerint, vel aliqui
vel omnes. Et quis est tamen, qui colores illos in lumine seorsim videat & distincte, antequam ope prismatis trigoni vitres, vel alia ratione, separati suerint?
Quis in albo pariete distinguit obversa illi objecta, dum
conclave illustratum est diversis partibus? Discernimus illa tamen, cum obscuratum est; non sane, quod
nunc demum in illo species rerum externarum depingi incipiant, sed quod seorsim singulæ pingantur, ra-

animæ, quatenus illa est Universi suo modo, (hoc est, pro situ alicujus corporis organici in Universo,) repræsentativa; atque singula ad mutationes, ab interno substantiæ simplicis principio pendentes, sua ratione, pro legibus monadum, aliquid conferant: Inde satis esse vestigiorum pro præteritis atque suturis, inter sese comparandis, satis caussæ pro divertistate perceptionum obtimenda, satis etiam rationis

pro servando ordine.

sorporis organici in Universo, quibus ego vocibus Leibnitianum, suo modo, explicui. Scilicet id facile omnes deprehendimus, non repræsentari nobis, dum cogitamus, res ipsas omni modo, neque pro illa ratione vel respectu, quem habent ad res alias præcise & immediate, v. g. ad corpus equi vel bovis: Verum repræsentari illas ab anima quacunque, prout illæ respiciunt certa quædam corporis cujusdam organa, quæ sensoria vocantur, & fortiorem à corporibus externis impressionem recipiunt ob texturæ suæ rationem, aut majorem cum illis connexionem dicunt. Itaque dum anima repræsentat

diis aliunde illapsis, imaginem non interturbantibus. Vidimus igitur sane radios eosdem à pariete reslexos (sive obscuratum conclave suerit, sive illustratum undique,) mixtos autem alienis non distinximus, eoque nec siguram imaginis, nec colores discrevimus, obscuras rerum perceptiones nacti tantum, non claras neque distinctas. Similia vero de omnibus facile sensibus Tuis deprehendes, quod si animum isti considerationi advertere volueris. Mihi viam in uno indicasse susfecerit,

statum corporis unumquemque successive, exhibet illum modificatum pro relatione corporum ambientium, eorumque determinationibus, quæ & ipsæ denuo pendent à relationibus, quas habent ad corpora sibi circumposita: Eaque re efficitur, ut, quoniam sic tandem omnia mutuo cohærent, & mutuo sele determinant, ut, inquam, anima nostra, dum corpus repræsentat suum, eo ipso repræsentet universum mundi statum, sed suo modo, hoc est, quatenus inde pendent determinationes rerum in nostro corpore. Arqui vero illa connexio est vehementer mediata, valde remota, admodum debilis in corporibus plerisque, sive minutioribus, sive remotioribus. Igitur & perceptiones illi respondentes erunt admodum tenues, imbecillæ, debiles, inter se implicitæ, verbo, obscuræ; veræ tamen, atque in consequentes perceptionum status non minus influentes, quam iplæ illæ rerum determinationes mutuo concurrunt ad statum Universi consequentem. Ista prolixius, etiam hoc loco, exposui, quoniam in eo videtur acquiescere velle Balius. Ita enim ille.

6. 170. "Non multa habeo, quæ opponam di-"Ais: Id saltim addo, hanc Leibnitii hypothesin, si satis evoluta arque explicata præstetur, verum esse medium tollendis è medio difficultatibus. Leibnitius pro summi sui ingenii perspicacia omnem objectionis comprehensionem atque vim complexus, fontem detexit, qui tollendis inconvenientiis medium præbere possit. Persuasum habeo, ipsum id, quod maxime difforme esse potest in ipsius systemate.

mate, in optimam formam redacturum, & de natura spirituum excellentia producturum esse. Nemo est, qui vel selicius vel tutius versari & progredi possit in mundo intelligibili, atque Regno veritatum. Spemque concipio, omnes impossibilitates, phantasiæ meæ inerrantes, ipsius declaratione dissipatum, & dissicultates solide solutum iri, tum meas, tum illas quoque, quas R. P. Franc. Lamius Tr. II. de la Connoissance de soy-même, opposuit. Eaque spes secit, ut sine verborum pompa dicere potuerim, Systema ejus tanquam prastantem Philosophia accessionem esse considerandum,.

S. 171. Ego vero tum ex hoc paragrapho, tum ex eo quoque, quod nulla objectionum supplementa deprehenderim in recentissima Dictionarii Editione, colligo, Balium Leibnitianis responsionibus non parum tribuisse, atque non sine caussa facilem videri Leibnitio, ad objectiones suas dimittendas; de quo tamen cum nemine velim contendere. Vidimus autem hucusque Balium Leibnitii Antagonistam: Nunc ecce & Apologetam; ita enim conclus

dit hunc articulum.

§. 172. Eam vero difficultatem non urgebis; quod, cum in sententia Cartesianorum unica lex omnibus conjunctionibus spirituum cum corporibus suis sussiciat, Leibnitiana hypothesis id postulet, ut Deus unicuique spiritui propriam imprimat; ex quo videtur consequi, primitivam cujusque constitutionem ab altero specifice diversam suisse. Nunquam sunt duo quicunque homines, qui, non dicam integro mense, sed ne quidem duobus succes-

MS

S. 173. Atqui neque hoc necessim est: Manet etiam in Leibnitiano Systemate lex spirituum una atque eadem, generalis; sed diversimode determimata in fingulis: Eodem modo, quo & corporum leges sunt eædem, sed in singulis diversimode agen-Non itaque à nobis requiritur, ut specifice (d) inter se differant anima humanæ: Sufficit, ut numerice, hoc est, determinationibus hujusmodi, quales essentiam rei in se non ingrediuntur. Ceterum id verum est, nunquam dari in Universo res duas perfecte similes, quod & Leibnitius monnit aliquoties, præcipue in Epistolis ad Cel. Clarkium, & Wolfius à priori deduxit in Metaphysica §. 586. 587. Ita verò arbitror, extricavimus nos laqueis Balianis, & quæ tanto ingenio difficilia, vel & impossibilia videbantur, nonnihil explicuimus.

5.174

d) Constatesse Philosophos, quibus absurdum non est, homines differre Specie. Tabulam an Fabulam prædicamentalem vulgarem scio hominem facere speciem specialissimam. Verum illa ineptiis quibusdam aliis auchoritatem sibi omnem detraxit, Vid. J. P. de Crousaz Systeme des Reslexions P. I. S. III. C. V. Tom. I. p. 956. 957. & P. II. c. VIII. Tom III. p. 1107. Edit. A. 1720. Liticula est inanis & ridicula, non definitis vocibus: Definitis distincte terminis est brevissima, é interintelligentes, opinor, nulla. Idem dixero de angelis Themistarum; salvis dissentientium honoribus?

S. 174. Succedat Bælio R. P. Dn. Franciscus Lamy, (e) Benedictinus, Cartesiana secutus placita, qui plura huic Systemati opposuit argumenta, quorum tamen alia sunt Leibnitiano & reliquis communia, aliqua vero etiam propria. Non contigit mihi ita esse felici, ut libelli istius copiam nancisci potuerim: Vidi Leibnitianas (f) saltim responsones. Itaque neque verba hic ejus exhibere possum, quæ præterea & prolixiora forent, neque id mihi tanquam studiose factum imputari velim, si quam ejus exceptionem argumentis principalibus intercurrentem silentio præterierim. Dabo tamen operam, ut, quæ is argumenta tangit suis difficultatibus, illa, quantum nostri instituti ratio tulerit, explanata præstem.

S. 175. Primo autem contendit hoc Systema cum altero caussarum occasionalium, "Si duæ illæ , substantiæ conspirantes etiam hic factæ sunt altera "pro altera: Non multum hæc hypothesis differe "ab hypothesi occasionalium,,. Atqui differunt 1. ipsis legibus, earumque fundamento. Cartesiani indifferentes volunt atque omnino arbitrarias: Neque aliam huic quæstioni: Quare ad hunc motum hæc sensatio consequatur? Responsionem habent, præter unicum atque omnino indifferens DEI beneplacitum. Negat id Leibnitius, qui substantias illas ita convenire tradit, ut altera alteram repræfentet.

e) De la Connoissance de soy-même Tr. II. p. 225. - 343.

f) In Journ. des Scav. 1709. Suppl. du Juin edit. Batav. T. II. p. 593. -- 603.

sentet, hoc est, ut perceptiones motui coexistentes respondeant etiam, & conveniant rebus ipsis. Itaque alter à voluntate illas unice derivat: Alter & sapientia aliquam in electione partem suisse pro-

pugnat.

S. 176. Si discrimen illud parvipendas, responde Balio (g) quærenti, quare DEUS potius ita legem istam determinaverit, ut vulnera corporis dolorem excitarent in anima, cum potuisset sie infledere, ut nihil excitarent, nisi ideam remedii, vividumque, sed jucundum, id applicandi appetitum? Cur non effecit, ut dum corpus aliud in hominem irruit, quod nunc mortem infert, potius excitet ideam declinandi corpus aut partem ejus, ne feriat lapis, globus &c.? Leibnitio quidem responsiones non desunt. Repræsentatio, nisi conveniat repræsentato, justa non est, aut exacta: Si vulnus, corpori inimicum, animæ gratam atque amicam debuisset ideam excitare, neutrum alteri respondis-Sin omnino velis, ut solutio continui, ut vulnus in anima repræsentatum aliquid boni atque gratisit, fac prius, ut corpori aliquam perfectionem afferat, qualis foret, si per eam solutionem aliqua difficultate agendi liberaretur, cujusmodi est, cum adstrictæ funibus manus solvuntur &c. Atqui hoc fecus est in nostro corpore.

S. 177. Differunt igitur ista, quæ diximus §. 174.
Diffe-

g) Conf. hic Leibnitium in Theodicæa §. 354.-357. & Balium ibidem allegatum, Reponse aux questions d'un Provincial. Ch. 84, 166. T. 2.

Differunt autem 2. legum istarum executione. Cartesiani activum nihil, virtutis nihil admittunt in creaturis (h). DEUM faciunt unicum omnis actionis, motus, perceptionis & sensationis Auctorem. Leibnitius DEO principium transcribit & originem omnis actionis, quatenus ille vim rebus activam sua voluntate & potentia impressit: Rebus autem ipsis tribuit actiones ab ista virtute communicata prodeuntes. Itaque principium omnium actionum Cartesianis est externum rebus & supernaturale: Leibnitio est internum & naturale: Quema admodum in Systemate Insturus est externum naturale (i).

olligas, quod Cartesiani, ipseque etiam Lamins tanto ardore pugnent contra vim rebus inditam & communicatam: Ex adverso Leibnitius tantopere adverse tur perpetuis illis miraculis, quæ occasionales caussæ rebus naturalibus explicandis admovent, de

quo supra.

S. 179.

h) Nisi quod actiones animæ immanentes eidem subjiciant; magis, ut videtur, propter dissicultates quasdam ita facilius declinabiles, quam propter distinctam à priori differentiam; de quo tamen hoc loco amplius disserer non licet.

i) Nescio, an pace Lectoris ex ista observatione prarogativam sententiæ Leibnitiana aliquam asserere liceat.
Uti enim naturale principium in actionibus creaturarum ordinariis, specialiter explicandis, videtur convenientius esse supernaturali: Ita internum præstare externo videtur; saltim iis casibus, ubi diversa rerum
genera, spiritus & corpora, invicem conferuntur.

S. 180. Interim non diffitemur, convenire etiam ntrique Systemati in non paucis: Quod anima & corpus non agant in se mutuo; Quod connexio retum illarum diversissimarum pendeat ab ordine divinitus statuto; Quod actiones anima immanentes habeant principium in anima internum &c. Imo addam & hoc cum Leibnitio (1): Transitum à Syste-

mate

du R.P. Malebranche soient trop eloignés des miens

k) Ordinarie nimirum, vel turbari saltim posse; idque ex voluntate creaturarum. Moneo id, ne existimes, in Systemate Leibnitiano asseri immutabilitatem absolutam, cui neque miraculis derogare DEus aut velit, aut possit. Diximus id in antecedentibus sane: Sed repeti eam protestationem, repetitæ aliorum sive quæstiones, sive imputationes postulant.

mate occasionali ad Harmoniam Præstabilitam non esse difficilem; neque id ægre laturum fuisse Virum Maximum, si Systema causarum occasionalium volueris in Harmoniam istam transformare.

S. 181. "Secundo autem loco existimat Vir do-Schissimus, animam nostro Systemate non esse libe-"ram: Videturque libertatem etiam extendere velle "ad sensationes promiscue; fert enim ægre, dici, "quod non dependeat ab anima, ut sensationes, ,quæ placeant, in se possit producere (m),, Repe-

Le passage de causses occasionelles à l'harmonie preétablie, ne paroit pas fort difficile, Un certain M. Parent, qui est de l'Academie Royale des Sciences, & qui a voulu me refuter par-ci par-la, veut faire croire, que je n'ai rien ajouté à la doctrine des causses occasionelles. Mais il ne paroit point avoir consideré, que selon moy les loix des corps ne sont point derangées, ni par Dieu, ni par l'ame. Le R. P. Dom. François Lami, Benedictin a austi voulû me refuter dans son livre de la connoissance de soi-même. Il ne m'avoit point entendu, comme il falloit, & je crois, que ma reponse aura été mise dans un des Journaux de Paris,. In istis vero responsionibus, quas & antea allegavimus, ita inter cetera Leibnitius: En tout cas, si quelqu'un veut prendre le Système des occasionelles d'une maniere, qui le transforme au mien, je n'en serai point faché. Vid. p. 595. loco ante allegato in Journ. des Seav.

m) Ita enim in Journ. des Scav. 1. c. Leibnitius : La feconde difficulté confiste dans une autre question, savoir: Si l'ame est libre dans la production de ses sentimens: Ou si elle ne l'est pas? - -- Et post pauca: Si j'ai dit, (comme il allegue) qu'il ne depend point de l'ame, de se donner des sentimens, qui lui plaisent, n'ai-je pas eu raison? Numirum hoc nemo unquam asseruit,

tam initio, quæ Leibnitius reposuit, deinceps addam nonnulla in eorum gratiam, quibus id dubium videtur formidabile. Liberæ sunt actiones animæ voluntariæ.

fensationes esse sub Imperio animæ, intellige directe & immediate, ut producere gratas ex arbitrio queat: Etsi mediantibus quibusdam actionibus imperatis, & fensationi præsuppositis, ab omni animæ imperio immunes non fint. Nescio tamen, annon forte judicia intellexerit Lamius, non sensationes: Constat vero etiam, quid de illis communiter, magno inter Philosophos confensu, tradatur. [Dico inter Philosophos: quod enim recentiores quidam, & præcipue Theologi, scopo ut opinor non malo, de imperio voluntatis in Intellectum commentati, ad sententias transferre libertatem conati funt, quasi scil. ab arbitrio voluntatis penderet assensus & dissensus erga veritates, in genere, vel in specie gratas atque ingratas animo; id obscure quidem dicitur, sed nihil tamen difficultatis habet. Habet voluntas influxum, & fi vis Imperium in Intellectum, sicut habet in sensus; mediatum & indirectum. Potest se mens applicare rerum meditationi, potest abilla abstrahere; potest inquirere argumenta pro affirmatione, quam veram optat, & transire silentio negantia. Sed ut intellectæ demonstrationi ex voluntatis arbitrio affenfum neget, non magis in potestate habet, quam efficere, ut dulce sapiat absynthium. Dicam plura: Possumus obturare aures, ut nec tormenti fragorem proximi audiamus. Similia de intellectu patior ut dicas. Sed ut illum directo immediatoque voluntatis arbitrio ita subjicias, ut cognitis & attentis argumentis omnibus, etiam evidentibus, ex arbitrio pendeat voluntatis, an vera illa esse intellectus judicet, id nemo fecum habitans, & rerum animi fui curiosus unquam admittet. Quid est, argumenta cognoscere evidentia? quid consentire veritati propositionis?]

tariæ, quarum distinctas ideas habet, & quæ pendent à ratione: Perceptiones confusæ, corpori attemperatæ, sive sensationes, oriuntur ex antecedentibus consuss, etsi anima eas distincte non velit, aut prævideat. Quis autemest, qui & istas unquam liberas dixerit?

f. 182. "Atqui status præsens cujusque sub"stantiæ est consequens naturale antecedentis. Con"sequens naturale est consequens necessarium ".
Nequaquam verò! Naturale est, quod naturæ rerum convenit: Necessarium est essentiale, neque
immutari potest. Folia naturaliter erumpunt ex
arboribus: Sed cadunt tamen. Naturale est, ut
scelerati peccent: Necessarium non est. Naturale est
habitui virtutis, bona opera persicere: An igitur
libera non sunt?

S. 183. "Influent tamen antecedaneæ percepti, ones in consequentes suas secundum legem ordinis,
, quæ in perceptionibus est, ne in motibus,. Ita
est: Sed num lex ordinis jugulat libertatem?
Nonne Deus eam legem constanter sequitur? Perceptiones consusæ reguntur, ut leges motuum (n),
quos repræsentant: Motus corporum explicantur
per caussas esticientes; Sed in distinctis animæ perceptionibus, ubi libertas est, accedunt & caussæ sinales. Interim in utraque serie ordo est. Je suis
un peu surpris, ita hic sinit Vir Illustris, de ne renN

n) Ut leges motuum, quatenus ordinem dicunt: In ceteris non parum differentiæ conspicitur, sæpius indicatæ.

contrer que des objections, qui n'en ont tout au

plus, que l'apparence.

5. 184. Ne mireris, Leibnitium isti objectioni fere indignari. Existimavit enim, hanc esse prærogativam suæ sententiæ, quod nulla alia libertatem hominis adeo extollat, atque hæc. Ita ille: (0) "Nec solum id non præjudicat libertati, sed etiam "maxime favet. Præterea cum juxta hoc Systema, quicquid in anima confit, ab ipsa sola pendeat, & status sequens nonnisi ab ipsa & statu ejus præsente oriatur, sequitur hinc, tantam ejus esse independentiam, ut major esse non possit,.. Idem etiam tenent Trivultini Librorum Critici Censores, Jesuita, quos ita loquentes exhiber nuperus Theodiceæ interpres (p): Sed horum (quæ minus probamus) in numero ingeniosum Harmoniæ Præstitutæ Systema minime profecto reponimus: Etsi enim illi systemati per omnia non assentiamur, at certe, id libertati humanæ valde favere, nobis est persuafiffimum.

S. 1850

de quibus vide infra §. 191.

o) v. Theod. §. 62. 63. Add. & Journ. des Sçav. 1695. 4. Juill. p. 419. Ubi de suo Systemate: Il s'y trouve ce grand avantage, qu'au lieu de dire, que nous ne sommes libres qu'en apparence, & d'une maniere suffisante à la pratique, comme plusieurs personnes ont cru, il faut dire plûtôt, que nous ne sommes entrais nés qu'en apparence, & que dans la rigueur des expresfions metaphyfiques nous fommes dans une parfaite independence à l'egard de l'influence de toutes les autres creatures. p) In Monito, quod fuæ versioni præmisit. p. \* 3. & \* 4.

5. 185. Explicemus primo veritatem rei, deinde obviemus quoque objectionibus. Illud agens rationale liberum est, in quo deprehendimus cognitionem actionis suæ, in sese contingentis; quod ipsum, cum essentialiter & naturæ suæ necessitate ad alterutrum oppositorum determinatum non sit, ab externo etiam principio determinante immune est; & sese ipsum pro argumentis suadentibus, & appetitum sua bonitate (q) inclinantibus quidem, non veto necessitantibus, determinat ad agendum, vel non agendum, agendum hoc vel illud. Nimirum, quatenus actio in seipsa contingens; motiva actionis inclinantia quidem, sed non tamen necessitantia; & agens ipsum essentialiter ad alterutrum oppositorum determinatum non est: Eatenus liberum erit a necessitate, quam dicimus, intrinseca. Quatenus principium determinationis agenti est intrinsecum: Eatenus est liberum à necessitate, quam vocamus extrinseca, & coactione. Quatenui cognita est actio; & à finalibus caussis movendo, inclinandoque agenti persuasa: eatenus neque mechanica est, neque nude spontanea; quales sire in machinis, trudendo actis, ab efficientibus ciussis, non pelle-Ais, suadendo, à finalibus; sive in animalibus brutis, cognitione intellectuali simul, atque sina-N 2 lium

q) Distincte, vel confuse, vel & obscure cognita. Neque enim confcii femper fumus omnium argumentorum; quod in folis obtinet distinctis, & claris conceptibus: In obscuris, etsimovenubus, & ad communem effechum concurrentibus, non item, Caussas pete ex natura conscientia hujus distinctius explicanda.

lium caussarum consideratione destitutis, deprehendimus. Jam, si placet, num ille liber est, qui inter pluta absolute contingentia, adeoque possibilia, potestatem in se habet eligendi & agendi id, quod maxime probat, quod maxime ipsi placet, quod optimum putat, quod maxime voluntatem allicit, & inclinat.

S. 186. Iterum dico inclinat: Non, necessitat, ut enim certum sit in Philosophia Leibnitii, voluntatem constanter & certissime selecturam esse illam pattem, in quam inclinatur sortissime; vel, exquissitius loquendo (r), in quam propendet maxime: nullam tamen ex eo necessitatem consequi existimo,

r) Non diffiteor, plerasque de anima & spiritibus locutiones receptas esse rebus quidem ipsis parum, sed infinuandis tacite erroribus exquifite accommodas. dum imlinari voluntatem a motivis dicimus, locutione a corporibus transfumta, animam quafi bilancem concipimus, ab accedentibus aliunde ponderibus, a se distinctis, inclinatam eo, ubi pressionis momentum fortius est. Arqui non sunt externa animæ motiva, funt dispositiones ipsius animæ, sunt ipsius animæ perceptiones, atque in distincta cognitione intellectus judicia: Ita ut aquipolleant locutiones, sive dicas, motiva in hanc vel illam partem confideratis omnibus fortiora esfe, aut fortius urgentia voluntatem, sive, animam hominis mage dispositam esse ad eligendam hanc velillam parten, magis illam propendere, conniti impensius ad harc vel illam sensationem producendam, quam aliam. Vide, fi placet, amœbæa Leibnitii atque Sam. Clarckii, maxime in principiis Epl. v. & Resp. v. & in Annotat. Clariff. Viri Lud Phil. Thummigii ad ultimam Clarckii epistolam, §. statim 1. edit. German. p. 243, feq.

cerutudinem sequi sacilis admitto, & urgeo (s). Scilicet, motiva voluntatem pellentia nunquam tanta
sunt, ut positis illis impossibile sit, actionem non
consequi; non sunt igitur necessitantia: Ea tamen
est animæ natura, ut nisi alia in diversam partem
argumenta prioribus opponantur, sortius mentem
N 3

s) Amabo Te, Lector Benevole, fi animum attendas ad distinctionem; pervulgatam profecto, sed vereor, ut satis explicatam communiter. Negamus sane, & optimo id quidem jure, necessitatem actionum futurarum; negamus indeterminationem quoque futurorum contingentium, Illud argumentis moralibus; hoc ducti metaphysicis, præcipue illis, quod, nisi determinata sit futuritio rerum, præscientia subsistere divina non possit. Jam, si placet, attende determinationi futurorum. quid illa sit? Unde pendeat? Quid à necessitate differat? Quid ab indeterminatione actus? Quomodo fundare præscientiam possit? Et cum libertate agentium conspirare? Et quænam futurorum determinatio id possit? Quæ non possit? Quæ sit objectiva rerum certitudo? Quod infallibilis & determinatæ DEI præscientiæ, in rebusipsis, fundamentum? Et quæ sunt similia, de quibus hoc loco pluribus agere non convenit, Obiter tamen moneo, num forte existimes, Poiretum cum Socinianis negare præscientiam peccati; quoniam in absoluta, quam tuetur, voluntatis liberæ indeterminatione & indifferentia fundamentum præscientiæ nullum observaverit? Conf. in Theod. Leibnitii §. 369. eidemque contende dicta § 364. Ulraque per teipfurn, ni grave sit, examina. [Tum vero & nostra expende, quæ diximus in Dilucidationibus Philosophicis de DEO, Anima & Mundo, Sect. I. Cap. 3. integro, ubi de futurorum determinatione plura invenies determinate dicta, quam passim alibi leguntur.]

percellentia, certissime hanc actionem susceptura sit suo arbitrio. Ita intelligo verba Leibnitii in Theod. S. 371. "Jam vero causse omnes internæ externæque simul sumtæ faciunt, ut anima certo, sed non necessario se determinet: Non enim contradictionem implicaret, eam sese aliter determinare, cum

voluntas inclinari possit, non necessitari,.

S. 187. Abstinui à voce indifferentia, nimium ambigua; cujus aliquem sensum negamus, retinemus alium. Audi, si placet, Leibnitium: " Stat itaque libertas contingentiæ, inquit in Theod. 5.46. vel etiam quodammodo indifferentiæ, si per indifferentiam intelligatur, nihil esse, quod ad alterutram partem nos necessitet, sed non datur indisserentia æquilibrii, i. e, talis, in qua omnia utrinque sint perfecte æqualia, nec major sit alterutram in partem inclinatio,,. Quibus omnino verbis consentiunt, quæ suo olim præsidio dignatus est Cel. Jenensium Theologus, Jo. Franc. Buddeus, in ea quidem Dissertatione, quæ in Leibnitianas de Origine Mali lententias ex instituto conscripta est; capite enim III. S. XV. p. 90. ita lego. Equidem, quod dicitur libertatem voluntatis non id importare, ac si ad unum eadem ratione ac ad alterum inclinaretur, imo contradictionem hoc involvere\*. cum semper ratio adsit, cur unum pra alio eligamus.

<sup>\*</sup> Equidem hic plura conceduntur Leibnitio, quam is unquam vel somniando postulavir. Non enim dixit, contradictionem id involvere, ut animus ad unum eadem ratione ac ad alterum inclinatus sit. Hoc dixit, nullum in natura casum dari, ubi hoc obtineat. Ce-

mus, bene se habet,. Et gemina prioribus sunt verba Rintelensis quoque Theologi, Frid. Guil. Bierlingii, qui in Dissertatione de Origine Mali p. 10. adversus indifferentiam Kingianam inquit: "Istiusmodi libertas indifferentiæ est res imaginaria, &, dum homo eligit, voluntas inclinatur, aut per affectus, aut per rationes, quæ non semper æque sensibiliter percipiuntur, sed tamen semper adsunt. "vid. Annot. Illustr. Theod. Autoris ad Librum de "Origine Mali, ". Sic ille \*. S. 188.

tera nihil in illo contradictionis est, si quis supponat, animæ quasi in centro circuli positæ optionem dari, utrum velit semicirculum eligere? Hoc dicimus, quod eo in casu animus ad unum eadem ratione ac ad alterum inclinatus foret; quodque adeo nullum electionis exclusivæ momentum adesset, neque consequeretur talis electio.

\* Sic & alii, adversus Kingium, cui tribuitur, quod ad libertatem requirat, ut per argumenta moventia, etsi cognita & attenta, voluntas tamen in æquilibrio relinquatur. Nostri communiter sic dicunt, inclinari voluntatem ab argumentis moventibus, ut in alteram magis, in alteram minus propendeat partem, sed tamen sua deinceps potestate seligere nunc illam partem, nunc hanc quoque pro suo lubitu. dem, si sententia excutiatur profundius, in momento rei non multum hic discriminis versabitur: atque id, si placet distincte ipsam rem, non verba solum attendere, non difficile erit agnoscere. Motiva voluntatem allicientia seu objective spectantur, seu sub-Objective nemo, neque Kingius, Vir sapiens, dixerit, rei merita semper esse in æquilibrio, neque si omnia colligas, neque si illa sola spectes, quæ cognoscuntur. Subjective spectantur vel ut re-

5. 188. Prolixa sane digressio foret, si enumerare vellem omnia, quæ ad naturam libertatis expla-

præsentantur in intellectu, & judicantur mereri approbationem in voluntate, vel ut agunt in ipsam vo-Iuntatem, efficientia appetitum vel fugam ejus: Illo sensu neque Kingius æquilibrium libertati prævium postulabit. Verum hoc sensu, quo non obstantibus argumentis e.g. in affirmativam majoribus mens negativam apprehendit, credo in re ipsa fere idem fore, five indifferentiam statuas æquilibrii sive exercitii. Quid enim? Ibi dicitur, non obstantibus meritis causfæ majoribus ad appetendum, etiam cognitis, voluntatem æque od unum ac ad alterum se posse determinare, esse illam majoritatem voluntati extrinsecam, consistere in solo intellectu, voluntatem esse adhuc æquilibratam, & ire, quo eat, ex intrinseca sui determinatione. Hie vero dicitur: esse in intellectu majoritatem pro una parte, hanc majoritatem afficere voluntatem ipsam, eamque ad alteram præ altera partem inclinare: sed ipsam tamen ex suo quodam jure, etsi propendeat fortius in dextram, fine nova accedente caussa ire ad sinistram.

Fateor, me non comprehendere, quid hic magnopes relucremur. Posset videri, per sententiam, quæ motiva considerat ut voluntati extrinseca, & in æquilibrio illam relinquentia, excludi posthac consilia, suasiones, præcepta &c. quoniam illis licet positis vo-Juntas manear in æquilibrio. Nego autem id confequi ex sententia: Etsi enim motiva hæc voluntatem pro libertate sua physica relinquant in æquilibrio, posset ipsa se determinare ad amplectendam partem illam, quæ meritis potior esset, adeoque ex æquilibrio venire ad decisionem per duplex decretum, generale unum, quod agere velit ex meritis caussa, & alterum speciale, quod hoc agere; ubi inter utrum-

nandam utilia existimo (t). Generaliter hoc dico: Tres funt mihi sententias de libertate humana examinandi via: Prima, ut investigem, num ea omnia & sola complectatur definitio, quæ per experientiam, circumspecte institutam, deprehendimus; altera, num ea comprehendat, quæ sufficiant consequentibus libertatis moralibus, præmiis, pænis, consultationibus &c. fundandis atque tuendis; tertia, num quid intercedat, veritatibus aliunde cognitis, etiam theoreticis & generalibus, adversum & repugnans? Neque deprecor id examen, quodeunque eligas; puto sententiam nostram, dextre intellectam, & in universa compage spectatam,

que decretum intercederet judicium intellectus, ea fere methodo, qua Civitatum constitutiones per duplex pactum & intermedium decretum fieri concipiuntur. Neque vero absurdus hic processus est, quin ipsa libertatis natura & usus in eo consistit, ut generaliter animus sit indifferens ad actionem hanc vel illam; ut generaliter fibi ferio & fæpe dicat, velle fe illam fubinde partem eligere, quæ optimis caussæ meritis commendetur; ut merita examinet; ut vel dubiis illis fuspendat, vel pro melioribus suscipiatactionem.

t) Erit alio fortassis loco & tempore facultas nobis, edifferendi ista prolixius: Atque exillis obligationum, imputationumque, & legum, præmiorum quoque & pœnarum conceptibus, quos & naturales & distinctos esse arbitramur, lucem negotio aliquam commodandi. Ceterum, si placer, expende dica Leibnitii Theodic. 67.- §. 75. [Diximus prolixe omnia in Dilucidationibus Philosophicis, sæpe citatis, & A. 1725. excusisa quas proxime cum annotationibus quibusdam nostris recudi continget.]

sustinere singula. Morales quidem considerationes, medio hic loco collocatas, evolvere inpræsentiarum non licet: Sed ne contemtum interpreteris silentium, accipe hanc sententiam. Abstineat à Systemate Leibnitiano, quicunque noxium illud in practicis existimat: Malo, non possis tueri, & conciliare principia quadam theoretica, Systematis fulcra; quam ut fundamenta morum luxes, & maleferiatorum bominum licentia patrocineris \*!

S. 139. Objectiones, quibus hoc loco attendendum reor, breviter has habe. Videtur inferre necessitatem, eoque extrudere rebus contingentiam, & mentibus exuere libertatem, quicunque statum consequentem ita ex antecedaneo derivat, ut nibil fiat sine ratione sui antecedanea sufficienti. Praterea in corporibus ferri omnia legibus mechanicis, eoque neces-

Si suspicionibus locum eruditi faciant, nihil tutum est. Credidi, me rem optime agere, quod, cum de rei veritate pluribus hic disceptare non liceret, de momento sententiarum tamen ita deciderem, ut appareret, me plus tribuere necessitatibus practicis, quam speculationibus abstractis. Eam Vir Eruditus cautelamita interpretatus est, ac si ego caussæ disfiderem. Laudavit confessionem istam, sed vertit simul contra fententiam. Id vero ex hoc loco optime dijudicari potest, an ego de caussa bonitate, aut de meæ mentis innocentia dubitaverim; an potius ad Lectores minus bene instructos, vel minus bene affectos, verbo ad conscientiam eorum erroneam, vel & ad palliandam abstractis dogmatis animi malitiam pertineat, quod hic solicita cautione, & scopo plane optimo admonui.

necessariis: Quodsi adeo & mutationum in anima consecutiones oriantur similibus, & consentientibus regulis, eandem quoque in anima necessitatem fore; mechanismum utrinque eundem, libertati è diametro adversum &c.

S. 190. Speciose ista, donec evolvantur distincte singula. Sed accipe summam rei. (1.) Necessaria illa actio non est, quæ ex statu antecedaneo contingente, legibus etiam necessariis consequitur: Est in seipsa contingens, ex contingenti oriunda; si necessariam dicere velis, est bypothetica tantum necessitas, ex conditione tamen antecedenti, sed contingenter posita. Nulla igitur propria rebus & intrinseca necessitas inferetur, etiamsi rationem illam sufficientem non solum, sed omnino necessitantem Leibnitius statueret, quamdin sustinet, existentiam hujus mundi, & statum adeo primum, à quo ceteri consequentur, esse contingentem; quod alium atque alium condere divina potentia mundum potuisset, nulla in ipsis rebus repugnantia obsistente \*. Sed neque necesse est, observationi illi insiftere;

<sup>\*</sup> Duas so antecedenti objectiones vides, quibus duas hic responsiones oppono: de contingentia primam, fecundam de libertate. Falsus igiturest Vir Eruditus, qui mihi publice imputavit, quod ad objectionem de libertate responderim, esse actiones non absolute necessarias. Si hoc fecissem, fuissem utique promeritus, ut Lectores crederent, pulmentum mihi pro cerebro effe. Sed non fum adeo bardus. Cur non attenditur numero & discrimini objectionum? cur omittuntur verba immediate hic fequentia; quibus dico non esse necessum, ut huic responsioni insistam?

stere; nam (2.) falsum est, rationem sufficientem esse mecessitantem, aut leges successionum certas esse simul necessarias. Ut id intelligas, attende, ex Leibnitiana mente, & S. nostro 185. rationes, quæ sufficientes sunt ad movendam voluntatem meam, dum aliæ fortiores ipsi non proponuntur, non tamen tantas ese, ut contradictionem involvat, politis illis non agere voluntatem: Esse tales tamen, ut, positis illis, neque oppositis aliis æqualibus, vel fortioribus, certum sit, illas animo actionem persualuras esse. Unde (3.) nec hypotheticam quidem necessitatem hic locum habere aliquem, perspicies. Namque positis licet præsentibus motivis omnibus, necessarium non est, ut animailla sequatur; Saltem potest suspendere actionem, & denuo examinare præsentia caussa merita, & anquirere plura, & eorum ope priorem nisum corri-

Cur mihi tanguam res nova, vel mihi faltim incognita, aut non attenta ingeritur, confundi sic necessitatem constitutionis primæ, & necessitatem consecutionis? Cum ipfo hoc loco & distinctis quidem numeris ego prior doceam, quid differat prima constitutio contingens, & consecutio subsequentium statuum contingens. Oftendat mihi Vir doctus locum vel unicum. qui ante hanc meam scriptionem distincte illud discrimen evolverit, & in scripto quoque publico ad hanc caussam applicuerit. Itane ergo, quæ ipse ego prior distincte docui, verti in me ipsum quasi illa confundentem debent; & responsiones primo objectionis membro datas detorquere ad fecundum licet, ut circumspectissima scriptio ab lectoribus habeatur pro absurdissima? Absit, ut ego aliis, aut ipsi Viro Doctiffimo faciam fimiliter!

corrigere]; ut tamen, quoties decidit, fortiora sequatur, naturale est & conveniens. Rece Leibnitius in Theodicee S. 53. " Quant à la liaison des "causes avec les effets, elle incline seulement l'a-"gent libre, sans le necessiter, ainsi qu'elle ne fait "pas méme une necessité hypothetique (u),.. Ut igitur antecedanea sit conditio, ex qua animæ determinatio præsens consequitur, est intrinseca primo; deinde

u) Sunt aliqua hoc loco addita prioribus, in quibus hærerepossis, aut accusare sidem nostram, nistilla declarentur quoque. Ita enim lego: "Si non en joignant quelque chose de dehors, savoir cette maxime méme, que l'inclination prévalente reuissit toujours,. Atqui adjungimus eam regulam: Ergo hypothetica locum habet necessitas! Hic vero distinguas velim hypotheticam alicujus propositionis necessitatem, quatenus conclusio est, & quatenus consideratur ut quæstio. Certum est, in bono syllogismo ex duabus præmissis, etsi contingentibus, conclusionem fequi necessario; non vero necessariam. Primum pertinet ad necessitatem bypotheticam conclusionis, quam Leibnitius admittit verbis ultimis: Secundum ad hypotheticam quastionis, quam negat in prioribus. An illa bona sit distinctio, quære ex hominibus Logicis: Et meditare illud Aristotelis Analyt. Prior. L. I. c. XIV. ex distinctione Paciana. Ibi Philosophus: Cum A contingit omni B, & B. contingit omni C. syllogismus erit perfectus, quo colligetur A contingere omni C,. Perfectus autem syllogismus infert conclusionem necessario; Syllogismus ex contingentibus duobus infert contingentem, non vero necesfariam: Illa necessitas ad formam pertinet; contingentia hæc ad materiam. Atque ita, nisi fallor, consentit sibi Leibnitius, neque tollit altera manu, quod priore pofuerat.

deinde est inclinans solum, non necessitans; tertio est moraliter & suasive agens, non pellens aut trudens mechanice.

§ 191. Nimirum quod secundo ad Harmoniam attinet, qua corpori connectitur: Ex antecedentibus memineris. (1.) Ipsas leges mechanicas false necessarias supponi à Philosophis sive incautis nonnihil, five Spinosisticis. Ese & illas contingentes, neque ex essentia corporis, fonte necessario, profluas, primus, quod sciam, Leibnicius monuit & ostendit. (2.) Ut in corporibus Mechanismum recte urgeas, in anima consentiente nullus est: Est tamen id, quod in mechanismo pulcrumest; ordo nimirum consecutionis, formulam aliquam agendi generalem, motibusque corporum harmonicam exprimens. Quam in rem elegans est locus Leibnitil in Theod. S. 403. Superius allegatus ad S. 155. eidemque consentiens alius. Recueil. T. II. p. 406. Mechanismus vero (3.) libertati opponitur, quatenus cognitionem negat, & bruto more, actam ab extrinseco pellente, substantiam indicat; talem in anima nullum unquam admiserit Leibnitius. consentiant mechanismo corporum externo actiones animæ, mechanicæ ea caussa non sunt (x).

S. 192.

x) Non possum non indolere recepti in Philosophia desetus, quo vocabulis judicia alligamus ea conditione, ut auditis vocibus iisdem, etsi correctis, & veneno per sapientiores exutis, eandem constanter sententiam pronunciemus. Fuerunt, qui mechanicam anima necessitatem imposuerunt ita, ut negarent esse spiritum, cogitationes ex materiae motu & siguris derivaturi, Le-

S. 192. Diximus illa strictim, quod enarratio plenior sit instituti alterius. Sufficiunt tamen, ut intelligas, non male Trivultinos Librorum Criticos Censores fesuitas. Dum Jesuitas dico, liberi arbitrii defensores maximos dico. Ita illi loco ad S. 183. allegato inter alia: "Si quacunque de infallibili electione optimi toto lucubrationis suæ decursu disseruit, unum in conspectum colligantur omnia, comperietur nihil dixisse, quod Theologos libertatis arbitrii tuendæ quantumvis studiosos magnopere terrere

ges motuum ipsas, quibus istae cogitationes a materia procedant, absolute necessarias rati, actionibus omnibus a principio externo, sed nobis ignoto, suspensis, fic, ut non mage mea fit actio, quod scribere velim. quam est lapidis, quod descendere nitatur, aut in Barometro Mercurii, quod aucta äeris gravitate, elevari incipiat. Recte enim vero cohorreas ad ejusmodi mechanismum, & internecionem libertatis Tuæ prævertas. Sed vero, expelle vocabulo illo, quæ falfa funt, & in gratiis naturæ obtrufa, necessitatem brutam fimul atque absolutam; demeprincipium pellens externum, cum de anima cogitaveris: Assere spiritualitatem, & relinque agenti cognitionem facti, concede potestatem determinandi seipsum; & adjunge id unum, sequi eas determinationes ordinem, sic ut ex una repræsentatione nascatur altera non minus ordinate, quam ex motu motus consequitur, etsi diverso operandi modo utrumque. Tum, si placet, machinam appella spiria tualem id agens Tuum; dic, ejus mutationes concordare mutationibus corporum mechanicis; tuere, formulam automati spiritualis, in quo eminenter existat, quod in mechanismo elegans & pulcrum: Nihil, opinor, illos Tua locutione & sententia offenderis, qui ex sensu magis quam vocabulo pronunciant.

terrere debeat. Contendit ergo voluntatem unis versim ad alterutram partem nunquam deslectere; fine ratione movente -- -- At simul inculcat frequentissime; voluntatem nulla vera necessitate ad partem, quam amplectitur, adigi, posse affectui, genioque suo resistere, posse eundem expellere, atque in oppositam partem divertere, non rapi inclinationis suæ pondere, sed ei liberrime cedere, Verum ex diverticulo in viam.

S. 193. Redeamus ad argumenta Lamyana: "Tertium hoc est: "Id Systema non esse DEO dignum & sapiens. Si vino se quis ingurgitet, ut pirituum animalium ordo interrumpatur, num id "verosimile est, ejusmodi extravagationes non esse, "nisi naturales animæ consecutiones, & quod ea re sequatur ipsa leges consecutionum à DEO sibi latas? Quam id sapientiæ divinæ honorificum foret,,? Miror, hac opponi à Cartesiano. Num illud magis verisimile est, & sapientia divina dignum, ut & ille spirituum animalium turbam faciat, & animæ extravagationes producat? Num, in Systemate vulgato, id magis conveniens divinæ sapientiæ, ut animam influxui corporis subjiciat, quo fiat, ut nimio vini ulu turbatis spiritibus animalibus, aut medicamento, vel aliis occasionibus irritatis iisdem, deinde turbetur aut plane in furorem agatur anima? Nonne in nostro Systemate antecedaneorum in corpore actuum repræsentationes confusæ sunt in anima quoque? Num igitur aliter fieri potest naturaliter, quam ut repræsentationes in illa tales consequantur ex iisdem, quales in dentibus?

S. 194. "An igitur ita sequitur leges à DEO spibi latas,,? Audi Leibnitium: "Natura animæ & se se corporis est corrupta. Itaque dum naturam suam sanima sequitur, non semper se divinis legibus accommodat: Corruptio illa est libertatis consequens. Atqui hoc non magis ad nostrum Systema pertinet, quam ad cetera quoque omnia. Caussam mali hic non inquirimus. Num pro Manichais pugnabit Lamyus, quod confusio divinis inducta operibus sapientiam ipsius dedeceat? Nonne cum Augustino potius concedet, consusionem adparentem esse majori ordine correctam,? Ita Leibnitius (y).

J. 195. "Non sunt autem istæ Harmoniæ leges
"sapientes. Entia quæcunque tendunt ad sui con"serva-

y) Supplem. du Journ. des Scavans. Juin. 1709. p. 597. 598. Nescio vero, num ambiguitas in voce Legis delitescat. Non sane accommodat se anima divinis Legibus, cum peccat; sanctæ nimirum illæ sunt, & a sceleribus remotissimæ. Sed abutitur ea facultate, quam a divina voluntate accepit, examinandi motiva, & determinandi se in eam partem, quæ fortius ipsam afficit. Morem illum, in seipso intaminatum, seligendi, quod fortius movet, aliquando Legem dicimus, quam sequitur anima; non quomodo præceptum philosophi legem vocant, fed quo sensu ordinem quoque & consuetudinem. Sequitur igitur suæ naturæ consuetudinem anima, dum cedit motivis (non melioribus fane, sed) fortius appetitum urgentibus: In eo divinum transgreditur præceptum, quod meliora prioribus non opponit, attenditque, & exàminatis obsequitur.

"servationem: Atqui sunt corpora, papilionum v. "g. quæ candelæ aut igni appropinquant, dum comburantur: Sunt anima, qua se pracipites dant in molestias. Ridiculam vero legem, quæ "faciat, ut anima bonam deserat cogitationem, "dum acu pungitur,,! Atqui hoc commune oft omni Systemati! Quid vero ridiculum in eo est, papilionem, dum calefieri appetit, igni propiorem factum, comburi? Quid in eo mirum, si ad appetitus inordinatos, quos assequi non possis, tristitia consequatur? Quid in co minus sapiens aut indignum DEO, quod corporis mutationibus anima repræsentationes respondeant & congruant? Num præstabilita Harmonia plus perfectionis animæ largiri debet, quam ipsa DEI immediata actio in Systemate Tuo? Ceterum alio loco id exponendum est, unde impersectiones, & qua via in Systema mundanum irrepserint?

S. 196. Quartum est "DEUM non posse facere ,automatum, quod sine ratione præster id, quod "homo facit cum ratione ". Atque hie sufficie Leibnitio, allegasse automatum divinum artificiosius eo, quod postulat objectio. Id, inquit, quod fætum format, artificium est, quod multo ea omnia exsuperat, quæ hominum ratio perficit: Neque illi comparari potest poema elegantissimum, neque disoursus quantumvis judiciosissimus. Agnosco sane, id fieri per divinam praformationem: Sed idem ob-

tiner in Harmonia quoque præstabilita.

6. 197. Nescio quidem, num specialia hic La? mius alleget: Sunt autem illa, quæ hic maxime in conficonsiderationem venire possunt, pracipue duo: Alterum, quomodo in humani corporis machina repræsentari possint propositiones generales, quas anima format & cogitat; alterum, quomodo illa, nullo supposito anima influxu, Syllogismos loqui & propositiones, sive id, quod propositionibus in corpore respondet, inter se conjungere queat? Ad quastiones igitur istas generalem Leibnitus (2), sed elegantem atque determinatam acutissimus Chr. VVolsus responsionem dedit, quam compendio expositam dabo, ne quam transiisse videar ex dissicultatibus gravioribus, & publice motis.

quid rerum in Universo est, id esse ejusmodi, ut in quibusdam conveniat, in quibusdam disseat:
Atque adeo nonnulla sint ejusdem speciei, ali: sint ejusdem generis. Sumo etiam, id aliunde (1) leO 2

a) Ex Metaphysica nimirum Volsiana, vel & ex atten-

tione ad rem præsentem, que veritates illas abunde de-

<sup>2)</sup> v. Repliq, aux Reflex. de Mr. Bayle. Recieil T. II. p. 399. Le corps est fait en sorte, que l'ane ne prendi jamais des resolutions, où les mouvemens du corps ne s'accordent; les raisonnemens mêmes les plus abstraits y trouvant leur jeu, par le moyet des caracteres, qui les representent à l'imagination. En un mot, tout se fait dans le corps, à l'gard du detail des phenomenes, comme si la maivaise doctrine de ceux, qui croient, que l'ame est naterielle, suivant Epicure & Hobbes, étoit veritabe: Ou comme si l'homme même n'etoit que coris, ou qu'automate, &c. Wolfianas vero explicationes ordine expositas v. Metaphys. §, 832. - 843.

Aoribus meis constare, quod phantasia nostræ is agendi modus sit, ut si quas res in quibusdam tertiis convenire observaverimus, illa posthac occasione alterius ideæ alteram quoque reproducat; id quod in discursibus familiaribus manifestum est ex transitu, quem facimus, à materia ad materiam. Ubi hoc factum fuerit, memoria beneficio ideam istam veterem denuo agnoscimus. Tum vero veterem atque novam combinando, id, quo conveniunt, detegimus, atque sic ideas generales atque universales formamus: Conceptui vero isti generali vocem alligamus, cujus ope deinceps id, quod in rebus specificum & generale est, designamus. Cogritio igitur Universalis juvatur, & propositiones abstractæ pendent à vocibus, vel generaliter signis istis, quibus id, quod in rebus commune est, à propro secernimus. Itaque mirum non est, repræsenari illas posse suo quoque modo in corpore. Sed progrediamur ad specialiora.

S. 19. Dum primo rem prasentem percipimus, notum est in cerebro motum oriri: Et continuari illum ad mumbra, loquelæ organa, atque ibi novum excitarimotum. Id origo vocum probat: Nisi enim ex rerum aspectu conatus nasceretur ad producendum onum, nunquam homines loqui incepissent (b); id neque infantes inciperent hodie-

cere potest illarum rerum curiosos, quos non omnia latent, quæ dom aguntur,

b) Obiter moneo, ne ex isto argumento incauti sermonem naturalem infeant. Falleretur, qui diceret: Quoniam ex aspectu erum conatus ad producendum

que. Ille sonus auditus novum in cerebro motum producit: Ut adeo bini motus in cerebro conjungantur, alter ex sensu rerum ortus, alter ex sensu soni, seu vocis. Atque ita fit, ut alter in cerebro excitatus & alterum excitet: Namque & hic nihil video incommodi, quare fieri non possit, ut duorum motuum semel combinatorum aut aliquid commune habentium, altero excitato excitetur alter quoque. Istis vero pramissis, omnia obtinuimus in corpore, que necessaria sunt cognitioni generali, suo modo repræsentandæ.

§. 200. Excitatur sensu rerum præsentium in corpore, & cerebro meo, motus: Habet hic aliquid commune cum alio, qui olim excitatus fuit: Itaque & ille excitatur. Jam in motu cerebri præsenti habes & id, quod utrique commune est, & id quod proprium: Habes igitur & id, quod idea generali respondet. Motus ille cerebri, qui utrique hic communis est, non minus influit suo modo in organa loquelæ, atque singuli hi motus rebus re-

fonum aliquis in homine cooritur; ergo in omnibus idem oritur, ergo fonum omnes eundem edent adconspectum rei ejusdem. Pendent illa sane ab infinita circumstantiarum in organis maxime auditui, & loquelæ aptatis, varietate. Neque facile plures iis. dem rebus eosdem quoque sonos alligarent, nisi auditos antea ab aliis: Non funt igitur certi a natura soni rebus destinati, & hominibus, etiamsi attenderent, observabiles. Cetera de sermone philosophiam, id est, Grammaticam universalem, numeramus in desideratis: Prima disciplinæ stamina vid, in Metaphyf. Wolfiana S. 291. - 315.

spondentes: Itaque & ille conjungitur voci & sono peculiari atque adeo & novo in cerebro motui. Ita oritur vox aliquid commune signiscans, ad quam producendam toties in corpore conatus est, quoties vel objectorum præsentium vel phantasiæ opera motus ille producitur in cerebro: Et quæ ipsa etiam, quoties audita motum, sono respondentem, cerebro imprimit, alterum illum motum, olim voci conjunctum, reproducit. Id igitur est, quod in corpore accidit, dum vel generales perceptiones eloquimur, vel propositiones generales audimus atque intelligimus.

S. 201. Existimo, non facile quemquam ista negaturum esse, si attenderit ad cognitionem suam generalem & abstractam: Vocibus enim conceptis nos meditari quis nescit? Imo esse etiam, dum meditamur, dum ego hic scribo, aliquem in organis loquelæ conatum ad voces istas edisserendas, id satis distincte in me experior. Ne vero quis existimet, savere istam deductionem hominibus aliquando profanis, aliquando minus profunde philosophantibus, qui cogitantem in nobis substantiam vertunt in automatum corporeum: Isti quidem rei deinceps adhibebimus remedia §. 220. Nunc ad Syllogismos pergemus.

S. 202. In Syllogismis post antecedentia res est facilior. Quicunque attendunt animæ suæ operationibus, illi deprehendunt, ubi Syllogismum cogitare contingat; incipere se ut plurimum à sensatione, quæ minorem constituat Syllogismi, ita audio

audio nunc horam undecimam. Quin corpori locus sir in hac propositione repræsentanda, nemo dubitaverit; campanæ enim sonitus ipso nunc actu aliquam in aure primum, deinde cerebro meo mutationem facit. Ista vero prior propositio, per legem phantasia J. 197. allegatam, aliam mihi ideam revocat, priori olim conjunctam, atque adeo cum illa nonnihil commune habentem, ideam prandii. Inde major propositio: Hora undecima prandendum est. Sed neque hic quicquam est, quod non possit repræsentari in corpore sine animæ influxu: Quis enim dubitet, motum istum soni cum motu prandii præparatorio sæpius conjun-ctum, etiam nunc posse istum excitare in cerebro, arque adeo nunc cum illo conjungi; quod ipsum repræsentat conclusionem: Ergo nunc prandendum est.

formis; sic in Enthymemate eadem omnia adesse, hinc inseras, quoniam de veritate illius nunquam certus es, nisi omnes illas propositiones sibi conjungas: Id vero hic discrimen est, quod altera propositio non adeo distincte atque evolute attendatur, nt saltus videri possit, qui revera non est; saltim non eo tempore, quo primum cam rem intelligimus. De elocutione existimo nihil hic amplius necessarium esse, postquam circa propositiones generales monui, quod motus ille organorum loquelæ, sine animæ interveniente opeta, deduci possit à motu cerebri, propositionibus respon-

respondente. Ita autem, opinor, expedivimus,

quæ sunt in corpore difficillima \*.

§, 204. Ultimum Cel, Lamii hoc est: Non posse tribui creaturis vim agentem, à divina potentia "distinctam. "Atqui nos contrarium obtinuimus "in antecedentibus, atque in eo sequimur Philoso-"phos, si à Cartesianis discessero, communiter "omnes. Addam saltim tria Leibnitii verba ": Si nous agissons, nous avons la puissance d'agir. Si nous n'agissons pas, nous ne pechons pas non plus. Aut, si placet, redde rationem, quare illas anima cogitationes producere possit, quas immanentes vocamus, & non tamen habeat potentiam agendi, saltim in se, qualem Leibnitins postulat. De altera consequentia consentiunt, nisi fallor, Auctores; ideo quippe immanentes animæ actiones, volitionesque liberas relinquunt, ut peccati rationem invenire possint in anima. Atque ista quidem ad objectiones Lamii, earumque occasione dicta sufficiant!

§. 205. Succedat nunc, quem & superius audivimus, R. P. Tourneminius. Ille duo potissimum opponit Leibnitio atque Cartesianis; neque enim Leibnitiana impugnat, quatenus à Cartesianis distincta, essi Cartesiana pluribus urgeat. Primo experientiam putat testari influxum, testari actionem anima, qualem ipse concedit. Verum de illo videas

<sup>\*</sup> Conferri tamen possunt, quæ in Dilucidationibus meis, occasione objectionum Hollmannianarum, pluribus edisserui, & quæ postmodum inter nos eo de argumento ventilata sunt, in Epistolis Amæbais.

videas disputata superius, primo in genere. §. 27. seq. Deinde & in specie adversus Tourneminium §. 45.

§. 206. Alterum est, quod ille, velut ex Leibnitiana mente, Cartesianis opponit, & deinceps convertit quoque in Leibnitium: Harmoniam quamcunque non efficere unionem realem atque effe-Aivam. Destrui adeo nostra quoque sententia unionem animæ & corporis. Ego autem concedo quidem, destrui Physicam illam, influxu nixam; Sed nego, destrui Metaphysicam, qua fit, ut ex anima & corpore correspondentibus fiat unum per se, unum suppositum, una persona. Audi, si placet, Leibnitium (c): Admitto nihilominus unionem veram inter corpus & animam, quæ ex duobus illis faciat suppositum. Sed unio ista Metaphysica est; unio vero influxus Physica esset. Atque iterum: Multi Recentiores nullam inter animam & corpus communicationem Phylicam agno-

c) Locus prior est in Discursu de Conf. Rat. & Fid. §. 55.

Alter in Theod. §. 59. Edit. Gall. & 58. latinæ. Tertius in Epistola ad Remondum T. II. du Recueil p. 330. Quibus omnino conferas Cel. Dn. Crousaz Systeme de Logique P. III. c. II. p-1160. Nimirum inter exempla petitionis principii suo quodam jure collocat sequentia: "Si l'union de l'ame avec le corps ne conssiste, que dans une simple concomitance des pensées & des mouvemens, c'est correspondance plûtot, qu'Union. Or l'ame est veritablement unie au corps. Il faut donc y chercher quelque chose de plus,... On suppose, dit il, ce qui est en question, en supposant dans cette union plus qu'on n'y apperçoit.

Metaphysica, qua sit, ut anima & corpus ponant unum suppositum, quod persona dicitur. Et alibi: Sauve l'union Metaphysique de l'ame & de son corps, qui les sait composer unum per se, un ani-

mal, un vivant \*.

5.207. Nimirum, ut Harmonia respondentium exacte horologiorum non sufficiat ad unionem
veram, aut ad unitatem alicujus suppositi sundandam; quod recissime Eruditi monuerunt: Existimo tamen, id non officere nobis in hoc negotio,
quo non externam tantum in aliqua parte conspirationem tuemur, sed eam utriusque rei Harmoniam facimus, qua similiter in utraque determinatum sit, quicquid in illis unquam deprehendi aut
distingui possit. Cum enim individuum sit, quod
ex omni parte determinatum est: Nescio, quid
præpediat, quo minus unum illud individuum
com-

Obiter, & ad retundendas folum insultationes aliorum monebo Lectores nostros: Qui de unione Metaphysica tanquam de re tenui vel ridicula sermocinantur, eos nescire, quid reprehendant. Impossibile
est, ut vere Physica relatio, aut unio intercedat inter
animam & corpus nostrum, nisi & anima sit corpus;
% physicum non pertinet nisi ad corpora. Dic, quid sit
Physica? Quicquid autem animæ & corpori commune est, id eo ipso est Metaphysicum: igitur &
unio, quæ illis communis est, est metaphysica. Metaphysica scil, sola est, quæ supra spiritus & corpora
extenditur. Scilicet ita sieri solet, ut, qui nos rident, re profundius expensa se ipsos præstent risibiles.

compositum dixero, ubi duarum rerum, quarum altera ad alteram ordinata est, determinationes in Universum omnes consentiant, sicut in neutro possis quicquam deprehendere, cujus simile non obtineas in altero. Dabimus igitur sane, non omnem Harmoniam facere unionem veram, aut arguere unitatem suppositi: Illud tuebimur, Harmoniam, qualem diximus, plenariam sufficere unitati individui alicujus compositi. Cetera de unione, quæ presentiam postulat localem, & actionem requirit Physicam, Tua, si fieri potest, pace reservabimus, donec distinctos mage actionis illius & in spiritibus præsentiæ conceptus vigere inter Philosophos contigerit (d).

5. 208

d) Addo unicum tamen. Accepimus, esse Philosophos. quibus videatur, unius ejusdemque hominis animamo posse esse Parisiis, dum Constantinopoli corpus existat. Manifestum est, unitatem eo casu omnem absolvi harmonia rerum: Sed & nostro Systemate id obtinere diximus, neque localem aliquam animæ in corpore adessentiam postulavimus. Igitur quæsitum est, num in Leibnitiana quoque sententia ejusdem hominis anima esse alibi locorum queat, & alibi corpus existere? Neque videntur illam declinare consequentiam posse philosophi; nihil enim animæ natura immutatur, five in hac, sive illa spatii parte existat; potest utroque loco consentire suis repræsentationibus cum corpore, & organorum motibus. Rette id quidem consequitur. si spatium tuearis absolutum. & a rebus ipsis distinctum, receptaculum quafi aliquod in feipfo indeterminatum, & independenter a rebus existens : Neque enim intelligo, quid eo casu impediat, quo minus altera hominis pars in eo spatio absoluto existat, cui Lutetias ines

§. 208. Parentii meditationes sigillatim pensitare non licet, quod de illis mihi nihil innotuerit, præter ista Leibnitii, exhibita ad §. 120. Eandem vero mentem suspicor suisse & Domino de Maiseaux,

xistere supponimus, altera in eo, quod Constantinopoli repletum hodie admittimus. Verum alia est rerum facies in Philosophia Leibnitii, quem constat abnegare spatium absolutum. & a rebus locatis omnino distinctum; cum enim Leibnitio Spatium nihil aliud sit, quam ordo coexistentium, atque adeo spatium neque a corporibus sejunctum detur, neque ordo coexistendi fine rebus coexistentibus esse aut cogitari debeat: Inde translata in sermonem Leibnitianum quæstioni hic sensus est. An eadem illa anima, cujus distinctæ & claræ repræsentationes sequuntur statum corporis organici ut Constantinopoli existentis, possit eodem tempore & simul suis illis repræsentationibus exhibere statum corporis, ut existentis Lutetiis? Quatenus enim supponitur anima & corpus ejusdem hominis, supponuntur inter se harmonica: quatenus corpus Constantinopoli supponitur, ob harmoniam animæ repræsentationes exhibebunt mutationes, quæ fiunt in corpore, ab ambientibus Constantinopoli corporibus: Quatenus anima supponitur Lutetiæ, repræsentationes ejus exhibebunt statum Lutetiarum; ita enim consuevimus judicare. Eo sane loco dicimus existere animam no-Aram, cujus illa statum exprimit suis sensationibus; adeo quidem, ut in somnio, cum a sensatione imaginationem non discernimus, eo quoque loco existere nobis videamur, quem Phantasiæ lusus exprimit. Leibnitiana igitur in Universo suo complexu sententia Paradoxum illud Philosophicum non admittit: Admitteret fortassis recepto de spatiis conceptui copulata. Verum hic locus de spatio Commentarium non capit.

seaux, ex responsione Leibnitiana (e): Imo & aliis quibusdam Viris doctis, ex recensione ejusdem Leibnitii (f). Verum illa exposuimus occasione

per Lamium facta §. 16. segq.

S. 209. Accedamus ad Isaacum Newtonum, Maximum illud Anglicæ Gentis Decus atque Ornamentum. Illius hæc sunt de Leibnitio verba (g): "Posset ostendi, Harmoniam ipsius Præstabilitam "esse verum miraculum, eandemque contrariam experientie omnium hominum; cum unumquodque "individuum habeat in se potentiam videndi suis "oculis, & movendi corpus suum pro arbitrio,, . Durum est profecto, adversari Newtono, incomparabili Viro, cujus in Mathesin merita universus Eruditorum orbis impense veneratur. ille eandem rebus quoque Metaphysicis operam impendisset, idemque in his judicium exercuisset; credo, & in hisce Ipsi atque Leibnitio, eadem aut

f) Vid. eadem Collectio T. II. p. 416. "Quelques autres ont dit, qu'ils entendoient ainsi l'hypothese des causes "occasionelles, & ne la distinguoient point de la mien-

"ne; dont je suis bien aise,..

e) Ita enim ille in Epistola ad eundem 8. Jul. 1711. scri-"Au reste, vous avés raison, Monsieur, de "m'attribuer dans ce fragment, un reste de Cartesianis-"me. Car j'avoue, d'approuver une partie de la do-"Arine des Cartesiens. Mais mon sentiment sur le "commerce de l'ame & du corps a des fondemens "reçus generalement, avant la naissance du Cartesianis-"me ". Vide Recueil. T. II. p. 387.

g) Vid. Epistola Nevotoni ad Reverendissimum Abbatem "Contium, edita in Collect. sepe citata, T. II. p. 18.

similia ut proferrent, per utriusque sagacitatem

contigisset.

Philosophiæ bono, quam in tanto Viri Maximi senio sperare, nihil, opinor, in ejus merita peccabitur, si honorem præsati ad argumenta, præsertim inter indignationes \* nata, breviter respondeamus. Harmoniam Præstabilitam nunc esse miraculum, sensu vocis Leibnitiano (h), negamus; esse essectum aut Corollarium miraculi antiqui (i) naturale, concedimus. Scilicet in universa rerum

natura

h) Leibnitius Epl. ad Abbatem eundem: 1. c. p. 55.
"J'appelle miracle tout evenement, qui ne peut être
"arrivé, que par la puissance du Createur, sa raison

"n'étant pas dans la nature des creatures,.

Welim huic monito scriptores attendant omnes & serio. Nihil est, quod magnos cetera Viros adeo facile sallat, atque indignatio, & affectatio exponendi adversariorum dicta vel risui vel contentui lectorum. Per nebulam vident, quicquid indignabundi vident. Faciant sibi mutuo eam justitiam eruditi, ut credant, neutros infanire, neutros asserere, quæ sint aperte ridicula, aut a sensu remota communi. Inquirant in sententias adversariorum, donec plausibiles appareant, atque sic intellectas examinent quieti, & refellant soliciti. Si vel Newtonum fallere affectus potuit; quem tandem putabitis ab errore securum sore, si affectus audiat; in totum, aut in partem; in decisione, aut examine?

i) Vid. Leibnit. Epl. V. ad Clarkium 6. 89. "L'Harmo, nie ou correspondance entre l'ame & le corps, n'est pas un miracle perpetuel, mais l'effet ou suite d'un miracle primigene, fait dans la creation des choses,

diversissimæ inter se conspirent: Itaque si de prima illarum consonantia quæras, non minus hæc à divina unice potentia pendet, quam ipsa in universum natura. Sin illas semel à DEO concordes sadas arque legibus suis pergentes, contempleris; omnes consecutivi status ex prioribus nascuntur naturaliter, hoc est, secundum illum ordinem, quem DEUS rebus convenientem judicavit præ aliis, atque vi rebus initio insita exequitur.

5. 211. Quare id rece dicatur, quod homo videat suis oculis, consequitur ex 6. 206. 207. Hoc enim, quod de supposito, de persona enunciatur, necessario consequitur ex unione illa Metaphysica, quæ suppositum, quæ personam, quæ unum aliquod per se efficit. Physicam autem unionem, itemque motum ab anima effective pendentem, ab experientia concludi posse non video. Et doleo sane, aut me prorsus caligare, aut similes vel Newtono Viros posse falli in consequentiis, qualibus quotidie uti oportet in omni Philosophia. Quid enim, aut unde cognoscimus communiter, nisi per experientiam? Existimo vero, Newtonum, si voluisset eandem hisce rebus perspicaciam applicare, quam & potuit, & aliis adhibuit, facile istam objectionem suisse neglecturum, & daturum excellentia in hoc etiam negotio,

S. 2120

<sup>&</sup>quot;Il est vray, que c'est une merveille perpetuelle, com-"me sont beaucoup de choses naturelles ". Vid. Rec., T.I. p. 131.

fione, dignitate, fama & meritis virum, tanto nunc lubentius loquentem faciemus, quanto ille plus operæ posuit in defendendis Philosophiæ Newtonianæ capitibus, & quanto illa suit illustrior concertatio, quam sub oculis SERENISSI-ME WALLIE PRINCIPIS, GUILIELMI-NE CHARLOTTE depugnarunt Ipse & Leibenitius (k). Ita autem ille (l), "Si anima non , ageret in corpus, corpus autem simplici materiæ , motu mechanico, se nihilominus conformaret , voluntati animæ, in infinita motuum spontaneo-, rum varietate, id miraculum soret perpetuum, . Equi-

1) Vid. in citat. Epistolis, Epl. IV. Clarkii, S. 31. 32. in Recueil T. I. p. 75.

k) Scripferat Leibnuius nonnulla A. 1715. Nov. ad Serenissimam Wallie Principem, quibus Philosophiæ Nevvtoniana & Lockiana quædam capita tangebantur, communicata deinceps à Serenissima Principe cum Sam. Clarkio Theol. Doct. & Ecclefiæ ad D. Jacobum Rectore, in aula Britannica Viro gratioso, qui responsionem illi literarum excerpto opposuit; continuatis deinde mutuis utriusque magni Viri ad eandem Seren. Principem exceptionibus & responsionibus, dum Leibnitius A. 1716. negotio immoreretur, post cujus fata libellus, Anglice & Gallice editus, haud ita pridem & Germanice versus est ab Henr. Kæhlero, & Gallice denuo impressus nuperrime in citata sæpius Collectione Demalai. Germanicam editionem commendat Prafatio Eruditiffimi Christiani Wolfii , & responsio Clar. Viri. Lud. Phil. Thümmigii ad quintam Clarkii epistolam fa-Cta pro Leibnitio, nec parum dilaudata in Actis Erua. A. 1720. Dec. p. 544. feqq.

Equidem sensu Clarkiano non datur miraculum perpotuum, vocat enim id miraculum, quod insolirum est & extraordinarium, nequaquam id, quod constans & ordinarium deprehendimus. Nolim tamen id Viro doctissimo responderi; loquitur enim sine dubio adversus Leibnitium ex definitione Leibnitiana. Responsionem igitur sume ex §. 210. Non est hoc miraculum perpetuum, sed est perpetua consecutio illius miraculi, quo natura terum à DEO constituta est; modò creationem velis (m) miraculum dicere. Si id, quod ex miraculo consequieur, velis miraculum dicere; hoc sensu nihil naturale erit. Ex primitivo enim illo creationis miraculo consequentur omnia: Sed, ubi consequuntur pro rerum creatarum natura, ita, ut ex hisce possit ratio effectus dari; tum naturales vocare istos effectus in usu est.

S. 213. "Harmonia Præstabilita est vox solum, & terminus technicus, neque usui esse potest ad , explicandam caussam essectus adeo miraculosi, ... Hæreo hic de mente oppositionis. Neque enim credidero, Clarkium id sibi de Leibnitio persuadere, quod hic pro caussa essectus vocem vendere velit: Neque illud à me impetrare possum, ut Clarkio tribuam, istum hoc rejicere, ut novæ essectus explicationi nova vox, novusque terminus technicus im-

m) Impropria enim locutio est, quia miraculum præfupponit naturam: Convenit creationi tamen in eo cum miraculis, quod sola & immediata DEI operatione consiant, nulla intercurrente caussa secunda.

imponatur. Fortasse hoc voluit (n): Nullumi esse determinatum istius termini sensum, neque respondere huic voci rem, que effectui aut phænomeno præsenti explicando sufficiat. Id ubi vo-

luerit, provoco ad §. 90. & legg.

§. 214. "Supponere, quod in motu corporis "spontaneo, anima non det novum materiæ mostum, novamve impressionem, & quod omnes "motus spontanei producantur impulsione mecha-"nica materiæ; est reducere omnia ad fatum & ne-"cessitatem,,. Siquidem leges illæ mechanicæ fint absolute & geometrice necessaria, quod veterum nonnulli supposuerunt, alii diserte docuerunt: Concedo fatum sequi in illis motibus, sequi necessitatem. Sin illæ sint, quod aliquories diximus, absolute loquendo contingentes, si sapienter electæ inter plures possibiles, si adeo sundatæ, non in necessitate quadam bruta. & rebus aut materiæ intrinseca, sed in electione Entis summe intelligentis, pro sua libertate, & sapientia, ex pluribus aliis mage hasce seligentis, quam alias: Tum

n) Imo fortaffis hoc voluit. Solenne eft, ut Philosophis quibusdam Anglis, corporum phænomena specialia ex attractionibus corporum omnium mutuis explicare instituentibus, alii inculcent, vocem dari, aut qualites tem sebolasticam allegari, non reddi caussas phænome-Ouo id jure fiat, non disputo. norum naturales. Quid fi nostros talione quodam repercutere in mentem Cel. Clarkio venisset? Tum vero redderem illi, quæ rectiffime ex Nevutono Ipfe circa gravitatem monet atque attractionem: Phanmenon hac voce appellari à Leibnitio, caussas aliunde peti.

cessat fatum omne, evanescit omnis motuum necessitas, proprie & absolute dicta, & sola Clarkio pro necessitate habita. v. Rec. T. I. p. 154.

§. 215. Alter & prolizior VIRI Doctissimi hic ,locus est (o): " Illud rationi magis adversatur, nolle admittere gravitationem vel attractionem - - - - & postulare simul, ut nos admittamus hypothesin adeo alienam, atque illa est de Harmonia Præstabilita, secundum quam anima & corpus hominis non plus influxus habent alterum in ,alterum, quam duo horologia æqualiter bene mota, ,quantumcunque sint à se mutuo dissita, & licit "nulla sit inter eadem actio reciproca,.. Nonid ægre fero, quod hypothesin adeo alienam vecat hanc nostram: Intelligit id sine dubio, a senbus, & judiciis primis, qualia ferre solemus ex senuum testimonio, re nondum mature pensitata. Sin & a ratione alienam putet, in co dissensum softrum haud gravate feret. Comparationem cun borologus de influxu concedimus: Cetera cretimus bie plus esse mutuæ relationis, destinationis, atque unionis Metaphysica; Anima enim & corpus faciunt unum per se, rem vivam, aninal, suppositum, personam, quod non dicimus le horologiis, quantumvis bene conspirantibus.

§. 216. "Equidem Auctor dici, DEUM prævidentem inclinationes animæ cijusque, ab initio "sic formasse Universi machiram, ut simplicis "mecha-

o) In Respons. V. ad Leibnit, d §. 110. - 116. T. I. du Recueil. p. 191. seq.

"mechanismi legibus corpora humana convenientes motus recipiant, tanquam illius magnæ machi-Verum an id est possibile, ut ejusmonæ partes. di motus, & tantum variati, atque sunt motus humani corporis, producantur puro mechanismo, "etsi voluntas & spiritus non agant in corpora,? Puto id esse omnino possibile; Sed DEO. Volitiones istæ sunt limitatæ & finita gradibus & numero, suntque à DEO pravisa: Quidni possint motus illis respondentes (p), artificiosa machinæ structura obtheri ab eo, qui utrumque pernovit, & cujus poteitiæ atque sapientiæ fines non sunt? Variant sane mitum in modum appetitus: Sed variant non minus organa nostri corporis, arque corpora, quibus cinginur, & quæ agunt in nostra organa. Cedemus tanen, si quam Vir Doctissimus nostræ hypotheseos repugnantiam demonstraverit.

\$ 27. An id est credibile, quod, si quis ho-"mo decenat, atque adeo integro mense præsciat, "quid sit hoc die, hac hora acturus? An id, in-"quam, escredibile, quod corpus, virtute puri "mechanism, ab initio creationis in mundo cor-"poreo prodicti, exactissime istis spiritus humani "decretis sese accommodaturum sit rempore destinato,,? Non defiteor, terrere quæstiones hujusmodi: Sed an imossibilitatem simul evincunt? Ego autem non dubit, quemadmodum in præsenti mundi repræsentatione satis caussæ suit, ut id desi-

derium

p) Dum non repugnent nutuo; quales neque voluntatis & spirituum opera prastari posse, facilis, opinor, admiferis.

derium vel decretum in anima inde enatum sit; atque in consequenti satis argumentorum, ut prissinum decretum iterum in mentem redierit: Ita in præsenti mundi sacie satis rationis esse, ut producantur in corpore motus decreto illi respondentes (q); atque in consequenti satis caussæ, ut prior motus redeat, atque novum deinceps, sed priori succenturiatum, & consentaneum producat.

§. 218. "Secundum hanc hypothesin, omnes "Philosophica ratiocinationes, phænomenis & expe"rientia sundatæ, siunt inutiles,. Atqui hoc liberalius illatum viderur. Ratiocinationes factis nixa, v. g. radiotum luminis natura heterogenea, experimentis conclusa Nevvtonianis, atque infinita hujusmodi, constanter subsistant. Quodsi autem in judicio plus dicas, quam est in sacto, id & inutile est, & noxium. Utinam illa penitus aboleri possent (r). Ego gratias Cartesio & Cartesianis habeo,

r) Atque utinam Doctiff. Clarkius ubique aqualem rebus attentionem adhibere dignatus effet! Ita recte idem differit similia nostris, quando ad Collinsii argumentum aliquod ita respondet in animadversionibus. "De ce, "qu'un homme fait toujours ce, qu'il juge raisonnable, "il ne s'ensuit pas, que l'experience prouve, qu'il y

q) Dico: Motus decreto respondentes; non, executionem decreti. Namque & huic in mente propositioni, quod propediem suscipienda sit actio, suus in corpore motus respondet: Alius illi, cum jam jam eo connititur anima, ut sensationem illam in sese producat, tum enim in corpore respondet motus quoque, quo executio persicitur decreti, non destinatio tantum, & a certo tempore suspensio.

beo, atque omnibus illis, qui docent; experientiam ponderare circumspectius. Si quis eam inutilem reddit, facessat ille ex circo Philosophorum! Sed audiamus.

S. 219. "Quodsi enim vera est Harmonia Pra-,stabilita, homo nec videt, nec audit, nec fentit ,quicquam, neque movet corpus suum: Imagina-,tur sibi tantum, se videre, audire, sentire & "movere corpus suum ". Si cum Idealistis rem haberet Clarkius, negarent illi, quod experientiæ contrarium sit, si dicas, videri id saltim nobis, quod sentiamus, quod moveamus corpora: Sed bene est, quod nos ipsa quastione nostra utrumque admittamus, & videri id nobis, & sieri illud quoque. Illud non intelligo, quomodo id Harmoniæ Præstabilitæ adversetur, ut dicam, videre hominem, audire, & sentire, & movere corpus suum. Ad sensum pertinet in corpore motus, in anima perceptio: Utrumque habet homo in Harmonia Præstabilita; namque etiam hic est compositum quid ex anima & corpore: Itaque sentit homo \*. Eodem-

que

<sup>&</sup>quot;a de la necessité, qu'il le fasse. La concomitance ici "n'est nullement une preuve, qu'il y a une liaison phy-"sique, Vid. Recueil T.I. p. 382. Verum, quid aliud est, quod nostra dicit, aut supponit sententia. quam, quod etiam bie concomitantia rerum non fit physica connexionis indicium. [Ira scil, pressa in sinistro latere veritas erumpit e dextro. Cur duplici pondere & mensura utimur, atque nunc ex concomitantia nexum ipfi arguimus phyficum, nunc fequi illum negamus?] Sed anima non fentit, non videt, non audit. Esthoc

que modo dicendum est, hominem movere corpus sum: Sed, animam movere corpus, propriissime non dicimus; at neque id experientiam postulare ostenderis.

S. 220. "Et, si homines persuasi essent, quod scorpus ipsorum nihil sit præter machinam, & , quod omnes ejus motus, qui voluntarii viden-"tur, producantur legibus necessariis mechanismi "materialis, sine omni influxu vel operatione ani-"mæ in corpus: Facile inferrent, hanc machinam "esse integrum hominem, atque animam Harmo-"nicam in Systemate Harmoniæ Præstabilitæ nu-"dum esse figmentum atque vanum phantasma,,. Isti quidem rei cautum est alibi sufficienter. mam enim in homine immaterialem atque spiritualem ex conscientia, ex modo repræsentationis mundi, qui fit ab anima, &c. cum Cartesto, Leibnitio & Chr. Wolfio satis manifeste defendimus, ut ab ista hominum præcipitatione nihil metuamus: Quod enim sit in corpore, quodque ipsi supra plenius de corpore ostendimus, satis adhuc à perceptione, reflexione, conscientia & modo repræsentationis animæ distare, facile deprehenditur ab intelligentibus (s). Neque tamen indignamur isti cautela PA

Apotelesma hominis, suppositi totius, personæ compositæ ex animo & corpore; in quo utraque pars agit, quod suum est; motu quidem in corpore, sed perceptione in animo. Ubi alterutrum deest, sensus non est.

s) Conferas tamen, si placet, Chr. Wolfium in Metaphysica, qui distincte rem omnem explicuit §. 738. seqq.

Clarkiana, quoniam illi majus periculum est à discipulis Metaphysicæ Lockiana, qua dubium relinquitur, num fieri non possit, saltim divina acce-

dente opera, ut materia possit cogitare?

S. 221. "Porro: Quam difficultatem evitamus "hypothesi adeo singulari? Nullam scilicet, præ-"ter eam, quod concipi non possit, quomodo "substantia immaterialis agat in materiam,,? Evitamus illam sane: Sed non tamen negamus, posse spiritum agere in corpora. Quare hæsitemus de anima, aliam supra caussam allegavimus, quam generaliter naturam spiritus. Quales autem, & quantas de cetero difficultates ea hypothesi declinemus, id legas licet in §. 126. &c.

S. 222. "Deinde an difficilius est concipere, "quod substantia immaterialis agat in materiam, "quam concipere, quod materia in materiam,,? Ita videtur sane! Concedes Tu quidem, corpus posse concipi pellere aliud, percutere, contingere, adeoque impetum à reactione limitatum imprimere, potest vis impressa alicujus corporis concipi à concursu aliorum varie modificata, deretminata, dire-&a: De substantia immateriali nihil simile possum concipere. Cetera notum est, quid Leibnitius de communicatione motus corporum censuerit.

S. 223. "Annon eadem facilitas est concipiendi, quod certæ materiæ portiones possint esse ob-"ligatæ, (ita Gallus interpres: Peuvent étre obligées ;

Itemque Illustr. Leibnitium in Principiis Philosophiæ §. 17. & paffim alibi.

clarkii discursum videre non licuit) ut sequantur , motus, & inclinationes animæ, sine impressione , corporea; quam, quod certæ materiæ portiones , obligatæ sint ad sequendos motus suos reciprocos, vi unionis aut adhasionis suarum partium, quam , nullo mechanismo explicare licet: Aut quod radii , luminis restectantur regulariter à superficie, quam , nunquam contingunt? Cujus quidem rei plura ipsis , oculis experimenta exhibuit in Optica sua Isdacus , Nemtonus.

S. 224. Ego vero non concipio, quomodo corpus sequi possit inclinationes animæ sine impressione in corpus facta, aut sine organis in corpore aptatis, quorum ope, mechanica consecutione, motus Prastaret vero rem laude dignissimam, qui res hujusmodi faceret intelligibiles, si fieri tales possint. Num adhasio particularum in corporibus nullo possit mechanismo explicari, id fortasse liberalius dictum est in re nondum deducta ad liquidum. Neque puto, impossibilitatem deducendi ex rationibus mechanicis firmitatem, unionem & adhæsionem corporum sive demonstratam, sive demonstratu facilem esse in posterum. Sin historice dictum est, de nostris artibus, quatenus hucusque id sufficienter & exquisite nemo præstitum dedit: Omnino id fatendum puto. Illud autem de a-Etione in distans, per Newtonum (t) Philosophiæ resti-

t) In Optica sua p. 392. 474. 526. 534. 565. edit. Gallicæ Amstelodamensis A. 1720.

restituta, Leibnitto hactenus opponi non potest, qui soum in ea re dissensum (u) antea testatus fuit. Neque illa sine omni exceptione experimenta putem, si isti rei inhærere liceat (x).

S. 225. Atque ista quidem breviter dicta sunto ad argumenta magni in Anglia Theologi atque Philosophi, que tanto specialius hic edisserere placuit, quod nuperus Leibnitii defensor, Vir Clar. Ludov. Phil. Thummigius generali ad Wolfianas Metaphyficæ Institutiones provocatione hic acquieverit, arque alias potius Clarkianæ responsionis partes examinaverit. Cetera non miror, maximis illis atque illustribus Viris, Leibnitio hinc, atque illinc Newtono & Clarkio convenire in theorematis Metaphysicis non potuisse; dissident enim in principiis.

S. 226. Idemque accidit eidem Leibnitio, quando Animadversiones fecit in Theoriam medicam veram, iisdemque suam de Harmonia Præstabilita fententiam immiscuit. Videasenim, Viros Doctifsimos, Leibnitium atque Stablium tantopere in principiis discordare, ut aliquoties uterque fatea-

u) Discours sur la conformité de la Raison & de la Foi 6. 19.

x) Inflexionem fane Luminis a Franc. Maria Grimaldo observatam primo, deinde amplius ab Illustr. Nevutono confirmatam, & pluribus hodie Philosophis, nuperrime etiam Chr. Wolfio in Exper. Phys. T. II. p. 487. feqq. probatam, non negavero: Neque tamen, eo facto de-. monstratam corporum in distans actionem, aut attractionem mutuam, concessero.

tur, se non intelligere, quid alter velit? Ut sæpenumero uterque miretur, qui fiat, ut hæc talia alter eloquatur? Ego quidem videor mihi intelligere Leibnitiana: De Stablianis idem non dixero asseverate; nihil ægre laturus, si quis, Stahlianæ Philosophiæ innutricus, contrariam meæ declarationem publicaverit; gratias etiam habiturus, ubi illam de

motu theoriam tradiderit explicite.

S. 227. Leibnitius quidem in Animadversionibus suis Nro. 26. ait: "Ad quæstionem, quidnam "sub actionum vitalium organicarum administra-"tione tribuendum sit animæ, ex meo Harmoniæ ,Præstabilitæ Systemate respondebitur, tribuenda ei "omnia, si corporis obsequium ex consensu spe-"des: Tribuendum vero nihil, si quid reluctanti "imperaretur. Miraculi quoddam genus foret, si nanima in corpore aliquid efficeret prater ejus na-"turam. Unius hoc DEI proprium est, aliquid "rebus inducere posse, præter earum leges,,.

S. 228. Ad ista Vir Doctissimus in Enodationibus suis p. 115. "Quantum ex iis, quæ hic , afferuntur, hariolari possum, puto Harmoniam "Prastabilitam nihil aliud esse, nisi naturam illo "sensu acceptam, quo de lege quasi positiva divina "accipi solet, secundum quamomnia fiant, utifiunt,,. In consequentibus hinc infert, considerationem illius nullam patere nisi à posteriori: Magnum vero esse postulatum & nullam excusationem admittens, veram harmoniam à posteriori ad priora formare velle &c. Iterumque rem ita concipit, quasi aut hoc diceret Leibnitius, aut hoc saltim intenderer,

esse harmoniam inter agens & patiens, quatenus agens agat secundum receptivitatem patientis.

S. 229. Equidem non est hæc mens Leibnitit in verbis allegaris, quod anima efficienter agere possit in corpore, quæ non excedant receptivitatem corporis, cetera autem non possit: Quem Viro Doctissimo conceptum ex eo subnatum esse suspicor, quod Leibniuus contrarium suæ decisionis miraculum dixerit, arque id DEO soli adscripserit. In Philosophia enim Stahliana, cum anima possit agere in corpus, sed proportionaliter, ut ille vult, dispositioni corporis atque functionibus ejus: Verbo, secundum receptivitatem ejusdem naturalem; hinc illi id unum est miraculum DEO proprium, si ultra receptivitatem corporis naturalem aliquid Sed meminisse poterat, in Philosophia Leibnitiana rem secus habere, snec admitti, quod anima physico influxu corpus moveat].

S. 230. Verba itaque Leibnitiana hoc dicunt, animæ omnes corporis actiones vitales organicas posse tribui, si respectum saltim illum Metaphysicum attendas, qui ad mutuas & harmonicas corporis & animæ determinationes pertineat, quatenus corporis mechanismus, ita, non aliter, à DEO dispositus est, ut animæ suis motibus consentiat. Nibil posse tribui, si influxum Physicum, si realem actionem intelligas, cujus principium activum & productivum non ante fuerit in ipso corpore. Quid utrumque hoc sibi velit, puto manifestum esse ex antecedentibus.

§. 231. Unde autem harmoniam istam intelligamus, non difficile est ostendere: Harmoniam motuum voluntariorum cum perceptionibus distinctis, affectuum corporeorum cum confusis, experientia cognoscimus: Quis enim est, qui non in se deprehendat, moveri brachium, cum id cogitat, æstuare sanguinem, cum irascitur? Ceterorum in scorpore motuum cum perceptionibus animæ obrepetam ista denuo: Vide, si placet §. 94. 95. &

passim.

S. 232. Pergit porro Vir Doctissimus: "Cum "autem liberum agens etiam possit, si non perfice-"re, tamen audere, quod fieri non possit: Et hoc "maxime familiare sit humana anima, ita uti ho-"die est ----- Ubi hic manet barmonia illa prestabilità unice à posteriori ad prius? An ergo illa, quæ frunt cum summa contentione (licet effectu non potiantur) non fiunt, non existunt, non vere sunt? Aut est aliquid, imo plurimum, quod sit & fiat, nihil obstante ulla harmonia prastabilita, sed extra ipsam; ab alio plane principio & secundum plane aliud, & quonam referendum? An ad po-"sitivam dis - harmoniam, etiam prastabilitam? Certe , enim & hoc, aut ab alio principio, aut secundum "aliud principium, contraria harmonia fieri necesse "eft " .

S. 233. Posses mirari, quid Vir doctus impugnet, nisi ex ante dictis constaret, ipsum sic in-telligere Leibnitium, quasi à posteriori voluisset concludere, tantam elle inter animam & corpus harmoharmoniam, ut in actione animæ in corpus illa nunquam agat, neque agere moliatur ultra receptivis tatem corporis. Isti sane sententiæ opponi possunt conatus ejusmodi, qui intentum finem atque effe-Etum non consequentur. Verum illa non dicimus:

Neque adeo nobis ista possunt objici.

S. 234. Si tamen forte quæsieris, quomodo in conatibus, ejusmodi, quos vocamus (y), irritis, inter se anima & corpus consentiant? Breviter ita habe: In corpore v. g. Besnierii, Bernoini, & aliorum est impetus volandi, resistunt autem isti conatui nisus corporum ambientium contrarii, eoque fit, quoad hunc effectum viribus adhibitis majorem, irritus: In anima est nisus ad repræsentationem sive sensationem istam volatus; resistunt autem isti appetitui repræsentationes contrariæ, respondentes isti corporum ambientium nisui contrario: Itaque fit, ut appetitus ille ad novam hanc repræsentationem careat hoc suo effectu. des, quomodo & in hoc casu maneat animæ & corporis harmonia. Memineris vero, me, dum repræ-

y) Dico: Vocamus. Proprie enim, & philosophice loquendo, nullus conatus irritus est: Quoniam unicuique caussa actioni respondet effectus æquipollens viribus ad eum præstandum adhibitis, etsi vires aliquando minores esse possint, quam ut resistentiæ omni superandæ sufficiant, & destinatum a Te effectum (sed viribus majorem) obtinere possint; quo sensu communiter conatus irritos vocamus, qui insufficientes sunt effectui, cui destinantur, obtinendo, etsi effectum sibi æquipollentem semper obtineant. Verum de illo nolim hic anxie differere.

repræsentationes dico, aut perceptiones nisus contrarii in corporibus ambientibus, non loqui de perceptionibus distinctis, neque de claris, quarum possumus esse conscii: Sed de obscuris, quarum etsi conscii non simus, existentiam in anima superius adstruximus, & facile pluribus ostendere pos-Cemus.

S. 235. Neque nunc erit difficilis responsio ad Quastiones Viri Celeb. "Velim tamen, inquit, ut monstretur, annon anima multa possit, imo soleas "tentare, machinari, moliri, contendere, maxime omnium autem velle, & sperare, ultra receptivitatem corporis & rerum corporearum? An ausus hi, appetitus, tentamina etiam organica, nihil sint; licet effectu inania sint? Unde hoc habeat corpus, us anima multum, imo plurimum etianm to talibus ausibus obsequatur, citra ullam realem proportionem ad propositos impossibiles fines? An etiam hoc obsequium corporis ab harmonia aliqua prastabilita injun-Elum & inditum sit, ut frustra obsequatur,,?

§. 236. Supponunt etiam hæc interpretationem priorem: Sed respondeamus tamen ex vero Systemate. Velle animam multa, quæ fieri non possint, compertum est. Ausus & appetitus isti, sunt aliquid in anima: Sunt etiam aliquid in corpore, quatenus & in illo conatus quidam illis respondents non consentirent alioquin anima & corpus. Non carent tamen omni effectu: Etsi enim non consequantur effectum omnem intentum; eatenus tamen in subsequentes animæ & corporis determinationes coinfluunt, quatenus aliquoties diximus, **ftatum** 

statum utriusque consequentem determinari ex antecedente: Unde hoc habeat corpus, ut & in illo sit aliquis conatus, etsi ille perfici non possit, facile determinabitur. Habet eum conatum ex illis in mundo corporeo caussis, ex quarum repræsentatione in anima enata est illa voluntas, spes aut appetitus. Denique is in corpore conatus neque, ut diximus, omnino est frustraneus, etsi respectu hujus præcise intenti finis sit insufficiens; neque id corpori magis incongruum est, esse in illo impetus, quibus resistitur, quam animæ, ut appetat ista, quæ non possit assequi. Nihil igitur in hisce que-Rionibus solvendis requiritur, quod harmoniæ præstabilitæ, rectius intellectæ, adversetur.

S. 237. Elter Viri Celeberrimi locus, quem fateor mihi adinac obscuriorem visum fuisse, continetur in responsione ejus ad Exceptionem Leibnitii quartam p. 143. 144. de quo, ut faciliorem illum Lectori exhibeam, ita mihi videtur, opponi hic Harmoniæ Præstabilitæ, sive legibus naturæ duo potissimum; excludi istis ortum rerum omnium à prima quadam caussa, & directionem atque providentiam divinam. Audiamus Verba illius. "Quod "Harmoniam illam Prastabilitam attinet, quibus "vocabulis, seu mero sono variante Dom. Auctor nominat illud, quod alii sive diserte vocabulis, sive discrete sensu locutionum, leges natura vocaverunt, aut supposuerunt; secundum quas, cum omnia, & quidem immutabiliter, & perpetuo sieri & impetrari Dn. Autor cum affeclis harum opinionum credi velit, quid aliud expectare potest, quam

ut in infinitum procurrenti atque nullum finem habenti, numero corporum; & pariter infinito, nullum finem habenti numero, activarum incorporearum motricium facultatum, seu entelechiarum, etiam responderi possit insinitas ortus, seu nullus terminus prastabilienda sua Harmonia, unde inceperint. Quemadmodum insta, in exceptione viges sima prima, etiam edicitur, quod entelechia illa etiam nunquam cessatura sint, aut abolitum iri, credi debeant. Ex quibus omnibus implicationibus, nunquam certe ullatenus, nedum fortius, mens humana, vera aliqua scientia pertingere poterit ad, apodictice stabiliendum prima caussa actum, pro

"ortu harum rerum undique infinitarum,...

6. 238. Velim autem hic notes (1.), Harmoniam Præstabilitam non esse idem cum legibus naturæ; leges vero natura esse medium id, quo DEUS Harmoniam illam obtineat. (2.) Fieri omnia secundum leges naturæ non immutabiliter; namque & ipsa sunt DEO mutabiles. Sin hoc saltim velis, omnia, quæ à natura fiant, fieri secundum illas leges, id adeo certum est, ut oppositum involvat contradictionem. (3.) Opponere hic Virum Dodissimum non soli Leibnitio, sed omnibus Philosophis non Epicureis, hoc est, qui leges naturæ statuant, quibus mundum DEUS regat: Quicunque enim casus negant, illi leges naturæ tenent. (4.) Si quis eorum statuat leges immutabiles atque necessarias, transigat ille cum Viro Celeberrimo. A Leibnitiana Philosophia id adeo alienum est, ut potius ille primus fuerit, qui veram legum illarum originem detexerit, non consistere in necessitate aliqua bruta & immutabili, verum in electione entis summe intelligentis libera & sapienti? Neque consequi illas ex eo, quod Geometricum est in corpore, sed pendere a principio altiori (2).

6. 239. Quod ad rem ipsam attinet, observes (5.), dum Leibnitius insinita numero corpora in Universo admittit, id eo valere, quod in resolutione & divisione corporum non liceat devenire ad ultima, adeoque mundus complectatur corpora infinite multa. Infinitatem ortus vero (6.) eo sensu, quod prastabilienda sua Harmonia, nullus unquam terminus suerit, is nunquam dixit. Pertinet hac quastio

z) Quoties id jam inculcavimus? Confertamen, fi placet, elegantem locum, quem, nescio, num ante allegaverim? Est epistola Leibnitii in hanc rem scripta in Journal des Sçavans 1691. 18. Juin p. 386. segq. Eam sic finit p. 390. & 391. Vir illustris : " Cette sconsideration me paroit importante, non seulement pour connoitre la Nature de la substance étendue, "mais aussi pour ne pas mépriser dans la Physique les Principes superieurs, & immateriels, au prejudice de la pieté. Car, quoique je sois persuadé, que tout se fait mécaniquement dans la nature corporelle, je ne laisse pas de croire aussi, que les Principes mêmes de la Mécanique, c'est à dire, les premieres loix des mouvement, ont une origine plus sublime, que celle, que les pures Mathematiques peuvent fournir. Et je m'imagine, que si cela étoit plus connû, ou mieux consideré, bien des personnes de pieté n'auroient pas si mauvaise opinion de la Philosophie Corpusculaire. 8 les Philosophes Modernes joindroient mieux la oconnoissance de la Nature à celle de son Auteur,

quæstio ad aternitatem mundi, (sic ipse Vir Clar. p. 143.) de qua ille longe diversum loquitur in Epistolis ad Clarkium. Audi Virum in ep. V. S. 56. "Absolute loquendo potest concipi, Univers, sum cæpisse prius, quam revera cæpit, Et paulo post: "Sed an id rationi & sapientiæ divinæ, conveniens, alia quæstio foret &c., Idemque (7.) dicit ibidem de sine, posse concipi prius terminatum, si quid sini ejus demere volueris, non austem esse rationabilem eam imminutionem.

S. 240. Itaque (8.) satis patet, quam id ortuit rerum & dependentiæ à prima caussa non repugnet, quod de infinito rerum, etiam præsentium, numero Leibnitius edixit. Quomodo autem (9.) ipsa hæc Harmonia Prastabilita, omnibus illis, qui eandem tuentur, fortissimam prima caussa, Deque demonstrationem exhibeat, id deinceps succinte docebo Sectione Dissertationis septima seq.

of. 241. Alterum Cel. Stahlii argunentum hoc est: "Si vero quidquam minimo minus esse possitest, eadem illa mensura, nempe ir nihilum nuls, la, ex his tricis, admittere, nedun eruere poterit, prima illius caussa adhuc perpenum influxum, adeoque verum providentia suprenz indesinentem concursum, gubernationem atqui directionem; przsertim si Harmonia illa Prestablita, non aliquid simplicissime Metaphysicum, abstractum, sit habendum; sed aliquid reale, modum & mensuram activitatis illius motoria entelechialis, in ordinem inviosabilem cogens, aut intraillum coercens,.

S. 242. Nescio vero ego, quid bic in mentem venerit Viro Clarissimo, aut quomodo id ex nostris consequi sententiis vel videri possit. (1.) Harmonia Præstabilita est aliquid Metaphysicum: Sed ob. tinetur legibus natura, quæ sunt aliquid reale. (2.) Realia omnia pendent à DEO, idque in fieri, este, & conservari. Leibnitius in Theod. S. 377. "Jam supra statuimus divinum concursum in eo consistere, quod ipse nobis assidue largiatur, quicsquid in nobis & actibus nostris est reale, quate-"rus id perfectionem aliquam involvit,... comursum: (3.) Audi & providentiam & gubernationem & directionem. Idem in Epl. II. ad Clarkium §. 8. 9. "Non dixi, mundum corporeum ef-"se michinam aut automatum, quod sine DEI in-"terpostione progrediatur, ego urgeo satis, quod creatura illius continuo influxu opus habeant. Ea sententia non excludit providentiam aut gubernationem DEI, ex adverso illam perficit. Vera DEI providentia requirit perfectam provisionem; sed ul-"terius requeit, non solum ut perfecte praviderit, "sed ut etiam omnibus providerit, mediis conveni-"entibus præcidinatis,. Atque ea res (4.) est adeo manisesta ut Vir Doctissimus Sam Clarkius, post acceptas illa responsiones objectione sua cesserit (a), quantumvis cetera adversatus fuerit opinio-

a) Ita enim ille Resp. II. §. 11. p. 26. "Quand on dit, "que Dieu conserve les choses; si l'on veut dire par "là, qu'il agit actuellement sur elles, & qu'il les gouverne en conservant & en continuant leurs étres, "leurs forces, leurs arrangemens, & leurs mouve-

nibus Leibnitianis. Si plura in eam rem & explicatiora postules, potes (5.) Wolsianas Metaphysicæ nstitutiones consulere §. 1054. seq. Illud obiter addo, (6.) ordinem in sine paragraphi inviolabilem dici, scilicet natura: Non DEO. Conf. §. 238. n antecedentibus.

§. 243. Dixi autem ista prolixius, quoniam Leibnitius in suis Exceptionibus ad priorem locum ria solum verba reddidit, posteriorem vero in Replicationibus non vidit, editum demum A. 1720. Ita enim ille in Exceptionibus p. 221. "Quid sit "Harmonia Præstabilita, nunc demum ex is credo intelligetur, quæ dicta sunt ad num. 21. Iraque ,quæ hic contra disseruntur, scopum non feriunt,,. Fesellit autem spes illa Virum Illustrem: Ita enim Cel. Stablius subjicit. "Quid aliud sit Harmonia ,Præstabilita, quam quod ego recte & ordine con-"jeci; unde quæso intelligere potuissem, ex omni-"bus aut singulis, quæ exceptione 21. dicta sunt, "ne quidem nomine hujus harmoniæ serio repetito: "Tantum abest, ut scopum sibi propositum ferire "potuisset. S. 244.

"mens; c'est precisement ce que je soutiens. Cui "confer, Resp. Leibnitii III. § 16. p. 37. Je n'ai ja"mais donné sujet de douter, que la conservation de "Dieu est un préservation, & continuation actuelle "des étres, pouvoirs, ordres, dispositions & motions, , & je crois peut être l'avoir mieux expliqué, que "beaucoup d'autres ". Neque posthac plura vel oppositit, vel desideravit in hoc negotio Clarkius, essi nondum statione decesserit, & duas adhuc responsorias Leibnitio opposuerit.

- §. 244. Atqui & nomen est eodem, quo semper, sensu, in dicta Exceptione 21. art. 2. & explicatio Harmoniæ Præstabilitæ plenissima continetur art. 1-7. pag. 175. seqq. Patebit id, si cum
  nostra hac exercitatione velis locum componere.
  Verum ista de Stablianis sufficiant, dicta salvis,
  quos cetera Viri in Rem Medicam merita postulant,
  honoribus!
- S. 245. Superest, ut spicilegii loco subjiciam, quæ interdum ex me quæri memini, aut Systemati huic obverti: Sunt illa hujusmodi: "Si animæ "cogitationes à corpore non pendent, sed suo or-"dine & legibus pro animæ natura mutuo consequuntur: Cur ille non pergunt corpore utcunque affecto? Cur cerebro læso turbantur? Cur in turbinem acti, nesciunt, quid agant? An iste corporis in gyrum & turbinans motus cogitationum anima consecutionem turbare potest? Aut quid hic rei agitur? Cur cerebrum mage sequuntur animæ repræsentationes, quam aliam quamcunque corporis partem? Si ex animæ fundo omnia, cui bono institutiones, libri, collegia, auditoria? Expectemus securi, otiosi, &, si placet, dormientes, dum illæ se idez evolvant, quas Magistri aliis instillant, aut librorum lectio ingenerat? Si ordine sibi perceptiones succedunt, unde subitaneæ immutationes hominum, & morum epocha? ut, quæ hactenus vir-"tutem sequitur anima, mox tota vitiis abripiatur? "& quæ sunt plura hujusmodi,..

9. 246. Non pergant idez corpore aliter affecto, quoniam animz prior status, tanquam corpori harmo-

harmonicus atque Universi repræsentativus non minus in se habuit repræsentationem illius caussa, qua corpus aliter affectum est, quam prior corporum Status cam caussam suit complexus. Itaque ex repræsentatione ista priori non porest nasci alia repræsentatio, quam qualis convenit statui corporis posteriori, qui nascitur à priori. Vides unde sit perceptionum turba, ab antecedanea perceptione ejus, quod motuum turbas produxit.

5. 247. In turbinem acti nesciunt, quid agant? Dico caussam: In turbinem si corpus agatur tuum, variantur impressiones corporum in organa sensus tua mirifice, sic ut, brevissimo tempore, & veluti momento, plurima, sed minus fortiter, in illa agant. Jam anima ex nostris institutionibus repræsentat Universum pro situ sui corporis in eo, itaque momento quasi temporis, plurimas, sed debiliores, & minus à se invicem secernendas rerum plurimarum repræsentationes, atque idearum successiones, hoc est, perceptiones obscuras habet, paucissimis intermixtis clarioribus & distin-Cioribus. Itaque nescit ferè, quid ipsa agat, dum sensim iterum sibi fiat conscia; ad conscientiam enim requiri temporis aliquem tractum majorem minoremve, pro circumstantiarum, aut ingeniorum ratione, discas ex Metaphysica Christ. Wolfii §. 736.

perceptio, quam partes alias? facilis est ratio. Repræsentat anima Universum pro situ corporis organici, qui sensuum organis præditi (b). Atqui sensuum organis confluunt in cerebro; hoc enim est quasi receptaculum, & scaturigo motuum omnium, quatenus ab objectis impressorum atque in corpus dissundendorum. Hoc mediante motus ex aure vel oculis in pedem transit aut manum meam: Ut communiter docemus. Igitur, cum cerebri sint præcipuæ in motu partes: Id præcipue sequi oportet motuum perceptiones.

S. 249. Illa autem suppositio de ideis ex anima fundo prodituris iisdem, sive media scientiarum adhiheas, sive negligas, de moribus iisdem, sive leges sint positæ, sive non sint: Contradictionem involvit;

b) Elegans in eam rem observatio est Jac. Bernoullii in Epistola ad Auctorem Diarii Parisini, du Journal des Sçavans 1685. 19. Nov. p. 499. Ubi, recensita methodo cœcos docendi Mathematica, de Coeca quadam Virgine Genevensi, ipso magistro litteras exarare docta, memorat, eam nonnisi talia somniasse, qualia interdiu agitaverat; imagines rerum, quippe non visa-"rum, nullas unquam concepisse. "Demandant quel-, que fois à cette fille, si elle ne resvoit point en dor-"mant, comme nous, & s'ils ne luy paroissoient point a' images ou de phantosmes: Elle luy respondoir, "qu'elle ne savoit ce que c'étoit que ces sortes d'ima-"ges; mais que quelquefois en dormant, il luy sem-"bloit, qu'elle manioit les objets, de même qu'elle "faisoit en veillant,,. Adeo sequitur anima statum corporis, eidemque consentit, ut neque in somno ideas producat, quales constitutioni organorum naturali adversentur. Eadem dixeris de illis, qui inter ursos educati rudes rerum pæne omnium, & stupidi fuerunt immaniter.

vit; Ideoque mirum non est, absurda consequi. Dum enim animæ ideas dicimus respondere situi corporis in Universo: Si diversos corporum situs suppono, suppono & diversas inter se animas, illis respondentes; aut, si hoc malis, diversos ejusdem subjecti status. Itaque inferri non potest: Si ideæ scientiarum evolvuntur in me, dum frequens adsum docentibus; si mores mei sunt compositi, dum leges intelligo in eam rem latas esse: Ergo si ego absim, si leges desint (hoc est, si alia sit prioris loco anima, sive ejusdem animæ status à priori diversus) eædem hæ ideæ, iidem appetitus consequuntur ex suis antecedentibus. Scilicet, si data disserunt; disserunt & questa: Si antecedentia discrepant; discrepant & inde consequentia (c).

§. 250. Epochas vero hominum, in alia omnia à prioribus abeuntium, ordini rerum, quatenus ille

c) Nesciunt igitur sane, quid vellicent, quicunque ex natura animæ, quatenus mundi pro situ corporis repræsentativa dicitur, hiante omnino consequentia inferunt, animam, sibi Parisis attendentem, dignoscere, & tanquam in speculo advertere, quæ in Vaticano Roma, Constantinopoli in Gynecæo siant? Quis illa serio opponere queat rerum peritis? Quis velit? Nimirum, ex pumice aquam postulas! Ex repræsentatione status rerum Parisiensium, uttalium, clara & distincta, hoc est, ex statu animæ Lutetiæ existentis, immediate deduci vis repræsentationem rerum Romanarum claram vel distinctam, non transeundo per repræsentationes intermedias, sed per saltum, eundemque absolutum, non corpori magis quam animæ contrarium, & naturæ omnino universæ inimicum.

ille consecutionem generaliter moderatur, adversas mon esse, facile concipias, si memineris, regulam, ordinem, formulam generalem, ubi aliqua immutata supponitur circumstantia (d), producere diversissima: Eadem terra venenatas & salubres successive herbas alit & producit, eodem nutritionis ordine generali mediante. Tantumque abest, ut ejusmodi mutationes obsint ordini, aut vicissim; ut porius & in absolute necessariis, in Geometricis v.g. lineis idem obtineat, quod norunt illi, quos Geometria recentior docuit examinare ramos atque ductus curvarum, que puncta slexus contrarii habent, & puncta regressus: Nihilominus aquationibus subjecte regularibus & generalibus.

5. 251. Denique illud prioribus Dubium, tam

d) Possent multa in hunc locum congeri de effectibus minutiarum prægrandibus. Vide, si placet, Leibnitium in Theodic. §. 100. 101. Wolfium in Metaph. § 508. Et cogita mutationes rerum ab unica quadam scintillula, pyrio pulveri illata, pendentes; examina mutationes ab exiguo folioli strepitu factas in homine meticuloso, noctem in silva transigente; & quæ sunt plura ejus generis ubique obvia. Similia de subitaneis rerum mutationibus in natura occurrunt: Ut enim omnia ordine fiant, mutationes aliquando extantiores brevi tempore accidunt; ita idem fluvius, dum per aliquot milliaria vix aliquot pedes lapfu confecifie, per libellandi artem deprehenditur, ubi ad cataractas deventum est, casu suo aliquot centenos potest conficere brevissimo temporis & loci spatio, facturus saltum, etsi non absolutum; neque enim ab extremo ad extremum devenit nisi per media eundo, eundo tamen quam celera rime, v. Leibnitium in Recueil T. II. p. 186, 187.

bonoris, quam speciolæ difficultatis causla, pro coronide dictorum adjungimus. Influxum Animæ & Corporis physicum abnegavimus ideo, quod proportionem postulet interagens & patiens; proportionem vero inter res heterogeneas, & attributa rerum heterogenea, spiritum & corpus, cogitationem & motum, non admittat eorundem incomparabilitas. Admonuit Vir Eruditissimus, eandem quoque necessariam esse & præsupponi in concordia: Que enim Harmonia, qui consensus est inter mutationes animi & corporis humani, si comparare illa & illorum attributa non liceat, si nulla motuum & perceptionum proportio obtinet? Agnosco sane, namque id superius urgeo, proportionem inter perceptiones & motus nullam esse; nisi enim id secero, consequitur, motum aliquoties repetitum, auctum aut imminutum sieri perceptionem posse. Non autem existimo, necessariam illam Harmonia nostræ, eist necessaria sit influxui. Nimirum in Harmonia unumquodque suas sibi res habet, determinationes statuum præsentium ex domestico efficienti principio scaturiunt, non ex alieno: Sufficit igitur similitudini, si mutationes anima candem inter sese proportionem habeant, quam mutationes corporis inter sese observant. Quodsi enim perceptio ad perceptionem se habeat, ut motus ad motum; si motus ad motum, ut appetitus ad appetitum: Consentiunt utique mutationes utriusque substantiæ in suis perceptionum & motuum, appetituum & molitionum successionibus, Facio hic, quod Geometra folent, cum v. g. in motta corporum æquabili spatium exprimunt, facto Celeritatta.

tatis & Temporis: Neque, opinor, harmoniam negaveris inter spatium motu æquali decursum, & factum ex Celeritate in Tempus. An igitur tempori spatium comparamus? res omnino heterogeneas? Non sane. Novimus hoc velle geometras; cum duo corpora ferantur æquabili motu, spatium unius esse ad spatium alterius in ratione composita directa celeritaiis & temporis unius ad celeritatem & tempus alterius. Igitur aut fallor ego, aut ad harmoniam sufficit, successiones repræsentationum inter se, & motuum inter se comparatas, servare eandem utrobique rationem. sentiunt illæ meo judicio, si ad motum corpori inimicum ingrata menti perceptio, ad amicum vero & utilem grata oriatur: Ad duplum prioris dupla (e), & sic deinceps. Quodsi idem applicare ad influxum liceat, cedam universa heterogenei-

e) Erunt fortassis, quibus non sufficiat, ad duplum sequi duplam, sed qui absoluta æstimatione primum gradum primo æquipollentem & proportionalem postulent.
Nihil impedio, si possis: Absolutas ego quantitates nullas concipio; quascunque autem concipio, mensuris intelligo, id est, rebus ejusdem generis aliis, ad mensurandam quantitatem applicabilibus, v. si placet. §, 41. p. 39. not. 1. Neque id sapientia adversum foret, aliqua initio determinare pro arbitrio, cetera deinde legibus & ordine stato deducere e simplicibus libere assumtis: Ea quidem methodo, quam in arte characterissica usurpant intelligentes, ut simplicia quidem exprimant simplicibus, & arbitrarie electis, verum ita commode tamen, arque adeo sapienter determinatis characteribus, ut compositorum characteres idonei possint e

tatis objectione. Alia vero in illo quidem casu comparatio est.

S. 252. Atque ita tandem exegimus institutum nostrum, quatenus illud ad solvendas Celeberrimorum Virorum objectiones pertinet. Non dubito esse plures, hinc inde obvias, & interspersas aliis scriptionum argumentis; fore etiam plures , postquam

simplicibus compingi; non enim illud statim indisserensest, quod arbitrarium dicimus.

\* Non me sefellit suspicio. Vidimus tot plaustra objectionum, ut de nullo argumento majora. Sed nolo actum agere. Quod hic afferui, verum est. Solvi omnes possunt, si distincte thesin concipias nostram. Si quis dubitet, dicat specifice, determinate, & distincte, quam objectionem aut nondum solutam, aut solutu difficilem putet; dicat publice, aut privatim; fed dicat fine ambagibus, fine promiscua plurimarum rerum confusione & coacervatione; dicat ita, ur certo ad meam res notitiam perveniat: Dicam ego. ubi jam responsum sit, vel, quid responderi possit, & debeat? Dicam vero modeste, dicam distincte, dicam breviter, dicam semel, bis aut ter, dicam de uno tantum argumento, donec id finitum sit, non de duobus, tribus aut pluribus. Ubi nihil proficias, tempori parcendum est. Neque capiunt omnes omnia: neque possunt omnes omnia exponere. Aliquando lectorum culpa affensus deficit: aliquando Scriptorum. Conicas Apollonii Sectiones nemo intelligat, nisi post Euclidis Exorxera. Sed & post Euclidem facilius La Hirium legas, quam Apollonium, Patriarcham licet Conicorum, qui supersunt, omnium.

postquam id Systematis ex aliquo tempore incipit invalescere: Confido autem, novas fieri difficultates paucas posse; plerasque aut diserte solutas esse, aut occupatas saltim; ceteras ex universa sententiarum compage solubiles spero. Et malo sane alioquin, cavers objectionum effectus in Lectorum Auditorumve animis, distincta sententiarum expositione, & demonstratione, cum sieri potest, dilucida & plena: Quam teri tempus, onerari memoriam, affectari polyhistoriam, & suffocari distinctos rerum conceptus, per quæsitas objectionum plurimarum, atque obiter solutarum condensationes. Subtilissimas quidem limitando resolvimus communiter: Limitatione ostendimus, sequi aliud, quam nos tueamur; aut sumi aliud, quam concedamus: Igitur determinata sententias & distincta cognitio, cum attenderis negotio, sufficiet. Sed vero hanc viam sequamur alias: Primam placuit commentationem accommodare ingenio multitudinis; ita factum est, ut rem eandem, non sane volentes, sæpenumero diversis enunciare locis, & quæ minus necessaria videbantur nobis, diducere coacti simus. Finiamus aliquando sermonem, &, quæ super. funt, pauca pressius perlequamur.

SECTIO

## SECTIO SEPTIMA,

De

Consectariis hujus Systematis
Viilitatibus.

S. 253.

Um consectarias ex Systemate nostro Utilital tes advoco, non sane generaliter enumerabo, quæ sint Unionis inter Animam & Corpus mutuæ commoda simul & incommoda. Accedant Cel. Lamium, si qui ejus rei curiosi fuerint. illo enim accepimus (f), enumerare Virum Do-Aissimum inter incommoda Animi, ex unione pendula, quod spiritus, pretiosissimarum veritatum contemplationi aptatus, transferre attentionem cogatur ad terrena, corpori quidem sustentando necessaria, itemque quod doloribus & erroribus, a sensatione rerum Auentibus, fiat obnoxius: Commoda istum ex adverso illa enarrare, quod mediante sermone societatum capax hominum animus colere artes & scientias possit, satisfacere sua patientia divinæ etiam justitiæ, & mereri præmia, divinitus promissa. Ut enim de ipsis, quæ allegantur .

f) v. Journ. des Scavans 1694. 13. Sept. p. 707. ex ejusdem Tract. II. de la Connoissance de soi-même, ou l'on examine l'homme selon son être Naturel.

gantur, commodis sive incommodis hic nihil dicam: Non sunt illa nostro propria Systemati; sed neque vim aut lucem ex Harmonia Præstituta majorem acquirunt. Dicamus eorum aliqua, qua in nostro hoc Unionis Systemate illustriora sunt: De DEO alterum, alterum de Anima humana.

S. 254. In utroque usum ostensurus, necessitatem non assero. Neque igitur hoc ago, ut oblique illos pungam, qui dissident suis sententiis. Scio, alios quoque (g) ex illa Animi & Corporis Unione scalas ad divinitatem applicuisse, & elevato, ut philosophos decet, animo, mirandi illius artificii scaturiginem in DEO quasivisse. Neque detraho argumentis Virorum: Illud, nisi grave sit, attende, num eadem idearum & perfectionum fæcunditate id in omnibus fiat? Et num nostra aliquid singulare habeat, & illustrius? Cetera memineris, ipsos etiam hujus sententiæ Artifices, Leibnitium atque Wolfium, alias de divinitate demonstrationes dedisse, ex motu illum, istum ex consideratione mundi philosophica (h). vide,

g) Præter R. P. Lamium, modo allegatum, l.c. p. 700. &p. 701. succurrit nunc exemplum Dn. Abbatis Dangeau, in Dialogis quatuor, de immortalitate animæ, existentia DEI, providentia, & religione, editis Lutetiæ Parisiorum, sine nomine suo, & recensitis Bælio in Nouvelles de la Republique des Lettres 1684 T. II. p. 57. De Occasionalistis, in universum omnibus, notius id est, quam ut inculcari debeat.

h) Argumentum est velideo venerabile, quod facri codicis

vide, quid, admissa illa, quam exponimus, Harmonia olim prastituta, legitime & necessario conlequatur?

- S. 255. Nimirum duas in hoc Systemate subfantias agnoscimus, alteram corpoream, spiritualem alteram; diversissimas adeo illas: Utramque autem in existentia & mutationibus suis contingentem; adeoque & aliter possibilem: Utramque in seipsa conspicuam varietate mirifica; organis illam, & motibus, istam perceptionibus atque appetitibus: Utramque in tanta rerum & modorum varietate conspirantem amicissime. Consensus igitur illius oportet caussam inveniri: Dic ubi? quam! qualem? & quantam?
- S. 256. Principio non est illa in rebus: Sunt enim contingentes; coque esse possunt aliæ eque In necessariis sane, quorum oppositum in seipso involvit repugnantiam, eoque existere non potest, satis est in rebus ipsis caussæ, quare hoc, non alio, existant aut concipiantur modo; oppofitum

auctoritate approbatum est; quod rigorom demonstrationis præ ceteris optime sustinet; quid & attributis DEI cognoscendis accommodum est; quod fœcundam Corollariis, etiam practicis, DEI notitiam animo Vid. omnino Cogitationes Rationales de DEO, Mundo & Anima, cap. VI. integro. Collatis Cogitationibus Ration. de Hominum Actionibus & Moribus P. III. c. I, - VI. De Leibnitio vid. Præfat, Artis combinatoriæ, quam juvenis ediderat, recusam Francofurti 1690.

situm enim a seipso excluditur ex regno veritatum Secus est in contingentibus, quæ neque excluduntur ab existentia, neque ponuntur inter existentia, per ipsam sui Naturam; eoque caussam sui extrinsecam postulant ponenda, posita supponunt atque arguunt (i). Harmonia igitur inter res contingentes contingentis caussam in rebus ipsis frustra sane quæberis.

S. 257. Sed neque in mundo illam, aut ea; quam nonnulli in subsidium vocant, natura deprehenderis. Sunt ex nostro Systemate plures in sese mundi possibiles; est noster contingens (k); regitur ipfe legibus, ut sæpe dixi, contingentibus; si vocabulo Naturæ sensus est, dicit ordinem illun, quo sese omnes res corporeæ & spirituales, unaquæque suo more, mutuo excipiunt, ponunt, tollunt.

i) Obiter moneo, post Chr. Wolfium, hac adhibita dis stinctione rectificari argumenta quædam frequentius adhibita, cum v. g. ex ordine effectuum quorundam arguinus ad ordinantem caussam a rebus ipsis di-Valent ista fane, cum ordo contingens est: Uli necessarius supponitur, non item. adeo pleze rem suam illi exequuntur, qui solo ordine nituntur Absolvent vero, ubi contingentiam illus fimul adjunxerint.

k) Dabimus fortaffis alio loco, quæ ad demonstrandam mundi præsentis contingentiam pertinent. illa indice digito oftendisse sufficiat. quæ huc pertinent, distinctius & diffusius in Dilucidationibus nostris Philosophicis de DEO, Anima, & Mundo. Conferantur Sectiones de Mundo, & de Existentia DEL 1

tollunt, antecedunt, aut producunt; obtinetur ille Legibus, sive formulis motuum & appetituum, illis Physico-Mechanicis, his Ethico-Logicis, utrisque non unicis, sed ex pluribus possibilibus divina optione selectis. Non est igitur in ipsa per sese Natura aut mundo satis caussa, cur hæc potius rerum sacies, ordo, consensus & Harmonia obtineat. Inferendi nervus est, qui modo suerat, antecedenti proxime paragrapho: Quærenda igitur extra mundum Harmoniæ caussa est, & ultra Naturam invenienda est sublimior.

S. 258. Obtinuimus caussam Harmonia ultra mundum, & extra contingentium seriem existere: Necessariam adeo in existentia sua, & in perationibus, quoniam optione contingentia determinativit, & ex indeterminata plurium possibilitate determinatam alicui existentiam dedit, liberam. Num eo satto divini, quale veneramur, Numinis existentiam asseruerimus, illico intelliges, ubi attenderis ad sequentia illius caussa attribua, eademque cum divinis persectionibus contulers.

S. 259. Qui e diversi generis possibilibus illa novit seligere, & in actum deducere, quæ mutationibus suis consentiant: Euro oportet intelligentem esse. Si immensa rerum varietas consentiat: Oportet infinite (1) intelligentem esse. Si machinas R 2 novit

<sup>1)</sup> De Notione Intellectus ininiti ex consideratione rerum, pro respectu temporis & spatii variantium, & variabilium, conf. elegantem dissertationem, que

novit præparare futuris casibus, ut exquisite illis respondeant: Oportet futurorum esse prascium. Si præparet: Providentem. Si ordine illa obtineat, & successione mediorum atque finium sibi subordinet: Sapientem. Potentem vero, qui infinitas in corpore nostro atque Universo machinas consentientes, animasque ista omnia, suo quasque & varianti modo, exprimentes vel repræsentantes fecit.

S. 26c. Habes igitur Auctoris Harmonia noftræ existentiam in seipso necessariam: Habes Eminentiam, & ab Universo independentiam: Habes dependentiam Universi ab ipso: Habes intellectum ejus infraitum: Habes voluntatem libere e pluribus eligenten: Habes prascientiam suturorum: Habes providentium: Sapientiam habes: Habes denique hic puentiam ejus infinitam. Satis id profecto charaderum est, ut optimum maximum DE-UM istis crreriis agnoscas, Universi conditorem & arbitrum. Neque illi quidem illationi quicquam liceat obvertere \*.

S. 261.

Chr. Wolfie Prefide habita est Halæ Magdeb. Titulo Speciminis Phylicæ ad Theologiam Naturalem applicatæ, quod fist notionem Intellectus divini per opera Naturæ illustratam.

<sup>\*</sup> Atqui obvertit Vir doctus, argumentum hoc univerfum pro DEI existentia nihil valere, imo illam ludibrio exponere. Veiba funt: "Argumenti forma "hæc est: Si est harmonia inter animam & corpus

S. 261. Vides Harmoniam deducere ad DE-UM, non extorquendo solum existentiæ consessionem, sed illustrando perfectiones quoque. Non applaudo omnibus promiscue & aqualiter argumentis: Amo illa, quæ ideam divinitatis minime sterilem generant, sed talem, qualem hanc existimo, perfectionibus simul, atque eminentissimis undique attributis prægnantem. Atque hic verto in rem meam, quæ superius opposuerunt Eruditi, R 3

"præstabilita, qualem Systema Leibnitianum tradit, "existit DEUS, hujus universi Auctor. Quidsi Atheus non folum dixerit, fed etiam demonstrave-,rit, falfum esse antecedens? Nonne consequens, "seu dogma de existentia DEI, ejus ludibrio erit ex-"positum? " Verum Hic tria sunt in promtu monita. Unum, Non effe hanc argumenti nostri formam: absit, ut ita laxe philosophemur. Differt argumentum, quale nos explicitum dedimus, ab illa vaga enunciatione, qualem Auctor sine ullo medii termini indicio profert. Secundum, nos adhuc expectare illos gigantes, qui difflare demonstrationibus suis, demonstrationibus dico, Harmoniam præstabilitam valeant. Tertium, si falsa sit, & talis esse etiam publice demonstretur, nihil inde detrimenti redundare ad confequens. Cur facillima & universalissima Logices præcepta negligimus? Annon inculcamus Tyronibus Logicis hanc regulam : Esse in Syllogismis hypotheticis forma vitium, si quis inferat: Atqui prius non est, Ergo nec posterius. Quis ita argutantem ferat : Si Titius est excellens JCtus, Medicus, aut Mathematicus; est utique Vir doctus. Sed Titius neque JCtus est, neque Medicus, neque Mathematicus; Ergo non est Vir doctus?

Balius, Lamius, Clarkius, alii; quando tantam Harmoniæ præstituendæ sapientiam atque vim necessariam judicarunt, ut neque divina sufficiat omnipotentia & scientia. Nimirum, evicta, quod fecimus, rei possibilitate, non probat sapientiam solum id Systema, & potentiam, sed plane extollit. Quam autem ea sit Philosopho digna hypothesis, qua divinum in Natura artificium, quantum fieri potest, maximam divinitatis ultra finitum omne admirationem venerationemque animo ingenerat : Id notius esse debet philosophantibus, quam ut inculcari denuo necessum sit,

S. 262. Illud non adeo commune argumentum est, quo Leibnitium tamen aliquoties (m) usum esse vidimus, cum ex ipsa illa divinorum attributorum manifestatione existentiam sui Systematis

m) Exemplum videas Journ. des Scav. 1696. 18. Nov. p. 709. 710. Ubi recensita breviter sententia, nudeque exposita, pergit: Aprés cela je ne crois pas, que j'aye besoin de rien prouver, si ce n'est qu'on veuille, que je prouve, que Dieu a tout ce qu'il faut pour se servir de cet artifice prevenant, dont nous voyons même des echantillons parmi les hommes, à mesure, qu'ils sont habiles gens. Et, supposé qu'il le puisse; on voit bien, que c'est la plus belle voye, & la plus digne de lui. Il est vray, que j'en ai encore d'autres preuves, mais elles sont plus profundes, & il n'est pas necessaire de les alleguerici. Et antea in Journ. des Scav. 1695. 4. Juill. p. 459. Dés qu'on voit la possibilité de cette hypothese des Acords, on voit aussi qu'elle est la plus rai-

matis intulit Vir Illustris. Sussicit prosecto, possibilem Harmoniam esse, & excellentius divina exprimere persectionum in rebus vestigia, quam oppositas illi sententias; sussicit inquam co, ut existere adeo illam omnes ii colligant, qui persectissimas DEO operationes tribuunt, eoque inter possibilia plura inæqualiter persecta optimum ab illo seligi infallibiliter, desendunt. Sed vero dissicile est specificum examen in comparatione (n), utrum e duobus sit sapientiæ honoriscentius? Generaliter id apertum puto, majorem in nostro, quam ceteris Systematis, artem demonstrari. Atque hoc sussicit, ut intelligas, divinam nostra sententia gloriam eminenter illustrari.

stematis Harmonici commodum, in asserenda aut illustranda Animæ Humanæ a rebus externis independentia, & consequente illam immortalitate, atque in actionibus suis spontaneitate persecta consistit.

De spontaneitate locum exhibui \$. 184.

R 4

Neque

sonnable & qu'elle donne une merveilleuse idée de l'Harmonie de l'Univers, & de la perfection des ouvrages de Dieu.

n) Dico, specificum & in comparatione. Sunt enim casus, ubi absoluta disquisitio, an hoc vel illud sit sapientiæ conveniens? facilior est quam comparativa, utrum sit convenientius? Et comparativa generalis, sine dubio facilior est specifica; saltim its casibus, ubi circumstantias omnes pernosse & contendere non datur hominibus.

Neque illud in vulgato Systemate dubium leve puto, quod multi inimicum libertati opinantur, ab externis adeo vehementer affici an rapi? rebus. De immortalitate verba Viri illustris pauca dabimus hoc loco. Ita autem ille de Harmonia sua (o): Ce qui met encore dans un jour merveilleux l'immortalité de nôtre Ame, & la conservation toujours uniforme de nôtre individu, parfaitement bien reglée par sa propre nature, à l'abri de tous les accidens de dehors, quelque apparence qu'il y ait du contraire. Jamais Systeme n'a mis nôtre elevation dans une plus grande évidence. Tout esprit étant comme un monde à part, suffisant à lui même, independant de toute autre creature, envelopant l'infini, exprimant l'univers; id est aussi durable, aussi subsistant & aussi absolu, que l'Univers lui-même des Creatu-Ainsi on doit juger, qu'il y doit toujours faire figure de la maniere la plus propre à contribuer à la perfection de la societé de tous les esprits, qui fait leur union morale dans la Cité de Dieu.

S. 264. Ista quidem facile intelliguntur. Si enim ex antecedentibus Anima est substantia simplex, quæ, nisi annihilari, non possit; in quam nulla corporum impressio est, nulla creaturarum vera, realis, & transitiva actio; quæ solius DEI operationibus subjecta, ceterum sibi habet res suas, suis recta Legibus, divinitus menti insitis: Tum sane

o) Journ, des Scav. 1695. p. 460. edit, Batav.

sane nihil est, quod interitum minari possit; nihil quod interturbare ideas & confundere; nibil, quod interrumpere illas, ne cum præsentibus cohereant; easdemque in animo reproducant; nihil adeo . quod pratoritorum memoriam & personalitatis statum intervertere valeat (p). Ex adverso uniformem individui conservationem sive suadet, sive demonstrat, dependentia statuum consequentium ab antecedentibus, conjuncta consuetudini Naturæ, qua augeri perfectionibus, non minui res Naturæ, aut ire in deterius videntur. Saltim illud omne ab anima nostra abest quam longissime, quicquid maleferiata profanorum hominum ingenia eidem affricare connisi sunt; neque enim dependet a materia.

p) Ne plura hoc loco, quam necessarium fit, cumulari existimes, evolve Cl. Viri, Lud. Phil. Thummigii, Reg. Boruff. Societ. Scient. Sodalis, differtationem Halæ Magdeb. habitam 1721. d. 12. Dec. Tit. Demonstratio Immortalitatis Animæ ex intima ejus Natura deducta; cujus Sect. I. diffinctam immortalita. tis notionem exhibet, complexam 1. perennitatem ejus. 2. Perseverantiam in statu idearum distinctarum, 3. memoriam prateritorum, quam cum Leibnitio Theod. §. 89. individualitatem moralem, & cum Chr. Wolfio Metaph. §. 924. personalitatern vocat. Eandem opinor Leibnitii mentem effe verbis modo exhibitis, cum uniformem individui conservationem, & societatem urget spirituum; quorum, fi placet, definitionem pete ex §. 896. Institutionum Metaphysices Wolfianarum. [Adde Dilucidationes Nostras Philosophicas, ubi hæc omnia distinctius, & plenius, quam vel a Thümmigio factum erat, eruimus.

teria, aut in esse, aut sieri, aut operari; quod ultimum saltim in vagato influxus Systemate dissiculter abnegaveris (q). Unica igitur divina voluntati, & potentia relinquitur, ut possit ista, & an velit illa annihilare animam? Sed neque hujus rei suspicionem aut metum patitur philosophia verior.

S. 265. Sunt alia quoque, quibus usum commendare liceat expositi hucusque Systematis. Sie idem, qui antea, Leibnitius I. c. p. 461. Ces considerations quelques metaphysiques quelles paroissent, ont encore un merveilleux usage dans la Physique, pour établir les Loix du mouvement, comme nos Dynamiques pourront saire connoître. Intelligo ista non de ipsa inter corpus atque ani-

q) Est Vir Eruditissimus, qui Aristotelicum influxus Systema immortalitati adversum pronuntiat: Non divinabimus argumenta rei, quoniam consulto premere illa constituit. Illud obiter monebo, fi qui adversus nostram sententiam allegare definitionem animæ Wolfianam instituant, &, quoniam anima sit mundi pro fitu corporis alicujus organici repræsentativa, inferre nitantur, destructo hoc corpore nullam ejus repræsentationem fore: Impingere illos in methodum; meminisse enim debuerant, ex Philosophia Leibnitiana nunquam deesse spiritibus finitis corpora, quorum respectu limitentur Universi repræsentationes. Que eam sententiam fonte derivet VIR Illustris, id breviter indicatum videas in Theodic. 5. 124. Quod enim in Principiis Philosophiæ §. 79. itemque in Journ, des Sçav. 1695. p. 449. & 450. memorat, argumentum esse paucissimi admittent.

mam harmonia: Sed de antecedentibus ejus, & principiis, quæ liberali manu præmiserat citato loco Leibnitius. Illud inter commoda ipsius sententia resero, quod v. g. intelligi nostro Systemate possit, quid sit illud barbaricum: Esse animam in toto corpore totam & totam impartibiliter in qualibet parte; quid sit illud, esse in aliqua principaliter parte, aut sede; & quare capiti eam prærogativam concedamus communiter. Sequuntur illa non dissiculter, ubi distinctam ex experientia Tua notionem prasentia animi in corpore & mundo erueris, neque sigmentis illam contaminaveris.

s. 266. Obiter illud moneo, evitari nostra sententia illos Unionis Anima & Corporis hiatus, quos in utraque altera sententia obvios specialiter enumeravit R. P. Lamius, Vir doctissimus (r). Existimat spiritum esse unitum toti corpori passive; quacunque enim corporis parte assecta patitur spiritus: Non toti assive; non enim agit suo imperio aut

Ubi enumeratis ante speciebus unionis inter animam & corpus, ita concluditur: Ainsi l'Esprit est uni passivement à tout le corps; & le corps n'est pas uni passivement à tout l'Esprit: Et au contraire le corps est uni activement à tout l'Esprit; & l'Esprit n'est pas uni activement à tout le corps. De là il paroit, que le corps agit plus sur l'Esprit, que l'Esprit n'agit sur le corps; puisque le corps agit de lui même sur tout l'Esprit, & que l'Esprit n'agit, que par une partie de lui même, sur une partie du corps.

aut operatione in omnes corporis partes: Ex adverfo, corpus esse unitum toti spiritui active; dum enim
in spiritum agit, in totum agit: Non toti passive;
Multæ enim sunt operationes spiritus, a quibus
nihil patitur corpus nostrum. Fateor id incommodum videri; saltim relationem in hujusmodi Systematis non tantam esse, quantam in nostro deprehendimus, ubi omnia concordant omnibus; corporis quoque potestatem videri majorem esse in
spiritus, quam viceversa. Verum de istis facile
transegero, si expedita cetera forent; pro curiositate enim ista potius, quam pro necessitate allegavimus.

S. 267. Possent plura ejus generis Corollaria subjungi, si id animo constitutum esset. Sed siniamus aliquando; ne omnem simul sapientiam essundere velle videamur. Patientiam, Erudite Lector, Tuam, si ista omnia quietus expendisti, veneramur; avaritiam, si plura etiamnum desideres, non incusaturi; habituri gratias quoque, si quos sorte errores negotio intercurrentes benevole expunxeris; aut rectiora hasitantem docueris.

Iterum Vale!

SEQUITUR

APPENDIX,

COMPLEXA DISSERTATIONEM

B.D. ELIÆ CAMERARII,

CUM NOTIS AUCTORIS;

ET

EPISTOLAM AUCTORIS

AD VIRUM CLAR.

JOANNEM CLERICUM,

PETROPOLI D. 19. SEPT. MDCC XXVI.

EXARATAM.

UNIONIS

## UNIONIS ANIMÆ CUM CORPORE SYSTEMATA TRIA,

HARMONIÆ PRÆSTABILITÆ, INFLUXUS, ET ASSISTENTIÆ, IN UNUM FUSA,

ANNO M DCC XXI. M. SEPT.

AB

ELIA CAMERARIO, Med. D. ac Profess. Publ. Ordin. Cons. & Arch. Würtemb.

CUM NOTIS AUCTORIS
EODEM TEMPORE SCRIPTIS.

## I. N. D.

Ondum morti succubuerat, qui morti exilium ausus est indicere Illustris Baro à Leibniz, nondum exarserat plenis in egregium Virum sammis exterorum æmulatio, cum profundissimæ ejus in philosophiam universam meditationes omnem jam quà latè patet orbis Eruditi angu-

## NOTÆ AUCTORIS.

Abstineo manum ab iis omnibus, quæ non proxime contingunt summam rei, & quæ pluribus in rem præsentem dissicultatibus inferendis locum sacerent; ne prolixior discursus tædio sit, aut minus philosophicæ disquisicionis suspicionem moveat.

angulum pervasissent; diu tamen quasi sepultæ, paucis quippe perspectæ ob acuminis præstantiam, paucis deamatæ, cum ignoti cupido sit nulla. Aum quoque hinc ut objicerent exteri, pigrorum, quæ per contemtum vocetur, philosophiam asseclas numerosos sua secundum principia nancisci, operosiorem verò illam ac Leibnitianam, Newtonianæ oppositam, sectatores non nisi paucissimos Sed decedendum prius ex arena erac Heroi Literario, antequam caput extolleret ipsius philosophia, moriendum suit sertili grano, antequam fructum ferret uberiorem: Incipit nunc emergere tanti Ingenii soboles, novis fulta columinibus Ill. Wolfii, magno Ingenio, judicio majore perficientis Leibnitiana Dogmata. Harmonia potissimum præstabilita, dudum cognita, nunc demum publico speciosius inculcata unionem animæ cum corpore ingeniosa ratione explicat, excludens specie sua blandiente ac nitore suo tum influxus vulgare Systema, tum & alterum illud causarum occasionalium adeò suis adamatum excultumque amasiis ac nutritiis, prodeuntibus e Cartessi Schola, quæ an felicior fuerit in exterminandis destruendisque veterum figmentis, an verò in fingendis incrustandisque novis non immeritò dubitaveris: Omnia hæc Systemata suis premuntur difficultatibus, suosque patiuntur manes, optimum erit illud quod minimis urgetur. Nos qui Irenicam methodum excipi ambabus ulnis seculo moderno conspicimus, eam nec ab hoc negocio existimamus alienam.

Harmonia præstabilita habet omnino quo blan-

diatur, quo alliciat animos inquieto ardore ultra terminos inanes in rerum penetralia sese ingerentes, stupendum enim Dei ac Domini nostri, cujus evidentiam infallibili, omniumque oculos ac animos feriente argumento adstruit, Sapientiam, obtutumque providentiæ ejus gratiofissimæ adeò reddit vastum in omni sua latitudine, ut deficiat misella mens mortalium dum ex immensa altitudine in hanc sese immergit abyssum, omnes idearum cancellos transcendentem. Hîc sanè magnifica sunt omnia, & nexibus admirandis colligata; Hîc consecutiones idearum animæ in anima, & vi mutationum ejus sui rationem: consecutiones motuum sui principium in corpore: utræque suas sibi res habent, fine physico alterius in alterum influxu: alteræ tamen alteris ex divina præordinatione conspirant. Uti perspicue nuper atque erudite Inaugurali inter nos Disputatione expositum est. Ita verò elegans hæc Dissertatio: Quemadmodum verò ex dictis constat, spiritum sibi res suas habere, nihil à corpore turbatum, spontaneis planè idearum evolutionibus; corpus itidem suis regi legibus & agi motibus: ita jam pro intelligenda constanti utriusque, harmonia sciendum esse, leges Ethico-Logicas Spirituum, & physico - Mechanicas corporum hactenus sibi similes esse, quatenus earundem legum Metaphysicarum generalium diversæ, sed harmonicæ Arque, adeo, si primum determinationes sunt. corporis atque animæ statum Deus conspirantem fecerit, & utrumque suis legibus permiserit, modo cuique convenienti; carundem ope perpetuam inter illa consensum obtinere, ut & motus in corporibus, & motuum in anima repræsentationes similiter succedant, illi per causas esticientes, hæ secundum sinales, illic trudendo, & impellendo
corpora, hic inclinando & alliciendo voluntatem.
Quanta compendia! Quam promta dissicultatum
evanescentia! Quanta lucis in tenebricosa adeò semita abundantia!

Non equidem ignoramus, animam plerisque hodiè dici præsidem corporis motoremque perspicacissimum, machinæ suæ cognitione (a) adeò plena imbutum, ut non modò regere eam qua partes singulas sanam integramque, sed & restaurae labefactatam potenter, scienterque valeat, morlos avertat, genitos repellat, paucis, fluida, solidaque perspicaciter efficaciterque curet ac dirigat; aque adeo esse eandem cum ipsa toties medicis deanta-Fatendumque omninò est hæc & dici facilè, & speciosè urgeri, modò anima nosta, adeò sui corporis ignara, adeò omnium, que il co geruntur, inscia non esset; quotusquisque enim est, qui vel minimam, vel viscerum, vel eo um quæ in corporis penetralibus fiunt partem co;nosceret, si nec ex aliorum relatione, nec animalum sectione,

a) Obiter hie notari velim, statui a Stahlianis hisce philosophis cognitionem, cujus anima sibi conscia non est. Igitur mihi vitio ab isdem verti non potest, asseri (non cognitionem sed saltim qualemcunque) perceptionem obscuram, cujus sibi conscia non est, & cujus exempla sint in promtu, v. §. 30. Dissert. Inaug. Demus ista mutuo!

aut lectione de rebus ils factus fuisset certior; jams verò cogita innumeros nervorum surculos, tenerrimasque corum in communi sensorio radiculas; qui in eas animales spiritus amandabit anima, quas omninò non novit? qui corriget enatas in sanguine turbas, quas omninò ignorat? qui vitales pro salute ægri instituet motiones, quas penitus ignorar, quid è re corporis sit, cujus supinæ ignorantiæ, ac negligentiæ plurima indies exempla oculis observantur? Hîc illicò præstò est, suppetiasque sert hæsitationi nostræ harmonia præstabilita, docetque ros, ad ista anima non opus esse, ipsam sibi machinam sufficere, à Deo ea artificii præstantia formaam, ut motus ex motu catena haud interrupta nasque, respondeatque animæ cogitationibus, ac corpiris necessitatibus, in statu tum sano, tum agro, conspirantibus egregie machinis illis infinitis, quibusconster corpus hoc nostrum. Anima simul ita ab rtifice divino attemperata, ut nascentibus semper & myriadibus perceptionum ac cogitationum aliis vovis, seque evolventibus continua serie, omniaita itanimo ac corpore eveniant simultanee, ut non possent non videri minus attentis niti influxu mutuo.

Quis non idet prætogativam hujus systematis; commodaque ens? at quis non & videt simul dissicultates haud leves? Præsens est gravidum suturo, salva tamm quod ajunt libertate, salva Dei sanctitate. At quæcunque gravida in natura dicimus, non nsi ad unum restricta sunt ac unisor-

uniformem (b) partum, sibi similem; verum ista nihil ad forum nostrum! id potius quæram: cum harmonia tam exacta obtineat inter animam & corpus, an dicendum sit, animam suisse attemperatam (c) ad corporis fabricam, an vero hanc ad animæ cogitationes afformatam? si dicas muruam esse unius ad alterum accommodationem, uti chordæ harmonicè tensæ sibi correspondeant mutud, novæ sanè enascuntur dissicultates, si animam inter

b) Uniformis dicitur dupliciter: generice, sic voluntitem cum Buddeo & ceteris dicimus facultatem boniformem; neque enim appetit nisi bonum, & quatale: specifice, ut, cum dicimus ignem determinaum
esse ad uniformem agendi modum, v. g. ad trendum, ita ut quocunque combustibili proposit non
possit non urere, pro extremo virium suarun, sine
ulla electione inter plura combustibilia, s præsto
sint &c. Quod gravidum est, parit naturalter; non
vero necessario; potest etiam non parere, licet non
pro absoluto arbitrio, sed convenientibus eo remediis adhibitis. Ita potest non sequi essetus, si alia
prioribus argumenta voluntatem assiciertia opponas,
v. Leibnit. Theod. §. (nisi fallor) 64. Sed omittamus ista.

Neutrum alteri proprie loquendo atemperatum est, quasi in natura rei (corporis sive aninæ) aliquid noviter & ab extrinseco principio contitutum esset, ut alteri consentiat, quo forte mode una alteri chorda ad unisonum reducenda attemperatur. Ex duobus vero possibilibus, mentali & carporali, quorum interior mutationum consecutio & consecutionis ordo conspirabant, in actum existentiæ deductis unum Deus individuum fecit.

corpusque commercium sit nullum, si anima etiam absente sierent omnes illi egregii concinnique motus digitorum in tractandis musicorum instrumentorum chordis, pedum in saltationibus intricatissimis, & quod magis est, si sierent sine insluxu (d) animæ tot versus selectissimi, orationes ciceronianæ, calculi vastissimi integrorum voluminum &c. Et quæso pinge tibi in animo tuo ac singe senem Typothetam (e), per omnem vitæ longævæ cursum,

a) Confuevimus majora communiter machinæ transscribere, quam sunt poemata ista & orationes: Pluimi sane Philosophi formationem fœtus, non animæ tibuunt, sed machinæ; ex præformatione quidem if in semine involuta, evolventis: Atque eadem & hicratio est illius evolutionis pro versibus. Ita Leibnities ad Lamium. Machina quæ calculum facit intego volumini implendo parem, non mage Deo impolibilis videtur, quam Leibnitio illa fuit, quæ operationes Arithmeticæ omnes perficit; neque isti rei aliul amplius addendum effet, nisi novæ pro continuaione processium machinæ, iisdem enim operationbus absolvitur omnis calculus. huc refero, quæ Wolfius dilucide exposuit, de cognitione generali, ratiocinationibus &c. ut in corpore expressis: quæ & alibi persecutus sum.

Widetur iden hic dicendum esse, quod de Animali Musico respondit Bælio Leibnitius: alibi prolixius a me repetitum. Ceterum opinor typothetis, musicis exercitationibus ex phantasia ludentibus (ita appellant) vix persuasum iri: attendere mentem digitis & moderari motum, quem ex consuetudine corpori inducta sequi existimant. Idem de saltatoribus existimo. Die Danz-Meister sagen; der Fuss muss tanzen,

fum, fine concursu animæ activo, reali, vi solorum motuum ex machinæ indole ex se invicem emanantium, tot myriades millionum literarum raptim
ex loculis suis, volitante manu, sugitivo oculo,
arripientem, combinantemque in verba ac sensus
diversissimos. Concipe inquam hæc si potes! ubi
simul structuram corporis nostri, ingentemque ejus
ab aliis Machinis differentiam satis accurate perpenderis; dico: satis accurate (f)! neque enim
S 3

nicht der Kopff: der Fuss muss die Tack hæren, nicht die Ohren. An illi animæ vi agunt, qui v. g. perhorrescunt ad bombardæ sonitum contra voluntatem su-am. Puto autem utrobique easdem esse motuum communicationes ex visu vel auditu in loco motivam

f) Utinam satis accurate liceret, per Philosophiam eorum, qui semper hic animam advocant & anatomiæ penitiora contemtius habent, quod miror accidisse Cl. Stahlio in respons, ad Leibnitium, Ceterum puto ista discerni posse: judicare generaliter ex machinularum stupenda multitudine, ordine & nexu, cognitis, quod non implicet diversissimos, quales experimur, motus fieri mechanice; & explicare distinctius, specialius atque strictius, quænam istius mechanismi ratio, quæ partium connexio specifica &c. fint? Illud non requirit tantam rerum notitiam, quantam hoc præfupponit. Sed optarem, ut in universo hoc negotio aqualiter omnes ratiocinarentur! Influxum Animæ in corpus concedi sibi postulant Stahliani & communiter Philosophi, etsi ne quidem generaliter intellectum: corporis mechanismum & illius operationes negant, quoniam specifice nondum explicari potest. Differentiam corporis nostri ab aliis machinis allegari lætabundus video: Maxisufficit obiter nosse structuram humani corporis, si judicare velis de rebus istis gravissimis. autem simul, ut facilius in nostra transire castra valeas, harmoniam duarum chordarum ad unifonum tensarum, quarum una pulsata altera quoque edit sonum, en consonantiam & harmoniam! sed non excludentem mutuum influxum (g), fine quo

ma hæc est, quod nostri corporis machina, hactenus machina deprehensa sit in omnibus suis partibus, quod in artificialibus cessat: Hoc dico: quo partes automati plures denuo sunt machinæ, variis partium fuarum combinationibus conspicuæ; eo plura & mage diversa possunt automati ope effecta præstari. Sed in Natura, maxime organicis corporibus, hactenus quidem organorum partes denuo sunt organicæ depre-

hensæ, atque sic porro sine fine.

2) Si hic finis est, posse harmoniam esse, ubi instuxus est: quis diffentiat? Sin illud, quod seq. S. dicitur. & hic intenditur; harmoniam supponere & requirere influxum: videtur illud refelli exemplo horologiorum fine influxu mutuo consonantium; neque id satis secure ex hoc exemplo putem colligi. Chordas nunquam allegaverim ego: certum est hic influxum este, & mediante instrumenti tremore & aeris intermedii: Aliis quoque casibus id necessarium esse pro harmonia obtinenda nondum infero. Deinde vero &rifum Tibi debeo: consonantia chordarum ne quidem proprie pendet ab influxu illo, fed a tenfione antecedanea fimili aut proportionali: quod fonus excitari possit, a tensione est, quod excitetur, ab influxu pendet, quod consonans, a tensione; quæ & adjuvat vibrandi facilitatem & vibrationes modificate Idem fortassis de corpore & anima dixeris cum Verdriesio: igitur nihil quæro in angi Bodoyiaus. que milium terebrare tanti facio!

non eveniret ille sonus correspondens, tremens enim chorda & alteram cogit tremere, per tremorem solidi utriusque instrumenti, unde non succedit experimentum instrumento utroque lanæ molli imposito, per quam tremulus motus haud potest communicari, observante Summo Viro Francisco Tertio de Lanis. in Magist. Nat. & Art.

Quid si igitur Harmonia adeò non excludat influxum, ut eum potius & supponat & requirat?
absit ut perveniamus ad hypothesin Galli illius,
quam legisse me memini in Diario Trivultiensi,
(Raziel de Vigier, ni sallat me memoria, is vocatur) statuentis, posse, salva unione, animam esse
Constantinopoli (h), corpus Parisis, succedentibus

b) Dixit Leibnitius, quod huic fimile videri posset; simile non est. Objicienti Bælio, posito quod Anima Cæfaris primo vitæ momento annihilata effet, corpus omnia perfecturum suisse, ut fecit: iturum in Senatum: locuturum eadem verba., &c. Respondit Leibnitius: ita futurum fuisse supposito casu: perrectura omnia in anima, etsi corpus non effet; in corpore, etsi non esset Anima. Id quale sit, ex ipso Systemate intelligitur. Differentiam ab enunciato hic proposito, ut facilem obtineamus, revoco in memoriam ex Philosophia Leibnitiana, spatium nihil esfe absolutum, sed esse ordinem rerum coexistentium; igitur cum de præsentia rerum quæstio est, quæri ordinem quo rebus coexistit. Si anima sit Constantinopoli, hoc idem est, ac si dicas, animam ita existere in Universo, ut modificationes suæ repræsentationis Universi sequantur vel exhibeant corpus rebus ut Constantinopoli accidentibus coexistens: quodfi jam supponas corpus ut Parifiorum factis cobus interim omnibus ritè functionibus; nec crediderim suboluisse huic Viro quidquam de Harmonia
præstituta! Si Spiritum statuas res sibi habere suas,
nihil à Corpore turbatum; cur Melancholicis eveniunt tot graves cogitationes ac turbatæ ob corporis
vitia? si dicas, cogitationes istas spontaneis ac præstitutis planè idearum evolutionibus esse adscribendas, respondentes motibus à Deo machinæ æquè
inditis in serie causarum essicientium, ac animæ in
sinalium causarum serie sint impressæ (i) istæ cogitationes; semper manebit hiatus (k), niss se propius

existens; tollunt se mutuo suppositiones in nostro Systemate; non est enim illa anima, quæ ad hoc corpus pertinet, quoniam non conspirant. Imposfibile igitur est, in nostro Systemate (dico in Systemate, ut & nostra de spatio sententia attendi debeat, & harmonia relinqui corporis & animæ &c.) ut spiritus dicatur esse Constantinopoli, corpus Parisiis. Neque memini vel Leibnitium vel Wolfium ita loqui: quodsi tamen id factum sit, intelligendum id est κατ ανθεωπον in suppositione spatii absoluti, quod Quomodo autem superior nos non concedimus. Leibnitii sententia ab hisce differat, puto jam intelligi: quod si enim alterum cesset, non implicat, alterum subsistere; sed implicat, consonare & dissonare, illud, quatenus unius hominis partes, hoc quatenus Constantinopolin & Parisios identificantes. Si obscure loquor & festinatio facit & rei abstractioris difficultas.

i) Conf. notam nostram c) p. 275.

k) Non video ego hiatum, ubi unusquisque effectus homogeneam sibi caussam habet, motus in motu, & in repræsentatione repræsentatio. Videor autem

pius contingant quasi ista hominis partes, mutuumque alant commercium; cur v. g. picam excitant stupendam vermes (1)? qua cogat ferramenta S 5 deglu-

mihi videre saltum, Naturæ inimicum, si caussa in corpore, præstat effectum extra se, in spiritu, h.e. si melancholicis eveniunt graves & turbatæ cogitationes ob corporis vitia.

?) In hoc Systemate videtur prius evincendum esse. quod excitent vermes. Mutuum commercium concedimus, sed non per influxum realem. Si licet Rectori corporis provido, perspicaci, scientissimo &c. Animæ Stahlianæ, aberrare eo, ut cum dulcedine noxia appetat: quid mirum, si læsa undecunque machina irregulares etiam motus producat; fi antecedaneæ inordinatiores animæ repræsentationes succedaneos habeant magis irregulares appetitus? Sublata caussa tolli effectum dicimus: tolle vermes, tolluntur inordinati corporis motus. Sublatis, quæ respondebant vermibus, animæ repræsentationibus, tolluntur illi appetitus. Nihil hic difficilius videtur, quam in sententia communi; neque enimibi vermes immediate appetitum efficiunt, sed mediante sui in anima perceptione, quacunque demum. Uter audem ordo facilior: vermium motus motum; repræsentatio illius appetitum hujus excitat: aut ille, vermium motus sensationem, sensatio appetitum, Si ex vermium in aniappetitus motum producit. ma repræsentatione quidvis aliud sequi debuit, quam ferramenti appetitus: Unde ergo exortus est? & cur aperte illa vermibus debita dicuntur? Semper ego fic existimo, facilius ex motu motum, ex perceptione appetitum fequi, quam ex motu perceptionem, & ex appetitu motum. Vermibus aperte debita, & efficienter quidem, vix dixero illa, quæ cum vermibus incipiunt & definunt, sed in diversis rerum ge-

deglutire prægrandia cum vitæ periculo, & quidem cum dulcedine quadam appetitus, & spe simul subsecuturæ mortis, quam anhelabat melancholica ex vermibus (cujus nunc subit memoria) vermibus expulsis & à ferri & à mortis appetitu liberrima; qui mutuam animæ corporisque actionem ac reactionem excludit, vix persuadebit aliis, ex sola evolutione idearum, quarum una sit nata ex alia tam perversa enata suisse, vermibus aperte debita, quia adeò non cohærent, adeò non implicantur ista omnia, ut quidvis potius aliud sequi debuisset. Et quis credat quæso, Spiritum haud turbari (m) in mirabilibus impressis fœtui nævis, infante v. g. in-

neribus, arque ita, ut quæ ratio, quis agendi modus, quæ effectuum confecutio sit, intelligi non pos-Sensu Medico & qualis ad praxin requiritur, concedam ista vermibus deberi: Philosophico non item. Optarem autem, ut & hoc intelligere liceret, qui fiat, ut medicamenta vermibus pellendis adhiberi folita, directorem illum corporis moneant ad eos expellendos? An id mage sit cohærens, purgantia non agere in corpus, nisi mediante illo ex medicamentis in mentem aberrantem & ex me in viam reducta in corpus transitu? Sic medicamentis uti erit appellare a Pontifice male informato ad melius informandum? Verum nolo hic follicitare aliena sed tueri mea; ceterum esset isthæc materia susceptibilis jocorum.

m) Imo vero turbari, alioquin cessaret harmonia. Sed an a corpore? & quidem effective? vero & physico influxu? An ab antecedaneis earum rerum repræsentationibus, quæ in corpore motum efficient? Utinam. ad hoc attenderetur communiter: Supponi nobis

tra uterum gravidæ capite truncato ex aspectu decollationis, membris in utero fractis ex crurifragii con-

(contra nostrum enim Systema disputantes, aut principia debent convellere, aut in conclusionibus follicitandis ista supponere) supponi inquam nobis, in Anima repræsentationem rerum extra nos omnium, singularum suo modo; ut igitur ex istis rebus & earum respectu mutuo motus consequitur, quidni ex ejus rei repræsentatione consequatur repræsentatio motus consequentis? Deinceps aut specifica & exquisita ejus motuum in corpore evolutionis ratio poscitur? aut generalis? Exquisitam dabimus, ubi stru-Auram omnem non folum specificam, qualis est in omni gravida, sed & individualem ejus sceminæ, absolutissima ratione cognitam dederint, qui talia requirunt, quibus nisi ea supposita responderi non potest, Generaliter id longe est intelligibilius ex vehementi sensuum externorum percustione, communi nervorum receptaculo communicata, vehementem denuo motum in ceteras corporis partes transiisse; nullus enim hic hiatus est: quam duplici faltu ex corpore in mentem & ex mente in corpus rediisse. Certum hic est, dici oportere omnia ab adversariis, quæ nos dicimus: sed illos addere saltim duplicem istum saltum de suo; &, si spiritus animales tollas, tertium incomprehensibile videtur adjungi; alibi enim anima id percipit, & alibi operatur. Loquor tamen hic subtimide; neque quicquam intelligo ejus sententiæ, quæ immediatas animæ in organis operationes tuetur. Interim illo æquitatem demonstrabo meam: Explicent illi unicum ejusmodi transitum, quemcunque volent, ex omnibus facillimum, & generaliter saltim, ut qualemcunque ejus ideam animo concipere liceat, & cedam ego omni illa inexplicabilitatis & obscuritatis objectione. Id nisi fecerint, cedant conspectu, annihilatæ manus in sœtu jam prosecto obvio sacto homine, cui abscissa erat manus &c. quænam huc sussicit evolutio motuum in corpore? quænam tam valida esse potest impresso, quodnam agens? quis carnisex utero inclusus abscindit caput? quid

obsecro illa sua oppositione, qua specificas & distinctissimas, difficillimorum casuum explicationes po-Rulant, defectumque earum sibi faciunt triumphi Tum vero hic in fubfidium vocari materiam. possent Malebranchiana illius crurifragii explicatio, & meletemata Verdriesii, leviter immutata. istis omnibus non opus est in nostro Systemate: Quis nescit sœtum in parvo præsormatum esse, atque illi convenienter evolvi; præformatum pro harmonia omnium inter se rerum; itaque convenienter illis, in quos incidit, temporis articulis, & rerum circumstantiis. Anne, si ceteris Philosophis licet ob generationis explicandæ difficultatem, cum recentioribus pæne omnibus, ad præformationem staminum primorum confugere, idem foli Leibnitio non licer in simili, imo in eodem ipso casu, sumto saltim cum fuis accidentibus. Ita non opus habeo Anima carnifice, quæ ipfa fuo corpori, pæne dixissem sibi, caput eripiat, aut (si id animæ matris tribuere lubeat) quæ infanti, nescio quo invisibili gladio, caput innocens abscindat? Nulla hic annihilatione manus infantis opus est, quod ego certus sum, ab anima neque matris, neque infantis proficisci posse. Sic opinor ista ne quidem ferire sententiam nostram: Multo minus ferire gravius, quam cetera, quibus carnificina hic & annihilationes aut admittuntur, aut admitti videntur. Ceterum quis perfectum jam fœtum indicavit: adultum ex tempore gestationis novimus: Unde perfectum? & tanta quidem certitudine, ut fundamentum argumento præbeat. Sed pergamus.

quid est quod partem valeat annihilare? Non ignoro easdem quæstiones sieri posse aliis quoque Systematibus, at serire tamen gravius videntur (n) eam,
quæ animæ commercium cum corpore nullum relinquit. Et cur quæso ex gaudio mortem (o),
æquè

n) Placet profecto, admitti, quod communes fint illæ difficultates ceteris quoque Systematis. Sed ubi graviores? optarem profecto, effet, qui mensuram inveniret gravitatis difficultatum dimetiendæ, & qui ejus applicandi methodum doceret. Non est ea mihi scientia, ut supplere eum defectum sustineam. Unicus hic memorandus est casus, idemque simplicissimus, sed non universalis, aut ubique applicabilis, ubi sc. ostenderis, difficultatem, quæ sententiam ferit alteram, premere & alteram, modoque eodem, & præterea quoque alio. Illum hic tentabo: etsi cetera illam disquisitionem decretoriam esse non admittam; Neque enim hoc probo, quod minus difficultatum mihi cognitarum habet, illud tamen rejicio, quod unam aut plures habet, sed insuperabiles. Opponuntur vero nobis inexplicabilitas quorundam phænomenorum difficilium specifica; Ego vobis generalem, omnium, etiam facilium: Uter mage premitur? Opponuntur hiatus cum in corpore ex motu motus gigni dicitur; reddo hiatus & faltus semper duplices, unum ex corpore in mentem, alterum ex mente in corpus: Uter mage premitur? Atque sic in ceteris quoque, de quibus nihil addam specialius.

o) Si anima in corpus agit, an tum est proportio inter sensationem animi gratam & subitam machinæ mortem? Nosti vero esse in gaudio & corporis mutationem, eandemque vehementem: quid si ita vehemens ille motus sit alicubi in machina, ut partem quandam principem capitaliter lædat: an hoc minus

varunt Medici, si anima in corpus non agit? Si dicas, corpori id evenire, quod idealiter simul evolvatur in anima; quæ quæso proportio est intersensationem animi gratam, & subitam totius Machinæ mortem ac motuum cessationem; hæc sanè tepræsentatio non est ejus quod sit in anima, sed rei potius prorsus contrariæ, illa enim est grata gaudii impressio, hæc vitæ subitanea destructio.

Siste Tibi præsentem in animo allegatum alicubi Erasmo juvenem (p), qui Gallicam ni fallor linguam

apte dicitur, quam illud, quod anima machinam destruat ob sensationem sibi a machina exhibitam gratissimam. Eveniant hostibus meis istæ gratitudinis testificationes domesticæ. Aut qua consequentia ex grata gaudii impressione ad destruendi voluntatem anima pervenit? Vides adversam sententiam eodem luto hærere: extrahamus nostram. Respondeat Socrates: Extrema gaudii luctus occupat: Das spühre man im krazen. Puto recte Leibnitium dixisse, voluptatem videri congeriem minutularum fensationum, quarum singulæ, ubi majores forent, dolorem excitarent. Posset id exemplis doceri, si opus esset, ex omni tactu, præcipue exquisitioribus, gustu, odoratu &c. Quid si istæ minutulæ sensationes inopinato aut singulari objecto excitatæ nimium augescant ut non dolorem modo, sed & mortem efficiant, ob majorem alicujus partis principis, cordis, cerebri &c. læsionem ab ea vehementia oriundam?

p) Sive puellam illam Revaliensem, Himpselii siliam epilepticam, Ebraica, Gallica, Latina, Græca loquentem, per initum postmodum cum pastore pagano matrimonium curatam, si sides est Eph. Nat, Cur,

linguam morbo laborans callebat ac loquebatur; cujus antea fuerat omninò ignarus, qui & expurgatis humoribus pravis omni rursus linguæ istius notitia suit privatus. Corpus loquebatur verba gallica, non sane in ordine causarum essicientium vi machinæ, sic enim plus in essecu esset, quam suit in causa, in machinulis non poterant evolvi verba Gallica, nisi motum ideis conformem transmississe Spiritibus anima. Et si quidem liceat ex innu-

v. Acta Erud. A. 1712. p. 346. Nihil hic difficultatis est. Si prophetico quasi Spiritu actæ sunt ejusmodi personæ: id 1. nihil ad hoc institutum; 2. an idem de corpore dici non potest, quod de anima illarum? Quod principium egit animam, nonne idem & in corpus agere potuit, fi propheticum & fupernaturale fuit. Neque vero fi extraordinarium faltim, & naturale tamen, fuerit, difficilius est ex machina corporis fonum, quam intellectum verborum ex natura animæ, eam linguam non edoctæ, derivare. Plus esset in effectu, quam in caussa, si machinæ intellectum verborum affererem: fed loquimur de sola pronuntiatione, quæ sono consistit, & motu fit. Cum itaque statuerint eruditi animæ in corpora operantis affertores, unde ista vis animæ fuerit? an a Deo ista prophetico quasi spiritu insufflata? an a malo genio effecta? an ab animæ vi quadam naturali pendeat? Tum dicam ego, quomodo id confentias Harmoniæ ptæstitutæ. Priusquam id fecerint, nihil determino. Facile autem intelligitur ex dictis, quid primo & tertio cafu; quid fecundo dicendum fit, inferius patebit, & ex harmonia universali pender. Ceterum alia adhuc multa de cafibus ejusmodi notamina forent, si istos discutere aut voluntas foret, aux facultas, aut utrumque,

innumeris unum adhuc addere exemplum Virginis in Ephem. Germ. laudatæ, quæ Calendario suo inscripsit in menses suturos plures, quinam dies ipsi sint suturi præ aliis graviores, rem comprobante motbi eventu. An machina ex se hæc depromere, & chartæ mandate potuit, quæ prophetico quasi spiritu acta videri queant?

Et quid quæso dices de involuntariis actionibus (9)? quid de cordis, pectorisque, & pulmonum motu,

<sup>9)</sup> Utrum convenientius, esse debiles quasdam earum rerum in anima repræsentationes, quarum, quia debiles & obscuræ sint, conscii nobis non simus, cum claræ & distinctæ eo ideæ requirerentur: aut tantam earum rerum in anima cognitionem, ipsi animæ incognitam, esse, ut secundum eam agere possit ordinatissime? Puto minus ad qualemcunque perceptionem requiri; plus ad actiones producendas & certo ordine disponendas. Itaque viderint, qui propria vineta cædunt, quid hic dicendum sit ? Neque regero ista omnia fieri motu spirituum, sed fieri dispositione machinæ non dubito: qua illa? Dicam cum plura Anatomici docuerint. Neque tamen metuo ab argumentis Lifteri. Atque ipse Noster illos spiritus propugnat peculiari dissertatione. Sed annihilentur illi, si placet, ex Listeri voluntate. Quid tum siet de Harmonia Præstabilita? Expirabit illa illico! Necquicquam sane! Quid interest, mechanismus corporis obtineatur mediante fluido nerveo? aut alio? aut mediantibus solidis? aut utrisque? Mechanismum aliquem esse in corpore, saltim in quibusdam actionibus nemo quisquam negavit. Quo illud medio fieri afferas, per me idem erit; namque & mihi licet, quod Tibi æquum est, aut supponere aut singere, aut probare. Neque novis opus est argumentis, quo-

motu, de peristaltica ventriculi ac intestinorum motione continua dum vita durat? an & ista in anima repræsentantur? Si affirmes: ubi quæso latent hæ sensationes insensibiles, ac prorsus occultæ omnibus hominibus, potissimum qua peristalticum motum. Si regeras ista omnia Spirituum motu, ab impressione in commune sensorium facta congruè excitato plenissimè sine anima oriri. Hæc & omnia alia à fluido hoc tenuissimo, animali, in corpore ex Mechanicis sequi legibus; Licebit mihi monere te, ne nimium innitaris arundini Ægyptiæ; quidsi enim non dentur Spiritus animales, quid quæso fiet de Harmonia præstabilita? expirabit ea illicò. nec per momentum poterit subsistere. Metue igitur Tibi, postquam Listero audacter Spiritus proscribenti majori hodiè fiducia accedunt præcipuorum Medicorum Physicorumque plurimi, eos exsibilantes, argumentorum formidabili serie instructi, quam tamen meam haud facio, cum Spiritus in corum gratiam nondum ausim derelinquere; Ingentem potius inculco necessitatem, quæ incumbit Harmoniæ præstabilitæ cultoribus, ut omni mentis

niam Listero antiqua non placent: Neque nostrum hoc est, omnes Physiologiæ desectus explere; faciant id, quorum interest; nostra parum resert, quocunque tandem medio, saltim mechanico, œconomia Animalis dirigatur. Aut, cui bono sunt organa & organicæ membrorum dispositiones? cui bono fluida circulantia? cui bono nervorum communis ortus? & in omnia membra distributiones? Teneamus vero Spiritus nostros Animales, dum Listerus omne ex nervis sluidum expresserit,

Spirituum animalium, sive aëreorum, sive quorumcunque aliorum, his enim proscriptis corruit omnis
tam compti, tam splendidi; tamque artisiciosi ædificii moles; Expectemus igitur argumenta hic nova
ac sirmiora hactenus allatis. Dum vero hæc agimus, haud obliviscamur eorum (r) quæ supra diximus, harmoniam adeò non excludere insluxum,
ut potius eum postulet ac supponat, si vera sit, qualis inter chordas in unisonum tensas harmonia.

Nihil itaque tutius (s) fuerit pro stabilienda
Harmonia præstituta atque à tot vel nævis, vel dissicultatibus liberanda, quam si consugimus ad Systema veterum, ad Systema insluxus illius, & in
novo Systemate aliquem concedamus locum, simultaneitatem experientia clarè consirmat, insluxum
obscurè (t), sed attende Tibi, forsan non omninò
'nulla

r) Meminerimus vero & responsionum ad pag. 278.
not. g).

dod innitentem fallat, arundo ægyptia.

s) Si Systema influxus tolleret disticultates harmoniæ, neque novas rebus ingereret: optime sic consultum foret! Vidimus autem easdem, & forte gravius, premere influxum, quæ dictæ sunt hucusque in harmoniam. Sed nolo hic repetere, quæ de Systematum combinatione jam alibi occupavi. Neque impugno aliena; sed defendo mea.

nulla erit influxus experientia in summa illa promptitudine membrorum exequentium jussa voluntatis; favent forsan & habitus, agilitasque tandem ac-T 2 quisita,

habitus corporei ex repetitis machinæ motibus? nonne idem obtinet, v. g. in rotarum gyrationibus, quod aurigæ norunt? De vitalitate distinctius. Vita hominis est ab anima & corpore junctim: Vita Animæ ab & in ea fola: idem dico de vita corporis. Eft autem vita corporis, nisi me omnia fallunt, illa corporis dispositio, qua ad functiones suas obeundas disposita est, eoque connititur. Materia a se & per se non vivit: neque omne corpus vivit; nosti quid nobis differant corpus & materia: Illud autem corpus vivere dicitur, cujus hæc est dispositio, ut extrinsecus assumto alimento augeri, nutririque possit (vitam vegetativam dicimus) & loco etiam moveri (anima-1em appellamus) idemque interna vi motrice perficiat. Ubi nullum hactenus Animæ influxum necessario requiri video: Quod modum influxus nesciamus, non urgeo; transigamus de modo, ubi de re & ejus necessitate aut certitudine constiterit. Cum subito terrore vita amittitur, manere integram corporis machinam, non dixero: quis dubitet infignem fluidorum omnium internam mutationem fieri, etfi non statim extrinsecus se extanter demonstrantem? Dum vero machinam loquimur, non ad folida tantum attendimus, sed vel maxime ad præcipuum corporis motorem & nutritorem, ad fluida. Quo titulo experientiam claram & cujus conscii simus, in hoc facto requirere illi possint, qui contra indifferentiam plenariam producunt rationes, quarum confcii non sumus, id facile est exponere. Qui influxum defendunt, ejus veritatem experientiæ inædificant: Sed quis dubitet medium terminum argumenti debere esse

quisita, & cumprimis vitalitas, quæ eum machinæ materiali per se non competat, animæ debetur, at cam illa sine influxu largiri haud potest, ipsa vitæ largitio est influxus, materia à se & per se non vivit, nec sufficit ad rei negationem, quod modum ignoremus, quo vitam largiatur anima; Corpus affabre constructum eft, infinitæ machinæ incomprehensibili artificio, atque nexu cohærent, sed ponamus corpus uno momento per terrorem vitam amittens, annon illa Machina manet integra, sed aufugiente anima vita mox destituitur, destituta il-Influxum vero intelligimus vitalitalius influxu. tis, etsi qualis ille sit haud liqueat; ac prævideo quidem allegandam terminorum talium, quorum ratio non satis constat, proscriptionem, at id quoque video, eos qui cum Cartesianis adeò rigidè

cognitum? Igitur hactenus recte claritatem desidera-Videamus an idem & nobis obverti possit. Quando contra indifferentiam plenariam pugnamus, argumentum hoc est, quia nihil sit sine ratione: Id clare cognoscimus. Sed dum experientiam nostri opponentes allegant, & exempla, ubi rationes non cognoscuntur distincte, tum demum (NB. non argumentamur ab incognitis, sed quoniam dilucido argumento a priori novimus, dari semper rationes, ideo tantum) respondemus, rationes appetendi sine dubio adesse, sed quoniam conscii earum non simus, nihil aliud relinqui, quam ut obscure saltim perceptæ sint. Atque aliud est, sententiam inferre velle ex non cognito, aliud propter generalia & cognita fatis axiomata concedere, quod non omnia plene cognoscamus, quæ funt in anima.

aliorum terminos rejiciunt, novos alios æquè incertos & minus liquidos postliminiò in scenam reducere. Et quo quæso jure aut titulo ii requirent
hic rigidè adeò influxus experientiam, non obscuram saltem, non qualemcunque, sed claram, &
cujus simus conscii, qui ipsi consugiunt ad sensationes obscuras, ad volitiones imperceptibiles, atque
occultas, cum sermo est de æquilibrio voluntatis
tollendo, eaque ad unum potius quam alterum objectorum indifferentium inclinanda ac determinanda, quod ajunt sieri à ratione prævalente, etsi non
percepta (u), aut animæ cognita, quid ni ergo &
T 3

u) In vocibus vellem, ut perceptiones eodem fenfu dicerentur nobiscum : dico enim a ratione prævalente, etsi obscure saltim percepta, non vero ut hic dicitur: etsi non percepta. Iterumque: quidni & talis sufficiat influxus; ambiguum hoc est. Habet egregium fensum, habet vero & alium. Si aliunde constaret, influxum dari, & opponeretur faltim eum non distincte sentiri aut percipi: tum optime ista procederent, neque obscura saltim perceptio præjudicaret veritati. Hic noster casus est, de ratione prævalente. Atqui alius est casus de influxu, cum demum probari debet ex experientia. Jam dixi, argumentum alicui rei adstruendæ destinatum debere esse clarum. Dabo fimile: scio aliunde id, quod sub crepusculum in sylva video ambulare, esse Venatorem: assero venatorem: objicit amicus, posse esse rusticum, obscuram enim esse meam perceptionem, cui non possim fidere. Puto nihil hic præjudicare obscuritatem perceptionis veritati aliunde cognitæ. Jam fac, me id non cognovisse antea. num id, quod saltare e longinquo videam, canis fit, an lepus, an lupus?

mam in corpus non agere, uti in aliam animam (cujus tamen ratio haud magis liquet) nec corpus in animam ea ratione, qua in aliud corpus, ita nihilominus inde haud puto inferendum (x), ea plane non agere, quia nec corporis, nec Spiritus natura nobis hactenus satis est perspecta. Non vero talem innuimus influxum (y), quo anima multum

Dico & assevero leporem esse, quoniam obscure videnti sic apparet: Negat alter, vel subdubitat, quoniam obscure saltim id videam. Puto obscuram perceptionem præjudicare certitudini aut siduciæ assertimentis. Hic casus est insluxus, per experientiam obscure cognitam probandi. Moneo autem iterum, me obscurum sensu Leibnitiano dicere, quo, sunt evidentissimæ propositiones istæ.

& Philosophus concludet; neque id fecimus; imo alibi operose id præmonuimus. Nolim vero impure omnia spiritui tribuantur, vel corpori, propter Lockianum illud suffugium, neutrius naturam esse satis cognitam. Eodem jure, quo anima dicitur movere, dicetur & corpus cogitare; quoniam neutrius natura satis cognita est. Atqui non credo Nostrum ita argumentari. Placet interim huic dicterio aliud opponere: Sussicit tantum cognosci, quantum eo requiritur, ut in altero aliquid alteri repugnans possit detegi. Quodnam illud: dixi alias, heterogenea ex se mutuo determinari vero & physico influxu non posse.

J) Sive fortem sivelenem motum efficiat, motum tamen. In illo vero est aliquid, cum dicitur, non omnem vim exserere, sed qualis requiritur. Scilicet ego hoc multum in Machina motus efficiat, sed lenem, non talem, quo anima omnem suam exserat vim, sed qualis requiritur, mitissimam, inclinantem vel Spiritus,

urgeo, non posse actionem Animæ determinari a reactione corporis: videtur hic determinatio ex voluntate Animæ pendula: Cessat ergo illa disficultas; Deo enim vel ideo motum corporum adstruximus, quod illa ex corporum reactione determinatio hic cesset, & omnis effectus quantitas aut actionis determinatio ex folo ejus Beneplacito dependeat. Recte ista in actionibus minoribus, cum majores sunt in potestate nostra: sed si non omnem vim exferit anima ad saltum, quem nunc facit maximum, cur non saltat aliquando & altius, five cur, etiamfi velit (concipe militem, quem hostis persequitur, fossæ vicinum) non exferit vim fuam omnem. Aut an hæc vis non est ad scopum requisita? Atqui agit vi limitata! Reche illud, sed unde limitationis proportio? ex machina, inquit, & ex ipsa hujus indole? ergo non debet saltare homo ad altitudinem quamcunque sed proportionatam musculis & moli corporis, spirituumque virtuti animalium. Tolle vocem debet, & restitue, potest, de illo enim quærimus: Non potest melius refutari Systema influxus, quam verbis illis ultimis: Limitatio & ejus determinatio & actionis quantitas est a musculorum & corporis ratione & virtute spirituum animalium. Ista omnes intelligimus: Quid nunc opus est addere, virtutem autem movendi ipsam (quam tamen a virtute spirituum animalium distinctam non possum concipere) residere in anima, & eam proportionari ex indole corporis. Quodsi enim ego rem intelligo, indoles corporis vel spectatur generice, ut corporis inter ambientia corpora collocati, atque sic recte Leibnitius, omni corritus, vel sibrillas. Unde non potui non mirari Magni nostri Leibnitii quæstionem: Si animæ vi, & non potius potestate sluidi explosionem exercen-

pori omnem celeritatem competere, itaque ex corporis generica ratione nulla sumi proportio potest: vel spectatur ut corporis organici, vivi, variis partibus magis minusve cohærentibus præditi; arque hic tenendum est, ipsam illam partium cohæsionem denuo ab animæ vi pendere, adeoque recurrere quæstionem, cuinam rei illa animæ actio, qua partes in statu suo continet, proportionata aut accommodata sit? Quæro autem, non, cui fini? ad quam quæstionem subinde Stahlius dilabitur: sed, cui quantitati? Dicam omnia clarius in exemplo: Fugit hostem insequentem miles: Moram fugienti facit latior fossa: Hanc transilire & percupit & pertentat; infelix saltu debiliori incidit in foyeam. Videamus, quæ fit ratio? Mihi quidem ea est, quod neque musculorum cohæsio neque spirituum influxus sufficiat tanto impetui vel concipiendo vel imprimendo, quantus ad hujusmodi faltum requiritur. Idem igitur & Tibi largior, si e re Tua esse existimes. Sed addes forte: Equidem tantam esse agendi vim in Anima, quanta requiritur ad istum faltum perficiendum: sed animam non exferere vim omnem, (equidem miror cur non omnem, cum nihil magis in voto diftincte cognito haberet, quam transilire foveam pro redimenda vita: sed sit ita, agat potius ex consuetudine sua obscure cognita, quæ est, ut musculorum forte nimiæ tensioni parcat, vim suam moderari) exserere proportionatam musculis, moli corporis & spirituum Animalium virtuti. Concedam ifta, sed edissere adhuc unum, cum & musculorum cohæsio & spirituum vis ab Anima pendeat, cur non utrumque autis saltamus, cur non saltamus ad altitudinem quamcunque? Non latuit hujus ratio Virum incomparabilem, nisi quia adversarium voluit pungere. Anima enim non agit vi sua omni, sed ad scopum requisita, non agit sine limitatione, imo actio ejus est omnino determinata limitataque in corpore, in machina & ex ipsa hujus indole; ergo non debet saltare homo ad altitudinem quamcunque sed proportionatam musculis & moli corporis, Spirituumque virtuti animalium. Cogita ut hoc largiaris, equi saltum, eumque confer cum equi mole, confer cicadæ saltum cum mole ejus, & pulicis tandem stupendos saltus ad tantillam ejus exige molem, ac fateberis hanc proportionem saltuum non pendere aliunde, quam ex ipsa organorum, moliumque proportione. Evolvantur igitur cogitationes ex cogitationibus, motus in corpore ex motibus harmonicè utrinque præstitutis, an obstabit id, quo

geat eousque, ut sufficiant moli isti transferendæ? Moles enim quantacunque sit, potestaucta vi moveri amplius. Itaque hoc velim nosse; an non possit id essicere anima vi sua omni, an non velit? Quis hoc credet, nolle vim suam adhibere ad servandam vitam? Si non potest, cedo quæ sit proportio inter talem tantamque musculorum cohæsionem & vim animæ, ut alteram possit essicere, alteram non item. Hic puto, utcunque res consideretur, ultimo determinationem quantitatis actionis animæ sumendam ex resistentia aut reactione corporum, hoc est, proportionem admittendam esse inter heterogenea. Ista quidem satis prolixe: Plura tum ad Stahlianas quoque exceptiones alibi edisserui latius.

minus anima in corpus agere, atque ab eo pati suo modo queat, dico suo modo, peculiari, sine cujus suppositione minor foret harmonia, nec æque certa; repræsentare rem est pati impressionem (z) à re, etli repræsentatio etiam exsurgat ab intrinseco uti in Magico Speculo, Speculum tamen patitur ab illa imagine, quæ modificat speculum, maxime vivum, quale est anima. Sed non libet his immorari; semper enim hic regerent magnum illud argumentum (aa): Spiritus non agit in corpus. Etsi negari nequeat hoc argumentum unica niti ignorantia nostra, qui corporis æque ac Spiritus indolem ac naturam quam profundissime ignoramus, etsi de iis non pauca, minus tamen essentialia, sciamus. Factum hinc ut Cartesiani tutos se crederent argumento suo, quod

fecus est; ubi non ab extra incidunt imagines, sed ab intra evolvuntur. Ceterum commoda hæc est occasio monendi eos, qui jocantur de speculis: Specula proprie dicta sunt Animæ in Systemate insluxus, ubi nunc hæ, nunc illæ imagines ab extra incidunt: In Leibnitiano Systemate, etsi ipse Monades suas vocet specula Universi, sunt specula tamen vehementer improprie; neque ille ad ideam speculi præcipue attendit ea voce, sed ad vocem Universi.

latum improbavi. Valeant ista adversus alios: me saltim non tangunt: interim, si quis ista leget, & illa conferet, ubi dicitur, præ oculis esse dissertationem meam, putabit meum id esse argumentum, quod nollem.

quod inficiatur posse motum in hoc universo augeri, & debere tamen augeri si Spiritus agant in sua corpora, sed prostratum est hoc eotum robur à Nevtono, Leibnitioque, negantibus hoc principium, alio substituto: Eandem in universo manere virium motricium quantitatem æstimandam ex massa in celeritatis quadratum, sed qui ignoramus (bb) originem, sedem, & transitus harum virium, quomodo poterimus tam præcisam iis assignare quantitatem in commoda hypotheseos nostræ, quis enim harum quantitatem tam exactè eandem certò ausit determinare in Systemate insi-

bb) Miror non venisse in mentem illud de gravitate, de vi centripeta Planetarum &c. ubi præcisissimam quantitatem dudum eruditi determinarunt, ignorata licet origine, caussa, modo &c. Systema infinitum retinet eandem virium quantitatem, fi in omni percussione corporum & motu manet eadem. Atqui hoc Leibnitius demonstravit & Wolfius. Exempla auctarum virium Naturalia vellem præsto essent: Cetera motum Cartesiana æstimatione sumtum, & augeri & minui subinde notissimum est & naturalissimum. Si, quæ hic memorantur, in instanti facta funt; Naturalia non funt, ubi fuccessive fiunt omnia: Quin miraculo fieri possit, ut vel augeatur vel minuatur virium quantitas, non dubito, neque unquam id a Leibnitio negari vel suspicio suit. Atqui loquimur de Naturalibus! Illud vero pervelim semper cogitent Lectores mei, Legibus Naturalibus, quoniam earum contra oppositum non est contradictorium, neque adeo ipsæ sunt absolute necessariæ, nihil divinæ operationi, nihil miraculis præjudicari.

infinito, quale Cel. Leibnitio videtur hic corporeus mundus; cum forsan non desint exempla aucti motus ac virium æquè ac imminuti; saltem ego non video poruisse Salvatorem ac Deum nostrum tantam piscium molem in rete subitò adigere, nisi novo illis impresso motu, nec potuisse Cohortem numerosam uno verbo ab eo prosterni, nisi orto in illis novo motu, nec rupes findi, sepulchra aperiri, Catapetasma templi rumpi, nisi novo creatoque mota, hæc enim talia in instanti facta sunt, nec licet respondere motum quasi aliunde fuisse collectum, id enim temporis requirit moram proportionatam, hæc vero in instanti sunt facta, nec dicas miracula hæc fuisse, sufficit genitum fuisse motum, qui antea non exstitit: idemque dicendum de motu exstinguendo, cum subito vim tempestatis ac venti oppressit Dominus, haud dixeris vim illam repressam esse in suam originem, ac aliò diffusam, ista enim tempus requirunt, hæc verò quies, hoc filentium venti uno momento consecutum est Christi mandatum, sed ista fori Obstant vero nobis hîc directe funt altioris. demonstrationes Leibnitianæ (cc), Neutonianæ, Huge-

tonus contulit: nihil Hugenius, quorum ille altum filet, cum & Leibnitianæ virium æstimationi Newtoniani adversentur: Hic de directionis identitate loquitur, non virium. De Newtono potuisset Viro Maximo facile subolere: ille enim propugnat vacuum, & vacuo supposito nihil de viribus certum statui posse, videtur innuere. Ego solum hic Leib-

Hugenianæ, Wolsianæ eandem præcisè motricium virium evincentes quantitatem. Veneror ista
Nomina, tot inventis hecatombe dignis incluta,
novi esse ingenio regiones suas, uti Athmosphæræ, supremam isti incolunt, nos terræ silii imam
tenemus phantasiæ nubibus obvolutam; at sateor
nulla nunc eorum ad manus sestinanti esse scripta,
sola, quam supra allegavi, Dissertatio inter nos
non sine applausu excepta ante oculos est, unde
rationum earum pondera non sicet evolvere; Nec
possum tamen dissiteri, non semper omnes eas demonstra-

nitium appellavi in Differt. mea: fed facilis hic lapfus erat calamo festinante. vide tamen Diff, meæ 6. 12. Illud dubito, an expediat, demonstrationes & calculos generalibus querelis onerare. Quid non onerari potest, si lapsus quorundam vitio vertere rebus allubeat. Quid habendum sit de querela Arnaldi, animum satiari mage physicis caussis, quam generalibus calculis, id notissimum est. Wolsii mentem intelligas ex Actis 1715. 283. Hoc omnes quærimus, nosse quantitates non solum effectuum, & virium in caussis, sed & cetera caussarum. Neque tamen ideo priora negligimus, cum non licet & ad reliqua pertingere. Demonstrationes non vocamus, quæ nituntur suppositis sive incertis sive falsis. rum quid facilius est, quam per Teipsum intelligere veritatem rei ? Vulgares libelli mechanici exhibent Leges percussionis corporum pro omni casu: vide num ante & post ictum sit eadem summa Masfarum in quadrata celeritatum: & habebis intentum. Vacuum five afferas, five neges, nihil hic præjudicat. Verum incipit fatiscere attentio mea; igitur cetera brevius perstringam.

monstrationes æquè animum satiare, qui physicas mallet rationes, quam calculum, qui utut in se certus, datis tamen suppositisque niti potest incertis ac proin inanem reddentibus vim demonstra-Habemus exemtionis quantumvis egregiæ. plum manifestum in doctrina decantata de vacuo, sine cujus determinata certitudine nil certi statues de motu & viribus motricibus non augendis; Non pauci eruditorum certò persuasi sunt de vacui necessitate, alii ex adverso de ejus in hac rerum universitate impossibilitate, utrinque veritas stare non potest, momenta etsi credantur ejusdem esse roboris; Quis non suspicetur, quæri demonstrationes, ubi dari ac obtineri nequeunt ob desectum datorum sufficientium, ob caliginem ac cæcitatem nostræ menti adhuc incumbentem in his terris: videmur interrogare aliquando naturam, ac ipsi tamen illius loco respondere, vel non audientes ejus responsum, cogimus eam uti nobis placet respondere, inevitabiles sunt technæ amoris proprii, qui ejectis præjudiciis eorum vices strenuè gerit. Absit verò ut tam inanes querelæ præjudicent dignitati fummæ scientiæ tam arduæ.

Eccur vero inquirimus demonstrationes, quæ ultrò fatiscunt, si ostendere quis valeat, iplo sacto Spiritus egisse in corpora, ille jam Syllogismus solvi porrò haud poterit. Deum posse agere in corpora nemo audet negare, etsi vim argumenti magni omnem id evertat, cum Deus sit Spiritus; mireris vero Cartesianos haud vocasse in dubium Cano-

Canonem: quod speciei non repugnat, infinito Spiritui, id neque generi contradicit; vel potius Canonis applicationem ad Deum, contentum cum aliis Spiritibus sub eodem genere; cum tamen alias clament, nullam esse proportionem inter corpus & spiritum, ergò & nullam actionem; quæ vero inter finitum & infinitum (ad) ab illis assignabitur proportio, ut permittere possint Deum agere in corpora. Sed transeant hæc: Videamus potius, quæ dici de Spiritibus (ee) aliis queant, sed dicamus obiter, quæ saltem addimus ad emolliendam harmonistis influxus Doctrinam; Angeli sane si custodiæ hominum sint destinati, exequi id sine influxu nequeunt, nuda præsentia non sussiciet avertendis periculis; neque Angelus tot miliciet avertendis periculis; neque Angelus tot mili-

tum

bus cum harmonia peculiaris statuta non sit: Atqui & his statuta est harmonia, quatenus partes sunt harmonia Universalis, omnium corporum inter se, omnium inter se spirituum, & utrorumque inter se; vel ut Leibnitius loquitur: Mundi ut machinæ, & ut civitatis Dei: Dei ui architecti machinæ, & Mo-

marchæ civitatis spirituum.

hic proportionem requiri pro determinatione effectus ratione suæ caussæ, pendere enim illam a solo beneplacito, quod secus experimur in Anima. conf. si placet Diss. mea §. 16. Ubi actio determinatur a subjecto recipiente, ibi oportet proportionem esse inter reactionem recipientis & actionem agentis: Secus est, ubi actionis & effectus quantitas determinatur a solo agente; ibi nulla requiritur proportio.

tum Assyriorum millia necans eos necare sine influxu potuit, suique generis contactu. mali corpora obsessorum agitare, membra movere, eos projicere, distrahere, ac torquere violenter testantur paginæ sacræ, quibus cum harmonia peculiaris statuta non sit, influxus concedendus est, quo factum quoque, ut comprimerentur forsan vel obstruerentur à Diabolo nervi linguæ obsessi illius muti, qui ejecto Dæmonio mox locutus est, quo eodem influxu Legio Damonum porcorum gregem sine harmonia præcipitem dedit in mare. Jam vero risui me omnium exponam, ubi & spe-Etra allegavero. Quis verò hodiè spectra ferat? O stupidum Seculum, quod larvas timet! imò verò spectra sunt admittenda, aut neganda fides histotica (ff) judice Lucretio, incredulorum Patriarcha solertissimo, laudato in hunc finem acutissimo Anglorum Spectatori; Infinitæ sunt Fabulæ circa spe-Ara, sunt tamen & quædam veræ passim historiæ ac irrefragabiles; talem dedit paucos ante annos Medicus quidam, cujus nunc non succurrit nomen, de spectro lapidibus feriente homines, & te-&a, & confringente vitra &c. manifesto influxu. Sed quorsum plura? Si vero intolerabile Tibi videatur admittere actionem illius animæ in corpus suum, quæ ne atomum quidem in aëre natantem (gg) movere omni suo nisu conatuque ac votis valeat; en Tibi suppetias novas, etsi minus gratas Systematis

22) Est argumentum Sturmii, non meum.

ff) In doctrina de spectris, velim distingui sidem historicam & sidem rumorum. Ego nihil determino.

matis tertii assistentiæ, non tamen ita explicandæ, acsi Deus horologiorum indices iisdem horarum assistue admoveat punctis, neque id voluerunt, qui decretum hic Divinum intervenire censuere Viri Doctissimi cumprimis B. Sturmius (hh), toties solenni protestatione id à se amoliens. Eccur enim Deus non potuit dare ac superaddere corpori animaque eam dispositionem esticaci mandato suo, ut, quæ in alia diversi generis agere non possent, in se invicem tamen agant vi illius decreti, quod non est transitorium, sed perpetui vigoris; Regum U

bh) Non tribui Sturmio & Cartesianis nova subinde decreta, sed novas pro veteri decreto exequendo actiones. Non iterantur decreta ad quemvis creaturæ actum: Sed Decreti executiones fiunt novis Dei actibus. Scio Sturmium protestari multa & involvere multa, quæ nemo intelligat. Respondeat distincte ad hæc quæsita: Decretum illud aut perdurantem in rebus creatis effectum positivum & activum teliquit: aut extrinsecam solum denominationem effecit: aut passivum quid solum iis impressit? Si secundum, est inefficax: operatur Deus, & nihil efficit. Si tertium, quod videtur Sturmius innuere in Actis Erud. necesse est pro ipso actu producendo, ut denuo (non decernat agere, sed) agat Deus, atque sic habes repetitos actus. Si primum, vicit Leibnitius, awores λεσμα divinæ benedictionis effe activam quandam vim in Creaturis persistentem, divinæ potentiæ effectum, a qua nunc pendeant motus. Quodsi ad hæc non responderit Sturmius distincte, nolo ego obscurissimæ disceptationi immisceri. Sed & de isto alibi prolixius differui,

mandata ad posteros possunt durare, cur decreta Dei non possint esse perpetua? cur iteranda ad quemvis Creaturæ actum? cum maximè exemplum decreti ac benedictionis Divinæ animalium multiplicationi dicatæ apertissimum sit perennitate sua esficacissima, cum quævis individualis generatio videri queat miraculum summum ob mirabilia inibi conspicua.

Habes igitur quisquis es, quem harum cura rerum tangit, tria hæc Systemata in unum fusa, harmonice conspirantia, ac sese invicem fulcientia, lubentes enim admittemus Harmoniam, eamque suo modo præstabilitam, prævisamque plenissime à Deo, voluntati hominis liberæ haud adversam, actionem, reactionemque mutuam animæ ac corporis ordinatione Divina nixam admittentem (actionem scil. vitalem, vitalitatis in corpore fontem, w Mechanicum â τω vitali discriminantem, debitam nutui Divino, vel inspirationi potius Spiraculi vitarum haud sanè transitoriæ sed & posteros spectantis) actionem vero lenem, inclinantem, monentem quasi Spiritus, nec repugnantem directioni corpusculorum secundum commune centrum gravitatis movendorum. Favet sane hic nobis effatum sapientis: Corpus hoc mortale prægravat (ii) animam, terrenumque hoc tuguriolum premit dissipatam mentem. Prægravare ac

Nolim voces urgeri: neque credo corpus intelligi proprie, sed appetitus animæ inordinatos, sensuales. Dicitur, solem exire e cubiculo sponsi adinstar, Dicimus magnetem trahere ferrum.

ac premere dicit influxum eumque haud levem ; patitur igitur anima à corpore! quicquid ogganniat ratio mea, quicquid obstare videatur Excellenti Jesuitæ P. Turneminio: ac dum hæcillino chartis, occurrit dictum aliud Rom. 13. This oagnos redvoiav un ποιείοθε eis em Juμίας; carnis curam ne habeatis ad concupiscentias. Patitur ergo anima à corpore excitante in ea concupiscentias influxu-funesto. Quod certe argumentum insolubile (kk) mihi quidem videtur. Nemo nobis vitio verterit hanc, quæ nonnullis videri queat, μετάβασιν eis ano γένο, si monuerimus, videri nobis, semper alterutro oculo solicitè respiciendam esse revelatam veritatem, dum altero naturam, ac veritates naturales serio cultioris rationis conatu pervestigamus. Hocque ipsum vult unio animæ ac corporis, realis omnino ac physica dicenda (etsitalis non sit, qualis inter corpus ac corpus aliud obtinet) constituere enim suppositum debet ex ipsa hac unione, & quà tale, vivum; quo sane haud evalescit Metaphysica unio (11), nisi in reali funde-

Argumentum ex Ep. Rom. mihi non videtur infolubile: An minus conveniens est, dicere: Appetitus Animæ, qui curam illam corporis comitantur, imo qui antecedunt & persuadent mihi, esse caussas appetituum succedaneorum. Appello hic ad examen eorum omnium, qui cogitationum suarum successiones attendunt, & essectuum cum caussis similitudinem aut cohærentiam amant. Cetera perasacri esse and yer non opposui.

W) Metaphysica unio est realis unio, etsi non physico influxu nixa; nolim igitur opponi metaphysicam &

fundetur unione, Divino nutui, corpus animæ aptanti debita, etsi nobis haud clarè ac distinctè explicabili.

Sed abripimur in mare hoc vastum ultra quam ferebat animus! litora libet legere, non egredi in altum! Manum itaque de tabula sumimus; Scripfimus Conjecturas: nec ea quæ dedimus ultra Ingenii lusus, eosque exiles satis fas est evehere: Festinans canis cœcos parit catulos! Nostra hæc una die concepta mente, una die conjecta in chartam sunt! Quod citò fit, citò perit! Dum agnoscimus ingenue nostram præcipitantiam, excusamus, emollimusque simul scriptionis impersectionem ac dif-Stupiditatem nostram mirabuntur fonantiam. acutiores & ex alto nos oculo miserenti despicient. Nec merentur aliam æstimationem leves conjecturæ! absit, ut impugnemus aliorum Systemata; Lites fugimus, Viros Insignes veneramur, etsi eorum subinde hypotheses intueamur inconsideratius, uti Plebeji homines Excellentium pictorum tabulas sine judicio sufficiente. Contemplanda est veritas, atque inquirenda, pervestiganda naturæ penetralia, sed sine lite, fine felle, sine Satyra, aurem

realem. Divinum nutum corpus animæ & animam corpori aptasse ipsi prositemur: Nescio ergo quid amplius addendum sit, nisi insluxum postules, eundemque effectivum, physicum, non objectivum aut normativum &c. Illum vero negavimus: neque esus necessitatem agnoscimus.

enim cuique vellicet assidue dicterium id, quod Pattibus Trivultinis, quo suos in acerbiore satyra sodales censuit, in aurem dixit Gallici Decus Parnassi Boylavius.

Corsaires attaquant Corsaires Ne firent jamais leur affaire!

Conspirent igitur animi eorum, qui veritatem amant in ejus inquisitione, & adhæreant veritati soli perpetim; à nobis hæc scripta non sunt, niss ut disputandi suppetat materia, plena omnibus judicandi, rejiciendi, aut adprobandi libertate concessa. Acta enim nunc est Fabula! Qualitercunque acta sit: Plaudite! vel explodite!

## VIRO AMPLISSIMO, & CELE-BERRIMO

## JO. CLERICO

SAL. & OFF.

## GEORG. BERNHARDVS BILFINGER.

Ommunicari Tecum, Vir Eruditissime, Primitias Academiæ Scientiarum Petropoli institutæ, non miraberis. Debetur id Fundatorum Gloriæ, ut Vitis Tui similibus amplior de Societate nostra, atque illius legibus, notitia communicetur. Estque etiam hoc tanti momenti institutum, ut sacile prævideam, non ingratas Tibi U 3

hasce litteras fore, præsertim ab eo venientes, quem Tu fortassis offensum putas liberiore sententia. Accipe primo loco, quæ ad Publica pertinent, deinde quæ solum me concernunt.

Sunt anni aliquot, ex quo PETRVS Magnus Parisinæ Scientiarum Academiæ institutum adeo approbavit, ut simile Collegium convocare Petropolin apud animum constituerit suum. de ea re sæpius & attentius cogitaret, facile pervidit, pro ratione loci & gentis, necessarias esse aliquas in imitatione illa variationes. rem omnem, sic instruxit, ut præter Academiam Scientiarum, Parisinæ æmulam, haberetur Academia quoque pro juventute instituenda, Germanicarum exemplo, Gymnasium denique præparandis adolescentibus destinatum, & Academia Artium. Academiæ Scientiarum est, singulis hebdomadis binos habere conventus privatos, publicos fingulis annis ternos. Comprehenditur illa tribus Classibus, Mathematica, Physicaque, cui partes Medicinæ omnes involvuntur, & Politica, cui Philosophia, Humaniores literæ, & Jura subsunt. Scopus est, ut communi consilio examinentur, quæ in Disciplinis huc pertinentibus possunt videri dubia; ut veriora, cum opus est, novis firmentur fulcris; si quæ desunt, pro virili novis suppleantur inventis. Quæ Societas digna luce publica judicaverit sodalium suorum meletemata, fingulis annis referet in Commentarios, atque Typis

pis suis vulgabit. Licebit, si quibus inter exteros placet, nobiscum suas communicare lucubrationes: earumque digna meritis ratio habebitur in Actis nostris.

Præcipui sunt Academicorum labores, quos dixi: Accedunt alteri tamen, quibus singuli Professores tenentur, singulis diebus, instituendæ juventuti horam unam impendere. Distributa est ca opera his legibus, ut quotannis absolvatur explicatio omnium Partium Matheseos, Physicæ, Medicinæ, Philosophiæ rationalis & practicæ, Juris Publici Universalis, & diversorum Regnorum Specialis, Historiæ recentioris, & Antiquitatum.

Præparantur autem Latini sermonis notitia, exercitationibusque eo pertinentibus, studio item Arithmetices & Geometriæ, Geographiæ historicæ, & compendiosa Historiæ Universalis enarratione adolescentes Rutheni atque exteri in Gymnasio. Denique qui Artibus operam dare cupiunt, in Academia, quæ dicitur Artium, utuntur pingendi, sculpendique Magistrorum & Architecto. rum Civilis atque Militaris institutione gratuita. Interrapisset utile consilium præmatura Imperatoris Petri mors, nisi, eandem mentem induta Imperii Hæres Catharina, immensos illius usus similiter intellexisset. Ipsa igitur imperante fortius urgeri omnia cœperunt, adeo ut primo Imperii anno res omnis perficeretur. Collectis in hane urbem

urbem Academicis, primum solennem Conventum Societas egit d. 27. Decembr. 1725. Sermones typis excusos præsentibus adjungo literis, honoris Tibi debiti causa. Ex Præfatione intelliges, quam honorifice hic Literæ fuerint habitæ, Majus tamen hoc est, quod nuperrime (d. Tz. Aug.) Ipsa Imperatrix Augusta, secundum Academiæ publicum Conventum sua dignari præsentia voluerit. Excepta est sermone Germanico, namque hujus Idiomatis gnara est, a Prosessore Antiquitatum Theophilo Sigefrido Bajero, Regio-montano, variis in Literaturam præcipue Orientalem meritis claro; secutus deinde est Latino sermone Jac. Hermannus, notissimus ex Phoronomia sua, & inter primos Geometra; Huic per ordinem incumbebat prælegere Societati Commentationem aliquam; ex instituto igitur Conventuum Publicorum primo enarravit Historiam Geometriæ Veteris & Recentis; deinde ventilavit ex Optica quæstionem: an eousque perfici Telescopia possint, ut corum ope liceat res in Planetis minutiores, incolas, si qui sint, & animalia detegere? Recitata Commentatione ista, negantis sententiam, Societatis nomine approbavit Christianus Goldbachius, Geometra Clarissimus; Panegyrin vero, addita gratiarum actione humillima, dimisit Hermannus. Intersuit AVGVSTA hisce omnibus, ultra duas horas, Throno sedens: finitis vero illis Gratiam testatura suam, singulos Profestores ad deosculandam manum Augustam admilit.

miss. Ista, Vir Celeberr. prolixius resero, ut & ipse videas, & si ita visum suerit, per Te alii quoque intelligant, quonam Scientiæ & Humaniores litteræ modo apud Ruthenos recipiantur? quo loco habeantur? consido enim id non sine vestra voluptate suturum.

Transeo ad alterum Epistolæ argumentum. Nunciatum mihi est ex Germania: Fecisse Te, Vir Celeberrime, mentionem Commentationis meæ Hypotheticæ de Harmonia Præstabilita, in aliquo Bibliothecæ Tuæ recentioris Tomo; indignari Te sententiis meis, tanquam humanæ libertati, consequenter sano sensui, & bonis moribus, admodum contrariis. Nondum licuit mihi esse ita felici, ut librum nanciscerer, inquisiturus, quousque mentem meam expresseris? quousque sententiam impugnaveris? vel oneraveris Auctorem quoque? Non igitur licet ad singula speciatim disserere: multo autem minus constitui de eo conqueri, si quid gravius de me statueris. Faciam illud, quod res postulat, quod mea de Te existimatio suadet, quod præsentes admittunt circumstantiæ. Ostendam brevi enarratione, quam nihil libertati contrarium involvat Harmoniæ Præstabilitæ negotium; & Tuo deinceps arbitrio relinquam, annon expediat, ut in Gallicum translata sermonem, in sequenti Tomo compareat? addita tamen, nisi grave est, admonitione, quod scripserim ista nondum visis animadversionibus Tuis; ne Lectores ægre ferant, si quæ sint, quæ Specia,

specialem a me declarationem postulassent, & accepissent visa, sed non visa, non accipiunt. Ecce sententiam:

\* \*

De Harmoniæ Præstabilitæ ad Libertatem Humanam Habitu, brevis Declaratio. Auctore G. B. B.

Debent id sanæ rationi, & humani generis bono, quicunque Theoreticas resolvere quastiones suscipiunt, ut ne impingant adversus Veritates Practicas. Debent autem, si quibus impegisse videntur, honori suo, ut se ab illo facinore liberos esse testentur, & quam dilucide fieri potest, ostendant. Quastio de explicando animi & corporis humani commercio, quoniam de modo concipitur, ad Theoreticas pertinet. Sententia de libero hominis arbitrio, quia legibus & pœnis Morali sensu acceptis necessaria est, inter Practicas numeranda est Veritates. Non igitur prima sic exponi debet, ut cadat secunda. Credo, omnes mecum circa fus & Officium hoc convenire: quæstio itaque omnis circa factum vertitur. An explicatio commercii illius Leibnitiana, per Harmoniam inter corpus & Animam præstabilitam, officiat Libertati humanæ, an secus? Si recte Calculos subduco, non officit. Rationes, ut ego negotium concipio, hæ sunt. Harmonia Præstabilita absolvitur duabus quæstionibus: & Libertas tertia, nihil ad priores pertinente. 1. Si ad motum, in organis sensoriis factum, sequitur in anima hominis repræsenpræsentatio illius objecti sensibilis: quæritur, qualis sit hæc sequela? & quo illa modo siat? Hoc pertinet ad commercium corporis cum anima: & explicatur prima parte Harmoniæ Præstabilitæ. Si ad repræsentationem alicujus objecti in anima, sequitur etiam in anima appetitio & volitio illius rei, quæritur, qualis hæc sit sequela, & quo illa vinculo cohæreat? Hoc pertinet ad Libertatem, & non ad commercium animæ & corporis: perficitur enim tota hæc res in animo. Transitus animi a repræsentatione rei ad appetitionem ejus, vel aversationem, locum habet in mente separata: habet in anima corpori unita, sed sine corporis concurrente opera. Explicatio igitur commercii inter animum & corpus quacunque, ab hoc transitu explicando abstrahere in universum & potest, & proprie loquendo debet. 3. Si ad Appetitum vel Aversationem voluntatis in animo sequitur motus in corpore fini illi conveniens, quæritur, quæ hæc sequela? quanam efficacia & modo obtenta? Hoc pertinet denuo ad commercium corporis & animæ: & hujus expositio secundam Harmoniæ Præstabilitæ partem absolvit.

Ex dictis jam constat generatim, quod Harmonia Præstabilita exquisite loquendo libertatis Sphæram ne contingat quidem; multo minus restringat; aut omnino destruat. Velim hæc solicite pensitari. Scio, quod momentum trahant. Si concise nimis aut subobscure exposita videntur, affundent lucem, quæ dixi in Dilucidationibus meis Philo-

Philosophicis de DEO, Anima, Mundo, Sect. 3. cap. IIII. S. 336 - 341.

Fortasse in Specialibus sedet ulcus? Tange: mihil dolet. Ad primum dicimus : animam ex sua ipsius natura evolvere repræsentationes illas, quas sensationes dicimus. Fatemur earum originem immediate non esse sub imperio voluntatis; non esse arbitrii mei, an sentire dolores vedim, cum vapulo; neque an verbera sic percipere, ut gratam animo sensationem exhibeant? Agnoscimus autem, quatenus antecedanca volitiones causam sensationibus præbent, eatenus mediate illas esse sub arbitrio. Possum enim avertere oculos, cum videre has chartas nolo. Hæc receptis conformia dogmatis exposui in Dilucid. memoratis Sect. 3. c. II. S. 250. coll. Sect. 1. c. II. S. 56, Neque aliud dicit, aut postulat Harmonia Leibnitii Præstabilita, quoad hanc partem.

Transeo ad secundum. Statue vero de Libertate, quicquid velis: nihil inde seu commodi seu incommodi in Harmoniam redundat Præstabilitam. Modo hae teneas, præscire DEVM ab æterno, quid anima tua libere decretura sit? Hujus enim voluntati adcommodavit corporis tui machinam Creator. Possum igitur penitus evitare hanc de Libertate disquisitionem; docui autem in Dilucidationibus meis, quæ sit ejus natura. §. 301. 302. quomodo probari per Experientiam possit? §. 304. 305. quomodo sit ob Consequentias Morales necessaria? §. 306-308. quomodo ab Objectionibus

bus omnibus vindicanda? §. 309-315. Fortasfis sunt eo in loco aliqua, quæ distinctius, quam vulgo sieri solet, evolvi.

Tertium in eo absolvitur, ut quis credat, posse DEVM construere machinam, qualis est humanum corpus, eo artificio, ut ex ipsa sui structura, ordinariisque motuum legibus illos in sese motus producat, quos DEVS prævidit respondere volitionibus animæ: posse, inquam, id DEVM, & Nihil hic peccari puro. Novimus, Moralitatem non consistere in machinis, sed in mentibus: in volitionibus, non in motibus. Novimus, regimen corporis non posse animo denegari, si propter volitionem sequatur effectus, sine volitione non secuturus: etsi anima illum motum Physice non producat. vid. Dilucid. cit. §. 331. Quomodo solemus philosophari de Causis Moralibus? nonne regunt Physicas? nonne reatus contrahunt ex actionibus, quas Physice tamen non perpetrant? Denique notari velim, quæ de actionibus hominum externis in contradistinctione ad internas recte præcipiunt Morum doctores; pendere ex Phænomeno sive facto potius, quam a modo explicationis; non interest Reipubl. quomodo homicidium sequatur ex pravo appetitu, sed an sequatur? Factum vero, hoc est consecutionem motus in corpore post & propter appetitum in animo, non negat Harm. Præst. sed modum explicat diversimode ab aliorum Systemate. Tum vero etiam in animo differunt appetitus illi, quos actio sequiallegari, si illam disquisitionem locus hic admitteret. Quodnam sit Harmoniæ Præstabilitæ momentum, & quam illa nihil cum Moralibus disciplinis commercii habeat, sed in sola facti utrinque agniti, explicatione philosophica consistat, pluribus ostendi in Dilucidat. §. 318. - 320. & §. 356. Objectionum vero, quæ ad meam notitiam eo tempore pervenerant, omnium solutiones dedi §. 346. - 350. pag. 352. - 369. earundem Dilucidationum, Tubingæ A. 1725. in 4to editarum.

\* \*

Ista sunt, Vir Celeberrime, quæ, si operæ pretium judicaveris, pro mea adversus orbem Litterarium excusatione publicari præoptarem. Non sum ita hospes in scriptis Tuis, ut suspicer, Te ægre laturum, quæ scribo. Potius consido Te existimaturum, quod savore Tuo digna sit hæc mea solicitudo. Vale, & rem Litterariam orna diutissime.

Dab, Petropoli d. 19. Septembr. 1726.



