#### L'art de connoitre les hommes / [Bellegarde (Jean Baptiste Morvan)].

#### **Contributors**

Bellegarde, M. l'abbé de (Jean Baptiste Morvan), 1648-1734

#### **Publication/Creation**

Amsterdam: E. Roger, 1710.

#### **Persistent URL**

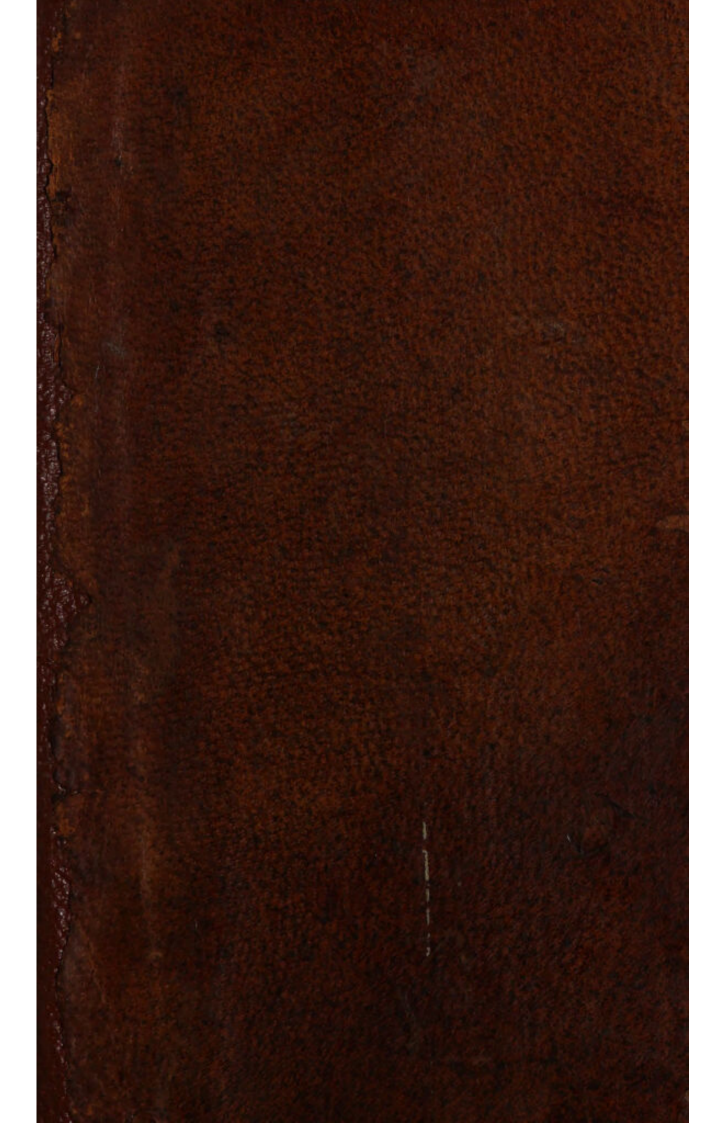
https://wellcomecollection.org/works/dm8b4s6z

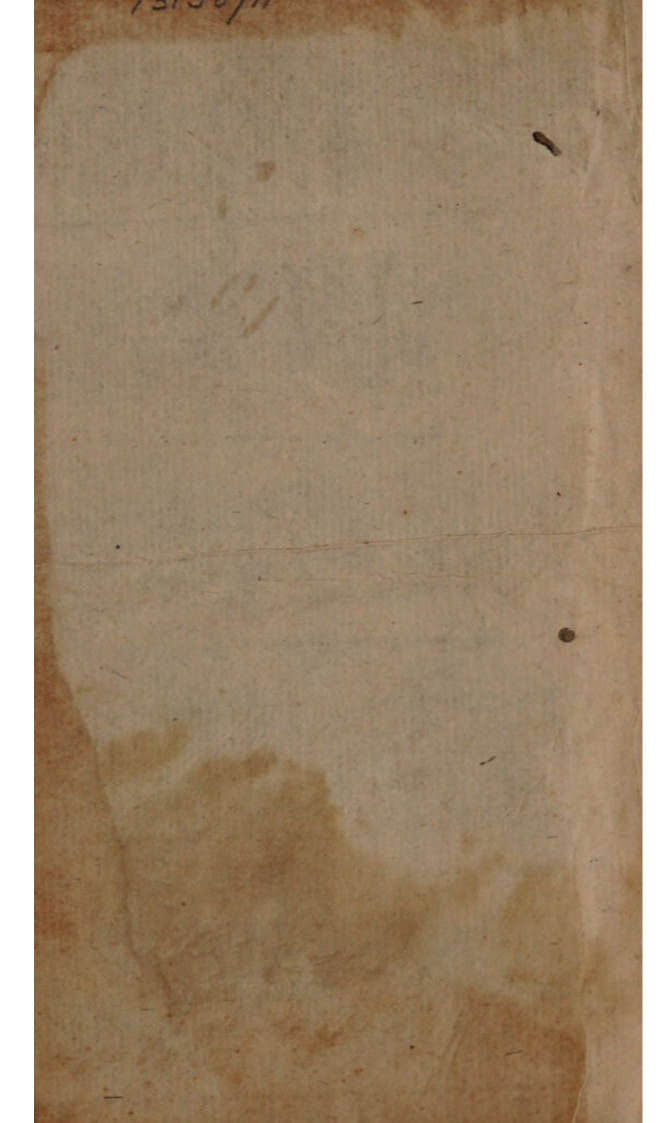
#### License and attribution

This work has been identified as being free of known restrictions under copyright law, including all related and neighbouring rights and is being made available under the Creative Commons, Public Domain Mark.

You can copy, modify, distribute and perform the work, even for commercial purposes, without asking permission.



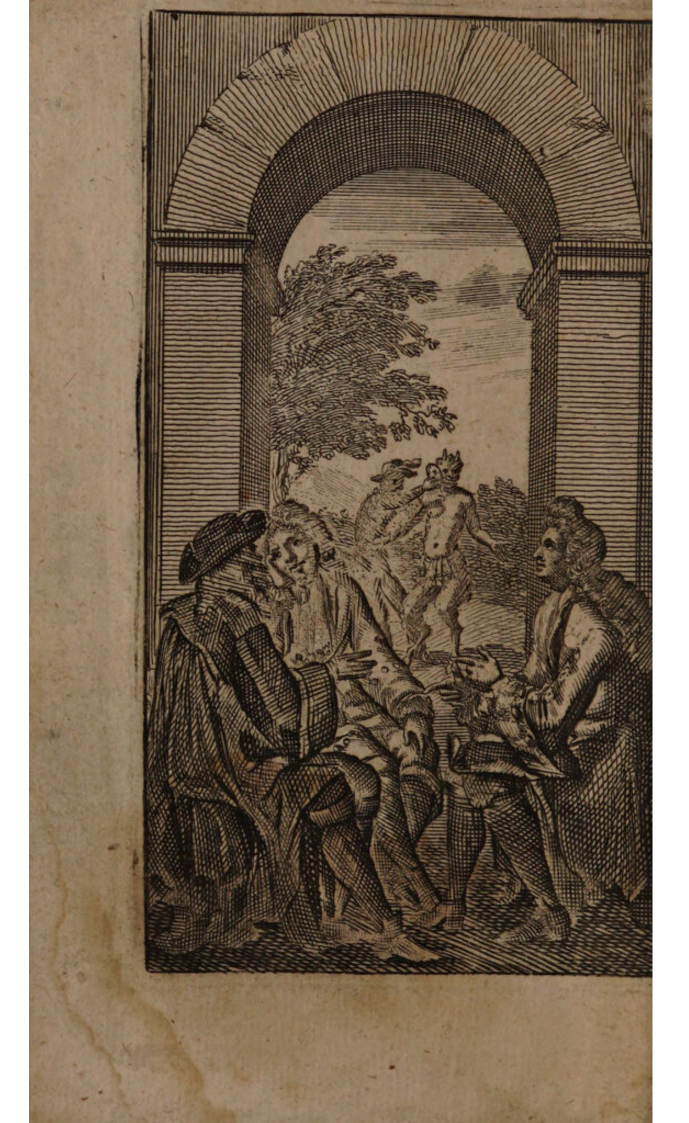












# L'ART 86190

DE

## CONNOITRE

LES

# HOMMES.

Par Mr. L'Abbé de BELLEGARDE.

Troisiéme Edition revûe & corrigée d'un trés-grand nombre de fautes.



#### A AMSTERDAM,

Aux dépens d'Estienne Roger, Marchand Libraire, chez qui l'on trouve un assortiment général de toute sorte de Musique.

M. D. C. C. X.

DE LES

# HOMBES

Par Mr. L'Abbé de Bettecanue.

Ci

resistent Edition revité & corrigée d'aus



Aux dipens d'Estriciona Recent, Marchand
Libraire, chez qui l'on trouve un attitulment général de toute fores de Musique.



# LE LIBRAIRE AU LECTEUR.

C E Traité n'étant pas encore tout-à-fait destiné à parostre en Public, un fameux Ecrivain consommé dans la Morale & dans la Politique, entre les mains duquel il fut remis pour l'examiner, s'en expliqua en des termessiavantageux, qu'ils fixerent l'irrésolution de l'Auteur: Il défera volontiers aux sentimens d'un homme de ce poids & de ce mérite, persuadé qu'il sur qu'après un témoignage de cette qualité il ne risqueroit point d'abandonner son écrit aujugement des honêtes gens. J'ai aporté tous mes soins afin que l'exactitude de l'Impression égalat celle de l'Ouvrage, si néanmoins il étoit échapé quelques fautes, je suplie le Lecteur de me procurer par une seconde Edition le moien de les corriger.

A3 PRE-

I Lest dangereux pour un Auteur de traiter un sujet qu'on croit épuisé. Un têtre extraordinaire, un dessein nouveau, le plus souvent specieux & imaginaire excite la curiosité du Lecteur. Mais au contraire celui qui travaille après les autres, quoi que sur un sujet fertile, & qui devroit exercer les plumes les plus savantes, se voit obligé de prévenir le Public: Et le partiqu'il a à prendre est de mendier son atention par une Preface, dans laquelle il lui insinui les motifs qui l'ont porté à écrire sur cette matière, le but qu'il s'est proposé, & la conduite particuliere qu'il a tenuë, en un mot, ce qu'il promet de plus que ceux qui l'ont precedé.

L'Auteur de ce Traité penetré de toct ces devoirs, va en peu de mots rendre compte de son travail, après quoi l'abandonnant au jugement du Public, il le constitue ar-

hitre de maître de sa destinée.

Quoique les déréglemens de nôtre siecle ne puissent pas sans injustice, être mis en parallele avec ceux du siecle de Juvenal, où le desordre & le crime étoient sans mesure, toutes ois ils sont assez grands pour pouvoir determiner un Auteur qui balance en quel genre

genre il écrira: Difficile est satyram non scribere. Mais fi l'on paroît imiter ce Poète satirique dans son principe, on se gardera bien de le suivre dans le dessein & dans la conduite de l'Ouvrage. Su Satire est hors de tout respect & de toute retenue, Sans aucun égard, suns aucune distinction pour le rang ni pour les personnes, sans aucun ménagement pour les défauts les plus cachez, & remplie d'un fiel amer qui caracterise bien son Auteur. Pour nous qui vivons dans un fiecle plus éclairé pour la Religion, & plus retenu pour les mœurs, la charité seule, qui doit être le premier mobile & l'organe de tous nos discours & de toutes nos demarches pour assurer le bonbeur, le repos & l'union avec nos freres: la charité, dis je, est sans doute le seul motif qui nous fait entreprendre de porter les bommes à la connoissance d'eux-mêmes, & de ceux avec qui la societé civile, l'interêt de leurs afaires, & l'ocasion leur procure quelque engagement ou quelque commerce.

Assert d'Auteurs ont traité de la connoissance de soi-même avec érudition, avec fruit, & entre autres le celebre Abadie. Mais il y en a peu qui aïent entrepris la connoissance des autres bommes en géneral: cependant elle n'est pas moins necessaire, & A 4

j'ose même dire qu'elle est plus utile pour la politique. En éfet la connoissance de Soi-même est purement speculative, & conduit l'homme à de serieuses & continuelles reflexions sur lui-même & sur sa conduite, mais de quel usage peut-être cette speculation dans le commerce, dans les afaires, & dans la societé civile, sinon d'insinuer la droiture de cœur, de régler les intentions, & la conduite de l'homme? Au lieu que la connoissance des autres bommes fait prendre des mesures pour agir & traiter surement avec eux : elle fait connoître leurs diferentes inclinations, demêler les diferens motifs qui les animent, & prevenir les embuches & les mauvais partis qu'ils penvent dresser : elle donne les lumieres necessaires pour ne se pas laisser ébloüir aux aparences trompeuses d'une action d'éclat, pour ne donner des louanges qu'à la veritable vertu; & enfin elle sert à déveloper si finement les replis du cœur bumain, que mal-aisement échape-til la moindre chose à cette connoissance.

De ceux qui peuvent avoir traité de la connoissance des autres bommes en general, je n'ai vû que l'Ouvrage de Mr. De la Chambre, intitulé L'Art de connoître les Hommes. Il peut à juste têtre être nommé Ouvrage, il est assez gros par lui même, &

par

par le Traité des Caracteres des Passions, qui en est la suite, & qui peut entrer dans la même categorie. Mais s'il m'est permis de confirmer le jugement qu'en ont porté la plupart des Savans & des Gens de Lettres, par le mien, je le trouve si difus, & traité pourtant d'une maniere si abstraite, que la justice qu'on peut lui rendre, est de le regarder comme le travail d'un Philosophe, qui content de penser judicieusement & de parler solidement suivant les principes de sa science, se met peu en peine de reduire ce qu'il a pensé, & ce qu'il veut écrire dans les regles & dans les termes de la politique & de l'usage. De sorte que c'est, pour ainsi dire, une Anatomie des Vertus & des Passions, utile pour cenx qui s'appliquent à la connoissance physique des choses par leurs causes & par leurs éfets, de tout-à-fait inutile pour ceux que la societé civile, le commerce & les afaires engagent à traiter avec les autres.

L'Ouvrage de Mr. De la Chambre, au merite & à l'érudition duquel je ne pretens faire aucun tort, ne m'a donc point detourné de courir dans la même carriere; j'ai tâché de caracteriser si bien les Vertus & les Vices, qu'on pût les reconnoître aisement, protéstant néanmoins que je n'ai point eu dessein qu'aucum caractere pût A 5

### PREFACE:

soufrir d'aplication; & que je n'ai eu, comme à present je n'ai point encore, intention d'ofenser personne. Une longue experience du monde jointe à un peu d'étude naturelle m'a fourni les idées. Et si je ne les ai pas exprimées avec toute la politesse possible, du moins ai-je pris soin qu'elles le fussent d'une maniere sensible, & d'un stile concis pour ne pus embarasser le Lecleur dans de longues periodes, qui le plus souvent disent peu en heaucoup de paroles.

## APROBATION.

Chancelier, un Manuscrit Intitulé L'Art de connoître les Hommes. Comme l'Auteur dévelope merveilleusement bien tous les replis du cœur humain, il m'a paru que cet Ouvrage seroit trèsutile & très agréable au Public. Fait à Paris ce 25. Juillet 1701.

or les Vices, qu'un fair les recommistre et

fement, protestant neurocius que ve n'ai

LAMARQUE TILLADET.

person of mention willed L'ART

# L'ART

DE CONNOITRE

## LES HOMMES.

Signature of the second second

Ous avons interêt de nous connoître, & de connoître tre les autres. Sans cela nous ne pouvons éviter d'être leur dupe & de nous commettre avec eux, d'ê-

tre la dupe de nous mêmes, & de faire des projets insensez. Je ne touche point les autres raisons. Or entre les moiens de parvenir à cette double connoissance il ne m'en paroît point de plus sûr que d'étudier les inclinations naturelles de l'homme. Nous les sentons, & ce sentiment n'est point équivoque. Les Philosophes les plus solides sont même d'acord que nous n'avons aucune idée de nôtre ame, & que nous ne la connoissons que par ses modifications, c'est-àdire, parexperience. C'est donc la maîtresse que je propose à ceux qui voudront A 6 pren-

prendre la peine de lire cet ouvrage. Je les prie seulement de se souverir de trois choses: La premiere, qu'il est certaines ames privilegiées qui se sentent beaucoup moins de la corruption commune de la nature: La seconde, qu'on parle ici de l'homme abandonné à lui-même, & privé des secours de la grace: La troisséme, que la diversité des conditions & des temperamens fait la diverse mesure des passions qui étalent leur force dans la destruction des vertus.

## DE LA PUSTICE.

I L faut avouer qu'onne sauroit imagi-I ner un spectacle plus agréable que de voir tous les hommes également jaloux, les uns de faire observer, & les autres de fuivre les ordres de la Justice par en amour sincére qu'ils auroient pour elle. Mais où voit-on cer amour sincere de la Justice? Le trouve-t on dans les Souverains qui ont eu le plus de soin de faire regner la Justice dans leurs Etats? Qu'étoit ce soin dans les Empereurs Paiens, & quel est ce même soin dans les Rois Chrétiens qui ne se conduisent pas par les maximes & par l'esprit du Christianisme, qu'un desir ardent de regner, & une

une politique purement humaine? Qu'estce autre chose en plusieurs d'entre eux que leur fierté naturelle, qui ne pouvant suporter ceux qui osent faire des partis, & leur déclarer la guerre, les porte à les faire punir avec la derniere séverité? N'est-ce point en d'autres l'amour de leur repos, qui les rend diligens à étoufer les entreprises séditienses, & exacts à faire executer la rigueur des Loix contre les Chefs des séditieux? Il n'est pas même impossible qu'en quelques-uns ce ne soit une envie d'être surnommez Justes. L'integrité des Magistrats est le plus souvent une afectation d'une réputation singuliére, ou un desir de s'élever aux premieres Charges. Car comme l'amour propre porte les hommes à faire servir leurs vices & leurs vertus à leurs interêts, delà vient que les Juges corrompus rendent la justice pour s'enrichir, & les autres pour être estimez de tout le monde, & regardez par les Rois & les Ministres comme des hommes propres à reinplir les grandes Magistratures. L'équité des personnes privées qui ont une attention continuelle à ne blesser aucun des interêts de ceux avec qui ils vivent, est une crainte qu'ils ont qu'on ne leur fasse des injustices; car l'homme qui se voit engagé dans la

la société, y est avec plus d'inquiétude que s'il étoit au milieu d'une forêt plei-ne de bêtes sauvages, puisqu'il ne craint pas seulement pour sa vie, mais encore pour son bien, pour son repos, & pour sa réputation; de-sorte que songeant sans cesse aux moiens qui peuvent le garentir des accidens dont il se voit menacé, il n'en trouve point de meilleur que de garder toutes les loix de l'équité à l'égard des autres. Ce jugement ne paroît pasmal fondé, parce que celui qui se comporte envers les autres avec tant de circonspection qu'il ne leur fait jamais le moindre préjudice; les engage par leur propre réputation à bien vivre avec lui, & anelui faire aucun tort; d'ailleurs onn'a pas le courage de maltraiter un homme qui vit paisiblement & équitablement avec tout le monde; enfin les hommes justes inpriment je ne sai quel respect, & on n'ose non plus toucher à leur bien & à leur honneur qu'aux vases sacrez des Temples. Ainsi la justice des particuliers n'est à le bien prendre qu'une adresse, qui tend à mettre leur vie, leur bien, & leur honneur à couvert des injures qu'on leur peut faire. La justice des Philosophes n'étoit qu'un desir de se distinguer de tous les autres hommes par la droiture de leurs actions,

actions, & une envie de faire croire qu'ils vivoient eux seuls selon les regles de la raisen. La justice des Juifs qui n'agissoient pas par l'esprit de la Loi, étoit une crainte que Dieu ne retirât d'eux sa protection, qu'il ne les livrat à leurs ennemis, & qu'il ne rendît leurs vignes, leurs prez, & leurs champs steriles. Il n'est donc presque aucune justice parmi les hommes; puisqu'il n'y en a presque point qui la suivent pour l'amour d'ellemême, & que dans les Souverains qui l'établissent, dans les Juges qui l'administrent, & dans les particuliers qui la pratiquent, elle n'a gueres d'autre principe que l'interêt & l'ambition; & puisque même ce n'étoit dans les Philosophes qu'une vanité, & dans les Juissles plus zelez pour la Loi, qu'une crainte servile & interessée. Il month it de agros maux de l'ou passent inconcincut a l'an-

#### DELAFORCE.

Es Philosophes étoient tous prévenus de cette opinion, que dès que la raison de l'homme est fortement persuadée qu'il doit suivre le bien honnête dans toutes ses actions, elle lui sust pour redresser ses inclinations derelées, & pour vivre vertueusement & heureusement, Mais

Mais s'ils avoient voulu faire reflexion à ce qui se passoit en eux, ils auroient observé que les passions s'élevent tout à coup dans l'ame, que leur premier éfet est d'y éteindre la lumière de la raison, & d'ôter à l'homme la vûë de ces grandes maximes, qui selon leur Système sont toute la force du Sage. En éfet, comment veut-on qu'un homme à qui on donne un soufflet ou des coups de bâton, ait presentes à l'esprit les veritez utiles au réglément de la vie, que l'étude de la Philosophie lui a aprises? Les Ciniques & les Stoiciens doivent d'autant plus convenir que cela n'est pas possible, qu'ils prétendent seulement que les coups ne sont pas injurieux au Sage, & qu'ils avouent qu'ils sont sensibles & douloureux: ce qui vient de ce que l'union de l'ame & du corps est si étroite & si intime, que les maux de l'un passent incontinent à l'autre. Ainfi un homme qu'on attaque ne se sent pas plutôt frapé qu'il se porte si impétueusement à la vengeance, que la raison n'a ni la liberté ni se loisir de lui donner des conseils. Cen'est pas dans les seules ocasions soudaines que nous éprouvons que les passions & la cupidité nous gouvernent, nous l'éprouvons encore dans celles que nous avons prévûes. Jesai que 10

je dois traiter d'afaires avec un homme prompt, dificile, & déraisonnable; je ne le vais trouver qu'après avoir prisune forte résolution de ne me point fâcher quoi qu'il dise, & de quelque maniere qu'il en use avec moi; cependant dès que 'ai de la peine à lui faire entendre raison, je m'alume & je m'emporte; & jesens alors le miserable état où le pechè a réduit les hommes, puisqu'ils font le mal qu'ils ne voudroient pas faire, & qu'ils n'ont pas la disposition de leur propre cœur: ce qui est étonnant, c'est que cela arrive aux Chrétiens en qui la grace regne, & qui ont une pieté sincére; & c'est ce qui leur fait entendre avec combien de sujet le Fils de Dieu leur a si fort recommandé de veiller sur eux, & d'invoquer le secours divin par des prieres continuelless On ne comprend pas cemment les Philosophes ne connurent point la foiblesse & l'impuissance de la raison; & on le trouve d'autant plus étrange, qu'ils sentoient la revolte des passions & la malignité de nos inclinations naturelles, & qu'ils ne faisoient pas dificulté d'avouer qu'ils tomboient dans les fautes qu'ils condamnoient le plus, & qu'ils tâchoient d'éviter. L'experience de leur foiblesse ne leur faisoit point changer d'opinion, parce

parce que l'orgueil leur faisoit croire qu'ils ne succomboient à la volupté, à la colere, & aux autres passions, que par la negligence de ce qui peut fortifier la raison; & qu'ils réduisoient à la meditation de nos devoirs & à une profonde connoissance les avis, & les enseignemens des Sages. Mais quel étoit donc le principe de la patience de Socrate, des Ciniques, & de quelques autres Paiens qui en donnerent de si grans exempels? C'étoit la plus délicate ambition qui puisse se former dans le cœur de l'homme, c'étoit une envie de persuader au monde qu'ils avoient ateint la perfection de la raison, & que sur les sujets les plus importansils étoient beaucoup plus éclairez que les autres hommes. J'avoue que les vertus paiennes ont un éclat trompeur; mais on n'a passujet de se plaindre qu'on les condamne, lorsque le jugement qu'on porte de ceux qui les possedoient, est conforme à celui des personnes intelligentes qui les ont pratiquées, & qui ont jugé d'eux, non par une seule action, mais par toutes celles de leur vie; lorsqu'on ne juge d'eux que sur ce que la foi & nôtre experience nous obligent de croire; que toutes nos inclinations sont dépravées. Car il est ridicule de penser qu'el-

les fussent moins malignes & moins emportées dans les Pasens que Dieu avoit livrez aux afections de leur cœur, que dans les Chrétiens en qui la grace de JESUS-CHRIST travaille sans cesse à les corriger & à moderer leur violence. En un mot, l'on rend justice anx Paiens, pourvû qu'on ne dise point que la fin qu'ils se proposoient dans toutes leurs actions étoit vicieuse, & qu'on dise seu-lement que le plaisir, l'interêt, & la vanité étoient les motifs ordinaires qui les faisoient agir. En verité, il est surprenant qu'il y ait des Chrétiens si préocupez de l'estime qu'ilsont pour les anciens Philosophes, qu'ils representent leurs vertus, non seulement comme des vertus veritables, mais encore comme des vertus parfaites & sublimes! Ne voient-ils pas que cette opinion fantasque rend la venue du Fils de Dieu inutile, & qu'elle anéantit le mérite & le fruit de sa Passion? La patience des Sages du siecle qui ne se piquent point des paroles injurieuses qu'on leur dit, est pour l'ordinaire une crainte de se commettre & de s'exposer à recevoir un traitement beaucoup plus injurieux. C'est quelquefois un desir de diferer sa vengeance, & de la prendre à souhait & sans rien hazarder. La pa-MIONE tience

tience de ceux qui ne se vangent point du tout, est une crainte des inconveniens & des suites de la vengeance. Qui conque veut ôter la vie à un autre, met la sienne en. peril. Après les grandes vengeances on n'est plus en sûreté; & si l'on y est, on établit une querelle éternelle entre deux familles. La patience des Souverains à qui des hommes étourdis & insolens manquent de respect, n'est qu'un ésort qu'ils font sur eux-mêmes, pour n'avoir pas la honte de s'emporter; c'est une dissimulation politique qui tend à faire croire qu'ils sont dignes de leur rang, & qu'ils n'ont pas moins de pouvoir sur eux-mêmes que sur les peuples qui leur sont assujetis; c'est une conduite habile qui leur sert à gagner le cœur de ceux, dont ils ont suporté les paroles indiscretes, & les procedez inconsiderez, & à faire ostimer aux autres leur bonté & leur indulgence.

#### DE LA TEMPERANCE.

PLATON disoit que la vertu de son siécle étoit une fausse guerison des maladies de l'ame, que ceux qui se piquoient d'être sages se délivroient des plus aparentes par d'autres moins sensibles & moins

moins connues, & qu'ils surmontoient les passions par les passions. Ce que Platon disoit de la vertuen general, peut-être fort proprement apliqué à la temperance; car la plupart de ceux qui suivent ses régles avec le plus de severité, domptent la gourmandise & l'incontinence par l'amour de la vie, par l'envie de jouir d'une parfaite santé & par l'avarice. Il semble même que ces trois passions gardent leur ordre naturel dans la production de la temperance. C'est pourquoi la passion de vivre long-tems y a la premiere & la principale part. Bien que cette passion ne se fasse pas remarquer par des transports & par des emportemens comme la colére & la vengeance, il est vraineanmoins de dire que c'est la plus forte de toutes les passions de l'homme; & elle fait connoître sa force en ce que la pauvreté, les douleurs cruelles, & les plus grands malheurs, n'ont pas le pouvoir de nous faire hair la vie : tellement qu'il ne faut pas s'étonner s'il se trouve des hommes sensez, qui voiant qu'une infinité de gens abregent leurs jours par la bonne chere & par la débauche, font une forterésolution de resister à la pente qu'ils ont à la volupté; si quelques-uns d'entre-eux usent de grands regimes toute leur vie, & s'il

y en a qui observent une abstinence sirigoureuse, qu'ils combattent tous les jours leur faim, & ne prennent pas la moitié de la nourriture qui leur seroit necessaire. Le desir de passer la vie sans douleur, & de s'exempter des frequentes incommoditez qui la rendent desagreable, est la seconde cause de la temperance; car outre que la fanté est un si grand bien, que l'homme qui la possede est toûjours content; outre qu'elle le met en état de faire toutes sortes d'exercices, & de prendre tous les divertissemens qu'il aime, cen'est pas vivre, c'est mourir tous les jours, que de mener la vie languissante que menent ceux qui font sujets à la sciatique, à la goute, ou à la gravelle. C'est pour éviter ces maux ou pour les adoucir, que tant de personnes renonçent à leur goût & à leur plaisir, s'abstiennem du vin, & ne mangent jamais de ragoût & de viandes salées & épicées; il en est de même de ceux qui ne hantent point les mauvais lieux, ils contraignent leurs inclinations déréglées, & ils fuient ces lieux de débauche, de crainte de prendre des maladies sales & douloureuses, qui durent quelquefois toute la vie, & qui causent des repentirs & des chagrins mortels. J'ai dit que les passions qui produifent

sent la temperance gardent leur ordre naturel dans sa production, parce que c'est de cette maniere qu'elles sont rangées. Le premier desir de l'homme est de vivre: le second de vivre doucement & heureusement : le troisième, est d'amasser dubien, non-seulement pour se tirer de la necessité, mais aussi pour vivre avec commodité. Ainsi c'est l'avarice qui est la troisiéme cause de la temperance, elle fait même quelquefois elle seule une espece de sobres & de continens: ce qui vient de ce que ceux qui sont possedez de cette passion, ont une grande aprehension de tomber dans la pauvreté; & une forre persuasion que l'argent est un ami infaillible, toûjours prêt à nous assister dans tous nos besoins, & à nous consoler dans tous nos malheurs; c'est pourquoi ils cherchent toutes sortes de voies pour s'enrichir, & comme il n'en est point de plus assurée que l'épargne, & que c'est la seule qui est proprement en nôtre pouvoir, ils ne manquent jamais de s'en servir, & de retrancher les dépenses des festins, & celles de la débauche qui consument le bien de la plûpart des gens. A ces causes generales de la temperance l'on en peut joindre quelques particulieres, dont la principale est l'impuissance de manger beau-

beaucoup, que certaines personnes sens, passer pour sobrieté, avec une industrie pareille à celle avec la quelle l'homme fait quelquefois des vertus, des défauts de son esprit & de ceux de son temperament; car comme ceux qui ne parlent gueres par la sterilité de leur esprit, tâchent de faire croire que c'est qu'ils sont sensez & judicieux; de même ceux qui mangent peu à cause de la petitesse de leur estomac & de l'humidité de leur complexion, infinuent aux autres qu'ils savent se regler, & en prenent avantage sur ceux qui mangent plus qu'eux, par le besoin qu'ils ont de plus de nourriture. L'on doit dire la même chose de ceux qui veulent qu'on atribue leur continence au pouvoir qu'ils ont fur leurs inclinations, & à leur vertu, quoi qu'elle ne vienne que de l'extreme froidure de leur complexion. La sobrieté des gens d'étude doit être raportée au desir qu'ils ont de se conserver l'esprit libre, & d'empêcher que sa lumiere ne soit offusquée par les fumées & les vapeurs que l'estomac envoie au cerveau, quand on a mangé excessivement; pour ce qui est de leur temperance à l'égard des autres plaisirs des sens, elle vient de la diversion de leur ame qui en est tout à fait desapliquée, parce qu'elle est ocupée

pée de la passion de savoir, & de faire des progrès considerables dans les siences.

## DE LA PRUDENCE.

A Prudence est l'ame de la Justice, de la Force, & de la Temperance; c'est elle qui les ordonnant leur donne la vie, & les éleve à la condition de vertus. Mais quel jugement faut-il porter de la Prudence des Sages du monde? Que quand elle seroit aussi éclairée qu'elle est aveugle dans le choix des moiens qu'elle prend pour arriver à ses fins, elle ne meriteroit pas nos éloges par le défaut de droiture dans celles qu'elle envisage; car tous les Philosophes demeurent d'acord qu'il ne sufit pas pour être vertueux de faire des actions vertueuses, qu'il les faur faire vertueusement, & que pour les faire vertueusement il faut les raporter à la fin à laquelle doivent tendre toutes les actions humaines. Les Sages du Paganisme ne se trompoient pas seulement en ce qu'ils regardoient le bien honnête comme une divinité, mais aussi en ce qu'ils croyoient que l'amour du bien honnête étoit dans leur cœur, au lieu qu'il n'étoit que dans leur imagination; car la verité est telle qu'ils aimoient &

cherchoient la gloire qui suit les actions honnêtes, & qu'ils n'étoient touchez, du moins pour l'ordinaire, de la bienteance des devoirs, qu'à cause de l'aprobation & des louanges qu'on donne à tous ceux qui s'en acquitent exactement. Ce qui causoit leur erreur étoit l'honnêteté de leurs actions, d'où ils inferoient que la même honnêteté se trouvoit dans leur intention. C'est ce qui trompe aussi ceux qu'on apelle gens d'honneur & honnêtes gens; ils se persuadent que dans toutes leurs actions ils ont en vue le bien honnete, & qu'ils aiment la probité: cependant ce n'est point la probité qu'ils aiment, c'est l'honneur qu'elle leur fait, & le rang qu'elle leur donne parmi les hommes. La seconde cause de l'erreur des Philosophes étoit leur sorte d'ambition, qui étoit si fine & si délicate qu'elle se déroboit à leur connoissance : car elle leur donnoit du mépris pour les ri-chesses, pour les dignitez, & pour l'aprobation des hommes, afin que le mépris des richesses, des charges, & des dignitez les fit plus considerer que ceux qui les possedent, & qu'on les crût d'autant plus dignes d'être louez, qu'ils témoignoient faire peu de cas des louanges & de la gloire. L'ignorance de l'état veri-

veritable du cœur humain étoit la troisiéme cause de l'imagination que les Philosophesavoient, que le bien honnête étoit le principe de tout ce qu'ils faisoient de louable & de vertueux; car ils ne savoient pas quels sont les ressorts qui font mouvoir le cœur de l'homme, & ils n'avoient aucune lumiere ni aucun soup çon du changement qui s'est fait en lui après le peché, & par lequel la raison est devenue esclave des passions. Cela paroît par leurs raisonnemens & par leurs maximes, dont le premier fondement est que la raison, qui par sa dignité & par l'excellence de sa nature doit commander dans l'homme, y commande éfectivement; ils en concluoient que c'étoit elle qui leur faisoit faire des actions honnêtes, sages & équitables: au lieu qu'ellene les portoit à faire ces actions que pour servir & satisfaire leur ambition, qui étoit leur passion dominante. Il est vrai qu'ils sont excusables de n'avoir pas connu la cause du changement qui s'est fait dans l'homme; maisils ne le sont pas de n'avoir pas aperçû ce changement; car il est pardonnable à des personnes qui vivent sans reflexion de ne pas savoir ce qui se passe au dedans d'eux-mêmes; mais que les curieux observateurs de la nature, B 2 BILLIG

que des hommes qui mettoient leur principale aplication à s'étudier & à se connoître, n'aient pas remarqué que cen'étoit plus la raison qui conduisoit & gouvernoit l'homme, cela est incomprehensible. En éset, comment concevoir que des gens d'esprit n'aient pas découvert que la raison avec tout son pouvoir & touteson industrie, ne sauroit détruire une passion qui s'est enracinée dans le cœur de l'homme, qu'elle ne sauroit, dis-je, la détruire, ni par le secours d'aucun age, ni par la force d'aucun exemple, ni par la crainte d'aucun malheur ? Comment concevoir qu'ils n'aïent pas vû ce que voient & ce que sentent les personnes les plus groffieres? Une legere atention à ce qu'ils éprouvoient eux-mêmes étoit plus que sufssante pour leur faire connoître l'état de la raison, pour les convaincre de sa foiblesse & leur faire comprendre que l'homme, qui originairement étoit situé dans la partie la plus élevée de l'ame, qui habitoit cette region tranquille & lumineuse, d'où il voioit & regloit le dedans & le dehors de lui même; que ce même homme est maintenant plongé dans les sens, où il goûte les plaifirs, comme s'il étoit né pour eux, & comme s'ils étoient veritablement son partaparrage. Ils auroient vû encore que bien que la raison ait perdu le pouvoir qu'elle avoir dans l'homme, elle n'avoit pas neanmoins entierement perdusa lumiere, qu'il lui en reste assez pour lui marquer ses devoirs, & que c'est elle qui dans tous les fiécles & dans tous les lieux du monde, a enseigné aux hommes à honorer leurs parens, à rendre justice, à soulager les peines des miserables, & à exposer sa vie pour la défense de son pais. ils auroient vû en même tems, que depuis que l'amour propre s'est rendu le maître & le tiran de l'homme, il ne soufre en lui aucune action vertueuse qui ne lui soit utile, & qu'il les emploie toutes à faire réuffir ses prétensions; de sorte que ce n'est que par raport aux fins où il vise, que la raison excite les hommes à rendre à laurs parens le respect qui leur est dû, à secourir les pauvres dans leurs besoins, & à observer les loix de l'équité dans les traitez qu'ils font ensemble. Ainsi ils ne s'aquitent d'ordinaire de tous ces devoirs, que par le mouvement de l'amour propre, & pour procurer l'execution de ses desseins: Je disd'ordinaire, parce que je n'entre pas dans ces contestations des Theologiens, qui mettent en question si les Sages Paiens se sont proposé l'honnêques-unes de leurs actions. Le point de cette controverse ne fait rien à nôtre su-jet, puisqu'on ne juge point des hommes sur ce qu'ils font rarement, & encore moins sur ce qu'ils peuvent faire, mais sur ce qu'ils font ordinairement. Or tout le monde est d'acord que c'est par interêt ou par vanité qu'ils agissent pour l'ordinaire.

Des vertus qu'on peut ranger sous la justice.

#### DE LA PROBITE'.

Tarieure des femmes n'étoit qu'un art de paroître honnête: on pourroit dire à peu-près la même chose de la probité & de l'honnêteté des hommes; en éset iln'est pas moins rare de voir des gens également religieux à ne rien faire contre la probité quand ils agissent en secret, & quand ils ont des témoins de leurs actions, que de trouver des hommes vaillans qui ataquent ou repoussent les ennemis la nuit, avec autant de bravoure qu'ils feroient s'ils combatoint en plein jour aux yeux de leur General. Il est très-rare aus-

si de voir des hommes dont la probité soit Prolide & si afermie, qu'elle ne puisse non-seulement être ébranlée par les menaces, ni tentée par les promesses; mais qu'elle soit encore capable de resister à toutes les forces des passions. Afin qu'on soit convaincu qu'il n'y en a point, il faut que chacun repasse dans son esprit toutes les actions de sa vie, & qu'il voie si aucun interêt de haine, de vengeance, d'amour, ou d'ambition, n'a jamaiseu le pouvoir de lui faire blesser la foi & la probité: s'il ne lui est jamais arrivé pour plaire à une femme dont il étoit idolâtre, de reveler un secret important qu'on lui avoit confié: si la crainte de tomber dans la disgrace d'un Favori ne l'a jamais empêché de rendre témoignage à la virité, dans les ocasions où il ne falloit que son témoignage pour sauver la reputation d'un homme calomnié; enfin, si la jalousie ne lui a pas fait diminuer le merite & la gloire d'une belle action que le meilleur de ses amis avoit faite dans un combat. Je m'assure que si l'on s'examine avec quelque soin, iln'y aura personne qui se trouve innocent, & qui ne reconnoisse qu'il a souvent manqué de probité lors qu'il a pû le faire impunément, & lorsqu'il lui en est revenu

nu de grans avantages. Mais quand on suposeroit qu'il y a des gens dont la probité est incorruptible, il est visible que les motifs par lesquels on la pratique, ne permettroient pas qu'on la contât parmi les qualitez vertueuses, parce que ces motifs sont vicieux, & que le principal de tous est une ambition criminelle. Pour mettre cette proposition dans son jour, il faut observer que la veritable inclination d'un homme que l'amour propre possede, seroit que son esprit dominat sur tous les esprits, que tout cedat à la force de son bras, & que tous les hommes generalement lui fussent soumis; mais comme il trouve en lui-même & en tous les autres, une infinité d'obstacles qui s'oposent à son desir, il le dissimule & le cache selon qu'il voit plus ou moins de jour à se satisfaire: & quandil n'en voit point du tout, il se modere reduit à souhaiter d'avoir un rang considerable parmi ceux dont il ne peut se rendre le maître. De-là vient que les Grands songent sans cesse à s'agrandir davantage, & que quand ils y voient de l'impossibilitè, ils font du moins valoir la grandeur de leur naissance en toutes rencontres, & traitent le reste des hommes comme s'ils étoient d'une espece inferieure à la leur.

leur. De-là vient que ceux qui n'ont point de naissance, travaillent à l'envi de la fortune, à établir par la vertu divers rangs parmi les hommes, & se placent au premier rang par la probité: à quoi l'on consent avec d'autant plus de facilité, qu'on ne peut se passer de la probité dans la societé des hommes, qu'on l'aime à proportion de la haine qu'on a pour les trahisons. Ceux qui observent exactement. les loix de la probité, ne voient passeulement que tout le monde s'acorde à les mettre audessus des autres par le besoin qu'on a d'eux; ils voient encore que les gens d'honneur & de probiré sont fort rares: que cette rareté fait que les personnes dont on souhaite le plus d'être consideré, les recherchent & veulent les avoir pour amis & pour confidens, & qu'elle est fort propre à leur conserver leur rang & leurs privileges. Ils voient aussi qu'il n'est rien de si flétrissant & de si ignominieux qu'une friponnerie ou une trahison découverte, & que ceux qui les ont faites ne s'en relevent jamais. Ils voient outre cela que quoique les gens d'honneur ne réuffissent pas si souvent dans le monde que les hommes corrompus & prostituez, il est certain neanmoins, que le succès des friponneries & destrahisons

hisons n'est pas infaillible, qu'elles ne sont pas toujours récompensées, & que lors qu'elles le font, ceux en faveur de qui on les fait, paient l'utilité que les trahisons leur aportent, & ont les traîtres en abomination. C'est de ces vûes qu'est formée la probité de ceux de qui on dit qu'ils ont l'ame belle. L'interêt fait la probité des ames basses & mercenaires, & elle n'est en eux qu'un desir d'aquerir du bien. L'on se recrie contre ce que nous venons de dire, que le principe de la probité des honnêtes gens est une ambition d'êtresillustres sans Charges & sans Dignitez, & d'avoir un rang considerable parmi les hommes: & l'on opose qu'il y en a plusieurs qui font en secret des actions de probité: d'où l'on conclut que c'est par probité qu'ils les font non par aucune envie d'être estimez & honorez des hommes. Aquoi je répons avec S. Thomas, qu'il y a certaines personnes qui ont la complexion si heureuse, qu'ils se portent aux actions droites par la seule disposition de leur temperament. Je répons en second lieu, que celui qui fait des actions de probité, quoi qu'il les dérobe à la connoissance de tout le monde, les fait souvent par un desir d'être aprouvé. Pour entendre ce paradoxe, il faut savoir que l'homme est fi glo-

si glorieux & si avide de louanges, que les plus hautes connoissances & ses plus excellentes vertus, ne lui plaisent qu'à proportion de l'estime & des louanges qu'elles lui atirent; c'est pourquoi l'on peut dire que dans le cœur de tous ceux qui ont des vertus extraordinaires, il y a une sorte d'ambition semblable à celle des Conquerans, & que les uns & les autres visent en leur maniere à la conquête du genre humain: avec cette difference que les Conquerans veulent se soumettre tous les hommes pour se rendre maîttes de leurs biens & de leur liberté, au lieu que ceux qui ont des vertus rares & singulieres, songent à ocuper la premiere place dans leur estime. Mais les Philosophes qui furent les premiers en qui cette ambition parut, jugeant qu'il est impossible d'acquerir l'estime de tout le monde, parce que la plûpart des hommes ont fort peu de discernement, & qu'ils sont capricieux & injustes, bornerent la prétention du Sage à être aprouvé des hommes judicieux, équitables, & vertueux. Il est vrai qu'aïant ensuite observé qu'il est malaisé d'obtenir l'aprobation de plusieurs personnes, à cause qu'il n'est point de plus grande diversité que celle des goûts des hommes, & que d'ordi-

d'ordinaire leur goût a part à leurs jugemens, ils crurent qu'il sufisoit au Sage d'avoir un aprobateur, pourvû-que cet aprobateur fût un hommeéclairé & solide, & qu'il fût aprouvé de tous les gens de bien. Seneque, celui de tous les Philo'ophes qui a le mieux connu ce qui est plus propre à fatisfaire l'orgueil de l'homme, décida enfin que le Sage étant capable lui seul de juger du merite des actions, étoit aussi lui seul un digne aprobateur de lui-même, & qu'il n'avoit besoin d'aucune aprobation étrangere. Le sage, dit-il, nelaisse pas d'être parfaitement content, lors même qu'il n'a aucun témoin de ses actions; car que peut-il souhaiter de mieux que deserendre témoignage à lui même, & d'être l'objet de son admiration? Concluons donc que celui qui fait desactions de probité à l'inseû du monde, lesfait souvent par un desir d'être aprouvé. Encore que la gloire ne consiste pas dans la louange d'un homme seul, ainsi que dit Saluste, il y a pourtant certaines personnes, dit faint Thomas, qui établissent la leur dans leur seule estime: ces personnes sont à la verité très-rares, & lors qu'elles font des actions de probité en secret, il arrive souvent qu'elles se flatent que quelque

Ainsi ce n'est pas la probité, mais les louanges qu'on donne à la probité que les hommes aiment: ce ne sont pas aussi les actions mauvaises qui leur déplaisent. Ce qui les fâche uniquement, c'est qu'elles ruinent leur reputation. C'est pourquoi lors qu'on les acuse d'avoir fait une action sale & contraire a la probité, quoi-qu'ils sachent en leur conscience qu'ils sont coupables, ils implorent le secours de tous leurs amis, & emploient toutes sortes de voies pour se justifier.

#### DF LA RECONNOISSANCE.

I fini de personnages qu'on voit sur le Theatre du Monde. Que si quelcun doute de cette verité, il n'a qu'à considerer de près un bienfaiteur & un homme reconnoissant: car quoi qu'il semble que le premier ne s'étudie qu'à faire les dons qu'il fait d'une maniere pure, & seulement pour satisfaire son inclination bienfaisante; & que l'autre n'ait point de plus sorte passion que de témoigner dans quelque bonne occasion, combien il reconnoît les graces qu'il a reçûes, on trouvera néanmoins qu'il n'y a en eux ni générosité,

ni reconnoissance, & quel'un & l'autre vont droit à leurs interêts. Pour en être assuré, il faut premierement examiner la conduite d'un bienfaiteur, & voir comme aussi tôt qu'il a quelque Emploi ou quelque Charge à donner, il ne songe pas seulement à en gratifier quelcun, mais il est encore soigneux que le present qu'il fait ne manque d'aucune des circonstances qui peuvent en augmenter le prix, & le rendre plus agrable; c'est pourquoi il jette les yeux fur un homme qui ne s'y atend point, qui ne lui a rendu aucun service, & en faveur duquel qui que ce soit ne lui a parlé. Il est certain que cette couduite, à la bien examiner & à la regarder dans l'intention du bienfaiteur, bien loin d'être franche & genéreuse est fine & interessée: que le bienfaiteur a songé à ne pas perdre son bienfait, lorsqu'il l'a fait desi bonne grace, & que tous les soins qu'il à aportez pour rendre son procedé honnête, sont des liens avec lesquels il a prétenduaracher celui qu'il a obligé. Si l'onen veutêtre convaincu, l'on n'a qu'à considerer la surprise, la colere, & le desespoir d'un homme à qui on a manqué de reconnoissance, seschagrins secrets, & ses haines publiques contre celuiquin'a pas répondu

du à sa générosité prétendue, avec quelles couleurs il peint son ingratitude, comme il déchire sa réputation, & crie contre lui, de même que contre un homme qui l'a volé; car si dans le bien qu'il a fait il n'a cherché que le plaisir de bien faire, n'a-t-il pas eu ce plaisir? Et s'il n'a prétendu tirer aucun avantage de ses bienfaits, pourquoi se fâche t-il de ce qu'ils ne lui raportent rien? Il doit donc confesser que son desespoir vient précisément de ce qu'il voit ses esperances trompées, & qu'il n'a pas recueilli le fruit qu'il s'étoit promis. Il est aisé de conclure de-là deux choses: la premiere, que nous fommes bien faux & bien hypocrites, de vouloir faire croire que nous avons l'ame belle, que nous ne prétendons aucune récompense des graces que nous faisons, & que nous sommes assez paiez par la satisfaction & la joie que nous sentons, lorsque nous pouvons faire du bien aux autres. La seconde, qu'il n'y auroit point d'ingrats, si cette maxime de Seneque étoit veritable, qu'on n'est obligé de reconnoître que les plaisirs qu'on nous a faits gratuitement. Voions maintenant quels sont les sentimens d'un homme reconnoissant, & quel est le principe secret de sa reconnoissance. Les

Les premiers sentimens qui naissent dans le cœur d'un homme reconnoissant sont si tendres, si afectifs, & semblent inaturellement conçûs pour son bienfaiteur, que l'homme reconnoissant s'y trompe souvent lui-même, & croit avoir pour son bienfaiteur une amitié non-seu-Îement sincere, mais cordiale. Cependant tout ce qu'il sent vient de son amour propre, qui fait qu'il sait bongré de tous les biens qu'il reçoit à ceux qui en sont auteurs, non pour l'amour d'eux, mais par la seule consideration de son interêt. Mais les sentimens qui succedent à ceux qu'on vient de representer leur sont bien contraires: car celui qui a reçu de grans bienfaits, voit bien-tôt après que ce ne sont pas des dons, mais des prêts veritables qu'on lui a faits. Il commence à regarder son bienfaiteur comme un Créancier qui le presse, & toutes les obligations qu'il lui a comme autant de chaînes dontil se trouve chargé. Cet état lui est si insupportable que l'envie d'en sortir le dispose secretement à se moquer de toutes ses obligations, & son ingratitude paroîtroit sans doute à la premiere rencontre, sans la crainte qu'il a deruiner ses nouvelles prétentions. C'est cette crainte; ou pour mieux dire, c'est l'esperance de quelque bienfait plus considérable, qui l'oblige à publier la générosité de son bienfaiteur, à le voir avec assiduité & à montrer en toutes occasions, qu'il lui est aquis d'une maniere particuliere. Que si pendant qu'il tient çette conduite, quelque personne puissante flate ses esperances de quelque grand établissement, il tourne tout à coup, & va droit où son interêt l'apelle. Il garde neanmoins les dehors à l'égard de son bienfaiteur jusqu'à la fatale ocasion, où celui-ci venant à se brouiller avec l'autre, il prend sans hesiter le parti qui lui est le plus utile. C'est alors que son interêt se déclare, & que son ingratitude fort de son cœur, & se fait voir aussi noire qu'elle est, malgré tous les soins qu'il prend de la couvrir d'un million de prétextes, & d'afoiblir tous les bienfais qu'il a reçûs. L'on ne doit pas être surpris qu'un sentiment aussi lâche & aussi honteux prenne naissance dans le cœur de l'homme; il y en naît de bien plus étranges, au moins si nous en croions Aristote. Voici comme il parle sur ce sujet. La nature humaine, dit-il, est si méchante, que ceux qui doivent de grandes sommes, & ceux qui ont reçu des graces considerables, souhaitent la mort de leurs hien-

bienfaiteurs & de leurs Créanciers. Ce que ce Philosophe dit de la malignité de l'homme à l'égard dubienfaiteur qui l'a comblé de biens, ne paroîtra pas incroiable à ceux qui connoissent la grandeur de son orgueil, & qui savent que toutes les dépendances & tous les devoirs lui sont odieux. Nousavons dit quel'interêt étoit la cause principale de la reconnoissance: néanmoins comme elle n'est pas la seule, il est à propos de voir quelles sont les autres. La premiere qui se ptésente, est la crainte de la honte qui est attachée à l'ingratitude; car depuis que les hommes se sont rendus juges souverains des actions humaines, ilsonr déclaré beaucoup plus infâmes celles qui leur causent du préjudice, ou qui les ofensent, que celles qui blessent les loix de Dieu. Et parce qu'il n'est point de dépit pareil à celui qu'ilsont, lorsqu'ilsne reçoivent pas de ceux qui leur ont les dernieres obligations, les services qu'ils en avoient atendus, & qu'ils se voient frustrez de leurs esperances, de-là vient qu'ils se sont acordez à les regarder comme des gens indignes de vivre, & que les ingrats sont flêtris, pendant que les sacrileges & les impies sont honorez. Ces deux especes de reconnoissance, dont l'unevient de l'interêt, & l'autre de la crainte de voir son honneur terni, sont les plus ordinaires. Celles qui viennent du faste & de la vanité ne sont passi fortes, mais elles ne laissent pas d'être asses communes. L'on voit cette sorte de reconnoissance en ceux qui aiant été en faveur auprès des Rois ou auprès des Princes. prennent toutes sortes d'ocasions pour raconter les bienfaits qu'ils en ont reçus, & en relevent les circonstances, aparemment pour faire voir qu'ils en conservent le souvenir, mais eu étet pour aprendre la consideration où ils ont été. Il y a aussi des reconnoissances malignes; telles sont celles qu'on afecte de témoigner devant certaines personnes qu'on veut adroitement acuser; on les exprime en cette maniere. J'ai des obligations infinies à ce Prince, il m'a fait mille biens, maisleplus grand de tous est, qu'il a toûjours prévenu mes demandes. Ces reconnoissances ainsi témoignées devant les grands Seigneurs à qui il faut arracher les graces, sont pour l'ordinaire des acusations fines & des reproches couverts que nous leur faisons; ce sont aussi quelquefois des instructions que nous leur donnons pour nôtre profit, & non pas pour le leur. Il y a encore des reconnoissances vicieu-

vicieuses & criminelles: il faut mettre en ce rang les reconnoissances de ceux qui aiant une fausse idée de l'amitié, croient qu'elle leur donne droit, & même qu'elle leur impose l'oblgation de violer les loix les plus saintes & les plus indispensables. L'on se contente de dire, que plus on étudie l'homme, & moins on comprend comment il se peut soufrir & vivre en paix avec lui même. Tout ce qui vient dans l'esprit est, que pendant qu'on remarque des vices dans ses vertus, il voit peut-être des vertus dans ses vices, & regarde dans ses actions comme une grande habileté, ce que nous blâmons comme une duplicité & une fourberie; ou bien il se peut faire que de même que le Pan, il contemple toujours ce qu'il a de plus beau. & qu'il ne porte jamais sa vûe sur ses injustices, ses infidelicés, & ses ingratitudes. Il y a deux sortes d'ingrats comme il y a deux sortes de poltrons: les premiers le sont au souverain degré, & tournent le dos aussi-tôt après les bienfaits reçus, sans qu'ils puissent être arrêtez par la crainte de l'infamie; les autres se retirent peu à peu, & pour rendre leur fuite imperceptible, ils la tournent en retraite. L'on voit plusordinairement les ingrats de la premiere espece

pece dans les Provinces, où les hommes iont plus naturels & les vices moins déguisez. Les ingrats de l'autre espece sont à la Cour, où l'on sait donner une face honnête aux procedez les plus mauvais & les plus blâmables. Je ne saurois mieux sinir ce discours que par ces belles paroles de Platon. Situn'inspires, dit-il. la vertu à ceux que tu obliges, ils ne sauroient être sensibles à tes bienfaits.

### DE LA FIDELITE' des Sujets envers les Princes.

'Obeissance que nous devons à Dieu & à son Eglise nous devroit obliger à reverer les Rois, à avoir un attachement inviolable pour eux, & à executer religieusement leurs ordres. Cependant où sont les Chrétiens qui honorent Dieu en la personne des Souverains, qui leur soient fidelles pour s'aquiter d'une obligation de conscience, & qui obéissent à leurs commandemens avec le même refpect & la même exactitude, que s'ils les avoient reçus de Dieu même? Ne voiton pas que la fidelité qu'on a pour les Princes n'est en la plûpart de ceux qui leur font la cour, que le desir & l'esperance de leurs bienfairs? Que le zele qu'ils ont

ont pour le service du Roy redouble quand ils en reçoivent la recompenie, qu'il s'afoiblit quand ils sont traitez avec mépris, & qu'ils'éteint entierement dès qu'ils voient jour à rendre leur fortune meilleure? C'est pourquoi dans tous les mouvemens de la Cour il y a tant de gens qui se jettent dans des partis, & tachent de se mettre en état d'aracher par des Traitez, des gratifications & des Charges qu'on leur a refusées, & qu'ils ont toûjours crû mériter. Qu'estce que cette fidélité en d'autres, que la crainte des peines & des suplices dont les Rois punissent ceux qui osent la violer par des cabales & desfactions contre leur service, ou par des conspirations contre leur personne? Ce qui le prouve est, que les Princes qui ont le plusd'aversion de répandre le sang humain, p'épargnent pas quelquefois celui des personnes les plus illustres de leur Roiaume, pour retenir les autres dans le devoir par ces exemples de leur justice. La fidélité des hommes capables & solides ne vientelle pas de la connoissance qu'ils ont qu'il n'est rien de si grand que le pouvoir des Rois, & que la pensée de les détruire n'est pas seulement impie, maisencore insensée? Car ils savent que les trou-

pes que les Rois entretiennent pour leur garde, forment elles seules un corps d'armée qui est toûjours sur pied, & qui allant fondre à l'impourvû fur ceux qui font des partis, & sur les séditieux qui travaillent à fouler les peuples, ne donnent pas le tems à ceux-ci de consommer leurs desseins, & aux autres de se préparerà faire la guerre. Ils savent encore que les Rois dispensent toutes sortes de graces, les biens, les honneurs & les dignitez, que tous les hommes recherchent ardemment, & qu'ainsi ils ont toûjours dans leurs mains des moiens infaillibles pour faire revenir à l'obeissance ceux qui s'en font écartez, bien moins d'ordin ire par un esprit de rebellion, que pour acommoder leurs afaires. Ils faventenfin que la plûpart des Sujers qui se sont affea oubliez pour ofer se mesurer avec leur Souverain, ont fini malheureusement, ou vieilli dans une prison, ou passé leur vie avec leur famille dans les Pais étrangers. N'est-11 pas encore facile de remarquer que les personnes riches, qui sont contentes de leur état, & qui n'ont point d'autre passion que de goûter les douceurs de la vie, n'ont qu'une fidélité intéressée ? Car comme c'est proprement pour eux que la guerre est un fleau,

au lieu qu'une infinité de gens la fouhaiz tent pour aquérir de la gloire, ou pour se procurer d'autres avantages: ils sont très-atachez au Roi, parce qu'il veille continuellement sur le Roiaume, & qu'il empêche que les ennemis domestiques ou étrangers n'en troublent la tranquilité: de maniere qu'ils le considérent comme le Dieu tutelaire de leur bonheur; Deus nobis bec otia fecit. Peut-on avoir une autre opinion de ceux qui étant domestiques des Rois, & aïant les premieres Charges de leur Maison, ne peuvent leur manquer de fidélité, sans se perdre de réputation, & ruiner leur fortune? Et peut-on croire que leur fidélité soit pure & veritablement vertueuse? Quelleidée peut-on se former aussi de la sidélité de ces Politiques consommez, qui dans le tems des guerres civiles se retirent clans leurs Gouvernemens, pour y atendre que la fortune se déclare, & suivre le parti qu'elle favorisera; & qui en atendant tiennent une conduite assez habile, pour faire craindre à la Cour qu'ils ne se joignent aux factieux, & pour la forcer à leur ofrir quelque grande Charge? Enfin la fidélité des Peuples est-elle autre chose qu'une facilité qu'ils ont à demeurer dans l'étatoù ils se trouvent, & où on les -laisse?

laisse? Et comme ils n'ont pas moins de facilité d'en sortir pour peu qu'on les en sollicite, n'est-il pas vrai qu'ils sont toùjours également disposez, à se tenir dans l'obeissance, & à s'en tirer, & que leur sidélité dépend purement des tems & des conjonctures?

# DE LA FIDELITE' du Secret.

A confiance des Princes n'est pas si dificile à gagner que l'on se l'imagine ordinairement; car outre que leur oisiveté les met dans un besoin presque continuel de conversation, leur cœur est sensible & impatient, & leurs sentimens font beaucoup plus vifs & plus impetueux que ceux du reste des hommes; c'est pourquoi comme ils ont une peine extrême à les contenir, ce leur est une double commodité de pouvoir les communiquer, & de pouvoir conter tout ce qu'ils viennent d'aprendre, à des gens qui n'abusent pas de leur confiance. C'est par cette raison qu'ils aiment ceux qui ont la reputation d'être sûrs, qu'ils les favorisent en toutes ocasions, & qu'ils leur font des honneurs extraordinaires; & c'est par l'opinion qu'ils ont, que les personnes

nes qui passent pour sures le sont en det qu'ils font cas des personnes, & non point par une vraie estime de la fidelité. Ils seroient excusables de ne pas estimer la fidelité, s'ils connoissoient ce qu'elle est dans les motifs de ceux qu'on éprouve les plus fidelles, & ils n'auroient pas tant de consideration pour leurs confidens, s'ils savoient qu'il n'y a rien desi rare que de trouver des hommes qui gardent le secret avec la derniere exactitude, & sans en donner connoissance à qui que ce soit sans exception; car les personnes qui ont leurs secrets en leur disposition, ou les emploient à contenter la curiofité d'une Dame oisive, à reveiller son esprir & à la tirer de la langueur où elle tombe par son inutilité; ou bien ils en obligent un homme qui est dans un poste considerable à la Cour, & à qui il est agrecible & utile de savoir tout ce qui se passe. Oüi, mais ces gens-là ne sont-ils pas bien-tôt découverts? Non, car ils ne disent les choses importantes qu'on leur a confiées qu'à des personnes qui ne leur peuvent manquer, & après avoir bien pris toutes leurs précautions. En un mot, ce ne sont pas des gens foibles, qui n'aient pas la force de retenir ce qu'on leur a dit dans le dernier secret, ni des étourdis

qui l'aillent reveler indiféremment à toutes solves de personnes; ce sont des infidelles judicieux & de prudens dispensateurs des secrets. Que s'il se trouve des hommes qui gardent les secrets avec tant de religion, qu'ils feroient scrupule de les découvrir à leurs plus intimes amis, ils n'en usent ainsi que par des raisons qui regardent leurs interêts dont la premiere est, que la fidelité est une voie honnête pour parvenir. Or quoique tous les hommes soient interessez, comme ils ne le sont pas de même maniere, qu'il y en a de qui l'amour du bien est la passion dominante, & d'autres qui sont beaucoup plus touchez du desir d'être estimez & considerez que de celui d'aquerir du bien; delà vient que ceux-ci ne voudroient pas s'en procurer par des prostitutions & par des bassesses, & qu'ils ne se servent que de moiens honnêtes pour s'établir. La seconde raison est, que c'est une voie agréable, rien ne l'étant davantage à un homme vain, que d'avoir part lui seul à la confiance d'un Prince, & d'être d'ordinaire avec lui dans son cabinet, pendant que la porte en est fermée à tout le reste du monde. La troisiéme raison est, que c'est une voie assez assurée, parce qu'il n'est pas possible qu'on ne contribuë C 2

à l'avancement d'un homme avec qui l'on se décharge le cœur de tout se qui plaît & de tout ce qui assige, & à qui l'on aura consié sa vie, son honneur & sa liberté. La derniere raison est la crainte d'être mesestimé, & d'être privé de tous les avantages qu'on tire de la societé; car ceux qui redisent les choses qu'on leur a le plus recommandées, & sur la discretion desquels on ne peut compter, sont tous sur un méchant pied dans le monde.

### DE LA SINCERITE'.

Uelles sont les fins où vise un homme sincere? La premiere est d'obligersesamis, & tous ceux avec qui il est en commerce, à lui parler sincerement, & à n'avoir rien de caché pour lui, afin qu'il puisse connoître la verité de leurs fentimens, leurs inclinations, leurs goûts, leurs afaires; & qu'il puisse aussi savoir au vrai tout ce qui se passe, c'est-à-dire les avantures & les histoires les plus secretes & les plus curieuses; de sorte que c'est la curiosité qui est la cause principale de la sincerité. La seconde prétention qu'ont les gens sinceres est qu'on leur dise vrai: ce qu'ils souhaitent, non par l'amour de la verité, 111

ni par aucune aversion qu'ils aient pour l'erreur & la fausseté, mais par la crainte de la honte d'être dupez. Les gens sinceres pretendent, en troisiéme lieu, éloigner d'eux tout soupçon de duplicité & de fourberie; car comme ils voient que la fourberie ruine irreparablement la reputation, ils en concoivent une aversion extrême, & ils regardent la sincerité comme une vertu propre à les faire estimer, & à les mettre sur un pied honnête; ils esperent aussi aquerir la bienveillance de tout le monde par la franchise de leur procedé, & par la sincerité de leurs paroles, & ils ne sont pas trompez dans leur esperance : car par la même raison qu'on craint & qu'on fuit les hommes faux & dissimulez, l'on aime & l'on recherche ceux qui font sinceres, l'on est même favorable à leur avancement, & on les sert volontiers dans les ocasions qui s'en ofrent; aussi est-ce encore une des vûës des gens sinceres; car ils ne se contentent pas que leur sincerité leur atire l'estime & l'amitié des hommes, ils veulent encore qu'elle soit utile à établir leurs affaires. Enfin, nous faisons profession de sincerité afin qu'on ait créance en nous, & qu'on ajoûte foi à toutes nos paroles; car rienne flate tant nôtre

nôtre vanité que cette autorité, que nos paroles aquierent par l'opinion su'on a de nôtre fincerité. L'on voit à la Cour, même parmi ceux qui sont le plus avant dans les intrigues, des gens qui prennent un air fincere qu'ils s'éforcent de rendre le plus naturel qu'ils peuvent, & qui acommodent à cet air le ton de leur voix & leur action; ils afectent d'avoir un visage ouvert & des manieres naives pour trouver créance parmi ceux à qui ils ont à faire. Cette sorte de sincerité concertée se trouve dans les premiers Ministres, dans les gens d'afaires, dans les Negociateurs, & generalement dans toutes les personnes publiques; lorsqu'ils sont habiles, elle leur sert à cacher leurs desseins, à faire qu'on les croie, & qu'on se repose sur eux, & elle les met en liberté de faire ce qu'ils veulent par leur inclination & par leur interêt, contre les engagemens qu'ils ont pris, par la confiance qu'elle leur donne, que tout ce qu'ils feront sera toûjours bien interpreté. Il y a une forte de fincerité qui vient de la force de l'amour propre, elle se rencontre dans des personnes grossieres & naturelles, qui font connoître en toutes ocasions la fincerité de leurs sentimens, parce qu'elles n'ont ni le pouvoir,

ni l'adresse de les cacher; de sorte qu'au lieu que ceux qui sont habiles, parlent & se se conduisent de telle maniere, qu'il semble que leur interêt ne leur est rien, les personnes naïves sont voir celui qui les fait parler & agir, parce que la violence de leur amour propre les découvre & les trahit. Outre toutes les especes de sincerité dont nous venons de parler, il y en a une qui suit le temperament, qu'on peut apeller la sincerité naturelle; car il y a, dit Aristote; des vertus de tempérament, c'est-à-dire des dispositions & des pentes à exercer certaines vertus.

## DE LA VERTU

Ans toutes les familles nombreuses, & sur tout dans celles des Grands-Seigneurs, il y a de certaines personnes qui pratiquent une vertu d'une espece toute particuliere, qu'on peutapeller la vertu oficieuse; car ils ne se soucient aparemment point d'avoir part à leur confiance, & semblent n'être auprès d'eux que pour rendre de bons ofices à tous leurs domestiques, que pour excuser leur fautes, couvrir leurs désauts, & saire valoir leurs services & leurs bonnes qualitez.

tez. Quoique ces personnes qui possedent les bonnes graces des Grands, parquiffent ne vouloir faire autre usage de leur faveur que de la rendre utile à leurs domestiques, ils ont neanmoins trois grandes & secretes prétentions. La premiere est d'étouffer l'envie qui s'atache toûjours à ceux qui sont en prosperité, ce qui est un projet fort vain & fort peu solide; carrien n'est si difficile que de guerir ceux qui sont tourmenrez de cette passion, & tout ce qu'on peut faire est de les empêcher de murmurer & denuire ouvertement: La raison de cela est que toutes les élevations font naître, alument & irritent l'envie; & que quand elle est irritée, quelque prudente, modeste & obligeante que soit la conduite des Favoris, elle n'est pas capable de l'apaiser. Leur seconde prétention est qu'on leur rende ce qu'ils prêtent aux autres, & que tous les domestiques s'acordent à dire du bien d'eux, comme ils en disent de tous les domestiques; ce qui est encore une prétention fort peu judicieuse, & qui vient manifestement du peu de connoissance qu'ils ont des inclinations de l'homme; car il a une malignité naturelle qu'on ne sauroit lui arracher du cœur, qui fait qu'onne le peut jamais disposer à être veritable-

ritablement favorable à ceux qui le traitent dien. Que si les hommes sont si oposez les uns aux autres, que c'est inutilement que nous nous éforçons de les engager à entrer sincerement dans nos interêts, par quel art un homme qui est bien dans l'esprit d'un Prince, peut-il mettre tous ses domestiques en cette situation qu'ils conspirent tous à l'y maintenir? Ils parleront à son avantage en presence du monde & en sa presence; mais comme ils sont secretement ofensez de la préference que le Prince lui donne dans son éstime, lui seront-ils toûjours fidelles, sur tout lorsqu'ils verront jour à s'y établir eux-mêmes à son préjudice? C'est dequoi il n'est pas possible de s'assurer. Mais la principale & la plus ordinaire prétention de ces hommes oficieux, est d'obliger les domestiques à qui ils ne se sont point lassez de procurer des graces, à les servir avec un ardeur égale dans les ocasions où il s'agira de leur établissement; car ceux qui ont l'oreille & la faveur des Princes & des Grans Seigneurs, leur font le plus souvent proposer par d'autres ce qu'ils souhaitent, pour les faire sonder, & découvrir quelles sont leurs dispositions; ou parce que la pudeur fait qu'on parle pour ses propres interets

interets avec timidité. Or cette demirre prétention est aussi frivole que les actres; & ils n'éprouvent que trop qu'ils se sont abusez, lorsqu'ils ont compté sur la reconnoissance des hommes; car lorsqu'il se presente une ocasion où ils esperent tirer récompense de leurs bons ofices, ils voient qu'on les dessert, qu'on ne les sert point du tout, on qu'on les sert par maniere d'aquit & avec molesse; c'est pourquoi ils font des plaintes ameres & des reproches outrageux à ceux qui leur ont manqué si honteusement; mais pendant qu'ils leur reprochent leur ingratitude & leur infidelité, ils ne prennent pas garde qu'ils se trahissenteux-mêmes, & qu'ils font voir qu'ils n'ont pas l'inclination bienfaisante; car ceux qui ont l'inclination veritablement bienfaisante trouvent leur récompense & leur satisfaction Cans les soins qu'ils prennent des autres, & ne songent jamais à profiter de tous les biens qu'ils tont.

#### DE LA BONTE.

I Homme est si bon qu'il ne petit soufrir les bonnes qualitez des autres, ninaturelles, ni aquises, ni corporelles, ni spirituelles: il leur envie leur taille, leur

leur bonne mine, leut vigueur, leur sante, leur mérite. Non seulement il ne fait cas, & n'a soin des autres qu'à proportion qu'ils contribuent à sa gloire ou à son plaisir, ou qu'ils peuvent le servir dans ses interêts, mais encore il est leur implacable ennemi dès qu'ils font mine de s'oposer à ce qu'il desire : & la violence de son amour propre est telle, qu'il est toujours disposé à les rendre miserables & à les détruire, s'il ne peut parvenir au comble de ses souhaits que par leur infortune & par leur destruction. Cela suposé, comment peut-on concevoir qu'il veuille sincerement faire du bien aux autres, & contribuer à la fortune, je ne dis pas des personnes qui lui sont indiférentes, mais de celles qui lui font proches? lui qu'on peut comparer à un grand arbre qui atire naturellement tout le suc à soi, & qui n'est propre qu'à fairesecher les arbres voisins? Au contraire n'est-il pas maniseste que bien que ceux qui font profession d'être bons, semblent sortir hors deux-mémes, lorsqu'ils emploient leur tems, leurs pas, & leurs soins à faire réussir les afaires des autres, neanmoins ils reviennent toûjours à eux; & comme des arbres, ne semblent en sortir que pour s'acroître, pour s'étendre & pour

pour s'élever; de sorte qu'on peut dire que la bonté est une maniere de prestige dont l'homme se sert pour paroître toujours ailleurs, quoi-qu'il demeure toûjours chez soi. Concluons donc que la bonté est une vertu chimerique, parce que ceux qui se piquent de bonté, & qui afectent d'en donner des preuves dans toutes les rencontres qui se presentent, ont ordinairement de grandes prétentions. Il y a plusieurs especes de bonté, mais on en voit particulierement deux à la Cour. La premiere espece est celle de ces personnes extraordinairement ambitieuses, qui aïant fait de grands plans de fortune, s'ofrent à tous ceux qu'îleur peuvent rendre quelque service, & se donnent, ou pour mieux dire se prêtent à tout le monde, afin que tout le monde s'empresse de les servir, & qu'ils puissent cbtenir la charge ou la place qu'ils souhaitent lorsqu'elle viendra à vaquer, & que le Roi voudra la remplir. La seconde espece est celle de ces gens de qualité qui fe trouvent comblez de biens & d'honneurs, & à qui il ne reste rien à desirer pour être parfaitement heureux que d'avoir l'aprobation publique: si bien qu'ils s'étudient à obliger tous ceux dont on leur recommande les interêts, & tous 2502

ceux qu'ils voient embarrassez dans de fâcheuses afaires, afin de se faire estimer, & aimer de tout le monde.

### DE L'HUMILITE'.

'Orgueil est le maître de l'homme, L c'est le principe de la plûpart de ses mouvemens interieurs & de ses actions. L'on remarque même, non sans étonnement; qu'il est également cause de ses agitations & de son repos, & qu'après avoir excité du trouble dans son ame, il le calme tout-à-coup comme une puissance miraculeuse. Enéfet; lorsque la délicatesse rend l'homme sensible à une injure, l'orgueil fait qu'à l'instant sa coleres'alume, & qu'il court aux armes pour contenter son ressentiment; & dès que ses emportemens & ses fougues le deshonorent, l'orgueil l'apaise, & le rétablit dans sa premiere assiete. Cen'est pas tout, l'orgueil est humainement invincible, & il n'est point de condition vile qui le rabaisse, point d'avanture honteuse qui l'humilie, point de puissance qui le soumette; enfin, un orgueilleux peut bien être foulé aux piés, mais non pas être domté. Que si l'orgueil gouverne l'homme, & le dispose de telle sorte qu'il

qu'il ne peut jamais être soumis, ainsi que chacun l'aprend par son exemple, il est aisé de conclure que lorsque l'homme se méprise, ou qu'il se blâme, ses paroles trahissent ses sentimens: que toutes les fois qu'il s'abaisse devant les autres, c'est pour s'élever au-dessus d'eux; & qu'il ne feroit jamais des actions si contraires à son naturel fier & orgueilleux, s'il ne comprennoit que rien n'est plus propre à le relever que ses abaissemens volontaires. Il y a plusieurs marques qui font connoître que l'humilité des faux humblesn'est que dissimulation. La premiere est, qu'au même tems qu'ils semblent n'avoir que du mépris pour euxmêmes, ils observent avec soin la maniere dont on use avec eux, ils exigent rigoureusement qu'on leur rende ce qu'on leur doit, & prennent vengeance des moindres injures qu'on leur a faires. La seconde marque est, qu'il y en a qui font souples à l'égard des personnes utiles à leurs interêts, & fiers à l'égard des autres. Sylla, dit Plutarque, s'humilioit devant ceux dont il avoit afaire, & se faisoit adorer de ceux qui avoient afaire de lui. La troisiéme est, que ceux d'entre eux qui prennent si volontiers les dernieres places dans les festins & dans les

les affemblées, n'en usent de cette sorte, qu'à l'égard des personnes au dessus desquelles ils pourroient être assis sans contestation, pendant qu'ils sont jaloux de conserver leur rang avec leurs égaux, &. qu'ils ont bien de la peine à se soumettre à ceux dont la condition est plus relevée que la leur. La quatiéme est, que parmi les faux humbles, qui vont jusqu'à dire d'eux-mêmes des choses les plus capables de les faire mesestimer, qui avouent qu'ils font des fautes, & qu'ils ont des défauts & des inclinations mauvaises, il n'y en a aucun qui fasse cet aveu pour se corriger; ils ne le font tous que pour se décharger d'une partie du blame qu'on leur donne, & pour diminüer la honte qu'ils en doiventavoir: & c'est par cette adresse que certaines semmes avouent qu'elles font galanterie, afin de la faire avec plus de liberté & moins de confusion. Pour les défauts, il n'y en a pas un qui s'acuse d'en avoir d'essentiels, comme de n'avoir point d'honneur & de probité, & d'être menteur & fourbe: on s'acuse seulement d'être promt, negligent, paresseux, & d'avoir de semblables défauts qui ne flêtrissent point la réputation. Il en est de même des fautes, on reconnoît qu'on est sujet à faire celles où tombent. les

les plus parfaits, d'avoir fait une reponse sotte, & de s'être emporté mal à propos en quelque ocasion: mais personne ne confesse qu'il a volé, ou qu'il a trahi son ami.

### DE LA TUDEUR.

TL n'est rien dont l'homme soit si fort L'choqué que de l'éfronterie, parce que comme il trouve ridicules tous ceux qui au lieu de suivre la mode dans leurs habits, s'habillent d'une maniere toutà-fait bizarre, de même il regarde comme des gens étranges, ceux qui ont des manieres d'agir entierement oposées aux mœurs & aux coûtumes des autres hommes. Mais l'homme n'est passeulement choqué, il est encore ofensé des paroles & des façons de faire éfrontées & impudentes, à cause que le respect qu'il croit qu'on lui doit, est violé par ceux qui se comportent ainsi devant lui. C'est pourquoi il a tant de peine à suporter ces sortes de gens, qui étant décriez, parce qu'ils sont sans honneur, sans foi & sans probité, marchent pourtant la têtelevée, & ces femmes qui vivant sans aucun soin de leur réputation, se presentent hardiment dans toutes les compagnies;

gnies; c'est par une raison contraire qu'on est charmé de la pudeur de ces honnêtes semmes, qui pouvant se montrer par tout avec assurance, paroissent dans tous les lieux où elles entrent avec je ne sai quelle timidité qui semble demander grace. Enfin, on a été favorable à la pudeur, par cette fausse consequence qu'on a tirée, que puisque l'impudence est un vice, il faut donc que la pudeur soit une vertu; & l'on a tiré cette consequence, parce qu'on a cru que l'éfronterie étoit un vice distingué & separé de tous les autres vices; au lieu, qu'elle n'est pour le direainsi, que la consommarion du vice, qui venant à se déborder, passe par-dessus tous les égards & toutes les loix de la bienséance. Ce sont là les veritables causes de l'idée qu'on s'est formée de la pudeur, & de la persuasion où l'on est malgré les raisons qui vont être representées, que la rougeur qu'on voit sur le visage des personnes qu'on surprend en faute, est une confusion d'y être tombées. La premiere raison qui prouve que ce n'est pas de la laideur des actions vicieuses que l'on rougit, est que l'on commet en secret, sans aucune honte, les plus honteuses & les plus noires. La seconde, qu'il n'est point d'homme qui rou-

rougisse lorsqu'il n'a pour témoins que les complices de son crime. La troisiéme, que si la pudeur naissoit de la diformité des actions mauvaises, elle seroit plus ou moins grande selon que les actions feroient plus ou moins criminelles: ce qui est visiblement faux, puisque les concussions & les rapines, ou ne font point du tout de confusion, ou en font une beaucoup moindre que les larcins, & que d'ailleurs personne ne rougit de l'orgueil, de l'ambition, & des autres vices de l'ame. La quatriéme raison est que l'on feroit plus honteux à mesure qu'on deviendroit plus méchant, & qu'on seroit plus débordé. Et la derniere, que nous serions également confus de faillir & de nous emporter devant les foux & devant les sages, devant nos proches & devant les étrangers, ce qui est contraire à l'experience de tout le monde. Quelle est donc la cause de cette rougeur qui paroît sur le visage de ceux qui font quelque mauvaise action en la presence des autres? C'est la crainte de tomber dans le mépris, laquelle troublant l'ame de ceux à qui l'on voit faire quelque faute considerable, cause une grande alteration dans leur corps, & enslame sondainement leur visage. L'on

L'on peut opposer, qu'il n'est pasimpossible de trouver des gens, qui rougissent des crimes qu'ils font à l'insçû du monde; & en éset, cela n'est pas impossible, mais on n'en doit pas couclure que ce sont donc les crimes qu'ils ont faits qui les font rougir, parce que ces sortes de gens ont honte d'eux-mêmes, & s'estiment si fort qu'ils sont fâchez de perdre leur propre aprobation. La crainte de l'infamie n'est pas pourtant la seule cause de la pudeur, & il est certain qu'Aristore en la définissant l'a trop resserrée, puisque les enfans & les domestiques rougissent par l'apréhension des châtimens & des reprimandes, & qu'ils nese soucient gueres de ce que leurs maîtres pensent & jugent d'eux. La pudeur est aussi quelquesois l'éfet de l'émotion que cause la joie, comme on voit dans les hommes qui rougissent quand on les loue; ce qu'on atribue avec bien peu de fondement à leur modestie & à la peine qu'ils ont de recevoir des louanges: je dis avec bien peu de fondement, parce qu'iln'y a nulle aparence que les louanges puissent déplaire à des hommes vains, & qu'il y a bien plus de raison d'attribuer leur rougeur à la joie qu'ils ont de se voir louer, ou tout au moins à l'embar-

ras où ils sont, qui fait qu'ilsne sa vent quelle contenance ils doivent tenir pendant qu'on les louë. Il en est de même des jeunes femmes qui rougissent quand les hommes les abordent & les cajolent; car leur rougeur qu'on prend pour une marque de leur honnêteté & de leur vertu, en est une presqu'infaillible de leur humeur coquette, & de la joie que leur cœur ressent de trouver ce qu'elles cher-chent naturellement. Ceux qui savent la correspondance qu'il y a entre le cœur & le visage par le moien des ners, comprendront aisément, que dès que le cœur est ému, il est de toute nécessité que ses émotions paroissent sur le visage. Que si ces preuves ne semblent pas assez fortes pour détruire l'opinion où l'on est, que la pudeur qui fait rougir les jeunes gens & les personnes qui sont avancées en âge, est le caractere des ames bien nées; & pour être convaincu que cette rougeur est un signe fort équivoque, l'on n'a qu'à se souvenir que Sylla rougissoit de même que Pompée, & qu'on voit des gens dont les inclinations sont fort dépravées, qui rougissent bien plus facilement & plus frequemment que ceux qui sont sages & vertueux. Le principe qui produit la pudeur est un orgueil caché,

ché, & une sorte d'orgueil qui rend l'homme injuste, & qui le dispose de maniere que quelque crime qu'il fasse, il n'en veut pas recevoir la confusion, ni en êtreblâmé & mesestimé: une sorte d'orgueil qui l'aveugle jusqu'aupoint que ne se souvenant plus qu'il est homme, il veut qu'on le croie incapable de faire les moindres fautes; ce qui se voit en ceux qui rougissent des fautes les plus legeres, telles que sont les méprises dans les paroles, & des plus ordinaires, quoi qu'ils sachent bien que tout le monde les excuse & qu'on les doit excuser: une forte d'orgueil qui lui donne un si grand desir d'être aprouvéen tout ce qu'il fait, que la moindre crainte de ne l'être pas le fait aussi rougir. De-là vient qu'on rougit dans l'aprehension de ne pas sortir à son honneur de tout ce qu'on entreprend, quelque peu important qu'il soit, & que les jeunes filles qui entrent dans le monde rougissent de rien; car elles ne rougissent pas seulement par la peine où elles sont pour l'ordinaire d'assurer leur contenance, elles rougissent encore dès qu'on les regarde, qu'on leur adresse la parole, où qu'on leur fait faire la moindre-chose. Enfin un orgueil qui fait que l'homme rougit de la bassesse de sa naissan-11/2 /3

naissance, de la servitude, de la pauvreté, & des autres choses semblables, qui dans la verité ne sont point honteuses; & qu'il rougit même des prieres qu'il fait pour faire réussir ses propres afaires; parce que par ses prieres il se soumet aux autres, & se met en état de dépendre d'eux.

## DE LA DEBONNAIRETE'.

E mot de debonnaire nous fait con-cevoir en même tems un homme doux, clement, toujours porté à faire du bien, & incapable de faire dumal à qui que ce soit au monde: & un homme facile, foible & si endurant, que sa patience excessive donne l'audace à ses ennemis de lui ôter son bien, de le mépriser & de lui faire toutes sortes d'injures; de sorte que lorsqu'on apelle quelcun debonnaire, l'on ne sait si on lui donne ce nom pour le louer ou pour le blâmer. Pour donner donc une connoissance exacte de la debonnaireté, il nous faut, selon le langage d'un Prophete, séparer ce qu'elle a de précieux de ce qu'elle a de vil & de méprisable, & examiner l'un & l'autre à part: c'est ce que nous allons faire présentement. Nous honorons les Chrétiens qui se sont dépouillez de leur biens, & qui

& qui ont soufert les plus grandsoutrages plûtôt que d'abandonner la foi: & nous avons au contraire, une idée basse des gens debonnaires qui endurent qu'on leur retienne, ou qu'on leur usurpe une Terre qui leur apartient, qu'on ne fasse aucun cas deux, & qu'on les foule aux pieds; pourquoi cela? Si ce n'est parce que nous considerons ceux-ei comme des personnes foibles & pusillanimes, qui n'ont ni la force, ni l'industrie de se defendre & de se faire faire raison : au lieu que nous regardons les autres comme des athletes & comme des hommes que la vertu du saint Esprit animoit. Il faut donc reconoître qu'encore que les gens debonnaires imitent les mœurs des plus parfaits Chrétiens, & que de même qu'eux, ils ne trouvent pas mauvais qu'on leur fasse des afronts, & qu'on leur ôte ce qu'ils possedent, ils sont néanmoins mésestimez avec justice; & que par consequent il y a une partie de la debonnaireté qui est vile & méprisable. Voilà ce que la debonnaireté a de mauvais. Voions maintenant si ce qu'elle a de bon est veritablement bon, si la bonté qui fait que les hommes debonnaires ne sauroient donner du chagrin à personne, & qu'ils sont toujours disposez à faire tous les plaifirs,

firs, & à acorder toutes les graces qu'on leur demande, si cette qualité, dis-je, est une bonté qui merite d'être estimée. Il faut avouer d'abord que la plupart des debonnaires agissent naturellement, & que leur debonnaireté est sincere; car comme les debonnaires doivent l'être toûjours, s'ilsne l'étoient éfectivement, & s'il leur faloit jouer la Comedie pour le paroître, personne ne se voudroit condamner à faire toute sa vie ce personnage. En éfet, il n'en est pas de ceux qui pratiquent la debonnaireté comme de ceux qui se piquent d'amitié, de gravité, & de beaucoup d'autres vertus. Ce n'est que quand les hommes graves se montrent en public, qu'ils se redressent & qu'ils composent leurs visages, dès qu'ils sont en leur particulier ils ne se donnent plus cette gêne: les amisles plus parfaits ne sont pas amisde tout le monde, & ne sont pas obligez à donner des témoignages d'amitié à ceux qui les paient d'ingratitude; mais il n'y a ni tems, ni raison, ni prétexte qui dispense de la debonnaireté, & on ne l'exerce jamais plus à propos que lorsqu'on a de justes sujets de ne la point exercer. La seconde preuve que la debonnaireté dont nous parlons n'est pas feinte ni étudiée,

diée, se tire du naturel de l'homme qui est si sensible, si impatient, & si vindicatif, qu'ilse fait violence toutes les fois qu'étant maltraité, il prend le parti de la bonté, de la douceur, & de la soufrance. Or comme son naturel est roide & rebelle, il est impossible qu'on puisse toûjours le pallier & le tourner où l'on veut. C'est pourquoi il est visible que ceux qui ont une bonté, une douceur, une patience à toute épreuve, ne sont pas des gens contrains, & qui afectent, d'être debonnaires. La debonnaireté est donc presque toûjours sincere, mais il ne s'ensuit pas qu'elle soit vertueuse; car ainsi que dit Aristote, pour être vertueux îl faut faire le bien par choix, & ne le pas faire seulement parce qu'on y est entraîné par ses inclinations naturelles. D'ailleurs ce sont les vices du temperament qui en font souvent les vertus; de sorte que comme la froideur excessive du temperament est quelquefois la cause principale, pour'ne pas dire l'unique, de l'honnêté des femmes; de même la molesse de la complexion des personnes debonnaires, fait elle seule leur debonnaireté. J'ai dit que la debonnaireté est ordinairement sincere, parce qu'elle ne l'est pas toujouts, & qu'il y a des

personnes en qui elle est concertée: car il y a des gens qui voiant qu'ils ont tant de défauts & de choses désagreables qu'on a peine à les suporter, & qu'on les tourmente sans cesse, font profession d'être debonnaires pour se délivrer des tourmens & des persécutions qu'on leur fait. Il y en a d'autres qui sont d'une espéce un peu plus relevée, qui n'ont point de défauts qui atirent le mépris, mais qui n'aiant aucun talent qui puisse les faire considerer, prennent la debonnaireté comme un ofice qui leur donne quelque rang dans la societé où ils sont. Les Princes qui ne se sentent pas assez vaillans pour aquérir de la reputation par les armes, ni assez habiles pour être estimez par le gouvernement de leurs Etats, s'étudient à se montrer debonnaires pour se faire aprouver, au moins par une qualité e.timée dans le vulgaire. Quelques-uns d'entr'eux usent de douceur & d'indulgence envers leurs Sujets, par le seul dessein de leur être agreables & de gagner leur afection. Enfin, ceux qui succedent à des Princes durs & cruels sont doux & debonnaires, afin que les peuples se trouvent heureux d'être sous leur domination, & qu'ils benissent leur regne. La debonnaireté est donc une fausse vertu, ou une

une pauvre qualité qui ne se rencontre que dans des sujets aussi pauvres & aussi miserables qu'elle.

### DE L'INDULGENCE

C'il se trouve quelcun qui doute que la Science ait part à la production des vertus & des actions vertueuses, il n'est point pour le convaincre de plus infaillible moien, que de lui faire considerer Pindulgence, puis que la Science est manifestement le principe & l'ame de cette vertu aimable. En éfet, à mesure que nos connoissances augmentent, nous devenons plus doux & plus indulgens: les fautes & les défauts de ceux avec qui nous vivons, nous font moins de peine, & nous comprenons bien que si nôtre lumiere arivoit à sa perfection, nous pourions parvenir à une espece d'insensibilité à l'égard des ofences qu'on nous fait, même à l'égard de celles qui nous causent de plus grands chagrins. Ce qui fait que l'indulgence est parfaite, lors qu'elle se rencontre dans un homme extraordinairement éclairé, est que la grandeur de sa lumiere lui fait pénétrer les causes les plus cachées des fautes & des emportemens des hommes, & lui fait ttouver

des excuses pour une infinité d'actions, qui lui ont autresois parutrès-ofensantes & très-mauvaises. Il voit, par exemple, qu'il s'est piqué de ce qu'on lui a dit en quelques ocasions, des paroles qu'il a regardées comme des paroles de mépris, pour n'avoir pas connu l'intention ou le peu de sens des personnes qui les ont dites, & que souvent il a attribué à la malice ce qu'on a fait contre lui par hazard & sans aucun dessein. Quant aux défauts du corps, il croiroit blesser l'équité, s'il les reprochoit à ceux qui lesont, & s'il leur imputoit les fautes de la nature: il traite également les défauts de l'esprit, & comme il n'est point ofensé de l'aveuglement du corps, il ne l'est point aussi de la stupidité, qu'il considere comme l'aveuglement de l'ame. Mais les personnes intelligentes ne comprennent pas seulement, qu'ils ne doivent pas être choquez des imperfections & des défauts naturels des autres, ils sont encore convaincus qu'ils doivent suporter sans chagrin, les sujets veritables qu'on leur donne de se fâcher; tels que sont les blefsures que sont à leur réputation, les envieux & les méchans qui médisent d'eux; car quoique ces blessures soient infiniment sensibles, néanmoins l'homme qui a aquis

aquis la perfection de l'indulgence n'en est pas touché, & il les regarde, ainsi que faisoit Socrate, comme les éfets d'une mauvaise éducation dont on n'est point coupable; ou d'une legereté qui ne fache qui que ce soit; ou d'une malignité naturelle & insurmontable. Il voit d'un œil aussi tranquille les opositions de ceux qu'il trouve dans son chemin, il se met en leur place, il entre dans leurs înterêts, dans leurs sentimens, & même dans leurs imaginations, & il découvre qu'ils ne le traversent que par les étroites liaisons d'interêt & d'amitié qu'ils ont avec ses concurrens, ou par le ressentiment de quelque injure qu'ils croient avoir reçue delui. Avec tout cela il seroit mal-aisé de trouver une vertu plus fausse, plus politique & plus interessée que l'indulgence humaine; elle n'est en nous qu'une crainte de perdre ceux pui nous ofensent par leur indiscretion, ou par leur humeur violente, parce qu'ils nous servent dans nos afaires, ou que par l'agrément de leur esprit ils contribuent à nôtre divertissement: on les suporte encore, pour ne pas perdre le mérite d's services qu'on leur a rendus; ou par la peur qu'on a de passer pour querelleur & pour délicar. L'inL'indulgence humaine est aussi quelquefois une poltronerie habile, qui fait que certaines personnes s'excusent ou dissimulent ce qu'on leur dit de facheux, pour n'être pas obligez d'entirer raison. C'est enfin une liberté qu'on veut avoir d'abuser des autres, & qu'on ne peut prendre fi l'on ne donne aux autres la liberté d'abuser de nous. Ce qu'on a dit montre que l'indulgence humaine n'est pas une vertu sincere; mais ce qui le prouve invinciblement, est que ceux qui la pratiquent, quelque doux & endurans qu'ils paroissent, sont choquez dans leur ame de tous les procedez & de tous les discours piquans, qu'ils ont une peine extrême à cacher leur impatiences & leurs chagrins, & qu'ils les feroient éclater, s'ils n'étoient retenus par les considerations qu'on a marquées.

# DE LA TITIE'.

CEux qui agissent par le mouvement d'une pitié purement humaine, lorsqu'ils ouvrent leur bourse, pour subvenir à la necessité d'un homme qui est tombé dans la pauvreté, ou qu'ils sauvent de la prison un Debiteur pour suivi par ses Créanciers, ou qu'ils se montrent ofi-

oficieux & secourables à un de leurs voifins, qu'ils voient acablé de douleurs & de maladies, ou qu'ils essaient de donner quelque consolation à un pere & à une mere désolez de la mort de leur fils unique: cesgens, dis-je, quoique, leurs. actions nous persuadent qu'ils ont une veritable compassion des affictions & des miseres de leur prochain, cependant ils n'ont pirié que d'eux-mêmes, ils seservent, ils s'affistent, & se soulagent en la personne des autres, & ils essuient leurs propres larmes dans les yeux de leurs proches & de leurs amis Ce sont des gens qui voiant que par l'inconstance des choses humaines, les plus riches font en peu de tems apauvris par les mauvaises afaires qui leur surviennent; que les plus robustes & les plus sains, lorfqu'ils y pensent le moins sont ataquez de maladies longues & incurables, & que les plus heureux deviennent souvent les objets de la haine de la fortune, prennent tous les soins qu'ils peuvent des malheureux, afin qu'on prenne les mêmes foins d'eux, s'ils viennent à manquer de bien, s'ils tombent malades, & si leur fortune vient à changer; de sorte qu'ils préviennent tous leurs besoins, & se donnent par avance tous les secours qu'ils

peuvent s'imaginer. Ainsi la pitiéest un sentiment secretement interesse, c'est une prévoiance habile, & on peut l'apeller fort proprement la providence de l'amour propre. Que si quelcun veut être convaincu de la verité que j'avance, il n'a qu'à observer qu'on trouve rarement la pitié en ceux qui sont comblez de biens & d'honneurs, & dont le bonheur est si afermi, que rien n'est capable de le détruire, & en ces sortes de malheureux, qui sont si acablez de miseres qu'il ne leur reste plus rien à craindre. Il y a donc un juste sujet de s'étonner qu'on regarde la pitié, comme une qualité vertueuse: mais on en aura beaucoup plus, si l'on considere qu'elle n'a rien d'estimable, ni dans les causes qui la produisent, ni dans les sujets où on l'a rencontre ordinairement. Entre les causes qui produisent la pirié, il y en a deux principales; la premiere, ainsi qu'il a été dit, est un amour excessif de soi même, qui fait que l'homme portant sa vûe sur tout le cours de sa vie, cherche des remédes pour tous les accidens où il peut tomber. La seconde cause de la pitié, est ce mélange d'humeurs où la pituite prédomine; car les personnes humides sont plus disposées que les autres à recevoir les impressions des

des objets, & elles pleurent d'autant plus aisement, qu'elles trouvent du soulagement à verser des larmes. De-là vient que ceux qui ont cette sorte de tempérament, ne sont pas toujours également sensibles, & qu'il y a des tems & des heures du jour où ils le sont fort peu, selon que la piruite domine plus ou moins en eux: ce qui fait qu'on ne peut compter sur les assistances que donnent au prochain, ceux qui ne l'affistent que par une pure compassion naturelle. Les sujets les plus susceptibles de pitié sont les vieillards, les femmes & les enfans, qui sont tous des sujets foibles & faciles à émouvoir; les vieillards, parce que leur corps & leur esprit sont afoiblis par l'âge: les enfans, parce qu'ils agissent par l'impression que font en eux les objets qui frapent les sens; & les femmes à cause que leur sexe les éloigne des emplois qui éveillent & qui exercent le courage, & que d'ailleurs elles sont dépourvues des conoissances qui fortifient l'esprit; de forte que dans les accidens qui leur arivent, elles se trouvent sansforce & sans résolution: c'est par cetteraison qu'elles plaignent extraordinairement tous ceux qu'elles voient dans la soufrance, & qu'elles voudroient, dit Seneque, briser tous tous les fers & ouvrir toutes les prisons. Que si l'on veut savoir d'où vient qu'on a tant d'inclination, pour les personnes qui sont sensibles aux maux des autres, & pourquoi la pitié a trouvé place parmi les qualitez les plus estimées, je répons qu'on a conçû une opinion avantageuse de la pitié, par la même raison qui persuada aux Babyloniens que Belus étoit un Dieu; car comme ils eurent cette créance & lui rendirent les honneurs divins, parce qu'ils voioient que sa statue étoit un azile pour tous les criminels, de même le vulgaire voiant que la pitié est le refuge des miserables, l'aregardée & honorée comme une qualité divine. On aprouve aussi la pitié par l'extrême aversion qu'on a pour la dureté, qui est une qualité étrange & tout à fait oposée à la nature de l'homme x parce qu'elle étoufe en lui rous les sentimens humains, & qu'il semble qu'elle ferme son cœur à tous les autres hommes, en le rendant insensible à leurs affictions & à leurs miseres. L'on peut même dire que puisque la dureté est un vice qui empêche les hommes de compatir mutuellement à leurs déplaisirs, c'est une choselouable desentir des maux ausquels on est obligé de remedier. Mais il faut s'arêter là:

car si l'on fait un pas plus avant, & qu'on tire cette conséquence, que la pitié qu'on n'a desautres que pour l'amour de soi-même est une qualité vertueuse, l'on commence à s'égarer, parce que les sentimens que la vertu inspire sont paissibles, uniformes, & purs de tout întetêt; & qu'au contraire la compassion naturelle est un sentiment inquiet, inégal & interessé, qui n'a pour objet que des disgraces & des malheurs temporels.

### DE L'AMITIE.

gent fouvent par degout 8t parint T 'Amitié de deux hommes qui ont des qualitez extraordinaires, à la definir comme il faut, est une maniere de traité qu'ils font, pas lequel ils se promettent d'observer en eux reciproquement tout ce qu'il y a d'estimable, & de s'entre-estimer autant qu'ils croient le mériter. Les amitiez ordinaires sont des trafics honnêtes, où nous esperons faire plusieurs sortes de gains qui répondent aux prétentions diférentes que nous avons, ou pour mieux dire, à nos passions diférentes. Comme celle d'aquérir du bien est vive & impatiente, & qu'il y a une infinité de gens qui n'en ont point du tout, ou qui n'en ont pas assés pour viyre

vre selon leur condition; de-là vient que l'intérêt fait presque toutes nos amitiez & toutes nos liaisons; de-là vient que l'on s'atache aux Rois, à leurs Favoris, & à leurs Ministres, & que ceux qui leur font la cour profitent de toutes sortes d'ocasions, & prennent toutes sortes de figures pour leur persuader qu'ils leur sont entierement dévouez. La passion du plaisir associe & lie les jeunes gens; & comme ils ne le trouvent pas toujours dans un même endroit par les obstacles qu'ils y rencontrent, & qu'ils en changent souvent par dégout & par lassitude, ils changent aussi souvent d'amis, ainsi qu'Aristotel'a remarqué. Il y a une ambition cachée qui est la troisième cause de l'amitié; elle se rencontre dans une espece de gens qui donnent tout seur tems & tout leurs soins à quelque personne dont la condition est infiniment relevée, & dont l'aprobation les met en consideration Ily a une autre forte d'ambition plus aifée à connoître & plus ordinaire, par laquelle certaines gens icherchent à sesignaler, dans toutes les afaires de leurs amis pour faire bruit dans le monde, & se rendre recommandables par l'amitié. Mais les hommes ne font pas seulement trompez par leurs passions, qui font qu'ils

se considerent & se recherchent eux-mêmes secretement, lorsqu'ils croient servir leurs amis d'une maniere tout-à-fait desintéressée: ils sont encore abusez par les dispositions & les qualitez de leur temperament, que plusieurs prennent pour les inclinations & les qualitez veritables de l'amitié; car les coléres qui font tout avec violence, s'imaginent lors qu'ils défendent leurs amis avec tant de chaleur, que c'est par le zéle de l'amitié qu'ils s'alument: cependant c'est par leur ardeur & leur fougue naturelle qu'ils s'échaufent & qu'ils s'emportent. Les mélancholiques croient aimer mieux ceux à qui ils ne s'atachent que par un choix capricieux & opiniâtre. Les femmes prennent la moleffe de leur complexion pour la tendresse de l'amitié. Enfin les sanguips se persuadent qu'ils ont de l'amitié, parce qu'ils ont l'humeur caressante, & une certaine gayeté naturelle qui les dispose à faire toujours bon acueil a ceux avec qui ils vivent ensocieté, & à bien recevoir toutes leurs prieres. De-là vient qu'on ne s'acorde point sur le sujet de l'amitié, & qu'on s'en forme des idées differentes; car comme la plûpart des gens aiment par temperament, & que leur amitié tient de l'humeur particulie-2573

re qui prédomine en eux, il n'est pas possible qu'ils sentent & qu'ils conçoivent l'amitié dune maniere semblable. C'est par cette raison que les bilieux qui ont une amitié ardente & emportée, se tourmentent, crient, & font dn bruit dans les fâcheuses avantures de leurs amis, pendant que ceux qui ont le naturel doux ne prennent dans la comedie de l'amitié, que le rôle des lamentations & des plaintes, & se contentent même quelquefois de témoigner leur déplaisir par leur air triste & par leur silence. C'est encore par cette même raison que ces deux especes d'amis se desaprouvent & s'entracusent: les amis doux & paisibles ne pouvant comprendre que l'amitié consiste à faire du bruit, & les impetueux ne pouvant aprouver une amitié tranquile. Il y a des amitiez qu'on n'entrevient que pour parvenir à d'autres plus grandes & plus utiles, ou pour les conserver, ou pour les ralumer quand elles sont refroidies; car le monde est si solide, & se gouverne si fort par raison, que ceux qui veulent réuffir sont contraints de s'y elever par machines, & de s'y maintenir par toute sorte d'artifices. Celui où les plus honnêtes sont forcez de recourir, est de s'établir auprès des uns par les autres,

tres, & de faire entendre adroitement qu'ils ont la confiance d'une Princesse, où l'accès auprès de plusieurs personnes de qualité, pour avoir entrée chez un Ministre. Il enest d'autres qui étant souferts dans legrand monde, & n'y étant n'y aimez ni, considerez, se vantent pourtant d'avoir un fort grand nombre d'amis; de sorte que toutes les fois qu'il meurt des personnes de la premiere qualité, ils ne manquent jamais de se montrer sensiblement touchez de leur mort, & de dire qu'ils ont fait une grande perte. Avant que d'achever ce discours, il faut répondre à une objection trèsconsiderable: c'est-à-dire, à la preuve d'amitié que se donnerent Pylade & Oreste, Pythias & Damon, lorsqu'ils voulurent opiniâtrément mourir l'un pour l'aytre. On ne veut pas afoiblir cette preuve, comme l'on pourroit, par l'incertitude de ces exemples, dont le premier n'est apuié du témoignage d'aucun Historien; ni par leur rarete qui est si grande qu'on ne raporte que ces deux-là; parce que l'on peut accorder qu'un homme s'est ofert à mourir pour sauver son ami, & même qu'il est mort éfective-ment pour lui, sans quiter la pensée qu'on a qu'il n'est point d'amitié pure & ve-

& veritable; car l'on soûtient que quoi qu'il paroisse qu'un homme donne sa vie pour conserver celle de son ami, il est certain pourtant qu'il meurt pour sa propre gloire, c'est-à-dire pour aquérir une sorte de gloire qu'il trouve d'autant plus charmante, qu'elle est rare & très-singulière. Il y a des gens, dit Aristote, qui aiment mieux faire une belle & grande action, que de faire une infinité d'actions ordinaires, tels que sont ceux qui meurent pour leurs amis. Que si l'on a de la peine à concevoir comment un homme peut soufrir la mort, & consentir à sa propre destruction pour l'amour de soimême, l'on n'a qu'à songer à ceux qui se sont tuez, afin de passer dans la posterité pour des hommes forts & capables d'une grande résolution. L'on n'a aussi qu'à prendre garde que la dificulté que nous avons de comprendre ce paradoxe, vient de ce que nous raisonnons d'un homme malade de même que s'il étoit sain. En éset, l'ambition étant une des plus violentes maladies de l'homme, il est clair qu'elle peut changer assez son état & dépraver assez son goût, pour lui faire mieux aimer la gloire immortelle qui fuit une grande action, que de jouir d'une longue vie. C'est par cette même régle régle que nous devons juger de cette preuve d'amitié si grande & si peu commune, que Socrate donna à Alcibiade, lorsqu'il lui ceda l'honneur de la victoire qu'il remporta en Macedoine: & l'on peut croire avec fondement que Socrate vit fort bien, que la gloire à laquelle il renonçoit pour la laisser à Alcibiade, revenoit à lui avec plus d'éclat; & que son cœur délicatement ambitieux, goûteroit bien mieux celle que mérite une belle action, qui n'a point d'exemple, que celle qu'on aquiert par le gain d'un combat & d'une bataille. Reconnoissons doncavec Aristote, que toutes nos amitiez doivent être raportées à nôtre amour propre comme à leur vrai principe, qu'il entre dans toutes, & que toute la diférence qu'il y a entre les amitiez ordinaires & celles des honètes gens, c'est qu'il est délié & caché dans celle-ci, au lieu qu'il est visible & grossier dans les autres. Reconnoissons encore & avouons de bonne foi, que lors même que nous nous résolvons à rendre quelque service à nôtre meilleur ami, il nous vient dans la pensée que dans uneocasion, que nous prévoions nous aurons afaire de lui, ou qu'il aura encore plus de soin de nous desennuier & de nous tenir compagnie: Confef-

fessons, dis-je, que ces motifs, & heaucoup d'autres semblables se présentent à nôtre esprit, & qu'il en entre toûjours quelcun dans tous les projets; & dans toutes les résolutions que nous faisons d'obliger ceux que nous aimons. Enfin, on suplie ceux qui n'auront pas été persuadez par toutes ces raisons, de faire reflexion sur les accidens qui arrivent à la plûpart des gens dans le cours de la vie humaine, & de considerer qu'ils ne prouvent que trop qu'iln'y a point d'a-mis sinceres & veritables. Nos disgraces & nos besoins ne les rendent pas infidelles, ils ne font que nous découvrir ce qu'ils sont: & nous aprenons par de fâcheuses expériences, avec combien de raison Socrate disoit, qu'un homme n'est jamais plus empêché que lorsqu'il faut qu'il fasse le compte de ses amis. a

# DE L'HONETETE' des Femmes.

A violence que se font les semmes qui aiment tendrement, quandelles sont sévéres, paroît digne d'admiration aux Auteurs de Romans, parce qu'ils la prennent pour une force extraordinairement vertueuse. Ce qui les trompe & qui

qui prompe presque tout le monde, est qu'on a égard à l'éfet, & qu'on n'en a point du tout à la cause de cette violence; je veux dire que l'on considere que la violence qu'elles font à leurs inclinations conserve leur honneur, & qu'on n'examine point ce qui les rend si soigneuses de le conserver, & doù vient le pouvoir qu'elles ont sur elles-mêmes. Il est impossible d'en chercher tant soit peu la cause, qu'on ne découvre que ce n'est pas l'amour de leur honneur qui fait qu'elles en sont si jalouses, mais l'envie d'être long-tems aimées; car elles voient qu'elles ne le peuvent être qu'autant de tems qu'elles seront estimées, & que leur complaisance pour les désirs de leurs amans est la décadence de leur empire. Ce n'est pas affez d'avoir décrié la force par laquelle les femmes qui ont fuccombé à l'amour, résistent à la fureur de cette passion; Il nous faut parcourir toutes les especes d'honètes temmes dont la vertu reçoit des éloges, & voir si l'on peut leur donner justement ce nom. La premiére espece d'honêtes femmes sont ces ambitieuses, qui aïant un dépit caché de ce que les hommes ont tant de moiens de se signaler, que les Sciences, les Arts, la grande habileté, & la vaillance les

rendent recommandables, embrassent l'honêté avec d'autant plus d'ardeur, qu'elle se présente à elles comme le seul chemin qui leur est ouvert pour aquérir de la gloire. C'est pourquoi elles travaillent à mettre un grand espace entre elles & le commun des femmes, & ne se contentant pas d'être honêtes, elles affectent des manières d'honêteté toutes particuliéres, afin qu'on les croie prudes. De-là vient encore que lorsqu'elles se sentent de la pente à la galanterie, & qu'il arrive quelque ocasion capable de les tenter, elles font desecrets éforts pour se retenir, afin de conserver le rang où elles se sont mises, & d'êtte toûjours distinguées des autres personnes de leur sexe. Ces ambitieuses honêtes ont bien du raport avec les Vestales: celles-ci vouoient leur virginité aux faux Dieux, & celles-là gouent leur chasteteté & leur honêteté à la Gloire, qui est une des fausses Divinitez que le monde adore. La seconde espece d'honêtes femmes, sont celles qui sont honêtes par fierté, & parce qu'elles n'imaginent rien qui soit digne d'elles: c'est par cette orgueilleuse disposition, qu'ellesse montrent éloignées des intrigues & des amusémens, qui ont accoûtumé d'ocuper les femmes; on peut dire que leur honêteré

teté haît de la persuasion qu'elles ont de l'excellence de leur mérite, & que c'est pour n'en pas diminuer le prix qu'elles sont honêtes. La paresse & la timidité font une troisséme espece d'honnêtes semmes: celles qui s'engagent dans la galanterie sont obligées d'avoir tant d'égards & de précautions, & d'user de tant de feintes, de finesses, & d'artifices que cette fatigue paroît insupportable à la plûpart des femmes qui sont nées paresseuses; elles craignent d'ailleurs la colere d'une mere, la violence d'un mari, la révolte de leur famille, & le bruit du monde, & tout cela ensemble leur perfuade qu'il est moins dificile de suivre son devoir, que desuivre une passion qui condamne les femmes qui s'y soumetent à tant de soins, de peines, d'inquiétudes & de soucis. Enfin, le bonheur du temperament a presque toute la part à l'honêteté d'un fort grand nombre de femmes, sur tout de celles dont l'esprit n'est point du tout agissant, & qui se laissent conduire à leurs inclinations naturelles.

# DU DESINTERESSEMENT.

Les gens qui font les desintéressez ne font pas du nombre de ceux qui trompeut

peut les autres, parce qu'ils sont trom pez eux-mêmes: ce sont des gens déliez qui jugent que rien ne leur fauroit être plus utile pour arriver à leurs fins, que d'être crus defintéressez. Il ne faut que se souvenir des stratagêmes avec lesquels quelques-uns d'entr'eux, aiant essuié toutes les fatigues & tous les perils d'un parti, & refusé long-tems d'être compris dans un Traité, font habilement charger le meilleur de leurs amis de l'acommodement, après avoir exigé de lui qu'il en rompra toutes les mesures, s'il ne peut obtenir pour eux des sommes & des Charges considérables. D'autres disent que pour eux ils ne veulent rien, mais que tous ceux de leur parti, aiant eu des Gouvernemens ou de grandes gratifications, il y iroit de leur honneur s'ils ne recevoient un semblable traitement. Enfin, les autres ce font contraindre par leurs amis, ou commander par la Cour, d'accepter un emploi qu'ils ont toûjours secretement souhaité. Il en est donc de l'aparition de ces faux desintéressez comme de celles des mauvais Anges, qui se transfigurent en Anges de lumiére: à la fin on les découvre par quelque endroit. Venons aux raisons qui les obligent de se mettre sur le pié de gens desintéressez. La première

est, d'envie de faire imaginer qu'ils ont l'ame belle & de donner une grande idée d'eux-mêmes; ce qui vient de ce que l'orgueil qui excite continuellement les hommes à se faire valoir, presse ceux qui ont de bonnes qualitez à les mettre en vûë, & à faire croire qu'ils en ont d'extraordinaires, parmi lesquelles il n'y en a point de plus belle & de plus rare que d'avoir un grand desintéressement. La seconde raison est, que le desintéressement est la voie la plus honête qu'ils peuvent prendre pour aller à leurs interêts. Or cette voieest d'autant meilleure qu'elle est singuliere; car la singularité sert merveilleusement à les mettre en crédit. La troisième raison est la connoissance qu'ils ont de l'aversion qu'on a pour les personnes interessées, pour les personnes qui virent dans la societé avec aussi peu de zéle pour le bien des autres, que s'ils étoient nez uniquement pour eux-mêmes, qui ne prennent jamais seu dans les afaires les plus importantes de leurs amis, & qui sont insensibles aux plus pressans besoins de leurs proches: car comme tout le monde leur rend justice, qu'on est détaché d'eux comme ils sont détachez des autres, que pesonne ne s'intéresse à leur avan-

avancement, & qu'ils sont abandonnez dans toutes les disgraces qui leur arrivent; cette expérience fait que certains hommes ne voiant rien qui soit plus avantageux pour leur reputation & pour leurs afaires, que de passer pour des gens qui sont au-dessus de leurs interêts, ils s'étudient à donner cette impression d'eux à toutes les personnes qui les aprochent. Mais puisque c'est une verité connue, que tous les hommes generalement sont si attachez à leurs intérêts, qu'il leur est aussi peu possible d'y renoncer que de se défaire de leur nature, comment ces gens qui se vantent d'être desintéressez, trouvent-ils créance dans l'esprit du monde? En voici la raison: La plûpart ne sont instruits de cette verité, que par ce qu'ils voient qu'on en est persuadé, & qu'ils ne le sont point par une profonde connoissance des inclinations de l'homme, c'est pourquoi ils sont facilement atachez par ceux qui paroissent desintéressez. Celà vient aussi de l'adresse qu'ont ceuxci de faire quelques actions desintéressées devant des hommes autorisez & dont le témoignage sufit pour établir cette opinion dans le monde; car ilssavent qu'à la Cour, & dans toutes les societez particulieres, il y a des gens qui dominent

minent sur les esprits, & dont les sentimens sont la regle des pensées & des sentimens des autres. Cela vient ensin de ce qu'il est si rare d'être desintéressé, que l'envie qu'on a de voir des gens qui le soient veritablement, nous aide à croite qu'il y en a.

## De l'Amour de la verité.

I L n'est rien de si grand que la verité, & c'est avec beaucoup de sujet que sa recherche nous est marquée dans l'Ecriture, comme le premier de tous nos devoirs, & sa possession, comme la plus grande aquisition que nous pouvons faire; mais il faut la chercher d'une maniere digne d'elle, & c'est pour l'amour d'elle, & non par raport à nous que nous devons l'aimer. C'est pourtant en quoi manquent tous ceux qui la cherchent & qui l'aiment d'une afection humaine; car ce n'est pas pour goûter la verité & pour en faire l'usage qu'on en doit faire, qu'il souhaitent si ardemment de la connoître, mais bien plûtôt pour contenterleur curiosité; c'est-à-dire pour suivre les mouvemens d'une passion apre & impatiente, qui n'envisage point la beauté & l'utilité, & qui n'a point d'autre but que dese satis-

tisfaire. Voilà la premiere disposition de l'homme à l'égard de la verité. La seconde est une disposition miligne. Telle est la disposition de la plupart des gens qui s'informent incessamment de ce que les autres font de mauvais & de reprehensible, non pour les avertir & pour les corriger, mais pour s'en rejouir & pour en médire. La troisiéme est cette disposition orgueilleuse avec laquelle les Philosophes s'éleverent à la connoissance de Dieu pour s'en estimer davantage, & en moins estimer ceux qui n'avoient pas fait cette importante découverte; car au lieu que cette connoissance devoit les porter à glorifier Dieu, à se soûmettre à lui, & à vivre selon ses loix, elle ne servit qu'à leur ensier le cœur: & leur lumiere, dit saint Paul, ne servit qu'à les aveugler. La quatriéme est une disposition d'amour propre, avec laquelle certaines personnes prennent la défense d'une verité dont ils sont persuadez; car ils la défendent avec zéle & avec courage, aparemment pour empêcher qu'on ne l'obscurcisse, & qu'on ne la détruise, & en éfet par l'atachement secret qu'ils ont à leur opinion. C'est de ces fortes de gens que saint Augustin dit en parlant à Dieu: ils defendent leur verité. do #0#

o mon pas la tienne; c'est-à-dire qu'ils se l'aproprient & qu'ils la défendent non pour soutenir la cause de Dieu, mais par l'intérêt qu'ils y ont, & comme un bien qui leur apartient. La cinquiéme est une disposition vaine, qui est commune à la plûpart des Savans, par laquelle ils se condannent au travail d'une longue étude, & s'instruisent non seulement des veritez curieuses, mais des plus hautes veritez, dans la seule vue de faire montre de leur science. La disposition de ceux qui sont veritables dans leurs paroles, est en quelques uns, une secréte ambition qu'ils ont que tout le monde ajoûte foi à tout ce qu'ils disent, afin de se mettre par-là sur un pié non seulement honête, mais précieux; c'est en d'autres un desir de sfaire voir qu'ils ont l'ame belle, parce que ceux qui sont sujets à mentir ont ordinairement l'ame basse: c'est un éloignemeur du mensonge, non parce qu'il est oposé à la verité, mais à cause qu'il est deshonorant; & que les menteurs sont bannis des societez honêtes, & méprisez dans les plus indulgentes. La liberté de dire la verité à toutes sortes de gens & en toutes ocasions, se rencontre en certaines personnes fieres, qui se mettent au dessus de leurs interêts, pour

pour n'être obligez à aucune sorte d'égards: cette disposition orgueilleuse est pourtant celle du Magnanime d'Aristote, c'est-à-dire, d'un homme souverainement vertueux. Le Magnanime, dit-il, parle avec liberté, parce qu'il n'estime personne, & qu'il ne s'empêche jamais de dire la verité par la considération de qui que ce soit.

Des vertus qu'on peut ranger sous la Force.

Du pouvoir sur soi-même.

I L n'est point de Precepteur quelque A sage & capable qu'on l'imagine, qui soit si propre à corriger l'homme queson orgueil. C'est luy qui lui fait voir qu'il blesse la dignité de sa nature, lorsqu'il s'abandonne à la volupté, qu'il perd la raison quand il se laisse emporter à la violence de la colére, & qu'il decouvre la foiblesse de son ame toutes les fois qu'il se laisse abatre à l'affliction. Il semble même que l'orgueil ne se contentant pas de le détourner, de suivre les mouvémens des passions qui le deshonorent, lui inspire encore une secrete force qui les empêche de s'élever, & rend certains

tains hommes tellement maîtres de leurs sentimens, qu'il n'est point d'avantures fâcheuses & surprenantes qui puissent les émouvoir. Cette déclaration que je fais, que c'est l'orgueil qui donne aux Grands hommes & aux Heros l'empire qu'ilsont fur eux-mêmes, me dispense de l'obligation où je serois de montrer que leur retenue est une fausse sagesse: tout ce que je dois ajoûter est, que ce n'est passeulement l'orgueil, mais la grandeur de leur orgueil qui les rend maîtres d'euxmêmes; car comme ils se voient placez au rang des Demi-dieux par l'excellence de leurs qualitez & des actions qu'ilsont faites, ils sont jaloux de conserver leur rang, & defaire voir qu'ils ne sont pas dominez par les passions de même que le commun des hommes. C'est pourquot ils soufrent qu'on ose les choquer & les contredire; & même leur parler peu respectueusement, l'orgueil leur faisant craindre la honte de s'emporter, beaucoup plus que les injures qu'on leur fair. L'on entrera dans ce sentiment, si l'on fait réflexion que les Heros ne sont insensibles qu'aux injures de ceux qui leur sont inferieurs, & que quand ces Demidieux sont ofensez par des Demi-dieux, ils s'alument & s'abandonnent à la colé-

E 3

re comme les hommes. Il est donc certain que les Heros, & tous ceux généralement qui se montrent modérez dans les ocasions qui nous deconcertent, ressentent les mouvemens des passions; mais il font de secress éforts pour les reprimer & les empêcher de paroître, afin qu'on les en croie exemts, & qu'on ne pense pas qu'aïant sçû vaincre les autres, ils n'ont pas le pouvoir de se vaincre eux-mêmes. Ainsi les Grands hommes qui répondent doucement à ceux qui leur parlent avec inconsidération & avec audace, qui laissent médire d'eux, & qui ne s'offensent point de ce qu'on les traverse, sont des gens incomparablement plus fiers, & plus orgueilleux que le reste des hommes. Ils sont même d'autant plus orgueilleux, qu'il est faux qu'ils soient insensibles; car comme ils sont judicieux & spirituels, qu'ils voient tout ce qu'il y a de piquant dans les procédez injurieux, & qu'ils pénétrent l'intention de ceux qui les fâchent, ils sentent vivement les ofenses qu'on leur fait, & en ont de fort grands chagrins: ils ne les dissimulent qu'afin de persuader que rien ne les sauroit toucher, & qu'ils sont au dessus des injures & des mépris. Il est si vrai qu'ils surmontent

Dieu ne recommande rien tant à l'homme que detenir ses passions soumises, il ne laisse pas de déclarer qu'il reprouvera la sagesse des Sages du monde, & que cette sagesse est une folie devant ses yeux, parce qu'elle est vicieuse, & que c'est par la vertu & non pas par un vice aussi gtand qu'est l'orgueil, qu'il veut qu'on détruise les passions.

### DE LA MODERATION.

CI la modération de ceux que la profperité n'ensie point, & dont elle ne change point les procedez, l'air & les manières, étoit dans la verité ce qu'elle est dans les aparences, il est certain que ce seroit une vertu admirable. Mais nos joies étant toûjours proportionnées à nos désirs, il est malaisé que ceux qui se voient seuls possesseurs de la faveur des Rois, sentent médiocrement un bien qu'on croit sirare & si précieux, qu'ilsont souhaité avec passion, & recherché avec toutel'industrie & toute l'ardeur dont ils sont capables. Il est donc plus juste de penser que leur moderation est une modération politique, que c'est une fagesse habile, & un art avec lequel ils savent E 4

cacher leur joie & l'enfermer dans leur ame. Maispourquoi se donnent-ilscette géne ? C'est parce que la joie qui naît de la possession des bonnes graces & de la confiance d'un Roi porte à l'insolence, & fait qu'un Favori n'a pastous les égards qu'on doit toûjours avoir : qu'il se croit dispensé des loix de la civilité & de la coûtume, & qu'il a une hardiesse à choquer, à ofenser, & à se vanger, qui est toute extraordinaire. Mais le pire éfet de cette sorte de joie est, qu'elle lui fait tourner la tête, & l'aveugle fi fort qu'il vient enfin à abuser de la bonté que le Roi lui témoigne, qu'il ne se ménage plus, & semble avoir entiérement oublié l'état de sa première fortune. Ils sont modérez en second lieu, pour exciter moins l'envie qui s'atache à tous ceux qui sont en faveur, & fait à leur égard tous les éfets de la haine; ce qui vient de ce que les envieux voulant avoir tous les avantages, toutes les charges, tout le bonheur que les autres ont, ne peuvent les soufrir, & les regardent comme détenteurs de leur propre bien. Ils sont modérez en troisième lieu, de peur que les émotions de leur joie ne paroissent sur leur visage, & que cette pafsion vive & turbulente ne leur fasse dire

ou faire quelque chose qui les rabaisse & les fasse mésestimer. Ils sont modérez en quatriéme lieu, afin qu'on croie que quelque grande que soit leur élevation, leur ame est encore plus grande que leur fortune; car pendant que l'homme qui voit sa petitesse, fait tout ce qu'il peut pour se relever par les charges & les emplois, son orgueil lui persuade, & fait qu'il tâche de persuader aux autres, que c'est de ses excellentes qualitez qu'il tire son élevation, & non pas de sa grandeur étrangere. Enfin, l'on est moderé & l'on ne se laisse point transporter à la joie, afin d'en goûter toute la douceur, que ceux qui s'abandonnent à sestransports ne sauroient goûter, parce que leur ame est comme hors d'elle-même. Cette sorte de modération se voit le plus ordinairement dans les premiers Ministres, qui paroissent n'être point touchez des heureux succès des choses qu'ils ont le plus ardemment souhaitées, dans le tems qu'ils en sont ravis dans leur ame: ce qu'on découvre par la favorable disposition, où les trouvent en ce tems-là ceux qui leur recommandent leurs intérêts; car on éprouve alors que toutes les prieres leur semblent raisonnables, toutes les afaires faciles & que 9000

& que les personnes fâcheuses & incommodes ne leur sont point désagréables. Ce sont ces secretes satisfactions des Ministres qui achevent la plûpart des afaires à la Cour, pendant que les Courtisans se savent bon gré de les avoir fait réuffir, & regardent les graces qu'ils reçoivent comme une justice qu'on leur rend, & comme un éfet de leur adresse & de leur habileté. La modération des vainqueurs est un désir d'augmenter la gloire qu'ils ont aquise par la victoire, & de faire connoître que l'honête-homme est joint en eux au grand Capitaine. Voilà ce que c'est que la modération des Sages du monde.

#### DE LA MODESTIE des Hommes.

A modestie bien loin de naître d'une humble disposition de cœur dans les personnes modestes, comme elle devroit faire si elle étoit une vertu veritable, prend naissance de leur ambition & de leur orgueil. Ce qui le prouve démonstrativement est, qu'il est évident que la vantetie est une vanité grossiere, & visible, qui rend les hommes méprisables & ridicules, & que le mépris est fi oposé

oposé à la nature de l'homme, qu'il n'y a rien qu'il ne sasse pour n'y pas tomber. De-là vient que les hommes orgueilleux qui ont du sens & de la lumiere, étoufent sans cesse le désir qu'ils auroient de parler de leurs belles actions, de leur esprit, de leur sçavoir, & de leur valeur; & que bien loin des'aplaudir, & de publier leurs louanges, ils semblent soufrir avec peine qu'on leur en donne. Ils voient de plus qu'un homme qui se vante est peu poli & n'a gueres de monde, le propre éfet de la politesse étant de former un homme sur le modéle des honêtes gens, & son premier soin de lui faire éviter les défauts qu'ils désaprouvent le plus: or un homme orgueilleux veut qu'on croie qu'il est poli, & qu'il ne lui manque aucune des qualitez qui peavent lui faire mériter l'aprobation des personnes les plus estimées; c'est pourquoi il se donne bien de garde de parler avantageusement de lui, & defaire voir par-là qu'il est sujet aux vices les plus ordinaires à ceux qui n'ont pas été élevez à la Cour, & qui ont reçû une éducation grossière. Enfin, les hommes glorieux & intelligens voient que celui qui se loue s'établit juge de lui-même, ce qui est une sorte d'injustice & d'aveu-

glement qui n'est point du goût de l'orgueil; car l'orgueil tout aveugle & injuste qu'il est, veut qu'on croie qu'il est éclaire & juste. C'est donc l'orgueil qui leur fait craindre de passer pour des gens pleins & préocupez d'eux-mêmes, jusqu'au point de s'imaginer qu'ils peuvent être les Juges équitables de leur mérite; c'est l'orgueil qui les excite à étudiér & à imiter les mœurs, & les façons de faire des personnes les plus modeftes, & qui est le principe caché de leur modestie. Dans les personnes extraordinairement habiles la modestie est une vanterie fine, & une manière d'éloge qu'on fait de foi, & qu'on veut exprimer par le filence; ce qu'on ne trouvera pas étrange, si l'on observe que le silence peut faire souvent l'ofice de la parole, & fait même quelquefois de plus grands éfets; cela le voit dans la Musique, où les longues poses & les suspensions, qu'un Ancien apelle des silences placez & emploiez avec industrie, contribuent autant à l'harmonie que les chants les plus agréables & les plus beaux. Il y a donc des gens qui s'expliquent par le silence, & qui sçavent l'art de se louer en ne disant mot: & ce sont ceux qui venant de faire quelque belle & grande action, n'en parlent non plus dans les comcompagnies où ils se rencontrent, que s'ils l'avoient veritablement oubliée. Ils éloignent même tous les discours qui pourroient y faire penser, & dès que quelcun ouvre la bouche pour en parler, ils se retirent ou ils font semblant de ne le point entendre, & ne répondent rien à ce que l'on dit: car le silence qu'ils gardent à l'égard des belles actions qu'ils ont faites, pendant qu'elles font un si grand bruit dans le monde, est un langage muet par lequel ils se louent mille fois plus que les vains, ne se louent par les paroles; c'est un silence concerté, & pareil à celui dont les Maîtres de Musique font unusage si excellent, qu'il sert en même tems à faire remarquer la beauté des chants, & à l'augmenter. Il faut observer sur tout, comme une chose qui rend les faux modestes reconnoissables, qu'ils se taisent quand tout le monde parle d'eux, & qu'ils jugent qu'il leur est inutile, & qu'il leur seroit muisible de fe donner des louanges; mais qu'ils rompent le silence, & ne manquent gueres de mettre en vue leurs belles actions, & leurs bonnes qualitez, lorsqu'on lesignore, & que personne ne les publie.

## DE LA MODESTIE des femmes.

A froideur du tempérament est le principe le plus ordinaire de la retetenuë & de la modestie des femmes. Aussi n'est-il point de force pareille à celle des inclinations naturelles; on n'y résiste qu'en se faisant violence, & on soufre & on ne peut durer dans un état violent; outre cela il n'est point de manière d'agir qui soit plus douce & plus agréable, que de suivre dans nos actions la pente que la nature nous donne: & enfin il n'en est point qui soit plus commode. La bonne éducation est le deuxiéme principe de la modestie des femmes: carà peine les filles ont elles l'usage de la raison, quon leur donne une vraie horreur pour les paroles, & pour les actions deshonêtes, & qu'on leur fait remarquer que celles qui tiennent des discours, & qui ont des manières de faire libres & immodestes, sont méprisées de tout le monde, & regardées comme des filles qui ont renoncé à la pudeur de leur sexe. Ces impressions qu'elles reçoivent dans leurs premières & plus tendres années, bien loin de s'éfacer

facer avec le tems, sont comme des lettres qu'on grave sur l'écorce des jeunes arbres, qui croissent & se fortifient avec eux. La crainte d'étre flêtries & d'avoir une mauvaise réputation, est le troisiéme principe de la modestie des femmes; ce qu'on n'aura pas de peine à croire, si l'on fat réflexion que la réputation est un frein si puissant & si capable de retenir les femmes, que celles qui font galanterie usent de toutes sortes d'artifices pour l'ôter à la connoissance du monde, afin d'acorder leur réputation à la satisfaction qu'elles trouvent dans ce commerce. Or il n'y a rien qui avilisse si fort, & qui ruine tant la réputation, que d'avoir des mœurs affez dissolués, pour ne pas craindre de dire des paroles qui blessent ouvertement la pudeur; c'ost pourquoi l'on ne doit pas être surpris si l'on voit un grand nombre de femmes qui se montrent infiniment éloignées de cette dépravation, de peur d'étre mites au rang des femmes perdues. Il y en a même qui pour se mettre sur le pié des femmes précieuses afectent une si grande modestie, qu'elles ne peuvent foufrir non seulement les paroles éfrontées, mais enrore celles qui font entendre

d'une manière délicate, des choses tant soit peu coutraires à l'honêtete; cette sorte de modestie se rencontre le plusordinairement dans les personnes de qualité, & c'est une envie de faire voir qu'elles n'ont pas moins d'avantage sur les femmes de basse condition par la politesse & par l'honêteté de leurs mœurs, que par leur naissance. Dans celles qui sont galantes, c'est un désir d'engager ceux qui par l'éclat de leur mérite ou de leur fortune, sont propres à satisfaire leur vanité; mais c'est une matière sur laquelle il ne faut pas s'étendre. La passion que les filles ont de se marier contribue beauconp à leur modestie; cette passion est si torte qu'elle les fait veiller continuellement sur elles-mêmes, pour rendre toutes leurs actions conformes aux régles les plus fûres de la pudeur; car comme l'état des filles est un état de sujettion, comme ce leur est une géne insuportable de n'étre point maîtresses de leur conduite, & qu'elles espérent de trouver dans le mariage le bonheur de l'indépendance, elles souhaitent de se marier avec une ardeur qui ne se peut concevoir : de sorte que leur modestie est une voie par laquelle elles infinüent aux homhommes qu'ils ne hazardent rien de les épouser, & une manière de caution qu'elles donnent de leur vertu.

#### DE LA PATIENCE dans les maladies.

L est certain que la patience empêche l'homme de tomber dans la langueur, de se décourager, & de se chagriner, lorsqu'il est ataqué par quelque maladie longue & douloureuse; & que son propre ofice est de vaincre l'extrême aversion qu'il a pour le mal, qui le rend incompatible avec ceux mêmes qui sont les plus petits & les moins incommodes. Aussi est-ce la preuve démonstrative dont on se sert pour montrer que la patience des Stoiciens n'étoit qu'une vertu aparente; car c'est une verité si constante que le mal est l'objet de l'aversion de la volonté, que l'homme le fuiroit toûjours, si dans les choses dures qu'il supporte il n'envisageoit les agréables qu'il desire. Personne, dit saint Augustin, n'endure volontairement le mal qui le tourmente, que pour obtenir le bien qui lui plaît: ainsi les Marchands entreprennent de longues & perilleufes navigations par l'efpéran-

pérance de s'enrichir : ainsi l'on se farigue à la chasse pour en avoir le plaisir, & l'on essuie les travaux & les dangers de la guerre pour se mettre en réputation. Il est encore évident que l'homme soufre le mal plus ou moins long-tems, avec plus ou moins de facilité, à proportion du désir qu'il a dese procurer le bien qu'il souhaite; tellement que c'est la force de son désir, qui ne se ralentit & ne se rebute point, qui fait toute sa patience. Que doit-on conclure de-là? Ce qu'en conclut saint Thomas: que ce n'est que dans les Chrétiens que la patience est une veritable vertu, parce qu'ils supportent avec joie toutes les miseres de cette vie pour l'amour de Dieu, & par l'espérance qu'ils ont de jouir de lui éternellement; qu'au contraire la patience des Paiens n'étoit qu'une vertu aparente, parce que ne croiant point qu'il y eût une autre vie, ce n'étoit pas pour être heureux après leur mort qu'ils enduroit toutes les peines de celle-ci, mais par l'envie qu'ils avoient, les uns d'amasser des trésors, les autres de parvenir aux charges, & les autres d'aquerir l'estime des hommes. Ainsi leur patience bien loin d'être une disposition vertueuse & louable, n'étoit autre chose que l'ardeur & l'opiniâtreté de

de leurs passions: cela étant, l'on peut justement tirer cette conséquence, que la patience des Stoiques, dont le cœur brûloit d'ambition, étoit une patience de faste. L'opinion où ils étoient qu'il est permis au Sage de finir sa vie pour finir les douleurs qui l'a lui rendent insuportable, est la deuxième preuve de la fausseté de leur patience; car comment acorder ces deux maximes si oposées, qu'il n'est point de douleur quelque violente qu'ellesoit qui puisse abatre le Sage, & qu'il y a des douleurs insuportables au Sage, & si insuportables que pour s'en délivrer, il peut innocemment atenter sur sa propre vie? Une forte envie de vivre est le principe caché de la patience avec laquelle les Sages du monde suportent les maladies : car comme la vie est le plus grand de tous les biens temporels de l'homme; que les richesses, les honneurs & la gloire sont hors de lui, que les plaisirs ne font sur lui qu'une impression passagere, & que la vie est le seul bien qui soit en lui, & par lequel il subsiste & dure lui même, l'amour de la vie est aussi la premiere de toutes les passions: c'est la passion de tous les âges, de tous les sexes, de tous les états, de toutes les conditions. Et quoi qu'il y ait bien des gens qui ne sont ni am-

ni ambitieux, ni avares, l'on n'en moir néanmoins aucun qui ne veuille vivre. C'est cette passion de se conserver la vie, & de recouvrer bien-tôt la santé, qui met dans l'esprit des malades sensez, que les maux s'aigrissent par les inquiétudes & les chagrins, & que la nature a besoin du repos pour se retablir: c'est pourquoi ils rejettent toutes les pensées, & repriment tous les mouvemens qui les portent à l'impatience. La patience des malades est quelquefois une adresse de l'amour propre, qui tend à leur attirer la compassion de leurs proches & de leurs. amis, & à redoubler l'afection de ceux qui les servent.

## Du mépris de la Mort.

L perils qui font trembler les plus assurez, parce qu'ils ne voient dans ces perils que leur élevation; la gloire qu'ils ont devant les yeux les empêche de voir la mort, quoi qu'elle se présente à eux à toute heure dans les combats. De-là vient qu'étant sans peur dans les batailles, où l'on reçoit tant de coups mortels, & où la mort est presque certaine, ils ont néanmoins tant de peine à se résoudre à soufrir

Frir la piqueure d'une saignée, & que quand ils sont attaquez d'une maladie tant soit peu dangereuse, la crainte de la mort les saisit d'abord, les inquiéte, les aflige & leur abat le courage. De sorte qu'à la vanité près, qui enfle & afermit leur cœur, ils sont faits comme les autres hommes. C'est aussi une verité très-certaine, que la mort, qui fait fremir la nature, & qui est l'aversion & l'horreur de la volonté, ne peut jamais être méprisée. La mort fait fremir la nature, parce que nos craintes sont toûjours proportionnées à nos désirs, & que n'en aiant point de plus forte que de nous conserver, notre plus grande crainte est aussi de voir finir nôtre vie. L'on voit encore qu'elle est l'aversion & l'horreur de la volonté, en ce que l'homme du monde le plus malheureux, a bien moins de peine à s'accommoder de sa misere, qu'à consentir à sa destruction : c'est pourquoi sans s'arrêter aux imaginations des Philosophes, contraires aux sentimens & à l'expérience de tous les hommes, il faut déclarer les causes de la fermeté avec laquelle les Grands hommes envisagent la mort; de la tranquilité avec laquelle quelques-uns l'attendent, de la patience

tience que prennent ceux qui se vorent mourir, & de celle avec laquelle une infinité de personnes meurent. Ceux qui sont convaincus que la maladie qu'ils ont les emportera, prennent patience, parce que la loi qui les assujettit à la mort est une loi générale, & que personne n'ose, ou ne trouve juste de se plaindre en particulier d'une rigueur dont qui que ce soit n'est exemt. En second lieu, parce que l'homme par un ménage ordinaire à l'amour propre, voiant qu'il ne peut conserver sa vie, songe du moins à sauversa réputation, & à ne faire rien d'indigne d'un homme raisonnable & d'un honête homme. En troisiéme lieu, parce qu'il se gouverne par la coûtume, & que comme il s'y laisse entraîner, lorsqu'elle veut que toutes les fois qu'il aura reçù quelque legere ateinte dans son honeur, il expose encore sa vie, & qu'il aplique à ce mal imaginaire un si étrange remede; il la suit de même lorsqu'il soufre la mort sans chagrin & sans murmure, fur ce qu'il voit que parmi ceux qui sont en danger de mourir, il n'y en a point qui crient, qui se lamentent & se désesperent. La derniére raison est qu'étant inutile de s'impatienter, de se chagriner & de se tourmenter, l'on fait de nécessi-

nécessité vertu. La patience avec laquelle la plûpart des personnes meurent, vient de la créance qu'on a que quelque malade qu'on soit on en échapera; car l'amour de la vie, qui est incomparablement plus ardent en nous, quand nous sommes en danger de la perdre, que lorsque nous jouissons d'une parfaite santé, éloigne de nôtre esprit toutes les pensées de la mort, & y arrête celles qui nous donnent quelque efpérance de vivre: ce qui fait que quelque mauvaise opinion que les Medecins aient de la maladie de ceux qui ont cette préocupation, & quoi que leurs proches leur puissent dire, ils sont persuadez dans le fond de leur ame qu'ils ne mourront point: ainsi la mort qui les surprend ne cause en eux aucune sorte d'inquiétude. Les personnes grossières & populaires n'apréhendent point la mort, à cause que la lumiére de leur esprit est tellement bornée qu'elle ne peut pénétrer la nature du mali, ni s'étendre jusques à ses ésets : ils n'apperçoivent même ordinairement les choses que par les sens, & sont beaucoup plus éfraiez de ce qui accompagne la mort, que de la mort même; comme on le voit en ceux qu'on meine au suplice, qui sont bien

bien plus touchez de la vûe du gibet ande Archers, & du peuple acouru pour les voir executer, que de la perte de la vie, qui est le plus grand & le plus prétieux de tous les biens naturels. La tranquilité avec laquelle on meurt, vient non pas du tempérament, qui n'en peut être que la cause éloignée, mais de la qualité de la maladie; car au lieu que les maladies qui envoient des vapeurs malignes à la tête, y échaufent les esprits, & que les esprits échaufez & émus, causent de l'émotion dans le cerveau, le troublent & l'inquiétent, celles qui prennent un autre cours tout contraire, laissent la tête libre, & les esprits y demeurant calmes, le malade jouit d'une protonde paix. C'est par cette raison qu'il arrive affez souvent que les plus timides meurent tranquillement, & que les plus résolus meurent avec beaucoup plus d'agitation & d'inquiétude. La fermeté avec laquelle les Grands hommes envisagent la mort, est une vaine affectation, & une envie qu'on croie qu'ils ont l'ame plus forte & plus élevée que les autres hommes; c'est leur dernier rôle qu'ils jouent le mieux qu'ils peuvent pour renvoier le spectateur, satisfait, & laisser une grandeidée d'euxmêmômes. C'est en quelques-uns l'efet de la diversion de l'ame, qui détourne sa vue de la mort qui est un objet afreux, pour l'apliquer à celui qui leur est le plus agreable. Les sentimens diferens de ceux qui ne veulent pas ouirparlen de la mort, & de ceux qui veulent qu'on les en entrerienne, doivent être raportez à une même cause, & la crainte qu'on a de la mort, fait que les uns neq peuvent foufrir; l & que les autres sont bien-aises qu'on les y fasse penser: ceux-p là parce qu'elle leur paroît éfroiable, & ceux-ci parcequ'ilsespérent qu'à force d'y penser, oils la trouveront moins terrible. Que s'il est auss peu possible à l'homme de ne pas craindre lamort que de hair la vieg & s'il ne peut s'empêcher d'avoir des sentimens que la natuel re hii a donnez, il est visible que le mépris de la morr est faux dans les homes mes du monde, & que tous ceux qui paroissent la mépriser ne la connoissent point, ou ne la voient point, ou que ce sont des personnes vaines, qui dissimulent les agitations qu'elle leur cause & qui tremblent dans le fonds de l'ame, pendant qu'ils ont le visage assuré. el 260

feut, encore moins de changer fa nature, ou de le rendre doux. H n'y a que

## DE LA CONSTANCE.

N ne doit pas être faché que les Philosophes se soient portez jusqu'à cet excés, d'avancer que le Sage trouve qu'il est délicieux d'être brûlé tout vif: il taut au contraire s'en réjouir, car la Philosophie s'est trahie par ces vanteries & ces excés. Elle ap fair voir que toute sa force ne confifte qu'en paroles; & que Zenon, Chrysted pe; & Epicure, qui ont passé pour des! hommes extraordinairement folides & éclairez : étoient des hommes vains & chimeriques, qui donnbient la génera leur imagination; pour dui faire concel I voir la plus grande & la plus belle idée de la vertu que l'on puisse se former, sans se mettre en peine que cette illée convint à la vertu humaine. Le sens commun même sufit pour faire voir que la constance agit sur l'ame, & non pas sur les objets extérieurs, qu'elle n'a point d'autre fonction que de la fortifier, & de la mettre en état de suporter les plus grands tourmens, & qu'ainst elle n'a pas le pouvoir de suspendre l'activité du feu, encore moins de changer sa nature, ou de le rendre doux. Il n'y a que Dieu

Dieu qui puisse faire cet éfet extraordinaire, & il l'a fait quelquefois en faveur des faints Martirs ausquels il donnoit. une force celeste, victorieuse de toute la sensibilité & de toute la répugnance de la nature; ou des avant-goûts de la félicité du ciel qui leur faisoit sentir une joie inéfable, dans laquelle leur ame étoit absorbée. Ce n'est pas qu'il ne se passat quelque chose de semblable en quelque façon dans les Paiens, qui soufroient les ardeurs du feu avec tranquilité & avec constance, & que comme l'amour de Dieu dont les Chrétiens sont embrasez, & l'esperance qui les atend, leur diminüent les sentimens qu'ils endurent, il n'arrivat de même que les passions vehementes faisoient sortir les Paiers hors d'eux-mêmes, & les transportoient dans leurs objets, ausquels leur ame s'atachoit si fortement, que dans cette manière d'aliénation, ils n'étoient pas aussi sensibles qu'on l'est d'ordinaire à ce qui incommodoit leur corps. Mais comme cette espèce d'extase qui est causée par la vehemence des passions ne fait que distraire l'ame, & que d'ailleurs Dieu par une opération surnaturelle & miraculeuse ne rendoit pasle Sage des Paiens insensible, c'étoit une chofe rise ridicule à eux d'avancer qu'il est bienheureux au milieu des flames. C'est donc une folle imagination de croire que la vertu ait le pouvoir d'adoucir la rigueur des suplices les plus cruels: ce qui est précisement vrai est, que le plaisir! qu'on sent à suivre ses passions, fait suporter les peines, & que l'homme est en état d'en suporter de plus grandes à proportion que le plaisir qu'il goûte est plus grand. C'est pourquoi les Romains, que l'amour de la gloire possedoit, avoient un courage à l'épreuve des plus dures extrêmitez. La constance de ceux qui semblent mépriser la mort, vient non d'une force vertueuse, mais commenous avonsdit, d'un stratageme d'amour propre, qui ocupe l'esprit de toute autre chose, pour lui ôter la vûe de cet objecterrible; I homme en cet état, choifit d'ordinaire l'ocupation qui a fait tout l'agrément de sa vie, afin d'éloigner une pensée si facheuse & si capable de le troubler. Le faste & le découragement font presque toujours la constance de ceux qui cherchent & qui afrontent la mort: telle étoit celle du Philosophe Calanus, pour qui Alexandre eut tant d'estime & de vénération; car étant travaille de la colique, & ne la pouvant plus suporter, il fir

il sit dresser à la vûë de toute l'armée d'Alexandre, un bûcher vers lequel il s'achemina, vêtu d'une robe de pourpre semée de pierreries, & couronné d'un chapeau de fleurs, & si tôt qu'il fut allumé il se jetta au milieu des slames. La constance avec laquelle les Grands hommes reçoivent & suportent les accidens inopinez, les grandes aflictions & les infortunes, n'est qu'un masque de fermeté qu'ils prennent pour tromper les autres, & qui les trompe souvent eux mêmes: c'est un art avec lequel ils cachent leurs déplaisirs dans le fonds de leur ame, pour conserver le calme de leur visage: c'est un violent éfort qu'ils font pour arrêter au dedans d'eux-mêmes leurs émotions, qui en deviennent plus grandes. Les hommes constans, dit Epicure, s'émeavent étrangement pour ne se pas émouvoir; ils exercent de veritables inhumanitez contre leur propre cœur, & l'on peut dire que c'est une espèce de Sages qui sont enragez contre eux-mêmes. Le Sage, dit Zenon, doit être sincere & ne témoigner par aucune de ses actions, qu'on le croie plus fort ou meilleur qu'il n'est. On découvre la fausseté de la constance de ceux qui sont chassez de la Cour, après avoir eu part à la fa-

faveur ou à l'administration des afaires par le commerce qu'ils entretiennent avec leurs amis; par l'atention qu'ils ont à tous les changemens qui arrivent à la Cour; par les intrigues continuelles qu'ils font pour être rapellez, mais sur tout par la joie qu'ils témoignent lorsque la nouvelle de leur rétablissement les surprend, & ne leur donne pas le tems d'étudier leurs mines. C'est par ces marques que l'on connoît combien est peu sincere le langage que tiennent les Ministres & les Favoris éloignez de la Cour, & réleguez dans leurs maisons: qu'ils sont contens, & qu'ils se divertissent à voir couler lu riviere qui passe au bout de leur jardin. En verité ceux que le cours d'une riviere desennuie, ne doivent être guére ennuiez. La constance de ceux qui se piquent de suporter la prison sansinquiétude, n'est pas moins fausse, & moins vaine, que celle dont on vient de parler : car comme la liberté fait respirer l'ame, de même que l'air fait respirer le corps, comme elle est l'apanage de la nature de l'homme, le pouvoir d'aller où il veut, & de faire ce qu'il lui plaît, lui est si cher & si doux qu'on ne peut l'en priver sans lui faire soufrir une gêne insuportable. Cette seule

leraison sustit pour convaincre de sausseté, ceux qui se vantent de n'avoir point trouvé la prison desagréable & ennuieuse. Il y a d'autres espéces de constance: l'on est constant pour diminuer la joie & le triomphe d'un ennemi : on est constant de lassitude de s'être tourmenté & inquieté : ensin l'on est constant parce qu'on fait de necessité vertu.

## - DE LAFERMETE

N conçoit une haute estime pour ceux qui étant bien à la Cour, en Sont éloignez par le crédit d'un Ministre qui après avoir fait toutes choses imaginables pour les gagner, les contraint de sortir du Roiaume & les tient long-tems exilez sans les faire plier sous lin. Mais on ne prend pas garde qu'un homme d'importance poussé de cette manière, voit qu'il fait un beau personnage fur le theatre du monde, qu'une infinité de gens qui ont les yeux fur lui, l'excitent à le bien jouer, & que dans la résolution qu'il a prise de ne point stéchir, il est sourenu de sa vanité. Ce qui apuie l'opinion qu'on a que leur fermeté n'est pas vertueuse, est que cette résolution de ne point stéchir, est cause que que leurs afaires se ruinent, qu'ils sont à charge à tous leurs amis, & qu'ils le condamnent à de longs ennuis & à des chagrins mortels. Or se roidir & ne se vouloir point racommoder avec un Ministre au préjudice de sa famille, de ses amis, & de soi-même, pour briller & avoir la réputation d'être ferme, est une opiniâtreté vicieuse. Il se joint quelquefois à cette sorte de vanité, un sentiment malin dans les personnes présomptueuses & fieres, tel qu'étoit ce fameux Jurisconsulte Romain, quiaiant eu nouvelle qu'il devoit être bien-tôt rapellé de son exil, répondit à ses amis, qu'il ne recevroit point la grace qu'on youloit lui faire, afin que Rome eut plus long-tems la honte de l'avoir banni. L'intérêt a le même pouvoir d'afermir ceux qui s'étant engagez dans un parti, n'en peuvent être détachez ni par menaces, ni par promesses, aparemment parce qu'ils sont gens d'honneur & fidéles à leurs amis; mais en éfet parce qu'ils trouvent leurs avantages à demeurer dans le parti qu'ils ont pris, & qu'ils voient plus de jour à faire réussir leurs prétentions. La fermeté a souvent pour principe des intérêts plus bas & plus honteux. Il sufit de dire que l'avari-

varice, l'amour, l'envie, la jalousie & la vangeance sont les causes les plus ordinaires, de la conduite de ceux qui se rendent recommandables par cette vertu. La fermeté dans les pensées & dans les opinions vient de la présomption d'une espèce d'hommes beaucoup plus étranges qu'on ne les trouve, qui sont si préocupez de l'estime qu'ils ont d'eux-mémes, que le premier principe de leur raisonnement est, que celui des autres est toujours faux, & qu'il n'y a que le leur qui foit infaillible. L'invincible opiniâtreté qui vient de l'enflure de la science, est un fleau inconnu qui désole toutes les societez particulières, qui excite des troubles dans les Roiaumes, & qui a causé plus de domage à l'Eglise que les Tyrans. Ceux dont nous venons de parler sont arrêtez dans leurs opinions, parce qu'ils se mettent un bandeau devant les yeux pour ne point voir, que celles qui sont contraires aux leurs sont plus raisonnables. Il y en a d'autres qui ne changent point d'opinion, non pour ne vouloir pas croire qu'il y en ait de meilleures, mais à cause que la portée de leur esprit ne s'étend jamais au delà de ce qu'ils ont une fois conçû; ainsi c'est en vain qu'on s'éforce de les éclairer, peine

ils ne sont capables de voir que ce qu'ils voient, & c'est comme si l'on vouloi. qu'un homme qui à la vue courte, vit plus loin que l'espace où elle est bornée. La fermeté est souvent une opiniâtreté naturelle, & un vice du tempérament de ceux en qui la mélancolie prédomine; car cette humeur apesantit si tort les esprits, que lorsqu'ils sont portés vers un côté, ils ont une extreme dificulté à se porter vers une autre: ce qui est cause que l'ame qui ne peut faire aucune de ses fonctions sans eux, s'arrête aux vues qui l'ont ocupée, & aux resolutions qu'elle a prise; l'excés de cette humeur mélancolique fait les blessures d'esprit de cette espèce de foux, qui ne le sont que sur un sujer, & qui raisonnent à merveille sur tous les autres.

## DE LA GENEROSITE'.

CE qui releve le pouvoir de la generosité, est qu'outre que le plaisir de la vangeance est si grand, & si doux qu'il est disscile à l'homme de ne s'y pas laisfer emporter, la victoire & generalement tous les avantages qu'il obtient contre tous ceux qui ont osé s'en prendre à lui, ensient si fort son cœur qu'il a une peine

peine extrême à le Gouverner. On ne peut donc nier que la force de la generosité ne soit extraordinaire; mais il ne s'ensuit pas que ce soit une force vertueu-se. Car il y a, dit S. Augustin, deux genres d'hommes forts qui partagent tous les hommes, les uns sont forts par la vehemence de la cupidité, & les autres, c'est-à-dire les Chrétiens, par la grandeur de la charité: il n'y a rien que ceux-ci n'entreprennent & ne fassent pour l'amour de Dieu, il n'y a rien que les autres n'osent & ne soient capables d'executer pour l'amour d'eux-mêmes, & pour satisfaire leurs passions. C'est d'elles qu'ils tirent toutes leurs forces, & c'est l'ambition qui leur donne celle de furmonter la vangeance; car quelque doux que soit le plaisir de se vanger, un ambitieux queaimel'éclat, trouve la gloire qu'il aquiert par un procedé genereux beaucoup plus douce que la vangeance: la raison même se joint à son ambition, & lui fait voir que la vangeance quelque agréable qu'elle soit, n'est qu'un sentiment passager, au lieu que la réputation qu'il aquiert par une seule action de generosité, est un bien durable. La generosité des Ministres & de tous ceux qui sont en autorité vient de leur intérêt; c'est

c'est pourquoi des qu'ils aprennent qu'ip homme de mérite ou de qualité qui n'est pas de leursamis, à une mauvaise afaire, ils se pressent de l'entirer, afin de legagner & de l'atacher à eux. C'est par cette même politique qu'ils procurent quelquefois à ceux qui ont été leurs plus grands ennemis, de plus grandes graces qu'à leurs amis les plus zélez & les plus fidéles. Nôtre malignité naturelle est la cause la plus ordinaire de nôtregenerosité; car les services que nous rendons à ceux qui ont traversé nos desseins, sont autant de charbons de feu que nous amassons sur leur tête, c'est-à-dire, que nous ne leur faisons du bien qu'afin qu'ils aient de la confusion de nous avoir fait du mal, & pour les rendre plus coupables s'ils continuent à nous en faire. L'efprit de vangeance entre même dans lette malignité: l'on pense que si un homme, dont on ne s'est vangé que par des bienfaits, vient à manquer aux obliga-tions qu'il nous a, il se deshonorera & nous vangera beaucoup mieux que nous ne sçaurions nous vanger nous-mêmes. La generosité dont les vainqueurs usent envers les vaincus, est vaine ou politique, & l'on a sujet de s'étonner de ce que les Historiens métent les traitemens

favorables qu'Alexandre fit à la mere, à la femme, & aux filles de Darius, au nombre des actions veritablement genereuses. Car outre que leur sexe & leur qualité le metoient dans une espece de necessité de les bien traiter, & qu'il ne pouvoit sans se flêtrir en user d'une autre manière, il aimoit si éperdûment la gloire que son cœur n'étant pas content de celle qu'il avoit aquise par ses victoires, il songeoit incessamment à l'augmenter par l'honêteté de ses procedez. D'ailleurs il adoucissoit autant qu'il pouvoit les malheurs de ces Princesses captives, pour empêcher qu'elles ne concussent de la haine contre celui qui en étoit l'auteur. Il visoit encore à se rendre favorable jusqu'à un certain point, les fentimens de Darius & de toute la famile royale, & à les mettre dans cette disposition qu'ils crussent, que si leur mauvais destin leur ôtoit l'éclat de leur premiere fortune, & les affujetissoit à fon empire, ils ne pouvoient tomber en de meilleures mains. Ce ne fut pas aussi pour vanger la mort de Darius, l & par la haine de la trahison, qu'il sit punir si rigoureusement l'atentat horrible du traitre Bessus, puisque cette perfidie, quelque execrable qu'elle fut, avoit mis

Alexandre en possession du plus grand Empire du monde. Ce fut donc par honneur & par intérêt qu'il vangea la mort de Darius, mais principalement par intérêt: il fit mourir Bessus d'une mort cruelle pour remedier aux frequentes conspirations que les Grands de sa Cour faisoient contre lui. L'on peut encore moins donner le nom de generosité à ce qu'il fit, lorsque poussant sa victoire, & faisant une diligence incroiable pour trouver Darius en vie, il le rencontra êtendu sur son chariot: car dès qu'il vit qu'il étoit mort, il couvrit son corps de son manteau, & pleura amerement l'infortune de ce grand Roi, qui avoit fait une fin si peu sortable à sa gloire. Ce ne fut aucun sentiment de generosité qui lui sit répandre des larmes & se plaindre de la mauvaise fortune de son ennemi, parce que Darius n'étoit point son ennemi, c'étoit Alexandre qui étoit ennemi de Darius, & quienvahisfoit son Empire. Ce fut donc Alexandre qui fut le vrai sujet de ses larmes, & qui se considerant en la personne de Darius, se vit abandonné des siens, assassiné par ses meilleurs amis, & acablé de tous les malheurs, qui ont acoûtumé de suivre les grandes prosperit z. DE Ale

# DE LA MAGNANIMITE des Philosophes.

Iceron dit que la magnanimité n'est autre chose que la liberté de l'ame; d'où il conclut que comme les Philosophes se sont délivrez par leurs ésorts de la servitude des passions, & qu'ils se sont procuré cette liberté, ils doivent être mis au rang des magnanimes avec d'aurant plus de justice qu'ils l'ont été éfectivement, au lieu que les Heros & les Conquerans ne le sont d'ordinaire que dans l'opinion des peuples. La justesse du raisonnement de Ciceron, dépend de la verité de la suposition qu'il fait, que les Philosophes s'étoient affranchis de toutes les passions. Or cette fuposition est très-fausse: car c'étoient des esclaves qui aiant brisé quelques-unes de leurs chaines, croioient les avoir brisées toutes, & des gens possedez d'une ambition de paroître severes dans leurs mœurs, afin d'exciter l'admiration des hommes; c'est cette ambition qu'ils voioient les uns dans les autres, & qu'ils ne voyoient pas en eux mêmes. Comme le faste de ces Sages du Paganisme est nog remar-

remarqué & blâmé par les Historiens de leur vie, qui ne leur sont point suspects, il n'est pas nécessaire d'aporter d'autres preuves pour montrer que l'ambition étoit leur passion dominante, & qu'étant sous le joug de la plus violente de toutes les passions, ils n'écoient ni libres ni magnanimes. Quand à ceux d'entre les Philosophes qui ne voulurent pasaccepter le Gouvernement des Republiques, comme Epicure, & qui laisserent passer l'occasion de se faire Rois, comme Licurgue & Solon, on ne peut mieux regler l'opinion qu'on en doit avoir que sur celles qu'en ont les mêmes Auteurs. Ils témoignent que Licurgue ne voulut pas accepter le Roiaume de Sparte, parce qu'il ne le pouvoit faire qu'en faisant mourir son neveu, à qui le Roiaume apartenoit, c'est-à-dire sans se souillered'un horrible crime, & sans perdre la grande réputation d'homme de probité & d'integrité qu'il avoit aquise: que So-Ion ne profita point de l'occasion qu'il eut de se faire Roi des Atheniens, parce que la querelle des pauvres & des riches étant devenue une guerre civile, les deux partis qui disputoient l'autorité s'accordérent à la remettre entre ses mains, & qu'il aima mieux en être le dépost

positaire par leur agrément, que de sel'aproprier par la force & la violence; & que ce qui obligea Epicure à refuser le Gouvernement de la République d'Athénes, fut qu'il vit jour à se faire Chef d'une grande Secte, ce qui lui par ut plus honorable & plus propre à satisfaire sa sorte d'ambition, que d'être Ministre d'un puissant Etat. Ce sont aussi les plus fideles & les plus excellens Historiens, qui nous aprennent que ceux, qui à l'exemple des Philosophes, ont refusé ou quité les grandes Charges publiques, n'avoient pas des motifs plus louables qu'eux: que Lucullus ne voulut pasaccepter la pleine autorité que le Senat & le Peuple lui voulurent donner dans Rome, par la crainte qu'il eut de se commettre avec Pompée: que le Grand Scipion renonça à la dignité de Prince du Senat, & alla finir ses jours hors de Rome, par la rage qu'il eut de se voir traité avec tant d'ingratitude par les Romains, dont il avoit porté si haut la gloire, & dont il avoit si fort étendu l'Empire: que Sylla se démit de la Dictature, afin que la derniere partie de sa vie, étant exempte de cruautez & de barbaries, fit perdre le souvenir de celles qu'il avoit faires, afin que son nom ne passat point àla

à la posterité, chargé de la haine publique, & afin d'éviter la mort violente que ses déportemens horribles lui faifoient craindre. L'on peut penser raisonnablement, que la résolution que prit Charles-Quint de se dépouiller de se Etats, de ses Roiaumes & de l'Empire, lui fut inspirée par sa pieté & par le desir de songer & de travailler à son salut, mais que ce motif fut secondé de plusieurs considerations humaines; les -plus puissantes furent la goute continuel--le dont il étoit tourmenté, qui le mît hors d'état de soutenir le grand nombre -d'ennemis qu'il avoit sur les bras, les deux mauvais succès qu'il eut presqu'en -même tems en France & en Allemagne; ·lui qui étoit acoûtumé d'en avoir d'heu--reux & de glorieux, & l'opinion qu'il eut que la fortune l'abandonnoit & qu'elle se déclaroit pour Henri II. Voilà les motifs particuliers qui portent les hom-mes à refuser & à quiter l'administration des afaires & l'autorité souveraine; voions quels sont ceux qu'ils se proposent le plus ordinairement. La paresse dont la force est si peu connuë, a celle de faire mépriser à l'homme les Sceptres & les Couronnes; car elle lui fait considerer les soins, les soucis, & les inquié.

quiétudes dont sont agitez tous ceux qui tiennent les rénes des Monarchies; quelle prévoiance, quelle vigilance ils doivent avoir; avec quelle diligence ils sont souvent forcez de courir aux Frontieres de leurs Roiaumes, l'obligation où ils sont de dissimuler, de se contraindre, & même de soufrir une infinité de choses desagréables; & toutes ces vûës l'étonnent & le rebutent si fort, qu'une Couronne qui a tant d'apas pour les autres hommes, lui paroît un fardeau qui va l'acabler. L'incapacité est la seconde cause du refus & du délaissement des Rojaumes & des Empires; car ceux qui se sentent depourvus des qualitez nécesfaires pour le Gouvernement d'un Etat, ou n'ont pas l'assurance de le prendre, ou s'ils l'ont pris, voiant qu'ils sucombeet sous le poids d'une si grande charge, ils ont impatience de le quiter. La troisième cause est une bassesse de cœur, ou si l'on veut lui donner un autre nom, unesoumission naturelle qu'ont certaines personnes qui semblent être nées pour obéir, comme il y en a d'autres qui ont une grandeur d'ame proportionnée à la grandeur des Sceptres & des Couronnes, qui sont dignes de les porter, & qui semblent être nez pour commander. En éfet

éset si l'on considere avec atention, la diférence des lumieres & des talens des hommes, on ne doutera point qu'il n'y ait divers ordres d'hommes, comme il y a divers ordres d'Anges, & que ceux qui font d'un ordre inférieur ne soient dans un besoin continuel d'être éclairez, & d'être conduits par ceux qui font d'un ordre superieur. Une sorte d'ambition grande & délicate, est la quatriéme & derniere cause du refus & du délaissement des Roiaumes & des Empires, «parce qu'elle fait voir à ceux qu'elle possede, que les actions magnanimes qu'on fait assés souvent, & que plusieurs personnes sont capables de faire, ne meritent pes d'être souverainement estimées; qu'il n'y a que celles qu'on fait très rarement, & qui demandent une force d'ame toute extraordinaire, qui par leur rareté & leur singularité distinguent un homme de tous les autres hommes, & l'élévent au dessus d'eux. C'est cette ambition qui leur fait voir qu'il n'y a point de Couronne qu'on doive autant priser que le mépris qu'on en fait, & qu'avec quelque pompe & solemnité qu'on prenne possession d'un Roiaume, on ne le quite pas avec moins de Pompe. Que si le mépris de la Puissance souveraine & du Ministère n'est

if est point sincere & vertueux en ceux qui les quitent, comment peut-il l'être en ceux qui ne les quitent point & qui se vantent de les mépriser? Mais quel jugement doit-on faire de ces Grands Seigneurs qui se retirent de la Cour, & vont passer leur vie dans leurs maisons de Campagne? On répond que ce n'est point par sagesse & par habileté qu'ils prennent ce parti, & que pour l'ordinaire ce sont des gens qui manquent de bien, ou d'esprit, ou de cœur, ou qui n'ont pas l'humeur acommodante, ou qui ont quelque défaut confidérable dans leur personne. C'est pourquoi, dit Seneque, on se moque de les louer & de dire qu'ils scavent vivre, car tout ce qu'on peut dire d'eux est qu'ils scavent se cacher: & à dire le vrai, ceux qui peuvent demeurer à la Cour, qui ont le moien de faire de la dépense, & qui ont un certain affortiment des qualitez qu'il faur avoir pour y être d'une maniere agréable, ne la quitent point parce qu'ils s'en détrompent & qu'ils connoissent la vanité des choses qu'on y poursuit, ils la quitent au contraire parce qu'ils ne les ont pas obtenues, & par le dépit qu'ils ont, l'un de ce qu'on a donné le Commandement de l'Armée à un homme

me qui a moins de service & d'expérience que lui, l'autre de ce qu'on lui a refusé une Charge qu'on lui avoit fait esperer & qu'il avoit longtems souhaitée, & celui-ci par le chagrin que lui donne la foudaine élevation d'un Favori, en qui l'on ne voit que des qualitez fort communes, & que la fortune fait elle seule valoir. C'est donc par le dépit de n'avoir pû contenter leur ambition, & pour la contenter en la maniere qu'ils peuvent, que la plûpart des gens de qualité prennent résolution d'abandonner la Cour: car le naturel de l'homme est si glorieux, qu'il veut toûjours être considéré; de sorte que lorsqu'il ne peut faire une grande figure à la Cour, il va la faire dans une Province, où il est visité & honoré par un grand nombre de Gentilshommes qui relevent de lui, où ilse rend remarquable parsatable, par son train & par son équipage. Ce n'est pas pourtant l'ambition lassée & rebutée qui les oblige tous à se retirer de la Cour; il y en a quelques-uns parmi-eux du nombre desquels étoit Vatia, dit Seneque, qui aiment si fort la vie douce & agréable, qu'ils renoncent facilement au monde, à sa pompe, & à ses Grandeurs, & se vont enfermer dans leurs maisons de Cam-

Campagne, afin que leur tems n'y soit ocupé d'aucune afaire, ni leur repos troublé d'aucune agitation, & afind'y goûter les plaisirs sans aucun mêlange de peine. Les motifs même de la retraite des Philosophes, qui paroissent plus honnêtes, ne l'étoient paséfectivement, & il n'y en avoit aucun qui fût vertueux; car les uns, comme Heraclite, s'éloignoient de la compagnie des hommes, parce qu'ils ne pouvoient suporter leurs mœurs: les autres, comme Democrite, ne s'acommodoient point du séjour des Villes, & aimoient mieux vivre dans les lieux solitaires & écartez, afin qu'aiant tout leur tems à eux ils pussent contempler la nature, découvrir ce qu'elle nous tient caché, & satisfaire un desir insatiable de scavoir, qu'on ne conte pas, & qu'on devroit conter parmi les passions qui causent le plus de préjudice à l'homme, & qui sont les plus contraires à son repos. de ce qu'ais one apris le métier de la

## DE LA VAILLANCE.

I L y a deux passions dont presque tous les braves sont animez: l'une paroît à découvert, & l'autre est cachée dans leur oceur. L'ambition est celle qui pasoit à découvert & qu'ils suivent plus volon-

volontiers, parce que c'est une passion de l'esprit dont le déréglement ne frape pas la vue, & que la concupiscence aiant dépravé le goût de l'homme, il n'est rien qui lui soit plus doux que la gloire: il est mêmesi ébloui de celle qu'ils'aquiert par les exploits de guerre, que la plupare du tems il ne voit point le peril, & qu'on peut dire que les plus grands dangers se montrent plus ou moins à lui, selon qu'il est plus ou moins embrazé de l'amour de la gloire. La passion qui est cachée dans le cœur des braves, c'est l'envie d'établir leur réputation pour pouvoir quelque jour se reposer avec honneur & mener une vie douce. Ce desir de jouir de la douceur de la vie est dans l'ame de tous ceux qui paroissent les plus, atachez à la guerre; que s'il s'en trouve qui la font route leur vie & qui la vontmême chercher dans les Pais Etrangers, c'ela vient de leur férocité naturelle, ou de ce qu'ils ont apris le métier de la guerre des leur jeunesse, qu'ils y sont acoûtumez, & qu'ils n'en savent point d'autre ou parce que la guerre leur donne moien de faire de la dépense & de vivre aven quelque éclat. Ces deux passions ont d'autant plus de part à la vaillance des Rois, que l'émmence de leurs

Jeur rang qui les met au dessus du reste des hommes, les oblige à faire voir par leurs actions guerrieres qu'ilsne sont pas moins élevez au dessus d'eux par la grandeur de leur ame & de leur courage; c'est pourquoi les Princes ambitieux ne sont jamais satisfaits, lors qu'ils ne sont estimez & louez que de leurs Sujets, & ils souhaitent avec autant d'ardeur que d'impatience, d'étendre leur renommée au delà des bornes de leur Roiaume. Mais pendant qu'ils couvrent la campagne de leurs armées, qu'ils font des Siéges, & qu'ils donnent des Batailles, ils ne laissent pas de songer à tant de moiens qu'ils auroient d'être heureux, & de soupirer après le temsoù ils pourront goûter tous les plaisirs exquis & délicieux que leur état leur promet, & leur fournit avec abondance. Je subjuguerai les Romains, disoit Pirrhus, ensuite je ferai la Conquête de la Lybie & de la Macedoine, & après je me réposerai & me réjouirai. Le desir de faire connoître leur nom par toute la terre, & de le rendre à jamais célébre, alume dans l'ame des Generaux d'Armée cette ardeur guerriere qui forme leurs grands desseins, & qui leur fait faire tant d'actions magnanimes; ce qui l'augmente & qui

la redouble, est l'ambition de se rendre recommandables à la Cour, & d'être regardez comme les apuis de l'Etat, par tous ceux qui y prennent intérêt, & par le Roi même. L'ambition d'être honorez des premieres Charges où l'on parvient par la guerre, d'être distinguez & de relever leur Maison, fait la vaillance des Lieurenans Generaux: ce n'est pas que le desir de faire bruit dans le monde n'y entre pour beaucoup; mais ce qui les porte principalement à se signaler dans les grandes ocasions est, l'envie de se tirer du pair & d'illustrer leur famille. Le courage des Oficiers subalternes est excité par l'ambition de commander l'Armée en qualité de Lieutenans Generaux, ou par l'esperance qu'ils ont que leurs services seront recompensez de quelque Gouvernement considérable, oupar le desir de faire une honête figure dans le monde, ou par le besoin qu'ilsont de la guerre pour subsister. Or il faut observer en passant, qu'encore que les motifs qui font agir les braves ne soient pas presens à leur esprit, losqu'ils font des actions hardies & courageuses, ilsnelaissent pas defaire leur éfet dans leur cœur, où ils sont comme autant de ressorts cachez: de sorre qu'il n'en est aucun qui

qui n'ait part à leur résolution & à leurs entreprises. Les personnes de qualité prennent le parti de la guerre, par la crainte d'être deshonorez en menant une vie tranquile, si peu convenable à leur condition & qui donneroit de justes soupcons de la bassesse de leur courage: les Gentilshommes pour se tirer de l'obscurité & pour éviter l'ennui d'une vieoisive: & les Bourgeois pour se donner un rang plus grand que n'est celui des Bourgeois, qui aproche de celui des Gentilshommes; enfin les Soldats vont à la guerre par necessité, & ils se montrent pleins de courage dans les ocasions les plus perilleuses, parce qu'ils ne connoissent pas le péril: ils s'enrôlent par necessité, car comme la necessité fait prendre les mêtiers les plus fatigans, les plus desagreables, les plus honteux & les plus bizarres, elle fait prendre aussi les plus hazardeux: de-forte qu'on peut dire que les soldats vendent leur vie à la guerre pour vivre, comme les domestiques vendent leur travail & leur liberté. Quant au peu de connoissance qu'ilsont du peril, elle vient de la grossiereté de leurs sens qui cause toû ours celle de l'esprit, ainsi que le dit Aristote: en éfet l'image du plomb, du fer, du feune les frape

frape pas comme les autres hommes. Les Dieux, dit un ancien Poëte, ôtent la moitié de l'entendement à ceux qu'ils ont destinez à la servitude. L'audace des soldats, & quelquesois même celle des Oficiers les plus braves vient de la crainte de la mort & de la grandeur du peril où ils se voient exposez; car alors l'envie de vivre ramassant & emploiant toutes les forces de l'homme, lui fait tout entreprendre & tout hazarder. Cette efpèce de courage se trouve dans les bêtes, qui se voiant ataquées & pressées se lancent fans aucune crainte sur ceux qui veulent leur ôter la vie. Il faut joindre à toutes les especes de courage que la violence des passions inspire, celui quin'est qu'un pur naturel : cette sorte de vaillance est très-dangereuse, parce qu'elle n'est pas reglée par la raison; & 'c'est pour l'ordinaire une temerité, & quelquefois une ferocité. Voilà les causes generales de la vaillance; il n'est pas possible de marquer toutes les particulieres; il faut se contenter de donner la vûë de quelques-unes, & de faire observer que la jalousie a bien souvent beaucoup de part aux plus grands exploits, & que tel dans toute une campagne n'auroit fait que des actions ordinaires, qui par

par l'envie de triompher d'un rival en fait debelles & d'éclatantes; la haine & la malignité font souvent les mêmes ésets. La vaillance a aussi des causes étrangeres; car dans le moment qu'on va à la charge, l'air agité par le bruit des trompetes, des timbales, & des tambours, & embrazé par le seu de l'artillerie émeut & échause si fort les esprits, que les guerriers sentent une ardeur qui ne sauroit être retenuë: ce seu des esprits est le courage de ceux qui n'en ont point, & un puissant secours pour ceux qui en ont.

Des Vertus qui ont du rapport a la tempérance.

### Du mépris des richeses.

I L semble que l'orgeüil suscita la secte des Cyniques, pour montrer que l'homme peut aquérir les plus grandes vertus par ses propres sorces, & pour nous apprendre en même tems qu'il trouve toûjours quelque invention & quelque stratagême pour tirer sa gloire de ses disgraces. Car ces Philosophes menoient une vie austère, étoient vêtus G 2 grossié-

groffiérement, & pratiquoient la pauvreté avec tant de sévérité, qu'ils vivoient d'aumônes: mais d'autre part avec tant d'ostentation qu'ils donnoient à connoître qu'ils faisoient vanité de la pratiquer: je me passe de tout de même que les Dieux, disoit Diogene; aussi surent ils desaprouvez de tous les Philosophes, excepté des Stoiciens: & Epicure qui fut si sévére dans sa vie & dans ses opinions, fit une régle exprèspar laquelle il défendit à ses Disciples de les imiter, Le sage, dit-il, ne gueusera point & ne vivra point à la façon des Cyniques. Ce qu'on est bien-aise de raporter, afin qu'on voie que les vertus qui ont le plus éclaté parmi les Paiens, sont celles dont ils ont reconnu eux-mêmes la fausseté, & qu'ils ont le plus généralement condamnées. Mais ce n'est pas seulement par le témoignage de ceux qui ont été du tems des Cyniques & qui les ont connus, qu'on prouve que l'amour de la pauvreté dont ils faisoient profession, n'étoit qu'une vertu aparente; on le fait voir encore par ces raisons: dont la premiére est, que la plûpart s'étoient trouvez pauvres, ou l'étoient devenus, comme Diogene qui aïant été ba-ni de son Païs pour un crime deshonorant,

rant, fut contraint de demander l'aumone: ce qui paroit d'autant plus veritable, que les Philosophes qui avoient de grands biens ne s'aviserent jamais de faire vœu de mendicité: que Platon & Aristote étoient toûjours, l'un proprement & richement vêtu, & l'autre meublé magnifiquement; & que Seneque qui crioit avec tant de vehemence contre le luxe, avoit un superbe Palais dans Rome & une maison à la campagne, où l'on voioit tout ce qu'il y a de plus rare & de plus curieux. Outre cela il est visible que l'orgueil qui sollicite continuellement les hommes à donner une face honête à tout ce qui leur est honteux, conseilla aux Cyniques d'infinuer à ceux qui les voioient, que la pauvreté leur avoit semblé digne de leur choix, qu'ils avoient l'ame assez forte pour ne pas craindre les besoins, les incommoditez, & les soufrances d'un état où tout le monde craint de tomber, & qu'ils avoient vaincul'avarice, dont la plupart des gens sont esclaves. La victoire de l'avarice flate l'orgueil humain, parce qu'il en est de cette passion comme des fleuves où entrent plusieurs rivieres qui les groffissent & rendent leur cours violent & impetueux. Ledesir d'avoir tout G. 4. CC ce qui est nécessaire pour la conservation de la vie, la passion d'aquérir assez de bien pour vivre commodément & se retirer de la gêne où l'on est quand on n'a précisément que ce qu'il faut pour vivre, celle d'avoir le moien de goûter les plaifirs & de mener une vie délicieuse, l'envie de s'élever par les charges & de vivre avec honneur & avec éclat, & plusieurs autres passions se joignent à l'avarice, & lui donnent une ardeur & une force extraordinaire: d'ailleurs l'avarice n'est pas du nombre des passions que le cœur de l'homme apréhende, parce que leur joug lui est incommode. Il trouve par exemple dans la haine une aigreur qui lui déplaît, il se sent trop pressé par les désirs impatiens de la vangeance, & trop agité par les transports & la violence de la colere: c'est pourquoi il fait quelque refistance à ces passions; mais il a une peine extréme à se désendre de l'avarice qui est au rang des passions utiles & agréables; de plus, les richesses ont des avantages qui égalent leur condition à celle des Rois, & d'autres par lesquels elle semble leur être préserable. La condition des hommes riches & opulens paroît n'être pas inferieure à celle des Rois, en ce qu'on les honore, qu'on leur fait la

la cour, qu'ils ont tout à souhait, & que l'étendue de leur pouvoirest incompréhensible: elle est plus avantageuse, en ce que leur felicité est pure & continuelle, au lieu que celles des Souverainsest mêlée de soucis, & souvent interrompue par des afaires fâcheuses; & à cause aussi que l'abondance des biens met l'homme dans une in dépendance plus grande en quelque manière que n'est celle des Rois, puisque quelques absolus qu'ils soient ils sont obligez d'avoir mille égards & mille circonspections, & de garder des mesures avec les autres Rois, & même quelquefois avec leurs propres Sujets; de sorte qu'on pourroit dire de l'opulence, ce que Carneade disoit de la beauté, que c'est la Roïauté des personnes privées, & ce que Chrisipe disoit de la vertu, que c'est une Roiautésans sujettion. On a mis devant les yeux tous les avantages que donnent les richesses, & la grandeur de l'attachement qu'on a pour elles, afin que l'on comprenne que les Cyniques embrasserent la pauvreté, & quelques autres vertus qui n'étoient point en usage parmi les Paiens, pour éfacer par leur éclat celles des autres Philosophes, & pour avoir un degré d'excellence au dessus d'eux, pareil à celui que les

les Philosophes avoient au-dessus du commun des hommes par la pratique des vertus ordinaires; leur manière de s'habiller non seulement grossiére, maissinguliére découvroit affez elle seule l'intention qu'ils avoient, & que tout ce qu'ils faisoient n'étoit que pour être regardez des hommes; ce qui verifie ce que dit Saint Cyprien, que les Philosophes n'avoient pas la verité des vertus, qu'ils n'en avoient que le faste. Le mépris des richesses qui mit les Cyniques en si grande vogue, n'étoit donc qu'hypocrisie & que vanité en ceux qui quitoient leurs biens, comme Cratés qui vendit son patrimoine, & en distribua l'argent aux Thebains: en ceux qui refusoient les dons qu'on leur vouloit faire, c'étoit une ambition qu'ils avoient de paroître plus reformez dans leurs mœurs, & plus parfaits que les Philosophes les plus célébres de ce tems-là; dans les autres Cyniques le mépris des richesses étoit une réparation qu'ils se faisoient à euxmêmes du tort qu'ils croioient que la forrune leur avoit fait, ou c'étoit une sorte d'adresse avec la quelle l'homme fait toûjours une vertu du mépris de ce qu'il n'a pas & qu'il ne sauroit avoir. Ce n'est pas même dire assez que de dire que le mépris

mépris du bien n'étoit en eux ni vertueux ni sincére, il faut encore ajoûter qu'il n'étoit pas sensé; car il n'est pas du bon sens de se priver des douceurs & des commoditez de la vie, pour s'attirer de vaines louanges.

# DE LA MODESTIE' dans la dépense.

On voit quelquefois à la Cour, des gens qui croient qu'il ne leur sera pas inutile de tenir table & d'avoir de grands équipages, que leur table polie & délicate attirera chez eux toutes les personnes de mérite & de qualité, que leur dépense fera honneur à la Cour, & forcera doucement le Roi à leur faire des gratifications considérables, & à leur donner des emplois proportionnez au vol qu'ils ont pris. On en voit d'autres qui prennent une route toute contraire, & qui sont persuadez qu'ils ne sauroient se conserver dans les postes où ils se sont élevez, plus sûrement & plus long-tems. que par la modestie dans la dépense; leurs raisons sont que la dépense ne sert à la plûpart des Courtisansqu'à les ruiner, que la Cour envieuse & maligne pour empê-G 6

empêcher que cette dépense ne fasse un bon éfet, la blâme d'ordinaire, ou en fait un sujer de raillerie, & que ceux qui y vivent magnifiquement & en grands Seigneurs, se trompent s'ils pensent obliger par là les Souverains à les combler d'honneurs & de biens, parce que les Souverains n'aiment pas à être engagez par ces artifices, à distribuer leurs bienfaits, qu'ils craignent d'en faire à ceux à qui il en faut faire de si grands. Entre ces raisons il y en a une très-forte qui engage les Ministres & les Favoris à prendre le parti d'être modestes dans leur dépense, c'est qu'aïant une profonde connoissance des sentimens des hommes, ils savent que leur élevation les ofense, & qu'ainsi ils ne doivent pas les irriter par la magnificence de leurs meubles & de leurs équipages, que cette magnificence est une espece d'insolence dont ils usent à l'égard de tout le monde, qu'il semble que par l'éclat de leur dépense ils ont dessein d'insulter à tous ceux qui ne sont pas en faveur: ils savent encore que lors que la Cour est mal disposée pour quelcun, on ne perd aucune ocasion de lui nuire; c'est pourquoi tout leur soin & toute leur étude est d'éviter la pompe & le faste afin de ne pas exciter l'envie : de sorte que

que leur modestie est une maniére d'abri où ils mettent leur fortune. La modestie en quelques-uns d'eux est une avarice déguisée & couverte de modestie : l'on pourroit même dire que c'est une avarice embellie de modestie ; car la vanité de l'homme est si grande qu'il ne lui sufit pas de cacher ses vices ; il travaille encore à les embellir, & à les faire passer pour des vertus. Dans les hommes délicatement ambitieux, la modestie est un faste sin & délié, qui leur fait mépriser le faste de ceux qui sont curieux en habits, & en ameublemens, & qui veulent se faire considerer par leur table.

De la douleur de la mort des proches & des amis.

I ne faut pas emploier beaucoup de raisons pour prouver que ce ne sont pas les morts qu'on plaint, lors même qu'on est veritablement touché de leur perte; il faut prier seulement les personnes éclairées de se consulter elles-mêmes, de sonder leur ame, & de tâcher de découvrir les causes essentielles de leur douleur, ils remarqueront bien-tôt, je m'assure que ce n'est pas la mort de

leurs amis, mais ce qu'ils perdent par leur mort qui les fait pleurer; & que le même interet qui fait qu'ils s'afligent de ce que la grêlea ravagé leurs champs & leurs vignes, & de ce que le feu a brûlé la plus belle de leurs maisons, ce même intérêt, dis-je, fait qu'ils ne peuvent se consoler de la mort d'un homme dont l'amitié leur étoit agréable, ou honorable, ou utile: un grand Seigneur nous soutenoit dans le monde: un Ministre combloit nôtre Maison de biens: un homme par l'agrément de sa personne & par la fidélité de son amitié faisoit le bonheur de nôtre vie; nous les perdons, & nous pleurons, non pas leur perte, mais celle de nos plaisirs & de nos avantages: il me semble que cela peut-être découvert très-facilement. L'on a bien plus de peine à comprendre qu'on tire vanité de l'affliction; cependant il y a des personnes qui se montrent outrées de douleur lorsque leurs 2mis meurent, pour se faire remarquer & distinguer des autres. Il y a une autre espece de gens qui afectent d'être tendres & sensibles à la perte de leurs amis, afin qu'on soit tendre pour eux, & qu'on prenne part à leurs déplaisirs. Enfin les larmes qui coulent de la fource la plus plus basse, sont celles que la foiblesse fait répandre aux femmes en toutes sortes de recontres; car outre que les larmes font leur éloquence dans leurs afaires & leur force dans leurs besoins, il semble qu'elles sont gagées pour pleurer tous les accidens de la vie, même dans des sujets qui leur sont indiferens pourvû qu'elles en soient témoins: il est vrai que leurs larmes tarissent bientôt, au moins ordinairement. Ce que je disparce qu'il y a des Heroines d'affliction, qui à la mort de leurs maris forment le dessein de rendre leur douleur immortelle afin de se signaler; elles prennent encore cette résolution pour faire entendre au monde, que leurs maris étoient infiniment aimables, & qu'elles en étoient aimées uniquement, & pour donner une grande idée du bonheur qu'elles ont perdu; mais la cause la plus ordinaire de la grandeur & de la durée de leur douleur, est qu'elles se voient déchues du rang qu'elles tenoient & de la confideration où elles étoient : l'imitation, l'oftentation, l'intérêt sont les plus grandes sources des larmes. L'imitation fait que la plûpart des gens pleurent dans les ocasions douleureuses & affligeantes, parce que les hommes ont une inclina-HOLL

tion naturelle à se copier les uns les autres, qui les porte à faire incessamment tout ce qu'ils voient faire: & comme depuis leur enfance ils ont toûjours vû qu'on est touché de la mort des proches; & des amis jusqu'à verser des larmes, ils pleurent & soupirent quand ils les perdent, par le même esprit d'imitation qui fait qu'ils chantent & qu'ils dansent quand leurs parens ou enfans se marient. L'ostentation a une part trèsconsiderable dans l'affliction des femmes ambitieuses dont nous avons parlé, car elle se mettent dans l'esprit qu'il est beau d'égaler la durée de leur deuil à celle de leur vie, & choisissent cette triste & fatigante voie pour aquérir de la reputation. Enfin l'intérêt est la veritable cause de toutes les afflictions grandes, vives & sensibles. Celles-ci, sont diférentes en toutes manieres des douleurs d'imitation & d'ostentation, sur tout en ce que dans les douleurs d'imitation & d'ostentation l'on s'éforce de paroître touché beaucoup plus qu'onne l'est éfectivement, au lieu que dans les afflictions causées par l'intérêt, ce qu'on témoigne est toûjours au dessous de ce que l'on fent. Quesques diferentes pourtant que soient ces trois especes d'afflictions, elles

les ont ce raport entre elles, qu'elles sont toutes fausses & trompeuses; car ceux qui s'assigent par imitation & par ostentation trompent les autres, & ceux qui sont assigez par leur propre intérêt se trompent eux-mêmes, puisque croiant plaindre leur biensaiteur ils plaignent l'état où ils sont réduits par sa mort.

Des vertus qui dépendent de la Prudence.

#### DE LA GRAVITE'.

T A pente que nous avons à nous déguiser, fait qu'il y a deux genres d'hommes; les premiers sont ceux qui pour s'introduire dans le cœur de toutes les personnes avec qui ils vivent, leur donnent des témoignages continuels de bonté, de generosité, & d'amitié; les autres visent à s'établir dans l'estime de tout le monde en métant leurs bonnes qualitez en vûë, ouen faisant imaginer, non seulement qu'ils n'en ont pas de mauvaises, mais encore que pendant que le dedans des autres hommes est agité par les passions, le leur est toûjours tranquile. En ce dernier rang sont ces hommes

mes graves, ces hommes contraints & composez, qui s'abondonnant en particulier aux passions les plus sales & les plus honteuses, paroissent en publicavec un air sage & serieux, mesurent leurs pas, & pésent toutes leurs pensées, afin qu'on croie que tous les mouvemens de leur ame sont aussi reglez que les mouvemens de leur corps, & que leur exterieur est l'image de leur interieur. Cette gravité, que ces sortes de gens semblent mettre devant eux comme l'enseigne de la Vertu, est si visiblement fausse & afectée, que pour peu qu'on les pratique, ou qu'on soit informé de leur vie, on voit qu'aux mines & aux contenances près, ils sont faits comme les autres hommes, & qu'ainsi leur gravité n'est qu'une singerie serieuse, & qu'une honête pedanterie: mais afin qu'on la puisse bien connoître & la distinguer de la gravité, qui est l'air naturel de la Vertu, & son rejailissement sur tout l'exterieur de l'homme, il est necessaire de considerer que le Sage garde une certaine mesure dans tous ses mouvemens & dans toutes ses actions, & qu'il y a dans ses paroles, dans son port, dans ses gestes. & dans ses demarches une harmonie pareille

reille à celle de la Musique. Pour entendre ceci, il faut savoir que l'harmonie des chants ne consiste pas en leur lenteur ni en leur vîtesse, ni dans le juste mélange de l'un & de l'autre, mais en leur raisonnable dispensation, qui prend ses choix & ses regles de leur nature: de là vient que les chants tristes & lugubtes sont pleins de langueurs & de trainemens de voix, au lieu que la voix éclate dans les chants d'alegresse, & que rien n'est égal à la promtitude & à la legereté de leurs mouvemens. Il en est de même de l'harmonie des paroles & des actions du Sage; ellen'est pas formée de leur lenteur, ni de leur promtitude, ni du tempérament de ces deux qualitez, elle naît de l'usage judicieux qu'il fait de l'une & de l'autre, selon les sujets qui le sont agir ou parler: de sorte qu'il y a des occasions où toutes ses paroles sont pesées & douces, & d'autres où elles sont fortes & promtes; & quoi qu'il soit impossible de marquer les divers degrez de lenteur & de promititude que demandent tous les. discours diferens & toutes les actions diferentes, l'on peut néanmoins faire obferver que le Sage, qui discerne & juge tout, ainsi que dit Saint Paul, a unsentiment exquis qui lui fait aperçevoir tout ce

ce qu'il y a de trop lent & de trop pré-cipité dans les pas, dans les actions, & dans les paroles. Il est aisé de conclure de ce que je viens de dire, que la gravité n'est pas une lenteur afectée, & que le Sage en quelque âge, en quelque état, & de quelque profession qu'il soit, ne doit jamais compter ses paroles, ni marcher à pas comtez: l'on en peut conclure encore que la gravité des Magistrats est une hypocrisie & une imposture continuelle; car comme elle se rencontre pour l'ordinaire dans des hommes corrompus par les vices du corps & par les vices de l'ame, leur composition exterieure n'est qu'une aparence trompeuse, & c'est faussement qu'ils témoignent par leur air sage, par leur maintien, & par leurs façons de faire étudiées qu'ils sopt réglez dans leurs mœurs. Or l'homme doit être aussi veritable dans ses actions que dans ses paroles, & comme il est obligé de ne dire jamais le contraire de ce qu'il pense, il l'est aussi de ne jamais paroître autre qu'il est. Nous n'avons point de bonte, dit Seneque, a'affecter la gravité des Vieillards, & d'avoir les vices de la Jeunesse. Ces hommes, dit Saint Gregoire, dont toutes les actions & toutes les contenances sont concertées, sont des

des usurpateurs de la bonne réputation, & l'on peut dire que c'est en eux que le vice ose prendre l'air honnête de la vertu, laudem vita rapit aliena, d'innocentia bonestate se vestit. C'est par cetteraison que la gravité a si fort déplû à tous les Philosophes solides, les manieres du suge, dit Ciceron, doivent être simples & naturelles. Aussi trouve-t-on, quand on aprofondit tant soit peu les choses, que la cause la plus ordinaire de la gravité est un cas excessif qu'on fait du respect des hommes, & une envie démesurée de recevoir des honneurs, qui fait que tous ceux qui ont quelque prérogative de merite, descavoir, ou d'autorité, veulent être reverez en tous lieux, & à toute heure de tout le monde; & parce que leurs qualitez ne sont pas toujours conndes, ils se redressent & prennent un air grave, comme pour avertir ceux qui les ignorent qu'ils doivent s'abaisser devant eux. L'on prétend tirer les mêmes avantages de la fortune, c'est pourquoi les Favoris, ceux qui sont dans les premiers emplois, & ceux qui ocupent les premieres places ont d'ordinaire une démarche, un procedé qui marquent leur élevation: en un mot l'on n'a pas un même visage dans la faveur & dans la disgrace, dans la bonne & dans la mauvaise fortune, dans la grande opulence & quand on est tombé dans la pauvreté; il n'y a pas jusques aux Magistrats politiques, qui n'aient pendant l'année qu'ils sont en charge, un autre air que celui qu'ils avoient auparavant, & qu'ils ont après qu'ils en sont sortis, l'orgueil leur faisant prendre. cet air, parce qu'il ne peut soufrir dans les hommes aucune prééminence qui ne lui serve, & qu'il veut qu'ils n'oublient rien de tout ce qui peut les faire honorer. Les mines graves servent quelquefois aux hommes à éloigner le soupçon qu'on poûroit avoir de la dissolution de leur vie, comme l'air prude & prétieux sert à certaines femmes à couvrir long-tems leur commerce. Il y a une troisiéme espece d'hommes graves qui emploient la grayité à persuader au monde qu'ils ont un grand sens, de la penétration, & de la capacité: ces sortes de gens visent à être estimez, & comme ils voient qu'ils n'ont ni esprit, ni sçavoir, & qu'ils ne peuvent pas esperer de l'être, ils ont recours à l'artifice, ils paroissent dans les compagnies avec le sérieux & la sagesse des gens sensez & judicieux, ils parlent plus ou moins, avec plus ou moins d'afsurance, & ils élevent plus ou moins leur VOIX ,

voix, selon la capacité ou l'incapacité de leurs auditeurs, ils n'entament jamais les grands sujets ni les sujets delicats, & lorsqu'on les traite devant eux, ils sont de tems en tems quelque signe d'aprobation & quelque mine d'entendre, mais ils me se hazardent point de parler: que s'ils y sont forcez, ils ne disent que deux ou trois mots, qu'ils ne prononcent pas même distinctement, ou ils s'expliquent d'une maniere obscure & misterieuse.

#### DE LA DOUCEUR

CI l'on savoit que l'homme est possedé d'un amour aveugle & violent de lui même, & que cet amour le rend fougueux, & inhumain, on ne seroit point trompé par la douceur aparente d'un homme qui ne s'emporte jamais, parce que tout le monde jugeroit de lui comme d'un lion, qu'on ne laisse pas de croire furieux & cruel, quoiqu'il ne fasse aucun mal à celui qui le gouverne. On ne prononceroit donc pas comme l'on fait que cet homme est doux & paisible; on se contenteroit de dire qu'il est aprivoisé; mais qui est ce qui a le pouvoir d'aprivoiser l'homme? C'est le plus ordinairement le bien qu'on lui fait, ou celui

celui qu'il a esperance de recevoir. Pour confirmer ce jugement, observons que les Favoris des Rois & des Princes, & tous les domestiques qui sont particulierement aimez de leurs maîtres, soufrent leurs mauvaises humeurs, & quelquefois même leurs rebuts avec une douceur extrême : & ce qui prouve que cette douceur n'est qu'une violence qu'ils font à leurs inclinations naturelles, c'est que dans le même tems qu'ils se montrent si doux à ceux de qui dépend toute leur fortune, ils se déchaînent contre tous les autres, & font comme le lion dont nous avons aporté l'exemple, qui ne quite sa ferocité que pour son gouverneur, parce qu'il le nourrit. Cette douceur vient encore assés souvent de la crainte de la confusion; car l'orgueil qui donne à l'homme un desir continuel de se rendre maître des autres, fait qu'il est extrêmement honteux toutes les fois qu'on le voit transporté de colere, & qu'il paroit qu'il n'est point maître de lui-même. La douceur n'est quelquefois qu'une vanité, & un desir ambitieux de triompher d'une passion violente, qui triomphe de la plûpart des hommes : cette sorte de vanité se trouve dans les Magistrats, dans les Philosophes, & en tous ceux qui se piquent de modération & qui veulent

ce,

Ient passer pour sages. La douceur en certaines personnes est une envie de se faire aimer de tout le monde & particulierement de ceux avec qui elles sont en societé; car il y a des vertus, comme la vaillance, la generosité, & la magnanimité qui nous donnent entrée dans l'esprit des hommes & nous établissent dans leur estime; & d'autres, comme la bonté, & la douceur qui nous ouvrent leur cœur & nous atirent leur amitié. L'amour de la paix & de leur repos oblige beaucoup de gens engagez dans le mariage, à contraindre leur naturel ardent & impatient, & à imiter les mœurs & les manieres des personnes douces & moderées, parce qu'ils ne voient point de meilleur moien pour conserver la paix dans leurs familles que d'y contribüer tout ce qu'ils peuvent de leur côté, & d'instruire leurs femmes, leurs enfans & leurs domestiques par leur exemple. La douceur dans la difpute est un secret désir de vaincre ceux contre qui nous disputons, c'est un éset de l'expérience que nous avons, que la chaleur des contestations trouble le jugement; ce qui fait que nous nous empêchons de nous échaufer, a fin que nous possedant parfaitement, nous soions en état de nous expliquer avec neteté & avec force, & que nos opinions puissent prévaloir. Il en est de même de la douceur qu'on fait paroitre dans les negociations; car c'est une moderation qu'on ne garde que pour en prendre avantage sur ceux avec qui on negocie; c'est une froideur habile pareille à celle que certains braves conservent dans les duels, avec laquelle ils prennent le tems de donner des coups mortels, oude passer sur leurs aversaires. La douceur des Souverains, qui pouvant punir sur le champ par l'exil ou par la prison, ceux qui sortent du respect qui leur est dû, suportentsans s'émouvoir leur indiscretion & leur insolence, n'est en eux, lorsqu'ils sont habiles, qu'une douceur politique. Il y a encore la douceur natus relle, maisellen'empêche pas que ceux qui l'ont ne soient sensibles aux injures, qu'ils ne conçoivent de l'aversion contre ceux qui les fâchent, & qu'ils ne desirent de se vanger, de sorte qu'ils ont l'aigreur & la malignité de la colére, quoi qu'ils n'en aient pas les emportemens: cela se voit manisestement en ce que les personnes qui ont la complexion froide & humide, & dont la bilene s'alume jamais, ne laissent pas avec toute leur froideur, de dire des paroles très-piquantes à ceux qui les ofensent ou qui leur déplaisent, & de prendre . 22

prendre de grandes van geances de ceux de qui ils ont reçû quelque déplaisir, ainst tout ce que peut faire la douceur naturelle est que l'exterieur de l'homme demeure toûjours paisible.

#### De la Complaisance.

Nore que la complaisance paroisse I si oposée aux inclinations de l'amour propre, qu'il semble qu'elle le sacrifie à toute heure, elle le sert néanmoins trèsfidelement; & lui est beaucoup plus utile que les grands talens & les qualités les plus excellentes. C'est à la verité une qualité très-commune & très-mediocre, mais qui est très propre à faire réuissir les desseins des plus ambitienx : c'est une tromperie souvent très-grossiere, mais qui est toûjours agréable; enfin, c'est un piege que tout le monde aperçoit, mais dans lequel les hommes les plus fins & les plus déliez ne laissent pas de donner. La complaisance qu'on témoigne aux Grands en ne s'oposant jamais à leurs volontez & en les suivanten toutes choses, est une flaterie d'action bien plus délicate & plus agréable que celle des paroles; car ceux qui se conforment à tout ce qu'ils veulent, semblent leur dire sans cesse qu'ils ont raison en H 2 tout

tour ce qu'ils sont. Cette sorte de complaisance fait avec le tems de forts grands ésets; ce qui vient de ce qu'elle entre dans les intentions de l'amour propre, qui sont qu'on lui plaise en tout & incessamment. Il y a une complaisance habile & anticipée: je l'apelle ainsi, parce qu'elle fait qu'on aprouve le sentiment de ceux à qui l'on veut plaire, avant même qu'ils l'aient declaré; cette complaisance ne se rencontre que dans des personnes qui ont vieilli à la Cour, & qui ont l'esprit penetrant & juste: carla penetration & la justesse de leur esprit jointes à leur experience, leur font connoître à quoi incline un Prince, un Favori, un Premier Ministre, ausquels ils proposent le parti qu'ils devinent qu'ils vont prendre, ce qui les chatouille plus agréablement que toutes les louanges qu'on leur donne après qu'ils ont dit leur avis. Cette complaisance éclairée est d'un si grand prix & d'une si grande utilité, que lorsqu'elle est dans sa derniere perfection, elle sufit elle seule pour faire un Courtisan parfait, & pour porter sa fortune plus haut queses esperances & ses souhaits. Il y a une complaisance generale fort déplaisante, qui fait que ceux qui l'ont, aprouvent toutes sortes de gens & excusent les procedez

cedez & les actions les moins excusables: ces sortes de complaisans se signalent quand ils parlent de leurs amis; car ils ne veulent jamais demeurer d'acord qu'ils aient aucun défaut, & les défendent opiniâtrément lorsqu'ils ont un tort visible: quelques-uns d'entre eux portent même leur complaisance jusqu'à cet excès, qu'ils ne peuvent soufrir qu'un Ministre ou un grand Seigneur qu'ils estiment manque d'aucune qualité, non pas même de celles qui ne sont pasnécessaires à un Grand homme, & qui quelquefois ne sont pas séantes. Il y a une complaisance lâche & criminelle, par laquelle certains hommes corrompus sont tellement dévouez à leurs amis & aux personnes de qui ils dépendent, qu'ils trouvent bon tout ce qu'ils font, & sont toûjours disposez à faire tout ce qu'ils veulent, avec cette diférence néanmoins, que quelques-uns d'eux excusent les volontez de leurs amis, de leurs Maîtres, & de leurs Superieurs, parce qu'ils n'ont point la force de leur résister, au lieu que les autres s'éforcent d'eux-mêmes à faire toutes sortes de vexations, de violences, & d'injustices, & sacrifient leur honneur & leur conscience aux passions de ceux qui leur peuvent faire du bien, & de qui ils esperent en recevoir.

cevoir. Il y a une complaisance genante & importune, qu'on voit en certaines gens, qui s'étant atachez à un grand Seigneur, le suivent comme son ombre, & l'épient sans cesse pour savoir ce qu'il veut faire, afinde le prévenir & de ne lui laisser la liberté de faire quoi que ce soit, non pas même de prendre un livre qui est sous sa main, & d'y chercher un endroit qu'il a fantaisse de trouver lui-même. Il y a une honête espece de complaisans qui gardent leur dignité & qui n'ont pas toûjours de la complaisance: ce qui vient quelquefois de ce que le cœur n'étant pas entiérement asservi, ne peut consentir qu'ils se rabaissent & qu'en toute ocasion ils se contraignent & trahissent leur sentiment; mais cela vient beaucoup plus souvent de ce que leur habileté leur fait voir que la complaisance perd d'ordinaire tout son mérite, ou ne fait pas de si grands éfets, aussi-tôt qu'elle est découverte, & qu'il est impossible qu'elle ne le soit, si elle paroît toûjours. Il y a une autre espece de complaisans tout-à-fait opposez à ceux qu'on vient de représenter: ils font mille bassesses pour faire leur cour, ils se chargent des plus petites commissions que les Ministres leur donnent, & font souvent chez eux l'office des CCVOIL,

des valets & des domestiques; cette complaisance qui ne devroit atirer que du méprisà ceux qu'elle avilit de la sorte, ne leur est pas néanmoins toujours inutile: car quoi qu'ils soient mésestimez des Ministres & des Favoris, ils ne laissent pas d'en recevoir des graces: elles sont pourtant moindres que celles qu'ils en obtiendroient, si les Ministres & les Favoris n'étoient assurez que quelque conduite qu'ils tiennent à leur égard, & quelque traitement qu'ils leur fassent, ils ne les sauroient perdre. Il est aisé de voir par tout ce qui a été dit, que l'intérêt est l'ame de la complaisance, & qu'il dispose de l'homme si absolument, que quelque sier & orgueilleux qu'il soit, il en fait quand il lui plaît un adorateur & un vil esclave de tous ceux qui sont en fortune; il est vrai qu'il est la cause la plus ordinaire de la complaisance; mais il n'est pas l'unique, car il y a des gens complaisans qui n'ont point d'autre prétention que d'être souserts, ou d'être aimez dans la societé dont ils sont, & d'autres qui ne le sont que pour suivre leur pente & leur inclination naturelle. Cette derniere espece de complaisance est la plus sure & la plus égale; les autres suivent le changement qui arrive dans leur objet, ou celui de leur inclination. THE PER

### - De l'Afabilité.

A vertu qui porte les Princes & les grands Seigneurs à être bons, humains & honêtes, & qui régle si bien leur civilité qu'elle s'acorde avec leur grandeur: cette vertu, dis-je, à laquelle on donne le nom d'afabilité, est l'atrait le plus puissant qu'ils sauroient emploier pour gagner la bien-veillance de tout le monde; for tout quand elle se trouve en eux dans sa derniere perfection; car alors ils ne donnent pas seulement un libre accès à ceux qui vont leur demander leur protection, mais ils previennent encore leurs priéres, & leur épargnent la honte qu'on a, toutes les fois qu'on est obligé d'en faire: ils entrent même dans les intérêts des gens, & les excitent à penser à tout ce qui peut les accommoder. Il est vrai l'afabilité est un charme, à la force duquel il est dificile de resister; mais il est vraiaussi quel'usage qu'on en fait, montre que ce n'est pas une vertu veritable; car les Grands qui la pratiquent le plus inmocemment, ou pour mieux dire, le moins criminellement ne la pratiquent que pour le faste, c'est-à-dire, que pour avoir une grande Cour, qu'ils regardent comme une marque pompeuse de la grandeur

deur de leur crédit, ou de leur naissance. Je dis que l'espece d'afabilité la moins mauvaise, est celle de ces grands Seigneurs, qui ne s'étudient à atirer le monde chez eux que pour satisfaire la vanité; parce que la plûpart d'entr'eux font servir cette vertu aux projets de leur ambition, & ceux-ci, quelques afables & civils qu'ils semontrent à l'égard de toute la Cour, le sont autrement à l'égard des personnes qui y sont en bonne posture, & qui peuvent leur être utiles à obtenir les plus grands Emplois & les premiéres Charges où ils prétendent de s'élever. Mais l'afabilitén'est pas seulement vaine & ambitieuse, elle est encore artificieuse & maligne: telle étoit l'afabilité d'Absalon. Cet exemple ne nous fait pas seulement apercevoir la malignité de cette vertu artificieuse, il nous fait prendre garde aussi qu'elle est particulierement dévouée aux desseins des usurpateurs & des factieux, & que c'est principalement dans les chefs de parti qu'elle se rencontre; car outre que ce n'est que par la grandeur de leurs soins qu'ils peuvent conserver leurs amis & leurs partisans, qui sont d'ordinaire tentez & souvent ébranlez par les éforts que fait sur eux le parti contraire, il leur est encore impossible de réussir que par la faveur H 5

faveur publique: de sorte qu'il faut qu'ils ménagent tout le monde, que leurs portes demeurent toujours ouvertes, que toutes sortes de gens soient reçus civile-ment chez eux, & qu'après avoir passé la nuit à s'assurer de leurs amis par toutes sortes de moiens, ils emploient le jour à caresser de miserables bout-feux, qui se sont acréditez & rendus considerables parmi le peuple: & c'est ce qui a fait dire à Pindare, que la vie des Chefs de parti étoit une fatigue honorable. L'afabilité des personnes de qualité qui n'ont aucun mérite, est une bassesse d'ame, & une incapacité de Soutenir leur rang.

#### DE LA LIBERALITE

N a tant d'amour & d'admiration I pour ceux qui font du bruit dans le monde par leurs liberalitez, qu'il semble qu'on fasse par tout des vœux publics pour leur prospérité & pour leur élevation: mais il faut demeurer d'acord que si les grands Seigneurs & tous ceux généralement qui sont en réputation d'avoir l'ame belle & généreuse, étoient tels que la renommée les représente, on ne pourroit sans une extrême justice ne les pas beaucoup estimer. On verra cependant qu'ils

sont bien diférens de ce qu'on les croit, & l'on remarque qu'ils plaignent la plus petite dépense chez eux, lors même qu'ils font des profusions à la vue du monde, qu'ils refusent le necessaire à leurs proches, dans le tems qu'ils donnent le superflu aux autres, & qu'ils retiennent les gages & les apointemens de leurs domestiques, pendant qu'ils font des régals aux étrangers; c'est la plus forte preuve qu'on puisse aporter pour montrer que la liberalité qui rend tant de personnes recommandables n'est pas vertueuse, & la force de cette preuve consiste en ce que le caractere d'une vertu veritable est de s'acorder avec toutes les autres vertus. Or la liberalité de ceux dont la bourse est toûjours ouverte à leurs amis, & qui se piquent de n'avoir rien à eux, est visiblement contraire à la justice, puisqu'on sait bien que pendant qu'ils font si volontiers des largesses, & qu'ils ne laissent échaper aucune ocasion defaire de la dépense, ils ne songent pas seulement à aquiter leurs dettes, & qu'ils donnent souvent aux uns ce qu'ils ont emprunté, & qu'ils ont même quelquefois dérobé aux autres. Cette preuve montre encore que l'esprit qui les anime est un esprit de vanité , qui fait qu'ils trouvent toûjours de l'argent pour paroître, & H 6 qu'ils 3751

qu'ils n'en trouvent jamais pour récompenser un domestique qui a vieilli dans leur maison, ni pour paier un Marchand qui leur a fourni son bien, ou un Créancier dont ils ont causé la ruine. Ces hommes célébres par leurs liberalitez ne sont donc que des violateurs honêtes de l'équité: il y en a de deux sortes, les premiers sont ceux qui se ruinent eux-mêmes par leurs profusions, & qui ôtent à leurs enfans ce qu'ils donnent à des étrangers; les seconds, sont les Seigneurs de Terres, & les Gouverneurs de Provinces qui tirent du public les moiens d'enrichir quelques particuliers, & les chefs de parti, qui pour gratifier leurs amis, & avoir dequoi acherer la faveur des peuples, dépouillent de leurs biens ceux qui ne sont pas dans leurs intérêts. Mais quoi quels se ressemblent tous en ce qu'ils blessent la justice qu'ils se doivent à eux-mêmes, ou celle qu'ils doivent aux autres, toutefois les motifs qu'ils se proposent, sont bien diférens, car ainsi que nous venons de remarquer, il y en a dont la liberalité est purement vaine, & cette espece de liberalité est la plus ordinaire; d'autres dont la liberalité est vaine & politique, & d'autres dont les profusions sont purement politiques. La seconde preuve de la fausfeté gli'up

seté de la liberalité, est que quand l'homme se propose de faire quel que dépense ou quelque largesse pour paroître liberal, son avarice s'opose à sa vanité, & la combat de toute sa force, & quoique ce combat soit caché dans son cœur, on le découvre neanmoins par les étets qu'il produit; enéfet, l'on voit tous les jours qu'un grand Seigneur qui a reçu chez lui des gens de sa qualité, après avoir ordonné qu'il ne manque rien à son souper, qu'il soit propre, poli, délicat & magnifique, comptant le lendemain avec son Maitre d'hôtel, lui conteste le prix de toutes les viandes, & témoigne par ses emportemens, par ses peines, &z quelquefois par ses repentirs qu'il n'a été splendide qu'à cause que son ambition l'a emporté sur son avarice, & qu'un homme liberal est, à le bien définir, le martyr de sa vanité. L'afectation est la troisième preuve que la liberalité n'est pas une vertu sincere. La quatriéme preuve est que ceux qui sont estimez par leur liberalité, mettent en vûe toutes celles qu'ils font. De là vient qu'ils sont plus ou moins liberaux, selon que les occasions qu'ilsont de l'être, sont plus ou moins éclatantes, & qu'ils ne le sont point du tout dans celles qui sont obscures, & lorf-26 38

lorsqu'ils n'ont point de dignes témoins de leurs liberalitez. Le Jeuest la cinquiéme preuve que l'homme n'est pas en éfet liberal; car dès que l'ardeur du jeu l'a déconcerté, & l'a mis dans l'impuissance d'user de cet art avec lequel il cache ses défauts, l'espoir du gain l'alume si fort, que s'il est en fortune sa joie paroît sur son visage, & s'il perd on voit qu'il soufre la perte avec chagrin : tellement que ce même homme qui semble jetter son argent par ses profusions, se le fait aracher au jeu avec violence, & montre qu'il estime & qu'il aime dans le fond de l'ame le bien qu'ilse pique de mépriser. La sixiéme preuve est que les personnes qui passent pour liberales n'observent presque jamais les ordres de la raison dans la distribution de leurs dons; car ils les foces souvent à des personnes qui ne les meritent pas, ou qui n'en sont pas les plus dignes, ilsn'ont aucun soin de les proportionner à la qualité des besoins, & même ilsen gratifient ceux qui font riches, & laissent là ceux à qui une liberalité faite à propos, feroit des biens, incroyables. Cette marque de la fausse liberalité est très-confiderable, comme au contraire, c'en est une infaillible qu'un homme est véritablement liberal, s'il y a de l'ordre & de

& de l'équité dans ses liberalitez, s'il choisit par préserence des sujets où le merite & la vertuse trouvent joints à la mauvaise fortune, & s'il donne de l'argent à des Veuves chargées d'une famille nombreuse, ou à des gens dont toutes les Terres sont saisses pour des sommes fort mediocres, afin qu'ils puissent paier leurs Créanciers. L'on prouve en dernier lieu que l'homme n'est pas liberal, parce qu'il n'y en a aucun qui ne soit avare, & la raison en est que toutes les passions sont en quelque degré dans le cœur de l'homme, & que l'avarice par consequent y a sa place comme les autres. Ce que nous avons dit, donne l'intelligence de ce mot obscur de Platon, que la vertu des hommes n'est qu'un échange: car cette définition convient parfaitement à la liberalité, puis que celle qu'on exerce le plus ordinairement n'est qu'un échange de l'argent avec la gloire, ou que c'est un échange de l'argent avec l'argent, comme on le voit en ces personnes qui prodiguent le leur à la vûe des Princes & des Ministres pour les obliger honêtement à le leur rendre, en Pensions, en Charges, ou en Emplois; puis qu'en ces hommes fouverainement ambitieux qui achetent les sufrages des peuples

peuples pour parvenir à l'Empire, c'est un échange de l'argent avec la domination; & que la liberalité des amans qui consument leurs biens en présens & en autres foles dépenses, est un échange qu'ils font avec la satisfaction qu'ils souhaitent.

## DE LA CLEMENCE.

Our bien connoître la clemence, il ne faut pas considerer le lustre que lui donne la cruauté, ni la regarder comme elle est dans la pensée & dans le sentiment de ceux à qui elle est favorable, ni en juger par ce qu'elle paroît: (car elle est du nombre des vertus brillantes) il faut voir ce qu'elle est en ellemême, & bien peser les raisons qui font justement douter que ce soit une vertu véritable. La premiere est que les Prin-ces dont les Historiens relevent la clemence par leurs éloges, ne l'ont pratiquée qu'en certaines ocasions, ou tout au plus durant quelques tems: or la vraie vertu est égale, son regne dans l'homme n'est pas un regne de peu de jours, & moins encore de quelques heures; & comme cinq ou six beaux jours ne font pas le printems, & qu'il en faut un nombre

nombre considerable, de même, dit Aristote, il faut une longue suite d'actions de vertu pour faire un homme vertueux: c'est cette égalité qui est le caractere de la vertu veritable, & c'est pourtant cette égalité qu'on ne voit point dans la clemence de Jules Cesar, d'Auguste, & d'Alexandre, pas un d'eux n'aïant été clement avec perseverance, c'est-à-dire, dans toutes les ocasionsoù la raison veut qu'on le soit. La seconde preuve qui fait voir encore plus clairement la fausseté de la clemence humaine, se tire de ce qu'on la trouve jointe à la cruauté dans les personnes que nous avons alleguées: ce qui est un argument invincible que faisant des actions declemence ils n'en avoient pas les inclinations & les sentimens, & qu'ils n'avoient pas dans l'ame cette bonté qui fait qu'on panche toûjours à la douceur & à l'indulgence; car cette forte de bonté n'est pas compatible avec la severité. Quoi, dira quelcun, ces actes cruels que firent ces hommes si renommez, sont-ils des preuves infaillibles qu'ils n'avoient jamais été clemens? Ne pouvoient-ils pas l'avoir été, & être devenus cruels? Ce langage est celui de Plutarque, de Quinte-Curce, & de la plupart

plûpart des Historiens, qui aprèsavoir attribué certaines vertus à ceux dont ils écrivent l'Histoire, sur quelques actions aparemment vertueuses, lorsqu'ils les trouvent ensuite sujets aux vices oposez à ces vertus dont ils les ont louez, se persuadent & disent que ces vices venoient du changement de leurs mœurs, & qu'ils ne leur étoient pas naturels. Si je comptois mon sentiment pour quelque chose, je dirois que c'est une erreur, de croire qu'il y ait des hommes qui étant naturellement doux deviennent cruels, & d'autres qui étant nez cruels deviennent doux & humains, parce que nos inclinations sont si atachées à la constitution de nôtre être, qu'il est aussi peu possible de les changer que la constitution; il est vrai que le tempérament change en quelque maniere, & que quand le lang est refroidi, l'on n'est pas aussi bouil-lant qu'on l'étoit dans l'ardeur & dans la fougue de la jeunesse: mais que ce changement en aporte assez à nos inclinations pour les détruire entiérement, & que la froideur du sang éteigne nos passions dominantes, c'est ce que je n'ai jamais vû: & j'ai vû au contraire plusieurs personnes qui à l'âge de quatrevingt ans étoient les uns coleres & violens, lens, les autres menteurs, artificieux, & malins, comme ils l'étoient à vingt cinq & à trente: j'ai même observé qu'encore que la crainte d'être tourné en ridicule soit si puissante sur tous les hommes qui ont du sens & du sentiment, on ne laisse pas neanmoins de voir des gens d'esprit qui dans un âge sort avancé, & où l'on se trouve dépourvû de tous les moiens de plaire, ne peuvent s'empêcher de faire galanterie: en un mot il me semble qu'il n'y a ni âge, ni exhortation, ni promesses; ni menaces, ni châtiment qui puissent coriger nos mauvaises inclinations quand elles sont naturelles, & elles resistent à tout excepté au maître de la nature. La clemence des Rois dont le gouvernement n'est pas tirannique est quelque fois une politique, & un moien dont ils se servent pour gagner les cœurs de leurs Sujets, & sur tout celui des grands Seigneurs qui ont des qualitez à se faire redouter: car ils esperent de les empêcher par ce moien, de faire à la Cour des cabales contre leur service, de troubler leurs Etats par des partis & des ligues, & de conspirer contre leur personne; ce qu'ils esperent avec assez d'apparence de raison puisqu'on ne conçoit pas ordinairement des desseins si perfides & si noirs contre un Roi iccie.

Roi qu'on aime. La bonne humeur où l'on trouve les Souverains est aussi souvent cause de leur clemence, soit que leur bonne humeur vienne de la disposition de leur corps, ou des bonnes nouvelles qu'ils ont reçues, ou de quelque secrete satisfaction de leurs desirs & de leurs passions; car toutes les fois qu'on est tout à fait content, on a inclination à contenter les autres & à leur acorder ce qu'ils souhaitent & ce qu'ils demandent avec ardeur. Il y a des ocasions ou la clemence des Rois n'est qu'une vaine ostentation de leur puissance souveraine: car comme rien ne flâte tant l'orgueil de l'homme que l'élevation, rien aussi ne plast tant à sa vanité que ce qui la lui rend presente & qui la fait voir aux autres: or la clemence montre que les Souverains sont au-dessus des lois, & qu'ils ont le pouvoir non seulement d'ôter, mais aussi de donner la vie. Lorsque la clemence est ordinaire à un Prince, bien loin d'être une vertu, elle est en lui l'extinction de toutes les vertus roiales, c'est même une qualité si dommageable aux Etats, qu'elle est presque toûjours la cause de leur ruine: c'est une ignorance de l'utilité & de la nécessité de la justice, sans laquelle, dit S. Augustin, les Republiques & les Empires sont de grandes fociesocietez de brigands: c'est une bonté fausse & mal entenduë: c'est une dou-ceur cruelle, & une vicieuse indisserence pour l'ordre & pour le repos public. Il y a plusieurs causes étrangeres de la clemen-ce des Souverains, la premiere est le pouvoir qu'on a sur leur esprit; car l'on n'en voit presque point qui ne s'attachent d'inclination à quelque personne qui leur agrée, ou qui ne trouvent quelqu'un qui ait de l'ascendant sur eux: de sorte que par l'envie de favoriser ceux qu'ils aiment, ils sont toujours disposez à ne leur rien refuser. L'adresse est une seconde cause de la clemence des Souverains, qui n'est gueres moins puissante que la premiere, ce qui vient de ce que parmi les grandsprivileges qui font envier leur condition, ils ont ce malheur qu'encore que dans la distribution des graces, des Charges & des Emplois ils paroissent être les maîtres, il s'en faut bien qu'ils le soient toujours: la raison en est que des qu'il s'agit de donner un gouvernement ou de faire grace, un Roi est ataqué & pressé par tous ceux qui ont part à sa faveur & à sa confiance, & qu'il n'a que lui pour se désendre: ainsi comment peut-il resister à tant de personnes habiles & concertées ? Que peut-il faire quand on le prend par toutes sortes

debiais, & qu'on lui tourne une même chose en tant de manieres, est-il en son pouvoir de ne se pas rendre? Cela n'est pas possible, du moins ordinairement, c'est pourquoi le premier soin d'un Courtisan qui a quelque afaire, est d'engager tous les Ministres à le servir. L'importunité est la troisiéme cause de la clemence des Souverains, & elle leur arrache quelquefois l'abolition des crimes, un Pere desolé se jette aux pieds du Roi, & conjure sa bonté de se laisser toucher à ses larmes & de pardonner à son fils unique qui s'est batuen duel, il est refusé, mais il ne se rebute point, au contraire il se presente à toute heure, & même aux heures où le Prince souhaite le plus d'être en liberté, enfin le Roi se résout à faire ce qu'il desire, non qu'il soit flèchi, mais pour se délivrer d'un homme qui l'importune; car les hommes & particulierement les Rois veulent être toujours à leur aise, & jouir d'un repos qui ne soit trou-Roi est ataque & prese par tous cers qui

#### one part à la fay du fin a confiance v &

consider du pour se désendre : ainsi consider peur il resisse à tant de personnes habiles & concertées ? Que peut-il se l'Arquand on le prend par toutes sortes de de

# TABLE.

| E la Justice. Pa                     | g. 12             |
|--------------------------------------|-------------------|
| De la Force.                         | The second second |
| D 1 7                                | 20                |
|                                      |                   |
|                                      |                   |
|                                      |                   |
| De la Reconnoissance.                | Prin-             |
| De la Fidelité des Sujets envers les |                   |
| De la Fidelità du Secret             | 125000            |
| De la Fidelité du Secret.            |                   |
| De la Sincerité.                     |                   |
| De la Vertu Oficieuse.               |                   |
| De la Bonté.                         | 6.                |
| De l'Humilité.                       | 61                |
| De la Pudeur.                        | 64                |
| De la Debonnaireté.                  | 70                |
| De l'Indulgence.                     | 75                |
| De la Pitié.                         | 78                |
| De l'Amitié.                         | 83                |
| De l'Honêteté des Femmes.            | 90                |
| Du Desinteressement.                 | 93                |
| De l'Amour de la Verité.             | 97                |
| Du Pouvoir sur soi-même.             | 100               |
| De la Moderation.                    | 103               |
| De la Modestie des Hommes.           | 106               |
| De la Modestie des Femmes.           | 110               |
| De la Patience dans les maladies.    | 113               |
|                                      | Du.               |

#### TABLE.

| Du mepris de la Mort.                                                            | 116                             |
|----------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------|
| De la Constance.                                                                 | 122                             |
| De ta Fermeté.                                                                   | 127                             |
| De la Generosité.                                                                | 130                             |
| De la Magnanimité des Philosophes.                                               | 135                             |
| De la Vaillance.                                                                 | 143                             |
| Du mépris des richesses.                                                         | 149                             |
| De la Modestie dans la dépense.                                                  | 155                             |
|                                                                                  |                                 |
| De la Douleur de la mort des proche                                              | 25 0                            |
| De la Douleur de la mort des proche<br>des amis.                                 | 157                             |
| De la Gravité.                                                                   |                                 |
|                                                                                  | 157                             |
| des amis.  De la Gravité.  De la Douceur.                                        | 157<br>161<br>167               |
| des amis.  De la Gravité.  De la Donceur.  De la Complaisance.  De l' Afabilité. | 157<br>161<br>167<br>171        |
| des amis.  De la Gravité.  De la Douceur.  De la Complaisance.  De l'Afabilité.  | 157<br>161<br>167<br>171<br>176 |
| des amis.  De la Gravité.  De la Donceur.  De la Complaisance.  De l' Afabilité. | 157<br>161<br>167<br>171        |

#### FIN.

100

103

901

OIL

113

De l'Amtric.

De l'Americe des Femines.

Da Definteressiment,

De l'Ament de la Verité.

Da Peavoir sir saiemême.

De la Maderetion.

De la Maderetion.

de la Mod fie des Fernence. Le la Parience dans les maludies.

