# Hippocrates atheismi falso accusatus contra ... D. Nicol. Hieron. Gundlingium ... / auctore D.W.T.D. [i.e. Daniel W. Triller].

#### **Contributors**

Triller, Daniel Wilhelm, 1695-1782 Hippocrates Gundling, Nicolaus Hieronymus, 1671-1729

### **Publication/Creation**

Rudolstadii: Litteris Urbanianis, 1719.

#### **Persistent URL**

https://wellcomecollection.org/works/qvyvrwv4

#### License and attribution

This work has been identified as being free of known restrictions under copyright law, including all related and neighbouring rights and is being made available under the Creative Commons, Public Domain Mark.

You can copy, modify, distribute and perform the work, even for commercial purposes, without asking permission.



Wellcome Collection 183 Euston Road London NW1 2BE UK T +44 (0)20 7611 8722 E library@wellcomecollection.org https://wellcomecollection.org



520011A By D. W. Tuller 

65718

# HIPPOCRATES

Ch Marries

# ATHEISMI FALSO ACCVSATVS

CONTRA

VIRVM AMPL.

D. NICOL. HIERON. GVNDLINGIVM,

P. P. HALENS.

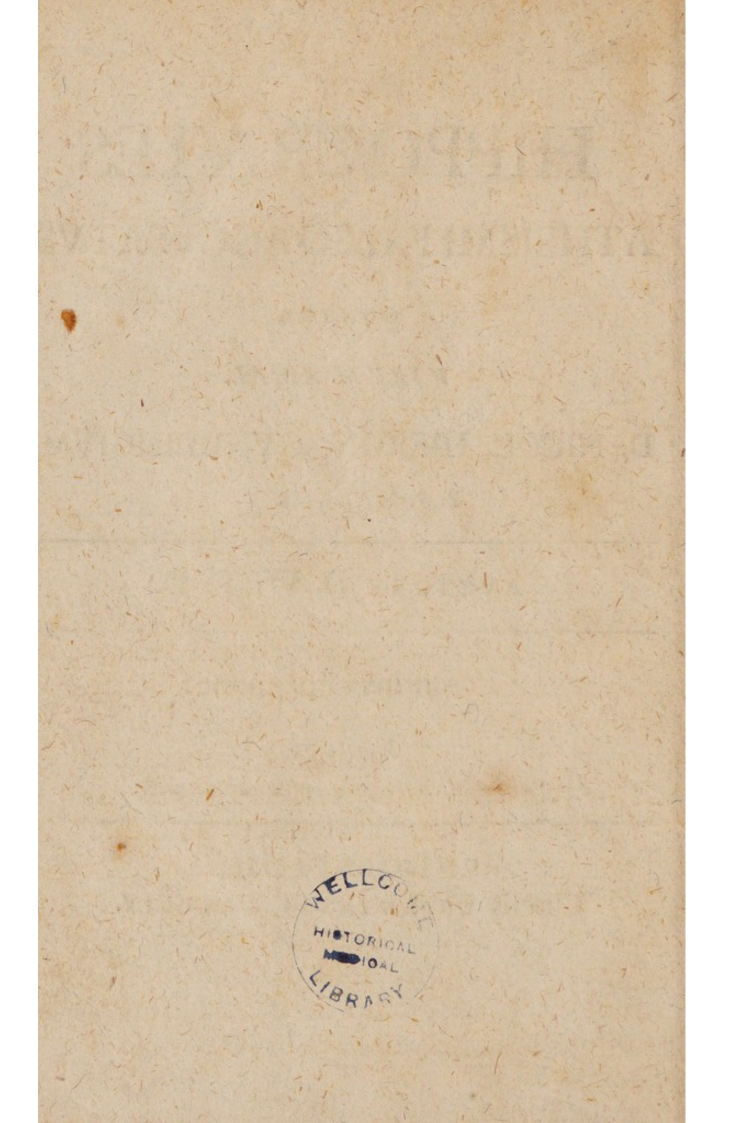
AVCTORE D. W. T. D.

Terentius Phormione:

Nibil est, Quin male narrando possit deprauarier.

RVDOLSTADII, Litteris urbanianis, mdccxix.

Zekler.





## VIRO

Summe Reuerendo atque illustri

# JO. ALBERTO FABRICIO,

S. Theol. D. & P. P. Hamb.

## AVCTOR.

Uae diu intra priuatos delituit parietes, nunc demum in lucem prodit opella haec Anti-Gundlingiana. TIBI eam inscribere, ex eo iam, quo illam composui, tempore, animus fuit. Feci duplici de caussa, vna communi; altera singulari. Communis est, quia TV hodie solus es in Germania (citra adulationem loquor)humaniorum & graecarum inprimis litterarum praeses & stator; quales olim in eadem Philippus Melanchthon & Joachimus Camerarius Viri memoriae numquam interiturae. Ad Te solum parest, vt referatur, quidquid in amoeno hoc studiorum genere aut suscipitur, aut tentatur, ceu ad aequissimum iudicem & dignissimum arbitrum. gularis autem est, ipsum illud solidissimum iudicium, quod de Cl. Gundlingii scripto tulisti in Bibliotheca Graeca, immen-

sae frugis & stupendae eruditionis opere. Hocenim permotus illud cum cura legere coepi, scripsi contra illud, perrexi, perfeci tandem. Jure igitur TIBI hic reddo, quod monitu TVO & iussu effectum est. Tutare leuem hanc Exercitationem contra sinistra, quae praeuideo, maleuolorum censorum iudicia, & vitilitigatorum censuras; & si qua offendis, quae TI-Blmet ipsi minus probentur, pro virtute TIBI propria, i. e. humanitate, aut tege, aut mone: Tam cito certe non monueriserrantem, quam cito ego monentem sequar. Vale VIR SVMME, in orbis commodum, Vrbis Tuae decus, & mufarum graecarum hodie nimis proh dolor! fastiditarum singulare praesidium, mihique illum fauorem, quem per humanissimas litteras mihi declarasti, aeternum serua. Scripsi Lipsiae claraccxvIII. die Nov. vltimo.

## INTRODVCTIO.

IPPOCRATES, quem omniaiuresaecula laudarunt, & si qua sint futura, laudabunt; hactenus breviloquii tantum & obscuritatis cuiusdam (quo iure, alibi erit dispiciendum) fuit a quibusdam accusatus: nunc vero, decennium est, & quod excurrit, Atheismi, pudet dicere, accusari quoque coepit. Idque vnius, quod mireris LECTOR, Viri eruditi ausu, aut lusu potius atque Otio fa-Etumest. Rem Tibi omnem pandam: Edidit Vir amplissimus Nicol. Hieronymus Gundlingius Otia, siue Exercitationes quasdam philosophici, historici & mixti argumenti, quarum Part. II. Cap. III. inscriptum est HIPPOCRATES Abros. Ibi omnes ingenii, quotquot habet, intendit neruos, vt probet, optimum & pientissimumsenem pessima illa Atheismi peste fuisse contaminatum. Hocque tanta sui egit cum fiducia, vt ita scribere nullus prorsum veritus sit: Hippocrates Atheis adscriptus est paganus, et iam diu fato suo fun-Elus, itavt mibi persuadere baud possim, futurum quempiam, qui mibi grandem ea de re scribat dicam, aut vnum ex eius posteris, qui

A 3

me

me in ius rapiat & c. Quantulum autem hoc argumentum ponderis habeat, in aprico esse arbitror. Namesto, Hippocratem fuisse paganum, esto, eum diu iam ad plures abisse: an exinde quaeso sequatur, eum pro lubitu esse traducendum, eiusque famae tam indelebilem notam esse inurendam? quasi vero mortuo leoni sit insultandum, & Hercules vel post fata Hercules non maneat! Et licet nec de Graeciae salute, aut Apostoli fama, vt alibi μυκτηςίζων loquitur Cl. Gundlingius, disceptetur: sermo tamen est de homine ciuiliter, vt sic dicam, bono, immo de vniverso humano genere, quid enim sanitate pretiofius? optime merito, quem citra rationem laedere, nec fas finit, nec ius permittit. Equidem concedo, vt postulat Vir Cl. quadamtenus, non existenti nullam inferri posse iniuriam: Nam quod numquam extitit, numquam affici potuit; at illud aegre huc quadrat. Etsi enim non amplius existit Hippocrates, extitit tamen aliquando, & fama fuit super aethera notus. Potest igitur omnino ipsius famae, quae adhuc superat, & per tot illustrium virorum suffragia & testimonia, nouas indies adquirit alas, per detestandam Atheismi

ım-

imputationem, labes virulenta adfricari, adeo, vtilli, qui hactenus Hippocratis obfcuritatem fuae fomnolentiae ceu peripetasma obtenderunt, nunc in Atheismo ipsi imputato, eiusdem simul inueniant tutamentum. Nam certe per Cl. Gundlingium, illi imposterum laudem merebuntur maximam, qui se religiosa scilicet mente, ab Hippocratis lectione penitus abstinebunt; quam tamen vt saluberrimam & optimae srugis plenissimam, omnibus & Medicis, & Philosophis ceterisque doctis, sedulo potius commendare addecebat: Est enim Hippocrates vere ille,

Qui genus humanum ingenio superauit, & omnis

Praestinxit, stellas exortus vii aetherius sol, Quique per artem,

Fluctibus e tantis vitam tantisque tenebris, In tam tranquillo, & tam clara luce locauit. Hoc igitur spissum praeiudicii glaucoma vtiis abstergerem, qui

Omnia magis admirantur, amantque Inuersis quae sub verbis latitantia cernunt, Veraque constituunt, quae belle tangere possunt

Aureis, & lepido quae sunt fucata sonore.

De

Vtque veritati, cui vnice milito, suus constaret honos; Hippocratem praesenti Exercitatione desendere, & ex decennali, vt sic loquar, Atheismo manu non leuibus, vt spero, argumentis armata, eripere, operae visum suit pretium,

Ne eum circumuentum inique iniqui irrideant.

De eruditis enim & emunctae naris hominibus, certus sum atque securus, neminem esse, fuisse, aut fore, qui nouae huic & infirmae Cl. Gundl. opinioni aut suffragatur, aut suffragatus sit, aut suffragabitur: quum quotquot illius fecerunt mentionem, eam non tantum non adprobarint, fed & adeo cum censura dimiserint. Celeb. Fabricius Bibl. Graeca L. II. c. XXIV. p. 843. Cl. Gundlingii argumenta vocat minime certa atque euidentia, qualia in tam graui criminatione merito desiderentur. Summe Reverendus Buddeus Hippocrati sine sufficienti ratione Atheismum a Cl. Viro fuisse obiectum pronunciat, Tract. de Atheism. Cap. 1. J. XX. p. 77. adde omnino Not. p. 84. Haec magni illi Duum-Viri, breuiter quidem, sedsolide & vere. Qui Cl. Gundlingio data opera contradixisset, eiusque argumenta trutinasset, aut trutinare voluisset, praeter Cl. Goe-

Goelickeum, noui certe neminem. enim Halae e cathedra publice contra ipsum declamauit, illamque declamationem mox publici quoque iuris fecit. Sed quid ibi praestiterit Cl. Goelickeus, ex responsione Cl. Gundlingi Bibl. Nou. Halens. Part. XXIX. inserta, iam experiemur: E tota, aitibi Cl. Vir, quam publice Goelickeus recitauit, oratione luculenter elucet, eum dissentire quidem a me, non autem soluisse dubia, vel declinasse exceptiones, quas plenamanu in medium attuli. Non penitus, vt fatear verum, errauit hic Cl. Gundlingius: Nam praeter generalia quaedam vix quidquam illa Apologia tractat, vt taceam eum eodem, ac Gundlingius, modo, erroneam circa nomen Naturae Hippocrati opinionem adscripsisse, de quain hoc ipso opusculo plura. Dicet quidem hic, credo, Cl. Goelickeus: Oratioest, quae vt omnia accurate & verbose persequerer, non permisit: Sed, si licet, respondeo, desensionem pro prisco quodam Auctore, vbi ipsa illius verba & loca controuersa sunt alleganda, eorundemque verus ac genuinus sensus est eruendus, resque philosophice tractanda est, angustis & circumscriptis oratiunculae limitibus, vbi & auditorum,

A 5

tem-

temporisque & sermonis nitoris vtique ratio est habenda, commode includi vix posse. Non autem erat, quod ea propter triumphum caneret atque intumesceret Cl. Gundlingius, illas enim, quas plena manu in medium attulit exceptiones, plena quoque manu, si cum illo gloriari liceat, e medio sustuli.

Triennium quidem fere iam est, ex quo hanc defensionem conscripsi, & hinc quaedam, quae tum admodum adolescens, velsupersua, non distiteor, addidi, vel peregrina, vt videbuntur, admiscui, iam rescindere potuissem, vel expungere. Sed neutrum volui, quia & illa cum fructu quodam legi posse augu-

rabar.

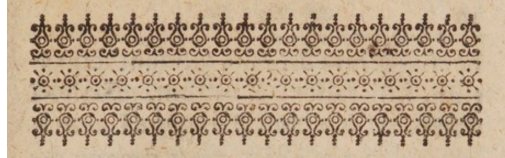
Ceterum Cl. Gundlingius haudaegre, spero, feret, quod contra ipsum scripsi: vsus enim
eadem sum libertate in excusando, qua ipse in
accusando Hippocrate; accedit, quod ipse Vir
Cl. illud non improbauit, sed concessit potius,
quin & inuitauit, si quispiam rationibus in
contrarium instructus modeste accederet:
quod quanta cum cura a me suerit observatum,
in ipso meo opusculo satis liquebit.

Haec quae praemitterentur, quaeque LE-

CTOR scires, visa funt. Nunc

Quod superest, vacuas aureis mihi, -- & TE Semotum a curis adhibe veram adrationem, Nec mea dona TIBI studio disposta sideli, Intellecta prius quam sint, contemta relinguas.

s. I. Quod



S. 1.

Uod primo ad nomen Athei attinet, adserit Cl. Gundlingius, recensitis prius variis huius nominis fignificationibus, se per Atheum illum potissimum intelligere, qui negat, DE-VM hoc vniuerium condidifie, quod Epicurus fecisse dicitur: porro, qui DEVM & mundum seu materiam confundit, vt accusatur Spinoza. Sed hanc definitionem ad Naturalistam, vt loquuntur, Atheo quidem adfinem, potius pertinere, nemo est qui non perspiciat. Tantum autem abest, vt illorum agam caussam, vt potius diçam, priorem ingenio suo abusum, posteriorem vero eodem haud infoeundo quidem, vt summe rever. Buddeus loquitur, malitiose vsum & per suas demonstrationes geometricas seductum, caussam efficientem confudisse cum caussa materiali, & immateriale miscuisse cum materiali, non cogitantem illud Sallustii, Ποδενή ταξις ζωκόσμω, ειπες μηθεν ην το τάττον; Aliam ergo Athei definitionem seu conceptum luber

Zenone.

ATOX.

bet suggerere breuem quidem sed verum, nist fallor, & iustum. Scilicet dixerunt Stoici, teste Diogene Laërtio, διττον είναι του άθεου, τόντε έναντίως τω Θάω λεγόμενου, και τον έξεθενητικού τε Ocis, duplicem esse Atheum, tum eum, qui contrarius dicatur Deo, tum eum, qui Deum prorfus habeat pro nihilo; non, qui adspernetur, vt male του έξεθενητικού expressere in Stephani Editione: illud enim ex hac quidem versione, idem fere esset ac praecedens έναντίως τω Θείω λεγόμενον. Nunc adipla verba: priora apta satis ac sufficientia ad exprimendam de Atheo ideam conten-Est itaque Atheus ὁ ἐνάντιος τῶ Θείω, seu quod idem, τῶ Θεῶ, qui DEO contrariatur, h.e. qui ipsius sapientiam, potentiam, veritatem, iustitiam, prouidentiam, & quae sunt ateributa, vt Theologi loquuntur, alia, non omnia negat quidem prorfus; sed minora tantum ac inferiora putat, ac re sunr vera, & ita dia to paules na μηδέν ήμων βελτίες ήγειδα την Φύσιν Lib. II. # spi evay 785 OE85, vt apud Porphyrium legitur: Ex quo contemtu, seu minori, acpar erat, DEI aestimatione, pessima deinceps ac horrenda oriuntur vitia, ασωτία, effrenis libido, οἰνοΦλυγία, κώμοι σαπεοί, seu ut ap. Euripidem est σαθεοι λόγοι, έπιοςκία & alia huiuscemodi

centena,

centena, quorum multa recensent St. Petrus & Paullus. Quod ad posteriora, Ep. e. IV. verba, ea potius ad brutum, quamadde Rom. hominem pertinent, vti & loquuntur 1, 29. 199. Viri maximi Grotius, Bentleius, Buddeus, qui enim DEVM esse plane negat, ille non est Atheus, sed infanus & omnibus orbus sensibus, nec hominis ps. XIV. & nomine, vt dixi, dignus. Hinc & ta-LIII. lis Hieropsalti dicitur DD h. e. vt LXX. senes optime reddunt, a pew, insipiens, stultus. Vt enim hic nihil dicam de lege illa mortalium pectori inscripta, seu έμφυτω γνώσεως Θεθ idea & obscuris post lapsum lineis, a multis quippe priscis aeque ac recentioribus in dubium vocatis, certis tamen ceteroquin, vt solide demonstrauit Summe Rev. Buddeus: certe cuilibet, De Ath. C. qui non prorsus obbrutuit, ex mira V. S. I. Not. hac concinnaque huius vniuersi stru-Etura, ex signis coelestibus, tum duobus illis magnis; tum ceteris innumerabilibus paruis; breuibus: ex rebus creatis omnibus innotescet', non esse hominis de mortali semine nati, haec omnia produxisse, eaque tam diu, ordine non interrupto, conservasse ac gubernasse, & adhuc gubernare. Hocest, quod & Paullus vult, Rom. I, 19. quum dicit: το γνωσον τέ Θεέ paganis fuisse

fuisse φανερον nempe από κτίσεως

μόσμε; quicum conferri poterit,

Opp. Gal. T. IV. p.

Diff.

427.

quod Plutarchus in hanc rem disseruit libro de Philosophorum placitis I. cap. VI. πόθεν έννοιαν έχου Θεξ άνθεωποι, vbi diserte exponit, quod το κάλλος τέ μόσμε, cum sole, luna, astris &c. homines impulerit, vt crederent DEVM esse; cui & assentitur Auctor libri megi ΦιλοσόΦε isopias vulgo Galenus creditus, vbi S. est: πόθεν έχομεν έννοιαν θεων; ad quod ita respondetur: Εχομεν έννοιαν τέτε (Θεε) έκ τε κάλλες κα μεγέθες των όρωμένων αυτέ δημιεργιμάτων. έδεν γας των καλών είκη γεγέννητας, αλλ' ύπο δημιεςγέ σοφέ, κ. τ.λ. Hinc & Maximus Tyrius scribit: 70 Bagβαρικον, όμοιως άπαντες μέν ξυνετοί τέ Θεες κατες ήσαντο δε άυτοις σημεία άλλοι άλλα, quale quid etiam apud Ciceronem legitur; sed & apud Senecam, adde Summum Grot. de V. R. C. L. I. S. 2. &c. Fuerunt tamen nihilominus quidam, si fides habenda est Auctoribus, qui temere & άλόγως nullum esse DEVM assererent. Talis fuit Diagoras Melius, de cuius impietate & αθεότητι videndus potissimum Scholiastes Aristophanis tam ad Nubes, quam ad Aues, Athenaeus Deipnof. L. XIII. Plutarchus de Pl. Ph. l. VII. Athe.

Athenagoras in Legat. pro Christ. p. 7. Lactantius de Ira Dei & alibi, irem Aelianus H. V. II, 31. & quae ad eum observauit doctissimus Kuhnius, vt alios plures nunc fileam: Tales etiam fuisse fertur Theodorum Cyrenaeum, & Euemerum Tegeatem Plutarcho I. c. allegatos. Vnde mirari subit, qui Cl. Gundlingius scribere potuit, nullum fuisse inter subtiles & philo-Sophos Atheos, quam Diagoram & forte Theodorum: hic enim manifeste ipsi contradicit Pfutarchus addendo Euemerum Tegeatem, immo & ipsum Euripidem Tragoedum, qui ne iudicii Areopagitici incurreret rigorem, Sifyphum είσηγαγε προςάτην της δό-Eng. ipfius Plutarchi funt verba; nec desunt etiam alii bene multi, quos recenset Summe Rev. Buddeus saepius iam citatus. Scio hic quidem, quae in defensionem eorum, qui olim in Atheorum relati fuerunt numerum, adferri solent a Viris eruditis. Heraclitum ingeniosissime defendit B. noster Gothofredus Olearius, Plutarchum contra Molinaeum Celeberr. Fabricius, ipsumque denique Euemerum, vt & Euripidem Summe Rev. Buddeus &c. Sed ideo praesidium non inuenit Cl. Gundlingius, sufficit enim

enim eos pro Atheis ὁμολογεμένως fuisse habitos, non autem disquiritur, quam recte pro talibus fuerint habiti, illud est historiae, quam tractat ibi Gundlingius, hoc veritatis, quae alibi eratinquirenda. Ceterum etiam ego ilud haud capio, quomodo illi vocari possint subtiles, vt ait Cl. Auctor, Athei, qui DEVM aperte negant; Verius enimego, & alius tales dixerit crasfos, vtita dicam, atheos, & prout supra iam demonstraui, stolidos insanosque. Sed hacc dicta fanto de Athei nomine, quibus qui plura velit addere, adeat aureum Buddei librum saepius supra allegatum: nobis in praesenti plura proferre neclibuit nec licuit, quum ad specialiora iam sit transfeundum.

S. II.

Sed nunc ponamus, illum, vt vult Cl. G. esse Atheum, qui negat, DE-VM mundi esse conditorem, quique consundit DEVM cum materia: Quid illud quaeso ad bonum applicandum, aut potius trabendum erat Hippocratem, cuius nuncin me partes suscipio? an ille inquam Spinozismi erat accusandus? Sane ego non puto, nec alius forte, qui sedulo, cum iudicio, & in connexione vt loquuntur, Magni Hip-

Hippocratis peruoluit scripta: non fine ratione addo: in connexione. enim plerumque, non dicam, semper, a Lectoribus neglecta, factum est, vt optimo Hippocrati peregrinus adfingeretur sensus, & hinc tanti Auctoris famae non parua inferretur iniuria. Quod infra patebit clarius, quum ventum fuerit ad ipsa illa loca, quae ad probandam Hippocratis αθεότητα non cum cura legerunt, sed sine cura & raptim quasi collegerunt, vt ita loqui liceat, αθεοποιήται. Vt igitur dicam, quod res est: Saepius apud divinum senem vox Φύσιος legitur, quam nunc vocat απαίδευτον, item αδίδακτον, nunc δικαίην & δικαιοτάτην, nunc inτρον νέσων, nunc aliis condecorat nominibus & elogiis. Haec ergo quum legerent quidam, qui sciebant & Stoicis & aliis Philosophis solemne fuisse, vt supponerent generale quodpiam principium, quod omnia gubernaret, per omnia esset diffusum, quod esset iustum, sapiens, aeternum, perfectumque, idque iam sub nomine ψυχης τέ κόσμε, iam sub voce τε νε, iam sub notione aidégos, iam sub vocabulo Διος, immo etiam ipsius φύσιος &c. venditarent: statim in eam delapsi funt sententiam, vt & tale quid Hippocra-

pocrati ne cogitanti quidem ea de re, adscriberent; sed delapsi vt dixi, & simul grauiter lapsi sunt. Nollem autem ita lapsum fuisse Lipsium, taedet fari, impegisse etiam hic Clericum doctissimum celeberrimedicum mumque, erubesco fere dicere, magnum quoque Boyleum illud Angliae sidus hic eclipsin quandam fuisse passum, vt alios taceam: Condonandum igitur eo facilius Cl. Gundlingio, si tot heroes errantes secure sequutus etiam avia aberravit, quippe qui aperte fatetur, se Hippocrati adscripsisse sententiam multis gentilibus gentilem, quod tamen, vt quiuis videt, non sufficit: erat enim illa sententia probanda, non adscribenda. Probare quidem illam videtur variis locis, ex ipso Hippocrate allegatis, & infra ame explicandis & expendendis; sed, vti Le-Etor perspiciet, probare videtur, non re ipsaprobat, illa enim loca omnia paene contrarium potius probant, & loco alieno allegantur. Prius autem, quam me ad ipsam locorum illorum discussionem conuerto, necessum esse videtur, vt paucissimis tantum eloquar, quid saniores Philosophi per vocem Ouosos seu Naturae intellexerint, hoc enim facto, eo melius & aptius licebit.

Praef. P. II. Ot.

cebit transire ad ipsum Hippocratem eiusque de Natura loca vexata.

g. III.

Nimirum, quum Philosophorum cordatiores, prudentioresque ex variis rerum creatarum Pawouevois intelligerent, omnia fieri lege quadam, & concinno quasi ordine, peculiarique dispositione, v.g. quod hoc tempore floridum rideret ver, illo, feruida torreret aestas, alio, humidus decideret autumnus, & alio glacialis faeviret hiems; item, quod veris temporeterra pictis superbiret floribus, aestatis, canae adsurgerent aristae, autumni, dulces calcarentur vuae, & denique hiemis, arbores suis denudarentur comis & hortorum perirec decus &c. haec inquam, & alia eiusmodi Φαινόμενα varia adduxerunt istos, vt crederent, certam esse dispofitionem, certum ordinem, breuibus, ordinatum quempiam & concinnum huius vniuersi motum, cuius ministerio omnia tam apte, tam concinne fierent & tam eleganter, qua de repulcre disserentem inueniet, qui cupit, Macrobium in S. S. l. c. 14. p. 53. Hunc igitur ordinem, huncinquam motum appellabant Ouow s. Naturam, item & aemoviav, sensu adhuc sano & innocenti.

centi. Postea alii erant, qui, quum animaduerterent ordinem istum seu ordinatum istum morum, semper fere vnum eundemque esse in producendis & reducendis, vt ita loquar, variis rebus tum nascentibus, tum natis iam, loco Quoios vsurpabant vocem avayunv seu necessitatem duram, quaeque impediri non posset: hinc Cyclops Deum contemtor apud Euripidem:

Cyclope.

Η γη δ' ανάγκη, κάν θέλη, κάν μή JEAn,

Τίπτεσα ποίαν Τάμα πιαίνει βοτά.

Nunc procedebant paullatim, & loco ανάγκης malebant scribere εμαςμένην, vnde decantatum illud fatum, quod erat άτρεπτον, και επικεκλωσμένον, και ασαραίτητον, και ανίκητον, vt loquitur Diff. XXX. Maximus Tyrius, cui addas Tacitum A. IV. 26. & Lysiam έν έπιτα Φίω τοις πορινθίων βοηθοίς. Sed nec hoc suffecit omnibus. Nonnulli enim, dum sibi persuadere non possent, hunc motum, hanc Φύσιν, hanc avayunv talia exhibere posse Pasvousva, nisi esset sapientia quadam atque intelligentia haud vulgari imbuta, Φύσιν illam vocabant voceav vt Archytas cum Inde rursus alii Duosws & avayung loco, nude ponebant vsv seu

mentem, vt Platonici, & πεόνοιαν vt Stoici, Plutarcho teste. Quibusdam neque haec placebant, igitur alio nomine Φύσις ipsis appellabatur ψυχή τε κόσμε, & huic mundi animae aeternitatem, diuinitatem, exquisitissimam sapientiam & alia dinina attributa, inauspicato & temere adscribebant, vt videre est apud Ocellum Lucanum, item & Alcinoum: Quamvis negare non possim, me offendisse inter philosophos priscos, qui distinguerent inter ψυχην τε κόσμε & νεν seavs, & illi quidem attribuerent prudentiam & quandam divinitatis adfinitatem; huic autem absolutum in eam imperium, maiorem sapientiam, immortalitatem, breuibus, summam perfectionem, quod nec prorsus absonum, nec verum prorsus. Tandem vero eo usque procedebant, vt & ipsum de Coelo traherent Iouem, eumque sub nomine Púosos item Juxns to xoous intelligerent, vt non vno sane loco demonstrauit cum aliis Phurnutus. Et sic confundebant ex mala bonae vocis Naturae interpretatione (non ex nomine, quod contra ill. Boyleum noto atque Sturmium, parienim ratione Mechanismus Cosmicus, quem pro Natura ponit laudatus

B

Boy-

Boylius, idolum vocari potest, quod & ill. obseruauit Leibnizius) motum & motorem, dirigendum & dirigen, tem seu vt Scholastici loquuntur, Naturam naturatam & naturantem. Sic videor mihi concise quidem; at euidenter demonstrasse, qui ex innocentissimo, vt loquitur Cl. Goelikeus, Naturaevocabulo, idolum quodpiam fuerit confictum, vt Boyleus atque Sturmius loquuntur modo nominati. minus tamen aperte fateor, me nondum omnia τη Φύσει seu κινήσει illiimposita nomina recensuisse, certe enim νοχ Φύσεως fi vlla vnquam alia, πολυσημωτάτη fuit veteribus praesertim Stoicis, si fides haberi debet Plu-Quum igitur quidam ex recentioribus, vt sunt Viri iam laudati, Boylius puta atque Sturmius, quibus vel Malebranchius & alii addendi, quos illustris Leibnizius allegavit, Act. Erud. 1698. Menf. Sept. p. 433. perspicerent, motum illum seu mechanismum istum cosmicum Naturam dictum, ansam, vt vidimus, aliquo. modo dedisse ad idololatriam; non modo vocem Naturae; sed & ipsam adeo Naturam, eiusque existentiam e philosophia eradicare sategerunt, statuentes nempe, DEVM solum esse huius

huius vniuersi sicut Creatorem, ita & motorem, immediate omnia moventem & disponentem, excluso prorsus motu illo vniuersae mundi machinae ab ipso impresso, & quousque ipsi libuerit summo opisici, duraturo, quem vti dixi, motum, aut, vt cum illustri Leibnizio distinctius loquar, vim creatam actricem rebus insitam, item potentiam adricem, legem insitam, vt & Cl. Schelhammerus, applaudente Leibnizio, loquitur, Prisci Oύσιος inscribebant nomine. Sed quibus fundamentis nitantur horum aduersariorum, &, vtita loquar, ἀντιφυσικών obiectiones & argumenta; egregie prae aliis demonstrauit Excellentissimus Schelhammerus tam in Libro de Natura, quam potissimum in Naturae Vindicatae Vindicatione, vbi contra Cl. Sturmium acerrimum Naturae impugnatorem, docte, folide & mascule disputat, Naturaeque a tot hostibus circumventae & hinc propemodum in deditionem pronae, viriliter succurrit, eamque triumphantem libertati reddit. A cuius Cl. Viri partibus stetit quoque ill. Leibnizius in Act. Erud. An. 1698. Menf. Sept. p. 427. fgq. qui & fimul p. 439. de hac doctrina, quam periculosa sit, ita scribit : Tantum abest, ve B 4 DEI

DEI gloriam augeat, tollendo idolum naturae; vi potius rebus creatis innudas diuinae unius substantiae modificationes euanescentibus, ex DEO factura cum Spinosa videaturi ipsam rerum naturam & c. & c. Hanc controuersiam vel duobus indicasse sufficiat, aliqua vi addam, instituti mei ratio non permittit, hincpergo.

S. IV.

Quemadmodum igitur prudentiores vt dixi, Philosophi, motum quemdam ordinatum huic ἀυτομάτω (fic mundum vocatill. Boylius) a DEO impressum credebant & adstruebant; ita pari ratione nil erat, quo minus vel fimilem motum, similemque concinnum ordinem & mechanismum adscriberent microcosmo seu homini, eumque itidem appellarent Dúon seu Naturam, interdum etiam Juxno seu animam, hac tamen cautione, vt eam distinguerent and 78 v8, i. e. ab immortali illa & rationali mente: Galenus tamen & alii Ovow distinguunt atque Juxno, ita vt hoc maius, illud verominus, & corruptioni obnoxium, iudicent: Alii vocarunt hanc corporis humani naturam έξιν, item διάθεσιν, item τάξιν, quod apud Plutarchum legitur l. VIII. Sympos. item aquoviav, item zusaow, quod apud ipsum saeplus

pius occurrit Hippocratem, &c. Et haec φύσις, haec inquam ψυχή, έξις nai dia deois illos denotat motus, quos phyfiologi dicunt animales, spontaneos, inuoluntarios, vtpote mentis imperio non subiacentes, vt loquitur Nemefius. Tales funt fanguinis circumgyratio seu circulatio, sanguificatio, concoctio, chylificatio, secre- vid. Gatio animalis, excretio, motus intesti- len. Isagog. norum peristalticus, arteriarum pulfus, & qui similes sint motus & actiones, quae fiunt inscia quasi mente, & illas vix observante, και έκοντων και De Nat. ακόντων ήμων, vt idem ait Nemesius. Hum. Hi motus quousque recte procedunt & iuste, eousque sanitate homo fruitur integra: simul ac autem ab externa quadam caussa v. g. praua diaeta, vulnere, vel alia demum quaecunque etiam sit, dia déces illi, évezin ac aguovin contraria, seu vt cum Hippocrate loquar & Galeno, έχθεη μου πολεμίη, fuerint turbati & impediti, machina illa corporea extra suum quasi circulum ac ordinem collocatur, hancque turbationem, &, vt sic dicam, dislocationem vocamus morbum. Sic enim Plutarchus morbum exponit per raga- Symp. VIII. ξω της Φύσεως, quod ego redderem per τάξαξιν της έμφύτε τάξεως, Galenus per

per ενόχλησιν Φύσιος seu παρά Φύσιν, Diff. XVIII. Maximus Tyrius per ragagio the naτα Φύσιν 8σίας, vt de aliis taceam. Saepius autemfit, vthi turbati motus vel sua sponte in pristinam redeant ordinem, sicuti contingere haudraro videmus in machinula chronometrica, quae etiamsi mox tardius, mox autem citius temporis designarit cursum, paullo post rectum & adaequatum fuum recuperat ordinem atque motum. Quod si hoc in machina sit corporea (fit autem haud raro) tunc apposite dicitur: Naturam aegrum adiuvisse, bonam Naturam aegrum sanasse &c. Sin autem id minus fiat, & illi motus nimium fuerint turbati, & graviter laesi, tunc Medicus accersitur, qui est motuum illorum turbatorum restaurator, & φύσιος συνεργός ύπηρετης ngi μιμητής, vt Hippocrates ait apud Galenum, non Dominus, vt quibusdam ex arrogantia dicere placuit, quos merito confutat ill. Bohnius. L.V,1.p.78. egregia sunt Aëtii verba: συνεργών δώ τη Φύσει προς σωτηρίαν αγωνιζομένη προς την νόσον, έτως γας ή Φύσις σύμμαχον λαβέσα τον ιατρον, τα δεουτα ποιέντα. Si vero nec Medicus cum suis instrumentis (vt medicamenta vocat Hippocrates) contra malum iam ad

ακμήν

Natu-

anun delatum, i. e. contra laesionem motuum enormem quasi, & plane avnues or nil valet, tunc demum tota corruit machina, tunc plane emoriuntur motus illi eneruati, & hanc motuum saow quietemque vocamus mortem. Haec est Ouois illa seu Natura in corpore animato mechanico, haec inquam, est Ovors Medicorum cum priscorum, tum recentiorum plerorumque, vt ill. Bohni, Sydenhami, Bagliui, Conringi, Haruei, Hoffmanni, Bergeri, & aliorum innumerorum. Sunt quidem, nos non fugit, quidam iique magni nominis nostra aetate Medici, qui, dum omnes in corpore organico motus animae rationali immediate adscribunt, per Ovow seu Naturam ipsam animam rationalem intellectam volunt. Verum huius loci non est, in hanc sententiam inquirere, quam merito iam iam tot Viri celeberrimi strenue impugnarunt; id tantum dico, quod nunquam fint probaturi, Hippocratem etiam vocem Ouoros pro anima rationali vsurpasse, vt nuperrime (alios studio taceo) fecit Cl. Nenterus & In Fund. Goelickeus. Huius Cl. Viri G. pu- Med. ta, sententiam libet hic examinare. In Def. Dicit nimirum Hippocratem vocem

Naturae v biuis sumere pro Natura s.XII. XX. Humana, h.e. pro anima rationali; deinde adserit Dequoi illud, de quo infra multa dicentur, idem esse ac Ouow & consequenter idem ac animam rationalem; Ex his autem suppositis sponte, credo, fluit, animam hominis rationalem & orbi condendo adfuisse & omnisciam esse & omnia intelligere & videre & audire omnia, quod tamen est falsissimum. Stat itaque sententia, quod & móx pluribus docebitur Φύσιν Hippocratis esse ens mere mechanicum seu ipsum mechanismum, & licet eam ἀπαίδευτον, ἀδίδακτου, δικαίην &c. vocet και δια παν-Tos viewes, vt cum Galeno loquar, illi tamen nec intellectum, nec sapientiam, nec iustitiam, vt aduersarii volunt, tribuit, vt suis locis videbimus. Haec necessario videbantur praemittenda, licet plus iusto fere sim expatiatus: Nunc ipsa illa loca a Cl. Gundlingio in medium allata ordine recenfebo, explicabo, vindicabo. NVMEN feliciter!

Prior itaque locus, quem Cl. Gundlingius ad monstrandam Hippocratis άθεότητα, in medium producit, depromtus est ex Libro περί του Φης seu de

L. IX. de Pl. Hipp. & Plat.

de Alimento, libro certe salebroso & latebris pleno, vt loquar cum Prospero Martiano celebri alias Hippocratis scholiaste. Sic autem ille est: Oúois έξαςκές πάντα πᾶσιν. Hicante omnia moneo, Galeni lectionem paullo meliorem esse hacce vulgari, legitscilicet magnus ille Hippocratis admirator duobus in locis: Φύσις έξαςκές παντά πασιν: nihil enim facilius hoc errore potuit committi, diuellendo scilicet παντα a πασιν: Et loco alio ita: έξαςκέων είς άπαντα τοῖς ζώοις. Nunc & ipsius Galeni huius sententiae interpretationem audire, operae esse videtur. H, inquit της Φύσεως κίνησις γίνεται μεν έν περιόδοις τεταγμέναις, κατάγε τον ίδιον λόγον. Κωλύεται δε ένίστε Φυλάττειν τας περιόδες ύπο των έξωθεν είς αυτήν αμαςτανομένων, deinde statim subiungit: έτω γεν και ὁ παν θαυμας ος ίπ ποκράτης έλεγε, Φύσις έξαςκει παντάπασιν κ. λ. Loquitur nimirum Galenus in isto libro περί κρισίμων ήμερων seu dichus criticis, & κρίσει illa in pathologia & semiotica satis decantata: hinc ait, motionem φύσεως seu διαθέσεως illius in morbis turbatae quidem, sed molientis tamen egerere & propellere materiam, vt loquuntur οι ιατεων παιδες, peccantem, fieri

fieri quidem in certis quibusdam & definitis periodis seu circuitibus, secundum propriam rationem, h. e. secundum proprium & innatum quasi modum seu instinctum quemdam concreatum, vt loquitur illustris Bohnius:impediri vero nonnunquam, quo minus iuste seruare possit istas circuitiones, ab externis caussis, quibus in illum Naturae conatum peccetur. caussas ibidem recenset, mutatis aliquanto verbis, ac extant apud ipsum Et hanc ipsam esse Hippocratis mentem, testatur ipse sequentibus loco περί τροφής eodem: Αποκρίσιες κατά Φύσιν, κοιλίης, έξων, ίδρωτος, πτυάλε, μύξης n. λ. haec hactenus. Transeo nunc ad locum alterum ex eiusdem libri J. VIII. Φύσιες πάντων eididanton. Hic iterum prouoco ad Pergamenum optimum quippe vt plurimum atque doctissimum Hippocratis interpretem, qui praesentem aeque ac sequentem ex Epidem. VIto. si vnquam alium, fuse quidem, sed docte quoque explanauit, idque quatuor praecipue in libris, nempe libro de Vsu partium Imo, de Locis adfectis V, Comment. in lib. Hipp. Epidem. VI. fect. V. maxime, & tandem Tractatu, an animalsit, quod viero continetur? quae loca,

nı

ni fallor, etiam adnotauit solertissimus Foesius. Inter haec duo praecipue sunt, vbi, vt visum fuit Foesio, legisse videtur Galenus: Φύσιες ζώων абібанты, quod bellum quidem & elegans, atque Hippocratis menti ex asse conuenit, dixerat enim ille paullo ante: ζωεται τα μέςεα των ζωων; nunc breuitatis ergo, cui semper, vt notum, Audet, omissise videtur vocem Zww & πάντων nude posuisse: sed pace tanti viri, non puto ita legisse Galenum, quam potius ita dilucidasse sensum Hippocratis subobscurum & semi quasi perfectum: ita enim & supra loco παντά τασι scripserat ζώοις. rum haec leuiora: Nunc ad ipsam praesentis loci explicationem, ad quam priusquam me accingo, quaedam de brutorum ratione praefari lubet.

S. VI.

Olim iam agitata & ad nostra fere tempora usque pertracta fuit quaestio: Vtrum animalia sic dicta bruta ratione quadam essent imbuta nec ne? Priscorum plerique quotidianis experimentis & euidentissimis argumentis edocti, quin conuicti etiam, mitius se iudicasse autumabant, si dicerent, nec rationalia plane nec irrationalia

tionalia prorsus esse animalia sic di-Eta bruta: Igitur pulcello illo sed nihil fignificante nomine vocabant rationis anadovian, quasi dicas imitamentum quodpiam seu similitudinem rationis. Sed quum hoc nec frigidum sit nec calidum, nec tepidum quoque, & inanis, vt pure dicam, terminus, breuibus, quum avadoyiav re-Etius dixeris adoyiav: Alii, qui se prioribus o Zudegnes éges putabant, substituebant un feu memoriam, non autem eam, quam ratione esse dice-In S.S.J,14. bant mixtam; Sed tantum, quae aut bebetudinem, aut vt Pontanus manult, babitudinem quinque sensuum comitaretur, quod apud Macrobium legitur. Sed quam bene hi suam rem gesserint, videamus nunc breuiter. Dicunt nimirum memoriam potissimum esse qua bruta gaudeant. Sed quum memoria illa sit mentis facultas, qua obiectorum ideae seu είδωλα per sensoria animalia semel impressa & sic necessario concepta, menti nostrae vivide repraesentantur: sane non video, qua probabili minimum ratione concipi queat memoria sine ratione, sine iudicio. Estenim memoria maxima mentis facultas, quae tamen nequit consistere, nisi solida obiectorum

praecesserit perceptio: sed nec perceptio sola sufficit, ni accesserit aliquid actiuum, quod tam multas variasque rerum ideas nobis quotidie per senforia oblatas, discernit, separat, in ordinem redigit, quod vulgo dicunt iudicium. Est igitur, quis negare aufit? memoria fine iudicio turbata rerum repraesentatio, confusum chaos, & idem ac vir ans Palos. Haec quae dixi, ipsis posse obiici, iam videntur praeuidisse & hinc lepide vti putant; sed ridicule, vti ego puto, distinxere inter memoriam ratione mixtam, & memoriam quae comitatur quinque sensuum hebetudinem, seu vte recentioribus Antonius le Grand voluit, inter memoriam intellectiuam & serficiuam. Sed quae illa memoria sit posterior, nescio, & illi ipsi, credo, nesciuerunt. Verum & hi prudentiores, certe pudentiores fuerunt magno illo alioquin Cartesio eiusque asseclis, qui non rationem folum; verum & memoriam & vitam paene adeo ipsam brutis denegarunt animalibus, automata & quas nescio machinas ex illis effingentes & credentes, quin aperte scribentes, omnes animalium actiones mechanice posse explicari, & motus, quos ab Grand de anima quadam in bestiis proficisci arbitra-c. s. in mur, Brut. S. 79.

mur, iis adfines esse, qui in automatibus sola virtute manuclae & rotarum figura, producuntur. Quod autem hoc commentum non absonum solum; sed & in creatorem sapientissimum sit blasphemum, breuiteriam demonstrabo, sed argumento, nisi fallor, perspicuo & ab ipso animalium organismo petito. Si, inquam, animalia bruta eadem habent organa, quorum ope & ministerio sentimus & cognoscimus; sequitur necessario, animalia aeque ac nos sentire atque cognoscere: Habent autem, quod nemo ibit inficias: si vero eorum in brutis nullus esset vsus; sequeretur, ea casu tantum, & ita frustra fuisse condita. At DEVS nihil poterat frustra condere, est enim perfectissimus & sapientissimus; qui sapientissimus est, nihil facit, nec facere potest sine sine quodam atque respectua Nunc vero alium in finem (quantum quidem scimus) addere non voluit organa animalibus summus ille opifex, quam vt obiecta senfibilia eorum ope conciperemus, concepta diiudicaremus & iudicaremus, & in memoria ceu scrinio adservaremus, vt suo tempore depromi possent. Ergo qui animalibus sensoriis exquisitissimis instructis sensum dene-

denegare vult & rationem, vel parum vel nihil sensus habere videtur. Nam & in animalibus quotidie animadvertimus dubitationem, deliberationem, gaudium, metum, tristitiam, iracundiam, cupiditatem vlciscendi iniurias, pudorem, & quae huius generis adfectiones aliae, quas & diuerfa vocis modulatione & diuerfo corporis motu gestuque indicare solent, qua de re legendus est inprimis Lu- De Nate cretius. Haec an possint proficisci ex L. V. machina quadam, aut automato, non dubito solum, sed plane nego. Praeter haec videmus etiam animalia nonnunquam infanire, & damnum ita inferre mortalibus: Sed qui posfint infanire, ni ante sana, vt sic dicam, mente fuerint praedita. illud, quod non adest, necaboleri, nedum corrumpi potest: ergo alia mentis adfuit dispositio, quam & intera dum adhibitis remediis iterum fortiuntur. Tandem & possunt doceri, quod autem doceri potest, illud necessario capax esse debet doctrinae; quod vero doctrinae est capax, illud & rationem habet, vt taceam ipsius Saluatoris effatum, vbi serpentibus Ogovnow quandam tribuit, in quem Matt. X, 16. sensum & Sophocles aues vocauit Electras

Ø60-

Φεονιμωτάτες, ad quem locum ambo scholiastae merentur inspici. sane addi possent & plus quam plura: sed ne nimis extra oleas, vt aiunt,

euager, hic abrumpo. Plura qui velit argumenta & probationes, is quaeπεςί Αποχ. so euoluat librum III. Porphyrii, vbi egregie subtilis ille Philosophus de brutorum cognitione disputauit, &, ex quo Porphyrius plurima sua hausit, Plutarchum Lib. πότερα των ζώων Φεονιμωτεξα τα χεςσαια ή τα ένυδεα, item quae apud eundem sordidus Gryllus haud absurde grunnit, sed maxime prudenter aduersus Vlixem differit περί τε τα άλογα λόγω χεποθα, vt taceam librum περί Φιλοσοργίας, aliosque tum priscos vt Theophrastum, qui teste Diogene Laërtio librum scripsisse fertur περί ζώων Φρονήσεως, &c. tum recentiores, vt Rorarium cum aliis, quos allegat Menagius ad Diog. Laërt. item Willisium, du Hamel, Schmidium, Lipfium, & qui nostra aetate celeberrimus est, Io. Clericum in Not. ad Grot. de V.R. C. p.13. &c. Haec de ratione seu vt Max. Tyrius distinguit de sensu & experientia bru-

torum, quam, non nego, gradu longe

eminentiore homini ceu nobiliori a

summo Opifice fuisse concessam. Iam

de

Lib. VIII. legm. 30.

Diff. XL.

de brutorum Natura, de qua hic ab Hippocrate potissimum loqui iubeor. S. VII.

Nimirum ficuti animalia bruta vi fuae rationis certis tamen limitibus circumscriptae, aliquid comprehendere, & sic vel doceri possunt: ita & in se motus habent quosdam έμφύτες quasi, & sibi proprios, quos sponte i. e. απαιδεύτως, & fine peculiari instructione, benignissimi Creatoris beneficio, fuerunt indepta, cosque plerumque vocamus naturales. apes, quibus alias partem diuinae mentis assignauit Maro, cellulas suas mathematice struunt mathesin licet non edoctae; hirundines suos nidos, architectonicam non edoctae; araneae sua contexuntretia, nescientes Geometriam, vt alia taceam, quae quotidie occurrunt, not oog, verba funt Max. Tyrii, άλλων ζώων τέχναι προς Diff. σωτηςίαν έκαςω σύμ Φυτοι γένει. No- XXIIX. it. tatu & hoc perquam dignum, quod XL. nullum fere sit animal, quod non natura h. e. ἀυτοδιδάκτως quasi, sciat remedium aliquod ad morbos profligandos & pristinam sanitatem restituendam. Hinc bene Gryllus apud Plutarchum, quasi omnium anima- Gryllo. lium ageret caussam: Tes use Aiyum-

TIBS

τιες πάντας ιατρές ακέρμεν είναι. Των δέ ζωων έκασον 8 μόνον πεός άλκην θήξαντε και Φυλακήν κ. λ. lege, filibet, ibidem exempla animalium Medicorum, addeque eiusdem Auctoris librum de terrestrium & aquatilium auimalium solertia, Supra iam allegatum, item Aristote-Iem in Hift. Animalium, & huius ex parte concisorem Antigonum év isogiwi παςαδόξων συναγωγή, Aelianum, tum sparsim in Hist. Var. tum maxime in Hist. Animal. Antolium περίτων κατα άντιπάθειαν και συμπάθειαν & Democritum περί συμπαθειών και άντιπαθεί w, vtrosque cum doctissimis scholiis Cl. Rendtorfi editos & Bibliothecae Gr. Fabr. insertos, Plinium in Hift. Nat. L. VIII.c. 27. & alibi, ex recentioribus Langium Epift. Med. II.2. Vossium de Idololatr. L. III.c. 67. Sqq. Camerarium Syllog. memorabilium Med. Cent. I. Rolfincium de Plantis lib. I.c. 1. aliosque plures, quos hic omnes recensere non vacat. Vnde non absonum, si putarint quidam, mortales priscos medicinam ex animalibus brutis maximam partem didicisse, de quo nos alibi pluribus ex instituto. Posset hic aliquis obiicere, quod animalia bruta, concessa ipsis aliqua ratione, se ipsa inuicem possint instruere & erudire.

Quod licet penitus non negem, sic enim v. g. auium pulli saepius imitantur earum auium cantum, quas quotidie audiunt; lupi vulpesque &c. catulos suos, si paullo adoleuerint, secum venatum abducunt, vt discant, quibus technis & fallaciis securas & libere palantes bestias capere possint, alia vt taceam: tamen animalia sic nuncupata bruta multa agere αυτοφυώς & fine doctore & ductore, tum ex iis patere arbitror, quae fupra dixi, tum ex eo, quod iam dicam. Galenus ad stabiliendum Hippoeratis nostri dictum, quod Duoies & ων fint αδίδακτοι, singulare adducit exemplum, libro, quem supra citaui περί των πεπουθότων Τόπων Vio, quod breuibus enarrare haud pigebit. Scilicet, quum praegnantes multas disseearet capras, inuenit aliquando hoedum perfectum, & iam excludendum: Hunc vinculis suis liberatum portabat in domum quamdam, vbi multas patellas, quarum haec vino, illa oleo, alia melle & alia lacte erant repletae, poniiusserat. Primo igitur hoedus ille pedibus incedebat, quasi audiuisset & didicisset, crura sibi in hunc finem fuisse concessa: porro, excutiebat humiditatem ex matrice fibi adhuc adhaerentem: tertio, vno pedum

C 4 fcal-

scalpebat latus; & omnibus denique liquoribus in catillis contentis, olfactu ab ipso exploratis, solum absorbebat lac, quasi sciuisset, hoc in sui nutritionem solum esse adaequatum & commodum: Taceo hic reliqua, quae ibi de selecta herbarum & fruticum ab eodem hoedo adhibito, item de ruminatione, quam inprimis demiratur Galenus, leguntur, addens tantum gnomen, quam magnus ille Medicus fini huius narrationis addidit: παρορώσι οι πολλοί τα τοιαύτα της Φύσεως έξγα, μόνα τα ξένα θεάματα θαυμάζοντες. Multi, inquit, obiter tantum adspiciunt & negligunt tales naturae operationes, dum sola peregrina miracula admirantur. Sed haec de Quomanimalium αδιδάκτω.

S. VIII.

Vnus adhuc restat locus ex Libro hoc περὶ τροΦῆς a Cl. Gundlingio allegatus. Sed quum video, eum & illud in suas traxisse partes, quod Φύσις Hippocrati dicta sit δικαίη & δικαιοτά-τη, hanc leuem quoque machinam veluti in transitu, prius remouebo. Vellem autem Cl. Autorem Clericum non fuisse tam secure sequutum, qui mirum quantum ibi fallitur: sed vt ipsa prius Hippocratis inspexisset ipse loca; forte enim, si legisset, accuratius paullo

paullo iudicasset. Locus igitur princeps est in Libro περί Αγμων, seu Fra-Auris, sub initio. Dixerat ibi Hippocrates, oportere Medicum artis suae gnarum, & luxationum & fractura. rum extensiones facere quam rectissimas: ratio mox in promtuest: auth yae n dinasorarn Ouois, ipsa enim iustissimanatura. Sciendum scilicet est, To dinasoy aliud esse sensu politico seu civili, aliud sensu mathematico aut, si mauis, grammatico. Priorem hic intellexisse Cl. Clericum, & ex eo Cl. Gundlingium, liquet ex ipsorum di-Etis: sed illum locum inuenire hic non posse, constat contra ex Hippocratis textu, quid enim quaeso luxationis extensioni cum iustitia? Reiecto igitur hoc sensu, ceu minus huc quadrante, alter admittendus est necessario. Secundum huncce autem dinasov idem est ac suaquosov, cinesov, άπλευ adaptatum, accommodatum, quadrans, proportionatum, seu vt Erotianus exponit, συμφέρου, vtile, conducens. hoc sensu aliquoties nostro vsurpatum est in hoc libro: Sic infra S. VII. Ed. Lind. dinains xeigizios aptae & adaequatae fracturarum tractationis meminit: sq. S. VIII. inquit: δικαιοτάτη βεα» xiovos natatasis, aptissima & optima brachii fracti extensio; similiter & S. XXXII

XXXII. natataow Sinain, extensionem iustam, h.e. quam status praesens postulat, nominauit: prae reliquis maxume huc spectat locus ex J. XL. ubi de femoris articulo scribit: δικαίην Φύσιν μενον έχου και ταυτην περιφερέα, hic fimul patet, quo sensu in praesenti de Fracturis libro fumta fit vox Quotos. Haec enim verba non secus, quantum ego quidem intelligo, reddi possunt ac debent, quam: solus ille semoris articulus proportionatam & aptam habet structuram seu qualitatem & dispositionem eamque circularem, quo sensu Ouosos vocem alibi quoque saepius vsurpauit Hippocrates, vt VI. Epidem. Sect. III. Lib. I. de Morbis S. IX. item Lib. de Glandulis &c. &c. Hinc & Palladius locum supra allegatum scitissime ita exponit: Φύσιν ένθαῦτα καλει την διάπλασίν, cui & omnino addas Galenum in Commentario ad illum locum. Plura iam mitto loca, quae cum in libro meet ae Dew, tum alibi occurrunt & apud Hippocratem, & apud Aucto. resalios. Sic enim etiam Latini vsurpant roinstum, vtiustum poema apud Horatium, iustissima tellus apud Virgilium, iusta statura apud Suetonium Nerone, iusta magnitudo apud Terentium, justus exercitus, iusta acies, iustus amnis apud

Comment.

notatu

apud Liuium, iustum volumen, apud vid. Pollue. Velleium, saepissime etiam iusto ita onomast. vsus est senior Plinius, aliique, vt Le- L. I. 6. 12. xica demonstrant, plures vsi sunt. Vult igitur Hippocrates in loco illo haec: Medicus debet luxationum" & fracturarum extensiones, quan-" tum potest, facere rectissimas, ipsa" enim natura & partium corporis ra-" tio, quae apta est, concinna & adae-46 quata, postulare videtur, vtid, quod" laesum fuit, pristinam suam recupe-" ret formam, & nihil relinquaturce mancum & aptae partium symme-" triae ac proportioni contrarium." Haec quae dixi, egregie confirmat Galenus: Ειπέςτις άλλος ποτε δημικς- L.II. de V/ γος ισότητος τε και αναλογίας πολλήν max. Lib. εποιήσατο σερόνοιαν, κων ή τα σωματα χνιι. των ζωων διαπλάττεσα Φύσις. όθεν ό ιπποκράτης όρθωτατα δικαίαν ονομάζει. πως γας & ταυτα δίκαια, και το μεί ζονας είναι της επί τη βεαχίονος μύς των έωι τε πηχεως. κ. λ. adde hic potifii mum eiusdem de Placit. Hipp. & Plat. Lib. IX. p. 339. vbi ex hoc praecipue probat την της Φύσεως δικαιοσύνην, seu concinnum & iustum naturae ordinem, quod musculorum vnicuique implexus sit neruus, arteria & vena, adducens simul Hippocratis dictum

notatu dignum: δίκαιον ἔχεσι τὸ σῶμα ὁι ἄνθεωποι, quod & Erotianus in suo Glossario Hippocratico allegat, qui maxime hic videri debet. Ex hactenus ergo dictis patere consido, nec iustum esse aduersariorum iudicium de iusta Hippocratis Natura.

S. IX.

Ex hoc diuerticulo redeo nunc adlocum ordine tertium, ex superiore libro περί τροφης desumtum. Δύναμις, inquit ibi Cous, πάντα άυξει και τρέ-Фы нау Владачы. Sane hic locus, si vnquam alius, infeliciter huc tractus esta Cl. Gundlingio: id enim neutiquam probat, quod ex ipfius quidem mente debebat. Sed dum Cl. Dan. Clericum bona fide sequitur, bona quoque fide ab illo & cum illo fallitur. Naturae quasdam duvames seu facultates tribuisse Hippocratem, constat cum exipso, tum Galeno. At vero illae facultates eidem nihil funt aliud, quam ipsa illa natura in variis actionibus animalibus peragendis occupata, vbi facultatem suam, respectu organorum, vario modo exercet, & exin varius resultat effectus euentusque. Sic, dum natura sanguificat, dicitur illa actio, seu ille motus δύναμις αίματοποιητική; dum varios

rios secernit humores, δύναμις ἀποиетия; dum semen elaborat & ad definita ablegat vascula, δύναμις σπερμα τοποιητική, & quae huius generis δυνάμεων aliae funt plures, quarum Catalogum exhibet Galenus libro potissimum περί Φυσικών δυνάμεων Imo, & nos supra §. IV. Haec in genere & breuiter tantum de Naturae facultatibus. Iam adipsum, qui sub manu est, Hippocratis locum. Agit ibi divinus ille senex, vt quiuis videbit, qui non supine leget libellum istum, περί τροφης δυνάμεως, seu de potentia & virtute alimentorum, eorundemque ad corpus nutriendum respectu & relatione: hinc dicit: δύναμις πάντα άυξει, κ. λ. scilicet δύναμις τροΦης, quinta illa alimentorum essentia & vis concentrata, ac, vt Zuingerus signisicanter hic ait, substantifica, vt supra aperte & fuse dixerat §. II. & ex sqq. infra verbis: ὑγεασίη τεοΦης ὅχημα (quem Vsu Part. locum scite explicat Galenus) apertius liquet. 'Sicalibi ei, qui de diaeta humana scribere velit, iniungit viνώσκειν σίτων και ποτων απάντων, οίσι διαιτώμεθα, δύναμιν, ήντινα έκασα έχει, diaet. κ. λ. notiquoque sunt, certe esse debent, tres Galeni περί τροφων δυνάμεως libri, vbi plura legi possunt quae huc faciunt:

facient: Sic & Athenaeus Deipnof. lib.

II. aliqua disseruit de variis variorum; alimentorum facultatibus, item Plutarchus passim, conferri etiam potest. Simeonis Sethi liber de Alimentorum; facultatibus cum Boydani scholiis editus, e recentioribus de eodem argumento scripsere Gadaldinus, Freitagius, Pisanellus, Sebizius, Blossius aliique plures. Et haec vera tandem est loci Hippocratici interpretatio. Iudicet iam aequus obsecro Lector, quam inique ille huc suerit pertractus.

S. X.

Sed pergo, iamque ad eum locumi deuenio, qui omnium est vexatissimus, & ex quo Cl. Gundlingius praecipue probare adnititur, Hippocratem fuisse Atheum, qui DEVM confuderit cum materia, ignisque elementum pro DEO habuerit. En verba ipsa ex libro de Principiis, aut, vt alii rectius forte, licet contradicat Cl. Clericus, & qui eum sequitur, Cl. Gundlingius, de Carnibus transcripta: Donées μοι ο παλέρμεν θερμον, άθανατόν τε είναι. मुख्ये ४०६ सा मार्थिय मा विषय मार्थ विषय के मार्थ के महिला, मुख्ये είδεναι πάντα, και τα όντα, και τα έσομενα, seu vt alii, quod vero eodem recidit, τα μέλλοντα έσεοθαι. Quae igitur

tur horumce verborum vis sit, multum refert recte intelligatur & vberius explicetur. In antecessum moneo ante omnia, Osepov illud neutiquam confundendum esse cum Quoes seu Natura Hippocratis, prout id inauspicato fecerunt Lipsius, &, pudet dicere, ill. Leibnizius, item Dan. Clericus, Sturmius, Gassendus, Goelikeus & fidus Achates Gundlingius. Θερμον enim & Θείον Hippocratis toto, vt aiunt, caelo differunt a Quoes seu Natura. Per prius enim id est 70 Asquor DEVM intelligit seu aliquid non productum, vt mox demonstrabo distinctius: per posterius autem puta Φύσιν aliquid a DEO ifto productum, h. e. motum illum & mechanismum vniversalem cum toti mundi machinae impressum, tum vnicuique, vt loquuntur, individuo inditum, seu rei vnius cuiusuis peculiarem rationem & constitutionem, prout illud hactenus aperte, credo, demonstraui, & apertius infra demonstrabo. vero mihi operae esse videtur, vt privs, quam ipsum praesentem Hippocratis locum excutiam, aliqua de magni huius Viri philosophia & potissimum de principiis eius physicis edisseram. Fuerunt enim, & adhuc sunt, pluplurimi, qui crediderunt & credunt, ex hoc de Aseuw, loco, euidenter posse probari, Hippocratem idem omnium rerum primum credidisse principium, quod olim Heraclitus dicitur, nimirum ignem. Sed, quod tantorum virorum pacefiat, paullo aliter sentio. Heraclitus, prout ex Diog. Laërt. Plutarcho, Cicerone &c. notum est, ex igne omnia fieri, & in ignem omnia demum statuebat solui. Sed quid in praesenti de Carnibus loco Hippocrates? Docet quidem, qua ratione calidum multum, immo plurimum ad viscerum formationem contulerit; sed non excludit frigidum, glutinosum & similia, quae ibi leguntur, quod tamen non aeque fecit Heraclitus. Deinde probent, obsecro, Viri docti, vnde ex hoc loco demonstrari queat, Hippocratem credidisse, omnia in ignem iri resolutum? Sed hic, dicat forte quis, alium Tibi obiicio locum vbi expresse dixit Hippocrates: Euviσαται τα ζωα, τάτε άλλα πάντα μαι ό άνθεωπος από δυοίν, πυρός λέγω και ύδα-Tos: Nae! inquam, elegans hic est locus, & addam ego elegantiorem: mugi και υδατι πάντα ξυνίσαται και ζωα, και Φυτά, μαι ύπο τωτέων αυξεται, μαι ές ταυτα διακείνεται. Haec loca aperte probant,

Lib. I. de Diaet.

Lib. II. de Dinet.

probant, sed quid? Hippocratem duo Diss. de rerum omnium statuisse principia, Terrae moignem nimirum & aquam, quod & re- tu Romano. cte observauit ill. Bagliutus, & hinciure dici non posse philosophum He acliteum:eadem enim ratione & Thaletis dici posset assecla, qui Diog. Laërt. Plutarcho, aliisque testibus, ex aqua omnia fieri contendebat, & in eandem diffluere omnia, item & ipfius Homeri sectator, qui Oceanum pro rerum principio vendidit, quemque in aliis sequutum fuisse Hippocratem, alibi a nobis fuit demonstratum. Ergo Hippocrates, prout ego quidem arbitror, nec Heraclitum omnino est sequutus, nec Thaletem, sed eadem potius fovisse principia, quae Archelaus, vnus ex secta illa Ionica, qui δύο αίτιας γε-νέσεως, duas generationis adferebat caussas, θερμον puta καλ ψυχρον, seu vt Meibomius, applaudente quoque Menagio, legebat uyeov, vt est apud Diog. Laërt. vel, vt apud Plutarchum legitur, αέξος απείς επυκνότητα και μάνωσιν, quorum hoc ignem, illud vero aquam esse contendebat. Huic vero Archelao addendus quoque est Hippion, qui pariter ignem & aquam rerum omnium dixit esse principia, non terram, quod optime, vt solet demon-Arat

strat Summe Rever. Fabricius, licet contrastet Cl. Gundlingius. Cecinit quoque in hunc sensum tenerorum lusor amorum:

Met. I.

Quippe vbi temperiem sumsere bumorque calorque,

Concipiunt: & ab his oriuntur cuncla duobus.

Immo dico, Hippocratem, hoc certe respectu, Stoicum suisse ante natos, vt cum Lipsio loquar, Stoicos. Horum enim plerique, non omnes, vt Philo Iudaeus notat, putabant omnia ex aqua & igne oriri, & in eandem tandem resolui elementa. Luculenter Seneca Stoicorum certe princeps; Aqua & ignis terrenis dominantur; ex his ortus, & ex his interitus est. An similius verbis Hippocratis modo recitatis

potest esse aliquid, quam hoc ipsum?

Sed & alius infignis est locus apud

eumdem Philosophum, vbi probat,

omnia demum mortalia inundationibus

II. c.28.

Nat.

Quaeft.

Confol. ad Marc. c.25.

L. II. diff.

cui & alia possunt addi, quae Christianus, vt sic dicam, Stoicus collegit in Physiologia Stoica. Vt breuibus multa complectar, insedit haec non plane reiicienda opinio multis veterum mentibus. Iuncus apud Stobaeum:

21.

Quoi

φασὶ τὸν κόσμον ἀυτὸν λελῦθαί ποτε ἐκ Serm. CXX.
μέρες, καὶ ἄυθις λυθήσεθαι ἐίς τε πῦρ
καὶ ὑδωρ: Druidae apud Strabonem Geogr. I.IV.
inter alia putabant ἐπικρατήσειν πότε
καὶ πῦρ καὶ ὑδωρ: Mitto alia quae huc
adferri poterant; vide immortalis Grotii incomparabilem de V. R. C. librum I.

§. XXII. & alibi. Sufficit mihi, demonstrasse. Hippocratem iure dici
haud posse philosophum Heracliteum..

S. XI.

Restat hic etiam explicare, quomodo Cornelius Celsus Hippocratem nuncupare potnerit Democriti discipulum, quum tamen is Philosophoilli Φιλογέλωτι haud, vt recte notant Viri docti, prius innotuerit, quam quum adipsum sanandum vocaretur ab insanientibus Abderitis. Sed sciendum hic est, discipulum hoc loco non idem esse actironem, sed in genere illum denotare, qui aliquid discit, non quando id discit: dum enim discimus, sumus discipuli, etiamsi viri simus, quin adeo senes. Democritum igitur & phyficis & anatomicis, quarum inprimis semper fuit studiosissimus, observationibus, vastam Hippocratis subinde adauxisse scientiam, fidem nobis faciunt & constans

veterum traditio, & ea, quae etiamnum supersunt, litterarum monumenta, quae vt omnia pro supposititiis habeam, nec Clerici, multominus Heumanni, rationes vnquam sunt effecturae. Supersunt autem adhuc & Epistolae & libellus de Hominis Natura ad Hippocratem scriptus (licet & hunc libellum reiecerit Menagius) vbi in responsione sua ita eum adhortatur Hippocrates: ὀεθως ποιήσεις ἐπιςέλλων ήμιν πυκνότερον, και μεταδιδές των ύπο σεο γεαφομένων ζυνταγμάτων, fimul ipsi mittens de Ellebori vsu dissertationem. Praeterea & eo respe-Etu, Democriti discipulus non incommode dici poterit Hippocrates, quod partem philosophiae nobilissimam, Ethica puta & moralia, vt loquuntur, exipso hauserit: In his enim se eruditum & instructum fuisse ab Democrito, palam confitetur in grandi illa, at eleganti ad Damagetum epistola, vbi inter alia plura, quae ibi legi possunt, haeo de se scribit vir veri amantissi. mus: καὶ ήμας έσωφεόνιζε ο Δημόκειτος, & sub epistolae finem, ita se abeuntem Democritum fuisse adloquutum, adscribit: πολλέ με της σοφίης θαυμασμέ πεπληεωκας, & interiectis paucis: Θεραπείην δε λαβών της έμης δινανοίης, maga

παρά σεῦ ἀπαλλάσσομα &c. Haec, data occasione, de hac controuersia dicenda duxi. Celso nunc plenius sua, credo, constabit sides, nec habebunt docti viri amplius, quod sibi crucem sigant, dum enim edoctus est, vt dixi, Hippocrates, iure vocari potuit discipulus. Sed haec de Hippocratis philosophia & principiis physicis sufficiant.

S. XII.

His necessario praemittendis praemissis, iam reuertamur ad nostrum Deemor, quod hic potissimum est dilucidandum. Nimirum immane quantum errant, quicumque cum Cl. Gundlingio asserunt, Hippocratem ignis elementum pro Deo habuisse, ac tritam philosophorum quorumdam sententiam amplexatum, credidisse, Calidum istud seu Deum illum diffusum esse per omnia creata, & ideo quiddam esse materiale. Velim enim vel vnicum ex Hippocrate mihilocum adferant, ex quo placitum illud aliqua saltim ratione possit confirmari & probari. Ea enim loca, quae Cl. Gundlingius allegat, omnia eodem modo ac eadem facilitate corruent, ac ea superius quae excussimus. Nam ώς άπλως είπειν, legi hucusque in tota illa

la de Hippocrate αθέω, Exercitatio. ne, ne vnum quidem, quem anaieus non attulisset Vir Cl. & perperam explicuisset, vt infra monstrabo accuratius. Vt igitur eloquar, quid mihi, omnibus rationibus & rerum momentis bene expensis, circa praesentem videatur locum, dico, aliud esse DEVM subtilissimo igni assimilare, & talem ceu habitaculum ipsius (ανθεωποπαθώς loquendo) sibi concipere; & aliud ex aduerso esse, Deo ignem tamquam fubstantiam atque corpus ipsius, ad. scribere. Prius adseruit Hippocrates, vt iam adparebit, & recte, vt ne quidem culpandus, multo minus pro atheo sir habendus; alterum ipsi in mentem venisse, nullo profecto pacto ex diuini Viri scriptis probari vmquam potest. Sed vt ordine procedam; nunc primo probabo, Hippocratis Osemon non esse materiale; deinde vero non esse per corpora mortalia & caduca diffusum:tandem & demonstrabo, hanc diuini senis doctrinam nec facris litteris, nec veterum Christianorum'dogmatibus, nec'sobriae denique philosophiae repugnare. Ad prius ergo quod spectat; proprietates, quas suo @ egu adscribit Hippocrates, sunt a Javarov eivas, nej vosesv TO CENT CE

πάντα, μαι όξην, μαι άκδων, μαι είδεναι πάντα και τα ον τα και τα έσομενα, h.e. immortalitas, omnipraesentia, & omniscientia, vt Theologi loquuntur. Ex quibus prorietatibus satis tuto colligere licet, omnem hic excludi materiam, vbi enim materia, ibi nulla potest esse immortalitas, quippe quae semper praeceps est in interitum. Egregie hincapud Stobaeum Iuncus : Serm. CXX. πάντα όσα γίγνεται καθ' ήντινθυ αιτίαν, ρ. 610. avayun hudnvas. To yae aidiov (notentur iam sequutura) ng a Dagrov, μόνω τω Θείω προσήκει. το δε ύπο τεχνίτε συς αν έκ τινος ύλης, προσδέχεται Deinde, quod ad omnipraesentiam, quae in verbis πάντα voseuv, मुद्रो ठ्रिंग मुद्रो तामहत्य, laudatur; certe illa etiam materiae non competit. Nes enim (vt ipsorum veterum, vt Lib. III. de Plutarchi, Porphyrii, Maximi Tyrii, Diaet. XV. Galeni, immo nostri adeo Hippocra-10. tis, &c. erat sententia) μόνος όξη καλ νές ακέω, τα δε άλλα κωθά και τυθλα. Sedmens, quae quafiest DEI anocπασμάτιον, vt Epictetus loquitur, & decerpta exmente diuina, ut ait Tullius, Hymn. III, & hinc libag seavia Synesio quoque 713. adde dicta, dici neutiquam potest materia, Lips. Phys. licet hodiernorum quidam sint, qui St. III, g. contrarium statuere malunt: certe eo resperespectu, quo mentem iudicare, cogitare, ratiocinari &c. dicimus, illam inepte dixeris materiam, quamcumque etiam Tibi finxeris subtilisimam & vtsicloquar, abstractissimam. Superest adhuc omniscientia, quae dictis iam ex caussis, ab omni penitus abhorret materia: nam ea soli soli spiritui propria est, & quidem longe eminentiori, quam nostri sunt spiritus sen animae. Etenim nos ob nostram imbecillitatem iuxta & imperfectionem, έκ μέρες tantum, vt S. ait Apostolus, scimus & cognoscimus; Qui igitur omnia, quaecumque ea sint, tum ea, quae actu existunt, tum, quod maius, quae futura, scit ac cognoscit; ille profecto omnium est perfectissimus, & hinc sapientissimus. Quis vero potiori quaeso iure ita vocari possit, quamipse DEVS magnus ille omnis sapientiae oceanus? An igitur Hippocrates non postremi ordinis philosophus, & ab superstitiosi & humi serpentis vulgi sorte alienissimus, igni, h.e. materiae, tam mirabiles & stupendas vires adscripserit, viris cordatioribus & in Hippocratis lectione exercitatioribus diiudicandum relinquo; ego interim illud constantissi. me nego, praesertim quum ομόψηφον habeo

habeo summe reuerendum Budde-De Ath.e. r. um, quidquid etiam contradicat, aut s. XX. p. contradicere velit Cl. Gundlingius.

S. XIII.

Sed ad alterum iam progredior, probans, Hippocratem non statuisse, quod suum Oeguov seu quod idem, Ociov, per corpora creata sit diffusum, & iisdem veluti innexum. Quid? interpellabit hic Cl. G. nonne ipsa Hippocratis verba demonstrant aliud? nonne per totum fere de principiis librum vires huius Calidi in artubus & visceribus animati corporis compingendis cantantur? euolue bone, verba: τέτσεξν, (sc. θερμον) το πλεισον, ότε έταράχθη πάντα, έξεχώρησεν ές την ανωτάτω περιφορήν, & verte: Huius igitur plurima pars, quum turbata essent omnia, in supernam circumferentiam secessit: pars nempe, vt vides, huius calidi plurima, oblaeuitatem, in supremum secessit locum, non vero omnis. At haec ego satis placide audio, &, fi licet, rideo quoque. Sic enim elumbes & corruptae versiones, qualis est haec Cornarii, iis imponunt, qui contextum ipsum inspicere vel non volunt, vel non valent. Vox enim alesov, vti hic legitur, non est plurima pars, sed idem ac maxime,

feu μάλιςα, inprimis, ante omnia, vt re-Ete ita explicat Guil. Budaeus Vir graece olim doctissimus. Hinc ille locus ita potius erat vertendus: Hocigitur calidum maxime, quum omnia confunderentur, in supremam secessit circumfe. rentiam. Nempe hoc ipso indicatur calidiillius excellentia & praerogativa, quippe quod non passum se commisceri & confundi cum crassis istis & cassis substantiis, & ob suam subtilissimam essentiam, sublimiora selegit loca in regiam veluti sedem. Quod autem illud attinet calidum, de quo multum in terra fuit conclusum &c. id inquam plane differt a Deguo illo αθανάτω, ortum suum potius deducens ex prima illa corporum nondum in ordinem redactorum πυπλώσει seu agitatione, volutationeque. Sicenim manifeste Hippocrates: χυκλεομένων δε τετέων, ότε εν εταράχθη, επεκλειθη τε θερμέ πελύ &c. Tandem & circa το έξεχώςησεν, quod de calido illo dicitur, moneri posset, illud non tam illius, vt sic loquar, immaterialitatem & praeexistentiam probare; quam potius indicare, Deguovillud cum reliquis corporibus primis primum fuisse confusum, & deinceps maximam partem ab iisdem separatum sublimia petiisse loca.

loca. Verum respondeo, actionem illam seu en xwenow, nihil facere ad denegandam calido illi praeexistentiam: simili enim sere modo & spiritus ille DEI, seu modo & spiritus ille DEI, seu modo & spiritus ille citur in superficie aquarum, vt-ex I. Genes. discimus: & tamen nemo exin colligere potest vel debet, spiritum illum DEI tum temporis, quum super aquis ferretur, i.e. dum ageret aliquid, fuisse creatum & non potius iamiam praeextitisse.

S. XIV.

Tandem & tertium est explicandum, hanc nempe Hippocratis hypothesin nec diuinis oraculis, nec veteri christianae ecclesiae, nec philosophiae denique sobriae ac castae repugnare. Adprimum ergo quod spectat; notum est proh dolor! satis, mentem nostram post semper dessendum lapsum ita fuisse obnuptam & tam densis tenebris circumfusam, vt eanihil fere concipere possit, quam quae in sensus incurrunt, h. e. materialia: quo potissimum spectat illud Mercurii ad Tatium: οΦθαλμοίς μεν τα σώματα θεατά. γλώττη δε τα όρατα λεπτά, το δε ασωματον και αφανές και αχημάτι-504, και μήτε έξ ύλης ύποκειμενον, ύπο των ήμετερων αιθήσεων καταληφθήναι έ divatas

VIII,II.

Matth.

δύναται. Placuit ergo diuinae misericordiae, τὰ νοητὰ, i.e. quae non cadunt in sensum, & ita ab omni remota funt materia, nobis in verbo suo, per fidos suos amanuenses, proponere sub iconismo των αιθητών, vel sub imagine rerum fenfualium. illud vitae aeternae immensum gaudium depingitur specie splendidi epuli: ipsailla beata sedes, quae piorum animas post fata recipit, sub effigie fortunati alicuius nemoris & horti; item sub icone oppidi ex mero auro & pretiofissimis gemmis constructi &c. quin & ipsi summo & perfectissimo Numini ανθρωποπαθώς membra humana, affectus humani & fimilia in sensum incurrentia, adscribuntur, quamuis nihil plane habeat ανθεωπόμος Φον, vt alibi testatur Scriptura sacra, & ipsi quoque fassi sunt pagani, teste Diog. Laërt. Zenone & Philone Iudaeo passim. Sic &, quod praesertim huc pertinet, idem illud αυλου Ens repraesentauit se sub specie ignis & flammae, & permisit indulgentissime se ita describi ab ayıoyea-Φοις, πύρ γαρ και Φως, inquit Clemens Alex. άλληγος είται ὁ Θεός μαὶ ὁ λόγος αυτέ πεος της γεαφης: Non quod eius essentia, absit, ignea sit, sed quod ignis

ignis diuinae proprietatis, Dionysii Areopagitae verba sunt, inter baec, quae sub oculos cadunt, plurimas imagines habeat, quod infra paullo accuratius docebitur. Sic Moysi comparuit in ardente rubo; Israelitis incertas & salebrosas semitas sub columna ignea signauit: Saepe in Pfalmis, Vatum libris, & Ioannea Apocalypsi, specie ignea, apparet, eiusque sedes fulget ibidem & fulgurat; in Actibus Apost. sanctissi. mus ille Spiritus linguarum ignearum adinstar, in Apostolos effusius fuit. I. Tim. Φως, inquit de Deo B. Paullus, οικων VI,16. απρόσιτον, ον είδεν έδεις ανθέωπων, έδε ideiv divaray. Sic optimus noster Salvator saepius in Nouo Foedere, inprimis apud Ioannem, vocatur Dus: Nota quoque ex eodem sacro libro satis est phrasis: ၀၀၄a นบคเซ อรซี &c. cui respondet Hebraeum 7122 quod stendorem denotat illustrissimum. Alia praetereo. Sat est, me probasse, DE-VM supremum in sacris litteris igni & lumini comparari, eiusdemque sedem &, vt sic loquar, regiam lumine purissimo fulgere. Nunc videamus, quid de suo calido dixerit Hippocrattes. Δοκέω μοι ο καλέομεν Θερμον, άθάνα-Tov eway &c. Videtar mibi, inquit. id, quod calidum vocamus, seu quod sub nomine & Becie

specie calidi invocamus (xaleiv enim & vocare est & inuocare, vt ex Aeschyli Prometh. Vin & Sophoclis Trachin. & aliunde satis constat) esse immortale. Sane ex his patet luculentissime, Hippocratem Deo nequaquam naturam igneam adscripsisse, nonenim dixit: 8 851 Dequot, sed ὁ καλέομεν, quodita, ad sensuum hebetudini aliquanto succurrendum, vocamus & depingimus. Haec qui cum ils conferre velit, quae superius de calidi Hippocratici immaterialitate diximus, videbit clare, diuinum senem DEVM nonnisi χηματικώς aut figurate, ignem siue calidum appellaffe.

## S. XV.

Sed progredior, & minori nunc probo negotio, Hippocratis hypothefin hac in parte, nec ecclesiae christianae contrariari. Quid enim Scripturae S. illi verae ecclesiae normae,
non contrariatur; illud nec ecclesiae
potest: Sed prius est, vt demonstravi hactenus, verum; sequitur hinc &
alterum esse. Nólo igitur hic, etsi
possem, multa patrum graecorum
aeque ac latinorum loca coaceruare,
in quibus DEVS ignis, lux, calor &c.
vocatur & cum iisdem suse & elegan-

ter comparatur. Vt nihil de poetis christianis dicam, apud quos hac phrasi nihil legitur frequentius: sic, vt vnum tantum, quod iam mihi fuggerit memoria, adferam testimonium, Gregorius ille Nazianzenus sub sinem threni sui suorum laborum & aerumnarum ergo, ad Christum direeti, DEVM vocat άσεαπτοντα τεισσοίς έν Φαέεσσιν, in triplicibus luminibus fulgurantem. Et quis nescit, & nostros Theologos in hunc usq. diem, illa faepius delectari similitudine, & hymnos decantari in nostra ecclesia, qui DEVM ceu blande fouentem ignem, ceu purissimum lumen &c. celebrant. Potius ergo ad Tertium me conuerto, quo mihi probandum est, hancce Hippocratis thesin nec philosophiae sobriae contradicere. Nimirum, quum acutiores accurationesque perspicerent philosophi, το Θείον αυτό ασεατον οΦθαλμοίς, άρρητου Φωνή, αναφές σαςκί, άπαθές аной, vt loquitur Maximus Tyrius, Diff. I. & necdici posse yévos, nec eldos, nec dia- XXXVIII. Oogav, vt inquit Alcinous, & hinc effe de Doct. Pl. δυσνοέμενον ζήτημα, vt Secundus de . X. DEO ait, neg anatwoouasov, vt Plato dicit apud Appuleium &c. sedulo eo Dost. Plat. allaborarunt, vt sub schemate quodam atque effigie ineffabilem illum spiritum adumbrarent, quo vel aliquem saltim conceptum sibi de ipso formarepossent. Hucspectant inprimis illa supra iam citati Tyrii Maximi: 8 έχοντες, inquit ille, αυτέ (Θεέ) λαβών την έσίαν, επεςειδόμεθα Φωναίς, και ονόμασι, και ζώοις, και τύποις, χευσε καιέλεφαντος και άξγύξε, και Φοτοίς και ποταμοίς και πορυφαίς, και ναμασιν, επιθυμέντες αυτέ της νοησεως ύπο δε αθενείας, τα παρ ήμων κατά τη έκεινων Φύσει έπονομάζοντες, post quibusdam interiectis, 8 νεμεσω, pergit, της διαφωνίας. Ίσωσαν μόνον, έξατωσαν μόνον, μνημονευέτωσαν μόνον; & istud Secundi, vbi DEVM vocat πολύμος Φον εικασμα και πολυχάεακτον μός Φωμα. Schema autem ad DEI naturam & proprietates delineandas, nullum ipsis commodius videbatur atque aptius, quam ignis atque Quum enim elementum illuminis. lud omnium fit ἰχυζότατον, fortissimum, vt alicubi ait Hippocrates, και δυνατον πάντα δια παντός κινήσαι, vbi idem dixit, omniaque disrumpat atque pervadat, item nutriat augeatque, & fi quae hoc genus ignis aliae fint proprietates: putarunt, vt dixi, diuinas proprietates sub ignis schemate aliquantulum posse illustrari. Egregia proinde Theodoti est meditatio super 118

iis verbis in V.- T. aliquoties occurrentibus, vbi DEVS TTIDE WN feu πυς καταναλίσκον, aut, quod celeberrimo Hardrio magis placebit, egaça άναλίση8σα, vocatur, quam hic transcribere haud pigebit: Őrav, inquit, ó ΘΕΟΣ λέγηται πυς καταναλίσκου, 8 κακίας, άλλα δυνάμεως όνομα και σύμδολον έκλεκτέον. ώς γας το πύς ιχυςότατον των σοιχείων και πάντων κεατέν, έτω και ό ΘΕΟΣ παντοδύναμος και παντοκεάτως. ο δυνάμενος κεατησαν. κτίσαι, ποήσαι, τεέ-Φειν, αυξειν, σώζειν, σώματος και ψυχης έξεσίαν έχων, &c. plura ibi, quae huc spectant, legi possunt, auctor enim do-Ete in illa allegoria pergit, quibus addi etiam potest locus Dionysiii Areopagitae supra mihi allegatus. Non solum autemigni DEVM veteres comparabant; sed & lumini & splendori, vnde inter alia encomia, Ous apud Secundum aliosque vocatur. Quum veto illustrius nullum, nullumque maius Sole, viderent lumen, & confiderarent, quam late & ample magnus ille, vt Ouidius canit, mundi oculus suos spargeret radios, item quam mobile & quam wnúdeomov esset corpus, & quam Javuas ov onevos, vt loquitur Siracides; porro, vii blando suo calore omnia foueret, nutriret, augeret que &c. non dubiSom. Scip.

dubitarunt magnum creatorem, cum magno hoc, vt ita dicam, creato comparare. Hinc Plato, teste Macrobio, solum DEO simillimum de visilibus solem repperit, & per eius similitudinem viam sermoni suo attollendi se (vt recte legit Gronouius) adnon comprehendenda patesecit, ad quem locum egregium inspicienda omnino Pontani est observatio: Plutarchus quoque solem vocat περιπαλλες ΘΕΟΥ είδωλον, pulcerrimam DEI speciem seu essigiem, apud quem & alia huius commatis legere est, vt & apud Max. Tyr. aliosque plures.

Lib. ad Princip. indoct.

## S. XVI.

Hactenus boni illi prisci & cumillis optimus noster Hippocrates recte fuerunt philosophati. Sed sicuti ex hypothesi sinistre intellecta tristissima saepius mala, bella, iurgia scimus fuisse oborta: ita & hic contigit. Quum enim essent, qui illam inter DEVMignem lumenque comparationem legerent, non autem intelligerent, DEVM comparari tantum cum igne atque sole &c. non vero esse ignematque solem: euenit, vt DEO igneum adscriberetur corpus, sol pro DEO haberetur, & materiale fic cum immateriali confunderetur. Hinc est illud illud αθάνατον πυς seu immortalis ignis, vt apud Plutarchum, Dionysium Halicarnasseum aliosque audit, quem Vestales Virgines sancte custodiebant, de quo potissimum Lipsius consulendus est. Hinc & Persae Lib. de Veignem & solem, vt ex Herodoto, Dio-sta. doro, Strabone, Malala &c. notum, DEI loco colebant, quin & omnes tandem in vniuersa fere Mythologia & Theologia paganica dii ad vnum solem referebantur, quod luculenter demonstrarunt cum Macrobius, tum illustre illud orbis eruditi decus Gis-Hapocrabertus Cuperus; & hoc est, quod 10. DEVS Secundo πολυώνυμος δύναμις vocetur. Multis autem probare velle exemplis & testimoniis, soli diuina attributa fuisse adscripta, ipsumque deuotissime & superstitiosissime cultum; idem foret, ac probare velle, quod sol splendeat, neutrum enim probatione indiget. Audiamus tamen precantem apud Homerum Atridem:

Ηέλιος θ'ός πάντ ἐΦορᾶς καὶ πάντ Il. III. έπανέως.

& Orpheum apud Malalim:

Chronogr.

δάνα κ.λ.

Πανδεςκές, Ανητοϊσι και άθανάτοισιν άνάσσων.

E 2

Quale

Quale quid & apud Euripidem ceterosque poëtas frequenter reperire est. Sed pessime omnium Stoici, Plutarcho, Diogene Laërt. Stobaeo aliisque testibus, DEVM & Naturam (haec enim ambo ipsis, vt notum, synonyma sunt sunt, non aeque Hippocrati, quod Cl. Gundl. adserere voluit) definiuere per πυς τεχνικον, οδώ βαδίζου eis yéveow. Et licet Lipsius, magnus ille Stoicorum patronus, satis argute το πυς τεχνικον explicuerit; dubito tamen, an satis vere. Stoicos enim effigiem & similitudinem DEI cum ipsa illius essentia confudisse satis superque puto esse euictum; hoc autem Hippocratem non fecisse superius iam est demonstratum, & infra iterum demonstrabitur.

## S. XVII.

Sed vnum adhucrestat, quod & in suas partes a Cl. Gundl. pertractum video: scilicet Hippocratis Asquor & veterum Αιθέρα synonyma esse. Sicenim Hippocr. καὶ ονομήναι μοι ἀυτο δοκέκοι οἱ παλακοὶ ἀιθέρα. Quum vero notum sit, Stoicos praecipue, vt ex Plut. Diog. Laërt. Cicerone, Lipsio, supra iam citatis. apparet, aetherem pro DEO habuisse, hincque putasse eum

πεχωςημέναι δια των έν αξειναι δια των ζώων απάντων μα φυτων &c. vt Laertius ait Zenone. Diogenes, & fic DEVM mundo quafi intexuisse, & materiale cum immateriali confudisse. Sequi ergo exinde videri poterat, etiam Hippocratem hoc dogma amplexum, credidisse, DEVM ad instar subtilissimi ignis, per cuncta creata esse diffusum. rum liceat hic mihi illis, quae superius de Hippocratis Oseuw ame fuerunt disputata, addere haec sequentia. Aether άπο τε αίθεθαι potius, vt recte putant Phurnutus, Anaxagoras, Scholiastes Aristophanis aliique, quam, quod Cratylo. Plato, Aristoteles & Appuleius senti- Libb. de unt, and TE dei Jew denominatus, pars Mundo. caeli credebatur suprema, purissima, & vt poëta ait, liquidissima item splendidistimalaevissimaq;. Diodorus Siculus Bibl. L. 1. περικοσμογονίας loquens: το πυςωδες αέξος περος της μετεωερτάτης τόπης συνδέαμείν, ανωφερες έσης της τοιαύτης φύσεως δια την κεφότητα. Diogenes Laërti- Zenone. us: ανωτάτω είναι το πῦς ὁ δη (vt recte legitur apud Suidam, observante quoque Menagio non ou, vt vulgo iam in codd. impressis, spectat enim ad 70 πῦρ, quod, vt notum, tertii est generis) ai Déga nader das. Macrobius: Quid-Som. Sc.I, quid ex omni materia, de qua facta sunt o- 22. add. mnia, Appul. de E 3

mnia, purissimum & liquidissimum fuit, id tenuit summitatem, & aether vocatus est. Accinat Ouidius:

Met. I. it.

Ignea conuexivis & sine pondere caeli
Emicuit, summaque locum sibi legit in
arce.

Taceo plura loca, quae nunc apud Ciceronem Libro potissimum de N. D. fecundo, nunc apud Apuleium libris de Philosophia Nat. de Deo Socratis, & maxime de Mundo, vbi saepissime aetherem explicat per lequidessimum ignis ardarem, nunc apud alios, inuenias. Hunc igitur Aethera, hoc liquidissimum inquam purissimum & splendidissimum fupremumque caeli spatium prisci illi & cordati mortales in regiam quasi sedem ac palatium, diuino & purissimo Numini assignabant. Agamemnona ita precatum legimus apud Homerum:

Il. 13. 8e.

Ζεῦ κύδιςε, μέγιςε, κελαινεΦες, αίθέ-

Eon one

Hesiodus: Θηκε δέμεν (νύκτα) κουίδης ὑψίζυγος, αἰθέριναίων, apud quem, vt & Homerum dii frequentissime dicuntur ὑπέρτατα δώματα ναίων, item ὁλύμπια δώματα έχων. In Olympo apud Homerum: - - - - - - μάλ α΄ς θεη Odyf. 2.
πέπτατας ἀννέ Φελος, λευκή δ' ἐπιδέδεομεν α΄ς λη
Τῷ ἐνι τέςποντας μάκας ες θεοὶ ἡματα
πάντα.

Apud Aeschylum Eumenidibus, & Ari-Rophanem Thesmophoriazusais, ita iuratur:

όμνυμι δ' ίεξον αιθές όικησιν Διός, Tale & apud Sophoclem legitur, & Ranis. alibi Aristophanes aetherem saepius vocat Διος δωμάτιου, Iouis habitaculum. Zeno apud Diog. Laërt. Iouem AInvar dici putabat, nara thi eis aidsea διάτασιν τε ήγεμονικε άυτε, (quamuis recte rideat miram hanc seu miseram potius etymologiam doctissimus Menagius, adeo, vt mendum subesse, atque pro Adnyav, Aidega potius legendum esse ego suspicer; de qua Synecdoche mox plura), & Appuleius deos in sublimi aetheris vertice locatos voluit, De Deo eorumque domum caelum vocauit plu-Socr. ribus in locis: vt mittam, quae Aristo. teles habet circa finem libri de Mundo, Phys. St. quaeque apud Lipsium in hanc rem collecta, leguntur. Sic & Virgilius de campis Elyfiis, vbi habitant diui,& depuratae, vt sic loquar, heroums animae:

Acn. VI.

Largior bic campos aether & lumine vestit

Purpureo.

Truculentus Pluto Proserpinam vi deR.P.L.II. abreptam, ita solatur, apud Claudianum:

Lumenque videbis
Purius, Elysiumque magis mirabere
solem.

Talia multain Platonis Phaedone, & in Consolatione a Plutarcho ad Apollonium scripta, alibique reperire licet.

S. XVIII.

Verum putandum non est, tantae temeritatis fuisse veteres, vt crediderint, DEVM, quem εδεν εκιθευγειν, vt dix xit Epicharmus, καὶ πάντα δύναθαι καὶ ἴσαθαι πάντα, vt apud Homerum aliquoties, καὶ πάντα ἰδεῖν καὶ πάντα ἀκεειν, vt idem ait, & Euripides quoque cum Sophocle, vere asserbant, loco aliquo posse contineri, &, vt loquitur Appuleius, comprehendi, spatioque quodam circumscribi. Euripidis dicitur istud:

Apologia.

Ποῖος δ'ἀν δικος τεκτόνων πλαθείς ὕπο, Δέμας το Θείον περιβάλοι τοίχων πτυχαίς.

Heraclitus in quadam ad Hermodorum quemdam epistola: 6 @E@Z 888 Éxes évas

περίβολον, άλλ όλος ό πόσμος άυτωναός κιλμένος; plura, quae huc spectant P. II, Excollegit Dougtaeus in Analectis sacris. curs. XLIX. Quum igitur DEVM in caelo seu aethere habitare dicerent, idem eos intellexisse credibile est, quod supra iam ratione ignis & luminis edisferuimus, nempe gnatinus & comparatiue itafuisse loquutos. Simili enim ratione (h. e. ανθεωποπαθώς vt aiunt) in Voluminibus fanctis, caelum faepissime DEI sedes vocatur & tabernaculum, item, quod apud Iesaiam, vt & Hieropfalten &c. maxime inuenitur, DEI NOD h.e. folium; quin & a Christo ipso apud Matthaeum, & alibi in Nouo Foedere, OEOT Ogovas, in quem etiam sensum, vt id obiter hic inseram, Sophocli Antigone, caelum audit Seóvos Alos & Theocrito Thalysia, Spovos sid. oxon Zavos, quod Dorice, vt notum, idem ac Theorr. Aios, & tandem Colutho Thebano eden ύψιμέδοντος Διός. DEI autem soli-um dicitur, quod in eo opiscio pulcerrimis piu Hel. astris picturato, eiusque perpetuo & aequabilimotu, diuina maiestas eximie eluceat, quemadmodum Regum glosia suns maxime conspicua est, quum solio suo insident, verba sunt maximi Grotii act Matth. C. V. qui & alibi ad Matth. XXIII, 22. P.m. 388.

E 5 egre-

egregium sane locum ex Scriptore responsionum ad Graecos in Iustini operibus, adfert, qui hanc Grotii interpretationem approbat & confirmat. Atque exhoc demum factum est, vt aether, vel caelum ἀντονομαςικώς, aut, vt Grotius mauult, συνεκδοχικώς, pro DEO ipsosumeretur, regia veluti pro rege, & continens (si ita de eo, qui nullibi continetur, loqui liceat,) pro contento. Huc illud Euripidis:

όρας τον ύψε τονδ' άσσειρον αιθέρα, Καλ γην περιξ έχουθ' ύγραις έναγκά-

Τέτον νόμιζε Ζήνα, τόνδ' ήγε Θεόν. Quod Cicero vertit, ast licentius, vt ait Barnesius, adde & somnolentius. & illud est Ennj bis a Tullio, semel ab Appuleio allegatum:

Adspice boc sublime candens, quem inuo-

cant omnes Iouem. Pluraloca, vbi Iuppiter nonnunquam

pro caelo, & hoc pro loue ponitur, invenire est apud Virgilium libro potissimum Georgicon secundo; apud Lucretium saepissime, apud Hesiodum, adnotante Graeuio, atque Ouidium aliquoties, apud poëtas ceteros passim: conferatur etiam omnino Macrobius, item & Heraclides, seu ille, qui auctor est των άλληγοςιων όμηςικων.

S. S. I, 14. & Sat. I. 280

Lib. II. de

N.D.

nec

nec facri Scriptores illam συνεκδοχήν penitus respuunt: Notum enim, vo- Cap.IV, 23, cem Hebraeam שמים feu vt apud Danielem legitur Du figurate sumi pro DEO ipso; quale quid vel in Nouo Testamento vsu venit, quum ab ipso Saluatore seavos opponitur τοις ανθεώποις: plura alia taceo, ne in Matth. Theologorum castra, quum Medicus XXI, 25. sim, irrupisse videar: Legi tamen de Adde Luc. hacre possunt Grotius addictum Lucae caput XV. Heinfius cum in Adnotationibus, tum Aristarcho, & Lomeie Cap. X. rus de Lustrationibus Veterum gentilium, vt Buxtorfium, Schindlerum, Gustetium aliosque glossariographos fileam, qui omnes notarunt, hanc Synecdochen Rabbiuis & Thalmudistis familiarissimam esse. Hoc igitur quoque sensu, quin sapienter veteres to Oseμον Hippocratis, h. e. summum DE-VM sub ignis effigie adumbratum, aethera vocauerint, nihil profecto, cur dubitem, caussae video. Vnde autem illud sit ortum, quod Veterum quidam, praecipue Stoici, putarent, aethera, siue caelum reuera esse DE-VM, atque expansum quid per omnia creata. nunc, quam breuissimis potero, eloquar.

S. XIX.

Nimirum, quum paganorum plurimi DEVM & omnipraesentem crederent & omniscium, vt superius ex Homero multisque aliis probaui, & iam ex duobus plane eximiis Xenephontis locis probare possem, nisi res nota satis esset & decantata, ipsisque hinc, dum gnua illud, de quo hactenus, haud recte caperent, mirum, quin ridiculum quoque videretur, omniscientem & omnipraesentem caelo quasi includere, & loco quodam circumsepire: euenit, vt aetherem seu coelum figurate licet, vt supra docui, pro Deo sumtum, pro DEO ipso haberent, putantes eius omniscientiam & omnipraesentiam eo concipi posse melius, si adsererent, eum sub specie subtilissimi ignis vel & aëris, per cun Eta esse fusum, ac expansum, & sic totum complere mundum. Locus certe luculentus apud Philemonem Comicum extat, vbi aër in hunc modum loquens introducitur, quem, & si paullo est dif-

fusus, adscribam tamen:

Ον εδε είς λέληδεν εδεεν ποιών,

Ουδ΄ ἀν ποιήσων, εδε πεποιηκώς πάλαι,

Ουτε Θεος, ετ΄ ἀνθεωπος, ετος είμ εγώ,

Αής, ον ἀν τις ονομάσειε και Διά.

Εγω δ΄, ο Θεε΄ ς ινές γον, είμι πανταχες

EVTAUS

Cyropaed.

L. 1. & in

Sympof.

Ενταῦθ' ἐν Αθήναις, ἐν Πάτραις, ἐν Σι-

Εν ταις πόλεσι πάσαισιν, εν ταις δικίαις Πάσαις. Ενύμιν πασιν εκ ές ιν τόπος, (ῦ μή 'ς ιν ἀὴς. ὁ δὲ παςων ἀπανταχε Πάντ' ἐξ ἀνάγκης οίδε, πανταχε παςων,

Notum quoque illud Arati:

- - μεςαί δε Διος πασαιμέν αγυιαί, Πασαι δ' ανθεώπων αγοεαί. μεςη δε Θάλασσα,

και λιμένες πάντη δε Διος κεχεήμεθα

Vnde natum iftud Maronis:

Iouis omnia plena: idem ille alibi: Ecl. III.

Deum namque ire per omnis Terrasque, tractusque maris, caelumque Georg. IV. profundum.

Et Aeneidos VI.

Principio caelum ac terras, camposque liquentis & c.

Spiritus intus alit, totamque infusa per artus

Mens agitat molem, & magno se corpore miscet.

Quae verba passim explicat Macrobius. Dixerat & Aeschylius, teste Clemente Alexandrino:

Zrug es w aidne, Zeus de yn, Zeus d'égavos, Stromat. F.

Ζεύς τοι πάντα.

Ecante ipsum Orpheus versibus, quos Libb. de

& Aristoteles citat & Appuleius, quorumque initium est:

Ζεύς πεωτον γίνετο, Ζεύς ύς ατος άςχι-

κέξαννος.

Accedat & illud sancti, vt ait poëta, Catonis ad Labienum, apud Lucanum:

Estne DEI sedes nist terra, & pontus, &

Et caelum & virtus? Superos quid quaerimus vltra?

Iuppiter est quodeumque vides, quocum-

que moueris.

Quae verba, vt id obiter moneam, paullo aliter allegat ill. Boylius. Manilius quoque cecinit:

Quum spiritus vnus
Per cunctas habitet partes, atque irriget
orbem

Omnia peruolitans, corpusque animale figuret.

Addendus hic quoque est Seneca Epist. XLI. & alibi, & potissimum, quae Seneca recentior habet in Stoicorum physiologia saepius iam dilaudata.

6. XX.

Et sic subtilia illa dicam? an vilia hoc passu ingenia, DEI & omnscientiam & omnipraesentiam optime posse concipi existimabant. Verum, quam absonum sitatque insulsum, de DEO,

Ente,

Lib. de Natura.

Ente, ut sic loquar, summo ac perfe-Etissimo, tam rudes tamque materiales sibi conceptus fingere', facili quilibet perspiciet negotio, qui modo cognoverit, quod, quum DEVS sit perfectissimus, summarum ipsius virtutum nec modus, nec vis ab imperfectissimo homine percipi ac concipi queat. Hoc Exod. inter alia palam fit in Moysis historia, XXXIII. cui DEI splendorem perspicere cupienti, respondebatur, fieri haud posse, vt homo, quatenus mortalis, & corpore indutus, eximiam diuini Numinis excellentiam oculis lustrare possit, quin extemplo intereat. Nam nec totus mundus, immo si plures etiam cum priscis finxeris, ad tantum tantum Dominum sufficit capiendum. enim humilis casa vileque tugurium in magni Regis Principisque oculis, idem illud totus ille & circumfusus orbis coram DEO Regum Rege, Dominorum Domino; quum terra, teste ipsa Scriptura S. fit tantum pedum ipsius scabellum. Egregie proinde, vt plerumque solet Iudaeus Philo: ΘΕΟΥ έδε ὁ σύμπας κόσμος άξιον αν είη de Leg. al-χωρίου και ενδιαίτημα. επὶ αυτός εαυτω legor. τόπος, και άυτος έαυτε πλήρης και ίκανος ο ΘΕΟ C. κ. λ. Idem alibi: ὑπο τη de Confus. ΘΕΟΥ πεπλήρωται τὰ ωάντα, περιέχον- Linguar.

τος, 8 περιεχομένε, ώπανταχετε μα έδαμε συμβέβηκεν έναι μόνω. έδαμε μέν, ότι μα χώς αν μα τόπον αυτός τοις σώμασι συγγεγεννηκε. το δε πεποιηκός έν έδενὶ τῶν γεγονότων θέμις ἐπείν περιέχεθαι. Πανταχέ δε, ότι τὰς δυνάμεις έαυτε διά γης, και υδατος, άερος τε και έρανε τώνας, μέρος έδεν έρημον απολέλοιπε τε κόσμε, & quae ibi fequuntur

ad Matth.

plura, conferri quoque hic summus V.p.m. 61. meretur Grotius. Sufficit igitur, nos ex reuelatione scire, DEVM ubique esse praesentem, scireque omnia, vi immensae suae τελειότητος, & consummatae virtutis: nil refert, cognoscere velle, quo modo id fiat; illud enim supra captum nostrum:mirari istud convenit, non rimari: id enim nimis est curiofi, nasutuli, demum & impii, quod vel ipsi caeci pagani agnouerunt. Menander:

Τίς ές ν ο ΘΕΟΣ, 8 θέλης συ μανθά-

Ασεβείς, τον μη θέλοντα, μανθάνειν θέλων.

## Et Philemon:

ΘΕΟΝ νόμιζε μα) σέβε, ζήτει δε μή, Πλείον γας έδεν άλλο, ή ζητείν έχεις. Ως όντα τέτον και παρόντ ακ σέβε. Hinc satis patere arbitror, quam stolida (ignoscite Lectores, volui Stoica) eorum

eorum sit sententia, qui & hoc die, Deum per spatium definire non erubescunt, loco illo AA. XVII, 28. quamuis inuito & reclamante, in probationem pertracto. DEI enim essentia abhomine, quatenus tali, describi nequit, nisi admista quapiam materia. DE-VM autem sibi fingere materialem, impium est, vt dixi, & blasphemum: hinchic tacere praestat, quam loqui; sin autem de DEO loqui velimus, dicamus: scimus quod DEVS sit, nescimus, quid sit, nisi perfectissimum quid. Sed hic dictis meis in Hippocratis locum megi Oegus, finem facio: & licet multa, immo forsan nimia, dixisse videar, censuram tamen adeo duram meruisse vix crediderim. Erat enim hic locus prae reliquis sedulo excutiendus, quoniam magnum ex illo de Hippocratis Atheismo seu Deo Hipe pocratis materiali, peti omnino poterat argumentum.

S. XXI.

Sed ad reliqua iam progredior, & locum inprimis, qui nunca Cl. Gundlingio allegatur, quintum breuiter & perspicue explanare satago, quod & in reliquis sequuturis me facturum semel & simul promitto. Is autem ex libri Epidemian VIti Sectione secundum Lindanum, Via desumtus ita habet: Aveueiσκει ή Φύσις αυτή έωυτη τας έΦόδες, έκ en diavoing &c. Putat hic Cl. Gundl. haec verba (fatis corrupte, vt id obiter moneam, abipso exscripta) loco de Θεεμώ superiori non contrariari: vnde & statim illi illa adnectit: sed ego, pace eius, plane aliud: toto inquam caelo contrariantur, idem enim hic fere est, quod supra in secundo loco, vbi Hippocrates dixerat φύσεις πάντων esse adidáxτ85, satis a me, vt puto, dilucidato. Nam probare vult hoc loco diuinus Senex, Naturam, h.e. vt faepius iam dixi, motus illos naturales & ordinatos, seu mechanismum concreatum, nec ratione impulsam, nec consilio vsam, ea, pro sapientissima summi conditoris sententia & voluntate, facere ac absoluere, quae machinae corporeae animatae conducant, qualia v. g. funt το σκαεδαμύσσειν,και ά ή γλωσσα ύπεργέω, (quae immediate apud Hippocratem sequuntur d.l. sed omissa sunt a Cl. Gundlingio, quia scilicet in suam rem non videbantur) ad quae verba Galenus scitissime: σκαςδαμύσσειν (ονομάζεται δ' έτως το πλώσαντα τα βλέφαςα, δια ταχέων αυθις ανοίξαι) παραχεήμα τοις γενηθώσιν ευθέως υπάξχει ζώοις αδιδάκτως; & post paullo ad

Comment.

adVI.Epid.

Hipp.

ad verba: γλώσσα ύπεργέω: προελομένων ήμων ήντινεν Φθέγξαθαι Φωνήν, ή γλώττα πρός την διάρθρωσιν άυτης έτοίμως υπηςετεί &c. & quae ibi sequuntur lectu sane dignissima. Nunc, qui haec, ex Cl. aduersarii hypothesi, cum superiore loco de Degua seu calido, concordent, dispicere lubet. Dixerat supra, vt modo vidimus, Hippocrates, To Osewov sapientissimum esse, Lire omnia, omnia intelligere, fingula videre atque audire: hic autem e contrario de φύσει(quae, vt decies monui, Cl. Gundl. idem ac Dequor seu Ocior Hippocratis, sed pessime,) dicit, eam ne Siavoiav quidem habere. Nonne autem hae apertae contradictiones? nonne toto haec bina loca differunt? Sed videamus iam, qua ratione nihilominus haec verba Cl. Gundl. explicuerit, aut, vt dicam quod rei est, inuita licet & repugnantia in suas partes traxerit Dicit scilicet Hippocratem hisce id innuisse, quod Natura nulla indigeat deliberatione, quia nempe omnia iam siat perspectaque babeat. Verum doleo, Virum Clmum se hic iterum a falsa versione falli pasfum fu l'epessime enim to én diavoins, versum est ex praemeditato, quum dicivoia, prout ex Lexicis antiquis, & iplo quoque Hippocrate, qui aliquoties hac F

hac voce in hunc sensum vsus est, fatis est notum, idem potius valet ac ratio, intellectus, item & cogitatio. Quilibet igitur ex hactenus dictis facillime, opinor, videt, Hippocratem ceu aliquid mere mechanicum, licet hic contrasentiat Cl. Schelhammerus, naturam considerasse, ipsique omniscientiam neutiquam attribuisse. Vbi enim ne diavoia quidem; certe ibi multo minus omniscientia. Atque sic sponte fluit, naturam omnia, quaecumque demum in nostro corpore agat, facere αυτομάτως και αδιδάκτως, prout nempe iussaest, seu potius impulsa a sapientissimo creatore, vt supra iam monitum fuit, & ita di ava yunv Deinv, vt alibi ipseloquutus est Hippocrates. etiam sequentia Hippocratis verba ex eodem lib. Epidem. Vlto desumta & a Cl. Gundlingio (fatis vitiose) allegata probant: Απαίδευτος ή Φύσις έδσα καν ε μαθέσα τα δέοντα ποιέω, h. e. natura licet edocta non sit, nec discendi facultate instructa, facit nihilominus ea, quae & vtilia funt (nostro corpori) & necessaria, quasi ea didicis-Signification to deov, vnde ta δέοντα, & ξυμφέρον seu vtile, & aναγnasov, seu necessarium: prins testantur Vlpianus celebris fuauidici Demofthenis

Lib. de Diaet.

sthenis Scholiastes, & Galenus ad I. Hippocratis Aphorismum, item & alibi: vtrumque autem Suidas & alia Lexica antiqua. Sunt autem illa δεοντα seu χρήσιμα, ut Galenus dicto iam loco ait, quae natura απαιδεύτως efficit, quae apud Hippocratem sequuntur, iterum a Cl. Gundl. male omissa: dáμευα, ρινών ύγεστης, πνεύματος εισοδος κ, λ. de quibus iam nihil dico: euolvat, cui volupe, amplum illum, sed doctum & elegantem Galéni in b. l. Commentarium, addatque, si fuerit visum, quae nos supra ad priora Hippocratis loca. Volui hic tantum demonstrare, quod praesens locus cum superiori de Oseuw seu calido, nil quidquam habeat commercii, & quod Hippocrates fuae naturae neutiquam rationem adscripserit & iudicium: sed non volui solum; verum re ipsa demonstraui, & amplius possem, si duo illa illustrissima loca allegarem, quorum alter est Lib.I.de Diaeta, alter lib. de Flatibus, quae vt euoluantur, serio moneo: iam satis sit ea modo allegasse. Vnum adhuc praetermittere nolo. Legit scilicet Galenus modo citata Hippocratis verba in hunc modum: Ευπαίδευτος ή Φύσις Lib. IX, de έδσακ. λ. Hanc lectionem reiicit Cl. & Pl. Hipp. Gundlingius; necego eam fine qua-

dam distinctione admiserim.

tamen omnino admitti, si nempe haec verbaita explicentur; quod natura vtilia & necessaria agere non amplius discat, sed iam antiquitus sit έυπαίδευτος, bene instructa, bene impulsa ac disposita ad illa agendum, a summo scilicet sui creatore, qui solus potest sumou-Séver, & quae in rem sunt nostram, ordinare. Nec contrariantur sibi inuicem, vt Cl. Schelhammerus putabat, το έυπαιδευτον είναι, &, qui locus supra adfuit, έκ έκ διανοίας πράττων. Potest enim v. g. artifex rem suam saepe ita agere, vt ob exquisitum in arte sua habitum, longumque vsum, eam, aliud quasi agendo, absoluat, & scopo suo minime excidat. Nec mihi magni in V & Evic. Gassendi hic probatur opinio, dum Diog. Laërt. non folum hanc Galeni lectionem ad. probat & commendat; sed & putat, 70 άδίδαντος να άπαιδευτος, idem esse ac αυτοδίδακτος, αυτομαθής, sensum ita supplendo, Quoivesse adidantos, eius scilicetrespectu, quod nemo ipsam instruxerit. Ortum enim erronea haec explicatio ex eo trahit, quod Gassendus, vt supra iam innui, putet, Quon Hippocrati idem esse ac DEVM & creatorem, quod tamen falsum est, vt ad rauim fere vsque hactenus dixi. Lipfius,

psius, vt & eius hic mentio siat, legit: Physiol.
ή Φύσις ἐκ τε σάε μαθεσα, vnde, aut Stoia. I.
quare, desinire non audeo, mihi certe dis. 5.
haec lectio non placet, nec altiforte
me doctiori placebit.

S. XXII.

Adlocum iam accedo ex Hippocratis παραγγελίας seu Praecepuonibus, excerptum, perdifficilem, vt multis fuit visum, at facilem, vt mox patebit; legitur autem ita: ὑποληπτέον ἐν, την Φύσιν ύπο των πολλων και παντοίων πεηγμάτων κινηθηναι τε και διδαχθηναι Bins unesons. An hicce Praeceptionum liber genuinus sit. vt credidit Clar. Schelhammerus, Hippocratis foetus, ego iam non disquiro; rationes, cur dubito, adscribam alibi, inpraesenti id tantum dico, eum tam foede esse deprauatum ac corruptum, vtnecHippolytus nec Hector dilacerari magis atque defoedari potuerint. Esto interea, illum Hippocratis esse; nos potius de abdito horum verborum sensu iam sumus solliciti. Si illius loci antecedentia consulamus, (quod in scriptorum interpretatione semel est observan? dum & semper) palam fiet, Hippocratem loqui de λογισμώ seu διανοία, ratione & ratiocinio, & aidhou, sensuatque perceptione, seu facultate illa mentis obiecta F 4

obiecta externe oblata percipiente & quasi sine ordine consarcinante, postea vero ea ad rationem & indicium deferente, quo scilicet huius ope, separanda separentur, quaeque sibi respondent, ideae interse inuicem componantur, & quae alia rationis sunt officia & attributa, quae docte recenset Maximus Tyrius. Iam igitur de aidnou illa loqui pergit Hippocrates, eius. demque mobilitatem, agilitatem, & multarum variarumque rerum ideas captandi, sibique easdem imprimendi promtitudinem docens, inquit; ύποληπτέου έν την Φύσιν κινηθηναικού διdax Invas &c. At, dicat forfan quis, Ovorgaliud est quam and nors, & hing haec duo non apre συνωνύμως sumi possunt: Respondeo: est interdum aliud, immo vt plurimum; interdum & non: vox enim Oύσεως, vt sub huius Exercitationis initum monui, est πολύσημος, & varium admittit fignifisid. Schelb. catum. Si igitur ea Th vonces & diavola opponitur, idem est acindoles, vt & fummus vertit Grotius, ingenium, alacritas illa natiua percipiendi aliquid ac retinendi, quod scite Galli exprimunt per le naturel, le genie, la capacité &c. atque in hoc fignificatu aliquoties apud nostrum legitur Hippocratem. Sic

de Nat. L. I. c. I. S. IV.

Lege

Sic in Lege, ille, qui perfectam sibi Medicinae comparare velit scientiam, iubetur επίβολος γενέωσαι Φύσιος, vbi & in hanc remplura; item in Libro megi éuanuogung, eodem sensu dicitur nysuoνικώτατον ή Φύσις, quo in loco verba mox sequentia notata sunt perquam digna: ή δε Φύσις κατερρύη και κεχυται. 7n de (aut, vt ego, ad sensum dilucidandum, malim, sñ seu ësn, quod iusta est oppositio τω κατερρύη και κέχυται.) σοφίη, ές το είδησαι τα άπ' άυτέης της Φύσιος ποιεύμενα: quae superioribus sane sunt simillima, &, ni fallor, aperte docent, quod Duoios vox, hunc, quem dixi, sensum adsumat. Sic & Ar- Epist. ad taxerxes Hippocratem laudat Deia Paetum. Φύσει κεχεημένου, qua phrasi etiam Annibal contra Alexandrum M. vtitur apud Lucianum: gre on' Agisotes Dial. More, λει τω σοφισή παιδευθείς, μόνη δε τη Φύσει άγαθη χεησάμενος: & de Homero Diff. XVI. Maximus Tyrius: Φύσει κεχρημένος ένθεωτάτη. Accersam & alios Auctores graecos, qui hanc Φύσεως vocem hoc sensu vsurparunt: Notandum inprimis illud Archytae: Ogovinos avne δτος (forte 8τως) αν μάλις α γένοιτο. Φύσιος πεάτον ευσόχω τε και μυαμονικάς. και Φιλοπόνω τυχών, & quae sequuntur: & istud Plutarchi, vbi ad doctrinam (aeque ac supra Hippocrates in

Lege) requirit Φύσιν, λόγον, έθος, & in

Epift. c. 111,7.

tali significatione memini etiam apud Galenum me Quotos vocabulum legere: Aristidi, eodem Plutarcho Auctore, Φύσις fuit ίδουμένη έν ήθει βεβαίω και πρός το δίκαιον άτενης: nec secus illa B. Iacobi interpretanda: πᾶσα γας Φύσις Αηγίων -- -- δαμάζετοι, τη Φύσει τη ανθεωπίνη. Sic & e contrario ille appellatur advoinos, cui parum aut nihil estindolis ac ingenii, vt de Cleanthe ait Diogenes Laërtius: ἦν δη πονικός μεν, άφύσικος δε, και βεαδύς ύπεεβαλλόντως, ad quem locum ingeniosisimus consulendus est Menagius, qui & exThucydide & Platone duo adfert loca, quae huc maxime spectant, confe-Apothews Hom. p. 83 rendus quoque ill. Cuperus, vtalios fileam. Non autem apud Graecos fo-

lum ita vsurpatam legimus Φύσεως vocem; sed & apud Latinos Graecorum in plurimis imitatores. Sic aliquoties apud Scriptorem vitarum Imperatorum, vulgo Cornelium Nepotem, praecipue Vita Attici, item apud Horatium, quin & Ciceronem, prout loca

De Nat. L. quaedam allegauit Cl. Schelhamme-I. c. I. s. VI. rus, alios que plures: tritissimus quoque est ille Iuuenalis versiculus: Sat. I.

Sinatura negat, facit indignatio versum

Qualemcumque potest &c.

In hocigitur, quem hactenus adserui, fignificatu, & hic Quow fumfisse Hippocratem, ad quem nunc redeo, haud, vt puto, obscure, verba sequentia edocent: ή δε διάνοια πας άυτης (scilicet Φύσιος) λαβεσα ώς περοείπον, ύσερον είς αληθείην ήγαγεν. Ratio vero, inquit, ideas & rerum species ab ipsa natura, abipsaindole, & facultate retentrice, vt sic loquar, & repraesentatrice, accipiens, veluti superius dixi, eas postmodum ad veritatem reduxit, i. e. eas reddit perspicuas, & verum a falso secernit. Verba autem, ad quae hic provocat Hippocrates (ώς πεοείπον) funt haec: ὁ λογισμός μνήμη τίς έςι ξυνθετική των μετ αιθήσεως ληφθέντων, & post: ήτε αιθησις πεοπαθής και άναπομπος έξσα είς διάνοιαν των ύποκειμέvov &c. Exhis quilibet, opinor, iam perspicit, ai now arque quou hoc loco συνωνύμως ab Hippocrate sumi. Quod vero dixit, Ovon illam non Invan Bing unegong, moueri vi quadam impellente atque potenter; eius rei hanc esse arbitror rationem, quod scilicet obiecta seu obiectorum effigies irruant quasi in nostra sensoria, non ineant. Nam licet mille v. g. adfint homines, Tibitamen vnoveluti impetu repraesentabuntur, modo sint loco vifui

fui commodo & adaptato collocati; par fere est ratio cum auditu, & sic etiam in reliquis, hinc recte dicitur obiecta sensus mouere. Atque haec, quam hactenus enucleauimus, vera & natiua obscuri alias Hippocratici loci est explicatio. Nunc breuiter videamus, quid Cl. Gundlingio circa ipsum suerit visum. Quia autem ille doctissimi Schelhammeri interpretationem inprimis reiicit, hanc vt privs examinemus, sas esse existimamus.

S. XXIII.

Dixerat nimirum Cl. Sturmius, communi errore seductus, Hippocratis Ospady illud esse idolum seu naturam, sic enim eam, vt iam supra, sire-Ete memini, notaui, cum aliis vocitat. Hocce igitur commentum Schelhammerus reiiceret, praesentem hunc ex Praeceptionibus locum, in medium attulit, quem sequenti scholio illustrat: Hicper Naturam universalem rationem, mundique complexum intelligit, per ea, quibus moueatur ac doceatur, caussas secundas & corpora se inuicem impellentia, secundum leges Naturae inditas: per vim cogentem impetum DEI, illo potissimo verbo MOVEATUR impressum. Sed haecbene quidem sese habent, nec Hippo-

crate sunt indigna, vt probaboiin se-

quen-

Nat. Vindicat. Vindic. p. 29.

quentibus (nam rectissime adseruit Vir Cl. Hippocratis Θερμον & Φύσιν non esse synonyma, nec Hippocratem naturam pro DEO habuisse) Verum huc nonpertinent. Antecedentia enim, vt superius demonstraui, talem non admittunt sensum: quid enim ratiocinio cum natura & caussis secundis, vbi de iis nihil plane praecessit? Justum ergo hoc passu Cl. Gundlingi est iudicium, scribentis, se in obscuro boc loco DEVM ceu naturae motorem inuenire nondum potuisse. Verum, vellem hic adquieuisset vir doctissimus, & suam interpretationem non addidisset, ea enim, si verum fateri liceat, plane est nihili: referam eam quam potero fidelissime: Haecverba, inquit ὑποληπτέov &c. &c. nibil, si come Eturae est locus, aliud significant, quam quod natura in tam multis diversisque rebus, exinde praecipue cognosci possit, quod agat vi quadam cogente: bocest, modo simplici. Voculam ceterum ono mallem vertere in vel sub, quam a Nae! magnus mihi iste erit Apollo, qui mihi hocce illustret oraculum: sane ego hucusque nullum pla. ne sensum dicere potui. Mauult quidem Vir Cl. το ὑπο per in vel sub vertere: sed an haec vocula in culpa sit sola, quo sensus maneat absconditus, fubIn Declade Atheif Hippocrat. contra Goeleck.

subdubito, quin addubito quoque:deinde etiam Syntaxis graeca reclamat, ύπο enim sequenti passiuo, semper fere reddendum per a vel ab, non per sub, multo minus in, quod pueri norunt, & taedet me profecto harum minutiarum fecisse mentionem. Ipfe Cl. Gundlingius alibi hanc suam explicavat sentent. tionem rencere videtur, veriusque adserit, Hippocratem bic de natura corporis bumani, non autem vniuersi verba facere. Vellemigitur, & forte ipse, opinor, Vir Cl. volet, id non scriptum esse, quod in Otiis ita, vt supra vidimus, fuitscriptum, vt a nemine intelligi possit. Vnum adhuc ficco transire pede haud licet, quod maxime facit ad praesentis loci explicationem. Inueniet, qui cupit, simillimum quemdam immo eundem fere Hippocratis locum, eademq; verba in Epicuri ad Herodotum epistola, quae ex M. Meibomj recensione, transcribere non pigebit: άλλα μην ύποληπτεον μας την των ανθεωπων Φύσιν πολλά και παντοία ύπο των άυτην περιεσωτων πεαγμάτων διδαχθηναί τεκαί άναγκαθηναι. Τον δε λογισμον τα ύπο ταύτης παζεγγυηθέντα, και υσεξον έπακζιβεν. κ λ. Potest quid similius a diuersis tamen Auctoribus? Sed miror profecto, nec a Gassendo, in vasto ipsius in lib. X. Diog. Laërtii Commentario, quem, vt obiter id notem, immerito hic carpit Meibomius, nec Meibomio, nec Aldobrandino, nec Cafaubonis, nec Menagio denique, doctissimis Diogenis Laërtj interpretibus, huncce Hippocratis locum fuisse adnotatum: Miror etiam magis ex altera parte, quod nullus ex tanta Hippocratis interpretum phalange, egregium hunc Diogenis locum adnotauerit: interim nescio, an primus ego id observarim, & si etiam observarim, non glorior, sed miror tantum. Suffulcit autem hiclocus Diogenianus meam loci Hippocratici interpretationem superius propositam egregie & αναντιλέκτως.

S. XXIV.

Locum iam adgredior in ordine apud Cl. Gundlingium Sextum ex libro περὶ ἐυοχημοσύνης seu de decenti ornatu, vbi de Medico dicitur: μάλις α ἡ περὶ Θεῶν εἰδη-σις ἐν νόω ἀυτῆ (corrupte, lege, vt Foë-sius vult, ἀυτᾶ seu ἀυτῷ scil. ἰητρᾶ seu ἰητρῷ, aut, si retinere velis vocem, quam omnes, teste eodem Foësio, habent codices, ἀυτῆ, loco ἐν νόω, leuissima mutatione scribas: ἐννοία ἀυτῆ) ἐμπλέκεται. Nolo multa ad hunc locum conscribere, patet enim per se tum ex his, tum sequentibus potissimum verbis,

bis, quam reuerenter Hippocrates de diis seu Deo senserit, quamque potentes eos pronunciarit. Sed quid ad haec Cl. Gundlingius? quis est ille Deus? interrogat; & respondet: aut est, inquam, To Deemov seu calidum, aut natura, quae ipsi συνωνύμως (quam egregie!) sumuntur; aut sunt dii ex calido illo oriundi aeque ac apud Hesiodum ex mari. Verum vbi vmquam, obsecro, Hippocrates dixerit deos ex calido fuisse natos? vbi loco. rum calida haecce Theogonia extet? calidum est hoc, sit venia Plauto, mendacium, quod tamen & infra §. XII. Hipp. a 9 es, reppetit Vir Cl. vbi illud inprimis ridiculum, quod & Aetherem ex calido illo adserat fuisse natum, quum tamen, vt supra dictum, ipsum Oeguoridem sit ac aether, qui igitur aether se ipsum generare potuerit? sane si Hesiodum, quem prae se ferre vult legisse, euoluisset, didicisset Noctem esse Aetheris parentem, vt quidem poëtae fabulantur. Sed & hoc, vt in transitu moneam, est falsum, quando putat, deos apud Hesiodum ex maridici prognatos: Nam apud Homerum, potius dicere debebat, qui Oceanum @ Ewy y Eveou vocauit. Ergo & hic Hippocratislocus male a Cl. Viro habitus, pro me militat, ac contra ipsum pugnat. Hinc iam ad

机克

Plu-

ad septimum locum ex I. de Diaeta, libro, tendo, locum certe notatu dignissimum, quippe solus praeconceptamCl. Gundl. de Hippocratis Atheismo opinionem eneruare poterit ac penitus prosternere: verba haec sunt: Φύσιν πάντες Θεοί διεκόσμησαν, Naturam omnes dii exornarunt, vertuntur in Edit. Lindani, pessime admodum & infulse. Sed Cl. Gundl. harum scil. minutiarum negligens, versionem secure, vt assolet, sequutus, ita haec verba explicat, Hippocratem scilicet nibil voluisse dicere aliud, quam deos v. g. Iouem & Martem, tantum ceu ornamentum buius vniuers esse considerandos: post haec doctissimi Zuingeri interpretationem improbat, qui το διεκόσμησαν, satis, vt nunc apparebit, egregie, per produxerunt, reddiderat. Sciat ergo Cl. Vir, To dianoqueiv proprie non esse exornare, vt habet versio, sed adornare, h. e. concinne & eleganter componere, disponere, ordinare, item & gubernare, quodillum vel Lexica, si ea consuluisset, edocere potuissent; & plerumque de scitissima & exquisitissima huius vniuersi dispositione & structura vsurpari. Hinc Suidas: dia. πόσμησις, τε παντός διάθεσις: Anaxa. In Procem. goras, Diogene Laërtio & Plutarcho it. Anax. testibus, dixit πάντα χεηματα γεγονέναι de Pl. Ph. I. ous, vsv de (scil. oss, vt expresse habet

Lib. II. Quaest. Acad.

Plutarchus) έλθόντα, άυτα διακοσμήσα, ipsa ordinasse & eleganter composuisse, aut, vt optime vertit Cicero: in ordinem adduxisse: & ipse Plutarchus d. 1. verba: νές διεκόσμησε explicat per τον νέν τα πάντα διαταξάμενον. Plato, referente

Pl. Ph.I, 7. eodem Plutarcho, statuit, quod DEVS

De Dogm.

De Anima Mundi.

Procem. Leg.

Plat.

τα πεωτα σωματα ατάκτως κινέμενα διεκόσμησε, vti το διεκόσμησε pariter, in ordinem deduxit, vertit Appuleius; similiter Timaeus Locrus: αγαθός ωνό ΘΕ-ΟΣ, όρων τε ταν ύλαν δεχομέναν ταν ίδεαν και άλλοιεμέναν, παντοίως μέν, άτακτως δει έπειτ' ές ταξιν αυτα αγεν: sic & Zaleucus coeli & mundi διακόσμησιν κα τάξη laudibus celebrat. Sed notandum praecipue illud Alcinoi, quando de vo seu mente dicit: διακοσμεισύμπασαν Φύσιν έν τω δε τω κόσμω, eadem fere ac Hippocratis verba: ipse quoq; Hippocrates libro eodem de Diaeta primo, dixit πύρ διακοσμέςται τα σώματα κατά Φύσιν, vbi rectissime interpretes: ignis corpus secundum naturam ordinat ac disponit, quae phrasis in illis de Diaeta libris occurrit frequentissime. Et ab hac propria significatione, etiam ad alias res, vbi concinnus est ordo, trahitur vox

Hift, L. I.

διακοσμών, διάκοσμος, διακοσμησις. Sic Hipparchus Thucydidi dicitur:την παναθηναϊκήν πομωήν διακοσμέν: ita & Theages dixit ότας ψυχας διάκοσμος,

vr aliataceam, quae Salmasius ad Epi-Etetum atqueSimplicium notat, quaeque ex illo ad Democritum Diogenis, notauit Menagius. Hinc &, ob concinnum puta ordinem & dispositionem exquisitissimam, hocce vniuersum κόσμος fuit vocatum. Eleganter Phurnutus: Καλείται σύν πάσιν οίς περιέχει κόσμος, άπο τε κάλλιτα διακοσμείθας; & Appuleius: Mundus est ornata ordinatio De Mundo. DEI munere, & quibusdam interiectis: Quid, oro te, ornatum atque ordinatum videri potest, quod non ab mundi exemplo imitatura sicratio? vnde noo uos graece nomen accepit &c. Tale & apud Aristotelem libro de Mundo saepe iam laudato, inueniendum. Est enim κόσμος, extra Mundi fignificatum, idem ac rágis ac diá 9 sois, ficut illud Suidas, Erotianus & alii testantur: Sic apud Arrianum legitur; & Thucydidis scholiastes aliquoties κόσμον exponit per έυταξίαν, vtaliis plurimis, de re nempe notissima, in praesenti supersedeam testimoniis. Exhisce igitur dictis satis patere arbitror, quod verba Hippocratis superius allegata necessario ita sint vertenda: Naturam omnes dii constituere, concinne composuerunt & gubernarunt. Nam id vel ex antecedentibus elucet, vbi dixerat divinus senex: νόμον ανθεωποι έθεσαν, cui θέσει iam opponit το διεκόσ-MAGGENS

μησαν, quod de diis excellentius magisque adipsos accommodate dicitur, hinc & statim subnectit: ὁχόσα Θεοί έθεσαν, αικί όρθως έχει. Nunc parcat precor Cl. Gundlingius piis optimi Zuingeri manibus, & eius paraphrasin ceu accuratam dictis ex caussis & iustam admittat, credatque, ipsum per eam multum Hippocratem adiuuisse: Non enim quadrat, quod de aliis paganis Cl. Vir in medium adfert, quasi illi de mundi productione haud recte senserint: quid si enim centum id fecerint; nondum tamen sequitur, Hippocratem nouam inchoasse centuriam, praesertim, quum verba eius hactenus explicatalonge aliud edoceant clarissime. Probat autem praesens Hippocratis locus manifestissime, Deum ac Naturam Hippocrati non esse synoyma, & hinc meliore iure Cl. Sturmio opponi a Cl. Schelhammero potuisset, quam ille, qui ex Praeceptionibus, superius fuit allatus & explicatus. Addam hic eiusdem commatis alium ex Epistola Hippocratis ad Abderitas: έγω νύν, inquit ibi, Φύσει καὶ Θεοῖς ὑπακέων σπεύδω &c. Miror ergo vehementer, Cl. Gundling. in defensione contra Cl. Goelikeum, (qui & ex locis his a me adductis, optime vidit, DEVM & Naturam ab Hippocrate accurate fuisse distinctos) tam auda-

cter

Eter ita scribere potuisse: Quod si quis vel vnum ostenderit locum ex Hippocrate, in quo DEVS clare appelletur separata buius naturae caussa, aut vt edocta ab illo describatur aut informata, directa, tum vero meretracturum, quod scripsi, facturumque eidem, quam hodiernis philosophis Medicisque gratiam, sondeo: Retrahat ergo quod scripsit, & vela contrahat, loca adfunt, hem tempus est! lam & de @ei@ seu divino illo & supranaturali in morbis, vt putat Hippocrates, aliqua essent dicenda, quoniam & hoc Cl. Gundlingius in suum, vt video, auxilium traxit: sed mihi iam properandum, agam id distinctius alibi; interim tamen, ne plane videar filuisse, allegasse sufficiat Dissertationem inauguralem de Divino in Medicina a Mollero quodam Altdorffi 1696. ventilatam docte satis & ingeniose conscriptam.

S. XVX.

Iam ad octauum locum: Ασώματος έν μυχοῖς Φύσις. Circa hunc nihil in praefenti monere volo; Hippocratis enim non est, vt mox dicam; sed quemdam tantum Cl. Gundlingi errorem indicare. Scripsit Hippocrates librum περί Φύσιος ἀνθρώπε, hoc verum: sed scripsit &, vt superius iam dixi, Democritus, vt creditur, talem, eumque Hippocrați inscripsit, vt libelli titulus manife-

nifeste docet, inque illo circa finem, verba illa modo recitata leguntur. Haec qua, nescio, invita fortuna, Autor schediasmatis de Hippocratis Theologia, bis allegat, quasi sint ex Hippocratis de Natura, libro, & vtroque loco, culpa credo, typothetae (nam ibidemp. 26. recte scriptum est έν μυχοῖς) impressum est έν μοχοῖς seu έν μοχιος loco ev μυχοῖς. Hunc igitur errorem licet leuem, securissime etiam errauit Cl. Gundlingius, & non folum libellum illum Hippocrati falso adscripsit; sed & verba eadem, prout ibi vitiose extant, iterum ita exscripsit: Ασώματος έν μοχικίς Φύσις, sensu nihil sane significante, μοχιοίς enim Graeciae plane ignotum est. Vnde aliquis (ego illud non dixerim) concludere poterat, Virum Cl. quum Hippocratem a 9 sov scriberet, Hippocratis loca non in ipsis eiusdem operibus euoluisse; sed tantum ex hoc schediasmate exscripsisse. De cuius Auctore obiter hic moneo, eum non esse summe reuer. abbatem Schmidium Helmstadiensem, vt crediderunt hactenus & scripserunt Viri summi Buddeus, Fabricius item & Dornius aliique plures; sed alium quempiam vilioris sortis; qua de re me certiorem per litteras fecit Vir celeberrimus & venerandus Praepositus Hers

Ad Ionf. Hift. Phil. L. III. c. XXXVI. 30.

mannu-

mannus von der Hardt. Quod autem, vt in cancellos reuertar, putetibi Cl. Gundl. paganorum paucissimos, Deum esse ἀσώματον, credidisse, illudquidem nego & pernego: Facile enim vel triginta,immo plura loca adferre possem, quae contrarium clarissime probant. Euoluat modo, vt vnum eumque infignem allegem, Vir Cl. Alcinoi de Doct. Plat. Cap. X. vbi Autor ille argumentis non protritis demonstrat, Devm omnino esse ἀσωματον, atque demum ita concludit: ἀσώματον ΘΕΟΝ ύποληπτέον, και γας ει σωμά ές, και Φθαςτός ές αι, και γεννητος και μετάβλητος. έκας ον δε τέτων ατοπον απ' αυτέ; cui alium addo ex Plutarcho: νές ο ΘΕΟΣ Pl. Ph. I, 7. χωεισον είδος, τετέςι το άμιγες πάσης ύλης, μηδενί παθητωσυμπεπλεγμένον: led Physiol. plura collegit iustus ille Lipsius. Locus, Stoic. I, 8. qui nunc sequitur nonus, sumtus est ex. incomparabili illo libello περί ίερης νέ-08, vere Hippocratico, & non suppositio, vt sine ratione, & contra Erotiani fidem, adseruit Cl. Gundlingius, atque ita legitur: έμεν έγω άξιω ύπο ΘΕΟΥ ανθεώπε σωμα μαίνεθαι το υποκηρότατον υπο άγνοτάτε. Nescio iterum, quis hic Cl. Viro imposuerit, vt scriberet ύποκοιεότατον Ιοςο τε ύποκηεότατον, nam apud Auctorem Theologiae re-Ete fuit expressum; sed ὑποκοιζότατον G 4 ite-

iterum est mostellum. Verum hoc leuius: audiamus potius Viri Cl. in hunc locum meditationem. Hic locus, inquit, ita est comparatus, ve ex veris Christianorum ideis, DEVM, ceu purissimum & sanctissimum Ens delinearet: sed quia Hippocratisid ait, loquitur (nescio an haec quaedam distincta) scribitue ideo est suspectum. Quid? inquam hic, an ita concludat Philosophus? nonne hoc est in bonos Auctores esse iniurium? si ego, indulgeat mihi Cl. Auctor, dicerem, v. g. in Gundlingianis interdum boni quidpiam contineri; sed quia ea scribat Cl Gundlingius, ideo esse suspecta & non bona, nonne me risu Cl. Auctor dignum censeret? annon & paganus homo sana vsus ratione, pivm aliquid, sanctum, ac ore christiano non indignum eloqui potuit? id sane nemo negabit, nec ipsi negant Theologi. Illud certum est atque extra controuersiam; quod in sacro illo de Morbo sacro, libello tam egregia & pia dicta contineantur, qualianec ab christiano meliora propemodum expectari poterant, tale & illud: τα μεγιτα των αμαςτημάτων και άνοσιώτατα το Θείον έςι το καθαιξον και άγνίζον, και εξυμα γενόμενον nuiv, & alia plura. Nam ibi & contra Atheos acriter disputat, eosque grauiter & gnaviter perstringit, quod & ipse fatetur

fatetur Cl. Gundlingius: & tamen ex eiusdem mente, tantus est, quod mirere, atheus Hippocrates.

S. XXVI.

Sedadea quae restant. Refutat Cl. Gundlingius in sequentibus, Excellentissimum Schelhammerum, qui praesertim ex sic dicto Hippocratis iureiurando, sic ait Cl. Vir, probare voluit, Hippocratem nullum fuisse atheum. Sed ea mens, quantum ego quidem ex eius dictis colligere queo, Cl. Schelhammero nunquam fuit. Prouocat De Natura enim vna cum iuramento ad multas piissimas, en verbaipsius! sententias in siriptis Hippocratis sese offerentes, quod & summus fecit Conringius mox allegandus. Nam si ea, quae hactenus expendimus, quae maximam partem pia erant & proba, nil probant, nil quoque probabit iuramentum: sin autem ea aliquid, vt faciunt; tum & istud suum. Quod vero Cl. Gundlingius dubitet, an Hippocratis sit scriptum illud iurisiurandi nomine insignitum; in eo quidem vehementer errat. Scio, fuisse quosdam, qui illud negarent, sed eos solide confutarunt Io. Henr. Meibomius in doctissimo illo ad iuramentum Commentario, Opsopoeus in praefat. opusc. Hipp. & qui primo loco poni de-Diss.II. & bebat, Conringius in Antiquit. Academ. 1V.

Sed

Sed & ego alibi demonstrabo, quod sine vlla ratione asseratur, illud Hip. pocratis non esse foetum. Vnum in praesenti adferam ex Aristophane testimonium, nescio an vlli obseruatum. Estillud in Thesmophoriazusis inuenire, vbi personae Mnesilochus, Agathon, Euripides. Mnesilochus muliebri iudutus veste, ad agendam eo melius Euripidis apud feminas caussam; iuramentum ab Euripide exigit, vt succurrere velit, si quid aduersi sibi contigerit: consentit Euripides in angustiis anhelans, & per Aetherem Iouis domicilium iurat: sed Mnesilochus hoc nondum contentus iuramento, vt maiore suam obstringat sidem, instat, hincque Interrogat:

Τί μαλλον; ή την ίπποκεάτες ξυνοικίαν; Quid amplius? num per Hippocratis contubernium

(Deorum scilicet iuras?)

Jurat igitur in hunc modum Euripides: δωνυμι τοίνυν πάντας άξδην τές θεές,

Iuro ergo omnes omnino Deos.

Ex quibus quilibet, credo, perspicit, Aristophanem hic, vt solet, notare voluisse Hippocratis iuramentum, cuius hocce est initium: Απόλλωνα, & post:

μαμ Θεθς πάντας μαμ πάσας εροςας ποι εύμενος, quos deos comicus contemtim hic appellauit iπποκεάτες ξυνοικίαν.

Sic

8321723

Sic & Hieronymi locus ex Epistola ad Heliodorum III. plus certo probat, ac Cl. Gundlingius credidit: Non enim meminit solum Vir sanctus, Hippocratem suos adegisse discipulos, vt iurarent iusiurandum, sed & meminit, quod Ck. Vir aut non perspexit, aut quod verius existimo, perspicere noluit, quidilli iurauerint, filentium puta, & quae ibi sequuntur. Quum igitur pleraque illorum, quae a suis discipulis exegisse dicitur apud Hieronymum Hippocrates, in sic dicto iureiurando Hippocratis hodie extent: sequi videtur haud obscure, hoc ipsum iusiurandum Virum sanctum indigitasse. Sed de his omnibus alibi, vt dixi, fusius & solidius. De cetero hic in Hippocratem summe iniurius pro more, est Cl. Gundlingius, quando scribit, religiosissimum senem boc iuramentum ex consuetudine tantum & maiorum more, iurasse. Profecto, si quidquam Veteres umquam fuerunt reueriti, id iusiurandum fuit, vt apud Homerum, Hesiodum aliosque infignia plane loca extant, adeo vt & ipsos christianos, si viuerent, in pudorem daturi essent. Porro nec illud Cl. Gundlingio condonandum, quum ait, Hippocratem per Aesculapium ita forte iurasse, ac Socratem per Capparim & Zenonem per Platanum notum est. Quid enim? quasi vero iuramentum per alias quasuis res quam DEVM, factum, etiam non obliget, eiusdemque sit essicaciae, acsi expresse Deus, a quo res istae mediae, per quas iuratur, proueniunt, nominatus esset: Euoluat Cl. Vir summum Grotium Iure Belli & Pacis, qui eum aliud longe docebit

XXI III. 1. aliud longe docebit.

S. XXVII.

Tandem & locum attingo decimum atque vltimum, ex Libro de Aëribus, Aquis & Locis, haustum; ex quo Hippocratis αθεότητα impiumque ipsius de diis conceptum maxime patere Cl. Gundlingius opinatur. Locus est verbosior, ideo eum non exscribam, dicam tantum breuibus, quid ibi Hippocrates. De Scythis loquitur vt plurimum eunuchis & in venerem frigidis, at huius mali caussam diis adscribentibus. Hoc igitur superstitiosum vulgi commentum vt confutat Hippocrates; hanc Scytharum sterilitatis caussam non diis, sed caussis mere naturalibus, crebrae puta equitationi, & exin emortuo quasi particulae salacis vigori rigorique, atque adornatae plerumque intempestiue, iuxta aures phlebotomiae &c. adscribendam esse, luculenter demonstrat, atque inde concludit, quod si haecsterilitas immedimediate a Deo proueniret, sequi & pauperes & diuites Scytharum (hi enim postremi maxime illo laborabant malo) eadem infestari, immo pauperes magis, qui non aeque ac divites diis opimas mactarent victimas, eosque (modo illi honores a leui popello sibi exhibitos, quod expressis addit Hippocrates, curent & respiciant) impense colerent, sed potius carperent & exfecrarentur, quod fibi quoque nullas essent opes elargiti:Ob haec igitur, concludere pergit, crimina & reuerentiam debitam dis denegatam, pauperes potius ac superum contemtores fas esset, ita punirentur, quam diuites & nobiliores, qui nec contra deos insurgerent, nec cultus ipsis debitos recusarent. Et haec vera est verborum illorum sententia, nihil demsi, nihil addidi, nihil torsi. Quid igitur in his impium sit, vt putant Mercurialis, Septalius & Cl. Gundlingius; ego profecto nescio. Deum iustum esse, & cum mortalibus ἀπεοσωπολήπτως agere, ibi perspicue docetur, quod & recte auctor Theologiae Hippocratis observauit, male & sine iure hic a Cl. Gundl. reprehensus: Deum vltorem contemtorum sui nominis esse grauissimum, itidem ibi monetur, consentiente quoque ipsa Scriptura Sacra. Nam

Nam apagrias, peccata ceu caussam sterilitatis, & poenae, adfert Hippocrates. Falsissimum hinc, & ab Hippocratis mente est alienissimum, si dicat Cl. Gundl.quod Hippocrates eo loco existimauerit, solos locupletes, non aeq; pauperes, rite deos colere posse; vbi enim quaeso est tale? dicit potius, vt iam supra demonstraui, diuinus senex, pauperes ob sua crimina (sia diis malum illud petendum) & in deos conuitia, non autem ob paupertatem, ita puniri, hocenim cum DEI iustitia, quam supra laudauerat Hippocr. neutiquam concordat: conferatur hic Camillus Flauius in paraphrasi buius locip. 90. sqq.

Adsumus, & portus delati intramus

amicos. Finithic Cl. Gundlingius; ideo & ego hic pedem figo, atque demum huic meae Exercitationi colophonem impono. Aperte satis, opinor, demonstravi, Hippocratema Cl. illo Viro Atheismi falso fuisse accusatum. Omnia Hippocratis loca, quotquot ille allegauerat, diligenter examinaui, excusi, & concussi etiam, vbi infeliciter & ab Hippocratis mente aliena cesserat (cesserat autem έπτος πιπρίης άπάσης λέγω, vbiuis) ipsius interpretatio. Sensum illorum naturalem & genuinum semper, quantum potui, indagaui, demonstraui,

straui, dilucidaui, nullum finxi, nullum extorfi, nullum inuitum in meam defensionem traxi, quod Viro Cl. familiarissimum, a me alienissimum. Longus nonnumquam fui & verbosus, atque multa, non diffiteor, dixi, sed multa, non sterilia & superuacua, sed scitu digna: in quibusdam tamen etiam parcior fui, vbi nulla obscuritas & caligo, nullus sensus abditus. Stili acerbitatem semper, quantum in me fuit, cohibui, impediui, temperaui: scio enim, quem debeo Cl. Gundlingio honorem, Viro docto & ingenioso. Si tamen praeter spem & mentem verbulum quoddam ambiguum, mordax aut duriusculum exciderit, sciatille, id me inuito & nolente, inque res magis & vera, quam verba intento, fuisse scriptum, vt hinc mihi ignoscat. Ceterum, si qua in hoc scripto reperiantur, quae subacti iudicii Lectoribus minus probari possint, & culpa in teneram illam, qua scripsi, aetatem reiiciatur, mihique hinc venia detur, rogo atque obtestor. Fuit vero Hippocrates, vt & eum non obliuiscar, Vir sapiens & illustris, omnisque in Medicina boni dux, vt Galenus saepe ait, & Auctor, sed simul Virpius, probus, aequi & iusti obseruantissimus, a fuco, inuidia, auaritia, libidine, partium studio &c. remotisfimotissimus, & quod maximum & praecipuum, religiosus & honorisi-centissime de DEO sentiens, atque hinc nequaquam Atheus: Fuit tamen Atheus, fuit & non fuit, vttradidit Cl. Gundlingius; sed fuit; dum Christum nobis vere ἔξυμα (vt ipsius Hippocratis vocabulo vtar) factum nesciret: sic enim Ephesii Apostolo ἄθεοι ἐν τῷ κόσμω dicuntur.

Sedsatis. TV quisquis es, lector, qui me hucusque patienter es sequutus, &, vt spero, assequutus, Vale mi-

hique faue!

Multaque praeterea Tibi possum com-

Argumenta, fidem dictis, conradere nostris; Verum animo satis baec vestigia parua sagaci

Sunt, per quae possis cognoscere cetera Tute:

Naméz canes vi montiuagae persaepe serai Naribus inveniunt intectas fronde quietes,

Quum semel institerunt vestigia certa

Sic aliud ex alio per Te Tute ipse videre Talibus in rebus poteris, caecas g<sub>3</sub> latebras Insinuare omnis, & verum protrahere inde.

## TANTVM.

-693 (0) 863-

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\* 

## INDEX

## RERVM PRAECIPVARVM.

| Photo Control of the |          |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| A ether, vnde dictus & quid? pag. 6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ig.sqq.  |
| Deorum fuit habitaculum p. 70                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | o.item   |
| & animarum, p. 72. vnde euer                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | it, vt   |
| pro Deo haberetur,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |          |
| Animarationalis, quid? p. 55. nor                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | i idem   |
| est ac Natura,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | p. 27.   |
| Animalia bruta ratione an careant                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ? p. 32. |
| fqq. Medicinam norunt.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | p.38.    |
| Aqua & ignis, rerum principia,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | p. 48.   |
| Aristophanes explicatur,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | p.106.   |
| Atheus quis?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | p. 12.   |
| Caelum, Dei sedes vocatur a sacris                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | aeque    |
| acprofanis auctoribus. p. 73. f                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |          |
| pro ipso Deo vtrobique sumitur.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |          |

Calidum Hippocratis quid? p. 53. sqq.

quid? p. 61. κόσμος, vnde & quare? p. 99.

Democritus, Hippocratem in physicis & moralibus instruxit. p. 52. eius scripta ibid. item Deus, cum igne comparatur in sacris litteris, p. 61. item in philosophorum scriptis

## INDEX

| pusp. 14. 144. or cum tote p.        | 65. eius                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|--------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| definitio secundum Stoicos p         | 68. pro-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| prietates iuxta Hippocratem p        | . 55. defi-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| niri nequit, ipsis fatentibus p      | aganis p.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 80. incorporeus est iisdem           | afferenti-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| bus                                  | p. 103.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Diogenes Laërtius emendatur          | p.71.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ~ , , ,                              | 0.97 fqq.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Δύναμις apud Hipp. quid?             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| - data.                              | P. 45.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Galenus laudatur p. 14. 29. 30.      | explica-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| tur                                  | p. 86.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Hippocrates, laudatur, p.7.111.      | explica-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| turp. 29. sqq. 41. 45. sqq. 82. 8    | 7.96 97.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 103. 108. emendatur, p. 89.          | 95. eius                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| principia physica p. 49. H           | omerum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| sequitur ibid. Democriti di          | scipulus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| quomodo? p. 52. Deum figurat         | eignem                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ac calorem dixit, p. 56. 62. eum     | a Natu-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ra distinxit, p. 100. eius The       | ologiam                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| quis scripserit? p. 102. contra      | Atheos                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| disputat. p. 104. Auctor est iui     | risinran-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 7 0 10                               | 105.fqq.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Ignis Deus in sacris litteris vocati | 1r. D. 61                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| rerum est principium                 | p. 48-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Justum sensum duplicem habet.        | Company of the Control of the Contro |
| Jujum zemam dapneem madet.           | p.41.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Medicus quid?                        | p.26.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Medicinam animalia exercent.         | p. 38.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Morbus quid?                         | p. 25.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                      | More                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                      | WW LANC.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |

#### RERVM PRAECIPVARVM.

Mors quid?
Mundus quare κόσμος;

p. 27.

Natura est vox πολύσημος p. 22. vniversi quid? p. 19. sqq. 47. Humana quod? p. 24. sqq. non est anima rationalis p. 27. in brutis quid? p. 37. sqq. iusta quo sensu. p. 43. idem est ac ingenium p 88. sqq. Hippocrati non idem ac Deus. p. 99.

Potentia apud Hipp. quid?

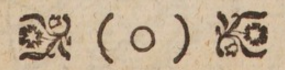
p.45.

Ratione animalia bruta non destituuntur. p. 32. sqq.

Soli Deus comparatur, p. 65. Cur pro Deo ipso cultus fuerit sol. p. 65. sqq. Stoici quomodo DEVM definiant, p. 68.

Theologiae Hippocratis Auctor quis? p. 102.

Versio Hippocratis emendatur, p. 58. 83. 97.



# Insigniora paratypomata, quae ita corgi possunt, & ob averoris absentiam excusari debent.

Pag. 11. pro moder lege moder. p. 40. pro selecta selectu. p. 46. pro Boydani l. Bogdani. p. 49. p. Bagliutus 1. Bagliuus. ibid. pro fouisse lege fon p. 55. pro prorietatibus l. proprietatibus. p. 66. p. visilibus 1. bisibilibus. p. 68. expungatur sunt. 71. pro Aidega l. Aldega. p. 73. pro oxnavinas oxnuarinus. p. 75. pro sapienter 1. sapientes. p. 7 pro λέληδεν 1. λέληθεν. p. 87. pro παςαγγελίας σταραγγελίσις. p. 93. pro dicere 1. elicere. p. 97. p. quippe l. quique. p. 98. pro vti 1.66i. p. 103. po paired ay 1. maired ay. p. 106. lege Ourous Ara λωνα. p. 107. pro certo lege certe. p. 108. pro con futat lege confutet. p. 111. pro vt ignoscat 1. & ign feat. ibid. pro & culpa, lege bt culpa. p. 112. post ve ba & non fuit, inserendum est non fuit, praeuio tr men colo aut puncto.

Reliqua sphalmata quae minora sunt a vel ad interpunctiones, vel accentus a litterarum transpositiones &c. spectan digna non visa sunt quae adnotarentur.







exacet Fintheriana 1789 inflituta

