#### Traicté des anges et demons ... / Mis en françois, par maistre F. de la Borie.

#### **Contributors**

Maldonado, Juan de, 1534-1583. Borie, F. de la.

#### **Publication/Creation**

Rouen: L. Loudet, 1619.

#### **Persistent URL**

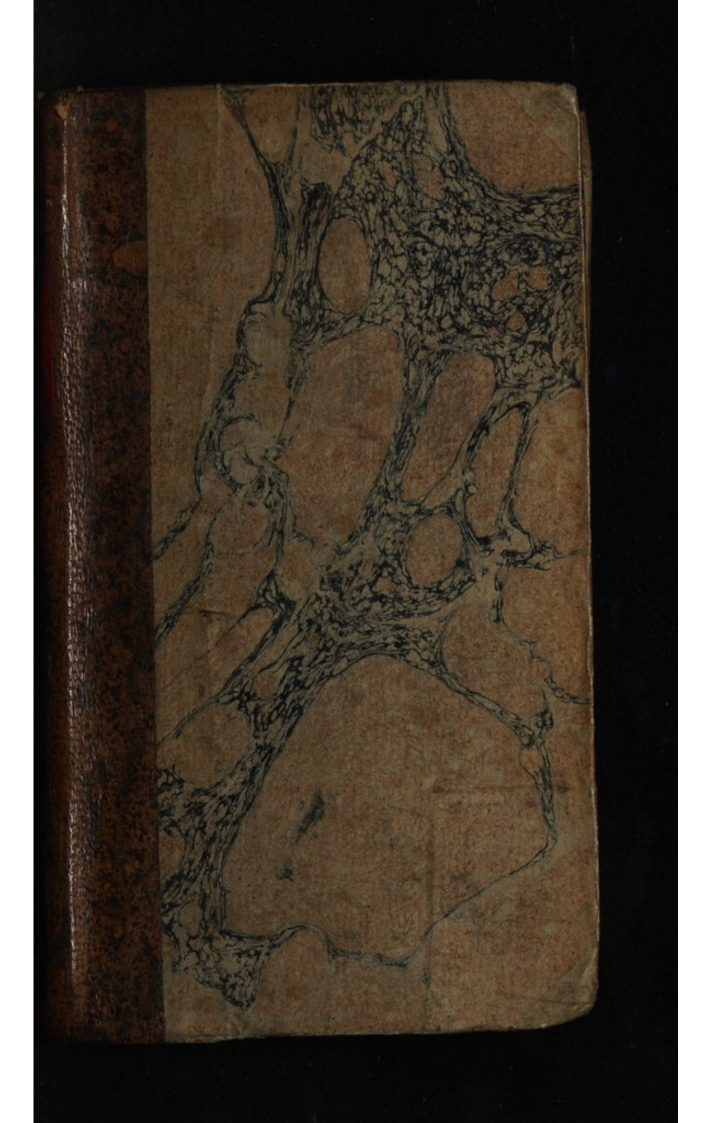
https://wellcomecollection.org/works/ex3whcey

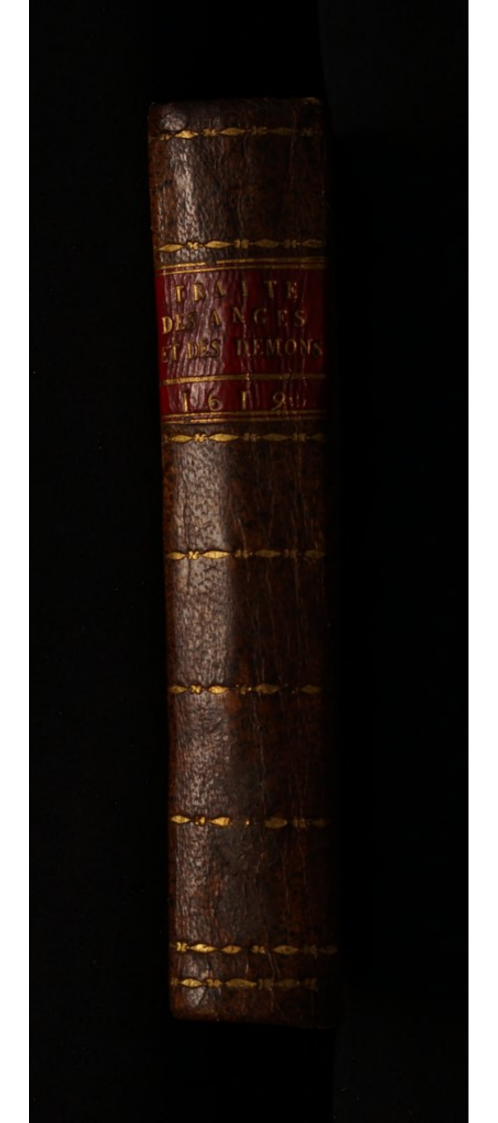
#### License and attribution

This work has been identified as being free of known restrictions under copyright law, including all related and neighbouring rights and is being made available under the Creative Commons, Public Domain Mark.

You can copy, modify, distribute and perform the work, even for commercial purposes, without asking permission.





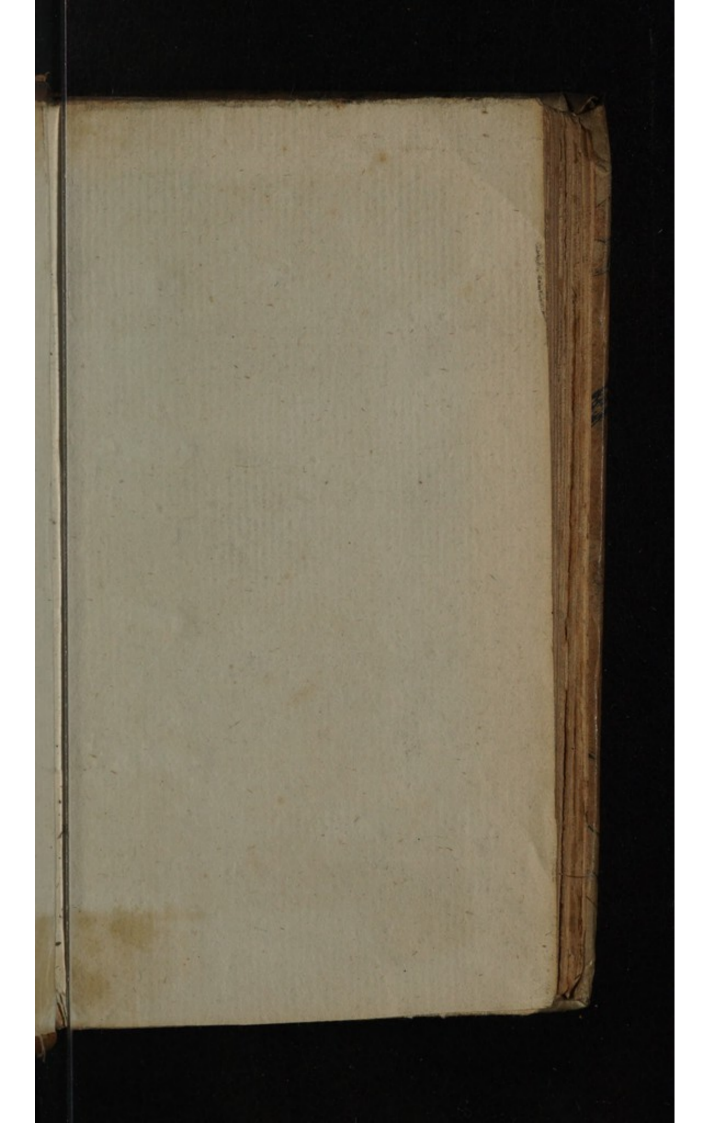


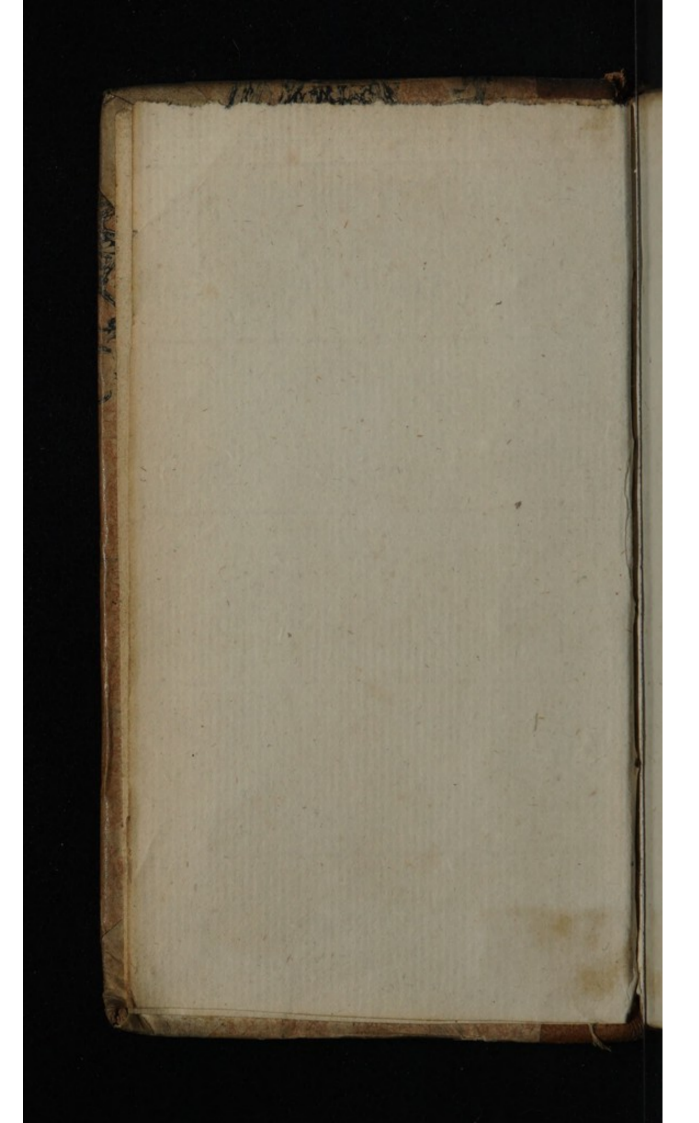


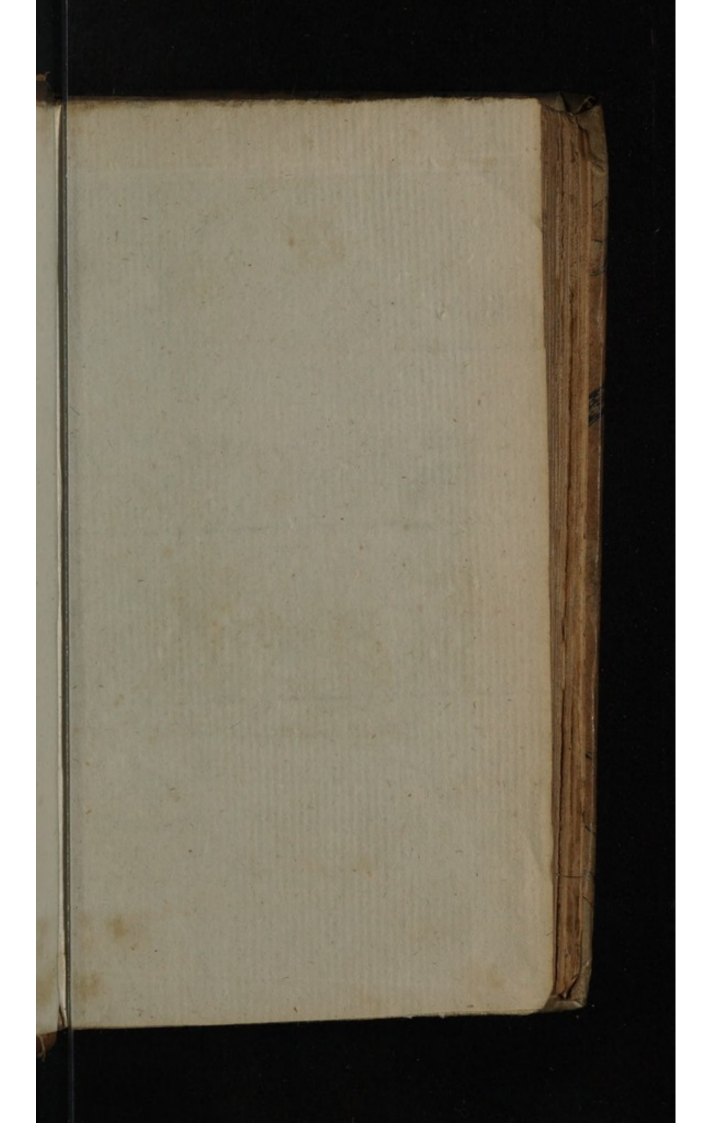


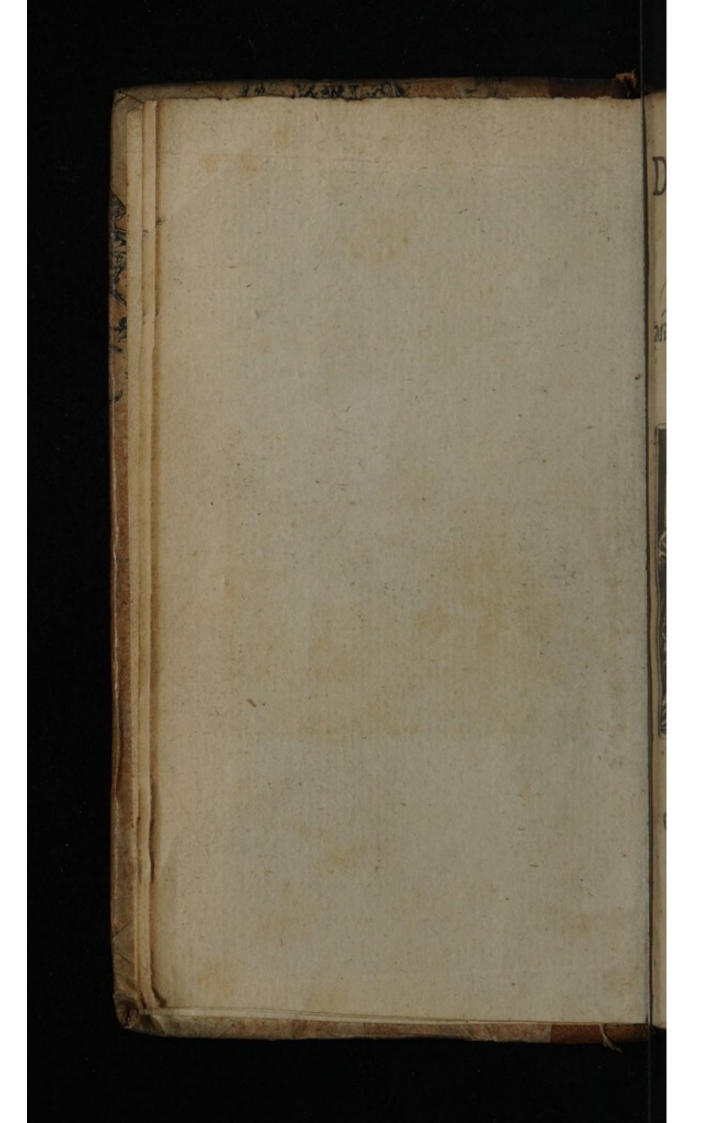


18) INTERIOR 3996/A NW b









DESANGES
ET DEMONS, DV
R. P. MALDONAT

W IESVISTE.

Mis en François, par maistre FRANÇOIS

DE LA BORIE, grand Archidiacre

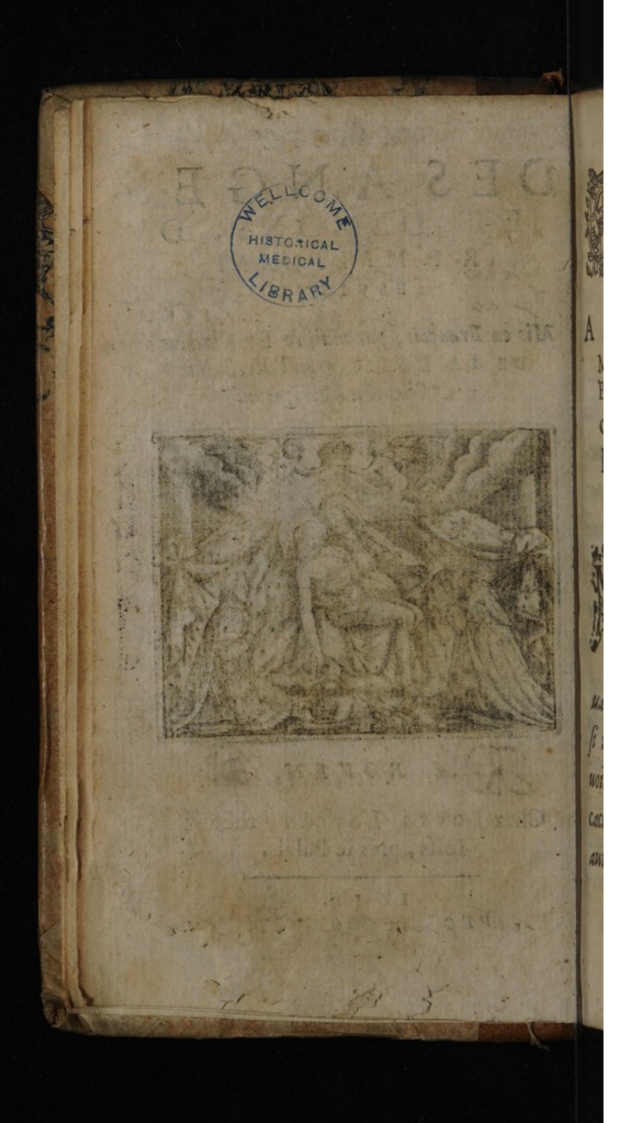
C'Chanoine à Perigueux.



JOA ROVEN, B

Chez Lovys Lovdet, ruë aux Iuifs, prés le Palais.

AVEC APPROBATION.





A MONSIEVR DE LA MONSIEVR DE LA Borie Grand Archidiacre, & Chanoine à Perigueux.

ONSIEVR,

Ceste version du Traité des bons & mauuais Anges a esté iugee si nette &

si naifue, qu'on l'a estimee deuoir estre tiree du creux (t) obscur cachot où elle gisoit entre plusieurs autres monumens de vostre bel

cha

tell

des

#

440

pas

dit

911

esprit, comme morte (t) enseuelie, peur iouyr de la belle lumiere du Soleil; viure, converser en. tre les hommes. Ie sçay bien que vostre modestie assez cognue à tous ne voudroit pas que ce discours portast vostrenom sur son front, pour ne commencer mainte. nant d'estre cogneu au monde par un effort si leger, ayant mesprisé infinies occasios d'estre celebré par la bouche des hommes scauans, par plusieurs hardies (t) hautaines entreprises: mais vous sçauez que lagloire (t) l'honneur font la cour & recherchent autai importunément, o opiniastremet ceux qui les mesprisent, come elles suiet dédaigneusemet ceux qui les pour-

chassent. Vous auez Monsieur, tellement vescu, donné de sigrandes espreuues de pieté (t) probité, (t) acquis sigrande reputatio pour auoir bie fait, qu'il ne vous chaut pas d'estre honoré, pour auoir bien dit ou escrit: au contraire de ceux qui preferent la louange d'eloqué. ce, ou plustost de lagage et babil, au desir d'auoir sainctement ves. eu, & fait plusieurs bonnes œuures, vous pouuez vous rendre recommandable par l'on (t) par l'autre, n'estant pas moins docte, que Religieux: mais vous auez quitté la partie, qui pouvoit rédre agreable (t) immortel vostre no entre les hommes, pour embrasser celle qui vous rendra heureux

ã 3

con

enbo

TUOS

que

tt) 9

tout

7005

TUES

plai

celu

PM.

eternellement là haut parmy les Anges. Que si encores vous me dites qu'auois ie affaire de trompeter vostre nom, ne meditant autre chose maintenant que le mespris de toutes choses humaines, et) le moyen de bien mourir, pour viure eternellement auec Dieu? Ie responds que ç'aesté premieremet l'affection et singuliere obligation que ie vous dois: Secondemet afin de vous rendre comme loyal depositaire & sequeste fidelle de ce thresor qu'il vous pleut me doner engarde. Tiercement pour vous conuier àn enuoier point au public tant de beaux eriches traictez tant de vostre invention que tradustio qui moisissent dans vostre

en bonne part que ie vous offre de vos biens, accueillez ce bel enfant que pieça auez conçeu & enfanté, et qui apres s'estre promené par toute la France se varendre entre vos bras Iouisez du fruit de vos veilles, & continuez s'il vous plaist vostre ancienne amitié à celuy qui vous baise les mains et en vous desirant tout bien et contentement spirituel comme a toute vostre noble et religieuse famille, demeurera à iamais,

MONSIEVR,

Vostre tres-humble seruiteur & tres-affectionné Orateur F.

I. BLANCONE.

Religieux du grand Conuent de l'Observance de Tholose.



## AV LECTEVR.

HOY

Par

iay

tre

fair

pri

Stant à Perigueux ces ces années passes, voyant ce beau & digne Traicle des Anges & Demons au cabinet de ce grand Archidiacre, ie sus curieux de l'importunerasin que la France voyant ce riche thresor ne sut priuce d'yn si grand labeur qu'il auoit fait tant à l'escrire sous le R. P. MALDONAT Iesuiste, que de le traduire en François. Iele sçeus si

AV LECTEVR. bien persuader qu'il en fut content, & apres estre enuoyé de mes Superieurs à Paris pour autres affaires, l'ay fait en sorte de le mettre sous la presse, tant pour faire voir l'excellence du propre Autheur que l'eloquence, & grand trauail du Traducteur. Levoila doncques au iour, ayez en l'obligation à qui ie le dedie, ayant voulu donner à vn, chacun, ce qui luy appartient apres en auoir payé l'vsure spirituelle que dele rendre en son dernier lustre pour estre imprimé, afin qu'vn chacun s'en serue, &

AV LECTEVR.
loue Dieuen ses iugemens imperscrutables, bon à remunerer le bien, & iuste à punir le mal, comme tu pourras voir ence Traicté des Anges & Demons, & souuiens toy de moyen tes sainctes prieres, ausquelles ie me recommande. A Dieu.





## TABLE CHAPITRES

CONTENVS AV Traicté des Anges.

Es noms des Anges.fol.1.b S'ily a des Anges. 6.4 De l'origine des Anges. 8.b En quel lieu furent faits les Anges. 16.6.

Si tous les Anges ont esté faits ensemblément. 18.0 De la nature des Anges. 19.4

Siles Anges sont composez de matiere & de forme. 29.6

Si aux Anges y a quelque compo-31.4 sition.

Siles Anges sont immortels. 32.b

35.6 De la difference des Anges.

Comment ils sont differens en espe-42.6

ce.

### TABLE.

gardiens.

Des demons.

134.a

Si quelqu'un d'iceux pechapremier que les autres.

Siceluy qui pechale premier fut autheur de peché aux autres. 139.b

De quel Ordre estoient les autres
Anges qui pecherent.

Combien fut grand le nombre de
ceux qui pecherent.

S'ila esté laissé aux demons quelque
temps de penitence.

Des peines des demons.

142.a

Des peines des demons.

149.a

# TABLE DE CE QVI

Traicté des demons.

De leux distinction des demons.

De leur distinction par la nature.

De leur distinctio par l'Ordre 167 a

TABLE.

si les

De leur distinctio par les vices. 168.b

De la puissance des demons. 169.b Combien grande est la puissance des diables. 169.b

Insques ou s'estend la puissance du diable.

En combien de manieres vse le diable de ceste puissance. 174.b

Si le diable peut estre arresté par aucun art. 178.6

En quelles choses le diable peut exercer sa puissance. 192.a

Combien c'est que les demons exercent leur puissance sur la volonté de l'homme. 205.a

De la puissance des demons sur les corps humains. 207.b

Si par l'ayde du demon les sorciers se peuvet rendre invisibles. 213.a

Si les corps peuvent estre changeZ en diverses formes par les demons.

Si les demons peuvent tuer les hom-

#### TABLE.

216.4 Si les demons abusent les humains pour la paillardise. 218.4 Siles demons & enchanteurs peuuent empescher l'accouplement charnel. De la puissance du demon sur les cho-223.4 ses exterieures. 228.6 Si le demon peut faire miracle. 229.6 S'ilest loisible de demander remede aux demons contre les demons 231.4 mesmes. Des remedes Ecclesiastiques. 232.6

FIN

# APPROBATION des Docteurs.

Nous soubs-signez Docteurs en Theologie de la Faculté de Patis, & deputez par ladite Faculté à voir les Liures, certisions auoir leu ce present, Traicté des Anges & Demons, du P. Maldonat Iesuste: Auquel nous n'auons rien trouvé de contraire à la Religion Catholique, Apostolique & Romaine. Faict ce 5. Feurier, M. DC V.

F. P. MATTHIEV Carme.

åd

elto

mier de,

HOI

C. MACLOT.



TRAICTE' TRES.
DOCTE, DES ANGES,
escrit sous le P. Maldonar, Docteur
Theologien, de la Compagnie de Iesus,
en l'an 1570. Par M. F. de la Borie,
Archidiacre, & Chanoine à Perigueux, & traduit en François par le
mesme.

A dispute des Anges à deux parties. L'vue generale en laquelle on dispute generallement des Anges, bons

& mauuais: L'autre, speciale, en laquelle on traicte tout à part, des bos & des mauuais. La premiere partie, est comprise en six questions. La premiere, du nom des Anges: la seconde, de leur estre, comme s'on dit, c'est à dire, s'il y a des Anges: la troissessme, de leur origine: la qua-

TRAITE DES ANGES, triéme, de leur nature: la cinquiesme, de leurs puissances: la sixiesme, des actions, & sonctions de leurs puissances & facultez.

parti

prit

lier,

d'An

pre:

nom

efto

eft q

quif

dire

tuell

deur

cap.

iama

poin

Auf

Pent

gen

шал

Yn

par

ge fe l'Esc

Mol

mie

# DES NOMS DES Anges.

TLne le trouve aux sainctes lettres Laucun nom qui soit propre aux Anges: mais il s'en trouue plusieurs communs. Et premierement le nom d'Esprit, lequel signifie la nature des Anges estre commune auec la nature de Dieu, & auec la nature de nostre Ame. Cela signifie les paroles de Iesus Christ, en sainct Luc, chapitre 24. Maniez & voyez, car l'Esprit n'a point de chair, ny d'os. C'est vn argument pris de la nature de la chose. Or le nom d'Esprit se prend en plusieurs autres manieres aux Escritures sainctes, comme escrit Didimus au liure du S. Esprit. Le second nom est Ange : lequel en partie est plus propre que le nom d'Esprit, & en

Effrit.

Ange.

DV P. MALDONAT. e, partie moins propre, d'autant qu'Efpritest vn nom plus special & peculier, que le nó d'Ange: car le nó d Efprit s'estend plus loin que le nom d'Ange. Mais il est moins propre: d'autant que le nom d'Esprit est nom de nature, & le nom d'Ange, est nom d'office. Et ceste difference est quelquesfois remarquee aux lettres sacrées: comme au Peaume 103. qui fais tes Anges les Esprits, c'est à dire, qui fais que les natures spirim tuelles facent l'office d'Ambassadeurs. Et saint Paul aux Hebrieux, cap. 10. Car auquel des Anges a-il re iamais dit tu es mon fils? Sont ils point tous Esprits administrateurs? ne Aufquels deux mots S. Paul a donné l'entiere definition d'Ange. Car Ange n'est autre chose qu'vn Esprit seruant: comme si quelqu'vn definissoit 1. yn Legat estre vn homme enuoyé par vn Empereur. Or le nom d'Ange se prend en plusieurs manieres en m l'Escriture. Comme a noté le Rabin Mose, au liure More, chap 7 Premierement, pour vne nature separée TRAICTE DES ANGES,

geul

pas q

verti

hiba

les L

ch,2

le Pr

ildit

ge, le D

plus Con

emb

ueau

du

S. P.

brie

des

885 &C

ne

SP

300

Ile

lieu

re

don

de corps, que nous nommons anges. Secondement, pour vn Prophete: d'autant qu'ils sont messagers de Dieu: comme il est escrit en Malachie cha. 2. Que les leures du Prestre gardent la science : d'autant qu'il est Ange du Seigneur. Troisiémement, pour tout messager des hommes aux homes, come en Esaye cha. 18. Allez Anges legers, à la terre, blessez & arrachez. Anges, c'est à Dire, Legats. Quatriémement, se prend pour les gens de bien, comme au premier des Roys, cha. 19. Tu es bon pour mo regard, come vn Ange de Dieu. Finablemet, non seulemet le Rabin Mose, ains Instin au Dialogue tenu auec Triphon, escrit que quelquesfois en l'escriture, Ange se nome, toute vertu, ou naturelle, ou furnaturelle, de laquelle Dieu vse pour faire quelque chose. Ainsi interprete Raby Mose ceci du Pseaume 103. Qui fait les Esprits, ses Anges, c'est à dire, qui fait les vents ses messagers. Et ce qu'est en Daniel chap. 6. Que Dieu enuoya l'Ange, pour boucher les

DV P. MALDONAT. geules des Lyons. Car ils ne pensent pas que soit esté vn Ange, ains vne vertu diuine, par laquelle Dieu pro. hiba que Daniel ne fut offencé par les Lyons. Et ce qu'est aux Nombres ch.22. que l'Ange s'apparut à Balaam le Proph. & que l'Asnesse parla, Car il dit, que ce ne fut pas vn vray Ange, ains vne vertu diuine par quelle Dieu resista au Prophete. Au surplus ceste opinion est fort absurde: Combien que les Caluinistes l'ayent embrassée, comme studieux de nouueauté. Et ils interpretent ce passage du Pseaume, contre l'opinion de S. Paul lequel allegue ce lieu aux Hebrieux, premier chapitre, & l'expose des vrais Anges, & il a dit aux Anges, qui fait les Esprits, tes Anges, &c. Mais il a dit au Fils, Tonthrofne (ô Dieu) au siecle du siecle. Car S Paul ne compare pas Ielus Christ, auec les vents, ains auec les Anges. Il est absurde aussi d'exposer ainsi ce lieu de Daniel. Car en mesme maniere au chap. 3. Quand Nabuchodonosor eut ietté Daniel dans la

A 3

TRAICTE' DES ANGES, fournaile de feu, & qu'il ne fut point brusse, il veid quatre enfans en la fournaise, combien qu'il n'y en cust esté ietté que trois. Doncques cest ange ne fut pas la vertu par laquelle Dieu empescha, ains sut vn vray Ange que veidNabuchodonosor. Et encore aux Nomb. 22. autre chose est nommée l'ange, autre la vertu par laquelle l'Asnesse parla. Car si ange fignifioit vne vertu naturelle, ou furnaturelle, le parler de l'ange se nommeroit ange, ce qu'il ne fait pas. Doncques, attendu qu'il apparut, ce ne fut pas seulement vne vertu naturelle ou divine, ains vn vray Ange. Ceste ambiguité de nom a rendu plusieurs lieux obscurs en l'Escriture. Et premierement, celuy qui est en S. Paul, à la 1.aux Corinthiens 11. Que la femme doit prier ayant la teste couuerte, à cause des Anges. Car les autheurs forts anciens, comme Tertullien, au liure de voiler les Vierges, ont entendu pour Anges les diables qu'ils diét estre coustumiers d'aquester la pudicité des femmes : & que

nent

du qu

celie

prele

& q1

doiu

Aree

mela

Hier

men

des

uen

Cle

me

men

ble:

luy

mel

thi

fio.

&

res

An

Pap

des

hor

DV P. MALDONAT. po r ceste occasion les femmes doiuent estre voilces. Autres ont entendu que les Prestres sont nommez en celieu Anges, lesquels en l'Eglise representét la personne de Iesus Christ: & qu'en leur presence les semmes doiuent estre honnestement accoustrees, comme deuant Iesus Christ mesmes. De cet aduis sont sainct Hierosme & S. Ambroise aux Commentaires. Les autres l'ont entendu des gens de bie, que les femmes doiuent respecter. Ainsi l'a dit sain& Clement, en ses Meslanges, comme recite Theophilacte aux Com- Maldo. mentaires sur ce lieu. Il me sem- nat. ble, à moy, que le vray sens est celuy qu'escrit saint Chrysostome, homel. 26. sur la premiere aux Corinthiens, & en l'Homelie de l'Ascension, tome troisième. Et Theodoret, & Theophylacte aux Commentaires, c'est qu'on l'entende des vrays Anges bons: Car il semble que sain& Paul parle selon la vulgaire opinion des Iuis, qui croyent que tous les hommes estoient conduicts sous la

TRAICTE DES ANGES. tutele des Anges: Et admoneste les femmes que si elles ne reuerent les hommes qui assistent, qu'elles respectent les Anges, lesquels ont accoustumé de rapporter à Dieu tout ce qu'ils nous entendent faire & dire. Car l'escriture à de coustume d'appeller les Anges pour tesmoins, d'aueant qu'ils sont clair-voyans, & ne peuuet aisément errer. Comme quad Iesus Christ dicten sain& Luc, chapitre 3. Tout homme qui me confessera deuant les hommes, ie le confesferay deuant mon Pere, & les Anges. Et saint Paul, en la premiere à Timothee chap. 5. l'atteste deuant Dieu & Ielus Christ , & les Anges elleus, qu'il garde ces choses sans preiudice. Le fecond lieu, en la mesme Epistre, chap. 4. Dieu a monstré les Apostres comme destinez à la mort, que nous sommes rendus spectacle au monde, & aux Anges, & aux hommes : là ou par les Anges, aucuns ont entendu les malins Esprits, comme sain& Ambroise. D'autres ont entendu par les Anges, les gens de bien: & par les

homi

lius 2

les A

mes,

me

Chr

mel.

lacte

Ang

fer

cond

moc d'au

lors

cho

par

& au bles

ole ole

1220

e:

pre

90

ion

Elc

DVP. MALDONAT. hommes, les mauuais, comme Sedulius aux Commentaires. D'autres par les Anges, les Chrestiens: par les homes, les Gents, ou les Gentils: comme Primasius sur ce lieu. Mais saint Chrysostomel'interprete mieux, homel. 6. Et Theodoret, & Theophylacte, que cela soit dit aussi des bons Anges. Car S. Paul a voulu fignifier qu'il estoit comme vn homme condamné à la mort, & proposé à mocquerie à toutes les creatures, d'autant qu'il vse de distribution, lors qu'il dit, qu'il est proposé aux choses inanimées, lesquelles il ented par le nom du monde : & aux Anges & aux hommes, creacures raisonnables De mesme maniere i'estime qu'il faut entendre le passage de l Ecclesialtique, chap. 5. Ne dites pas deuant l'Ange, il n'y a pas de prouidence: car il n'entend pas vn Nonce, ains l'Ange gardien, qui est tousiours present, & ented ce qu'on parle bien ou malde Dien. Le Rabin Mose adiouste, qu'ils font aussi nommez aux Elcritures Helohim, c'est à dire,

Dicux.

TRAICTE DES ANGES,

ont

Dieu

ch 6

des !

lite.

que

ingé

& pr

ileft

gnet

eft fe

fapi

de

cri

Pitt

clas

Cét

tic

Dieux. Et qu'ainsi se doiuent entendre tous les lieux ausquels il est dit: le Dieu des Dieux. Comme il dit: aussi que par tout là où Dieu est nomé Seigneur des Seigneurs, il die que les Seigneurs sont nommez les Cieux, qu'il pense estre animez, & participans de raison. Car la louange de Dieu seroit nulle s'il se nommoit Seigneur des Seigneurs, c'est'à dire. des hommes : & Dieu des Dieux, scauoir est des Iuifs. Mais encore cesteinterpretatio est absurde. Carlors qu'il est dit Dieu des Dieux, ce n'est! pas le sens, qu'il soit Dieu des Idoles: & quand il est nommé Seigneur des Seigneurs, il n'est pas signifié qu'il soit seulemet Seigneur des bomes: mais le fens est qu'il est seul vray, Dieu & vray Seigneur. Voire & ce lens a esté exprimé par saint Paul en deux endroits, au 8. de la premiere aux Corinthiens: Et combien qu'il y en ait qui sont nommez Dieux (car il y a plusieurs Dieux, & plusieurs hommes) à nous toutesfois, il n'est qu'vn Dieu, c'est à dire, à ceux qui

ont bon iugement, vn est le vray Dieu. Et en la premiere à Timothee, ch 6. Le Roy des Roys: le Seigneur des Seigneurs, qui seul a l'immorta-lité. Car tout ainsi que quand il dit, que le seul Dieu a immortalité, il a iugé que le seul Dieu est vrayement & propremét immortel. Ainsi quand il est appellé Roy des Roys, & Seigneur des Seigneurs, il a iugé qu'il est seul Roy & Seigneur, qui est la supréme louange.

QVESTION DEVXIESme, s'il y a des Anges.

Les Doziteans anciens Hereti. Dozide ques (comme escrit Pilastius teans.) au Catalogue ) ont nié qu'il y eust des Anges. Et en ceste heresie surent aussi les Sadducéens: comme est est sadducéens: comme est est sadducéens critaux Actes vingt troisses me chapitre. Et sainct Augustin au liure des Confessions, chapitre sixies me, declare qu'il auoit esté quelques sois en cét erreur. Et toutes sois c'est meraueille que soit esté l'opinion des Sadducéens cet erreur.

TRAICTE DES ANGES ducéens attendu qu'ils receuoient le Pantateuche de Moyfe Auquella mention est fort frequente des Anges mais sur tous ces passages du Petateuche, auquel il est parle des Anges. Ils s'en iouent comme faict Rabi Mose de plusieurs autres lieux de l'Escriture les interpretat d'vne vertu naturelle, ou supernaturelle. Mais ce qu'on lict au Genele chapitre seizielme, que l'Ange du Seigneur fut enuoyé à Agar, & parla à elle. Et ce qu'est escrit, chapitre dix-neufiesme des deux Anges enuoyezà Loth Et au vingt-vniesme chapitre, d'vn autre Ange enwoyé à Agar: Et au vingt deuxiesme chapitre, de l'Ange qui appella Abraham, de peur qu'il ne sacrifiast son fils. Et ce que lacob au dix huicliesme chap, veid les Anges montans & descendans par l'eschels le. Et ce que luy mesme au chapitre quarante huictiesme, dit l'Ange de Dieu qui m'a deliure de tous maux, benisse senfans, ne se peut aucunement entendre d'vne vertu naturelle, ou supernaturelle, ains divne

natu

eltan

oùil

il n'

Mais

mol

qu'e

cher

Eter

pitre

feron

char

vier

au c

ges

Per

me

TON

100

pit

iou

tie

pitt

eter

8 3

fixit

ben

DV P MALDONAT. naturelle, subsistant d'elle mesme & estant participante de raison. Car là où il n'y a aucune matiere naturelle il n'y peut auoir aucune operation. Mais au nouueau Testament les tesmoignages sont tres-clairs. Car ce qu'est escrit, que les Anges s'approcherent & seruirent à Iesus Christ. Et en faint Matthieu treiziesme chapitre, qu'en la resurrection les Anges seront comme moissonneurs. Et au chapitre feiziefme, que lefus Christ viendra auec les Anges de Dieu , & au chapitre dix haictiesme, les Anges voyent toufiours la face de mon Pere. Et au chapitre vingt deuxiesme, en la resurrection ils n'espouse. ront & ne feront espousez, ains feront comme Anges de Dieu. Et chapitre vingt-quatriesme, mais de ce iour & heure, personne n'en sçaic rien ne les Anges des Cieux. Et chapitre vingt-cinquielme, Allez au feu eternel, qui est appareillé au diable & à ses anges. Et chapitre vingtsixiesme, là où Iesus Christ dit, qu'il peut demander à Dieu douze legios

TRAICTE DES ANGES, d'Anges. Or ces lieux & autres innumerables ne se peuuet entendre d'vne vertu diuine & naturelle ains des natures subsistas d'elles mesmes, que nous appellons Anges. Quelqu'vn demandera, s'il se peut monstrer par raisons naturelles, qu'il y ait des Anges?les respons, qu'ouy probablemet mais non par demonstration necessaire. Car s'il se poquoit verifier, ou ce seroit par les argumens d'Aristote prins du mouuement, ce que ne se peut faire : d'autant que par mesmes argumens il se prouueroit qu'il n'y a pas plus d'Anges qu'il y a de ronds celestes : qu'est contre la saincte Escriture laquelle enseigne que les Anges sont innumerables. Ou cela se demonstroit par les raisons des Scholastiques : Comme de Sain& Thomas, liure deuxielme, Contra Gentes, chap. 96. Mais par ces raisons il ne le peut monstrer : d'autant que tous se rapportent à trois principes, lesquels ont vne probabilité foible. Car pour le premier , Il faut que l'effet soit semblable à la cause : Ce que n'ayant

lieu

Dieu

med

femb

conc

quia

fet le

s'agi ble à

que qu'il dit,

àl'a

ten

Yer

fon

eft

Par

DY P. MALDONAT. 8 lieu sinon és choses Synonimes, & Dieu n'estant point cause Synonime des choses qui sont effectuees, il semble que de Dieu il ne se peut rien. conclure. Pour le second, ses causes qui agissent par art doiuent auoir eftet semblable à l'art, par lequel elles, s'agissent : comme la maison semblable à l'art de l'Architecte, d'autant que ce principe ne prouue pas ce qu'il falloit prouuer. Car ce qu'on dit, que l'effet doit estre semblable: à l'art de l'artisan, ne se doit pas entendre selon la nature, ains selon la vertu de signisier. Parce que la maison n'est pas de mesmeart, duquel est l'art qui est en l'entendement de l'artisan: ains est telle qu'elle a este designée par l'esprit, ou par l'art de l'artilan. Et parce, cest argumét conclud seulement que le monde doitestre tel que Dieu le conceut : mais ne verifie pas qu'il soit necessaire: qu'il y ait quelques creatures spirituelles. Pour le troisième, qu'au monde y a quelques choses qui ont seule. ment vn corps fans esprit, comme les

TRAICTE DES ANGES, pantes · les autres qui ont corps, & esprit comme l'hommea: Et parce, l'ordre mesme du monde requiert, qu'il y ait quelque tierce espece des choses qui ait esprit sans corps. Mais quelqu'vn dira, cela n'est pas necelsaire. Quoy done, se peut-il point verifier par quelque argument certain, ofté les Escritures, qu'il y a des Anges? Ieresponds, que par raisons il ne se peut prouuer : mais par experience (qui surmonte toutes raisons) il se peut prouuer. Par l'experience, tant des Demoniaques, que des Enchanteurs, & autres choses, qui ne se peuvent faire que par esprits.

prins

efcci

onte

efté

enla

Thro

lance

de,q

fild

des

tres

les

tem

opi

me,

trie

fer

Kel

I

lo

fur

QVESTION IR OISIESME, de l'origine des Anges.

Ove les Anges avent en leur origine de Dieu, il se peut aisément prouuer par tous les passages ausquels il est dit, que toutes choses ont esté saites de Dieu: d'autant qu'en ce nombre vniuersel, il est ne cessaire que les Anges soient come

DV P. MALDONAT. prins. Adioustons, que sainct Paul en l'Epistre aux Colocenses, chapitre 1. escrit nommément, que les Anges ont esté faits de Dieu: par lequel ont esté créez toutes choses au Ciel, & en la terre, visibles & inuisibles, les Throsnes, les Dominations, les Puissances. La question est bien plus grade, quand c'est que les Anges surent faicts. Dequoy il y eust trois opinios Quand des Theologiens. La premiere est faits. tres-ancienne, de ceux qui penserent les Anges auoir esté faicts de long temps auant ce monde. Et de ceste opinion fut Clement, liure huictiesme, des Constitutions, chapitre seiziesme. Et Origene, Homelie quatriesme, sur Esaye. Et Diodonus Trã. sensis en Lypomanus, sur la catene, Et saint Basile homel. 1. & 2. sur l'Exameron Et saint Hilaire, liure 12. de la Trinité, & au liure contre Maxestius. Et S. Ambroise, liu 1.de l'Exameron, chap. 5 Et Nazianzene, en l'oraison de Noël. Et S. Hierosme. fur le premier chapitre, de l'Epistre à Titus. Et S. Augustin, au 12. des Co-

TRAICTE' DES ANGES, fest. chap. 15. Et Damascene, liu 2:de mens la Foy. ch. 3. Et Cassianus, en la Col- dit lation 8.ch. 7. lequel adiouste, que ce fut l'opinion de tous les Catholiques de son temps. Voicy les argumens de ceste opinion. Le premier, que les Anges sot ministres de Dieu, & qu'il n'est pas croyable que Dien ait esté si longuement sans ministres. Le deuxiéme, qu'en Tob, chap. 38. Ilest dit, que les enfans de Dieu, c'est à dire, les Anges louoient Dieu lors qu'il faisoit le monde. Le troisième est de S. Augustin, prins de l'Ecclesiaste, chap. 1. la Sapience à esté creée premier que toutes choses. Pour le quatriéme, on peut adiouster, qu'il n'est pas vray semblable que Moyse eust obmis l'origine des Anges, s'ils n'eussent estéfaicts auant le monde. La seconde opinion, fut d'Isidore, liure premier, des offices, chapitre 12. Et de S. Greg. liu. 28. des Morales, chap. 14. & liu. 32.ch. 10. Et de Beda, quest. 9 sur le 4 liu. des Roys, est que les Anges furent faits bien peu auant le monde visible, & ont deux argu-

là où

ble: I

Chril

homi

mon

des I

Hoan

Rabb

du (

€ón

pele

lefe

fat

pen

dus

font

fii

pro

51

pli

ten

sil

me

2. Opimion.

DV P. MALDONAT. mens: L'vn qu'en lob, 40.chap.ilest dit : Il est commencement des voyes du Seigneur, c'est à dire, Behemot es là où il semble qu'il est parlé du diais ble: L'autre est, qu'en S. Iean 8. Iesus er Christ dit du diable aussi: Il estoit 3. Opihomicide des le commencement du nion. le monde. La troisième opinion, fut le des Hebrieux, comme escrit Rabbin I Ioannam, au Bereschit Rabba. Et a Rabbi Isaac, sur le premier chapitre du Genele. Et Paulus Burgensis, aux Comentaires, sur le premier du Gee nese: C'est que les Anges furent faits le second iour, lors que le sirmament le fut fait. Leur argument est, qu'ils pensent que par les eaux, sont entenle dus les Anges: & que les eaux qui s sont sur les Cieux, semblét auoir esté faites le second iour. Car ainsi interpretent-ils cecy, du Pseaume. Estendant le ciel comme vne peau, comme s'il disoit, faisant le ciel, & le remplissant d'Anges, pour l'habiter. Ils rendét la raison de cecy: de peur que s'ils eussent esté faits auant les hommes, l'on eust pensé qu'ils eussent esté

TRAICTE' DES ANGES,

lien,

dift 1

que!

iln'y

men

ftam

mots

oùil

2001

mel

fure

Pou

fem

auoj

crea

200

AB

qui ion tan

Bes hou

le d

A. Opi-

createurs du monde. La quatrieme opinion, fut d'epiphanius 65. heresie. Et de S. Augustin, liu 11 de la Cité de Dieu, ch.9. Et d'Athanase, en Lypomanus, In Catena. & apres Itidore liu. 1. des offices Ecclesiastiques cha. 22. Et de Theodoret, quest. 3. sur la Genese, lesquels disent les Anges auoir estéfaits ensemblement, auec le ciel & la terre. Laquelle opinion tous les Scholastiques ont suyuie. Quanta moy, i'estime premierement que les Anges ne furent pas faits auant ce monde, & que cela est non seulemet probable, ains qu'il approche fort de la foy Catholique. D'autant que ie ne trouue pas de meilleure interpretation de ces paroles de Moyse: Au commencement Dieu crea, &c. que de dire, auant que Dieu fift aucune chose, comme l'a expliqué Salomon aux Prouerbes 8. auant qu'il fist aucune chose, dés le commencement. Laquelle interpretation estat vrave, il s'ensuit necessairement que les Anges ne furent pas faits auant ce commencement, auquel le

Maldo. nat.

DV P. MALDONAT. ciel & la terre furent faits. En second lieu, d'autant qu'auant que S. Paul dist nommément aux Colocenses 1. que les Anges fussent faits de Dieu, il n'y a point de doute que cela mesme ne se peut verifier par le vieil Testament, voire, & par les premiers mots du Geneie. Mais par ces mots, où il ne se peut verifier les Anges auoir esté faits de Dieu, ou par les melmes mots il se verifiera qu'ils ne furent pas faits auant ce monde. Pour le troisième, d'autant qu'il me semble impossible que Moyse ( qui auoit proposé de nous exposer la creation de toutes choses ) n'ait fait aucune mention de la creation des Anges. Et s'ill'a fait, il est necessaire qu'il l'ait comprinse dedans ces six iours-là. Ils n'estoient donc pas faits auparauant. Quatriémement, d'autant que comme ci dessus a esté verifie l'Escriture monftre que les Anges ont esté faits pour l'homme: ils n'ont donc pas esté faits auant que le monde fut fait, lequelest comme le domicile de l'homme. Cinquié-

TRAICTE' DES ANGES, memet, d'autat qu'en tous endroicts ausquels la saincte Escriture parle de la creation des Anges, elle l'aconioin& auec la creation du ciel & de la terre, comme au Pseaume 149. aux Actes 14. Apoc. 14. Qui a fait le ciel & laterre, lamer, & toutes les choles qui y sont. Et saint Paul aux Colo. I. Auquel ont esté crées toutes choses au ciel & en la terre, visibles & inuifibles: soit les Throsnes, soit les Dominations. Sixiémement, d'autant que (comme il sera verifié cy apres) il se collige de l'Escriture, que les Anges furent faits au ciel. Ils n'ont donc pas esté faits auant que le ciel fust fait. Finablement, il semble le Concile de Lateran l'auoir définy, incontinent dés le commencement. Nous croyons (dit-il) que Dieu tout puissant par sa vertu, ensemblement dés le commencement du temps, fit de rien l'vne, & l'autre creature, & spirituelle, &c. Ie respons donc au premier argument, de sa premiere opinion, qu'il ne prouue rien. Car s'il verifioit quelque chose, il prouue-

roita

deto

fut far

trela

nel q

ment

roles

mati

leur.

faids

prov

Cie

le to

des

de

800

Tes:

000

M

me

L

nat

nai

me

me

Responce aux Argumens des opinions susdites.

DV P. MALDONAT. roit aulsi, que les Anges doiuet estre de de toute eternité, de peur que Dieu 1. fut sans ministres. Mais cela est conde tre la religion: Car il n'y arie d'eternel que Dieu. Au deuxiéme argument, ie respons : que le sens des paes roles de lob est, que les Astres du matin, & les Anges louerent Dieu leur Autheur, incontinét qu'ils furét faicts. D'autant que Dieu vouloit prouuer que personne n'auoit fait le Ciel & la terre sinon luy. Et allegue le telmoignage du mesme Ciel, & des Anges: lesquels ayans esté faicts de Dieu, commencerent de le louer & confesser hautemet qu'ils estoient ses factures. Au troisiéme, ie respons, comme cy dessus, de l'origine du monde. Au quatriéme, que plusieurs Autheurs diset, qu'il y a deux causes, pour lesquelles Moyse ne sit aucune mention de l'origine des Anges. L'vne, de peur qu'aux Iuifs, de leur naturel enclins à l'Idolatrie, il ne dónast occasió d'idolatter. Chrysostome en a rendu ceste raison en l'Homel. 2. sur le Genese. Et Theodoret,

TRAICTE DES ANGES en la quest. 2. sur le Genele. Mais ie tend nela trouue pas fort bonne. Car si pour ceste occasion Moyse n'a pas fait mention de la creation des Anges pourquoy a-il fait depuis si souuent mention d'iceux ? En second lieu s'il en eust fait mention, & eust enseigné comme ils estoient les creatures de Dieu, il eust plustost otté par là toute occasion d'idolatrie Car celuy qui enseigne les Anges auoir estéfaits, il monstre qu'ils ne sont pas Dieux. Cyrillus en rend vne autre raison du troissesme liure, contre Iulianus: Que Moyse ne voulut pas parler des Anges, d'autant que ceste matiere estoit trop difficile pour pouuoir estre entenduë par les auditeurs grossiers. Mais ceste raison ne semble pas encore assez suffisante. Car autre chose oft declarer la nature des Anges (que parauanture personne n'eust entenduë) autre chose, dire en vn mot, que les Anges ont esté faicts par Dieu, que tout chacun eust entendu. Et parce ie pense que Moyfe, par le nom du ciel ait youlu entendre

du (

prou

tion

Ciel.

fecon

pond

aux t

gue

taut

lons

au p

quel

qu'il

qu'il

que (

anx

Ain

Cor

pit

mo

Bale

tre

dint

luifs

bæu

& L

Maldo-

DY P. MALDONAT. tendre les Anges, comme habitans du Ciel. Ce que l'Escriture aps prouue, joignant par tout la creation des Anges auec la creation du Ciel. Au premier argument de la deconde opinion, les autheurs respondent dinersement. Car quant aux Hebreux ils content des fables, de que par Behemoth & Leuiathan, il a faut entendre deux tres- grands poil fons, qu'il est escrit Dieu auoir creés au premier chapitre du Genese: lesquels ils disent que Dieu tua de peur Inepties? qu'ils occupassent toute la terre. Et gu'il les accommoda auec du sel, afin e que de leurs chairs il fift vn banquet aux Iuifs au iour de la Resurrection. · Ainsi l'escrit Rabby Salomon aux Commentaires sur le premier chah pitre du Genese, expliquant ces mots: Et Dieu crea deux grandes Baleines, & les Talmudistes au liure intitulé Babathia, chapitre, Vendant. Mais les moins sçauans des I Iuifs disent que Behemoth est vn bœuf d'vne incroyable grandeur, & Leuiathan vn poisson. Desquels

gne de Paradis, ils disent que Dieu Etpa fera vn festin aux Iuifs. A laquelle hemo opinion il semble qu'a fait allusion lenses l'aucheur du 4. liure d'Esdras, cha- pour pitre sixième en ces mots: Et tu as co- Im h serué deux banqueteurs : nommant vous le nom de l'vn Enoch, & le second bit, tu l'as nommé Leuiathan : & les as ma separez l'vn de l'autre. D'autant que luch la septiéme partie, en laquelle l'eau pent auoit esté assemblee ne les pouvoit tors comprendre. Et nos Docteurs par nous Behemoth & Leuiathan, ontaccou; cont Rumé d'entendre deux Princes des fries diables qui nous tourmentet. Quant à moy, i'estime que Behemoth & Leuiathan fignifient quelques deux grandes bestes : Mais que par Allegorie l'escriture vse de ces deux nos pour signifier les Princes des diables.

Et par ainsi en tout ce quarantiéme

chapitre de lob, il ne pretend autre

chose dire sinon que nous auons des

aduersaires & si forts que par aucu-

nes forces nous ne les pouvons fur-

monter: & si rusez que par aucun

TRAICTE DES ANGES,

& du vin que Dieu a cueilly de la vi- att

La vulgaye redision porte deux ames.

DY P. MALDONAT. art nous n'en pouuons venir à bouts Et par ce Iob descrit la force de Behemoth, quand il dit: sa force est en ses reins: Et sa ruse, lors qu'il dit, pourrez vous tirer Leuiathan auec vn hameçon? ou si auec vne corde ut vous lierez sa langue? comme s'il did soit, par aucun art vous ne le pouris rez attraper. Car pour cela Esaye ue au chap. 27. nomme Leuiathan, serpent fuyart & glissant : & serpent oit tors, c'est à dire cault. Et parce nous sommes aduertis de ne nous confier pas en nos forces & indu. les stries, ains en la grace de Dieu. Ce ent que signisse Iob quand il dit: Luy le (c'est à dire Dieu ) accommodera fon glaiue: c'est à dire le seul Dieu le peut vaincre ces bestes, car il les a ios faites. Ce sens exprime Elaye chaes, pitre 27. lors qu'il dit: Alors le Seime gneur visitera en son glaiue de bone me trempe, dur, grand & fort, fur Lede uiathan. Et saint Paul aux Ephel. 6. a. Au demeurant mes freres, conforir tez vous au Seigneur, & en la puisfance de sa vertu, & vestez les ar-

B 2

TRAICTE' DES ANGES, mes de Dien, afin que vous puissiez resister au diable. Et il descrit, comme Iob, sa force: d'autant que nous n'auons pas le cobat contre la chair & le sang. Et saint Pierre en sa premiere Epistre, chapitre 5. nomme par vne semblable figure Lyon, celuy que Iob nomme Behemoth & Leuiathan, comme vn Lyon rugif. fant, il rode cherchant quelqu'vn pour le deuorer. Mais quant à l'argument tiré de ce mot: Il est le commencement des voyes du Seigneur. Ie ne pense pas qu'il signifie le commencement du temps, ains selon la vertu du mot Hebrieu, Rechir, il signifie ce qu'est le premier & le plus excellent en chacun espece, & que ce soit icy le sens. Celuy que vous aurez à combattre est le commencement des voyes du Seigneur, c'est à dire, la plus excellente des creatures de Dieu. Il se peut colliger que c'est ce sens, d'autant qu'il n'estoit aucunement à propos de dire que le diable auoit esté fait auant l'homme. Mais de dire qu'il estoit vne

tres-c

porto

Au 2

Bion

mieu fut he

Et q

ne fig

ainst

de c

CA.A

pour

n'ay

de,d

cile

refp

Vne

pren

thoi

le

Th

dec

foy

efto

reur

euft

DV P. MALDONAT. tres-excellente creature, cela importoit fort pour nous faire peur. Au 2. argument de la seconde opinion, ie responds qu'il se pouuoit mieux traduire en cest endroit : il fut homicide dés le commencement. Et que ce mot de commencement a ne signifie pas vn poinct de temps, ains tout le commencemet du monde composé de six iours. Quelqu'vn demandera s'il faut tenir cecy pour foy Catholique, que les Anges n'ayent pas esté faits auant le monde, d'autant qu'il semble que le Conla cile de Lateran l'ait determiné. Ie responds que cela n'est pas foy, ains vne opinion proche de la foy. En premier lieu, d'autant que cela n'estoit pas proposé au Concile pour le resouldre : Comme dit saint A Thomas aux Commentaires sur la decretale de la grande Trinité & foy Catholique: ains son intention estoit seulement de condamner l'erele reur de ceux qui pensoient qu'il y eust quelque createur qui fust de toute eternité. Et puis il ne faut pas

B 3

TRAICTE' DES ANGES, tenir pour article de foy tout ce qu'en passant ce dit aux Conciles, ains ce qu'estant proposé est resolu. En second lieu, d'autant qu'il n'appert pas de quel temps le Concile parle: si c'est du temps naturel, ou du temps des Anges, lors qu'il dit, ensemblément dés le commencement du temps. Pour le 3. i'estime plustost que le Concile n'a pas parlé scolastiquement, ains à la maniere des autheurs anciens, qui ont accoustumé de nommer temps, toute espace qui n'est pas eternité. Autant signisse dés le commencement du temps, que qui diroit, non pas de toute eternité. Et c'est ensemblément, assembler l'vne & l'autre creature spirituelle & corporelle: Et le sens est, que l'vne & l'autre creature a esté faite par Dieu, dés quelque commencement, ensemblément, c'est à dire sans en excepter aucune. Ceste sentence est consirmée par les mots du Concile. D'autant que si à cause de ce decret il falloit tenir pour foy Catholique que les Anges ne furent

p25

mel

foy

crite

Gen

men

neu

pour

parc

tort

fai8

I'E

fixi

le C

me

def

COL

Ge

DV P. MALDONAT. pas faicts auant ce monde : pour le mesme decret il faudroit tenir pour foy que toutes les choses qui sont escrites auoir esté faites en six iours au Genese, auroient esté faites en mesme moment de temps. Mais par l'adueu de tous, cela ne se doit pas tenir pour foy: doncques, ne cecy aussi. Et parce l'opinion des Iuifs me semble fort probable. Que les Anges furent faicts le second iour , d'autant que l'Escriture conioin& la creation des fix iours avec la creation du Ciel. Or le Ciel & le firmament sont vne mesme chose, comme il a esté prouué cy deffus: Et le firmament fut fait le fecondiour, au premier chapitre du Genese. Doncques, & les Anges aufsicial de la company manifest de la capacita Ciel , ainshors du Cicles vaule des paroles (commercente) allEade

Loom bleamigada om B. 4 cop us.

teray me Ciel 3 & ferry femblable sentres have being lands by the lands weenling de ceste coin on Bilainge

effec probable assuratione lime

Brigada, visiolal motor stopoulal

## TRAICTE' DES ANGES,

## EN QUEL LIEV FURENT

Geste question est joinde vne L'autre, du lieu auquel les Anges furent faicts. Dequoy il y a eu quatre opinions des Theologiens: La premiere est de Rupert liure premier des œuures de la Trinité, chapitre 10. Lequel pensa que les Anges ne furent pas faicts au Ciel, ains hors d'iceluy: & apres furent menez dans le Ciel. Tout ainsi que l'homme fut fait hors du Paradis, & apres introduit au Paradis. La deuxième fut, des autres qui ont bien pensé que les Anges n'auoient pas esté faicts au Ciel, ains hors du Ciel:à cause des paroles (comme ie pense) d'Esaye au quatorziéme chapitre. le monteray au Ciel, & seray semblable au Tres haut : Sainct Augustin fait mention de ceste opinion, & la iuge estre probable au troisiéme liure du Genese selon la lettre, chapitre

10. L

ques , premi

Com

Deute Tiene

Com

apres mee

faits :

Auti

(s'ily

opin crit

gio & p

nair d'an

les l'es l'Es

DV P. MALDONAT. 10. La 3 est de tous les Scholastiques, de laquelle on pense que le premier Autheur fut Isidore aux Commentaires sur le 9. chapitre du Deuteronome expliquant ces mots: Tien est le Ciel, & le Ciel du Ciel. Comme recite saint Thomas en la premiere partie, question 62. Et apres Beda & Strabus l'ont confirmee : C'est que les Anges furent faits au supréme Ciel, qu'on nomme Empirée. Ie pense que la quatriéme opinion fut de tous les vieux Autheurs, que les Anges furent faits Opinion au Ciel, non seulement au supréme, de Maldo-(s'il y en a plusieurs) ains entieremet nat. en tout le Ciel. Et i'estime ceste opinion estre fort accordante à l'Efcriture. Premierement, d'autant que l'Escriture conioint tousiours l'origine des Anges auec celle du Ciel, & par le nom de Ciel, entend ordinairement tout le Ciel. Et apres, d'autant qu'il est vray semblable, que les Anges ayent esté faits au lieu auquel ils ont leur domicile. Mais l'Escriture dit que leur habitation

62

TRAICTE DES ANGES, est non seulement en vn Ciel, ains tout le Ciel : comme quand ellenomme les Anges habitans des. Cieux, en saint Matthieu 24. De ce iour & heure personne n'en sçait rien, ne les Anges des Cieux. Et en faint Marc 12. ils seront comme les Anges des Cieux Et à ce tesmoigna. ge d'Esaye, Ie monteray au Ciel, les Scholastiques ont bien respondu, que le Ciel est prins là, par Metaphore, non pour vn lieu, ains pour vne excellence de la Diuinité: parce qu'on dit, que la Diuinité habite au Ciel, c'està dire en grande excellence & dignité. Et que ce foit le vray sens, les mots qui ensuivent le declarent : Ie seray semblable au tres-haut : comme si c'estoit mesme chose vouloir monter au Ciel, & desirer estre semblable à Dieu.

rent f

Et d'i

ciens

brien

Mof

6.)

Tesio

quels

nent

Hym

opin me

tio

Cie

que core

tres

Late

me d

Apo

la . bacoti omil con

## SI TOVS LES ANGES ont esté faits en semblément.

A Cecy encore appartient ceste 11 question, si tous les Anges surent faicts par Dieu ensemblément. Et d'icelle aussi les opinions des An ciens furent diuerles. Car les Hebrieux ( comme tesmoigne Rabbi Mose Egyptien, au 2. liure Moré. ch. 6.) Disent fabuleusement que tous le les iours Dieu crée cent Anges : Lesquels aussi tost qu'ils sont creez, vienent deuant Dieu & luy chantent vn Hymne, puis descendent. La seconde opinion fut d'aucuns Chrestiens, come de Gregorius au liure de la creation de l'homme chapitre dix-huidiéme. Que les Anges, tant bons que mauuais, entre eux-mesmes encores engendrent les vns des autres en quelque maniere admirable. La troisième fut des autres ) comme de Iustin Martyr en la premiere Apologie pour les Chrestiens : E

TRAICTE DES ANGES de Lactance Liure second, chapitre 15.) qui pensent que tous les Anges ne multiplient pas, ains aucuns. Car ils disent que ceux qui pecherent, excitez par paillardise, se sont mellez auec les femmes, & ont engendré ceux que maintenant nous nommos démons. La quatriéme opinion est de tous les autres autheurs : la quelle seule est vraye. Que tous les Anges furent faits & creez de Dieu ensemblément. Car en tous les endroiets ausquels l'Escriture parle de leur origine, elle enseigne qu'ils furent faicts auec le Ciel. Et apres, elle nefait point mention d'aucun Ange, ou bon, ou mauuais, qui ait esté fait apres la creation du Ciel. Ce seroit donc temerité d'en opiner autremet, comme la raison melme le requiert. Car il n'est point croyable que les natures immunes de corps & de matiere, & qui de leur vertu sont immortelles, soyent engedrees les vnes des autres. Cela n'est en vsage sinon aux choses qui naissent & meurent.

ologie nour les QM

geso

la de

mati

quel

trie

mo

ilsd

mie

trair

L'yn

zell

qu'i

en El

ere

fon

VOI

dub

uen

d'au

opi

## QVATRIESME QVEStion de lanature des Anges.

nt, el-iré

cts

a.

et,

rt.

Este question a cinq parties, en la premiese il faut voir fi les Anges ont des corps de leur nature. En si les la deuxième s'ils sont composez de Angei matiere & de forme. En la 3. s'ils ont one corps. quelqu'autre composition. En la qua- Premiere trieme, si de leur nature ils sont immortels. En la cinquiéme, comment ils different entr'eux. Quant à la premiere, il y a eu deux opinions contraires d'autheurs fort renommez. L'yne que naturellement aux Anges a esté donné des corps, mais si subtils qu'ils sont inuisibles à nosyeux. Et qu'en l'Escriture ils sont nommez Esprits , non que du toutils soyent exempts de corps, ains d'autat qu'ils sont douez d'vn corps qui ne se peut voir comme aussi l'air ( lequel indubitablement est corps ) est souuent nommé Esprit en l'Escriture, d'autant qu'il n'est pas veu. De ceste opinion fut Philo Iuif, au liure de

TRAICTE DES ANGES, l'ouurage du monde. Et Iustin en la premiere Apologie pour les Chrestiens. Et Theodoret en l'Epitome de la foy Catholique lequel est auec les œuures de Clement Alexandrin &Tertulian:lesquelsen plusieurs endroits disent qu'il n'y a rien qui n'ait corps. Et Origene au premier liure Periarchon, chapitre sixiéme. Là où il dit que la seule Trinité n'a point de corps. Et au liure 2. chap. 2. Et au traicté 13. sur sainct lean. Et Lactance liure deuxième chapitre 15. Et S. Hilaire sur le cinquiéme chapitre de S. Matthieu. Et sain& Ambroileau liure de Noé & de l'Arche, chapitre 4. Et sain& Augustin Epistre 111. & 115 Et auliure 3. de la Trinité chapitre 1. Et au liure 11. de la Cité de Dieu chap 23. Et au liu. 15. chapitre 25. Et au liure 2. du Genele selon la lettre chap 27. Et au liure 3. du Genese selon la lettre, chap. 10. (combié qu'en autres endroicts il semble qu'il en doubte.) Et Cassianus Collation septieme chapitre treizieme. Et Genatius (où quiconque foit autheur du

inte o

ues

in)c

le au

EtAtl

Concilion poils

chap

que l

d'an

mai dit

de

10

ils

DV P. MALDONAT. finre des Enseignemens Ecclesiastiques lequel est utribué à S. Auguftin) chapitre 11.8 12. Et saint Basile au liure du S.Esprit chapitre 16. Et Athanasius & Methodius sont alleguez au second Concile de Nice. Et pour ceste opinion le mesme Concile, action 5. aresta qu'on pouuoit peindre les Anges, d'autant qu'ils ont des cors. Et Pascasius Diacre, au 2. liure du saint Esprit, chapitre 3. qui enligne en outre que les Anges & nos atres peuvent estre tourmentez au feu d'Enfer. d'autant qu'ils ont des corps. Et Damasius au liure 2. de la foy, chap. 30 dit que les Anges à comparaison de nous sont incorporels: mais absoluëment & à coparaison de Dieu, ils sont corporels. Et Cœlius au lieu des démons le prouue par plusieurs arguments. Et saint Bernard Homelie 5. & 6. sur les Cantiques, panche plus sur ceste opinion. Et Rupertus liure premier des œuures de la Trinité, chapitre 11. enseigne le mesme que Damasus. Or ceste opis

TRAICTE DE ANGES, nion se peut verifie par ces Arguments. Premierement si les Anges n'ont point de corp, à peine peuton entendre comme ils se puissent remuer d'vn lieu m vn autre. Car l'opinion de pluseurs fort graues Theologiens a esté aussi que nos ames separées descorps ne se peuuent mouuoir d'in lieu, ains qu'elles sont menées par les Anges, soient bons, soient mauais. Le 2. Argument est qu'or ne peut entendre coment c'est que les corps peuvent aucunessois estre renouez par eux, s'ils sont entierement exempts de corps. Ca il n'y a pas de doubte que nostre ame ne remuë nostre corps, ne de merueille, d'autant qu'elle est la forme du corps, mais l'Ange n'est pas la forme. Le 3. Argument est, que si nous ne dissons que les Anges ayent corps, à peine pouuons nous declarer la raison par laquelle ils colligent la cognoissance & science d'vne chacune chose : laquelle (l'on prouuera apres par l'Escriture ) ils colligent. D'autant qu'ils ne peuuent

corpo

ment

Lequi

leigne

neut t

que co

Epilt

niqu

aue

men

(00)

17

10

cro

h

80

DV P. ALDONAT. colliger la cogissance des choses corporelles singar leurs semblanut ces: & ne le peuut faire sans instrument corporel, andu qu'elles sont corporelles : ilat donc vn corps. Le quatrieme esque l'Escriture enseigne que les depns sont tourmétez par le feu d'En mais le feu ne el peut trauailler vn Erit, s'il n'a quelent que corps. Le 5, est, e Sain& Pierre Epistre deuxiéme cipitre deuxiéde me. Et S. Iude en soispistre Canoent nique, disent que les dibles attachez ux, auec des Lyons ont esté tez en Ende fer. Que s'ils n'ont des crps, comment ont ils peu estre liez Le sixiéps, meelt, attendu que tous la Anges eft (comme dit S. Paul aux Hebreux ch. 'el 1.) sont Esprits administratores enell, uoyez au ministere. Il ne semble pas croyable que Dieu vse des ministres ous du tout incorporels. Le septiéme & dernier est, que par tout où il est dit en la sain de Escriture, que les anges ont esté veuz, ils ont esté veuz aucc quelque espece de corps huent main : & ont tellement esté veuz

TRAICTE'ES ANGES

que mesme quelesois leurs corps Ellis ontesté touchez maniez : comme pele: au Genele 16. 80. La 2. opinion à la le esté de ceux quit estimé les Anges Mora estre du tout incporels. En laquel- 6 Eil le opinion a esté premier saint De-ments nis Areopagite liure de la Hierar- us an chie Ecclesiastie chapitre premier. le Gt Et au liure de oms diuins chapitre Mul quatriéme. Enthanase au liure de la jule de commune effice du Pere, du Fils, & la for du S. Esprit Et en la dispute contre eltre Arrius au Oncile de Nice: & au pre- tholi mier Dialgue de la Trinité. Et saint Con Chryloft me Homelie vingt deux- niere iesme se le Genese. Et S. Gregoire mele de Nic au liure de l'Oraison Dominicale& en l'oraison pour les morts. Et au septiéme liure de la Philoso. phie chapitre 7. Et Nazianzenus Oraison 7. de la Theologie, est plus enclin à ceste opinion, combien qu'il en semble douter. Et S. Ambroise ayant changé d'opinion, au liure septième des Commentaires sur saint Luc chap. 12. Et Cyrille Alexandrin au liure 4. fur sainct Iean, chap. 10.

2. opi.

DV P. MALDONAT. orps Et Theodoret question 2. sur la Gemenese: & au liure des diuins Decrets. oni Et le grand Gregoire liure 4. des 1ges Morales chapitre 4. & liure 28. cha. vel 6. Et Beda au premier liure des Ele-De ments de la Philosophie. Et Nicerantas au Commentaire sur l'Oraison ien de Gregoire Nazianzene, du iour ire Natal du Seigneur. Et le grand Contelicile de Lateran en la confession de sala foy. Ceste opinion ne doit pas aute estre tenuë pour article de foy Capre tholique, d'autant que le Decret du in Concile peutestre entendu, de mamiere qu'il nomme creature spirioire tuelle celle, qu'a comparaison de nos opi. de mi corps, semble spirituelle: & toutes - Mal. ons, fois elle me semble (combien qu'elle of ait beaucoup moins d'autheurs) 101 estre beaucoup plus probable: d'autant qu'elle est plus accordante aux lettres sacrees. Et premierement en oile ce mesme que l'Escriture les nomiure me Esprits, c'est vn argument que int les Anges n'ont point de corps : car lin attendu qu'au 4. de saint Iean, Ie-10 fus Christ argumente que Dieu est

TRAICTE' DES ANGES, Esprit: & que ceux quil'adorent, le doyuent adorer en esprit & verité. Il n'y a point de doubte qu'il ne nomme Dieu Esprit, de maniere qu'il le fait du tout priué de corps: d'autant qu'il vouloit prouuer cela mesme qu'il le falloit adorer, non tant du corps que de l'Esprit. Doncques quand il conclud qu'il le faut adorer en Esprit, il prend le mot d'esprit en mesme maniere qu'il le prend lors qu'il dit que Dieu est Esprit. Et de là s'ensuit que nostre ame est vrayement Esprit : Que si nostre ame est vrayement esprit, laquelle est toutes sois la forme de nostre corps, il est plus que probable que les Anges sont tellement esprits, qu'ils sont priuez de tout corps. En second lieu, les Sadducéens aux Actes 23. sont reprins de ce qu'ils nioyent qu'il y eust Anges & Esprits : Que si les Anges font corporels les Sadducéens ne les eussent pas niez : car ils ne les nioyent sinon pour ne se pouuoir persuader qu'il y eust au-

cune

Donc

ceite

done

les A

Pour

Daus

qui f

les 1

n'y

TUE

feru

ture

tes

lent

&E

cho

40

effe

DV P. MALDONAT. le cune nature du tout incorporelle. Doncques ils sont reprins pour ne ceste mesme opinion. Cela est de donc vn argument certain que les Anges sont immunes de corps. Pour le troisième, attendu que Dauid dit au Pieaume cent trois, qui fait ses Anges les Esprits , & ses Ministres , le feu bruflant : Il n'y a point de doubte qu'il ne vueille fignifier que Dieu vie pour seruiteurs & nonces de ses creatures, non espoisses comme sont les hommes, ains des plus excellentes & pures. Doncques le nom d'Esprit ne se peut signifier aucune chose corporelle, ains du tout immune de corps. Pour le quatrieme, lors que Iesus Christ dit en saint Luc vingt-quatriéme. Maniez, & voyez qu'vn Esprit n'a ne chair ne os, il n'a pas seulement voulu dire qu'vn Esprit n'a ne chair ne os à la maniere des hommes ( car cela ne touchoit en rien à ce dont il estoit question ) parce qu'il vouloit faire perdre aux Disciples

13.

10.

ble

ef-

out

ad-

ins

of

les

du-

car

efe

211-

TRAICTE' DES ANGES, l'admiration de laquelle ils estoient une detenus estonnez pour auoir veu rinces vn corps qui auoit penetré estants ignifie les huys clos: & par ce ne croyoient will pas que ce fust vn vray corps. Or bit: Iesus Christ ne leur eust point osté mila ceste admiration, s'il eust seulement filants voulu dire qu'vn Esprit n'a point de chair, ne d'os, d'autant qu'il pouuoit auoir quelque autre corps sans chair, & os : Et aux Disciples eust demeuré le mesme doubte. Le sens est donc: les Esprits n'ont point de chair, ned'os, c'est à direils n'ont nul corps familier: Et puis en l'Escriture, par le nom de chair, s'entend tout corps. Au 5. de saint Marc, & 8. de saint Luc, il est escrit qu'en certain homme estoit vne legion de mauuais Anges) laquelle contient plus de traize mil diables que s'ils auoyent des corps pour desliez qu'ils fussent, ils n'eussent peu en si grand nombre se renger en vn seul corps. Pour le sixième lors que saint Paul dit aux Ephesiens 6. Nous n'auons point à com-

pond

MOU

lete

Deit.

plice

dere

tte v

DV P. MALDONAT. in lattre la chair & l'homme, ains les rinces & Puissances. Il ne veut pas nts ignifier la chair & le sang, d'autant ent ju'il n'eust pas prouué ce qu'il fal-Or oit : parce qu'il vouloit conclure he ju'il falloit que nous fussions fort vient gilants, ayants à faire à vn ennemy de que nous ne pouvons apperçeuoir par nos sens, & l'euiter:ains aucc vn ans ennemy du tout priué de corps , leult quel ne pouvoit estre surmonté, ne ens par les forces du corps , ne par art de le l'esprit. Aux arguments contraiont ces, il faut respondre ainsi. Au pre- Resp. aux El mier, second & troisieme, il sera rel- re. pondu lors que nous discoureros du int mouuement des Anges. Au quatriéel me pour ceux qui sont en opinió que me le feu des enfers ne soit pas corporel, l'on respondra aisément, que les Esles prits peuvent estre travaillez par sup. our plices spirituels. Mais à ceux qui l'efit stiment corporel, I'vn a accoustume de respondre que le corps agit conme tre vn esprit, non par vertu naturelles ains d'ine. Au cinquieme ie respods que les ens desquels l'on dit les dé-ROLLON

TRAICTE DES ANGES, mons estre attachez se doiuent prendre par metaphore, tellement qu'ils fignifient prination d'vne grande liberté, pour deuenirà vne grande feruitude en laquelle l'on a accoustumé de lier les esclaues, pour signisier vne obligation au supplice, auquel ceux qui sont condamnez, sont tenus liez & attachez. Au fixiéme ie responds que comme l'homme est composé d'esprit & de corps, ainsi Dieu a deux manieres de ministres & Anges, auec lesquels il negotie auec les hommes. Les vns du tout spirituels de ces Anges desquels nous parlons, lesquels procurent spirituellement aux hommes le falut de leurs ames. Les autres sont les Prophetes & les Prestres, lesquels aussi l'Escriture nomme Anges, qui enseignent l'homme exterieurement & s'accommodent au corps. Le 7 argument reueille vne question des corps , auec lesquels les Anges ont accouftumé d'apparoiltre, quels ils sont, & comme ils font prins. De cecy aussi il aa eu diuerles

giens

COPP

que o

BOK.

8: 40

leme

Ceus

ne au

eftan

chan

do

COL

Quels
font les
corps
gu'exhibent les
Anges.

DV P. MALDONAT. uerses opinions entre les Theolouils giens. Car ceux qui ont attribué 1. Opinion eli. corps aux Anges (combien que tels que nos sens ne le peuvent apperceuoir.) Ils ont dit que par affection & volonté, les Anges changent tellement leurs corps tres lubtils, que ceux qui auparauant estoient inuisi. bles se puissent voir. Comme il arriue aux hommes mesmes, lesquels estans saisis de quelque passion, changent la couleur de leurs corps. Ainsi l'ont dit sain& Basile au liure du sain& Esprit, chapitre seizieme. Et Marcus Philosophe Chrestien, en Psellus au liure des demons. Et ceste opinion n'est pas refusee par sainct, Augustin au liure troisiéme de la Trinité chapitre premier. D'autres estiment que les Anges ont ac- 2. Opinions coustumé de prendre hypostatique. ment des corps, comme Iesus Christ printla nature humaine De cétargument ont vléentre les Ethniques ceux qui ne croyent pas le mystere de l'Incarnation: comme si Dieu ne pounoit (demeurant Dieu ) estre

ont

lef.

di

168

TRAICTE DES ANGES, fait vray homme. Ils disoyent, les prem Anges demeurans vrais Anges, sont fé fair faits hommes, pourquoy ne sera-il aion ainsi de Dieu? En ceste opinion re , fut le seul Tertullien, comme l'on (& 0 collige de son liure de la Resurre. Scho ction de la chair, & du 3. liure connent 3. Opinion tre Marcion. La 3. opinion fut de ains I ceux qui ont dit, qu'ils ont accoussules ch mé de prendre des corps d'vne matees à tiere celeste. De laquelle opinion fut de sont tacitement tous les Scholasti. (000 ques, comme ils font mention au senepi cond liure des Sentences, distinct. 4. Opinion qui huictieme. D'autres ont dit, qu'ils dest se font des corps meslez des quatre des c Elemens. Laquelle opinion allegue Cen saint Bonauenture au deuxième des nom Sentences, distinction huictiesme, iem 5. Opinion question deuxiéme. Les autres ont 100 dit, qu'ils prenoient des corps, des lagi quatre Elemens non meslangez ains à to demeurans entiers, afin qu'ils se deffacent plus aisément. Et ç'a esté l'oquels 6. Opinion pinion de Ricardus & de Scotus quer en la susdicte distinction, en la quemier stion vnique. D'autres, qu'ils les lous

DY P. MALDONAT. prennent du seul air', comme a penfé saint Thomas en la mesme distindion huictieme, question premieon re, article troisième. Les autres on (& c'est la commune opinion des Scholastiques ) ont dit qu'ils prennent des corps, de l'air non pas pur, 7. Opide ains messé des vapeurs & autres tel- nion, les choses qui peuvent estre rappor-12. tees à la figure. La derniere opinion fut de Henry precepteur d'Albert, 8. Opi-(comme il le recite) que les Anges nion. ne prennent pas de vrais corps, ains qu'ils changent tellement les sens des hommes qu'il leur semble voir me des corps, lesquels ne sont point. gut Combien que saint Thomas air des nommé ceste opinion erreur, (dont me, ie m'esmerueille) ie l'estime foreacont cordante à la sainte Escriture De dis laquelle on collige (sinon tousiours, à tout le moins fort souvent ) que del ce ne sont pas vray corps, à ceux aus. quels les Anges apparoissent, ains que nos sens sont deçeuz. Et en preque mier lieu, aux Nombres 22. nous lisle fons que l'Ange fut veu par l'Aines.

TRAICTE' DES ANGES, Te de Balaam, & non par luy. Il n'a-·uoit donc pas vn vray corps: car s'il eust eu vn vray corps, pourquoy n'eust-il aussi bien esté veu par le Prophete, qui n'en estoit pas plus esloigné, qu'il fut veu par l'Asnesse? Pour le 2. au 4. des Roys chapitre 6. Elisee voyoit l'armee des Anges, & Giesi ne la pouuoit voir, ils n'auoiét donc pas de vrais corps. Pour le 3. les Disciples de Iesus Christ en S. Matthieu 24. & S. Marc 6. Voyans Jesus Christ cheminant sur la mer, penserent que ce fust vn fantosme: Ils ne pensoyent donc pas que ce fust vn vray corps qu'ils voyoient, ains que ce que n'estoit pas corps, sembloit corps. En premier lieu, d'autant que ce mot de fantosme signisie cela mesme. Et apres, d'autant qu'ils l'estimoient fantosme, parce qu'ils n'estimoient pas qu'vn vray corps peut cheminer sur la mer. Ils ne croyent donc pas que ce fust vn vray corps ains vn Esprit qui presentoit vne fausse espece de corps. D'auantage, lors que les mesmes

Disci

ont p

Elpri

Yncon

queco

Yray

CLOAC

penie

a tra

Vn vr ble e

dela

dit

The

YERY

Ace

Que

gear

nen

der

chap

DV P. MALDONAT. Disciples en saint Luc chapitre 24. ont pensé que Iesus Christ fust vn Esprit, illeur sebloit qu'ils voyoiet vn corps humain. Ils croyent done que cest Esprit n'auoit pas prins vn vray corps. D'autant qu'ils le croyoient estre Esprit, ne pouuanspenser qu'vn corpseust peupenetrer à trauers vn corps. Ils ne croyent donc pas que ce qu'ils voyoient, fust: vn vray corps. Cela mesme me sem ble estre confirmé par les paroles de saint Luc 12. chapitre. Là où il dit que saint Pierre pensoit voir vne vision, & que cen'estoit pas vn vray corps qu'il luy sembloit voir. A cecy encore adiouste on laraison: Que les Anges pouuans en ce monde apparoistre aux hommes, il semble qu'en vain ils forgeroient des corps, qu'il leur faudroit incontinent quitter. Quelqu'vn peut obieeter qu'Elisee dit au 4. des Roys, chap. 6. Ouure Seigneur, les yeux de celuy cy, afin qu'il voye. Dont il semble qu'on peut colliger que les corps des Anges sont vrais : mais C-3%

ne

12

Ounertu-

TRAICTE' DES ANGES, qu'ils ne furent pas affez visibles aux yeux du seruiteur. Ie respons que le mot d'ouverture signifie communément aux escritures, non la nature,ains l'effet:qu'ils voyent ce qu'au. parauant ils ne voyoient pas. Comme aux Actes 7. chap. Lors que S. Estienne dit qu'il voyoit le Ciel ouuert. Car en verité il ne fut pas ouuert, mais en effet : d'autant qu'il vit Iesus Christ assis sur le Ciel, tout ainsi que si le Ciel fust ouuert. En ce sens dont dit Elisee: Seigneur, ouure les yeux de cestuy-cy, afin qu'il voye: comme s'il disoit, fais qu'il luy semble qu'il voit les Anges, lesquels il ne voit pas, & sine luy semble pas qu'il les voye. Quelqu'vn m'opposera aussi, que les corps qui ont quelquefois esté prins par les Anges, ont esté esprouuez par l'attouchement mesme. Comme quad Loth laua les pieds à ces deux Anges, c'estoient donc des vrays corps. Caril semble que Iesus Christ melme approuua ceste consequen-

ce en saint Luc 24. disant: Maniez

82 40

fier q

qu'ile

fus C

céten

tie de

tant (

quec

non

ment

Chri

argu

d'au

eft

qu'i

bien

Car

201

il

0

par

101

DV P. MALDONAT. & voyez, &c. car il veut verifier que c'est vn vray corps, d'autant qu'il est manié. Ie respons que Iesus Christ a prins son argument en cét endroit, partie de la verité, partie de l'opinion. De la verité, d'autant qu'il s'ensuit bien que si quelque chose est vrayement maniee, & non par seule opinion, elle est vraye. ment corps. Et le corps de Iesus Christ a esté vrayement manié. 11 argumente aussi selon l'opinion, d'autant que l'opinion des hommes est que tout ce qu'il leur semble qu'ils touchent est vray corps, combien qu'en verité ne le touchent pas. Car encore que non seulement les antres sens , mais l'attouchement mesme puisse estre deçeu, comme il est és Phrenetiques, toutes sois les hommes pour s'asseurer de la verité d'vn corps, ne peuuent demander autre argument. Et parce Iesus Christ collige bie la verité du corps par l'attouchement. Finablement l'on peut obiecter que les Anges ont beu & mangé auec d'autres corps

100

ur,

fin |

Il-

30

el.

les

103

Tan

eux

275

rift

niez

TRAICTE DES ANGES, qu'ils ont quelquefois prins: ce qui est vne preuae d'vn vray corps. D'autant que par ce mesme argument lesus Christ aprouué que son corps estoit vray corps, apres sa Resurrection. En fainct Luc vingt-quatrieme chapitre. Auez vous icy quel. que chose à manger ? Ie responds à cecy comme à la seconde obiection: que lesus Christ veritablemet prouna qu'il auoit vn vray corps: car il mangea vrayement. Et toutesfois qu'il n'y a rien qui empesche que les iens ne puissent estre deçeuz au mager & auboire, comme ils se deçoyuent en la figure du corps. Et à cause de ces tesmoignages ie suis d'aduis que l'opinion est probable qui tient que les Anges prennent quelquefois des vrays corps. Et mefmes lors qu'ils doiuent par quelque long téps apparoistre aux hommes: comme fist l'Ange an fils de Tobie faisant vn long voyage auecque luy. Mais en ce que Scotus pense estre probable que les demons prennent quelquefois les corps des morts, ie

ble.

des

Prop

cles

Magi

ielme

fait (

Quar

melle

mes

eftp

prin

hon

Dio

teno

fio

pri

10

L'opinion de Maldonas.

DVP. MALDONAT. pense moy aussi que cela est probable. Car tout ce que nous lisons des morts reffuscitez par les faux Prophetes, par le moyen des miracles faux ( comme par Simon le Magicien en Egesippus liure troisiesme, chapitre 2.) n'a peu estre fait que par l'œuure des démons. Quant à ce aussi que les démonsse messent aucunessois auec les femmes, (chose quine se peut nier) il est plus croyable qu'ils le font ayans prins quelque vray corps d'vnhomme, qu'auec vn feint. Ce que Dionysius au liure second des Sentences, distinction huicieme, question premiere, affirme auoir apprinspar certaine fille laquelle auoit eu familiarité auec yn diable.

no

6

He

es:

ie

re

nt

tianomolem at alamin B 5 bonit

there des enfolgnements l'acteurliga ques conperte deux. Es qui modus all'hanthere des caer settles doublifs

alexandra of the term Acrob the a

arl med there (belought: on and boar had

àlain

pitte

ceme

quel

800

meet

nite

cenn

me r

Arch

Heb

det

tair

des

细竹

Hin

en

Que Et

ei

m

601

de

66

An

tan

LA SECONDE PARTIE

de la quatrième question. si les Anges
sont composez de mattere & desorme.

Ovs les Autheurs qui ont 1 estimé les Anges estre corporels, ont dit aussi qu'ils estoient composez de matiere & de sorme. Et outre eux encores certains autres. Comme saint Ambroise au liure d'Abraham, chap. huictieme. Nous (dit il) n'estimons rien d'exempt & esloigné de composition materielle, sinon ceste seule substance de la venerable Trinité. Et saint Augustin liure 7. du Genese, selon la lettre, chap. 6. & 7. escrit qu'il le peut faire que nostreesprit soitcoposé de quelque matiere & forme spirituelle & simple, la mesme raison est des Anges. Etl'Autheur du liure des enseignemens Ecclesiastiques, chap. 11. & 12. Et quiconque est l'autheur des merueilles de l'Escriture sacree (lesquelles on attribue

DV P. MALDONAT. à lainct Augustin liure premier chapitre premier. ) Dit qu'au commencement Dieu fist la matiere, de laquelle il forma apres toutes choses, & corporelles & spirituelles. Le melme enseigne Boëtius au liure de l'Vnité & d'vn. Et entre les Arabes Auicenna, au liure de la vie forte, comme recitent tous les Scholastiques. Archange de Neuf-bourg entre les Hebrieux, escrit que ç'a esté l'opinio de tous les Cabalistes, aux Commétaires de la doctrine Catholique. Et des Scholastinues, Albert le grand au troisiéme liure des Sentences, di-Stinctions 3. article 4 Et Alexander en la seconde partie de la Theologie questió deuxiéme nombre premier. Et Bonauenture en la mesme distin-Ction premiere partie, question premiere. Laquelle opinion fut confirmee contre saint Thomas (estant de contraire aduis) en quelques articles de Paris: Or voicy les argumens de ceste opinion. Le premier, que les Anges sont muables, & la cause de la mutation est la matiere. Le deux-

au

Q.

1

TRAICTE' DES ANGES, iesme, d'autant qu'ils sont composez de genre & difference : & le genre se prend de la matiere. Le troisiesme, qu'ils sont differens de nombre entr'eux : & toutes choses differentes de nombre ont matiere. Le quatriesme, d'autant qu'ils reçoiuent en eux quelques perfections: & tout ce qui les reçoit à matiere. Mais la contraire opinion est maintenant de presque tous les Theologiens, & me semble laplus vrayé. Non pour autre raison, sinon d'autant que (comme il a esté verifié) les Anges n'ont point de corps : & qu'il me semble estre vne inuention temeraire, de penser ( contre toute experience) qu'il y ait matiere là où il n'y a point de corps. Et les argumens contraires se dissoluent en vn motic est que mutation, genre, difference de nombre, & reception de perfection ne sont point sinon là où il y a matiere, ou quelqu'autre chose semblable à icelle. Com, me en nostre esprit veritablement il n'y a point de matiere, & tou-

testois

dions

IA

pren tier,

me,

deux

ftre

red

Dis

I

四日

fen

DV P. MALDONAT. 31 tesfois il reçoit plusieurs perfe-

TROISIESME PARTIE de la quatriéme question. Si aux Anges y a quelque composition.

T Es Theologiens recognoissent L huict sortes de composition. La premiere, des parties qui font l'en- Composstier, c'est à dire du corps. La deuxié- sion, & me, de la matiere & forme, & ces on deux especes, il est desia verifié n'ene stre pas aux Anges. La 3. est du genoi re & difference (que les Platoniciens nient estre aux Anges) mais tous les m Theologiens l'accordent : Quant à ne, moy ie n'estime pas telle compositio estre vraye. La quatriéme, est de l'essence ou existence, ou estre: laquelle Cemblablement il faut mettre és Anges ( finon qu'il y en a aucuns) qui estiment que l'existence en effet n'est pas differente de l'essence : Et

TRAICTE DES ANGES il est necessaire qu'ils dient aussi que telle composition n'est pas vraye, ains forgee en la seule pensee. Mais ceux qui pensent qu'en effet l'extstence est differente de l'essence, estiment que ceste composition est vraye. La cinquieme espece est, de la matiere & du supposé: laquelle semblablement est reçeuë aux Anges par tous les Theologiens: Outre ce qu'aucuns dient que la vraye composition y est en la chose mesme: Comme ceux qui estiment que la substance que comprend le supposé, outre l'essence est distinguee de l'essence par la chose mesme. Mais ceux qui pensent que la subsi-Rence n'est point distinguee de l'essence en effet , il faut qu'ils dient que ce n'est pas vne vraye compofition celle qui se fait de la matiere & du supposé, ains vne compofition de raison. La sixiesme est de la puissance, & de l'acte : & ceste evest triple, l'vne de la puissance essentielle, & de l'acte effentiel : comme est la composition de la forme & de

a mat

ferenc

fition

enlan

By P. MALDONAT. 32 a matiere: & du genre, & de la diference. Et ceste espece de compoition se doit receuoir aux Anges, en la maniere qu'on y reçoit la com. ne, position qui est du gere & de la diference. L'autre est de la puissance Mentielle & de l'acte accidentel, comme est la composition qui se An ait de l'essence, & des accidens Que qui sont en l'essence. Et ceste espeze de composition se trouve és Anges. Et la 3. maniere il se fait composition de la puissance accidentele, & de l'acte accidentel : comme le l'esprit qui est puissance & accilent de l'ame, & de la cognoissance qui est en l'esprit. Laquelle espece le copolition, il est necessaire aussi Altre és Anges: Si l'entendement & volonté sont distinguez de leur esence, chose qui est probable, La eptiéme espece de composition est de la substance & des accidens. La huictieme de plusieurs accidens inherens à mesme subiet. L'vne & l'autre sans controuerse est és Ande Bes. Langue terrap ounti vonta

TRAICTE DES ANGES,

ieme

ontre

## QVATRIESME PARTIE de la question quatriéme. Si les Anges font immortels.

tels c'est re ou par grace.

in au Lappert clairement par les saintes lettres que les Anges sont immortels, & se peut aisément vepar nam- rifier par raisons. D'autant que s'ils n'ont ne corps ne matiere, ils sont immortels. Au surplus, parce que saint Paul en la premiere à Timothee chap. 6. escrit que le seul Dieu est immortel, il est nay vne question entre les Theologiens, files Anges fe doiuent nommer immortels, par nature, ou par grace. Car presque tous les vieux autheurs ont accoustumé de nomer les Anges immortels non par nature, ains par grace. Comme Iustin en l'explication de la question 61. de celles qui estoient proposees par les Gentils aux Chrestiens. Et Irenee liure 2. chapitre 65. Et Origene aux Commentaires sur le 8 chap. de l'Epistre aux Romains. Et Dydimus liure premier du saint

DY P. MALDONAT. Esprit. Et saint Ambroise liure troile ieme de la foy, chapitre deuxieme. Et sainct Hierosme liure deuxiéme iontre les Pelagiens. Et faint Augutin au liure de la vraye Religió chabitre 13. Et Cyrille liure 8. du Threon or, chap. 2. & liure 2. contre Iulian, ne reprend pas cela seulement en l'o. silsinion de Plato touchant les Anges, lont ju'il a dit que les Anges sont im. que nortels non par leur nature, ains mo par la volonté du grand Dieu. Et Die Damascenus liure 2. de la foy chap. ion à définy l'Ange estre vne substan. ogti e spirituelle, participante de raison, pulle volonté libre, immortelle non que par nature, ains par grace. Le mesme cou :ft escrit au 6. Concile general, anot Rion 11. Et des Philosophes, les Plaoniciens en parlent ainsi Et Auicende na au traicté 4.6. & 8. de la Metaphyient ique. Mais tous les Theologiens he Scholastiques ont accoustuméde diels eque les Anges sont de nature imnortels. Or ils interpretent l'opinio ins les anciens Peres, disans que mortel fint 3 immortel fe dit en deux manieres.

TRAICTE DES ANGES, ou de quelque principe interne, & que qu'en ceste maniere les Anges sont polen immortels de leur nature, sçauois sonto est d'autant qu'ils n'ont pas das leur ! [0] natureaucun principe par lequel ils mocip soient conduicts à la mort, comme elles sont les choses composees de ma-luen tiere. D'vne autre maniere mortel ina ou immortel, est dit par vn prin-nence cipe externe, d'autant que d'iceluy purle il peut estre poussé à la mort, com-mune bien que de sa nature il ne soit mor da tel. Et en ceste maniere ils disentants que nos ames &les Anges sont mor- land tels, d'autant qu'ils peuuent estre deles reduits à rien , par Dieu , quiles a fish faicts: Cela est bien dit par les ten Theologiens, toutesfois il me semble qu'autre chose ont voulu dire this les anciens Peres. Et par ce i'estime d'an qu'outre ces deux manieres de mortalité ou d'immortalité, il faut que nous en mettions vne troisies. me: Sçauoir est quand quel que cho. fe est telle, qu'encore qu'elle n'aye point dans elle vn principe de mort, soutesfois de sa nature elle dépend pur

DV P. MALDONAT. 34 a e quelque cause superieure qui la font onserue: de maniere que si elle n'enoir toit conseruee, combien qu'elle ne lest at point poussee à la mort par vn il rincipe exterieur, elle mourroit. Et not elles sont nos ames, & les Anges. Immorma Car en vne maniere ils sont immor- sels. orte els n'ayans point d'interieur comprin rencement de mort: & c'est assez Morsels. de ourles faire dire immortels de leur on ature. Mais ils sont dits mortels, mor & d'autant qu'ils peuuent estre reife uits à rien par la cause qui les a mot ait de rien: Et aussi d'autant que eleur nature, ils tendoient à rien ils n'estoient conseruez. Et en cete te maniere me semblent les Peres fem nciens nommer les Anges immorels, non par nature, ains par grace: fim l'autant que ce qu'ils sont conserdiez, vient de la grace de Dieu : feon ceste vulgaire sentence de saint Gregoire: toutes choses tendroient cho i vn rien, si la main du Tout-puisant ne les conseruoit. Mais quand non su passage de saint Paul, il est expliqué en deux manieres par les

TRAICTE' DES ANGES,

[eul]

aint

Comme Dieu feul est immortel.

Peres anciens. Les aucuns ont dit, parce que le seul Dieu est immortel, d'autant que seul il a l'immortalité non receue d'vnautre, ains comme née dit er chez foy. Et nos ames & les Anges ont immortalité reçeuë de Dieu, auec leur nature. Ainfil'escrit Iuftin en l'explication de la question 61. des questiós proposees par les Gentils aux Chrestiens. Et sain& Hierosme liure second contre les Pelagiens. Mais ceste interpretation est elle exposee aux calomnies des Arriens. mes Lesquels pourroyent dire de mes- ilest me (comme ils disoient ) que le fils met de Dieu n'auoit pas l'immortalité de sa nature, d'autant qu'il l'a reçeue du Pere : comme il dit en saint Iean 5. Comme le Pere a la vie en foy mesme, ainsia il donné au fils, d'auoir la vie en soy-mesme. Et parce l'autre explication, qui est de S. Augustin liure premier de la Trini. té, chap. premier. Et au liure 7. du Genese, selon la lettre, chap. dernier, m'agrée d'auantage. Qu'on die que le seul Dieu a l'immortalité

DV P. MALDONAT. in parce que non seulement il ne meurt au pas, mais ne peut encore mourir du Maldoion tout. Et n'est autre chose dire, il a nas. ne leul l'immortalité, sinon ce qu'il a ges dit en Malachie chapitre 3. Ie suis en Dieu & ne suis point changé. Et hi faint Iacques chap. 3. auquel n'y a 61 point de transmutation. Car nous en voyons d'autres semblables lieux de le l'Escriture estre ainsi expliquez Co. el me aux Romains 6. Dieu est dit estre seul sage, cobien que les hommes soyent quelquefois sages. Mais il est expliqué aux Hebrieux 4.commét il est seul sage, lors qu'il est dit: toutes choses sont descouuertes & nuës à ses yeux, c'est à dire, il n'iin gnore rien. Et en faint Matthieu 19. & en faint Marc chap. 10. & en faint Luc 18. Dieu est dit seul bon. Ce qu'est interpreté lors qu'il est dit en Iob 4. Aux Anges il a tronué mauuaistié. Et en la premiere de S. Jean chapitre premier. Si nous diions que nous n'auons point de peché nous nous seduisons, & la verité n'est point en nous. En la preMiereaux Corinth. 3. Iesus Christ es en est dit seul sondement: Et les Apo-19-par stres encore sont nommez sonde-Euan mens aux Ephes. 2. & en l'Apoca-18-Ete lipse 21. Mais Iesus Christ l'est ab-teluy soluèment, estant sondement sans assant sondement: comme il est declarément aux Ephesiens 2. Sur edifiez sur le les sondement des Apostres & Prophe-18, no tes, sur ceste pierre angulaire les us les Christ.

CINQVIESME PARTIE de la quatriéme question. De la difference des Anges.

Nombre des Anges. Devx choses sont en cest endroiet traictees par les Theologiens. L'vne, combien est grand le nombre des Anges. L'autre, comment c'est qu'ils different entr'eux: soit en nombre, soit en espece. Touchant au nombre des Anges, les opinions des Theologiens ont esté fort diuerses. La premiere est fort ancienne, que le nombre des An-

DY P. MALDONAT. rift es excedoit celuy des hommes de po. 19. parties:à cause de la parabole de ide. Euangile qui elt en saint Matthieu, oca. 8. Et en sain& Luc chapitre 15 De ab eluy lequel ayant cent ouailles, en fant les 99.s'en alla pour en cherher vne qui estoit perduë. Ce que rk esus Christ ayant dit de luy-mesphe ne, ne semble pas auoir voulu signi el ier autre chose, sinon qu'ayant laiséles Anges, il s'vnit au monde pour hercher I homme. De ceste opinio - ait mention l'Autheur des questiós IE Antiochus (attribuees à S. Atha.) in la question deuxième. Et de cest duis fut Cyrillus Hierosolymitain in la Catechefe 15. La 2. opinion fut, que les Anges surpassoiét de 10 parheo ies le nombre des hommes. Comme i ceste vulgaire opinion des Philoophes estoit encore vraye en cest ent endroit: Car les Philosophes ensei-Top gnent que quand d'yn Element inle ierieur est engendré vn superieur, inferieur est surpassé de dix parfor les par le superieur Et par ce moyen le nombre des hommes est surpassé

TRAITE DES ANGES, de dix parcies par celuy des Anges. Insgr Ceste opinion est nombree entre entre celle de saincte Brigide: & vaille au li que tant qu'elle peut. La troisiéme opinion a esté que le nombre des Antanie ges est esgal à celuy des hommes : ansme cause des paroles de Moyse au Deuteronosme chapitre trente deuxié los to me. Il a estably les limites des peuples, iouxte le nombre des enfant d'Ifraël, là ou les vieux autheurs li fent : Iouxte le nombre des Anges où iouxte le nombre des enfans de prede Dieu. De ceste opinion aussi a fais que mention l'Autheur des questions de Antiochus au lieu susdir. La qua trieme, est née de l'opinion popu laire: Que le nombre des Anges bos & mauuais est moindre que celu des hommes. Laquelle opinion reci re Guillaume de Paris au liure 2. d l'Univers. D'autant qu'il y en a qu ont pensé qu'il y auoit autantd'hom mes predestinez de Dieu qu'il y eu d'Anges qui tresbucherent du Ciel Leurs argumens sont tels : Les Ang ges tant bons que maunais, sont el plu

DV P. MALDONAT. st flus grand nombre de deux parties. arce qu'en l'Apocalypse 10. il est lit que le dragon (c'est à dire le optiable) attira quec soy la troissesme Amartie des Estoilles: Mais les homnes mauuais sont en beaucoup plus rand nombre que les bons. Donues tout le nombre des Anges est per noindre que tout le nombre des ommes. La cinquiesme opinion a sté du Maistre des Sentences liure econdidistinction 11. que le nomre des Anges est d'autant moindre ue celuy des hommes, qu'en moinre nombre sont ceux qui doiuent qui stre sauuez, que ceux qui seront amnez. Et de ceste opinion est billaume de Paris au second liure el'Vniuers. Leur argument est, que esus Christ dit : ils seront comme inges, & parce il s'ensuit qu'autant 'hommes seront sauuez, qu'il y a 'Anges bien-heureux. Et d'autant ue les Anges heureux n'excedent Cites mauuais sinon de deux parties. shit que le nombre de ceux qui seront amnez est beaucoup plus grand

TRAICTE DES ANGES, que des sauuez: ils colligent, que le nombre de tous les Anges est presque de tant plus grand, que celuy ains a detous les hommes, que le nombre pretet des bons est moindre que celuy des qui no mauuais. La sixiéme opinion a esté les, & d'aucuns Hebreux, comme de Rabpar ce bi Moses au second liure Moré, chap. septième, lesquels ayans ensuiuy Aristote, n'ont pas estimé qu'il y eust plus d'Anges qu'il y a de globes Anges celestes. La septième a esté des Ca-tion balistes (comme recite Archange-dit lus aux Commentaires sur les do- Chri Arines des Cabalistes) que le nombre des Angesest de six cens mille nomb millions, & vn mille & fix cens cinquante cinq mille & septante deux plains Anges. La huictième opinion fut femb qu'autant y a il d'Anges, qu'il y a d'Estoilles au Ciel. Car les Autheurs de ceste sentence interpretent ainsi ce lieu qui est au Genese chapit. 15. chin conte les Estoilles, si tupeux, c'est mile à dire, conte les Anges, qui sont au zant en nombre qu'il y a d'Estoilles, mien D'autant que Dieu ne vouloit les A

DV P. MALDONAT. pas dire qu'il feroit les descendans d'Abraham pareils aux Estoilles, ains aux Anges. De mesme interpretet ils ce qu'est au Pseaume 146. qui nombre la multitude des Estoilles, & leur donne nom à toutes : car par ce nom d'Estoilles ne s'entendent pas les Estoilles du Ciel, ains les Anges. Car Dieu n'impose point de noms aux Estoilles, ouy bien aux Anges. De ceste opinion fait mention le mesme Archangelus au susdit lieu. La neufiéme fut de saint de Chrysostome en l'Homelie de l'Ascension, tome troisième. Que le nombre des Anges & des démons cio est si grand que tous les lieux sont plains d'iceux. Ce que l'Escriture lemble souuent signifier : comme en l'Ecclesiastique chapitre 5 ne dis pas deuat l'Ange il n'y a pas de pruin dece. En en la premiere aux Corint. chapitre 11. que les femmes soyent de voilées à cause des Anges, comme sils assistoient par tout. Et à la premiere à Timothee 5. l'atteste deuat uloi les Anges esleuz. La dixieme opi-

TRAICTE' DES ANGES, mion fut, qu'il y a autant d'Anges ny plus ne moins que Daniel en nombra au septiéme chap. Mille milliers le seruoient, & dix fois cent mille luy assistoient. D'autant que tous les Anges assistent & seruent à Dieu: Et Daniel voulut nombrer tous les Anges assistans & seruans. Le nombre n'en est donc pas plus grad qu'il dit. L'vnziemeest, qu'en effet les Anges sont iufinis. Ce qui semble estre verifié par les paroles de Iob chap.25. Ya-il de nombre de ses combattans? Il apert que quelques Theologiens ont tenu ceste opinion par les Articles de Paris, où elle fut condamnee. La douzieme fut de ceux qui disoient le nombre des Anges estre plus grand seulement que n'est le nombre des Individus, d'vne espece quelle qu'elle soit. La trezième fut d'aucuns qui ont pensé que le nombre des Anges estoit aussi grand qu'est le nombre des arithmeticiens qui est employé à l'vsage des hommes. Et que Daniel voulut dire cela : d'au-

tant

poin

gneu

par

blea

feco

torz

qu'il

diui

cho.

railo

PE

ble

&c

lyn

bre

(00)

plu

AT

D

P.O

pa

Lac

nu fiaf

Seiz

DV P. MALDONAT. tant qu'entre les hommes il n'y 2 point de plus grand nombre cogneu, que celuy qui a esté exprimé par Daniel. En ceste opinion semble auoir esté Guillaume de Paris au second liure de l'Vniuers. La quatorzième fut de ceux qui disoient; qu'il y a autat d'Anges qu'il y a d'Individus entierement de toutes les choies corporelles. Comme si la raison mesme vouloit, que puis qu'é: l'Escriture il est dit qu'il y a double nombre, l'vn qui se peut voir & est corporel, l'autre inuisible que l'vn & l'autre soit composé de nomabre d'Individus. La quinzieme est (comme de saint Thomas & de plusieurs autres Scholastiques) de ceux qui ont dit que le nombre des Anges estoit de tant plus grand que n'est celuy de toutes les choses corporelles, que les corps celestes surpassét en gradeur tous autres corps: Laquelle opinion semble auoir tenu saint Denys au liure de l'Ecclesiastique Hierarchie, chap. 15. La seizieme opinion est de ceux qui D. 23

en

La the des des des des le le Br

TRAICTE' DES ANGES, plus modestement & sagement ont dit, que le nombre des Anges est innombrable. Comme Lactance au premier liure, chap. 7. Saint Hierosme sur le 7. chap. de Daniel. Et S. Gregoire au 17. liure des Morales chap 7. Des saintes Escritures trois choses se colligent clairement : Premierement que le nombre des Anges est tres-grand, car si pour vn Ange si grande multitude d'Anges a esté enuoyee, au 2. des Roys, chap. 16. il faut que le nombre de tous les Anges soit incroyable. Et ce que dit Iesus Christ en faint Matthieu 26. qu'il peut prier son Pere qu'il luy enuoye douze legions d'Anges, declare cela mesme: Et attendu que nous lisons en saint Marc 5. qu'en vn seul homme fut vne legion de diables (c'est à dire plus de 13. mil ) c'est vn argument que la multitude en est presque infinie. Adioustons que (comme dit S. Chrylostome en l'Homelie de l'Ascension) l'Escriture monstre que tous les lieux sont pleins d'Anges,

bre cr

cond

eft, 9

nom

tant

dit qu

P015

12.1

des !

nom

mep

lige

cogi

nom

les pa

poin

car bre

eft

elt

do

po

criti

bre

Roti

DV P. MALDONAT. int comme il a esté dit cy dessus: le nomth bre en est donc tres-grand. Le sea cond, qui se collige de l'Escriture ie est, que c'est heresie de dire que le Et nombre des Anges est infiny : D'aun. tant qu'au 11. de la Sapience il est dit que Dieu a tout fait en nombre, 18. pois & mesure. Et en l'Apocalypse m. 12. il est dit que la troissesme partie des Anges tomba du Ciel: mais : au ide nombre infiny n'y a point de troisié. me partie. Le troissesme qui s'en collige est, que les hommes ne peuvent cognoistre combien grand est le nombre des Anges. Et cela signifie les paroles de Iob, chapitre 25. Y a-il point de nombre de ses guerriers: car cela ne signifie pas que le nombre en soit infiny, mais qu'il nous est innumerable. Comme quand if est dit au Pseaume 39 Il est cheut sur moy des maux, desquels il n'est point de nombre. Et puis, de la mesme contrarieté des lieux de lEscriture, là où il semble que le nombre certain des Anges soit mis, l'on entend que le nombre nous est in-

int

fut

100

TRAICTE DES ANGES, certain. Car en Daniel 10 il est dit attes mille milliers, & dix fois cent, &c. Et en l'Apocalypse 5. il en est seulement nombré mille milliers. Et au Pseaume 67. le char de Dieu de dix Christ mille, &c. De ceste difference(dis.ie) Pharil il se collige que ces nombres ne sont mecle pas mis pour certains, ains pour incertains. Car si l'Escriture nous eust voulu signisier vn certain & parfait nombre, elle eust tousiours vsé d'vn mesme : ce qu'elle ne fair pas. Elle a done voulu signifier seulement que le nombre des Anges nous est innombrable. Mais le sens de cest endroict du Pseaume 677 Velon la lecture des Hebreux est : Le Chariot de Dieu fort souuent vingt-mille & mille d'Anges, comme le Paraphraste Caldéen le tourne. Doncques vn prudent Theologien doit respondre cela, estant interrogé de ceste matiere Celuy qui outre cecy demande quelque chose est curieux: celuy qui en respond dauantage, est temeraire. Mais quant aux autres telmoignages amenez par les

garde

doitp

femb

cone

Derte

laqu lann

ten

tio

fi

qu

Ber

DVP. MALDONAT. autres: en premier lieu la parabole Euangelique n'est pas entendue des Anges & des homes, ains des hommes seulement. D'autant que Iesus Christ respond à l'accusation des Phariseens, de ce qu'il conversoit auec les iustes. Et parce, si la parabole s'entendoit des Anges, elle ne seroit pas à propos. Aussi faut-il prendre garde à ceste parabole, qu'elle ne se doit pas entendre come les paroles semblent signifier, autrement l'on concluroit que le nombre des bons feroit plus grad que celuy des mauuais de 99. parties. Ce qu'est ouuertement contraire à l'Escriture, laquelle enfeigne que le nombre des fauuez sera petit. Il faut donc entendre la parabole selon l'intenno tion & opinion des luifs. Comme oil fi Iesus Christ disoit : encore qu'il fut ainsi qu'il y eust 99. iustes, &? qu'il n'y eust qu'vn pecheur, vous me me deuriez pas reprocher, filaiffant les 99. iustes ie cherchois vinn pecheur d'autant que ceux que les sont sains n'ont pas besoin de Mes-

TRAICTE' DES ANGES, decin, ains ceux qui sont malades. Ett cequ quant au passage du Deut. au 32. ch. 1500 il veut dire, que lors que Dieu eut couft confondu les langues en Babylone, les & eut departy les hommes en diuer- quelo ses contrees, il eseut en luy-mesme le peuple d'Ifraël à venir, pour estre comme son aisné: & qu'il luy auoit destiné la terre de Promission, come son heritage. Mais qu'en icelle terre il auoit introduit autant de peuples. qu'il y en auoit de necessaires pour la cultiuer & confirmer aux Ifraelites qui deuoient venir apres. Et cela signifie ce qu'il dit : l'ay arrestéles limites des peuples selon le nombre des enfans d'Ifraël. Et touchant ce qu'est dit en S. Luc ch. 20. que les bien heureux seront esgaux aux An. ges il est tout enident que cela ne se doit pas entedre de l'égalité du nobre, ains de l'égalité de pieté & de chasteté. Car pour prouuer qu'au Ciel n'auroit point de nopces entre les homes, il n'estoit point à propos de dire que les homes seroiet égaux en nombre aux Anges. Et quant à

bre

cho

de d

man

gno

que

d'Ili

ties

pro

gnei Etd

obi

fen

en

da

DV P. MALDONAT. es. Et e qui est dit des Estoilles au Genese 5. cela eft dit par vne similitude accueut oustumee : que Dieu a dit, nombre one, es Estoilles situ peux, non pas que iuer- uclqu'vn puisse nombrer les Estoilneme es, mais c'est côme s'il disoit, nomteltre re le sablon de la mer. Et ce qu'au auoit Pseaume 146.est dir, que Dieu nomcome re les Estoilles, ne signifie autre tere hose sinon qu'il n'y a chose si granuples le dont Dieu n'aye le compte : de pout naniere que rien ne peut fuyr fa comell moissance. Car il vouloit verifier toll que Dieu assembleroit les enfans feles l'Israel dispersez par diuerses parmbre ies de la terre. Et c'est ce qu'il auoit inte roposéedifiant Hierusalem Le Seineur assemblera ses dissipations. All Et d'autant que quelqu'vn eust peut inele bie der: comment pourra Dieu afone embler vne si grande nultitide sanss ad n laisser quelqu'vn ? Il le verifie, qu'al l'autom qu'il nombre la multitude entre les Estoilles, & à memoire du nome opos Picelles. all definition de l'am me

to the comprine its Rogers Co in

## TRAICTE' DES ANGES,

29日 6日日 - 20 5 7日 日 25 6年

bien

fie au

1141

most

uant (

les A

tend

ces A

endre des a

vie

Iln

ges

en c

eftr

ame

efpe

que

pin

CO

pre

qu

## COMMENTILS SONT. differens en espece.

Es Theologiens ne s'accordent pas aulsi, commét les Anges sont entr'eux differens d'espece Et de cecy il y a sept opinions. La premiere d'aucuns qui ont dit que non seulement tous les Anges sont entr'eux d'vne melme espece, ains encore de mesme espece que nos ames. De laquelle opinion S. Thomas fait mention, sans alleguer l'Autheur d'icelle sur le deuxième des sentences, distinction 3. article 4. & à la premiere partie de la question 50 article 4. Celius en son liure de demonstration recite quelque semblable opinion d'aucuns qui ont estimé que nos ames , & les demons sont de mesme espece : Et que les demons n'estoient autre choseque . ames des hommes leparees du corps. Et Origene au 2 liure Periarchon ch. 8. dit qu'en la définition de l'ame sont aussi comprins les Anges. Có-

DY P. MALDONATA bien que de cecy il ne soit rien arresté aux regles Ecclesiastiques. Et au li.4.il ne preuue pas autrement l'immortalité de nostre ame, qu'en preuuant qu'elle est de mesme espece que les Anges. Ceste opinion, estantentendue comme elle est proferee par ces Autheurs, est impie. Car en tous endroits ausquels l'Eseriture parle des ames & des Anges, elle en parle comme de deux natures diftinctes: & vse d'antithese, come aux Hebreux 2. Il n'a donc iamais apprehédé les And ges ains la seméce d'Abraham. Mais en certain sens, ceste opinion pourra estre vraye. Si quelqu'vn dit que nos: ames ne sot pas de melmes nature & espece, mais toutesfois qu'elles ont quelque genre comun. Comme que I'vn & l'autre est esprit. Car c'est l'opinion de tous les Autheurs Grecs: comme il appert en Damascenus aux premieres institutions de Dialectique chpit. 7. La 2. opinion fut, que tous les Anges entre eux sont de mesme espece. Et ceste opinion veritablement me semble fort proba-

de

ie.

de

es es es

TRAICTE DES ANGES, ble. En premier lieu, d'autant qu'elle a plusieurs tres-graues Autheurs. S. Denis cha. 11. de la Hierarch. Ecclesiastique, Athanase aux définitios & au 3. Dialogue de la Trinité. Dydimus au liure du S. Esprit. Basilius au liure du S. Esprit. Gregoire Nicene de la creation de l'homme ch. 18. & l'Autheur des questions à Antiochus, attribuees à Athanase. en la question 4. Et S. Augustin liure 2. de la Cité de Dieu ch. 1. Isidore liure premier du souverain bien chap. 12 & Paschasius Diacre liure 2. du S. Elprit chap 3. & Anselmus liure 2. pourquoy Dieu & homme, &c ch. 21. Et aussi d'autant qu'elle semble s'accorder à l'Escriture: laquelle parlant de tous les Anges elle en parle comme de quelque vnique espece. Comme quand elle dit au Pseaume 8. vous l'auez vn peu amoindry des Anges Et au Pseaumes 103 qui fait ses Anges Esprits : & ses ministres, le feu brussant. Là où par le mot d'Elprits, sans faute il entend tous les Anges, & aucc iceux conioin&

le feu

phins

mier,

Ange

ques ch. 2.

les Ar

poul

Ange

n'euft

Finab

lon

com

Repo

g, 400

tous

me e

neau

malo

de D

pen pen

ther

teux

Dec.

255.

DY P. MALDONAT. 44 le seu bruflant, c'est à dire les Seraphins. Et S. Paul aux Hebreux premier, compare Iesus Christ auecles Anges, il compare vne nature auecques vne autre nature. Et lors qu'au ch. 2. il dit:il n'a iamais apprehendé les Anges, il donne à entendre qu'il pouvoit apprehender la nature des Anges : Et ne le pouuoit faire, si ce n'eust esté vne seule nature de tous. Finablement il est croyable par raison que ceste celeste Republique composee d'Anges, n'est composee que d'vne espece, toutainsi que ceste Republique humaine est composee d'vne autre. La 3. opinion fut que tous les bons Anges sont d'vne mesme espece: & tous les diables d'va neautre. En ceste opinion est Damascenus aux premieres institutios de Dialectique chap. 7. Mais elle est peu probable. Car, comme il sera verifié apres, tous les Anges qui pecherent sont de mesme nature, que ceux qui ne pecherent pas: Et par le peché, la nature ne se peut changer. La 4. est d'aucuns qui estime-

TRAICTE' DES ANGES, rent qu'il y a autant d'especes d'Anges, qu'il y en a d'Ordres. En ceste opinion fut S. Ambroise au liu. 3. de la foy, ch. 4. Et quelques Scholastiques, come Alexander part. 2. quest. 20. nombre 6. art. premier. Et Bonauenture sur le 2. des Senteces, distin- peut ction 3. quest. 1. Et Dionysius en la rent 0 mesme distinction, quest. 3. Ceste pece opinió encore est probable. Et pre-limed mierement par l'Escriture. D'autant tence que quand S. Paul chap. 4. aux Co- theurs locences veut prouuer les Anges auoir esté faits par le Seigneur, il vse de ceste enumeration: soit Principautez, foit puissances, &c. Il declare donc que les Principautez, les puissances, & les autres ordres font de diuerse nature. D'autat qu'il vouloit prouuer la nature auoir esté creée de Dieu, & non les dignitez. Donques ces noms là non seulemét signifiét dignité, ains diverse nature. La 5. opinió fut de celuy qui escriuit les Commentaires sur les Epistres S. Paul, qui sont attribuezà S. Ambroise, sur le 4. cha. de l'Epistre aux

loie

quel

Mais

en (

Gran

tio

ting

DV P. MALDONAT. Epheliens: il dit que les Anges qui le sont differens de merites & d'offices de sont entreux differens de natures. H. Laquelle opinion est autant probaell ble, qu'elle est authorisee par celuy m qui l'atenuë. La 6. fut qu'il ne se in peut cognoistre si les Anges diffele rent ou conniennent entr'eux defthe pece Comme a dit Dama scenus au 2. re. liure de la foy chap. 4. Laquelle lenant tence si est entendue comme ces Aude theurs veulent (c'est qu'on ne peut monstrer par certaines raisons, com-,il ment les Anges sont differens ) est in vraye: & toutesfois ily a tousiours Il lieu d'où dire son opinion. La 7. 0pinion fut que chacun des Anges estoient entr'eux differens d'especes. uil Ce fut l'opinion d'Aristote (auec lequel nous n'auons rien à desmeller.) Mais entre les Theologiens S. Thomas ne fut pas l'Autheur, come l'on, pense vulguerement. Car Albert le ire. Grand sur lez. des sentences, distin-Ction 9. article 2. & S. Thomas distinction 3. article 4. recitent ceste opinion sous le nom de quelques

TRAITE DES ANGES, Theologiens leurs predecesseurs S. in non Thomas estime parauanture trop ce- as dil ste opinion, d'autant qu'il l'estimoit emon non teulement vraye, ains necessai-telles re. En la premiere partie, question melme cinquante article 4. Et sur le 2. des ont pa sentences, distinction 3. article 4. Et atiere au 2. Contra Gentes chap. 91. 92 & 93 holes 9 Au surplus ceste opinion, comme te bient di nant trop de son Aristote, a esté à acoul bon droict repudice par les autres mes, Theologiens. Et mesmes par S. Bo-lemani nauenture fur le 2. des fentences, ue nat distinction 2. question 1. Et aux ar-inte ticles de Paris elle est notee comme melle erreur. Elle peut estre resutce par launn -plusieurs argumens ? Le premier est mece d'Aristote: Toutes choses qui con- uefon uiennent en espece, & different en fre qu nombre ont matiere: les Anges n'en fond ont pas: ils ne conuiennent donc pas hieren en espece, & different en nombre. 186 Ieresponds, que ce Principe d'Ari-line stote est faux. D'autant qu'il n'y a et pu rien qui moins face conuenir, ou me d' differer les choses en nombre que lores. la matiere. Car en premier lieu la le 10

DV P. MALDONAT. 46 by nous enseigne bien que nos mes different en nombre (d'autant oit ue mon ame n'est pas la vostre) & u'elles couiennent en espece Mais on mesme foy nous apprend qu'elles ont pas de matiere. Doncques la Et vatiere n'est pas en cause que les hoses qui sont de mesme espece, de vient differentes en nombre. L'on accoustumé derespondre que nos mes, combien que n'ayant point e matiere, ont neantmoins quelue naturel respect à la matiere. Et. ar ce respect different de nombre me ntr'elles. Mais ceste responce n'est pat l'aucun moment. Car qui doute et jue ce respect ne doine auoir quelne jue fondement : & qu'autre ne peut ftre que l'essence de l'ame, & que en le fondement de relation doit prenierement estre par nature indiuilu & singulier, que la relation s'envi viue d'iceluy. L'essence de l'ame 12 est par nature individue premier on que d'auoir respect à la matiere. Et pres, il n'y a rien qui soit moins vn le de nombre, que la matiere. Donc-

TRAICTE' DES ANGES, ques il n'y a rien qui soit moins caus chorm se qu'vne chose soit vne en nombre me to Ce que se verifie d'autant qu'il n'y : leren rien plus indifferent par la nature deles non seulement pour vnité du nom mond bre, ains de l'espece & du genre, que espece la matiere. Il n'y a donc rien quins el foit moins vn en nombre que la etel matiere. Finablement estre vn ersistanso nombre, c'est auoir le dernier actelhaite Donques la chose qui a moins d'a rouno cte, ne peut estre la propre cause pous le que la chose soit vne en nombre mital Mais la matiere est telle que cela. Le courro 2. argument de S. Thomas. Estronne different de forme, c'est estre differmeel rent d'espece. Tous les Anges diffe # au rent de forme, d'autant qu'ils son jutten les formes mesmes: ils different doctomm tous d'espece. Terespons que la pre frait miere proposition est fausse. Carnen comme a tres-bien dit Scotus: autre lecel chole est estre different de forme unto autre chose est, estre formellemen different. D'autat que toutes les for le for mes qui sont d'vne mesme espece l'in (commenos ames) font differentes lidus

DV P. MALDONAT. 47 e forme: d'autant que sont de dion erle forme. Mais elles ne sont pas ifferentes formellement, d'autant u'elles different par raison & défimition d'essence. Estre doc different que l'espece n'est pas differer de forme, quins eftre different formellement. ela\_e 3 est, les Anges sont formes submistans d'elles mesmes separees, abde traictes de la matiere: Mais s'il se rouvoit quelque homme tel que ule, sous le figurerions dans nostre Esprit abstrait de le matiere, il ne alepourroit estre qu'vn en vne especes the Doncques vn Ange n'est qu'vn en fevne espece. Ie respons qu'vn Ange ife-est autrement abstrait de matiere, lontautrement en destrayons nous vn homme. Car l'Ange est en effet abpre-ftrait de toute matiere: mais l'hom-Ca me n'est en aucun endroit abstrait une de ceste matiere ou de celle là D'aumt, tant qu'il ne seroit pas homme. nent Le 4. est: Les choses qui par natu. for re sont immortelles, se contentent pet d'vn Individu : d'autat que les Indiuidus ne sont pas multipliez par la

TRAICTE' DES ANGES, nature, sinon pour la conservation de l'espece, & parce il n'y a qu'vn Soleil Ierespods que l'immortalité de l'espece est bien quelque cause dequoy il n'y a aucunesfois qu'vn Individu, ne qu'vne espece. Mais que ce n'en est pas toute la cause Et que lors n'y a qu'vn Individu fous dentes vne espece, quand non seulement vne espece est immortelle : ains est tellect telle que par vn Individu elle peut gent, obtenir toute sa fin. Et parce n'y altions qu'vn Soleil non seulement d'au-raide cant qu'il est immortel , ains d'au-gooille tant qu'vn suffit pour distinguer les wisi temps, d'autant que c'est la fin de l'aut ceste espece. Mais entre les Anges util ceste secode cause n'a point de lieu, toura Car encore qu'ils soient immortels, sultez toutesfois par vn Individu ne fe ling pouvoient faire tous les ministeres que qui doinent estre faits par Angestelle d'vne espece. Par ce moyen peuuent quell estre aufsi resolus tous les autres lune argumens. of patient minimum another sign d'und desiridu ed amanqueles Ind

the standardist fance out of the best to the

LA CINQVIESME QVEstion Generale des faculte? des Anges

I'm T' N cét endroit les Theologiens lais L'disputent cinq choses. La pre-El miere li aux Anges est la puissance ous d'entendre, chose qui elt facile.

La seconde si en iceux a double ineft tellect, comme aux hommes l'Agent, & le patient : & de ceste quetion nous parleros apres, lors qu'on traictera de la maniere de la coan gnoissance. La 3. si les Anges ont les aussi faculté de vouloir: & cela est ainde sé aussi. La 4. s'ils ont liberal arbitre: & de cela nous parlerons discourans de l'homme. La 5. si les faels, cultez de l'Ange sont en effect die ft flinguees de son essence. Et de ceste quection voyez les Commentaires de Caietanus en la premiere partie, question cinquante 4 article 3. Vne autre question est bien plus necesfaire, & moins vittee entre les Theologiens : si outre la faculté dentendre & de vouloir ; les Anges ont

Deux faculsez és Anges.

TRAICTE DES ANGES, faculté de se mouuoir, & les corps qu'ils remuent. Saint Thomas en la question 15. du mal, article premier en la solution de l'Argument 14 & 15. & en la question vnique des creatures spirituelles article 6. en la solution du 8. argument & en l'opuscule 11. article 3. & en l'Opuscule 5 & plusieurs autres Scholastiques penset qu'aux Anges n'y a que deux facultez, l'entendement & la volon-Ange té, par le moyen desquelles ils operent tout ce qu'ils font. Et par ainfi que par la volonté ils remuent & eux mesmes, & les autres corps qu'ils mouuet. Durandus au liu. deuxiéme des Sentences, distinction 7. question 5. recite que l'opinion d'autres Theologiens a esté contraire. Eti'aprouue bien beaucoup plus ceste cy. Pour le premier, d'autant que nos ames sont bien autant spirituelles (quant à l'essence) que les Anges: & toutes fois outre l'entendement & la voloté, elles ont d'autres facultez. Car nostre Esprit ne meut pas fon corps de la seule volonté. Pour le fecond

2000

corps

est 1 doles

Anges

Butt

queles

bane

Perper

(clay

Abaçu

MOUN

Es Ar

apit 5

k, c

those

tcom

atar

le la

voien

RS P

Hen.

DV P. MALDONAT. 45 fecond, files Anges monuoient les corps par la seule volonté (attendu ur que la volonté n'agit pas moins aux & choses distantes qu'aux proches) les Anges ne pourroient pas moins remuër les corps bien fort elloignez que les plus proches: chose que perle sonne n'accorde, & qui est entre les l'experience que l'Escriture nous ut declare Car quel besoin sut il qu'vn Ange vint du Ciel pour transporter Abacuc iusques en Babylone, en Da. niel chapitre dernier? Pour le 3. aucun des Theologiens n'a dict que les Anges eussent puissance de moume uoir aucune chofe à forme effentielle, c'est à dire d'engendrer aucune chose naturelle sinon par-accidens 14 accommodez à monuoir les corps of naturels, & a gens & pariens. Que fi de la seule volonté les Anges monuoient les corps mon seulement ils les pourroient mouvoir à quelque lieu, ains encore à vne forme essentit tielle attendu qu'il n'est pas plus mal aifé de remuer des grands corps, que d'engendrer la moindre petite

herbe. Pour le 4. si les Anges mouuoient les corps par la seule volonté, & mesme si grands que quelques
sois ils les remuent, veritablement
les hommes pourroient aussi auec
leur seule volonté remuer quelques
corps à la verité moindre que les
Anges: & moindre que ne remüeroit l'homme, d'autant que la persection de l'homme est moindre que
celle de l'Ange. Pour le 5 les choses
sans ame ne sont pas capables par
leur nature, de receuoir commandement, d'autant qu'elles n'ont pas

de cognoissance : & le commande-

ment ne meut que par la cognoissans

ce, sinon que celuy qui commande

soit d'vne infinie puissance. Donc-

ques les corps qui n'ont point d'a-

mene peutient estre remiez par vn

Ange, de la seule volonté. Pour le 6.

l'Escriture monstre que c'est le pro-

pre de Dieu, qu'à son commande-

ment obeyssent les choses mesmes

qui n'ont aucune cognoissance;

d'autant que c'est luy seul qui re-

suscite les morts, & appelle les cho-

que le comm y a hu h cog

fes qu

font a

peut e

bleme

entie

pinio

intelli

kur v

dedo Ange cede

mier

qu'ils meet

(etta

fes qui ne sont pas comme celles qui sont aux Romains 4. Cela donc ne peut estre attribué aux Anges. Finablement desia aux articles de Paris entierement a esté condamné l'opinion de ceux qui disoient que les intelligences mouuoient le ciel par leur volonté seule.

ics

tas

1¢.

Te-

180

les

pat

025

det

TAR.

¢60

104

de

## LASIXIESME QVEfion Generale, des actions des Anges.

L'es Theologiens traictent icy deux choses: L'vne, qu'est-ce que les Anges cognoissent: L'autre, comment ils le cognoissent. Or il y a huit choses qui peuuent venir en la cognoissance des Anges. La premiere c'est Dieu, qu'il n'y a point de doubte qu'il ne soit cogneu des Anges. La seconde, la propre essence de chacun Ange: qu'il est éuident qu'ils cognoissent aussi. La troisséme est, les autres Anges, qu'il est certain aussi s'entre cognoistre en-

E 3

TRAICTE DES ANGES, er'eux. La quatrieme, les choses que parles Grecs sont nommez mysteres : comme sont les mysteres de nostre religion. Or de cecy l'on collige deux choses de l'Escriture: L'vne, que naturellement les Anges ne cognoissent point les mysteres diuins, sinon par reuelation. L'autre est, que par reuelation ils ne les cognoissent pas tous: ce qui se verifie par le 40. chap. d'Esaye. Et par le 11. chap. de l'Epistre aux Romains. Et par le 2. chapitre de la premiere aux Corinthiens: qui à cogneu le sens du Seigneur : ou-qui a esté son confeiller? Là où non seulemet les hommes, ains les Anges encore sont exclus, comme du conseil, ainsi de la cognoissance. Le mesme se peut verifier des paroles de Iesus Christ en saint Matthieu 24. & en saint Marc 13. Mais de ce iour ou heure personne n'en sçait rien, ne les Anges des Cieux. Et de l'Epiftre aux Ephesiens, chap. 3. Afin que cela Soit notoire aux Princes & puissances par l'Eglise, la Sapience de Dieu

Buqu Buqu

mots

dre q

arent

Foult

forle

2/210

eaft

Péso bross

Dé q

qu'a

cher

qui

Puif

reco

coft

dém

fens

87

don

gne PE

par

DV P. MALDONAT. 511 qui est diuerle en toutes choses. Duquel endroit le sens n'est pas des mots, Princes & Puissances, entendre que par l'Eglise les démonsayent cogneu les misteres: comme à voulu l'autheur des Commentaires fur les Epistres saint Paul, attribuez à saint Ambroise. Car sisaint Paul eust voulu dire cela, il n'eust pas prouué ce qu'il auoit entreprinse Scauoir est, qu'il luy auoit esté donné quelque singuliere grace plus. qu'aux autres Apostres, pour prescher l'Euangile aux Gentils, afinqu'il fust cogneu aux Princes & Puissances superieures. Car quelle recommandée grace eust-ce esté s'il eust presché les mysteres que les démons ignoroient? Il me semble encore que ce n'est point le vray sens celuy que Gregorius Nicenus, & Theophilacte ont anciennement donné : que les Anges ayent cogneu les misteres par le moyen de l'Eglise: non pas pour auoir esté dits. par saint Paul ou par autre Docteur, ains par l'Eglise comme pars E 3

ie

12

ut

惟

nt

HE

18.

UF

ela

111-

TRAICTE DES ANGES, effet, auquel comme dans vn miroir ils ont veu la grace de Iesus Christ reluisante. Car il semble que les paroles de saint Paul requerent vn sens plus haut. Et parce saint Chrisostome dit tresbien en l'Homelie 7. fur la mesme Epistre. Et Theodoret aux commentaires, lefquels de ce lieu ont colligé que les Anges ont apprins par les Docteurs de l'Eglise, que la grace qui luy auoit conferée estoit si singuliere, que non seulement il apprenoit les enfans de la Circoncision ( que les Anges sçauoient auoir esté esseuz de Dieu) ains encore qu'il preschast aux Gentils: que les Anges n'eussent iamais soupçonné deuoir estre sauuez. Et pour ceste cause saint Chrysoltome pensa que Gabriel en saint Matthieu, chap. 1. ne dit pas: car ils les sauuera tous, ains son peuple, scauoir est les Iuifs. Ce qui n'est pas merueilleux des Anges : attendu que nous voyons S. Pierre, lequel auoit reçeu de Iesus Christ le premier grade de sapience & de scien.

20,8

parm

mit!

in G

inti

izytt

ption

pitio

fice!

bleli

tea

piete

Parl

frien

tela

quel

500

('eft

men

住.

(80)

Par in

Ang

Tho

DY P. MALDONAT. re, & qu'il l'auoit ouy, disant : allez parmy toutes nations : n'auoir pas entendu le mystere du salut promis aux Gentils, iusques à ce qu'il en vid l'effect. D'autant que en s'est bahiffant il dich aux Actes 10. En verité L'ay trouvé que Dieu n'a point acception de personne : ains en toutes nations celuy qui le craint & fait iuflice luy est acceptable. Vn semblable lieu est en saint Paul à la premiereà Timothée, chap. 3. Et ouvertement c'est vn grand sacrement de pieté, qui à asté manifeste en la chair. Par lesquelles paroles il à semblé aussi que sainct Paul à demonstré que cela n'auoit poin& esté declaré par quelque finguliere maniere aux Anges , au mystere de l'Incarnatione c'est qu'il ne touche poinct seulement les Iuifs, ains encore les Gen- Comb les tils. Les Theologiens ont aussi ac. Angcog. coustumé de demander particulie- re de l'Inrement au mystere de l'incarnation carnation iusques à quand il fust cogneu des Anges A laquelle question sain& Thomas respond bien en la premie-

US

це

Ec

cl-

CS.

ITS

oit

de

124

11)

HK.

12-

204

ry.

int

car

ole,

015

idu

nel

-910

en-

TRAICTE DES ANGES cre pantie, questió 57. article 5. Que generalement ce mystere fut bien cogneu des Anges, mais non pas de mesme chascune partie d'iceluy & ses circonstances. La premiere partie de cecy semble estre accordante à l'Escriture. D'autant que S. Paul aux Hebrieux chapit. 1. Asseure que tous les Anges sont enuoyez au ministere pour ceux qui prennent l'heritage dont l'on tire vne conjecture probable, que le mystere duquel ils deuoient estre ministres, leur estoit declaré. Cela s'accorde ausi à aucuns autheurs anciens, qui penferent que le premier peché des Anges fust accomply par enuie. Veritablement faindt Augustin au liure einq du Genese, chap. 19. Escrit que les Anges cogneurent generalement ce mystere. Mais la seconde partie, c'est qu'il n'ayent pas tout entendu ) est affez verifiée par les lieux susdicts. Les anciens autheurs se sont effayez de le verifier aussi par ces mors du Pseaume vingt trois qui est ce Roy de gloire? Comme si les inferiurs

des par diceft

Ange

k dit h Hie

Triphe Sur fa broife

int maius

Et au

63 diembl

le poi

te mi Chris

Ange

Chris Mailt

miter or R

NOS

DVP. MALDONAT Anges demandoient aux superieurs au Ciel, qui estoit Iesus Christ. Et des paroles d'Esaye chap. 65. Qui est cestuy-cy qui viét d'Edom? Ainsi le dit saint Denys au 7. chapitre dela Hierarchie celeste. Et Iustin au Triphon. Et Origene au traicté 15. Sur faint Matthieu. Et faint Ambroise liure 4. de la foy, chap. 1. Et saint Hierosme en l'Epistre à Damasus de la premiere vision d'Esaye. Et aux Commentaires sur le chap-63. d'Esaye. Combien qu'il ne me semble pas que les Anges aventinterrogé cela par ignorance. Car qui le pourra persuader que les Anges ayent cogneu la moindre partie de ce mistere, s'ils n'ont cogneu lesus Christ qui estoit le fondement de tout ce mistere? Qui croira que les Anges n'ayent pas cogneu lesus Christ, auquel ils auoient toussours assisté comme à Dieu? Et parce cest interrogatoire du Pseaume Qui est ce Roy de gloire? ne me semble pas prouenir d'ignorance, ains d'artifice. Car ils interrogent , non pass

ià

ce

eft

eft

As.

yez

loy

TRAICTE' DES ANGES, qu'ils ignorent, mais pour extor- mais quer ceste honorable responce : le contra Seigneur puissant & fort, &c. Et ceste cy encore : Le Seigneur des vertus, c'est luy qui est Roy de gloire. Et cest autre interrogatoire en Bsaye, ne me semble pas aussi signifier ignorace aux Anges, ains changement en Iesus Christ, telle que les Anges mesmes qui le cognoissoient priuement, semblent ne le recognoistre pas. Mais touchant aux démons desquels les Theologiens disputent maintenant: il me semble que trois choses s'en peuuet colliger par l'Escriture. La prentiere, que les diables ne cogneurent pas Iesus Christ, ne le mystere de l'Incarnation; auant qu'il commençast de prescher, d'autant qu'il n'est pas croyable que le diable eust tenté lesus Christ, s'il eust pensécertainement qu'il fust vray Dieu. Ils ne l'auoient donc pas cogneu encore. La seconde est, qu'apres la predication de Iesus Christ les diabless cogneurent ce mystere. Car

thap 4

de Die

diables

affoit

mite

Da

feenc

Indas

En Sai

I eft

le diz

gner

tritu

ble:

biner

gici

deli

que que

glig

MED

n sainct Mathieu chapit. 8. Ils sont in sainct Mathieu chapit. 8. Ils sont in contrainct de consesser : Qu'auons nous à faire aucc toy, I e s v s fils de Dauid, tu es venu auant le temps nous tourmenter. Et en sainct Luc chap 4. Les diables sortoient de plusseurs crians & disant : car tu és fils de Dieu. La troisième, est que les diables ne cogneurent pas assez certainement pour quoy I es sus Christ estoit venu, ou comment il auoit arresté de diliurer le genre humain.

TRAICTE DES ANGES, affaues aux hommes. D'autant que par leur nature ils pouuoyent affez cognoistre que Iesus Christ estoit vray Dieu, attendu qu'ils cognoisfent fort bien la nature humaine, & qu'ils ont deu voir en Iesus Christ la nature humaine n'auoir pas vn estre propre. Ils pounoient encore cognoistre que Iesus Christ estoit né d'vne Vierge, & cognoiftre qu'il n'estoit pas pur homme. Ils furent donc empeschez. La cinquiesme chose de laquelle on peut douter si les Anges cognoissent toutes les natures des choses au genre vniuersel. Il est fort croyable qu'elles font toutes cogneues aux Anges, and all

nent

ges q Gene

filles

13. Ct

qu'ils

mailo

que !

Roie

Ehap

tu p

teur Are

gnon La fe

peuu

buer

nefe

Finte

com

treo

525

ton

pou

D'autant que nous colligeons de l'Ecriture qu'elles furent congneues au premier homme : comme à celuy qui leur donna le nom à toutes : Il est donc vray semblable qu'elles furent cogneues aux Anges. La sixies me est, s'ils cognoissent tous les individus des choses naturelles? Ic respons qu'il est notoire par les Escritures, que les Anges appren-

DV P. MALDONAT. nent les choses individues & particulieres. D'autant que ces deux Anges qui furent enuoyezà Loth au Genese 19. doutoient s'il avoit des filles & des gendres. Et en l'Exode. 12. chap. Dieu commanda aux Iuifs qu'ils marquassent les huys de leurs maisons du sang de l'Aigneau: à fin que l'Ange vastateur passant, congneut par sa vision du sang que c'e-Roient maisons des Juifs. Et en Job chap 1. & 2 Dieu dit à Sathan: n'astu point prins garde à mon seruiteur Iob? Par lesquels mots il monstre que le diable pouvoit le congnoistre, oune le cognoistre pas. La septiesme chose est, si les Anges peuuent cognoistre l'aduenir : Car d'vn costé l'Escriture semble l'attri- Cog, le buer au seul Dieu. Comme au Ge- fuinr. nese chap. 40. lors que loseph dict l'interpretation est elle pas de Dieu? comme s'il disoit, elle n'as pas d'autre que de Dieu. Et au chap. 41. Les Sages & Magiciens auoient accoustuffé d'vser de l'œuure du diable pour deuiner : Et ne pouuoient pas

ef-

ne.

TRAICTE' DES ANGES, predire à Pharaon la cause à venir que Ioseph par l'esprit de Dieu predit. Et en Esaye chap. 41. cela est mis comme argument certain de la Diuinité. Annoncez nous les choses à venir, & nous sçaurons que vous estes Dieux. Et au chap. 44. de mesme maniere Dieu prouue qu'il est seul Dieu. le suis le premier & le dernier, & outre moy il n'y à poinct d'autre Dieu : qui est semblableà moy? Qu'il appelle, & qu'il die l'ordre, qu'il me declare dés quand i'ay constitué l'ancien peuple Qu'il leur anonnce les choses à venir, les choses futures. Et en Daniel chapitre 2. lors qu'il dit : il y à vn Dieu au Ciel reuelant les mysteres, il parloit des choses futures : signifiant que les Magiciens n'ont peu deuiner, d'autant que cela est au seul Dieu. Et au 5 chap, aucun des Magiciens ne peut interpreter l'Escriture qui auoit apparut en la muralle, d'autant quelle concernoit les choses à venir : & le seul Dieu la peut interpreter par Daniel. Ace y

20(5)

en S.

get le

ingen

MY F

Dieu

Rior

Mais

Hence

& AD

Des Co

kfuti

Phon

nie

Mon,

Roys

KOL

ricux

meter tofui

Luca

**Verta** 

Icit .

脚

DV P. MALDONAT. zassi touche ce que Icsus Christ div en S. Matthieu 24. & S. Marc 13. que les Anges ignorent le iour du iugement. Et quand faint Paul dit aux Romains 4. Que le propre de Dieu est d'appeller les choses qui ne sont pas, comme celles qui sont. Mais d'autre part aussi & l'experience, & l'Escriture enseigne que les Anges, les diables, & les hommes mesmes deuinent quelquesfois le futur. Comme au Leuitique 20. L'homme ou la femme ausquels sera l'esprit Pithonique ou de diuination, soient mis à mort. Et au 1. des Roys, chap. 22. le diable, parivne femme Pithonisse (comme tous les: vieux Autheurs dignes de foy interpretent) predit à Saul, que le iour ensuiuant il mourroit. Et saint Luc aux Actes chap. 16. escript que certaine fille, en laquelle estoit l'esprit Pithonique, apporta vn grand gain à ses maistrespar sa divination. Les Theologiens ont accoustume d'expliquer ceste question en donnantsix reigles : & mettant premies

110

al

121

TRAICTE DES ANGES, rement quatre distinctios des cho. ses tutures. La premiere est, que les choses futures ont leurs causes necessaires, ou contingentes, ou libres. La deuxiéme est, que les choses futures se peuuent cognoistre en deux manieres, ou en elles mesmes, comme presentes, ou en leurs causes, comme si elles estoient. La troisième, que les choses futures le penuent cognoistre certainement, & de necessité: ou seulement probablement. La quatriéme, qu'elles se peuuent cognoistre, ou naturellement, ou par reuelation & permission de Dieu. Doncques la premiere reigle est : Que les choses futures qui ont leurs causes necessaires se peuvent cognoistre certaine. ment & necessairement, non en elles mesmes, ains en leurs causes, non feulement par reuelation, ains encore naturellement par les Anges, par les démons, & aucunesfois par les hommes. Comme , que demain le Soleil se leuera. Et toutesfois il faut prendre garde qu'en telles choses

les dia

poirte

ne loui

knt to

menen

mes le

par ce

ment p

eront

lomm

ment

les hor

Frach

tesou

parles

non p

tenela

Pelto

mique

18. cc

Et ce

feroit

chapi

Paerr

gneur

niere

ment

I. Reg. !

DY P. MALDONAT. 57 les diables ont accoustumé de deceuoir les hommes: d'autant qu'il arriue souvent que les démons cognoissent toutesles causes necessaires d'vn énenement futur, & que les hommes les ignorent entierement. Et par ce les diables peunent certainement predire que telles choses arriueront: & les communiquants aux hommes, ils s'acquierent aucunement reputation de dininité entre les hommes. La seconde reigle est, les choses qui ont causes contingentes ou libres sont souvent cogneues par les Anges, démons, & hommes non par art naturellement, ains par renelation dinine. Et en ceste sorte il est croyable que cet esprit Pythonique au premier des Roys, chapitre 28. cogneut la mort future de Saul: on Et ce diable qui predit que Achab 10. seroit deceu au troisiesme des Roys, chapitre 22. & qu'il mourroit en la guerre : il est croyable qu'il le cogneut par ce moyen. De mesme maniere ie me perfuade que anciennement ces diables qui ont predit soit

2 reg.

TRAICTE' DES ANGES, par les Sybilles, soit par Idoles, quel. 485 que chose de vray, ont prononcé les millo choses à venir pour plus grande con findito firmation de nostre religion. De- apend quoy l'on peut lire La Ctance, aufliure aus A premier, chapitre 7. Ou il y en à eu muent entre les Theologiens qui ont pense une que iamais les démons n'ont cogneu mieu en aucune maniere les choses futu- in per res, finon par la reuelation de Dieu. Mque Comme Damascenus au second li- Inblat ure, chapitre 4. La troisséme regle une est, que les choses futures qui ont man causes contingentes, peuuent quel- moin quesfois estre cogneues naturellement par les Anges, les démons & meuro aucunesfois par les hommes non pas miden en elles melmes, ains en leurs caufes, lubpa non certainement, ains probablement. Mais de tant plus certaines unta ment pan les Anges & par les dia- le en bles, qu'ils sont d'vne nature plus lad fabtile & de plus long vlage & expe- lin rience. Ceste reigle donne saint Augustin au liure second du Genese ch. 17. & au liure 12. chap. 17. & au lipre de la divination des diables char de

To Meg.

DV P. MALDONAT. . & 5. La quatriéme reigle est, que 4. Reg. les es choses futures qui ont leurs cauon es du tout libres, comme celles qui le espendent de la volonté de Dieu, ut u des Anges, ou des hommes, ne a euuent estre cogneues par les Anes ne par les hommes, n'en elles en leurs causes. Et neantmoins, u. lles peuvent estre entendues auec uelque probabilité, ou par effets li emblables, ou par la mauuaise couet tume des hommes. Comme ce déont non au 3. des Roys, chap. 22. deuiel la qu'vn esprit de mensonge seroit le n la bouche des faux Prophetes & & eccuroit Achab. Ce qu'il n'eust pas neu deuiner s'il n'eust cognu qu'Ahab par inclination naturelle & par nauuaise coustume croyroit aisénent aux faux Prophetes. Cela mesne enseigne saint Augustin au lieu le la divination des démons cha. 5. a s. reigle est, que les Anges & s. Regi es diables peuuent certainement & d ans erreur cognoistre & predire es choses futures qui despendent le leur volonté. Comme dit saint

TRAICTE' DES ANGES, Augustin au liure preallegué. Com present me le diable apres auoir reçeu la opme puissance de Dieu pour tourmentes etoyan Iob, il pouuoit veritablement pre-liden dire, que dedas tant de jours la mai lognoil son tomberoit, & que les enfans de mines Iob mourroient. Et en ceste manie-mme re le diable à souvét accoustumé de sou tromper les hommes en leur predifant ce qu'il à luy mesme deliberé de intes a faire: & par ce moyen se fait ado-moles rer des hommes, pour leur Dieu kntes: La fixiéme reigle est, les choses futu-proux res despendantes ou des causes con-ouerte sequentes, ou des causes libres ne midon peuvent eftre certainement reco-melent gneues, non seulement en effet, ains mide aux causes mesmes, sinon par le seul dien Dieu. Et c'est ce qu'enseigne l'Escriture : Annoncez nous les choses all dit venir & nous dirons que vous estes acent Dieux. Mais quand on dit que Dieu Dieu cognoist les choses futures en elles groil mesmes, cela ne se doit pas entendre those comme sil les cognoissoit vraye- melen ment en elles melmes:d'autant qu'il ne cognoist pas mesme les choses

6.Reig.

DV P. MALDONAT. mi resentes en elles mesmes, ains en by-mesme plustost: D'autant que uere voyant loy, il voit toutes choses. ne lu demeurant, le sens est que Dieu combien mi ognoist les choses futures en elles Dienco. sde nesmes, c'est à dire qu'il les regarde gnoit les chofes en it omme presentes. Car l'on dit que elles mesde es hommes cognoissent les choies mes. di n elles mesmes que l'on void prede entes aux yeux. Et à Dieu, toutes do. hoses futures sont dictes estre preentes:selon ce qu'ell escrit aux Hemereux 4. Toutes choses sont veues & on vuuertes à ses yeux. Et encores me juad on dit les choses futures eftre no resentes à Dieu, il ne le faut pas ins rendre comme si vrayement elles y fal Roient presentes. Car ce qui n'est mi sas, ne peut eftre present : mais cela si ft dit pour deux causes: L'yne est fin a certitude de la cognoissance de de Dieu: d'autant que Dieu ne conoilt pas moins certainement les die :hoses futures que celles qui sont refentes, & parl'aduenement elles ne luy lone point plus certaines. des L'aurre cause est la certitude de l'e-

SMAHISOD Les pess-

100 2550

manufacture at

TRAICTE DES ANGES, uenement mesme: car tout ainsi qui voust quad quelque chose nous est presentino te, il est necessaire qu'elle soit. Ains l'Iuco quand Dieu cognoist que quelquies Et chose arrivera, il est autant certain unt le que cela le fera, que si desia il estoi leaum arriué. Et parce, cela est dit estre uration present à Dieu. Le huictieme gen meté re des choses qui peuvent estre co l'as vi gneues par l'Ange, ce sont les pen forme lées de l'entendement, & les affe dire, ctions de la volonté & des hommes spen & des Anges mesmes. Combier une que la fainte Escriture enseigne par tout que c'est le propre du seu pouser Dieu d'entendre les pensées & voites or lontez. Au premier des Roys chap enfect 16. Iene iuge pas selon le regard de nem l'homme: l'homme voit les choses affin qui apparoissent, mais le Seigneur lost regarde le cœur. Et au 3. des Roys l'enfe chap. 8. Tu cognois seul les cœurs mech des hommes. Et au premier du Pa-luelli ralip. chap. 28. Carle Seigneur re- ou m cherche tous les cœurs, & entend nos p toutes les pensées des entendemens: lib Et au 29 chap. Ie sçay, Seigneur, que

cogneus
les penfées &
volonsez.

DV P. MALDONAT. 60 querous esprounez les cœurs, & aymez ma simplicité. Et au 2. du Paralip. ch. inis. Tu cognois seul les cœurs des hoquenes. Et au Pseaume 7. Dieu espluin hant les cœurs & les rains. Et au feaume 9. Ton oreille à ouy la pre-Imparation de leurs cœurs. Et au Psemume 16. Tu as esprouué mon cœur, co-& l'as visité. Et au Pseaume 32. Qui en formé vn art en leurs cœurs, c'est feli dire, il touche quali auec le doigt es pensées d'vn chacun. Et au Pleien iume 43. Car il à cogneu les secrets gne les cœurs. Au surplus, l'experience le lous enseigne que les diables mes-10 nes cognoissent quelques fois nos pensées & affections. Car comme de en certain endroiet dict sainet Auoles gustin, le diable n'eust poin& plutost incité Iudas qu'vn autre, s'il ors, n'eust cogneu qu'il auoit pensé quel. eurs que chose de cela. De la naist vne Proquestion , où les Anges ou bons te ou mauuais peuuent cognoistre end nos pensées & volontez. En quoy ens il à plusieurs choses manifestées à tous. Et premierement cecy: Que BESOL

#202 DESS.

ならら海

TRAICTE DES ANGES,

les Ang.
congnoi.
mos penfées.

les Anges peuuent ailement congnoistre ce que nous pensons & desirons par les effects. Car tout ainsi que quelques actions externes ne peuuent prouenir finon de l'entendement & de la volonté : & qui conque les voit, entend aisément ce que nous pensons ou voulons. Et qui me voit parler entend que ie veux parler & pense à ce que ie dis En second lieu, aufsi il est éuident que non seulement de telles actions les Anges peunent cognoistre ce que nous pensont ou voulons, ains encores par d'autres effects qui ont coustume d'estre conioincts auec quelques certaines pensées & affeaions de la volonté. Comme celuy qui voit que quelqu'vn regarde volontiers vn autreil collige ailement qu'il l'ayme. Pour le troifiéme com- porel me dict fainct Augustin au liure de upu la divination des desmons, chap. 41 & s. Les Anges peuvent cognoistre penlo nos pensées & volontez par les indices qui ont accoustume de redon- 100 der au corps: comme nous cognoif fons

DV P. MALDONAT. 61 fons que quelqu'yn craint, quand il deuient palle. Et il oft croyable qu'il y a quelques signes en nostre corps qui nous soit occultes, & ne le sont pas aux Anges, Et parce, aucc nottre elbahissement ils declarent quelquesfois tout ce que chacun pense ou desire. Pour le quatriesme, sain& Thomas en la premiere, partie, que-Rion cinquante sept article 4. en la folution du troisiéme argument, adiouste que les Anges encores peuuent cognoistre quelques pensées & volontez nostres par l'imitation de la faculté qui se nomme fantafie. Carà peine se peut-il faire que nous pensions ou desirions quelque chole attentiuement, que nostre pen ée & imagination ne soit esmeuë. D'autant que c'est vne faculté corporelle, & est cognue aux Anges. de Et parce du changement d'icelle, ils peuuent cognoistre ce que nous Anges pensons ou voulons. Mais toute la cognoissens question est, à sçauoir-mon si les An. d'eux mesges cognoissent les mesmes penses de l'esprit, & les inclinations de

0115

Siles penfees

E. Opi-

885078.

TRAICTE DES ANGES, la volonté d'eux-mesmes. Et de celà il y a eu six opinions des Theologies Scholastiques. La premiere d'Alexandre en la 2. partie question 26. nombre 3 & d'Albert le grand au 2. des sentence distinct. 8. art. 10. & S. Thomas en la premiere partie quest. 57. article 4. Que les Anges ne cognoissent pas nos pensées & volontez entierement, si nous ne voulons. Dequoy faint Thomas amene deux raisons. L'vne que nostre volonté dépend de Dieu, pour le plus proche & parce elle peut estre cogneue de luy seul. L'autre est que les pensées & volontez sont d'vn autre ordre que les choses naturelles, & parce ne sont pas cognues des Anges. Parce que les Anges lors qu'ils furent créez de Dieu , reçeurent seulement les especes, & similieudes des choses naturelles, & non pas de celles qui sont outre ou par dessus l'ordre de nature, comme sont les actions libres. Et parce qu'ils ne peuuent cognoistre que les choses delquelles ils ont les similitudes, ils ne

peuu

FOIO

tous

elleue

Lepre

deme

chepa

que l

Anges

la nati

Are .

culter

rellen

Lefe

eft pl

aion

001

de l'e

eft plu

Rla

teme

ment

ment

Dix!

20/5

pefc

DV P. MALDONAT. 62 peuvent cognoistre les pensées & volontez. Contre ceste sentence tous les autres Scholastiques se sont esleuez auec plusieurs argumens. Le premier est, l'action de l'entendement est de la volonté, & ne tou- Raison à che pas moins à l'obiet de l'intelle t'opinion que la nature & faculté. Mais les contrai-Anges cognoissent naturellement re à saint la nature des autres Anges, & la no- Thomas. stre, & cognoissent encore les facultez : ils cognoissent donc naturellement aussi l'esprit & la volonté. Le second est de tant que quelqu'vn est plus par action, de tant est-il d'a-Etion pour estre cogneu, d'autant qu'il est plus estant. Mais l'action de l'entendement & de la volonté est plus en action, que l'entédement & la volonté: elle est donc plus aysément cogneue que l'entendement & la volonté Mais l'entendement & la volonté sont cogneuës aux Anges: les Actions le sont donc aussi: Le 3 est si quelque chose empeschoit que les actions de l'entendement & de la volonte ne fussent

10-

ns.

ux.

he

de

ees I

dre

rce

ent

6-

des cel-

01-

s ne

TRAICTE' DES ANGES, cogneues aux Anges naturellement, ce seroit principallement ce que dit S. Thomas, qu'elles sont du plus proche despendantes de Dieu. Mais cela n'empesche pas. Car où l'on dit qu'elles despendent prochainement de Dieu, en ce qui touche à la cognoissance, (& ce seroit prendre pour argument ce qu'est mis en question : à sçauoir, si elles sont cogneuës à Dieu seul ) ou bien sont dictes despendre de Dieu prochainement, en ce qui touche à l'o. rigine : D'autant que le seul Dieu peut estre cause de l'entendement & de la volonté. Mais cela encore n'empesche point. Car il est seul cause de la matiere, & de nostre entendement, & de l'essence des Anges: choses qui naturellement sont cogneuës des Anges : où ils sont dit despendre prochainement de Dieu, en ce qui touche au mouuement: d'autant que ne peuvent estre esmeuës que de Dieu seul, & cela mesmen'empesche point, d'autant que si nous posions le cas que le 1.

plus

ges (

I. Ci

gum

Joien

lées

leme

mais

d'aut

foio

cogi

tant

font

hato

foien

reit

diffe

rolo

culte

n'em

prot

peul vos

lep

dr. s

DV P. MALDONAT. Ciel fust meu par Dieu seul (comme plusieurs ont dit)neatmoins les Anges cognoistroient naturellemet le 1. Ciel, & son mouuement. Le 4. argument est. Si les anges ne cognoissoient point naturellemet nos pensées & volontez, ce seroit principallement pour la raison de S. Thomas, mais ceste raison là ne prouue rien: d'autant que par ce moyen il s'ensuiuroit que les Anges ne peuuent cognoistre aucune actionlibre:d'autant que toutes les actions libres font d'vn autre ordre que les choses naturelles. Le 5: eft;s'ils ne cognoissoient les pensées & volontez, ce le roit principallement à cause de l'indifference de l'entendement & de la volonté, d'autant que ce sont des facultez incertaines. Mais ceste raison n'empesche point d'autant qu'elle prouue seulement que les Anges ne pequent cognoistre ce que nous deuos penser ou vouloir auat que nous le pensions ou vueillons. D'autant qu'alors les facultez sont indifferentespour agir ou n'agir pas. Mais puis F 3

61

nt

60

nl

119

na.

ont

de

18.

ela ela

ant

e le

TRAICTE' DES ANGES, qu'il ne semble y auoir aucune occasion en effet, que les Anges ne cognoissent ce que nous pensons ou voulons, lors que nous pensons & voulons. Le 6.est, si les Anges ou les hommes pouuoient celer aux autres Anges leurs actios & facultez, beaucoup mieux leur pourroient-ils ceder leur essence: d'autant que l'essence de chacune chose est plus interne que l'action. Le 7.eft sivn ange pouuoit cacher à l'autre ses pensees. & volontez, il se les pourroit aussi cacher à soy-mesme, d'autant qu'il y a mesme raison: estant pareille raison que faire qu'il ne soit pas veu des autres. Mais les Anges ne peuuet n'entendre pas cé qu'eux-mesmes penfent ou veulent. Ils ne peuuent donc celer aux autres leurs pensees & volontez. Le 8.est, les Anges superieurs cognoissent & coprennent entierement non seulement nostre nature, ains encore la nature des Anges inferieurs. Or celuy qui a comprins quelque chose, cognoist de necessité tout ce qui est en icelle: donques les

Ange

polti

Ange

cuitez

prend

Les A

Lene

gnoil

& me

DOM

les ci

roien

cache

laque

tre. P

dice

tre ils

dema

ment files

penle

tolen

decla

queo

que faire

DV P. MALDONAT. 64 Anges ne peuuent auoir comprins nostre nature, ou celle des autres Anges qu'ils ne comprennent les facultez'd'icelle, & ne peuuent comprendre ces facultez, qu'ils ne comprennent tous les accidens d'icelles. Les Anges les comprennent donc. Le neufiéme ast, si les Anges ne cognoissoient les pensées des autres, & mesmement des Anges, ce seroit nommément d'autant que les autres les cachent: mais ils ne les pourroient cacher. Parce que où ils les cacheroient par la mesme action par laquelle ils pensent, ou par vne autre. Par la mesme, ils ne pevuent, car d'icelle est la question : par vne autre ils ne penuent, d'autant qu'on demanderoit d'icelle mesme commentils la cachent aussi. Le 10. est si les Anges pouuoient celer leurs pensées & volontez, ils ne pourroient pas quand ils voudroient les declarer aux autres Anges : parce que où ils les declareroiet par quelque volonté, & ne la pourroyent faire ainsi. Car comment cognoi-Laminado colde F. 4 con

ne

114

n-

ITS

00

re,

TRAICTE DES ANGES Rroient les autres Anges ceste penfée & volonté? ou ils les declareroient par quelques fignes corporels : ce qui semble estrange aux Anges qui n'ont pas de corps. Ces argumens ont adduict les autres Theologiens d'en opiner diversement. Et parce la 2. opinion est, que les Anges cognoissent bien voirement les pensées & volontez, mais qu'ils ne cognoissent pas la fin des pensees & volontez. Et en ceste opinion est Henry au troisième quolibect, question 13. Mais elle est trop audacieuse estant contraire aux sainctes lettres , aux Theologiens anciens, & à la raison. Aux sainctes lettres, d'autant qu'elles enseignent que c'est le propre de Dieu de cognoistre les pensees, & non pas seulement de cognoistre la fin & but des pensees. Aux peres anciens, d'ausant qu'ilsont tous enseigné que non seulement les Anges en ignorent la fin, ains encore mesmes les pensees de la volonté. Comme dict sainct Augustin au septiesme de la divination des diables, chapitre 4. & 5. Et

PAont Ecclet

il) af

point l

hion

gens (

mede

la feul

mes'i

bles n

doien

to det

de tou

n'ente

men(o

MCREE

Arrie

#du

ant

ks in

thole

Mit

de la

20(5)

tant

Bes (

a Opi-

DY P. MALDONAT. l'Autheur du liure des doctrines Ecclesiastiques: Nous sommes (ditil ) asseurez que le diable ne voit point les interieures pésees de l'en-. tendement. Et Cassianus en la collation 10. chap. 35. dit que les anciens Chrestiens auoient accoustumé de prier, non de parole, ains de la seule pensee de l'esprit : de peur que s'il prioyent de paroles, les diables n'entendissent ce qu'ils demandoient à Dieu, & qu'ils se missenten deuoir de l'empescher. L'opinion op de tous estoit donc que les diables n'entendent pas ce que les hommes me pensoient. Finablement les autheurs anciens prouuoient de la contre les ent Arriens & Macedoniens, la diuinite du Fils & du faint Efprit : d'autant que l'vn & l'autre cognoissent les interieures pensees de l'esprit, thole propre à Dieu, comme die on faint Hierosme sur le 9, chapitre de faint Matthieu. Cefte fentence es aussi seroit cotraire à la raison d'aund tant qu'il ne se peut faire que les anges cognoissent parfaictement les s

Et

TRAICTE' DES ANGES, pensees qu'il ne cognoissent la fin d'icelles. D'autant que s'ils cognoifsent parfaictement coment les especes conuiennet, ou different entr'elles, & si les pensees de l'entendemét & les actions des volontez prennent leurs especes de la fin:celuy donc qui cognoist leurs especes cognoist auf-3. opinion. fi de necessité leur fin. La 3. opinion fut d'autres qui ont pensé que les Anges cognoissoient les pensées de Pentendement mais non pas les affections de la volonté. Non pas que les affections de la volonté ne se puissent de mesme maniere cognoiître par les Anges, de leur nature: mais d'autant que Dieu ne veut point auoir pour compagnons les Anges, à les cognoistre. Et ne le veut pas, d'autant qu'en icelle est logee la vertu, oule peché. Et parce qu'il est le seul inge des pechez, il a voulu se reserver la cognoissance d'icelles. Ce fust l'opinion de Scorus au liure second du Raport, distinat, 9. & de ie ne scay quels autres Theologiens en Gregorius Ariminensis sur le

per les

en ce q

one l'i

hoit

ms les

one le

The tr

e de

di :

Duca

mais

ions

mrie

as ma

DV P. MALDONAT. 66 in second des Sentences, distionat. 9. il quest 1. Ceste opinion encore me femble temeraire: d autant que l'Esde criture enfeigne que les pensees sont nit congneues au seul Dieu, non moins que les affections de la volonté. Et qui en ce que ces autheurs là on trouué que l'Escriture ne dit en aucun enion droit que le seul Dieu ne cognost es pas les pensees, ains les cœurs : & de que le cœur signifie la volonté, c'est whe tres vaine observation. Car au que 9. de sain& Matthieu, Iesus Christ eft dict : Pourquoy pensez-vous des maux en vos cœurs, & auchap. 15. ut Du cœur sortent les mauuaises penent fees. La 4. fust que les bons Anges a cognoissent les pensees & volontez: mais les mauuais non, Car que les el bons les cognoissent, cela ne peut en rien empescher nostre salut, mais le les mauuais les cognoissans, le pours roient enpescher. De ceste opinion int fust Gabriel Biel, au second des Sende tences, distinction neuf. question 2. ient art. 2 Et sur le Canon de la Messe. le eçon 31. Mais ceste opinion enco-

4. Opti

TRAICTE' DES ANGES, re est contraire à l'Escriture: laquelle enseigne que les mauuais Anges n'ignorent pas moins les pensees que les bons. La 5. opinion, fust de Gregoire de Riminiau second des Sentences , distinct. 9. question 12 Lequel pense que ne les bons Anges, ne les manuais ne cognoissent les pensees ne les volontez. D'autant qu'encore que naturellement elles puissent estre cogneues d'iceux, elles ont toutessois quelque certaine maniere par laquelle elles doiuent estre cogneues : car elles ne se peuvent cognoistre si elles ne sont au cognoissant, comme au suiect. Et parce qu'elles ne sont pas au cognoissant comme au suiect ( finon que celuy qui pense vueille quelque chose) il arriue que luy ne le voulant pas, les Anges ne cognoissent pas ses volontez & affections. Ceste opinion, encore que ne soit pas contraire aux sainctes lettres, est toutesfois contraire à la raison. Laquelle enseigne en la Philosophie que tout ce qui appartient à l'obiect

attend

Ang

5. Opi-

DY P. MALDONAT. de quelque faculté, est apprins par la mesme maniere que cet obiect: attendu que les Philosophes disent que les obiects sont distinguez entr'eux de la maniere par laquelle on cognoist les choses. D'auantage il s'ensuyuroit de ceste Sentence, que Dieu ne pourroit cognoistre les pensces des Anges, d'autant qu'elles ne sont pas en luy comme au suiect. Pour troisiesme, il s'ensuyuroit aussi qu'vn Ange ne pourroit deois clarer à l'autre ses pensees. D'autant le qu'il ne peut faire qu'elles partent ont de son entendement, en l'entende ment d'vn autre, pour y estre comme en vn suiect. La 6. opinion fue de Bonquenture au second des Sentences, distinct. 8 quest. 6. Que les Anges ne cognoissent pas les pen- nion. fees & volontez, d'autant qu'il est concedé de Dieu à la creature raisonnable comme vn priuilege, que commeelle à le liberal arbitre, ainsi aye elle le secret de sa conscience, lequel personne ne puisse cognoi-Are sinon celuy à qui elle le descou-

311

100

018

130

hie

TRAICTE DES ANGES, urira. L'opinion de sain& Thomas dele me semble la plus probable de toutes, comme plus accordante à la saincte Escriture & aux anciens autheurs. En cecy seulement suis-ie de contraire opinion à la sienne : c'est qu'il pense que les Anges ne cognoissent pas les pensees, d'autant qu'ils n'ont pas reçeu de Dieu les especes d'icelles lors qu'ils ont esté créez. Mais moy, d'autant que) comme nous verifierons apres ) i'estime que les Anges prennent la cognoissance de chacune des choses des mesmes choses : ie suis contraint d'estimer aussi que les Anges ne cognoissent les pensees, d'autant que sans le consentement de la volonté, ils ne peuuent prendre d'icelles les especes par lesquelles ils les cognoissent; d'autant que c'est la nature des pensees & actions de volonté que non seulement leur essen-Similita- ce est mile en liberté de vouloir, ains encore la multiplication des simulitudes par lesquelles elles sont cogneuës. Tout ainsi que le corps

ne l'ef

melles

Refur

BOIL

Apol

MOI

ins a

lt par

9.8

FOUS

Dar !

DV P. MALDONAT. de lesus Christ de sa nature estoit visible : mais parce que non seulement sa nature estoit en la puissance de Iesus Christ, ains encore mesme l'effusion des similitudes par leset quelles il falloit qu'il fust veu: nous 10. lisons souuent que Iesus Christ ant estant au milieu d'vne trouppe de el personnes, ne fut pas veu d'iceux. Car en quarante iours ausquels il m conuersa entre les hommes apres sa me Resurrection passant à trauers la ville de Hierusalem, il ne fut pas veus finon des Apostres. Comme telint moigne saint Pierre aux Actes des 10. Apostres: Dieu le disposa pour estre manifesté non à tout le peuple, it, ains aux telmoings preordonneza Et par ce moyen se peuuetaisément foudre tous les argumens : Les seuls 9. & 10. ont difficulté: mais le 9 est, resolu ainsi: Que les Anges cachene leurs pensees & volotez en ce qu'ils. ne les veulent pas descouurir : Si vous demadez s'ils les descouurent par la mesme action, ou par quelqu'autre, ie vous respondray qu'il

TRAICTE' DES ANGES, ne peut chaloir, mais qu'il est plus men probable que ce soit par autre ion, action. Le 10. argument reueille vne supe autre question du langage des An. ges & de leur parler, dequoy la diuersité des opinions a esté merueilleuse. Au demeurant, quelques choses s'en colligent certainement de miQ la saince Escriture : Et cecy pre- mque mierement. Que les Anges se par- la A lent entr'eux. Le second est, que men c'est en deux manieres : aucunefois en nostre mode gardans les instru- pue le mens de voix des corps qu'ils prennent. Comme nous lisons l'Ange mid auoir parlé auec Agar au Genese 16. hand & 21. chap. Et auecques Loth au man Genele 19. Et auec Abraham Genes. 22. Autresfois ils parlent en leur façon, comme quand ils se parlene epar entr'eux. Comme declarent faint Paul en la premiere aux Corinthies 13. Si ie parle du langage des hommes, & des Anges. Et en l'Apocalypse 5. l'ay entendu la voix de plusieurs Anges à l'entour du Throsne. Tiercement, il se collige que non

Langage des An-

DVP. MALDONAT. 69 leulement les Anges parlent enune tr'eux, les pareils auec les pareils, ou me les superieurs auec les infereurs, ains An encore tous eux auec Dieu. Car en di Zacharie chapitre 1. vn Ange dict à ell Dieu: Seigneur des armees iusques ho à quand auras-tu pitié de Hierusade lem? Quatriesmement, il se collige que quelle que soit, en fin la langue des Anges elle est beaucoup plus que belle que la nostre. Et c'eft ce que sifois gnifie fain & Paul lors qu'il dit : Si ie mi parle les langages des hommes & des Anges, c'est à dire non seulenet ment des hommes, ains (ce qui est 16 bien plus ) des Anges encore. Mais u des anciens Autheurs nous collinel geons, premierement qu'il en a esté leur aucuns qui ont pense que les Anges. lent ne parlent pas : mais que ce passage ant de sain&t Paul se doit entendre par his parole excedant la commune foy, Comme s'il disoit, les Anges n'ont point de langue : mais s'ils en auoiet & que ie parlasse de la leur & n'eusne e point de charité, &c. Car nous. royons que sainct Paul a accoustus

TRAICTE' DES ANGES, mé de parler ainsi des Anges : com me quand il dit aux Galates I. chap. Encore que nous, ou vn Ange ducie vous Enangeliste, outre ce que, &c D'autant qu'vn Ange du Ciel ne pouuoit pas Euangeliser autrement Et aux Romains 8 Ie suis certain que ne la mort, ne la vie, ne les Anges, ne les Principautez, &c. D'autant que les bien-heureux Anges ne pouuoient pas vouloir separer sains Poul de la charité de Dieu: mais c'est vne hyperbole. En ceste opinion furent Primafius & Sedulius aux Commentaires sur ce lieu de saind Paul. Les autres ont dit que ce lieu de sainct Paul se devoit entendre partie par metaphore, partie par vertu: par metaphore en ce qui concerne le nom de la langue, qui signifie quelque instrument de chair auec lequel les hommes parlent, ce qui ne se peut dire des Anges que par metaphore. Et par vertu, d'autant que sain& Paul à voulu signifier que ce que nous faisons auec cét instrument, les Anges le font

DV P. MALDONAT. 70 trement, c'est à dire, parlant eneux. Comme quand il dit aux ulipiens 2. Afin qu'au nom de fus tout genouil soit fleschy, des oses celeites, terrestres & inferiles, car les choses celestes n'ont is de genouil pour le ployer : mais les sont ce que nous faisons en ous agenouillant, c'est à dire, adont Dieu en leur maniere. Ainsi fcrit laint Chrysostome en l'Hoell e. 32. sur la premiere Epistre aux orinth. Et Theodoret, & Theoailacte sur le 13. chap. & Genna. ius en Oecumenius aux Commenires sur le mesme passage. Les aues ont dit seulement que les Anpar es n'ont ne langue ne ouye: mais on u'ils parlent entr'eux, se commule iquans entr'eux leurs pensees & all olontez. Ainsi le dit Damascenus a second liure de la foy, chap 3. Les que atres ont dit que parler entre les inges n'est autre chose que desirer. e que pense Gregorius au liure cond des morales, chap. 6. en ces on aots : Les paroles des ames, font

TRAICTE' DES ANGES, les delirs mesmes. Car si le desir n'e stoit point langage. Le Propheter diroit pas : ton oreille à entend leur desir. Le mesme dit Beda a liure second sur Iob, chap 7. Le autres ont dit que les Anges par lententr'eux par signes comme be chemens de teste. Et de ceste opi nion Stratus a esté autheur sur le 12 chap. de la premiere aux Corinti Toutes ces choses se colligent pa quelque raison. Et premierement d'autant que le parler est par meta phore transferé par les hommes au Anges: & que les hommes parlen cen'est autre chose que declarer au autres autant qu'ils peuvent leur lipa pensees, soit par paroles soit par el crit, soit par d'autres signes. D'au tant qu'il arriue souuent que quane nous parlons, nous n'apprenon rien à ceux auec qui nous parlons & toutesfois en parlant nous vou lons leur expliquer ce qu'ils igno roient. Il est donc necessaire que li blem parler d'vn Angene soit autre cho lup se sinon autant qu'il peut declarer

DV P. MALDONAT. nes pensees, en quelque façon qu'il nems declare En lecond lieu, aussila ison enseigne, qu'il faut que les inges parlent par quelque chose Initioit plus cogneue que leurs pennat es, d'autant que la chose incognue ho! peut estre declarée que par la opi us cogneue Tiercement, il le colge que les Anges ne parlent pas itr'eux en la maniere qu'il parlent priec Dieu: ne Dieu aussi auec les Parole de nges , D'autant que Dieu parle Dies. en quelquesfois sans aucune voix ligne, imprimant par loy, & fans len cunes causes secondes la cognoifnce de la chose, de laquelle on dit l'il parle aux esprits de ceux ausreliels il parle. Mais les Anges ne uuent parler en ceste maniere: autant qu'ils ne peuuent grauer nonsix esprits des autres aucune coons noissance, sans employer des caus secondes. Et encore, les Anges irlent entr'eux, d'autant que veriblement l'vne declare à l'autre ce cho l'auparauant il ignoroit. Mais uec Dieu il ne peut parler ains

TRAICTE DES ANGES, d'autant que Dieu n'ignore rie man mais il parle à Dieu ( comme d'menoli faint Gregoire ) par affection : toute melli ainsi que Moyse y parloit en l'Exempne de 14. Auquel (combien qu'il 1 ponce proferast aucune parole ) Dieu di mure pourquoy cries-tu à moy? Ma loges o toute la question est, qu'est-ce p le moyen dequoy les Anges decla and rent leurs pensees aux autres. C c'est sans doubte ce que l'Escritu d'enn nomme langage des Anges. Or d'fion dix opinions des Theologiens que l'a i'en trouue, il n'y en a que deux quelle me semblent probables. Desque peles les l'yne est de saint Thomas en quest. 107. article premier. L'ai tre est de saint Bonauenture au s cond des Sentences distinction 1 partie 3. question 1. Et d'Alexand en la seconde partie de la Theolisidre gie, quest. 27. Et d'Albert le grar aga

Thomas est, Que ce qu'en nous estant la langue, c'est à dire, cest instruminant de chair auec lequel nous parlon

Parquoy les Anges declarent leurs volontez.

DY P. MALDONAT. 72 ux Anges c'est la volonté. Car comed ne nostre langue est fort remuante, le mesme la volonté de l'Ange se Eu ourne aisement. Et ce qu'en nostre angueest ceste vertu donnée par la la pature, cela est en la volonté des Manges certaine faculté naturelle: & este volonté peut dresser la part où the lluy plaira & les actions de leurs fa-Gultez, & celles des Anges. Et ce qu'en nous est la parole, c'est à dire, l'action du parler, cela est aux Anges l'action de leur volonté par laquelle ils addressent leurs affections que x pésees de leur Esprit à l'Ange aum quel ils parlent. Et parce vn Ange La jeut parler auec vn autre estans all'autres presens, de maniere qu'il ne sera pas ouy d'eux. Ce qu'est bien indiccordant à la raison : d'autant qu'il colore dresse pas ses pensées aux autres, ins à celuy seul. Tout cela me semlind le estre fort vray, ie n'en trouue de ju'a dire seulement en ceste opinion, c'est que sainet Thomas delarast (chose qu'il falloit nomménent declarer) puis qu'ils dict que

TRAITE DES ANGES, les Anges ne peuuent rien cognois quelsil ftre que par les especes, (caril dia! que les Anges ne cognoissent pas les pensées, d'autant qu'ils n'ont pas reçeu de Dieu les especes d'icelles comment il se faict que la volonte me dressant les pensées à vn autre Ange, l'autre Ange empoigne les especes qu'il n'auoit pas auparauant. Cai muova de dire que les especes luy sont alors milan infuses de Dieu, il semble que ce soi liche deuiner: de dire aussi qu'il prend le especes de l'autre qui luy parle, c'es contre son opinion: puis qu'il pens que les Anges ne reçoiuent aucune especes des choses. Et parce, ce qu deffaut à ceste opinion, pour estre la plus probable de toutes, ie suis d'aduis qu'on le doit prendre de l'opi nion de saint Bonauenture, Alexan De dre & Albert : lesquels estiment que l'Ange parle , lequel par volont multiplie les spirituelles especes de ses pensées, jusques à l'entendemen de celuy auquelil parle : tout ain! que le corps multiplie les especes corporelle insques aux yeux par les

DV P. MALDONAT. quels il est veu. Car pour le premier, il me semble probable que l'Angene puisse parler à vn autre, en quelque lieu qu'il soit : ains qu'il y a quelque certaine distance entre celuy qui parle & celuy qui oit, come elle est entre les hommes. Car en Zacharie fecond chap. nous lisons que Dieu enuoya vn Ange, seulement afin qu'il annoncast à celuy qui parloit à Zacharie, qu'il parlast à quelque enfant. Il ne luy a donc peu dire cela qu'il n'y allast. En troisième lieu, i'estime estre fort probable, que les Anges n'ont pas seulement vn langage, ains plusieurs, c'est à dire plusell sieurs manieres de parler. Car lors que sain& Paul dit: Si ie parle des op langages des hommes & des Anges, il ne parle point de l'elegance du angage, comme s'il vouloit dire, si ont ie parlois fort dissertement: d'autant qu'il comparoit yn don auec autre don, c'est à dire la charité auec le don des langues, & auec le don de la foy, & auec le don de la science, & auec le don de la prophetie: mais l'e-

TRAITE DES ANGES, legance du parler n'est point contce entre ces singuliers dons de Dieu. Car encore que tous les Apostres a. yent eu le don des langues, ils ne furent pas toutesfois diserts en paro le, ains presque barbares, comme S. Paul confesse de soy. Mais le don des langues consiste en la diuersité d'icelles. Doncques le sens de S. Paul est necessairement, si ie parlois nor premie seulement autant de langages que soil les hommes en parlent, ains autant logno que les Anges en parlent. Et par cei went argument il declare ouuertement dicor que les Anges ont plus de langages legate que les hommes. Et de là est née l'o. fine pinion d'aucuns qui estimeret qu'er manie la confusion des langues que Diet omp fift en Babel, il y auoit 72. langue: lini diuerses, d'autant qu'il y auoit autai uni de langues des Anges qui estoient ett descendus auec Dieu pour confon- quep dre les langues des hommes. Car plusieurs ont estimé que Dieu par- ton loit auec les Anges au Genes. 12 quand il dit: Venez descendons, & confondons leur langage.

itee

## DE LA MANIERE en laquelle les Anges cognoissent.

T Es Theologiens demandent Len cest endroit trois choses. La premiere comment les Anges coque gnoissent, sçauoir est, pourquoy ils cognoissent. La feconde, comme ils cognoissent, c'est à dire, si c'est par discours ou plustost par le simple regard. La troisième, s'ils cognoiso fent en composant & deuisant à la maniere des hommes, ou sans la Die composition & division. Osté vne infinie varieté d'opinions, i'estime ainsi premierement qu'autre chose est demander ce qui fut fait lors que premierement les Anges furent crées : autre chose, demander ce que requiert la nature des Anges Si la question est donc du fait, celle de faint Thomas me semble fort probable & celle de tous les Theolo-

G 2

TRAICTE' DES ANGES, giens: c'est que les Anges cognois. put sent les autres choses, outre Dieu, & ourre les individus, par les especes intules par Dieu mesme, en leur premiere creation. Car celte opinion ne fut pas seulement des Peripatetiques, comme aucuns estimét, ains encore des ancies Theologiens. Ainsi en parle saint Denis chap. 7. des noms diuins, lors qu'il enseigne que les anges ne prennent pas leur science des choses. Et S. Aug. liu. 2. du Genese selon la lettre, chap 8. La creation (dit-il) du Ciel estoit premierement en la parole de Dieu, felon la sapience engendrée, & apres elle a esté faite en la creature spirituelle:c'est à dire en la cognoissance des Anges, selon la sapience creée en iceux. Et d'auantage cela est conuenable à la raison. D'autant que Dieu a fait en perfection tout ce qu'il a fait : Il faut donc penser qu'il fist les Anges pleins de science, non pas vuides. Et apres il est probable que les Anges furent crées de Dieu auccques grace, &

filep

Mite

que la

@38 S

feien

POUL

fe f

OB,

DV P. MALDONATA par consequent auec science: n'efant pas croyable que Dieu leur ait donné vn don supernaturel sans le naturel. Pour le troisième nous colligeons de l'Escriture que le premier homme fut fait de Dieu plein de sapience. Car tout incon-Bi tinent luy furent amenez tous les 7 animaux, & à tous il dona des noms accommodez à leur nature : laquelle veritablement il n'auoit pas cogneuë encore par experience: Illes & cognoissoit donc par reuelation. Et file premier homme a estécreé tel, aplusforte raison l'Ange. En ce second lieu, i'estime que si l'on dispute non du fait ains de la natures que les Anges sont de telle nature, que s'ils n'eussent receu de Dieu la feience des choses vniuerselles par l'infusion des formes, qu'il se la out pouvoient acquerir en prenant les especes des mesmes choses. En troisiesme lieu, ie croy que si la question el se fair des choses individues, & qu'on dispute non seulement de la mature, ains du fait encore : Que G 3

TRAICTE DES ANGES, les Anges en effet cognoissent les individus comme les hommes, prenans nouuelles especes d'icelles. Car premierement il semble que cela se collige appertement de l'Escriture. D'autant qu'au douzieme de l'Exode il est escrit que par le commandement de Dieu les Iuifs marquerent les huis de leurs maisons du sang de l'Agneau, afin que l'Ange en passant cogneut que c'estoient maisons de Iuiss. L'Ange en auoit donc la cognoissance par ce signe exterieur. D'auantage ie ne doute point que ce n'air esté l'opinion de tous les Theologiens anciens (elle fut bien de faint Augustin ) car ceste sienne opinion de la cognoissance du matin & du velpre des Anges ne peut demeurer en son entier, si les Anges ne reçoiuent cognoissance par les choses, & d'autant qu'elle est vn peu obscure, saint Augustin la nomme du vespre. Et apres le mesme saint Augustin au huitié. me de la Cité de Dieu, chapitre 6.

enfeig

fens co

medec

1012.

me, b

Gene

queles

tholes

cener

nent Enco

Scho

part.

as di

dase

flion

3.211

c'eff

Dig

Pas.

gier

bla

leig

CognoifSance matutinale,
wefpertina.

DV P. MALDONAT. enseigne que les Anges sentent & entendent non pas qu'ils ayent des sens corporels ains spirituels: Comme declare le mesme saint Augustin au 12. de la Trinité, chapitre septiéme. Et le mesme encore au liure du Genese selon la lettre chap. 17. dit que les Anges cognoissent certaines choses par experience. Or experience ne peut estre en eux s'ils ne prennent cognoissance par les choses. Encore fut l'opinion de plusieurs Scholastiques: d'Alexander seconde part. quest. 24. membre 23. De Scotus au second des Sentences distinct. 3.quest.11.de Gregorius Ariminensis dist. 7. question 5. Et de Richardus en Dionysius distinction 3. question 5 & Albert le Grand distinct. 3 art 15 confesse qu'auant son temps c'estoit l'opinion de grands personnages. De mesme opinion furent n'a pas long temps plus de 25 Theologiens. Et me semble que cecy se peut prouuer par raisons indissolubles. Car attendu que l'Escriture enseigne, que les Anges cognoissent G iiij

n

115

an

110

110

es

vn la

le

TRAICTE DES ANGES, les individus lesquels ils ignoroient auparauant: ilest necessaire qu'illes cognoissent ou par l'essence diuine (comme aucuns ont pensé) ou par reuelation diuine ( comme aucuns ont dit ) ou par l'essence d'elles mesmes (qui fut l'opinion d'Henricus) ou par la seule presence ( comme l'ont creu ceux qui ont esté nommez Nominaux) ou bien par les especes. Par la dinine essence, ils ne peuuent cognoistre: d'autant qu'il ne se pourroit rendre aucune railon pourquoy ils ne pourroient aussi bien cognoistre les choses futures que les presentes : attendu qu'en la diuine essence non moins sont representees les choses à venir, que les presentes. Et c'est la seule cause pourquoy Dieu ne cognoist pas moins le futur que le present, parce qu'il cognoist par sa presence. Ils ne peuuent pas cognoistre aussi par reuelation : parce que la memoire de cognoistre par reuclation n'est pas naturelle. Et nous cerchons la naturelle maniere par laquelle les Anges

cogo

cogno qu'ils effet :

quelle

tant q

tez en

ausi.

oatd

Ange

fes Di

Etqu

eanfe

gnoi

ture

milo

fon o

les n

10 e

trai

DV P. MALDONAT. cognoissent par leur estence mesme. Car s'ils cognoissoient par icelle, les Anges inferieurs ne pourroient cognoiltre les superieurs, d'autant qu'ils ne sont ne leur cause, ne leur effet: & ne cognoistroient pas les individus des choses naturelles, desquelles ils ne sont pas la cause: d'autant qu'ils ne seroient pas representez en leur essence. Il ne se peut dire aussi (ce que pourtant quelques vns ont dit ) que par ce que la nature des Anges est plus parfaite que les chofes naturelles, ils les cognoissent. Et que cela est en certaine maniere, cause pour laquelle les Anges cognoissent les choses individues naturelles. Par ce que par mesmo raison l'on diroit que l'homme par fon essence cognoist les autres chofes naturelles, d'autant que sa nature est plus parfaite. Les Anges ne peuuent cognoistre encore les indiuidus par leur presence: car ce seroit ofter du tout les especes, lesquelles l'experience melme contraint d'aduouer. Il reste donc qu'il

TRAICTE DES ANGES, les cognoissent par les especes. C'est donc par les especes infuses de Dieu en la premiere creatió, ou par les elpeces prises des choses. Et non par les especes infuses, car elles servient ou singulieres ou vniuerselles : elles ne seront pas singulieres, d'autant qu'il faudroit qu'elles fussét infinies en l'esprit d'vn chacun Ange, parce que les individus qui se peuvent cognoistre, sont infinis. Ne seront pas vniuerselles, d'autant que par vne espece vniuerselle, ne peut parfaitement & distinctement estre cogneuë vne chose singuliere: ils cognoissent/donc par les especes priles des choses mesmes. Secondement : si les Anges cognoissoient les individus par les especes infuses en la premiere creation, il s'ensuiuroit qu'ils ne pourroient pas mieux cognoistre les choses individues à venir que les presentes: parce qu'ils n'ont pas moins leurs especes, que des prelentes. Mais cela est contraire à l'Escriture Tiercement il s'enlumroit que les Anges ne cognoi-

ftro!

les pa

petes

Carl

fent

ne lo

mesc

[ees

Qua

intu

gno

DITT

Th.

des

ge,

lest

ree

mer

d'au

An

les

Tes.

3,61

Art

ell

ch

gn

DV P. MALDONAT. stroiet moins les choses futures que les passes, n'ayans pas moins les elpeces des futures, que des passees. Car si vous dites qu'ils ne cognoissent pas les futures d'autant qu'elles ne sont pas encores, ie diray de mesmesqu'ils ne cognoissent pas les pas. sees d'autant qu'elles ne sont desia. Quatriémement, si par les especes intuses les Anges ne pouuoient cognoistre les choses à venir, ce seroit principalement pour la raison de S. Th. D'autant (dit il) que les especes des choses futures qui sont en l'Ange, n'ont pas reelle relation aux choses futures, n'estant point leur terme reel. Mais lors que les especes commencent d'estre, elles commencent d'auoir la relatio reelle. Et parce les Anges peunent par elles cognoistre: les choses presentes & non les futures. Cette raison ne vaut rien: Car il s'ensuiaroit que les Anges cognoi» stroiet tous les individus qui sont en estre. D'autant que si rien n'empeschoit auparauant qu'ils ne les cogneussent, sinon d'autant qu'elles

100

63

at

ICS.

ce

De

es

en

pit

TRAICTE' DES ANGES, n'estoient pas: & par ce leurs especes. n'auoient point relation reelle, lors qu'elles sont desia, ils les cognoiitront necessairement comme choses vniuerselles. Mais cela est contraire à l'Escriture, qui apprend que les Anges ignorent beaucoup d'indiuidus. Et puis si cette raison valloit quelque chose, il s'ensuiuroit que les Anges ne peussent cognoistre les choses passees: d'autant que leurs especes qui sont és Anges n'ont pas relation reelle, ains de raison: mais cela est absurde. Finablement si par les especes infuses les anges cognoissoient les individus, ce seroit principalement (comme dit S. Bonauen. ture ) en appliquant les especes vniuerselles infuses, aux individus qu'ils veulent cognoistre. Mais en cette maniere ils ne peuuent cognoistre les individus, lesquelles pour appliquer les especes à quelque individu, il est necessaire qu'ils cognoissent plustost. Ils ne cognoissent donc pas par l'application de l'espece. Quelqu'vn demandera, comment les An-

He c

b. la

lega

最似

gs de

12,9

prels

es le

wied.

12 00

MSPC

anc

ni

all (S

er 2

ttde

Reg.

the co

&B

Ceo

D'21

fitt

DV P. MALDONAT. ges estans incorporels peuuet prendre les especes des choses corporelles. Ie respons en proposant semblable quest. coment l'esprit de l'homme estant incorporel reçoit les especes des choses corporelles? Vous direz, qu'il les prend par les sens corporels : comment les prend-il donc des ses mesmes? Vous direz par l'intellect agent. Mais quoy, sien I home n'a point d'intellect agent comme plusieurs ont estimé, ne prendra-il pas pour cela les especes : Pourquoy donc les Anges aussi, sans intellect agent ne les pourront receuoit. Et apres, que dira on si és Anges y a intellectagent? comme plusieurs tresgraues autheurs ont estimé, Alexander 2. p. q. 24. membres 2 3.8 4. Et Alber. Magnus de l'admirable fcien- Les And ce de Dieu, 2. p. traidé 2.q. 14. mem- ges ons bre 3. art 1. Ricardus li. 2. des Seten- intellett ces.en Dionisius, dift. 3.qu. 5. Scotus agent. & Bonauenture , en la meime dift. Ce que l'estime estre fort veritable. Dauantage encore q l'intelect agent fut necessaire aux hommes pour pre-

TRAICTE' DES ANGES, dre les especes, il ne le seroit pas pourtant aux Anges. Car S. Thomas enseigne souuent que ce qui se fait par les choses inferieures le fair par beaucoup de facultez, & par les supe. rieurs, se fait par vne. Pourquoy doc les Anges auec vn seul intellect ne peuuent faire ce que les homes font par deux? En fin coment l'ame separee du corps n'acquiert point vne nouuelle recognoissance, sinon par nouuelles especes, attendu que pour les prendre elle n'vse point de l'intellect aget, lequel n'a point de lieu, là où il n'y a point de sens. Veritablement S. Aug au liu d'auoir soin des morts ch. 25. escrit que les ames des morts apprenet ce qui se fait ici, par ceux qui se partent de cette vie.

-most LES ANGES

L'de quatre sortes de discours. La se la quand nous entendos qu'vne cause est l'effect d'vne autre. Et celuy là est non seulement aux hommes &

com

cóc

4. fortes de dif.

DV P. MALDONAT. Anges ains en Dieu mesme. La 2. mas quad nous entendos l'vn apres l'auin re mais no par l'autre. Come quand par sous apprenons deux arts diuers en pe. liuers téps, ne colligeans pas l'vn de of autre: mais d'autant q nostre elprit ne les a peu comprendre tous deux out in mesme teps. Ceste espece de disours ne peut estre en Dieu, d'autat vat qu'il ne peut rien apprendre. Mais tux Anges & aux hommes, tous les Theologiens le reçoiuent: d'autant in que les Anges ignorans beaucoup le choses, ils peuvent beaucoup 2pprendre. Or ils apprennent quelquefois non en mesme teps : & c'est discourir en ceste mesme maniere. La 3. est quand nous entendons vne chose par l'autre, mais non apres l'autre. Comme ayant mis quelque principe fort general, auec icelay nous regardons ensemblément les conclusions qui prochainemet l'ont deduites d'iceluy. Car alors par le commencement nous entendons la coclusion, mais non pas apres le comencement, d'autant qu'il n'est pas

TRAICTE' DES ANGES, toussours necessaire que la cause pre cede l'effet de quelque téps. Ce dis cours encore est receu és Anges par tous les Theol. N'y ayant point de doute qu'ils ne cognoifsent vne chofe par l'autre. La 4. est quad nous cognoissons l'vn par l'autre, & apres l'autre: comme nous hommes auons accoustumé de cognoistre plustost les principes que les conclusions. Et c'est proprement discourir. Et de ce genre de discours les Theolog. disputent, s'il est aux Anges. Dequoy la vulgaire opinion de S. Thomas & de tous presque, que les Anges ne fot pas de discours. De ceste sentece se sont departis Scotus au 2. des sent. dift.7.q.1. Et Greg. Ariminensisen la mesme dist. 5. Et Gabriel en la dist. 4. quest. 1. concl. 8. Laquelleopinion ie croy estre plus vraye. Premierement d'autant que files Anges ne discouroient point en ceste maniere, ce seroit principalement pour la raison de S. Tho. d'autant (dit-il) que les corps celestes n'acquierent pas par succession de teps leur per-

e na

er dife

ins en

noins

Zes Anges difcourent.

DV P. MALDONAT. 81 ection, ains tout ensemblémet d'vn oup, ainsi faut-il croire que les Anges n'aquierent point leur sçauoir de par discours comme par succession, ins ensemblément, c'est à dire par on simple regard. Mais cette raison res re prouue rien. Car si elle prouuoit quelque chose, elle prouueroit aussi iognoissance, ou science, comme les corps celestes n'en acquierent pas. Mais cela est faux. En 2. lieu s'ils ne liscouroient, ce seroit mesmement our la 2. raison de S. Thomas. c'est l'autant qu'ils ont vne abondante umiere d'entendemét. Car les homnes discourent pour auoir cette luniere petite & qui ne peut esclairer es principes & tout ce qui est caché in iceux. Mais cette raison verifie eulement que les Anges discourent, noins que les hommes. Car encore 14 que les Anges ayent plus grande luniere que les hommes, ils ne l'ont ) as pourtant infinie. Or la lumiere ent loit estre égale aux choses qui doitent estre illuminees. Mais les cho

TRAICTE' DES ANGES, ses cachees aux principes sont infinies: Doncques la lumiere de l'Ange onn estant finie, elle ne les peut toutes let esclairer ensemblement. Et parce si minal les hommes vient de discours pour life, cette occasion, les Anges en vseront mont aussi: Tiercemet il est manifeste que Mione les Anges ne peuvent cognoiltre en live semblément choses infinies. Mais ince aux premiers principes fort generaux par puissance sont contenues roue choses infinies. L'Ange ne peut doctent cognoistre ensemblément les principes & toutes les choses contenues en iceux: il vie donc de discours. La 10 4. cause pour quoy les hommes vient de discours, est d'autat que ce qu'ils la At ignoret, ils l'apprennet par le moye ment de ce qu'ils sçauent. Les Anges aussi mette ignoret beau oup de choses Donc- ell ques en les apprenant ils ne le peu-moren uent faire, sinon par le moyen de ce alend qu'ils sçauent & ne le sçauent pas ille ensemblément Ils discourent donc. [m.] L'on y peut adiouster que ce fut l'o. tion 8 pinion de tous les anciens autheurs med auant que les Scolastiques fussent en tin

DV P. MALDONAT. 82 ogue : car tous deffinirent l'Ange comme fit Porphire ) animal capale de raison, immortel. Comme thanase au li de l'essence du Pere, u Fils, & du S. Esprit. Damascene ont ux premieres institutions de Diaque : ctique chap. 7. Car il n'estima pas u il y eust aucune difference entre Ange & l'homme (en ce qui conne erne la raison d'entendre ) sinon de e que l'Ange entend plus subtilenent & plus promptement.

Du lieu des Anges.

ues La Ceste partie de discours doit Lieu des is les Anges, d'autant qu'il est nom-nembré of réentre les actions. L'on demande entreleurs oli n cét endroit 7. choses. La 1. si l'Anno je est en quelque lieu. La 2. par le noyen dequoy il est en lieu La 3.s'il et lieu definy & certain selo la quanpas ité. La 4. s'il a certain lieu selon la fionc gure. La 5, s'il a certain lieu d'habitalo ion & d'office, comme les artisans ont ont des boutiques. La 6 s il a cerna :ain lieu, selon le nobre du lieu: c'est

TRAICTE' DES ANGES, à dire s'il est en vn lieu de maniere qu'il ne peut estre en plusieurs. La 7 s'il a certain lieu selon le nobre des Anges: c'est à dire si vn chacun des Anges doit auoir son lieu distingué, de maniere que plusieurs ne puissent estre en mesme lieu. Quant à la premiere question, S. Thomas au premier des sentences dist. 37. quest. 1.art.1.recitel'opinió d'aucuns, qu'il dit auoir penséles Anges n'estre pas en lieu. Ce qu'écore que puisse estre vray en certain sens, toutesfois il n'en faut pas ainsi parler simplemet, attendu que l'escriture parle autrement : laquelle dit que les Anges font au Ciel & en l'air. Touchant à la 2 qu. le trouue qu'il y en a douze opinions des Scholastiques : chacune desquelles semble auoir quel- 10ga que chose de vray, & quelque chose lege de faux. Mais il me semble que la pil question se doit expliquer y met-Lien com. tant premierement 5. dift. La premiere est qu'vn lieu peut estre consideré en plusieurs manieres. La premiere Metaphisiquement aucu-

me confideré.

DV P MALDONAT. itte rement, non entant qu'il est lieu, ins entant que c'est quelque chose. la seconde Mathematiquement eulement, entant que c'est vne superficie d'vn corps continu. La 3. aif naturellement, entant que c'est ceril iain espace auquel la chose se trou. a bien, & conuenablement à fa nature, ou au contraire, comme disent les Philosophes: comme est le plus bas lieu, à la terre: le plus haut, ne au feu. La 4. naturellement & mathematiquement ensemble, entant que la superficie d'vn corps qui est és lieux Mathematiques est consideré du Philosophe naturel, come ayant tel ou telle fituation en l'Vniuers, ou telle distance des parties du monde. Lag. moralement & Theologalement: comme nous disons le ole fiege du Roy estre Paris, non pas qu'il occupe toute la ville : mais d'autant qu'il a accoustumé d'estre là. Et comme nous disons aussi que le Roy est en tout le Royaume, non en verité, mais par domination & puissance. La 2. distinct, estre en vn

TRAICTE' DES ANGES,

lieu se peut prendre ou proprement toute ou par Metaph. Eftre proprement melou en lieu, c'est estre en iceluy accomo démet non à la nature du lieu, ains à fint en la nature de la chose qui est au lieu muon La 3. d'autat qu'estre en lieu se trans fere des choses corporelles, aux spi fen rituelles: & qu'aux choses corporel mie q les se trouve trois choses par les me poi quelles elles sont en quelque lieu on ont sçauoir est l'essence come principe emble esloigné: la quantité come principe ons d moyen: l'occupation du lieu comme ment, principe prochain. Car c'est estre miles en lieu par son essence, & par sa qua Bent tité, & d'autant qu'on occupe liet reopie & place : ces mesmes trois choses le alle doiuet cercher aux choses spirituel- que la les. La 4. distinct. est lors qu'on cerche ce parquoy la chose est en vi lieu, & se peut demander ce parquoy elle est en lieu de sa nature, or lang parquoy elle est en lieu en ce qui touche à nostre cognoissance. Donques en premier lieu c'est chose certaine si l'on demande ce parquoy les Anges sont en vn lieu, en ce que proch

DV P. MALDONAT. oute chacune cognoissance, en quelque maniere qu'on prenne le ieu, c'est l'operation de l'Ange pasant en vn lieu corporel. Nous ne ouuons autrement cognoistre ou It vn Ange que par son operation. L'Ange Bt en ce sens l'opinion de ceux est enlies rraye qui ont dit que l'Ange n'en par opere point autrement en lieu que par ration. on operation. En second lieu, il " semble qu'on doit dire si nous parons du lieu pris mathematicquement, que proprement & absoluëmet les Anges ne sont point en lieu. Eten ce sens est vraye cette premiere opinion. Car le dire de Boëtius au liure des sepmaines, est vulgaire, que la conmune opinion des sages est, les choses spirituelles n'estre point en lieu. Mais si nous parlons pat de l'estre en lieu metaphoriquemet, 10 l'Ange est en lieu par son essence Comme par vn principe esloigné: Et los par sa vertu pour agir, comme par tt principe moyen : Et par operation passante, comme par un principe proche par lequel en quelque ma-

TRAICTE' DES ANGES, miere il occupe lieu, combien que par son essence il n'en puisse occuper. Et en ce sans encore est vraye l'opinion de sain& Thomas. Il se peut dire aussi (comme d'autres on dit) que l'Ange est en lieu par le moyen du corps auquel il est, d'autant que par iceluy il occupe lieu que de soy il ne pourroit occuper. Comme nostre ame est en vn lieu wen par le moyen du corps, c'est à dire, occupe lieu qu'autrement n'occuperoit pas. Mais si nous parlons de lieu Phisicque, ainsi encore est-il vray que les Anges ne sont pas en lieu. D'autant que ne receuans point du lieu aucune naturelle affection, ils n'ont pas proprement de lieu naturel, comme ont les élemens. Combien quepar quelque similitude nous pouuons dire que le naturel lieu des patico Anges, est le Ciel : & leur lieu contre nature, c'est l'enfer. Non pas que par nature il se puisse mieux conseruer en vn lieu qu'en vn autre, mais Carp par l'ordonnance diuine, qui a voulu que le Ciel fust le lieu de beatitude

Lieu Phific.

DV P. MALDONAT. rearitude: Et l'enfer, celuy des supplices. Si vous demandez par le noyen dequoy l'Ange est en ces ieux-là, ie respons, par essence comne par principe esloigné: par meite ou peché, comme par principe noyen:par ioye ou supplice,comme par principe proche. Mais si la quetion est du lieu, pris en partie Phyiquement en partie Mathematiq. e respons que l'Ange est en lieu, l'est à dire en quelque place par le noyen des choses par lesquelles il Aten lieu Mathematicque. Car les orps me mes par les choses, par le noyen desquelles elles sont en lieu Mathematicque, sont en lieu partie hysique, partie Mathematicque, est à dire en telle distance. Mais 'il est question du lieu pris Mathenaticquement, comme la chose st: Ils me semblent avoir bien paré ceux qui ont dit que l'Ange est en ieu, par la presence de son essence. Car par ce moyen Dieu est en temps k en lieu comme en deux choses: l'auantage son essence est presente

TRAICTE DES ANGES, au temps & au lieu. Que s'il est que question du lieu prins moralement, Mange l'Ange est en lieu par son essence, mais comme principe esloigné: par puis fance d'agir quelque chofe en ce molus lieu là, comme par principe moyen lateo par l'office qui luy est commis de las Ar Dieu, comme par principe prochain Tout ainsi que l'Ange qui est dit par infine Daniel. Prince des Perses ; estre en men toute la Perse, non pas comme l'oc-misque cupát toute, mais parce que par tou. 3. Quest. te icelle, il exerça son office. Tou- win chant à la troisième question : à sça- hotus uoir sil'Ange à certain lieu selon la gace quantité. Quelques Theologies ont ment pensé que l'Ange ne pouvoit estre si- diest non en yn poinct. Laquelle opinion ich; recite S. Thomas en la premiere par-three tie, question vingt-cinquieme art 2 den mais les Theologies l'estiment fauffe. D'autat qu'il n'y peut auoir aucu in ne raison que ce que nostre ame (e- kan stat indiuisible) fait par natune, l'An de fi ge ne le puisse faire par voloté Mais The nostre ame est non seulement en vn the poinct ains en tout le temps. Donc- grand ques l'Ange peut estre en tout quel

Lieus

DY P. MALDONAT. que lieu. Les autres estiment que l'Ange a certain lieu determiné selon la quantité: tellement qu'encore qu'il voulust, il ne pourroit estre ne en plus grand ne en plus petit. Et de cette opinion fait mention Gregode rius Ariminensis en la dist. 2. quest. 2.art.2. Et Gabriel l'a ensuiuie en la par mesme distinct. quest. 2. Mais ceste en cy semble estre encore fausse. Car of puis que l'Ange à vne essence indiou uisible, ne pourra il estre aussi en vn ou- lieu indiuisible? La 3. opinion sut de Scotus distinct 2 quest. 6. que l'Anna ge a certain lieu fort grand, de maont niere qu'il ne puisse estre en mointel dre & toutesfois indeterminément: ion c'est à dire de maniere qu'il puisse estre en vn moindre qu'vn fort grad, 11 & en vn plus grad que le moindre, & qu'il peut estre en vn poinct aussi, ce que ie n'entens pas comme se puisde accorder. Doncques l'opinion 'an le saint Thomas & des autres Mis Theologiens me semble plus veri. nu able: Que l'Ange à certain lieu tres. ont grand & qu'il ne peut estre en plus nel-

H 3

TRAICTE DES ANGES, grand. Car il est notoire que son essence ne peut estre sinon là où est sa puissance: Et que la puissance n'est sinon là où est son action: Et que son action est finie: Il y a donc vn lieu finy & determiné où il ne peut estre en plus grand: Et qu'il n'a pas vn lieu determiné dedas le plus grand, ains qu'il peut en vn plus grand ou plus petit, voire & dans vn poinct. A la quatrieme question, il s'est trouvé des Theologiens qui ont dit que l'Ange a aussi vn lieu determimé selon la figure, tellement qu'il ne peut estre qu'en vn lieu rond com. me recite Gregoire d'Arimini dist. seconde quest. 2. Mais c'est chose absurde de prescrire vne figure à vne chose spirituelle. Touchant à la question 5. les Theologiens en ont eu diuerses opinions. Les aucuns ont pensé les bons Anges estreau Ciel & en la terre : & que les mauuais ne sont qu'en l'air, & qu'ils ne sont point punis auant le iour du iugement. Et ç'a esté l'opinion de plusieurs & fort graues autheurs.

Mai

Sente

deRi

medi

ture e

Que

mis, 8

to en

Lesa

ploye

reme

nom

mre,

nabi

Red

ello

De

& Queft.

g. Queft.

DV P. MALDONAT. Mais cét erreur sera resuté cy apres. La 2. opinion a esté du maistre des Sentences au liure 3. distinct. 6. Et de Ricardus en Dionisius en la mesme distinct quest. z. Et de Bonauenture en la mesme distinct, quest. I. Que les diables sont bien desia punis, & toutesfois qu'ils ne sont pasen enfer , ains en l'air seulement. Les autheurs de ceste opinion employent ces tesmoignages. Premierement, que le diable n'est iamais nommé Prince de l'enfer en l'escriture, ains Prince du monde, comme en S. Iean 14. Secondement qu'il est nommé par saint Paul Prince de cest air, aux Ephes. 2. Tiercement que le mesme saint Paul aux Ephel. 6. nomme les diables receurs de ces tenebres, comme monstrant les tenebres qui sont sur la terre. Finablement qu'en enfer n'a aucune Redemption. Et parce, si les diables estoient vne fois iettez en enfer, ils ne sortiroient iamais de là. Mais ils en sortent, comme l'experience le monstre. Ceste opinion n'est pas H 3

eft

eft

on

ieu

tre

VA

nd,

ति ती

dit mi-

ne

m.

iff.

en

20-

ges

ils

out

TRAICTE' DES ANGES, seulement fausse, ains est presque contre la foy. Car en Esaye chap. 19. est dit que lucifer incontinent apres le peché fut tiréen enfer au profond du lac. En saint Luc 8. les diables prioyent Iesus Christ qu'il ne commandast point qu'ils allassent en l'abilme. Il y auoit donc desia quelques démons qui estoient en l'abisme, ou ils ne vouloient pas retourner de peur de chomer de tourmenter les hommes. Pour le 3 S. Paul aux Ephes. 2. dit, afin qu'au nom de Iesus tout genouil soit fleschy des celestes, des terrestres, & des infernaux. Il y a donc quelques Anges en enfer, comme au Ciel. Pour le 4. S. Paul dit en sa 1. Epist.ch. 2. que Dieu n'a pas pardonné aux Anges pecheurs, ains les ayant attachez à des gros chables d'enfer, les a chassez an plus profond, ces mots de chables d'enfer & du profond (signifiat proprement le lieu plus bas) declarent que les diables furent deiettez en enfer Finablement la loy nous enseigne maintenant que les ames des

plices

defap

Eable

faint h

o'eft d

homa

diable

ierelp

leptio

des te

Santa

18 33

Pair,

Mais

poin

tend

The:

Dy d

eftre

goil

tom

liore

ont

ene

tech

DV P. MALDONAT. damnez sont incontinent punis en 19. Enfer. Or l'Enfer est le lieu des supplices, appresté non aux hommes, de sa premiere institution, ains aux diables, comme dit Ielus Christ en 1 Saint Matthieu vingt-cinquieme, il n'est donc croyable que les ames des Responce hommes damnez y soient, & que les ges. diables n'y soient pas. Aux argumes ie respons: que le diable est nommé le prince de ce monde, & de l'air. & des tenebres, & non pas de l'enfer: de d'autant qu'il n'exerce pas sa puissance & ses combats en enfer, ains en l'air, en ce monde, en ces tenebres. Mais ce qu'on dit qu'en enfer n'y a S point de redemption, doit estre entendu des supplices: que celúy qui vne fois aura commencé d'estre pudes ny des supplices eternels, ne pourra estre deliuré d'iceux qu'elle part les qu'il soit. La troisséme opinion sut, 10. comme recite le Maistre des Senten. ent liure second, distinct. 6. de ceux qui ont pensé que le seul Lucifer est lié en enfer iusques au temps de l'Antechrist : d'autant que ce fut celuy H iiij

TRAICTS DES ANGES, qui deceut les premiers parens , & men qui apres tenta le sus Christ: parle- delle quel ayant efté vaincu, fut ietté & liéen Enfer. Et que les autres demons conuerlent en l'air. Ils colligeoiet cecy des paroles de faint lean en l'Apocaly ple vingtielme chapitre lin lors que mille ans seront acheuez antes Satan sera deslié de sa prison, & sortira pour seduire les gens qui sont sur les quatre coins de la terre. Mais ceste opinio est fausse encore. D'aucelebi tant qu'il a esté verifié cy dessus que hies, le propre lieu des diables, est l'enfer. Et ce passage de l'Apocalypse a vn autre sens. Car tout ainsi que quand Satan est dit estre lié, l'on n'entend pas qu'il soit attaché de cordes, ains que sa puissance est diminuee, telle. ancies ment qu'il ne peut à son appetit exercer cruauté contre les hommes. De mesme quand il est die qu'il sera deslié, cela ne s'entend pas des vrays liens, ains qu'il receura de Dieu plus grande puissance qu'il n'a maintenant, afin que regnant l'Antechrist, il seduise (si faire se peut) les esseus

tater

le opi

ment

micien

coms

entre

toute

Enla

bioi

Plea

C211

DV P. MALDONAT. 89 melmes. La quatriéme opinion est des Theologiens: Qu'il y a aucuns des diables qui tousiours sont en de enfer afin d'auoir leurs peines, ou pour tourmenter les hommes damnez : les autres qui demeurent en Itair pour exercer les hommes: les autres qui vont souuent en enfer & or en retournent. Ce qu'est fort conont uenable à la raison. La cinquieme opinion a esté anciennement fort celebre: qu'il y a trois genres de diaout bles, l'vn qui habite en l'air, l'autre en terre, & l'autre en enfer. Laquelle opinion Chalcidius en ses commentaires, sur le Timee de Platon affeure estre des Hebreux & Platoniciens. La sixième fut d'aucuns anciens aussi qui ont pensé qu'auent cuns des démons sont au Ciel, ou y entrent quelquefois : De maniere toutesfois qu'ils ne vovet pas Dieu. En laquelle opinion est saint Ambroise au Sermon huitiéme sur le Pfeaume cent dix huiclieme : A& il, cause de cest exemple qui est en Iob chapitre premier, ou il est dit que

H5

TRAICTE' DES ANGES, satan vint auec les Anges de Dieu, en sa presence. Et à cause des paroles de saint Paul aux Ephes. 6. contre les Princes & puissances, contre les gouverneurs du monde de ses tenebres, contre les spirituelles chose de malice aux lieux celestes. Mais à bon droit cecy est reprouué par les Theologiens. Car ce qui est dit que satan vint en la presence de Dieu auec les autres Anges (comme dit saint Gregoire au 2 liure des Morales chap. 3. ) ne signifie pas qu'il montast au Ciel: d'autant qu'il n'est pas dit que les Anges vinsent en la presece de Dieu parce qu'ils sont montez au Ciel: car Dieu est par tout : mais parce qu'il a esté veu de Dieu & enquis qu'est ce qu'il auoit fait. Et touchant ce que dit faint Paul contre les choses spirituelles, &c. le sçay que presque tous les ancies autheurs ont entendu ce mot aux lieux celestes, c'est à dire en l'air. Mais moy prenant garde à la coustume de par-Maldon, ler de saint Paul, & ne trouuant

les lies

COMBINE

182.

tre fen

loola

les dia

eltis

adire

roalo

Elons

misle

hire

歌(0)

dvn

rend

desd

Y/200

priso

Lep

prém

bitan

30000

enm

mal

DY P. MALDONAT. qu'en aucun lieu sainct Paul nomme les lieux celestes que le vray Ciel, 6 comme en l'epistre aux Ephes. chap. 1. & 2. Il me semble qu'il y a vn aude tre sens que les choses de malice (sede lon la vertu du mot Grec) soient les diables: lesquels premiers de tous estás au Ciel ontrespiré malice, c'est à dire ont fait mal. Et c'est ce que vouloit dire sain & Paul, que nous auions à combattre contre des ennemis lesquels estans au Ciel, ont osé ne faire guerre contre Dieu. La septiéme opinion fut d'autres ( comme d'vn certain Marcus le Philosophe rendu Chrestien en Psellus au liure des demons ) lesquels par vn long vlage & science affeuroiet auoir appris qu'il y a de 6. especes de demos. ou. Le premier etheree habitant au fupréme lieu du feu. Le 2. a esté habitant en l'air Le 3. aquatique qui a us accoustumé d'exciter les tempestes en mer Le 4. terrestre. Le 5. infernot mal habitant sous terre. Le 6. fuyant la lumiere habitant en lieux temebreux. Et tout cela semble auoix

TRAICTE' DES ANGES, quelque chose de probable par l'escriture. Car du premier genre, prefque tous les anciens ont interpreté ce que dit S. Paul au lieu preallegué. Du 2. S. Paul dit souuent : Le Princede cet air. Du 3. il semble qu'il est signifiéen 8. Matthieu huictieme lors que ces diables firent precipiter les pourceaux en la mer. Du 4. sembloit estre de Satan en lob premier, qui dit i'ay enuirone la terre, & l'ay toute parcourue. Du 5. parle faint Paul aux Philippiens 2. des creatures celestes, terrestres & infernales. Et du 6.il semble que l'Escriture parle souuent: comme quand il est dit au premier chapitre de S. Iean la lumiere luit en tenchres & les tenchres ne l'ont pas comprise, c'est à dire les diables comme il est expliqué au ch. 14. Le Prince de ce monde est venu. Et aux Ephefiens sixiéme contre les recteurs de ce monde de ces tenebres. Et aux Collocences 2. nous 2 deliuren de la puissance des tenebres. Et ainsi ont exposé quelques vos ce que dit Dauid au Pse. 103. Tu

ot lens

bit q

ace.

mefti

Lilyt

mia

ont i

ques

ancu!

Occi

DVP. MALDONAT. de as mis lestenebres, & la nuich a efté de faite, c'est à dire tous les demons qui habitent és tenebres. Au demeurant, ce sens peut estre allegorique & ne ne peut estre historial. De mesme expliquent les Cabalistes au Genese vingt-vniesme ce que l'Ange dit à la lacob : laisse moy aller, car l'Aube il approche. Car ils pensent que cet Ange là ne fut pas bon, ains mauuais : ayant voulu fuyr quand l'Aurore approche, parce qu'il n'habitoit qu'aux tenebres. Mais cela est fabuleux : d'autant que Iacob dit bie peu apres qu'il auoit veu Dieu face à face. Quoy qu'il en soit, toutesfois ere cette opinion des diables habitans ne és tenebres, est aussi des Hebreux: les lesquels disent que les demons domestiques sont nommez en Hebreux Lilythim, & Laila, qui signifie la les nuice La huitieme fut de ceux qui Lilyth. ont pensé qu'aucuns des demons Lailes habitoient de leur nature en quelques parties du monde : Et que les ucuns estoient Orientaux, d'autres Occidentaux, autres Meridionaux,

TRAITE DES ANGES, & les autres Septentrionaux. qu'ils colligent du Pseaume quati vingts-dix. De la chose qui march en tenebres de l'affaut & du demo meridional : comme s'il faisoit d stindion du demon meridional, d'a uec l'occidental & des autres. Et au cuns Cabalistes l'asseurent ainsi, fei gnant beaucoup de choses de la na ture de cos demons, comme escri Marcus Marmensis au liure de la do Arine commune, & Archangelu Burgobensis. Mais le Rabbin Salo mon rapporte ce passage non au liet ains au temps : disant qu'il est nom mé Meridional, d'autant que prin cipalement il fait ses mauuais ex ploicts sur l'heure du Midy. Le Chrestiens l'ont anciennement rapporté aux vices. Car au liure premier de l'esprit de paresse, Cassiar dit que l'interpretation de tous les plus vieux en Egopte fot que demô meridional se nommoit celuy qui a de coustume de rendre les hommes paresseux à bien faire, prenant la metaphore du Midy, d'autant qu'en

DV P. MALDONAT. 92 cre temps là les hommes ont accoutumé d'estre plus paresseux. Apres on a prins garde qu'il y a certains modémons qui demeurent volontiers idiux sepulchres, comme on collige du 8. de S. Matthieu, ou il est dit anqu'il y eut deux demoniaques qui le sabitoient és sepulchres de maniere que personne n'y pouvoit passer. Ce que fut cogneu encore par des adolutheurs prophanes, mesmement Grecs, qui ont nommé certains lémons Sorodemons, comme dénons sepulchraux. D'autres croyent que tous les Anges qui tomberent lu Ciel, sont en enfer: mais que les ex lémons qui sont sortis d'eux, sont Les lemeurez en l'air. Ainsi l'escrit actance au liure deuxiéme chap. uinzieme. D'autres ont obserue sian var experience que les démons cousle tumierement se retirent aux lieux emó u il y a moins de religion pour y stre en plus grade seureté. Et parce es plus recentes histoires recitent ue ces années passes au nouveau nonde y avoit si grande multitude

TRAICTE DES ANGES, de démons, qu'il n'y auoit person men ne qui ne parlast familieremet auc eux s'il vouloit. Et Cassianus en l collation septiéme, chapitre ving troisième raconte que lors qu'alle pour luy les Moynes venoient et mat Egypte, il y auoit si grande trouppi de démons, & qui exerçoit sa cruau man tési audacieusement, que les Moy atl nes n'osoiet dormir en ce temps là moun mais pendat que les vns dormoient liges les autres faisoient la sentinelle et Oraisons & Prieres. L'experience litera apprend aussi que les démons sentes plaisent d'habiter les montaignes montaignes mont d'autant qu'ils sont superbes. Et les mines arts de la Magie ont estétoussours mble conseruez aux montaignes. Comeque qui ne semble pas esloigné de la m fainte Escriture. Car ce ne fut passousli sans cause que l'esprit malin mens lors Iesus Christ en la montaigne pour le tenter. Touchant la sixieme que uni ftion, tous les Theologiens s'accordin dent qu'vn Ange ne peut estre er & plusieurs lieux. Combien qu'il me pauce semble que cela s'ensuit necessaire-

Afontaigne des démons.

6. Quest.
Si vn
Ange
peut estre
en plusteurs
kieux.

DY P. MALDONAT. on nent de l'opinion par laquelle ils ensent que l'Ange est en lieu par operation. Car il n'y a point de ing loute que l'Ange ne puisse operer que n deux lieux extrémes , n'operant moint au milieu : ou appliquer sa uissance à operer en deux lieux, & on au milieu. A la septiéme quest. log zint Thomas respond en la questió inquante-deuxième que plusieurs 7 Ques. in linges ne peuuent estre en mesme en ieu. D'autant qu'ils ne peuuent ence stre cause (comme il dit ) d'vn messine effect total. Mais presque tous nes es autres Theologiens font de conle raire aduis, & mieux comme il me outs emble. Car comment se peut il Maldon Guire qu'vne legion d'Anges entieele, futen vn seul homme, comme pat ous lisons en sain& Mare, si plueurs n'estoient en mesme lieu? Et ares, rië n'empesche que deux corps oue e puissent estre en vn lieu, sinon 'autant qu'ils occupent place : Or en es Anges n'en occupent pas : ils me euuent donc estre en vn mesme eu. Troisiémement, deux accidens

Que l'Ange pent estre en plusieurs lieux.

TRAICTE' DES ANGES, corporels (comme au laict la sauen mde & la couleur ) sont entierement e dince vn lieu. Doncques à plus forte rai un! fons deux Anges estans incorporels Quatriémement, si plusieurs n'al pouuoient estreen mesme lieu, ici la li seroit principalemet d'autant qu'il min seroient en lieu par operation Mai corps il a esté verifié qu'ils sont en liet, con non seulement par operation, ain soul quelquefois par effence. Estant don fonte leur essence indiutsible, ils pourron mela estre plusieurs en mesme lieu. Ad de ioustez qu'encore que nous disson dette auec fainct Thomas que les Anges In An sont en lieu premierement d'autan une que la vertu de l'Ange est limiteente quelque corps pourra donc estre! grand, que par vn seul Ange il n pourra estre remué, & le pourr Di estre par deux. Doncques l'vn 8 l'autre operera en mesme corps. E par ainsi l'vn & l'autre sera en mel me lieu. Secondement, d'autant que l'Ange n'employe pas necessaire lion ment toute sa vertu: mais selon samme volonté en peut vser, ou de toute

DV P. MALDONAT. utu de partie. Il se peut donc faire ne u'vn corps qui pourra estre remué ar vn Ange, s'il ne veut employer tels outes ses forces, sera remué par Meux. Ils seront donc deux en vn eu. Tiercement rien n'empesche u'vn Ange n'exerce vne action fur line corps, & vn autre en face vne aulete, comme si l'vn detient, l'autre ainsschauffe. Doncques si par action ions sont en lieu, l'vn & l'autre seront roun mesme lieu. Finablement en Da-Miel ch. 10. nous lisons que Gabriel ionair detenu par le Prince des Perses. ges, 'n Ange peut donc detenir l'autre unt ne le peut detenir s'ils ne sont en ice sesme lieu. Il a a santini aparta Lavus.

## des Anges.

E ce que nous auons dit du lieu des Anges, vne autre queinte ion se peut expliquer, de leur on siouuement. Or elle a quatre parout es. La premiere, si les Anges peu-

TRAICTE' DES ANGES, uent remuer de lieu. La 2. parque in ils sont remuez. La 3: s'ils sont rather muez en temps, & en instant. La leine s'ils peuuent estre remuez d'vn lichen en vn autre, non par moyen. Tol chant à la premiere partie, Duran fion Partie. dus au premier des Sentences, dil mine 37. quest. 2. fut en cest erreur, que estima que l'ange en effet ne se pour uoit aucunement remuer, ains qui mede se remuoit seulement par nott milion opinion. D'autant que quand not solis a voyons qu'il agit là où il n'agisso at pi pas auparauant, nous pen sons qui len foit venu de ce lieu là en vn autr Ce qu'est ouvertement contrait aux lettres faintes : lesquelles et seignent qu'vn Ange vint d'vn lie en un autre en effet & non feule ment par action. Touchant à la ale partie, il faut penser qu'en ce qu'o ninst dit estre remué de lieu, deux chombon fes sont encloses, l'vn estre en lieunne l'autre agit en se remuat par vn liet outes Si nous regardons ce premier, l'Anon. ge est remué de lieu par les mesme choses par lesquelles il n'est pas ette

DV P. MALDONAT. 95 eu. Si nous regardons le second, Ange se meut par lieu, par le moye 144e son essence, comme par principe loigné: par la puissance mouuante, Tou mme par principe moyen : par Rion de se mouuoir, comme par rincipe proche. Touchant à la poisiéme partie, il y en a eu cinq polipinions des Scolastiques. La pre- 3. Parie. Pliere de Henricus au quotlibet 13. uestion 7. & de Gregorius Ariminou enfis au 2. des Sentences dist. 6. q. art premier. Et de Herbeius au 2. qu'es sentences question 7. article 3. esquels ont pensé que l'Ange poumail oit estre remué en vn instant, voire vne tres-grande distance. Mais alle fe opinion est fausse. Car il ensuiuroit que l'Ange pourroit la tre par tout : d'autant qu'en qu'on instant il pourroit estre remué cho 1 toutes les parties de l'Vniuers, en ille n mesme temps il seroit donc en utes les parties, qui est estre par l'Amout. Secondement il s'ensuiuroit ue l'Ange plus haut ne pourroit at fire remué, plustost que le plus

TRAICTE DES ANGES, bas, d'autant qu'aucun mouuemer nepeut estre plus viste que celuy qu se fait en vn instant. Mais cela el absurde. Troisiémement l'Ange e vn corps qu'il a prins, ne peut estr remué en vn instant, comme tou accordent: parce que cela est contr la nature d'vn corps. Doncques il n peut sans corps aussi estre remu en vn instant, d'autant que l'Ang etc ne se meut pas au mouuement d corps, attendu qu'il n'est pas la for mons me d'iceluy: ains le corps, au mou uement de l'Ange. Et l'Ange pour luce q roit prendre quelque corps pelan meme qui se mouneroit vers le bas, & qui mede retarderoit son mounement. Si do quelqu en vn tel corps il ne peut estre re repond mué en vn instant, il ne le peut san aparo iceluy aussi. Toutes les autres opi age nions ont quelque chose de probation: ble. Car lors qu'on demade si l'An liges ge peut eftre meu en l'instant, l'or parle du mouuement prins propre dis ment, lequel de sa nature comprendaque fuccession. Et ainsi il est éuident te qu'il ne peut estre meu en yn instant

DY P. MALDONAT. 96 menl'autant que succession ne peut estre quilu'auec temps. D'auantage il faut ntendre qu'entre les Theologiens utre est l'instance de nostre temps, utre celle du temps des Anges. Car autant que les Anges ne mesurent Instance as leurs actions par le mouuement des Anu Ciel, ains par d'autres leurs a- ges. tions, vne chacune action d'vn Inge est nommé vn instant. Et le emps quiest composé de plusieurs ctions d'vn Ange, est nommé n temps distinct d'vn Ange. Et arce que l'Ange peut prolonger ne mesme action par vn long esace de nostretemps, il arriue que uelquesfois à vn instant d Anges en espondent plusieurs de nos annees. it parce quand on demande si vn inge peut estre remué en vn inant: Si l'on parle de l'instant des anges, il n'y a point de doute qu'il e puisse estre remuéen vn instant. sais quand on dispute de cecy, question est des instans de notre temps. En troisième lieu il jut vser de cette susdite distin-

TRAICTE DES ANGES, Stion. Car si l'on dit que l'Ang soit en vn lieu occupant lieu pa operation exterieure (comme faine Thomas a pensé ) son opinion el vraye que l'Ange ne peut estre re mué en vn instant:parce qu'estre re muéen vn instant, seroit en cet en droit transferer en vn instant vne noine operation exterieure d'vn lieu en vi me autre: Ce qui ne se peut faire, d'au ! ma tant que toute exterieure operation mion tout ainfi que de sa nature elle est et la lieu, ainsi de nature elle est par suc mant cession. Mais si nous disons qu'en l'Ange est en lieu par essence, la que pour stion en est bien plus difficile. E pour l'expliquer, il faut mettre vn len autre distinction. Car vn Ange peu lemie estre remué ou d'vn lieu qui luy et min égal, en vn autre égal à luy, entre les laque quels il y ait plusieurs autres lieu teon égals entre deux : Et en ceste ma une en vn lieu niere il est manifeste qu'vn Ange nique

me instant il seroit aux deux lieu foit

extréme

an vn lien niere il est manifeste qu'vn Ange nique par essen peut en vn instant estre remué d'vi que se. lieu en vn autre. D'autant que s'i tout

DV P. MALDO NAT. mextremes & en ceux d'entre deux. Il seroit donc en vn lieu fort grand intou tres grand. On bien l'Ange te peut estre meu d'vn lieu égal, en n vn autre lieu égal proche, de maen niere qu'il n'y ait rien entre deux: te Ou d'vn lieu inégal, c'est à dire mmoindre que le fort grand, en vn an autre lieu égal proche. Et en cetla te maniere me semble vraye l'opinion refutee par saince Thomas lenen la premiere partie, question cinm quante troisième, article troisiéme, de ceux qui disoient que l'Anque ge pouvoit estre remué en instant La leur sens : que tout le temps preemsent, il soit en quelque lieu, & au per dernier instant de ce temps il soit we en vn autre lieu. Car la raison par eld laquelle sain& Thomas refute cetliente opinion, à bon droit est reproumuee par les Theologiens. D'autant get que ce qu'il dit ne se pouvoit faire, d'que quelque chose soit en repos estout le temps precedent sous vne me forme, & qu'au dernier instant, il foit sous vne autre, est fausse. Et

TRAICTE DES ANGES, les Philosophes dient que lors que de l'eau ce fait de l'air , la matiere de l'eau en tout temps auoit esté sous la forme de l'eau, & qu'au dernier instant elle est sous la forme de l'air : parce qu'au commencement elle est dite en forme elsentielle en l'instant. En ce sens aussiest vraye l'opinion de l'Escot au deuxième des Sentences, distin-Etion deuxiéme, question vnziéme. Lequel dit qu'en cette maniere l'Ange peut estre remué en vn instant : non pas qu'il passe toute la distance en l'instant, mais qu'à vn seul instant il entre en tout le lieu qui luy est égal auquel il tendoit, & non pas successiuement & peu à peu comme nous. En ce mesme sens ie iuge vraye l'opinion de Gabriel en la melme diftinction, question troisiéme, qui dit que l'Ange peut estre remué en vn instant d'vn lieu inégal, à vn lieu proche égal, nó qu'en mesme instant il soit en l'vn & l'autre : car cela est contraire, mais ce qu'au temps prece-

fe fero

no fre

de nis

HOCCU

quel il

temps

mocha

Thom

ment

eft cos

tion e

Laute

diner

terron

moun

ne fe

Pautre

que [

contin

mais

121

DV P. MALDONAT. dent se feroit en vn, en vn seul instat se feroit en l'autre. D'autant que si nostre ame en tout le temps precede n'informant point nostre corps, peut en vn seul instant informer le corps, il n'y peut auoir aucune raison, pourquoy l'Ange aussi n'occupe tout vn lieu égal à luy, duquel il disoit, combien qu'en tout le temps precedent il fut en vn lieu prochain. A la question saint Thomas respond que le mouuement des Anges est double. L'vn Mouneest continuel, qui se fait par opera ment de tion exterieure non interrompue. l'Ange L'autre discontinué qui se fait par & discondiuerses operations exterieures in tinué. terrompues. Il dit donc que le mouvement de l'Ange continuel ne se peut faire d'vn extréme en l'autre sinon par vn moyen: mais que si peut bien le mouvement discontinué Les autres Theologiens presque tous nient absoluement & formément que l'Ange se puisse iamais remuer de lieu en autre sinon par quelque moyen. Ainsi le dit

TRAICTE DES ANGES, Alexander en la seconde partie, question trente troisieme, nombre deuxiéme. Et Albertus au premier des sentences distinction tren. te-septiéme, article vingt troisiéme. Et Scotus au deuxiéme des Sentences, distinction deuxième, question douziéme. Et Gregorius Ariminensis, dist. 6. quest. 3. art. 2. Et Gabriel distinct. 2. quettion. 3. Quant à moy i'estime que si nous disons l'Ange estre meu par operation exterieure, il peut estre meu d'vn lieu à autre non par moyen: d'autant qu'il peut operer en deux extrémitez, n'operant pas au milieu, mais (pour dire le vray ) c'est parler improprement. Mais si nous disons, que l'Ange se remuë par le corps auquel il est, ou par lequel il est en vn lieu, il ne se peut pas plus remuer sans vn moyen que ce corps mefme. Que si nous disons qu'il est meu par actions interieures de l'esprit & de la volonté, come l'on dit que les hommes diuaguent & discourent lors que par la pensce de l'esprit ils

2-1 P

polite

me,

delati

viel ne

milieu

ment

que l

lon e

hire

lans n

Sio

Maldo-

discourent en diuers lieux: Ainsi n'y a-il point de doute que l'Ange ne puisse estre remué d'vn lieu à autre, ne passant pas par le milieu comme nostre esprit est remué de la terre au ciel, lors qu'il pense du ciel ne pensant pas de l'air qui est le milieu: mais cela n'est pas proprement estre remué. Et si nous disons que l'Ange est remué appliquant son essence à diuers lieux (comme i'estime qu'il est remué) il ne se peut faire qu'il se remué de lieu en autre sans moyen.

LA DEVXIESME PARTIE

de la disputation qui est des Anges,

particulierement bons

manuais.

(8)

NO

en

100

185

L'à trois parties. La premiere de la creation & qualité, de laquelle Dieules a faits. La 2, de leur distinction. La troisième de leurs ofsi-

TRAICTE' DES ANGES, ces. La premiere partie à cinq questions. La premiere si les Anges ont esté faits bons. La 2. s'ils ont esté faits en grace. La troisième s'ils ont esté faits heureux. La quatriéme si ayans esté faits heureux, ils peuuent pecher, & perdre la bea. titude qu'ils ont. De la premiere quest il y a eu diuerses opinions. La premiere fut l'heresie des Valentiniens, Manicheens & Priscillianistes (comme en plusieurs endroits tesmoigne S. Aug. ) que les Anges de leur nature estoient mauuais & crées par vn mauuais principe. Mais cét erreur a esté refuté cy dessus. La 2 opinion sut de laquelle fait mention le maistre des Sentences au li. 2. dist. 3 Que les diables sont vrayement mauuais, & qu'ils furent crées de Dieu tels qu'ils sont maintenat. Cest erreur est aisement refuté aussi par ces mots du Genese premier: Dieu vit tout ce qu'il auoit fait, qui estoit fort bon. La troisiéme fut de quelques anciens Theologiens, de laquelle parle S. Aug.

Bore!

Etau

chap.

HORS

MYET

00115

mils

wils

iont a

loo fi

Ce qu

parle

k cor

then

Cedr

ledec

Ceff

Augr

ceux

ftoi

CTICL

mon

Ela

Eze

P. MALDONAT. liure 11. de la Cité de Dieu, chap. 13. Et au li. 11. du Genef. selon la lettre, chap. 20. Et au premier li des Retractions chapitre 15. Que les demons en verité ne sont pas mauuais, mais qu'ils sont manuais à nous, d'autant qu'ils nous sont cause de pecher : Et qu'ils furent faits tels de Dieu qu'ils font maintenant non pour autre raifon finon afin qu'ils nous exercent. Ce qu'ils prouvent premierement par les paroles de Iob, cha 40. llest le commencemet des voyes du Seigneur. Et des paroles du Pseau. 103. Ce dragon que vous auez creé pour le deceuoir, c'est à sçauoir l'homme. C'est heresie aussi, combien que S. Augu. ait dit fort modestement que ceux qui auoient ceste opinion n'estoient pas Manicheens. Mais l'elcriture nous apprend que les demons furent quelques fois bons. En Esayechap. 14. comment estes vous tresbuché du Ciel Lucifer, qui quelquesfois vous leuiez du matin? Et en Ezech. 28. tu as esté parfait en toutes tes voyes des le commencement

ges

ent

10-

tu.

100

oit

ié.

\*0

TRAICTE DES ANGES, de la creation, iulques à ce qu'iniquitéa esté trouvee en toy. Et en S. lean huitiéme ces mots le monstrét: il n'est pas demeuré en verité, d'autant qu'elle n'est pas en luy : comme s'il disoit il eut quelques sois verité, c'est à dire instice, mais il ne persista pas en icelle. Mais ce qu'ils alleguoient de Iob, cela procede de l'ancienne version corrompue: car nous & les Hebreux lisons autrement, cehuy qui l'a fait, a appli qué son glaiue, c'est à dire l'occira. Semblablement ce qu'ils ameinent du Psalme cent trois selon les Hebreux à yn autre sens, sçauoir: lequel tu as fait no pour le deceuoir, ains pour se iouer en iceluy, c'est à dire en la mer. Or il parloit de Leuiathan ce grand poisson, qu'il est dit que Dieu fit en Genese premier, qu'on dit se iouer en la mer, c'est à dire, qui y domine & y fait ce qu'il luy plaist: ainsi qu'en la terre le lyon domine entre les bestes sauuages. La quatriéme opinion fut celle que recite saint Thomas au deuxié. me des Sentéces, distination quatrié-

refois

00 Ils

mil 9

mence

ai err

de l'E

quelqu

le con

int.

Beurs

fimple le con

mani

gnifi

Pefpa

Car

diabl

apres faint

hiu

quef

DV P. MALDONAT. me, quest. 3. Queles diables ne sont pas mauuais de nature, & n'ont pas esté faits manuais de Dieu. Et toutesfois, qu'au premier moment qu'ils furent faits, ils pecherent. Ce qu'il verifie par ces paroles de saint Tean : Il estoit homicide dés le commencement. Il semble qu'icy encor ait erreur. Car des susdits passages de l'Escriture il est clair qu'il fut quelque temps que le diable fut bon. Et cecy: qu'il fut homicide dés le commencement ( combien que faint Augustin l'interprete en plufieurs manieres. ) Ie l'entens fort fimplement qu'il fut homicide dés le commencement du monde : de maniere que commencement ne fion, gnific pas vn moment, ains tout l'espace des six iours ausquels est dit que toutes choses furent creées. Car dedans cest espace de temps le ele diable fut premierement bon, & apres mauuais. La cinquiéme fut de faint Thomas & de ceux qui l'enfuiuent en la premiere partie de la question 63. article cinquiéme.

IV

TRAICTE' DES ANGES, Que tous les Anges non seulement furent faits bons, ains encores qu'ils ont merité la vie heureule. Et que les bons Anges en perseuerant auoient obtenu la felicité qu'ils auoient meritee: & les mauuais, en pechant la perdirent. Et que quand bien ils eussent voulu, ils n'eussent peu pecher au premier moment de leur creation. La 6. fut d'autres Scholastiques, comme de Scotus, Gregorius Ariminensis, Gabrielau 5. des Sentences, distin&. 5. Ocham. au 2. quotlibet, quest. 6. Que tous meriterent incontinent au 1. moment, & que toutes fois tous peurent pecher aussi, mais qu'ils ne pecherent pas. Il me semble que ceste question se doit expliquer auec six chefs. Le 1. qu'vne bonté est naturelle, l'autre morale, l'autre Theologale ou diuine. Sil'on demande donc de la bonténaturelle, la foy Catholique enseigne que tous les Anges surent faits bons. Car ainsi faut il entendre cecy : Dieu vit tout ce qu'il auoit fait, & cela estoit fort bon.

Moral

Melch

resie

ment.

moier

99 115

mode

gion

lame

mier

Q169

É. Le

& m

conti

treat

arbit

cho

ter, 8

Tent

te de

Min

grad

toir

tiei

Bes e Anges faits bons de bonté nasurelle.

DV P. MALDONAT. 102. Mais si la question est de la bonté Morale, ou Theologale, la foy n'en prescrit rien, ains est libre d'en opiner. Le secod chef, les Anges bons & mauuais ont peu meriter la vie heureuse incontinent au premier moment. Premierement d'autant qu'ils auoient autant parfait liberal arbitre qu'ils ayent eu iamais par apres. Secondement d'autant que c'est l'opinion de tous les Theologiens que l'ame de Iesus Christ merita au premier instant qu'elle fut faite: doncques les Anges peuuent meriter auffi. Le troisième tous les Anges bons & mauuais en effect meriterent incontinent au premier momet deleur fe creation. Car ils auoientle liberal arbitre & la grace , lesquelles deux choses sont necessaires pour meriter, & ils ne forent pas oylifs. Ils eurent donc quelque action prouenand te de grace & du liberal arbitre. Mais toute action qui procede de grace & du liberal arbitre est meritoire. Ils meriterent done. Le quatrieine chef est que tous les Anges

25.

TRAICTE DES ANGES, bons & mauuais incôtinent au premier moment de leur creation peurent pecher, fi vous regardez feulement à leur nature, en oftant la gra. ce de Dieu. Et en cela ie suis de l'aduis des Theologiens qui se sont departis de l'opinion de saint Thomas. Car en Theologie c'est vne demonstration tres-certaine. Tous les Anges ont peu meriter, ils ont donc peu pecher aussi. Parce que mesme facul. te est celle de meriter, & celle de pecher. Et apres (ce qu'est plus) plus de choses sont necessaires pour meriter que pour pecher. Si doncques incotinent en leur premiere action qu'ils eurent, ils peurent meriter, ils peurent pecher aussi. Pour le troisième s'ils ne l'eussent peu faire, s'eust esté principalement pour la raison qu'ameine sain& Thomas, que la premiere action de l'Ange creé doit e-Are attribuee au Createur & non à l'Ange creé. Mais cette raison ne fait rien. Car fielle estoit bonne, elle verifieroit que l'Ange ne pouvoit meriter de sa premiere action. D'aus

mbl

dela

A C

mals

tent

DV P. MALDONAT. tant que l'action par laquelle ils pecherent ne doit pas eltre dite moins leur, que celle par laquelle ils meriterent : ains encore pechons nous 20quelquesfois par l'action d'autruy: come par le peché des premiers parens: & toutes fois nous ne meritons on iamais par l'action d'autruy. Si pour ha cette cause donc les Anges n'ont pen pecher au premier moment, beaucoup moins ont-ils peu meriter. Finablemet s'ils n'eussent peu pecher, de c'estoit principalement d'autant que net Dieu fut autheur de cette action. Or il n'est point moins autheur de touils tes actios qui s'ensuiuent apres, que de la premiere, d'autant que rien du me tout ne peut estre dequoy Dieu ne elle foit autheur : Si doncques les Anges pour cette cause n'eussent peu pecher en leur premiere action, ils e n'eussent iamais peu pecher apres. 12 Le 5. chefelt, si l'on considere no pas ne la nature des Anges ains leur fait, de suls Anges ne pecherent incontioit rent au 1. moment de leur 1. action: l'autat que l'escriture enseigne que

oeu-

Dic.

gra.

TRAITE DES ANGES, les diables furent quelque téps bons Comme en Esaye 14. comment es tu cheut Lucifer? &c. Et en Ezechiel vingt huitième tu as esté parfait en toutes tes voyes dés le jour de ta Natiuité, &c. Le sixième chefest: Si nous regardons non seulement la nature des Anges & la condition auec la quelle ils furent faits de Dieu, sçauoir est en grace, en effect ils n'ont pas peu pecher en leur premiere a ction. Non pas pour la raison de S. 4mai Thomas (que cette actio doine estre mou attribuee au Createur ) ains pout min l'autre raison que les autres Theologiens ont amenee: C'est que le peche tide ne peut estre ensemblement en mes inten me moment de temps auec la grace Et parce, ces deux choses sont con D traires entr'elles, que l'Ange au premier moment de fa creation ait eu la lutte grace, & le peché, siente mentos a plus

soul and some of the model of the sound income!

success and plant on the action of the

is l'aucicique l'eliciture celeigne que

iten siles Angesont esté faits en grace.

2 N2. E cecy il y a eu cinq opinions des Theologiens. La premiere de le ceux qui ont dit que les Anges urent faits auec leur nature feule 84 ont son douez d'aucuns dons. Et qu'apres ils receuret des graces de Dieu. e se maistre des Sentences recite & elle pprouue ceste opinion au deuxiépour ne liure des Sentences, distinction olo juatre & cinq. La seconde opinion etheut de ceux qui dirent que les Anges mellieurent point de grace, iusques àce m'ils peurent meurement delibecon er. De cest aduis est Henricus au pre uotlibet huitieme. La troisieme fut cull'autres qui ont pense que les Anes furent faits auec la grace donnee ratuitement, mais non auec la graerendant agreable. Et en ceste opiion est Alexander, en la deuxiesme artie, question 19. membre 2. La 4. it d'aucuns Theologiens qui ont

TRAICTE DES ANGES, pensé que tous les Anges bons & mauuais, superieurs & inferieurs furent faits en pareille grace ren dant agreable. D'autant qu'ils ne pouuoient trouuer aucune caule pourquoy Dieu donast plus de gra ce à l'vn qu'à l'autre. La 6. est de presque tous les Theologiens. Et mesmes de saint Thomas en la premiere partie question 62. Que tous furent faits en grace, mais non par égale: D'autant que Dieu leur distribua grace plus grande & plus petite, selo la nature d'vn chacun. Mor opinion est premierement que tous Anges furent faits en grace. D'au tant que cela fe collige ouuertement du 14. chap. d'Esaye, & 18. d'Ezech Mid & du 8. chap. de saint Iean : il n's unq pas perseueré en la verité. Car il ne nomme pas verité, la nature, que l'al le diable ne perdit pas, ains la grace qu'il perdit. Et apres i'estime foritis probable ce que les Theologien enseignent : que Dieu leur donnied grace, felon la nature d'vn chacun lue Mon qu'il la leur donnast pour leurs

Maldon.
Tous les
Anges
faits en
grace inégale.

Dy P. MALDONAT. 105

in ant nerites qui est oient nuls: mais d'au
tens ant que c'est à vn prudent distribu
tens cur de departir les dons selon la ca
sue acité de ceux à qui il les donne. Et

aust 'est ce que signifie cest eparabole du

gra 'ere de famille en sain et Matthieu

de 5. lequel donna à vn de ses serui
se le curs 5. talents à l'autre 2 à l'autre 1.

pre clon leur vertu.

## opas TROISIES ME QVEdi- stion, siles Anges surent bien-heureux.

en diverses opinios. Car quelente ves ves (comme recite Bonauentuente au deuxième des Sentéces distinille ion quatrième, question premieille i) ont estimé que les bons Anges
que trent faits de Dieu, bons : mais les
que trent faits de Dieu, bons : mais les
que trent faits de Dieu, bons : mais les
que trent faits de Dieu, bons : mais les
que trent pecher. Mais cette
giens pinion se peut resuter tout de mesgiens pinion se peut resuter tout de mesque tre semblable estoit resutee par
inct Augustin en plusiers lieux,

TRAICTE' DES ANGES, de ceux qui disoient que les bon Gre Anges cogneurent leur felicité auf qu'ils l'eussent, mais que les mauuai m An ne cogneurent pas leur cheute. Calmbeati il ne faut pas croire que Dieu san mui autre cause en eust fait aucuns heu han reux, les autres non Et mesme atter me a du que l'heur de l'esprit respond à l'ipar le diuinité. Mais presque tous les an line ciens autheurs semblent dire : Qu mopil tous les bons Anges, ensemble le lins mauuais en pechant, perdirent la. De beatitude. Ainsi le dit S. August. e iduso la 15. Epi à Hieronymus. Car il at huxqu gumente que les mauuais Anges n'inda peurent cognoistre leur peché futu tiequ auant qu'ils pechassent: d'autant qu'ils s'ils l'eussent cogneu, ils se fusser mil contristez pour leur future damna melle tion: c'està dire, ils eussent esté manure : ris de ne pouuoir estre heureux. E fonne celuy qui fut autheur du liu. des er stel feignemens Ecclesiast. auch. 59. e sturen crit en cette maniere: les Anges quante ont esté creez en cette felicité, ils neunt tiennent nas de nature ce bien, de che qu'ils ne prehent auec les autres. E

DV P. MALDONAT. 106 Greg. au 1. li. des morales chap. & li. 24 chapitre 5. escrit que les na Anges furent confirmez en Caur beatitude, de ce qu'ils virent ulan ieu, qu'ils condamnerent les mauhen is Anges à cause de leur peché: mme ayans esté faits plus aduidi z par le peril d'autruy, de façon dibiils ne peuuent plus pecher. Il a Quonc opinion qu'encore les Anges dettalins furent quelquesfois heuent ux. De mesme en parle Isidore au il. 1. du souverain bien, ch. 12. Et Beaux quest. sur le Gen.en la dispution du 1. iour, & S. Thom. en la 1. fut rtie quest. 62. Et presque tous les atquetres. Les Scholastiques responfulen t qu'il y a double beatitude : l'vne Bonté namu turelle, qui est la 1. perfection de turelle & ture : l'autre supernaturelle que supernam. I rsonne ne peut obtenir par les forissus de la nature. Que tous les An-19.4 s furent crées en felicité naturelle squitant qu'ils furent faits de Dieu ist tant parfaits qu'ils pouvoient derre. Mais qu'ils ne furent pas es l'es en felicité supernaturelless

TRAICTE' DES ANGES. d'autant que celuy qui a desia v fois obtenu ceste beatitude, ne pe pecher. Et parcesiles mauuais A ges l'eussent eue quelquefois, iam: n'eussent peché. Et en ceste manie ils interpretét les tesmoignages d anciens autheurs. Mais il me semb à moy que ces autheurs ont vou direquelque chose de plus. Carqui S. Aug. dit que la douleur ne pe estre coniointe auec la felicité nat relle, à laquelle la douleur repugn De melme quand l'autheur des e seignemens Eccles. die que les bo Anges perseuerent en ceste felicit veritablement il parle de la felici supernaturelle qu'ils ont. l'estin donc que les mauuais Anges ne so point dits par les anciens auoir el heureux pour la felicité naturell ains encore pour la surnaturelle:no qu'ils la possederent en effet, ai presque & come auec tiltre. Car a tendu que telle felicité se done por les merites prouenas de la grace, qu conque a merité. à droit pour acqu rir la felicité, estat heureux, presqu

Maldo-

DV P. MALDONAT. 107 ertain s'il perseuere. Tout ainsi doc ue nous auons accoustumé de dire le fils de famille qui n'estoit point similie score emancipé, s'il a esté exhere- tude. par son pere, auoir perdu l'hereité, non qu'en effet il l'ait eue, mais autant qu'il y pouuoit auoir droit, l'a perdu par sa faute: ainsi dirons ous que les mayuais Anges ont ais qu'ils auoient meritee. Ic colli-ceste interpretation de S. Aug. au 11. du Gen. selon la lettre cha. 16. u il escrit, qu'on dit que le diable demeura pas en la verité, non pas l'il ait eu la verité, mais qu'il la buuoit auoir s'il eust voulu. Semable est cét exeple de l'apocalypse tiens ce que tu as, afin que personne préneta courone. La couron-(dit il) signifie la beatitude : laselle celuy qui l'a ne peut perdre. omment dit donc S. Iean tiens là, : peur qu'vn autre ne la prenne: c'est parce qu'il parle de la counne, que nous ne tenons pas auec s mains, ains auec le seul merite,

TRAICTE' DES ANGES, & parce la pouuons perdre. I ceste façon, i'ay opinion qu'il fa entendre quelques tesmoignagi de l'Escriture, qui semblent mo strer que tous les Anges ont el heureux. Come est cestuy-cy: con ment es-tu tresbuché lucifer qui leuois du matin? car il n'est pas d'aise qu'il soit cheut de la gloire qu'il a mipe euë, mais de celle qu'il pouuc me auoir. Et cecy du 28. d'Ezechiel : 1 mille as esté aux delices du Paradis d'uni Dieu, & s'il y en a de semblable lile disputer : Si les Anges n'ont punti esté faits heureux, combien y a longe eu d'espace entre leur heur , & thit creation des bons, & le peché de liner mauuais? La dispute de cecy entre lisa les Scholastiques est vulgaire. Camle. faint Thomas en la premiere part bab quest. 62. art. 5. & bonne partie de la Scholastiques, ont pensé qu'il n'ann eust qu'vn instant, c'est à dire volon acte d'vn Ange, auquel tous mer lepon terent. Et qu'au second instant, toutente les bons en perseuerant iouirent deten

Combien
les Anges demeurerent d
pecher.

DVP. MALDONAT. 108 Difelicité: & les mauuais en pechant perdirent. Mais Scotus au deuxme des Sentences, distination cinuieme question premiere. Et auuns autres, mettent trois instances, co u'ils nomment petites demeures: e maniere qu'au premier instant ous ayent merité: au second les bos Jent perseueré, & les mauuais ayent eché: Et au troisiéme, les bons aent receu la felicité, & les mauuais damnation. Car il ne semble pas able u'il se soit peu faire que les bons & me :s mauuais Anges ayent esté esgaux n merite, en tout le temps de leur oyage, lequel felon fain& Thomas, & e fut qu'vn instant, auquel tous reriterent : & à la fin du voyage, en u'ils ayent esté esgaux en la recomcense. L'vne & l'autre sentence est pat robable:mais cette derniere se peut lus aisément deffendre. Toutesfois 'autant qu'à vn instant les Anges, n long temps du nostre peut corme espondre, les Theologiens demanent encore, combien a esté grande demeure de nostre temps, entre

TRAICTE DES ANGES, leur creation, & leur peché. Deque l'autheur de l'histoire Ecclesiast que sur l'histoire du Genes. chap. Et Albert le Grand en la grand science de Dieu seconde partie, qu stion dixhuitieme racontent l'ar cienne tradition des Docteurs, qu'AR penserent les Anges auoir pechél Uli second iour. Et parce l'Eglise au 2 M& iour de la sepmaine, auoit accoustr pules mé de celebrer tousiours l'office de muen Anges, à cause des bons Anges qu'untu perseuerent Laquelle opinion ie it lues ge estre vraye, non parce que l'Egli liga se ait pour cela celebré le 2 iour qu'mm les bons Anges persisterent : air tage parce que (comme dessus a esté dit liche l'opinion des Hebreux est fort pro lephe bable, que tous les Anges furet fait our le second iour. outro bable, mais cette deraiere le pent and FEST Quest defrendre. Tourestois nancyu'à vn nhane les Anges.

my an long temps a nother provider. est beloondre, les I heologiens deman-

mu de acencare, combiena esté granda

arms demoteralement or manage

QVATRIES ME QVEflion, Siles bien-heureux Anges peunent pecher.

Rigene en l'Homelie 13. & 35. sur sain& Luc, & en l'Homelie 11120. & 42. sur les Nombres enseigne um que les bons Anges non seulement edipenuent pecher, ains qu'ils ont acoustumé de pecher tous les jours, tresbucher du Ciel. Pecher (dit il) Eglic'ils gardent trop incurieusement les rque rommes, desquels ils ont pris la in:harge de Dieu. Ce qu'il collige du dit. chapitre de l'Apoc. Ou les Anges pro l'Ephese sont repris, & de Pergame, pour n'auoir bien gardé leurs Eglies. Mais cet erreur est ouvertement ontre l'Escriture: laquelle a de coulume de nommer cette vie heureue eternelle, d'autant qu'elle ne se beut perdre. Et apres, siles homnes vne fois rendus heureux, ne seuuent pecher, beaucoup moins le pourroit les Anges. Et cet endroict

TRAICTE' DES ANGES, de l'Apocalypse qui deçeut Orige ne, ne se doit pas entendre des An ges, ains des Eucsques de ces Egli ies, qui souuent en l'Escriture son nommez Anges : comme en Mala mten d chie deuxiéme S. Hierosme au liure deuxiéme des Commentaires sur mi me foi chee chapitre 6. escrit le mesme que Origene. Et par ce ie ne douterois point de le mettre au mesme erreul d'Origene, si ie ne voyois que le melme sain& Hierosme reprend ledit Origene pour cet erreur sur le 6 chapitre de sainct Matthieu. Quoj nde ti qu'il semble à sainct Hierosme des Anges perdans leur habitude, veritablement sur le premier chap. aux leuren Ephes.enseigne que les mesmes Anges heureux pechent quelquesfois mais qu'ils ne perdent pas pour cela mesme leur felicité, d'autant qu'ils pechent Den parauenture legerement. Et verifie cecy par les paroles de Iob, chapit. I. En ses Anges il a trouué de la mauuaistié. Et toutefois cela semble estre ouvertement contre l'escriture. En l'Apocal. premier. Il est dit qu'en

equ'

DV P. MALDONAT. 110 celle cité rien ne peut entrer de An souillé. Et aux Ephes. 5. que celle Eglise est sans macule & ride. Mais ce qu'a dit lob, pres que tout l'ont entendu des demons ausquels Dieu trouua mauuaistié. Ce qu'encore que soit vray, me semble estre insuffisante responce pour ce passage de lob. D'autant que la force de l'argument seroit petite, s'il disoit que Dieu à trouvé mauvaistié aux diaoles: à plus forte raison donc aux les sommes. Car quelle merueille est ede trouuer mauuaistié aux diade ples: Le sens me semble donc estre, qu'il parle des Anges mesmes bieieureux, non qu'en iceux Dieu Al iit trouué vrayement de la mauuaitié, c'est à dire coulpe : mais qu'eux nesmes ( si on les compare auec Dieu ) semblent encore auoir coule, tout ainsi qu'au chap. 15. il dit jue les estoilles ne sont pas nettes u regard de Dieu, non pas que rayement elles ayent quelque maule, mais que leur netteté compaee à Dieu, peut sembler immon-

K 2

TRAICTE DES ANGES, dice. L'on pourroit adiouster icy encore ce que dit sainct Paul à la premiere aux Corint. 6. ch. ne sçauez vous pas (dit il) que nous iuge. rons les Anges? Ils ont donc quelires les que chose de peché. Quelques autheurs, come recite Chrisost. Hom. aint l 16. sur la mesme Epistre par les An- 1886. ges ont entendu en cét endroit les MIX A Prestres: mais à quel propos eut dit quipe cela sain& Paul? Presque tous les poient autres autheurs comme Chrisost. Ambroise, Heyr. Theodoret, Primasius, Theophila Cte aux commen- my, taires, l'ont entendu des diables, qu'ils disent devoir estre iugez par comparaison, par les hommes. En ignif ce qu'eux estans de tres-excellente qu'ils nature ont peché, & les hommes fragiles auront imitéla vie Angeli- Dimi que. Cela est bien vray: mais il sem- laint ble que sainct Paul veut bien dire thip. quelque choses de plas. Car ce n'elt Moral pas grand cas de iuger les diables: mes mais iuger les bons Anges c'est vne fonne grande chofe. Il entend doc d'iceux fir a mon aduis : non pas qu'en effet del

nent.

eftat d

deuron

DV P. MALDONAT. nous deuions iuger ceux qui'n'ont pas de peché, mais qu'en ce iugement les Anges assisteront, nonem estat de iugeans, ains de ceux qui deuront estre iugez. Mais les Apo-Ares seront assis sur douze sieges, en saint Matth. 19. ce qu'est propre à in iuges. Espar ainsi, si les bien heureux Anges auoient quelque chose qui peut venir en iugement, ils seroient ingez par les Apostres. Presque tous les autres autheurs anciés ont accoustumé de parler ainsi de cecy, qu'ils disent que tous les Anges, voire & les heureux sont muables du bien au mal. Ce que semble a fignifier autant que s'ils disoient, qu'ils peuuent pecher. Ainsi en parle saint Hierosme en l'Epistre à Damasus, de la vision d'Esaye. Et saint August de la vraye religion chap. 13. Et Gregor. au premier des Morales chap. 7. & au 24. des Morales, chap. 5. & Isidore liure 1. du fouuerain bien, ch. 12. & Beda liu 2. sur Iob, ch. 8. Damascenus liure 2. de la foy chap. 3. Les Scholastiques

K 3,

TRAICTE' DES ANGES,
ont tres-bien expliqué comme cela
se doit entendre, que les Anges
soient muables & puissent pecher,
si l'on regarde leur nature, & non
pas la grace & selicité qu'ils possedent. Comme a declaré l'autheur
des enseignemens Ecclesiastiques
cinquanteneus.

foitd

TEDS IT

msi:

Ràca

grace

mes,

Roma

pas do

en la

aticl

qui o

Bom

telle:

arriu

teux.

Luc

fait

respo

Qu'e

tiger

elle

pref

ains

QVESTION CINQVIESME, seles bien-heureux Anges meritent plus grande felicité.

L'distinction 5. a pensé que les bien-heureux Anges meritent tous les iours, non vne nouuelle beatitude: ains celle mesme qu'au commencement ils receurent de Dieu. D'autant qu'ils l'eurent sans aucuns precedens merites: mais qu'ils le meriteroient apres par seruices à venir. En ceste opinion sut Prepositus autheur de ce temps là: comme recitent les Scholastiques en celle distinction. Mais à bon

DY P. MALDONAT. 112 droit cette opinion est repudice par les Theologiens. Car si la felicité estoit donnée de Dieu pour les ensuiuans merites, la grace leroit donnee le aussi: attendu que la felicité se donne à cause de la grace. Mais que la grace premiere se done pour les merites, cela est contre l'Escriture. Aux Romains 11. si par les œuures, non pas donc par la grace. Saint Thomas en la premiere partie question 62. article 9. recite l'opinion d'autres, qui ont pensé que les Anges merit et maintenant non la beatitude qu'on nomme essentielle, mais l'accidenles telle: c'est à dire nouvelles ioyes qui arriueront quelquefois aux bie heureux. Selon ce qui est escrit en sain& Luc quinzieme. Les Anges se resde iouyssent au Ciel sur vn pecheur qui fait penitence, &c. Sain& Thomas respond beaucoup plus subtilement. Qu'encore qu'aux bien-heureux arriuent nouuelles ioyes, toutesfois elles ne sont pas données pour le present merite des bien-heureux: ains que c'est le fruit de la beatitude,

K 4

TRAICTE DES ANGES, qu'ils prennét pour les merites precedentes. D'autant qu'apres qu'on est paruenu à la derniere fin, il n'y a plus de lieu pour les merites.

ratch

Wit P

eriali.

METS O Boolefi

nom

Ordre

Hierar

Acele pobliq

Paul a

aulem

ce fut

L'Eccl

BOUS 2

aque

ans f

tomo

ne er

anger

de to

Theo

chies

copr

acel

LA SECONDE PARTIE de la disputation de la distin-Ction des bons Anges.

Hierar.

Es Theologiens ont enseigné 1808 vne double distinction des bons. Anges : l'vne des Hierarchies, l'aud'Anges, tre des Ordres. Nous ne lisons pas rien aux sainctes lettres touchant les Hierarchies, mais le tesmoignage de sainct Denis Areopagite doit auoir beaucoup de credit Lequel au sixiéme chapitre de la Hierarchie Eccles. asseure qu'il auoit appris par les disciples des Apostres, ce qu'il nous a laissé par escrit des Hierarchies. Adioustons que les Hebreux encore ont eu leurs Hierarchies d'Anges. Chose qui tesmoigne que la tradition en a esté perpetuelle. Or Hie-

DV P. MALDONAT. rarchie est ( si l'on regarde au nom) on vne Principauté lacree : si le suiect, prertaine Republique saince des ministres de Dieu, composee de disers ordres. Comme Hierarchie - Ecclesiastique est vne Republique d'hommes seruans à Dieu en diuers Ordres. Sain& Denis a fait triple Hierar Hierarchie, Legale, Ecclesiastique, chie srie & celelte. Legale appelle-il ceste re- ple, publique du vieil testament, la Sinagogue : laquelle comme dit fain & Paul aux Hebreux dixie me estoit [eulement des biens futurs. Et parce ce fut quelque republique puerile. les L'Ecclesiasti que nomme-il celle que de nous auos en l'Eglise Euangelique, oir laquelle n'est pas seulement ombre, ains figure de celle qui est au Ciel, comme monstre sain&t Paul au mesme endroia. La republicque des Anges illa nomme celeste, exempte de toute perturbation. Les autres Theologiens ont fait trois Hierarchies:la terrestre (en laquelle ils ont copris la legale & l'Ecclesiastique:); la celeste, c'est à dire l'Angelicques: Ky

TRAICTE' DES ANGES, la sur celeste, scauoir est la dinine qu'ils ont dit és personnes estre la Trinité. Ainsi l'a escrit Altissidorensis au deuxième liure de la somme Theologique, & Aurricus liure 4. Bonauenture au deuxiéme des Sentences, distinction 9. & Tarantasius en Dionysius en la mesme distinction, question premiere. Et Guillelmus Parisiensis en la deuxieme partie de l'uniuers. Mais ces plasol Theologiens n'ont pas prins gar-Arriens de qu'its fauorisoient sans y pren-Ange dre garde à l'heresie & erreur des Arriens. Car ce furent les Arriens qui anciennement constituoient Hierarchie entre les personnes de la Trinité: Comparans la personne du Pere, à l'Enesque : du Fils, au Prestre : du saint Esprit, au Diaere, comme escrit saint Athanase au premier dialogue de la Trinité. Saint Denis a d'abondant enseigné que les Hierarchies celestes ( c'est à dire des Anges ) estoient trois: En vne chacune desquelles y a trois Ordres d'Anges. En la premiere les

comm

feu br

car c'e

Sind

mier.

des Se

Dieu

en E

quatr

insg

te C

cet A

bon

leur

lifon

Herefie.

DV P. MALDONAT. 114 Cherubins, les Seraphins, & des Throines.

## DE LA PREMIERE Hierarchie.

ta-

té.

ois

Es Seraphins est fait seulement mention en Elaye cha 6. Combien qu'il en soit fait en autres lieux plus obscurement & par periphrase comme au Pseaume 103 Qui fait ses: Anges les Esprits: & ses ministres le des feu bruslant, c'est à dire Seraphina car c'est ce que signifie ce mot. Et en fain & Paul aux Hebreux chap. premier. Or nous lisons deux offices. des Seraphins l'vn qu'ils chantent à Dieu cet Hymne Saint, Saint, Saint, en Esaye sixiesme & l'Apocalypse quatrielme. L'autre est qu'ils purgent les hommes d'ardeur de charite Car nous lifos qu'vn Seraphin fut cet Ange, lequel ayant pris va charbon ardant de l'Autel, toucha les leures d'Esaye & les nettoya Nous lisons en outre que les Seraphinss

Supréme li elle couurela face de Dieu.

TRAICTE' DES ANGES, sont proches du Throsne de Dieus qui monstre qu'ils sont les suprémes des Anges. Nous lisons encoreau mesme lieu que les seuls Seraphins ont six aisses. Ce que semble signifier qu'eux seuls ont autant de di- Chert gnité, que tous ceux de l'Ordre inferieur en ont ensemble. Car en iloit l'escriture les autres sont ordinairement depeints auec deux aisles. Encore lisons nous qu'auec deux de etime leurs aisles ils couurent la face de lins le Dieu, des autres deux les pieds, & des autres deux qu'ils vollent. Ce qu'Origene Homelie premiere sur-Esaye, & sain& Hierosme en l'Epistre à Damascenus de la vision d'Efaye, disent auoir vne elegante allegorie : c'est que personne ne peut cognoistre en la face de Dieu, c'elt à dire les choses precedentes la creation du monde:ne les pieds, c'est à dire ce que sera apres la fin du monde: ains seulement les choses du milieu, c'est à dire, ce qu'on peut cognoistre en Dieu par les choses creées. Cecy encore est à noter,

te que

Buth

Ordre

h mer

aitur

& Lat

de C

Mais

lemêt

antres

Cher

Q0'20

DVP. MALDONAT. HIS qui est escrit par le mesme saint Hierosme au mesme lieu, qu'anciennement fut introduit en l'Eglise vn erreur par aucuns, qu'en la preface dela Messe ils disoient ; quies assis sur de Cherubin & Seraphin, cobien qu'en 1 l'escriture nous ne lisons iamais que il soit assis sur Seraphin. Il faut no- Erreur ter encore l'erreur d'Origene en d'orige-I'Homelie premiere sur Esaye qui ne. de estima Scraphin n'estre pas Ange, de ains le Fils & le S. Esprit: de manie-& re que ce n'est pas sans cause qu'il a Ce esté nommé par d'anciens autheurs, fin l'autheur de l'Arrianisme. Le second pi Ordre est des Cherubins : desquels E. la mention est fort frequente en l'escriture. Or tous les autheurs Grecs & Latins presque interpretet le mot Cherubin el de Cherubin, multitude de science. Mais les Hebreux estiment generallemet, qu'il signifie toute figure. Les autres estimét qu'ils ont esté nomez i. Cherubins, comme enfans: d'autant o qu'aux escritures ils sont tousiours depeints en forme puerile. Nous

1,

cognoissons par les lettres sain des qu'il y atrois proprietez des Che-Dien aßis rubins. Lapremiere est, qu'il est dit que Dieu est assis sur eux au premier liure des Roys cha. quatriéme: il apporta de là l'Arche du Seigneur des armees assis sur les Cherubins. Et au liure 2. chap. 6. & au liure 4. chap. 13 & au premier du Paralip. 13 & au Pleau. 17. Il est monté sur le Cherubin & a volé, il a volé par me dessus les aisles des vents. Et au Pic. las 79. Toy qui fieds fur Cherubin, lois inture manifeste Et au Pseau. 98 Et Esaye bech chapitre trente-sept. Et en Daniel mine troisiéme. Tu es benit qui regardes ignis les abysmes & és assis sur Cherubin. Or Dieu est dit s'asseoir sur les Cherubins (comme ie pense) pour signi- trede fiance qu'il gouverne toutes choses sait sagement. Car estre assis, est le pro- inqui pre du gouverneur. Et parce sain & imm Paul l'a pris pour le mesme à la pre- mon miere aux Corinthiens quinziéme que Iesus Christ est assis, & regne, que

& gouverne l'Eglise, parce donc mar

que Cherubin signifie abondance with

TRAICTE DES ANGES,

sur les Cherubins.

DV P. MALDONAT. de science: Dieu est dit estre assis he fur iceux. Leur seconde proprieté di est qu'ils tirent le char de Dieu. En l'Ecclesiastique 46. En Eze- Dien. me chiel premier, & 10. Ce que signiun fie aussi, que tout ce que Dieu fait, ins il le fait sagement. Car que Dieu 4 foit traine sur vn char, ce n'est audin tre chose, sinon qu'en quelque maniere il se disposa à faire quelque chose. La troisiéme que les Pla seuls Cherubins sont dits en l'Eslois criture estre pleins d'yeux. En in Ezechiel premier & 10. Ce qu'est la nie mesme chose. D'autant que les yeux ide agnifient preuoyance ou vigilance: bin aquelle apparoist en ses petits serhe liteurs tirans son char. Le 3.est l'orire des Throfnes: Desquels S. Paul Throfnes? olesti fait mention aux Coloscences 1. oro En quel endroit Caluin a niétemeind airement, que Throsnes signifient ore rucun Ordre d'Anges. Car faint eme Paul vouloit reciter en cest endroit que les choses inuisibles, que peu uparauant il auoit dit auoir esté and reées de Dieu: Entre lesquelles

TRAICTE' DES ANGES, Il nombre les Throsnes, Puissances, Dominations. Et parce, ce n'est pas moindre impudence de nier que les Throfnes soit l'ordre d'Anges, que les vertus & puissances. Or ils font nommez Throfnes (comme estime Dionysius au chap. 13. de la Hierarchie Ecclesiastique ) parce que naturellement ils sont aptes à receuoir Dieu. Mais, comme dit faint Gregoire en l'Homelie 4. sur Lilli les Euangiles, Throsnes se nomment Ron ils d'autat que Dieu se sied en iceux, pep non en la mesme maniere qu'aux loc Cherubins. Car aux Cherubins il est assis comme Gouverneur: aux Throfnes, comme Iuge. Selon we ce qui est escrit au Pseaume 9. Tu t'es assis sur le Throsne, toy qui iu-liges ge la iustice : Et encore au mesme lin Pleaume. Il a appareillé son Throf-intel ne en iugement. De ceste maniere un ont entendu les aucuns ce que Dieu mon a dit aux Apostres, En saint Matthieu 19. Vous encores ferez assis 185 1 fur douze fieges, c'est à dire sur les ma Throfnes mesmes en ingement. Et mi

Siege de Dien.

DV P. MALDONAT. 117 ce ce que Iesus Christ dit en saint Matpa thieu 24. Vous verrez le fils de l'hoels me venant auec ses Anges, c'est à dique re seant és Throsnes.

## LASECONDE Hyer archie.

es à dit E premier ordre de la seconde Domina-Ma Hierarchie, est des Dominatios. tions, nent Desquelles sain & Paul fait mention pourquoy eux, aux Ephel chapitre premier, Et aux ainsi nomlux Colocenses premier. Or ils se noms il nent Dominations, ou d'autant que aux ls ont puissance sur les hommes (coclon ne veut saint Gregoire) ou d'autant Ju'ils exercent domination entre les in. Inges inferieurs comme veut fainct eine lierosme sur le chapit. premier aux phesiens. Ou bien parce que par iere eur ministere Dieu exerce sa domi-Dieu lation fur les hommes, comme au-Mit uns pensent. Le second Ordre est asir es vertus: Desquelles parle sainct 'aul aux Romains 8. aux Epheliens B remier. Et sain& Pierre en la pre-

TRAITE DES ANGES, miere Epist.ch 3 Et come d'autre estiment par tout là où au vieil Te stament il y a, Dieu des vertus, cel s'entend de mesme. Comme au Pse 23.47 58.79.83 88.67. Or ces An ges se nomment Vertus (comme pe se S. Hierosme)d'autant qu'ils corro borent les autres Anges pour fair ce qu'ils doiuent. Mais comme pen Ro se sain& Gregoire ils se nommen Vertus, d'autant que par leur mini stere se font les miracles. D'autan men que les miracles ont accoustumé e stre appellez Vertus à la premier aux Corinth. 12. Le 3 Ordre est de puissances: desquelles parle S. Pau aux Ephel.1. & 3. & aux Colof.1. & 2 Et S. Pierre en la 1. Epistre ch. 3. 8 se nomment Puissances (comme pe se S. Hierosme) parce qu'ils exercen puissances sur les Anges inferieurs Ou (comme dit S. Gregoire) d'au tant que par leur ministere Dies chasse les diables.

## DELATROISIESME Hierarchie.

I' N la troisième Hierarchie, le Principremier ordre est des princi- pautez. autez: desquelles parle sainct Paul per ux Romains 8. aux Ephesiens 1. ux Colocenses premier. Or ils se omment Principautez (comme ensent presque tous les Scholaiques) d'autant que premiers de ous, ils ont accoustumé d'executer id :s mandemes de Dieu. Or (comme Palit saint Hierosme au mesme en-"roit) d'autant qu'ils sont Princes Firles Anges inferieurs. Le second, tl'ordre des Archanges: comme Archan it S. Paul en la I. aux Thessaloni-ges. ens chapitre 4. & en l'Epistre de Iude. Lesquels sont nommez Ar-Die janges, pour estre superieurs aux nges, comme veut S. Gregoire. Les nges annoncent les petites chos : les Archanges les plus granes. Le dernier est l'ordre des

TRAICTE DES ANGES, Anges. De tout ce discours il fau mi noter ce que saint Hierosme en noté de la maniere de parler d faint Paul, qu'il se collige vn argu ints. ment certain, qu'il a dit des Ordre molig des Anges, il l'a dit selon la traditio Daie des Hebreux. D'autant qu'il ne pas lines, le pas d'eux comme de choses inco fince gneuës: ains comme des choses vuliss gaires en proposant seulement de musa exemples. Il affeure encore que le mella Hebreux sont neuf Ordres d'Angestieles differens seulement du nom. Etclon qu'encore Iamblicus autheur prodence fane ( qui apprint beaucoup de ich Hebreux ) au liure des mysteres de houn Egyptiens recite les mesmes Or Cemer dres.

DES OFFICES

des Anges.

Nous colligeons des saince lettres qu'il y a dix offices de bons Anges. Le premier est de gar der. Or de la garde des Anges il peu

DV P. MALDONAT. 119 muoir plusieurs questions. La preminiere s'il y a quelques Anges qui ont gardiens des Royaumes & pro Anges inces. A quoy ie respons, que cela gardiens de collige ouuertement du 10.ch. de des Pro-Daniel: là où est nomé le prince des vinces. Precs, le Prince des Hebreux, & le nu rince des Perses, & le Prince des u uifs. Le mesme ont colligé les aude neurs anciens du cha 32. du Deut. el 'ay estably les limites des peuples: et c de leurs Princes qui furet en icel-Il: selon le nombre des enfans de pro dieu: c'est à dire des Anges: comme d à chacun d'eux il auoit assigné sh hacune prouince. Ainsi en a escrit lement au liure des recognitions: t Clement Alexandrin au liure xiéme des stromates: Et Theodoet oraison dixiéme sur Daniel: Et idore au liure premier du souncin bien, chapitre 10.

aura dos de ces y e el don

the riff de late of Pictor.

TRAICTE' DES ANGES,

DEVXIESME QVESTION si les Eglises ont aufsi leurs Anges gardiens.

a.de

ment

ire d

Anges gardiens des Egliles.

E cecy encore la tradition esté perpetuelle qu'vne cha ipite cune Eglise a des Anges par lesquel dome elle est gardee. Comme dit sain Home Hilaire sur le Pse. cent vingt-qua fain tre, & Greg. Nazianzenus en l'orai elec son qu'il prononça deuat cent cin lde quante Euesques. Et saint Hieros met me sur le premier chapitre de l'Eccliddes Et l'autheur des commentaires su Dinie l'Epistre aux Cor. attribuezà sainé medes Hier.en la 1. Epistre ch. 11. La 3. que men stion est sitout chacun Chrestien thed à son An- son Ange gardien. le respons qu'man cela se collige aussi de l'Escriture, ai liqua Genese 48. l'Ange qui ma deliure non de tous mes maux. Et en saint Matten thieu saize. Leurs Anges voyented tousiours la face de mon Pere. En Orige au 12. des Actes : c'est son Ange, lan sçauoir est de sainct Pierre. Aussi wad

Chacun Chrestien ge gardien.

DY P. MALDONAT. 120 ce esté tousiours la traditió de l'Ezlise. Come il appert de Iustin quest. M30. de celles que les Gentils propooient aux Chrestiens, & Lactance iure deuxiéme chapitre 15. Et saint Basile sur le Pseau. 33. & 58. & sur le ion 3 chap. d'Esaye, & au liure du sain& de Esprit chap. 13. Et S. Chrisostome que Homel. 60. fur S. Matthieu. Et en Homelie 40. de l'œuure imparfait quir sain& Matthieu. Et S. Hierosme on ur le ch. 66. d'Esaye. Et sur le chap. ta 8. de sain& Matthieu. Et de Theoerolloret liu 5. des decrets diuins, au Each. des Anges. Et en l'oraison 10. sur Baniel. Et sainct Gregoire au 17 lisindire des Morales chap. 7. Et Isidore que iure premier du souuerain bien chajen bitre douziéme. Et ne se trouue auun autheur qui ait iamais nié cela. ren la quatriéme question est à sçauoir, din i non feulement à chacun Chre-Ma tien, ains à chacun des autres, ont sté donnez des Anges gardiens. Drigene en l'Homelie 5. sur sain& Ing Aatthieu, fait obscurement menion de l'opinion d'aucuns, qui ont

TRAICTE' DES ANGES, pensé qu'il n'estoit point doné d'at ges pour la garde, sinon aux bapt fez. Et Chrysostome semble auo: suiuy cette opinion en l'Hom. cir quiéme de l'œuure imparfait. Ma cela est ouuertement contre l'escr. ture, & contre ce qui est escrit en Matthieu dixhuidiéme, leurs Angelienor voyent tousiours la face de mon Peludit re, d'autant qu'ils n'estoient pas ba ptisez. L'opinion donc de tous le Theologiens a tousiours esté, qu' n'y a pas vn homme qui n'ait vn Antient ge, voire, & que l'Antechrist mesm en aura. Encore mesme y en a-il egneau qui ont pensé que Iesus Christ met me eut fon Ange gardien (mais cel manite est absurde.) Et que ce fut celuy que noien le consola, comme il prioit, En sain la leu Luc vingt-deuxième Altissidorensiphile l'estima ainsi au deuxiéme liure de l'ectt somme Theologique: mais temerai remet. Car luy qui estoit Dieu, n'apunte uoit pas besoin d'Anges pour le gar der, ains pour le seruir. Come nouflio 1. C. n'en lisons en saint Matthieu quatriém qu'apres la tentation, les Anges Istat

feruoien

L'Antechrist en

DV P. MALDONAT. ruoient. La 5. question est sichaun homme a deux Anges, l'vn bon audi autre mauuais: le respons qu'il s'en si chacun eut colliger quelque chose de l'es- homme a Miriture. Car il est dessa verifié que 2. Anges out chacun à vn bon Ange : mais bons & ens u'il ait vn mauuais Ange, nous l'ap. mauuais. renons par l'exemple de sainct Paul pe ui dit il m'a esté donné vn Ange de atan qui me soufflette, &c. Et en utre, ç'a esté la perpetuelle tradiion, & des Hebreux, & des Chreiens. Touchant la tradition des lebreux, le Rabbin Mole le telmoine au liure troisiéme Moré, cha 250 De la tradition des Chrestiens, il est nanifeste. Car premierement ce tres ncien liure qui estoit nommé, du l'asteur, auquel estoient contenuës lusieurs traditions, cotenoit encoe cette cy, comme l'ot accoustumé 'alleguer presque tous les anciens utheurs. Cette Epiltre aussi qui fut onguement entre les Chrestiens, u'ó disoit de Barnabas, enseignoit emesme. Comme tesmoigne Origene en l'Homel. 12. sur S. Luc, & au 1010

TRAICTE' DES ANGES, 3. liure du Periarchon ch. 12. Il confirme la mesme tradition. Et Calsia, nus en la collation 8. ch. 17. & en la collat.13. ch.12. & Beda sur le 12.ch. des Actes tous lesquels citent ce tel-11/10 moignage du liu. du Past. En outre mon Chrysost. en l'Hom. 40. de l'œuure unit imparfait. Et Gregor. Nyssenus en mon la vie de Moyse. La sixiéme question mone est, quand ont esté donnez les Anges min gardiens au genre humain. La Ctance inthe liure deuxiéme chapitre 15. semble le fain auoir esté en cette opinion que les me Anges ne furent pas donnez aux ho . mixien mes, auant le deluge. Ce qu'encore lasson que ne puisse parauanture estre refu - dun té par aucun tesmoignage de l'escriture, à neantmoins esté dit legere-lans ment, contre l'authorité de tous les autres qui en ont escrit. S. Hierosme aussi sur le quatrieme chapit. de In par l'Epistre aux Ephesiens , recite l'o- mis le pinion d'aucuns, qui semblent auoir pensé, que les Anges ne furent pas donnez aux hommes auant l'Ascension de Iesus Christ au Ciel: & qu'il les enuoya comme en sa place. Mais

mecha

lout o

dien

midi

Quand ils furent donnez.

DY P. MALDONAT. 122 on ela est aisément refuté par les paro. in :s de Iesus Christ:leurs anges voyet ol pusiours la face de mon pere. La d eptiéme question est, quand c'est de u'à vn chacun les Anges sont donm ez. Origene en l'Homelie cinquiéun ie sur sain& Matthieu , dit qu'auuns ont pensé qu'à personne n'est onné Ange, sinon apres le Baptesne:d'autant qu'auparauant, l'on est ou ous la puissance du diable. Il semble ble ue sainct Chrysostome ait suiuy la le nesme opinion en l'Homelie soixãho e sixieme fur sain& Matthieu. Auuns ont estimé qu'ils sont donnez à hacune personne d'aussi tost qu'el-: est conçeuë au ventre de la mere. it ce fut l'opinion d'aucuns Schola astiques: comme recite Bonauenof ure au 2. des Sentences distinction de 1. partie 2. question troisiéme. Mais o ous les autres ont suiuy l'opinion oir le saint Hierosme sur le dix-huictiéne chapitre de sain& Matthieu, qu'à out chacun est donné l'Ange garlien, incontinent qu'il est né. La in auictiéme question est, si à l'yn

TRAICTE' DES ANGES, en sont donnez plusieurs, à l'autre moins. De cela les Theologiens ne disent rien : mais il me semble que de l'escriture il se collige, que par certaine loy comme ordinaire à chacune personne bonne ou mauuaise en est donné deux mais aux amis de Dieu par quelque sienne liberalité, communément sont don-Auxbons nez plusieurs Anges. Car cela me semble estre signifié par cest exemple au quatriéme des Roys, chapitre saizieme : Ils sont en plus grand nombre auecques nous qu'auec eux. Et semblablement ce que nous lisons au Pseaume 33. L'Ange du Seigneur enuoyera à l'entour de ceux qui le craignent & il les deliurera : les Hebreux lisent, l'Ange du Seigneur campera tout autour de luy, comme s'il disoit, pour deliurer les iustes, il ne viendra pas seul, ains amenera auec luy vne armee d'Anges. Le mesme se collige du Pseaume nonante, il a donné charge pour toy à ses Anges , afin qu'ils te gardent , &c.

moez

mend

uzpli

latth

oyen

plusieurs Anges gardiens.

DV P. MALDONAT. comme si particulierement les Anres gardoient les inftes. Car saint lierosme à tres-bien noté sur le juatriéme chapitre de faint Mathieu, que le diable proposant ce raffage à Iesus Christ, l'accommola mal à luy, attendu qu'il se dewit entendre de l'homme iuste, & ion de Iesus Christ, qui estoit Dieu. Les Theologiens croyent probaslement aussi qu'aux hommes puoliques sont donnez plusieurs Anges pour leur garde, & non aux riuez. La neufiéme question est, ittendu qu'aux hommes sont donrez plusieurs Anges, s'ils sont tous pareils en dignité. Laquelle que- Si les tion est née des paroles de saint gardiens. Matthieu dixhuict : leurs Anges sont pas royent tousiours la face de mon reiles ere, comme si les autres ne la oyoient pas. Et veritablement Drigene en l'Homelie trente cinq, ur saint Luc, par ces paroles a onfirmé son erreur : que les Anges heureux, quelquesfois pour la negligece qu'ils employoient à gar-

TRAICTE' DES ANGES, der les hommes, perdent leur bea wil titude. Car il pense que le sens fut go des que les Anges des enfans voyét tou me, siours la face de Dieu, d'autant que musque les enfans ne pechent pas : mais le ne pech Anges des hommes la voyent quel lont pa quefois, & quelquefois ne la voyen mesho pas, d'autant que les hommes pe it Diet chent quelquefois. Mais ceterreus prefere a esté refuté. Sain & Chrysostome mes, en l'homelie soixante sixième sur d'aut sainet Matthieu est en opinion que eltreet tous les Anges heureux ne voyent fontes pas la face de Dieu, ains ceux seule. donne ment qui sont du supréme ordre, co. lafte. me plus proche : & que le sens est: ladi leur Anges voyent tousours la face mes lo de Dieu, c'est à dire, ils ont des An- Anger ges gardiens du supréme ordre plus Orige haut que tous les autres. Ce qu'il sur H verifie par l'effect, d'autant qu'ils la lep voyent la face de Dieu. Cecy en- tique core est desia refuté. D'autant que les soi tous ceux qui sont heureux voyent gega la face de Dieu. Theophilacte en ston ces Commentaires pense que voir meq la face de Dieu, soit le melme, qu'a- gué

DV P. MALDONAT. 124 uoir Dieu propice. Et, que les Anges des enfans voyent tousiours sa face, signifie auoir Dieu appaisé à ceux qu'ils gardent, d'autant qu'ils ne pechent pas. Et les autres n'en sont pas de mesme, parce que les autres hommes pechent. Par aduanture Dieu n'a pas voulu en cet endroit preferer les enfans aux autres hommes, ains les deffendre seulement (d'autant qu'ils sembloient deuoir estre en nulle estime) d'autant qu'ils sont en estime enuers Dieu qui leur donne des Anges voyans tousiours fa face.

La dixième question est: si les mes sont quelques sois delaissez des Anges Anges qu'ils ont pour gardiens. gardiens abandon-Origene dit en la seconde Homelie nent les sur Hieremie, & sain & Bernard en hommes. la septième Homelie, sur le Cantique des Cantiques, que toutes les sois que nous pechons, les Anges gardiens se partent d'auec nous, selon ce qui est escrit au Pseaume quatre-vingts sept. Tu as essoi-gné mes amis de moy. Et encore,

TRAICTE DES ANGES, tuas chassé loin de moy ceux de ma cognoissance. Et au Pseaume trente sept, ceux qui estoient pres de moy s'en tindrent loin. Laquelle allegorie n'est pas à refuser, combien que le sens de la lettre soit autre. Les autres ont creu que les Anges ne s'en vont point, sinon lors qu'ils voyent que c'est fait du salut de ceux qu'ils gardent. Ainsi l'estime Ricardus au second des Sentences, distinction vnziéme. Les autres ont dit qu'ils ont accoustumé de s'en linges aller de ceux qu'ils voyent desia confirmez en grace, & ne pouuoir pecher, comme fait Altissidorensis au second liure de la somme de Theologie. Mais la commune sentence des Theologiens est que les Anges s'en vont bien quelquesfois de place, ne laissans pourtant pas leur office. S'en vont aussi quelquesfois d'autant qu'ils relaschent le soin & cure de garder les hommes. Car en cette maniere aussi Dieu est dit s'en aller d'auec les pecheurs. Ils verifient cecy de ces pa-

Anges

1000

ne o

Moto

&ho!

nois

Œs.

quelt

Bier

15 A

DV P. MALDONAT. 125 roles d'Esaye, chapitre cinquiéme: "I'osteray sa haye, & il sera foulé: mor c'est à dire, i'osteray la garde des ego. Anges & ils pecheront à leur fanque tafie. Et des paroles de Hieremie, Le chapitre cinquante & vn , nous auons medicamenté Babylon, & elle il n'est point guarie, delaissons là, & allons vn chacun en son pays. Car Ri il semble que ce sont les Anges qui di parlent, lesquels y estoient enuoyez on de Dieu. La vnziéme est, si les s'en Anges se faschent aucunement pour Si les el les pechez ou aduersitez de ceux Anges oit qu'ils gardent. Saint Ambroise au gardiens en cinquieme liure des Epistres, Epi- &c. de stre vingt huitième, estime que les Anges se faschent non seulement les pour les pechez, ains de leur mesbis me office de gardiens: saint Bonapas uenture dit aussi que quelques R. Scholastiques ont esté de ceste opient nion, sur le deuxième des Sentenm. ces, distinction ii seconde partie isi question 3. Ce qu'ils prouvent premierement par Elaye chapitre 33. les Anges de paix pleureront ames

TRAICTE' DES ANGES, rement, & du 15. chapitre de S Luc: 105/d les Anges se resiouyssent sur vn pe-libred cheur faisant penitence, &c. Car fi pison vne nouuelle ioye arriue aux bons conme Anges de la penitéce des pecheurs, aig pourquoy ne leur arriuera douleur smet de leur impenitence ? Au surplus il #, il est bien certain qu'il y a aux bien- minu heureux Anges aucune douleur co- eff (cor iointe anec quelque perturbation. & dinne toutesfois qu'il y a certaine douleur, quech c'est à dire quelque desplaisir, tel que paga Dieu le reçoit de nos pechez. La der- deque niere question est, en quel sens il faut prendre ce qui se dit que les Anges gardiens combattent entr'eux: comme nous lisons en Daniel chapiere dixieme. S. Hierosme aux Cómentaires sur ce passage, & Theodo. retus en l'oraison to. sur Daniel. Et faint Gregoire au 17. liu. des Morales ch. 7. respondent, que les Anges combattét entr'eux, non d'eux mesmes, & comme auec des armes, ains par les merites, ou pechez de ceux qu'ils gardent. Il est bien dit que les Anges viennét les vns contre les au-

met S.

la Hie

pre. p

autres

Byac

SCCOL

les aut

Selon

Les 21

ne for

Hier

Tho

Douleur des Anges.

Comme les Anges gardiens cobattent ener'enx.

DY P. MALDONAT. res (dit S. Gregoire ) d'autant qu'ils otredisent entreux les merites des passions qui leur sont subiettes. Car comme vn chacun prie pour celuy qu'il garde, & comme celuy duquel les merites sont plus grads, surmonte, il est dit aussi que son Ange a vaincu. La 2. office des bons Anges dest (comme nous colligeons de l'Efd'estre enuoyez faire quelque chose, encore qu'ils ne soient pas gardiens. Les Theol. disputent, de quel ordre les Anges ont accoust stumé d'estre enuoyez. Et veritablemet S. Denis Areopagite au c. 13.de la Hierarchie Eccles. & S. Th. en la pre. par. que. 112.ar.2 auec plusieurs autres Theologiens, ont pensé qu'il n'y a que les Anges de la plus basse & moyenne Hierarchie qui ayent accoustume d'estre enuoyez: & que les autres assistent tousiours à Dieu-Selon les paroles de Daniel au ch. 7. Les autres ont dit que iamais Anges ne sont enuoyez que de la plus basse Hierarchie. Et de cette opinion saint Thom. fait mentio au deuxiéme des

TRAICTE' DES ANGES, Sentences, distinction dixiéme, question troisiéme, & Bonauanture en la mesme distinction question deuxiéme les autres ont dit que tous entierement sont enuoyez. Et ç'a esté l'opinion du maistre des Sentences distinction dixieme Et de Propositus autheur de ce temps là, & d'Altissidorensis, comme recitent les Scholastiques en la mesme distinction Et ie inge cette opinion tres vraye car sainct Paul aux Ephesiens chapitre premier, sans exception les asseure, tous esprits seruans enuoyez au ministere. Mais il parloit lors aussi des Seraphins qui sont au supréme ordre : car il les anoit nommez flammes de feu. En outre, quand Dauid dit au Pseaume cent trois. Qui fait ses Anges les vents, & ses ministres le feubruslant, ouuertement par le feu bruslant signifie les Seraphins estre enuoyezaux hommes mesme, comme ministres de Dieu. Dauantage, en Esaye chapitre sixiéme, nous lisons: que l'vn des Seraphins fut enuoyé

m, qui

ous m

wient e

tane

nt Iac

mon

Hills

a du

Maldo.

DVP. MALDONAT. 127 pour nettoyer les leures d'Esaye On peut adiouster, qu'à tous les ordres. des Anges est attribué le nom d'ange, qui signifie messager:ils sont doc stous messagers, ce qu'ils ne pourroient estre, s'ils ne sont enuoyez. Le troisième office est d'annoncer: 3. Office mais tous les Anges qui sont enuotil yezne sont pas enuoyez pour annome cer, ains quelquefois pour faire auion tre chose. Car l'Ange qui luitta auec Iacob, n'estoit pas enuoyé pour te annoncer, ains pour luitter. Et en 'Ange enuoyé au fils de Tobie, ne sil jut pas enuoyé pour annoncer, ains qui sour le conduire. Leur quatriéme office est d'offrir nos prieres à Dieu. En Comme nous apprenons par le liure de Tobie chapitre douziéme. les Lors que tu faisois tes prieres auec ul armes, & enseuelissois les morts: uf. Et laissant ton disner tu cachois en a maison les morts, pendant le ne our, & les enseuelissois la nuice en 'ay presenté ta priere au Seigneur. 18 lt du huitieme chapitre de l'Aponé alypse. Et l'autre Ange vint & de-

TRAICTE' DES ANGES, meura deuant l'Autel ayant vn en censoir d'or, & il luy fut donné plu sieurs choses à brusler pour donne 5. Office. des oraisons des saincts. Leur cin quiéme office est, de prier pour nou Comme nous colligeons du premie dincit chapitre de Zacharie : là où l'Ang prie Dieu en ces paroles : Seigneu sque des armees iusques à quand n'aura insinc tu point pitié de Hierusalem, & de liges. villes de la Iudee, &c. Et cela met moner me signifie cet autre office, d'offrimition nos prieres à Dieu. Car ils ne les of unes frent pas pour autre occasion, sino alend pour aider aux nostres, y adioignan min les leur. Autrement quel besoin et menoil il d'apporter nos prieres aux oreil effar les de Dieu ? Et parce Caluin melling me a esté contraint de confesser ce labra cy au liure troisième des Institution Co 6. Office. chapitre vingtiéme. Leur sixiéme of papitr fice est d'inciter les hommes à bien mel faire. Ce que nous colligeons des parties roles de Iacob au Genese quaranti ligesse huitieme chapitre. Où il declare qu'i pu a esté gouverné par l'Ange en toute les sa vie. Et du liure de Tobie chapitre ume

DV P. MALDONAT. 128 it }. où l'Ange a exhorté le fils de Topie, qu'auant s'approcher de sa noume selle espouse, il appaisast Dieu par in raisons. Et de la 2 Epistre aux Cor. no hap. 12. là où sain& Paul dit qu'il it stincité par l'Ange malin, à mal lo aire. Et de là il se collige au contraine que les hommes sont beaucoup dus incitez à bien faire par les bons de Inges. Leur septiéme office est de me onner les recompenses aux bons & 7.0 ffice. fi unitions aux mauuais comme miistres de pieu. Conduisans les bons ind u lieu de la recompense, & les mauais au lieu du supplice : comme il se ne ognoist par S. Luc chapitre sixiéme. nel l'est arriué que le pauure mourut, nt c fut porté par les Anges au lein 'Abraham. Saint Hierosme aussi util ux Commentaires sur le septiéme hapitre de Daniel, tesmoigne que bit is meschans sont portez en enfer ar les mauuais Anges. L'office des inges(dit-il) est double: d'aucuns ui president aux recompenses des istes : des autres qui president aux ourmens des mauuais. Le mesme

TRAICTE DES ANGES, semble dire S. Ambroise au liure 5 Epistre 21. Combien que l'opinion vulgaire des Theologiens est que mon les bons sont conduits au lieu de la muli recompense, par les bons Anges: Et milang les mauuais par les Anges mauuais, moqui au lieu du supplice. Le 8 est d'assistes au 4d à Dieu & le seruir comme nous li lige, e sons en Daniel cha 7. Or les Theologides doutent si c'est vne mesme chose as- mireo fister & seruir: Et la plus grande par-& sernir. tie estime qu'autre chose est assister libe à Dieu : autre chose est luy seruir. sang Et qu'assister est comme accompa-merla gner Diea: mais ministrer, est estre ades enuoyé pour faire quelque chose. smira Quant à moy i'estime que c'est en-melco tierement tout vn: d'autant que ie melle tronue ceste hebraique repetition mme signifiante vne mesme chose. Leur mits neufiéme office est de benir & los lil louer Dieu: comme nous lisons au mini Pseaume cent deux. Benissez Dieu tous ses Anges : Et au Pleaume cent kles Th quarante huich. Benissez , tous ses nelle Anges, &c. Leur 10. officeest, que sell nous lisons en l'escriture qu'ils ba- lequo

3.Office.

TO. Offi

Dy P. MALDONAT. " sillent pour les hommes, non seule. ment contre les ennemis spirituels, ins contre les hommes encore : coel 1e en Exod. 33. Dieu promet que ar l'Angeil extirpera toutes ses naons qui faisoiet la guerre aux Iuifs. tau 4. des Roys 19. ch il dit qu'vn nge, en vne nuict tua 185 mil de ux de Syrie. A cecy appartiet aussi autre office, que les Anges meuuet s corps naturels & les changent lte uad besoin est. Car par le ministere un es Anges, Dieu a de coustume d'éproyer la peste. Comme il se collige 110 12.des Rois, ch. 24. Et parce tous Miracle old s miracles faits par Moyse en l'E- de Moyse ode (comme penle saint Augustin) & des eit it esté faits par les bons Anges: ciens. ion mme les miracles des Magiciens en rent faits par les mauuais Anges. & ous lisons aussi en Daniel chapitre xhuitiéme qu'vn Ange transporta in aniel iusques en Babylone. Et par tent les Theologiens demandent aussi les ice lieu, si l'office de quelques Anout es est de remuer les ronds celestes. ba lequoy il y eut quatre opinions.

Si les Anges meuuent les globes celestes.

TRAICTE DES ANGES, La premiere d'aucuns qui penserer le Ciel estre remué par le seul Dier de pre De laquelle opinion sainct Thoma en cro fait mention au second des Senten & Ange ces, distinction quatorziéme que menfent stion premiere, art. 3. Et Albert ! Grand en la mesme distinction, art sixieme, laquelle opinion il asseure a le sob uoir esté de Prolomeus & Alpetri nel son gius Astrologues. Or encore qu' Ciel cette opinion ne soit parauantur Ecclefi pas vraye, elle a toutes fois quelqu mittou espece de pieté. La seconde sut de autres qui penserent que les orbe pice, celestes estoiet meus par trois prir me l'A cipes, premierement de Dieu, com nattor me d'obiet, qu'ils nomment desira missen ble: & apres , de quelque Ange qu des vieu les poussoit. Entroisiéme lieu, pa allure l'ame(qu'ils nomment) du Ciel, no ettre pas informee, ains assistate. Laque que l'e le opinion certains Theologiens, l' stimas estre d'Aristote, ont embra fee, comme dit Albert le Grande la seconde partie de la somme, de D'agar science merueilleuse de Dieu, traie ftinau vnzieme, question cinquante troi woisié

Dy P. MALDONAT. 130 nembre 3. La 3. est de S. Thomas & le presque tous les Scholastiques qui croyent que le Ciel est meu par es Anges seulement, d'autant qu'ils Pensent que ce fut l'opinion d'Aritote. Et ont accoustumé de la conirmer, premierement des paroles de lob, chapitre neufiéme sous lequel sont courbez ceux qui portent e Ciel, sçauoir est les Anges. Et de "Ecclesiaste chapitre premier , l'es-Prit tournoyant tout poursuit, & se ourne en cercle, il parle du Ciel. Et par ce, il semble signifier par l'esprit que l'Ange mouue le Ciel tournoant tout, & le ment en rond. Ils le rerifient encore par tesmoignages les vieux autheurs. Saint Augustin I u liure huitiéme du Genese selon la ettre chapitre vingtiéme enseigne jue l'esprit se meut par temps, & no vas par lieu: mais que le corps se neut & par temps & par lieu, doncjues l'Ange meut le corps celeste. D'auantage le mesme sainct Augutin au mesme liure, chapitre vingt m roisiéme & 24. enseigne, que Dieu

TRAICTE DES ANGES, le Createur sousmet la creature cor porelle à la creature spirituelle. E S. Gregoire au 4. liure des Dialo gues, que Dieu meut les corps pa le ministere des Anges. Ceste opi nion fut encore des Hebreux, com me recite le Rabbin Mose au lecoc sece re liure Moré, chap. 7. Et le Rabbir mme Maac, en l'explication du Dialogue ent na Mais l'autheur du liure de la co gnoissance de la vraye vie (quicoque il ait esté: car on l'attribue à S. Augultin, au tome 9.) affeure claire. met que le Ciel est meu par les An ges. Ils verifier aussi par raisons, que le Ciel,n'a pas d'ame, il n'est doc pas meu par foy, ains par autre qui le pousse: Et que ce ne peut estre par autre, que par vn Ange. En second lieu, si le Ciel estoit meu par soy mesme, comme semblent estre meues les choses pelantes & legeres, le mouuement du Ciel seroit naturel Or il ne peut estre naturel : d'autant qu'aucun corps naturel ne se meut lors qu'il est en son lieu naturel. Il ne peut donc

erced

Mik

predo

eme

prend

Ciel

Ine

heolog

que le

fere d

Vert

DV P. MALDONAT. 131 aturellement eftre e meu par foy. Tercement , si le mouvement du liel ne le faisoit par vn Ange, ains rocedoit naturellement du Ciel resme, attendu que la foy nous pprend qu'apres la fin du monde, Ciel se reposera, il s'ensuiuroit ue ce repos seroit violent au Ciel. omme estant contraire au mouueient naturel. Mais cela est absure Il ne se meut donc pas naturelment. La quatrieme opinion fut celle que l'estime plus digne des heologiens) de ceux qui ont penque le Ciel estoit meu par le miftere des Anges, mais par certaie vertu naturelle & propre. Et : ceste opinion saint Thomas à it mention au second des Sennces , distinction quatrieme, restion premiere, article troisiée. Et Bonauenture en la mesme Minction, partie secode, question uxiéme: Car en premier lieu, la intraire opinion ne semble pas oir esté introduite aux escoles, ion d'autant qu'elle a esté d'Ari-

TRAICTE' DES ANGES,

propre opinion.

contresa stote, & cela de soy mesme est vn grand vice. Et apres quand bien elle int pourroit auoir quelque authorite par Aristote, elle ne l'auroit pas aque maintenant. D'autant qu'Aristote and n'a pas dit pour autre occasion que alle le Ciel estoit meu par les Anges, si le le non parce qu'il a pensé qu'vne vertu finie estant en vn corps, ne pour mache uoit mourir par infiny temps. Espirit par ce il colligea le Ciel ne pouuoin meur estre meu de soy, parce qu'il pen eque fa son mouuement deuoir estre e mare ternel. Mais maintenant nostre re miles ligion nous apprend, que le mounte uement du Ciel ne sera pas eternel muon doncques Aristote mesme s'il fus lu deuenu Chrestien, eust changé d'o line pinion. Tiercement ce princip acune d'Aristote est faux, qu'vne vertu fi mpar nie, corporelle, ne puisse agir pa mmes temps infiny: car par fon opinion in mesme la vertu d'illuminer au Somanne leil est corporelle & par son aduitande il illuminera par temps infiny. D'a luiter uantage, il n'est venu en l'entende line

DV P. MALDONAT. 132 nient d'aucun des anciens : que ie de ache, de dire que le Ciel fut meu it ar les Anges : & l'escriture ne fait resque aucune mention de cecy, tot : la n'est donc pas le deuoir d'vn on Theologien de l'affeurer. I'adbuste encor qu'il semble estre conre toute Philosophie & raison, attacher aucunement des creatu-Es spirituelles tres excellentes, aux und indeurs celestes, à ce que comme relques potiers ils les tournent. te ux argumens, ie respons ainsi: à passage de Iob chapitre neusié-none. Ie dis premierement qu'en Heeux on lit autrement, sçauoir est gumens ful us luy seront courbees les aydes contre. do iffantes. Et le sens en est, qu'il n'y nin aucune puissance qui puisse estre imparee à celle de Dieu. Car les mmes mesme qui sont estimez si nio rissans & ont accoustumé d'aider 180 x autres seront pliez sous la puisadunce de Dieu. Di Lu'encores si nous voulions suiure

indistre propre & commune version,

TRAICTE' DES ANGES, ie respons que le sens est : sous le quel sont pliez ceux qui portent le rondeurs, c'est à dire les Princes lesquels d'autant qu'ils gouvernen tout le rond de la terre, semblen porter la terre sur leurs espaules. E c'est ce que ce mot semble signifie en l'escriture: comme aux Hebreur premier , & portant toutes chole par sa puissante parole. Touchan au passage de l'Ecclesiaste, ie res pons ainfi , comme les Hebreur interpretent qu'en ce fieu le mo d'esprit ne signifie pas vn Ange ains l'air. Car s'il fignifioit vn An ge , les mots n'auroient pas le sen conuenable. D'autant que l'Ec clesiaste vouloit prouuer qu'il n'i a rien de nouueau sous le Soleil & pour verifier cela, il n'a verita blement peu prendre aucun Argu ment des Anges. Ains a com mencé d'argumenter par degrez dés le Ciel iusques en la terre: & a di premierement que le Soleil se leue & se couche. Et apres, que l'espri (c'est à dire l'air qui est sous le Cie

dit q

Hette

Bite (

erea

parl

irde

DV P. MALDONAT. Ciel entourne tout & s'en reua à son ercle. Finablement que les rinieres escoulent dans la mer & en reuienient. Quant aux tesmoignages de aind Augustin & saind Gregoire, e m'esbays que les Theologiens les yent employez. Car ou ils ne preuient rien où ils preuuent plus que es Theologiens ne veulent, & que la aison mesme ne peut porter. Car ors que saince Augustin dit que 'esprit meut le corps par temps & ar lieu. Il ne parle pas d'vn corps eleste ains de tout corps : Et quand l dit que la creature corporelle est uiette à la spirituelle, musicale oute creature. Et lors que sainct oute creature dit que Dieu gouverne organise corporelle par les Anges, I parle semblablement de tout le nonde corporel. Il estoit donc ab . urde de colliger par ces paroles jue la pierre ne se meut pas vers le sas , ne le corps celefte finon par es Anges. Et quant à l'autheur du iure de la cognoissance de la vraye vie, ie respos qu'à peine doit-il estre

TRAICTE' DES ANGES, escouté en la Theologie, d'autant que ç'a esté quelqu'vn fort recent qui n'estoit point homme de grand iugement ne de grande doctrine. Mais aux raisons qu'on apporte, ie respons qu'en vne mesme manie. re, en vnechose il n'y a pas vn seul mouuement naturel. D'autant que Lipat si l'on considere l'eau, entant que puier c'est quelque chose totale, naturel : monso lement elle est meuë vers le bas : Sileuxie l'on la considere entant que c'est muce certaine partie de l'vniuers, elle mo de la pu te aussi naturellement, comme ie liceux pense pour remplir le vuide, de peur Mpar que la liaison de l'vniuers ne se re-quelfu foluë. Ie dis de mesme que si le cielli que est consideré, entant que quelque min.l corps naturel, il ne peut estre meu beur naturellement en son lieu naturel. tiesm Et leurs raisons ne verifient autremien chose que cela. Mais si on le consi-lasse dere entant que quelque partie de mede l'vniuers, il est meu naturellement pether pour la conseruation de l'vniuers. soit n Et parce lors que son mouvement la se ne sera point necessaire pour cette ment

Le Ciel se meut naturellement. fin, il se reposera lors naturellement.

## DES DEMONS.

T Etraicté des demons est de trois Aparties. En la premiere il faut parler du peché par lequel les demons ont esté faits maquais. En la deuxiesme, de la distinction & diffede rence des demons. En la troissesme mo de la puissance, actions, & deceptios nei d'iceux. La premiere partie se termine par sept questions. La premiere, quel fut le peché des Anges : La 2. sie si quelqu'vn d'iceux pecha le premier. La troissesme si celuy là fut aumet theur du peché aux autres. La quatriesme qui surent les autres Anges qui ensuivirent le premier pecheur. Mi La 5. combien grand a esté le nomed bre de ceux qui pecherent La 6. s'ils nen pecherent de maniere, qu'il ne leur soit resté aucun remede de salut. La septiesme comment & quand ils furent punis de Dieu. De la pre-Mij

TRAITE DES ANGES, miere question, il y eust 8. opinions des Theologies La premiere & plus ancienne, fut de ceux qui penserent que le premier peché des Anges fut la luxure: d'autant qu'ils descendirent du ciel, pour abuser des semmes qui estoient desia faites. En laquel. le opinion sut Iustin martyr. Et Tertulien au liure de voiler les Vierges, & Methodius auliu. de la Resurretre l'h Etion, & en Sixtus liu. 5. de la Biblio-Boir V thecque. Et S. Ambroise en la 1. Apo-Dieu. logie, pour Dauid, & au 1. liure des Vierges: & Sulpitius Seuerus tout au commencement du premier liure de Cali l'Histoire sacree La 2. fut de Lactance qui semble auoir pensé que tous fibtil les Anges ne pecherent pas par luxure, ains aucuns seulement qui auoient esté donnez gardiens aux hommes auoir esté attirez à coucher auec les femmes. La troisiéme laftig fur de l'Elcot au 2. des Sen. distinct. sixième, question 2. article 2. Qui Rion dit aussi que la luxure fut le premier peché des Anges, mais non la luxure de la chair, ains celle de l'esprit,

Papta

gez e

gcour

coinio

giens

Cleme

Strom

tres qu

peché

par fa

trieme

me, c

guftin

gueil

tingu

àfain

rande

me

qu'el

bit !

DV P. MALDONAT. d'autant que l'Ange ne le pleut pas assez en ces biens naturels. Et l'on a accoustumé de se mocquer de cette opinion aux escolles des Theologiens : combien qu'elle ait esté de Clemens Alexandrinus au liure Stromatum. La quatriesme fut d'autres qui pensent que leur premier pechéfut l'enuie qu'ils auoient contre l'homme nouueau nay: pour l'a-10. uoir veu fait & formé à l'image de Dieu. Laquelle opinion est recitee os par sainct Augustin au liure quatil triéme de la Resurrection. Et par Cassianus en la collation huictiéme, chapitre neufiéme. Or est elle out subtilement refutee par sainct Augustin, que l'enuie naissante de l'orqueil n'est pas le premier peché. La cinquiéme fut celle qu'on attribue a sain& Bernard & à plusieurs Scholastiques, & nommément à Alexander en la troisiéme partie, que-Ation deuxiesme, membre troisiesme, que le premier peché fut, qu'eux sçachant que Dieu seroit fait homme, ils conceurent enuie

TRAICTE' DES ANGES, contre l'homme. La sixiesme fut sans doute du mesme sain& Bernarden l'Homelie dix-septiesme sur le Cantique des Cantiques. Que les Anges furent enuieux de l'homme, preuo. yans qu'il obtiendroit aussi grand chéeft gloire qu'eux comme par apres Iesus Christ dit: ils seront esgaux aux Anes par ges de Dieu. La septiesme fut d'autucheu cuns moins anciens, comme recite in?La Altissidorensis au deuxiesme liure perbes de la somme Theologique, qui di-&vn. rent que ce sut omission. Ie m'esbadorgu his qu'ils ne cossiderassent qu'ils n'arecene uoient rien qu'ils n'eussent receu de Ainfie Dieu. Cette opinion encore qu'elle del'or soit vraye, n'est pas subtile. D'autant que les Theologiens ne nomment pas peché d'omission, toute omis-Itin li sion, ains celle seulement de laquelle toute la vertu & nature confiste en l'omission du precepte. Comme de ne rendre pas le depost, lors qu'il le faut rendre. Mais encore qu'au peché des Anges il ait eu quelque omission de consideration, ou d'autre chose en icelle, parauenture que

saje

ugue!

giture defiaft

luce

mon,

trect

Citéo

foltor

Et (aj

chap.

chap

auth

quel

DV P. MALDONAT. toute la nature d'icelle n'y consistoit pas. La huictiesme ( laquelle est seule vraye ) fut que le premier peché fut Origene orgueil. Et cela nous enseigne l'es- premier o criture au dixiesme chapitre de l'Ec-peché de clesiast. Le commencement du pe- l'Ange. ché est l'orgueil. Et cela monstrent les paroles d'Esaye 14. Comment es tu cheut Lucifer qui te leuois du main tin? Laquelle parole est dicte aux fuperbes. Et en Iob, chapitre quarante di. & vn. Il est Roy sur tous les enfans d'orgueil. Ceste opinion aussi a esté reçeuë par vne persetuelle traditio. Ainsien escrit Basilius en l'Oraison de l'orgueil, sainct Ambroise au 10. liure Epiltre 83. & au troisiéme Sermon, sur le Pseaume 118. & S. Augustin liure 11. du Genese selon la lettre chap. 14. & 16. & au liure 12 de la Cité de Dieu chap.6. Et saint Chrysostome Homelie 15 sur sainct Iean. Et sainct Greg. au liu 3. des morales chap.23 Et saint Hierosme sur le 16. chapitre d'Ezechiel. Et celuy qui fut autheur des questions à Antiochus question 6. Et Prosper liu. premier

21

Comme se doit prendre l'en tréprise du diable.

TRAICTE' DES ANGES, de la vie contéplatiue chapitre troisième. Et Damascenus liure deuxiéme de la foy chapitre quatriéme. Or les Scholastiques disputent en quel sens se doit prendre que le premier Ange ait peché par orgueil : c'ell à dire come il faut entendre ces mots: ie monteray au Ciel, & seray sem. blable au tres haut. Car le diable a peu vouloir en plusieurs manieres estre semblable à Dieu. En premier lieu, en desirat que Dieu ne fust pas, ains desirat estre vray Dieu luy mesme, efgal au vray Dieu. Seconde. ment en ne desirant pas la vraye di. uinité, ains quelque semblace de diuinité, plus grande que naturelle mét il ne l'auoitic'est à dire la felicité que il auoit lors, mais l'auoir desiré sans le moyen de Dieu & comme l'ayant vouluë obtenir Dieu le voulant ou ne le voulant pas : pour le troisséme en desirant cette mesme semblance non pas sans Dieu, mais toutes sois sans consideration d'iceluy, c'est à dire ne pensant pas qu'il l'auroit par le moyen de Dieu:pour le quatriéme

i en p

neime

10° 60

Mance

mais t

Donco

ntres non q

temer

me ma fa felio

Mais o

aye II

que l'

grand

a Cie

& fer

lont

in na

ains

gran

defir

DV P. MALDONAT. en desirant ceste semblance moindre que la sienne naturelle, ains la naturelle seulement qu'il auoit desla en partie, voulantiouir d'icelle mesme sans Dieu. Pour le cinquiéme en desirant cette mesme semblance de nature, non pas sans Dieu, mais toutesfois ne le considerant pas comme autheur de la nature. Doncques S. Thomas & plusieurs autres Scholastiques sont en opinion que l'Ange ne pecha pas autrement sinon qu'en ceste cinquiesme maniere il acquiesça moins en sa felicité naturelle, ne la refefant pas, comme il deuoit, à Dieu. Maldo-Mais quant à moy, les paroles d'Esaye me persuadent fort de croire que l'orgueil de l'Ange fut plus grand. Car ces mots ie monteray au Ciel, & m'afferray fur les Aftres, & feray femblable au tres haut, sont d'vn Ange non content de fa naturelle beatitude qu'il auoit, ains desirant quelque chose de plus grand. Quelqu'vn demandera, que desira-il donc de plus ? Ie respons

TRAICTE' DES ANGES, qu'il ne me semble pas probable qu'il ait desiré d'estre Dieu en la premiere ou seconde maniere susdictes. Car qui croira vn Ange creé recentement, auoir tant oublié toute la science & cognoissance en laquelle il auoit estécreé, que d'auoir desiré ou que Dieu ne sut pas, ou qu'il sut le vray Dieu, ce que ne se pouuoit l'me faire, non pas que la volonté ne soit encore quelques fois des choses impossibles comme sain& Thomas siere pense. D'autant que la volonté & election est double: l'vne precedente qu'on nomme conditionelle, come quand ie dis, ie voudrois qu'il y eust vn autre monde. L'autre consecutiue, qu'on nomme efficace: lors que non seulement quelque chose est desiree auec condition, ains absoluëment, de maniere qu'on met la main à l'œuure. Et par ainsi si nous regardons à la premiere volonté & election, il me semble que Scotus est de bon aduis au deuxiefme des sentences, distinction fixiesme, question premiere, quel'Ange

Mance

blienn

ILe

1900

prem

d'El

bé L

D V P. MALDONAT. peu auoir ceste peruerse volonté. Ie oudrois que Dieu ne fut pas, & que e fusse Dieu. Car ceste volonte & lection encore qu'elle ne soit effiace & absoluë, toutesfois elle sufit pour faire vn tres-enorme foraict Mais d'autant qu'en Esaye Luifer ne dit pas, ie voudrois, ains l'vne volonté & election efficace, ie monteray : ie ne croy pas que le e premier Ange ait peché en la premiere ou deuxiesme maniere, ains en la troisiesme desirant vne semblance de la divinité plus grade que de la sienne naturelle, sans considerail tion de l'Autheur duquel il la deuoit receuoir.

## LA SECONDE QUESTION.

of

I L est euident par l'escriture que quelqu'vn des demons pecha le premier. Et cela signifient les mots d'Esaye ch. 54. Comment es-tu tombé Luciser: Et les paroles d'Ezechiel

TRAICTE' DES ANGES. 18. ch. Tuas efté Cherub. aux del ces du Paradis. Et en S. Luc dixiéme Ie voyois Sathan comme vn foudr tombant du Ciel. Et en S. Matthie 15. allez au feu eternel preparé al diable, & à ses Anges. Mais les Theo logiens ont accoustumé de deman der de quel ordre fut celuy qui pe cha le premier. A laquelle question mideo aucuas ont respondu, qu'il fut du met plus basordre des Anges. Comme ditte La Ctance liure 2 chap. 15. Et Dama - 116.8 scenus liure 2. de la foy, chapitre 4. alob De laquelle opinion fait mention S. unes Augustinau liure vnzielme du Genese selon la lettre chap. dixseptiesme. Les autres ont pensé que ce sut vn Archange: comme S. Ambroise aux Commentaires sur le 4 chap. de fain& Luc. Les autres ( & c'est maintenant l'opinion presque de tous) qu'il sut du superieur ordre de tous les Anges. Comme escrit methodius aux reuelations chapitre premier. Et. Chrysoft. en l'Hom.d'Adam & Eue. Et en l'Hom. de la cheute du 1. homme, & S. Greg au liure 32 des Mora-

o, ile

etept

Boys

dire

r.M

\$2 3

De quel ordree. ftoit le 1. Ange pechemr.

Dy P. MALDONAT. les chap. 24. 25. & 26. Et Isidore au liure premier du Souuerain bien ch. 12.Il se peut encore demander comment se nommoit celuy qui premier pecha. Ierespons qu'en l'escriture il Comme it diuers nos, mais n'en a aucun pro - anois nom ore. Car il se nomme serpent au Gerese troisième. D'autant que celuy tio qui deceut nos premiers peres est eth timé celuy qui pechale premier, il ift dit dragon en l'Apocalypse 12 13 m k 16. & 20. il est nommé Behemoth 14 in Iob 40. il est nommé Leuiathan in mesmeendroit. Et en Esaye cha-Ge itre vingt-sept il est nommé Lyon ugiffant, en la premiere de S. Pierem e chapitre 9. il est nommé Lucifer, oile n Bfaye 14. est nomme Cherub. en de izech. 28. il est nommé Sathan, c'est dire nostre adversaire en saint Luc us) o. il est nommé Beelzebub, c'est à ous lire prince des mouches, au 4. des lus loys à cause d'vn Idole consacré It ux mouches. Il est dit diable c'est, dire nostre agueteur, en S. Matthi m. 5. Mais ces noms luy ont esté donu- lez apres le peché. Et les anciens

TRAICTE' DES ANGES, ont pensé que son nom propre su Sathael comme si vous dissez, aduer saire de Dieu. Et en ceste opinion es sain & Chrisostome en l'homel. d'A dam & Eue. Et en l'homelie de la cheute du premier homme, au pre mier tome.

alatt

ides Ci

typiel

HOUS

ne le p

Malep

m & 0

ete qu

at qu'

lagtan

au m

stion, Si celuy qui pechale premier fut autheur de peché aux autres.

SAINCT Thomas au deuxiesme mole Mes sentences distinction sixies med me, question premiere, article deux mel iesme recite (touchant cecy) trois des opinions. La premiere d'aucuns que mand le peché du premier Ange n'estoit des differend que de la seule grandeur, mier & non pour la duree ou cause. Ce une que semble estre contre l'escriture: mon laquelle monstre par tout que celuy and qui pecha le premier sut autheur de mon peché aux autres. Comme quand mole peché aux autres. Comme quand mole

DY P. MALDONAT. tille dit en l'Apocalypse douziesme u'il attira auec soy la troisiéme pardie des estoilles, & en Iob quarante k vniesme, qu'il est le Roy par desel us tous les enfans d'orgueil. La 2. pinion fut d'autres qui penserent ue le peché du premier Ange preeda le peché des autres & de granleur & de duree, & de cause, de maiere qu'il fut la cause d'iceluy, d'auant qu'il fut fait le premier. Ce qui e semble pas accorder à la raison. l'autant que l'Ange ayat esté damé au mesme moment qu'il pecha, sautres n'eussent pas ensuiuy l'eme emple du premier qu'ils voyoient amné si son peché eut precedé de memps. La troisiesme opinion est celde S. Thomas au mesme endroict, cen la premiere partie question 62. toit reicle huictieme. Que le peché du remier Ange precede no de duree, ( ins de gradeur & de cause, le peché es autres, c'est à dire qu'il fut plus rand, & la cause d'iceluy. Ce qui accorde aux escritures. Mais les heologiens ont disputé aussi com-

TRAICTE DES ANGES, Comme le ment celuy qui premier pecha fu pecheur cause aux autres de pecher: Si ce su Angefut par le feul exemple, comme les Pela cause de peché aux giens disoient qu'Adam nous fu caule de peché: ou si ce fut encore el mon. autres. les incitant & poussant au peché. E de cela il y a deux opinions esgale ment probables. L'vne de S. Tho 'Opin mas, & de presque tous les Scolasti hours ques, lesquels estiment que celuy qu 5, 211 pecha le premier, incita les autres g fain pecher. L'autre est, de Ricardus & lemb d'aucuns Scholastiques sur le deux Thro iéme, des fentences distinction fixié me qui ont pensé que par le seul exé ale feq ple de celuy qui pecha le premier, le tollat autres pecherent. milati is les plos micre partic quellion bas bilte le huishidmunis och lepenhodis Ang Hor Ange precede adule durent riccipa de les de gra cor Rede cante, le peche cielt à dire qu'il en plus proles rand & la cause d'icolage Co qui DOUTTE corde anx elericures unica adea COD Theologiens out disouteauls comQVATRIESME QVEflion. De quel ordre estoient les autres Anges qui pecherent.

Opinion des Theologies a tous - sours esté, que de tous les Ortes, aucuns pecherent. D'autant ue sainct Paul aux Ephesiens sixiée semble mettre entre les demons s Throsnes, principautez, dominaons, & les autres Ordres. Il n'y a ae le seul Cassian que le sçache, en illi collation quatrieme chap. 13. & en collation 8. chapitre 8. qui dit que ous les Anges qui pecherent furent u plus haut Ordre: par les mots de Epistre Catholique de sainct Iude, 's Anges qui ne garderent pas leur rincipauté, comme s'ils auoient sté les premiers de tous. Et des aroles du Pseaume 81. Mais vous 10urrez comme hommes & tombeez comme vn des Princes, sçauoir It des Anges comme il l'interpre-

TRAICTE' DES ANGES, te. Au surplus les paroles de S. Iu ne signifiér pas qu'ils fussent les pr miers entre les Anges, ains S. Iu nomme Principanté la dignité qu' auoient estans au Ciel: comme ile plique adioustant : ont laissé leur h bitation. Ils ne sont donc nomm par S. Iude Princes pour autre raise sinon d'autant qu'ils auoiet leur de micile au Ciel. Mais ce qu'est : Pseaume 81. ne peut estre entend des Anges, d'autat que les Hebrei ne lisent pas Heloim, duquel nom i appellent quelquefois les Anges ais Sataim, c'est à dire les principau hommes. Et par ainsi l'on dit que sens est: vous mourrez violentemer comme l'vn des Princes, c'est à dis des Rois. Ou bien que ce soit vn at gument du majeur, au moindre : at tendu que vous voyez qu'il n'y a au cun Prince qui ne meure, commen pouuez vous esperer de tousiours vi ured refois tion, combien fut grand le nombre de ceux qui pecherent.

'Opinion des Chrestiens a tousjours esté, & quasi tradition que troisième partie des Anges pechacause des mots de S. Iean en l'Acalypse chapitre douzième: il attiauec soy la troisième partie des epilles.

SIXIESME QUESTION, s'il a esté laissé aux demons quel que temps de penitence.

Car pour le premier il se peut mander, si en effet ils feront quelnesois penitence, pour le second si nesset ils l'ont peu saire quelque is, pour le 3 s'ils la peuvent saire

TRAICTE' DES ANGES, maintenant encore. Le 4. s'ils peuuent & n'ont peu, qu'en est c se. Le 5. s'ils sont essoignez de fa penitence, que mesmes ils ne pe uent rien faire de bon. A la premie partie Origene respondit que qu quefois tous les demons feront 1 nitence comme plusieurs auther luy obijcent. S. Athanase au liure la commune essence du Pere, du F & du S. Esprit. Et S. Hier. en l'Epi Druitus & sur le 14. chapitre d'E: chiel. Et sur le 5. chap. de Dan. & f le 3.chap. de Ionas. Et S. Austuff au douziéme liure de la cité de Di chap. dix huitieme & 24. Ce qu colligeoit en partie de la part des è mons mesmes: D'autant que le Re de Niniue ( qui signifioit le diab! fit penitence en Ionas troisiéme ch pitre, & le Roy Nabuchodonoss en Daniel cinquieme. De la parte Dieu, il le colligeoit : d'autant qu Dien n'oubliera point d'vser de m sericorde, & en son ire n'arrester point ses misericordes: & ailleur quand tu te seras courroucé tu t

DV P. MALDONAT. 143 miendras de ta misericorde &ailrs : Il ne se courroucera pas eterlement. Mais ces choses premiesont allegoriques, & ces dernie. s'entendent des hommes, voire de ceux qui viuent encore. Car schant au damnez, l'escriture engne, qu'il n'y a aucune esperance salut pour eux. En l'Ecclesiaste ap. 11. quelque part que tombe le is, il seralà. Et en Esaye dernier apitre, leur ver ne mourra pas, & ir feu ne s'estaindra pas,& en saint atthien 25. allez au feu eternel. En que touche la seconde partie, otus au deuxiéme des sentences, stinct.6.question 2. article 2 a dit ielque chose merueilleuse contre pinion de tous : c'est que le peie des Anges ne fut pas simple, ns en grand nombre & diuers. Et l'entre le premier, & les autres ils suuoient faire penitence s'ils euf. nt voulu : laquelle opinion, par sa paucauté est refutee. Quant à la disseme tous les Theologiens sans alexcepter, ont dit, & la foy l'en-

TRAICTE DES ANGES, feigne aussi, que les demons ne pulla uent maintenant faire penitenantiit Mais touchant à la quatriesme p tie, les opinions des Theologies de furent fort differentes. Car ceux cont ont pensé que les diables n'ont purals ou ne peuvent faire penitence cause que leur liberal arbitre moyé en celuy de Dieu & des hor milib mes : Scauoir est que le liberal : ver bitre de Dieu est immobile, & du por uant l'Election & apres. Le liber La arbitre des homes est muable auai fine s & non apres l'Election. Mais le lont beral arbitre des Anges est mob main auant l'Election, & apres l'Electionherer immuable. Cette sentence est recentede tee par S. Thomas au deuxiesme d'affine sentences distination septiesme qui men stion premiere, article deuxiesm shor Et est refutee d'autant que c'est ren mel dre vne raison pour la cause, car c'e le doute dont il est quest. Sçauoir e linke sile liberal arbitre des Anges est d telle maniere qu'apres l'Election ne se puisse remuer en autre particulie La quatriesme opinion sut d'autres funt

DV P. MALDONAT. It qu'apres le peché, l'Ange ne ut faire penitence d'autant qu'il Mindiuisible: de maniere qu'à quelchose qu'il s'applique il s'y attae tout entierement. Cette opion aussi est recitee par saint Thoas au mesme lieu. Et est refutee autant qu'encore quel'Ange soit diuisible de substance, toutesfois la vertu de l'action il est diuiside : pouuant ou plus ou moins 2tir. La troisiesme comme recite le esme sain& Thomas, fut de ceux le ii ont pensé que les Anges ne peuent faire penitence d'autant qu'ils the scherent par l'intellect qu'ils nomrent deiforme. Cette-cy est enco. refutee. D'autant que la diffemince entre l'intellect de l'Ange & e l'homme n'est pas infinie. Et arce elle ne peut estre cause que Ange foit par sa nature suiet aux it ipplices eternels & infinis : & l'hofile aux temporels. La quatriesme on pinion est celle que sain& Thomas fuiuy en la premiere partie questio na Dixante quatnieme, article quatrié-

TRAICTE DES ANGES, me que les diables ne penuent fai penitence, d'autant qu'ils sont telle nature, que tout ce qu'ils a prehendent , ils l'apprehende immuablement : c'est à dire de m niere qu'ils ne se peuuent depart ent ce o de leur opinion : tout ainsi que noi apprehendons les premiers princ pes. Cette opinion encore me sen ble à bon droict reprouuee par plutpeut fieurs Theologiens. En premi lieu d'autant qu'il s'ensuyuoit qu les demons n'auoient peu peche D'autant que sain& Thomas con ges fesse, ce qu'est vray , que les demor furent quelquesfois bons, & mer terent la vie heurense. Done ques i apprehenderent quelque chose d bon : s'ils sont donc de telle natur qu'ils apprehendent immuablemerellede ils ne pouuoient pecher. Et apreilionfut il me semble bien incroyable que dem maintenant les diables n'ayent autronce opinion que lors qu'ils pecherenten Car qui doute qu'à present Lucifeladi fer ne cognoisse qu'il ne peut par non menter su Ciel, & eftre semblablun

DY P. MALDONAT. 145 u tres haut? pour le troissesme que Thomas aussi dit, que les demons recherent par inconsideration, & ion par vraye apprehension d'aucuie chose. Or il n'y a rien qui empeshe que le diable ne considere à preent ce qu'auparauant il n'auoit pas onsideré, combien que parauenture l apprehende immuablement. Ce ie peut donc estre la cause pour la. uelle les demons ne font pas peitence. En 4 lieu, tous les anciens tutheurs enseignent que les bons Inges ne peuueut perdre la beatiude qu'ils ont : non pas à cause de sur nature, ains à cause de la grace. Jonques la nature des bons Anges fest pas telle, qu'elle apprehende mmuablement. Encore moins done elle des mauuais Anges. La 5 opision fut d'aucuns qui penserent que es demons ne pouvoient faire peritence, d'autant que Dieu engenre en eux de necessité vne hayne le sa divinité: par causes necessaires k non libres concurrentes pour en irer vne hayne. Laquelle opinion

N

TRAICTE DES ANGES, (n'ayant point d'autheur) refute Gabriel Biel au deuxiesme des senten. ces, questió premiere, article septiesme. Lasixiesme fut presque semblable du mesme Biel au mesme lieu, & d'Occam au deuxiesme des Senten- # dit ces, question dixneufiesme, quoliber mourn premier question quatorziéme Que shaute les Anges n'attirent pas de necessité in con la haine de Dieu: mais toutesfois sant que Dieu conserue en iceux neces- pour fairemet cette haine. Et parce qu'ils unth ne se peuuent departir de leur mauuaise resolution. La septiesme fut de Dieu. Marcillus au deuxième des Senten - lonne ces question 5. art. 3. Que Dieu en- tonne gendre certaine habitude aux de- liens mons, laquelle les contraint d'auoir Il d'au le mesme Dieu en haine. Lesquelles trois opinions font indignes non seulement de la langue & sens des Theologiens, ains de leurs oreilles encore. Car qu'est-ceautre chose, sinon faire Dieu autheur de peché? Voire & d'vn tres-grand peché? la buictiesme fur d'vn autheur qui escriuit trois liur. des merueilles de la

nité:

malice

celled

tant

toute

Milor

DV P. MALDONAT. 146 sainte Escriture au 3. tome des œuures de S. August. lequel au liu. premier chap 2. enseigne que le diable ne peut faire penitence d'autant a qu'il est cheut de trop haut. Et parce (dit-il) estant tombé il ne peut retourner, pour estre decheu d'vn estat tres -haut. La derniere opinion fut comme l'estime de presque tous ols les autheurs anciens : que la cause el pour laquelle les demons ne peu-Is uent faire penitéce, ne se doit point recercher de leur nature, ains de de Dieu. D'autant que Dieu ne leur donne pas la grace, encore qu'il la donne aux hommes. De cecy les ane ciens ont rendu diuerses raisons. La oir I. d'autant que l'homme pecha par la persuasion du diable, & le diable on sans la persuasion de personne: Ainsi les l'escrit Greg. au 4. liure des Moral. es ch.9 Et S. Aug. aux Serm. de la Trile, nité: Le diable (dit-il) tomba par sa malice, l'homme fut prosterné par la celle d'autruy. La 2 cause sut, d'auel tant que l'home par son peché ruina toute sa posterité, & il n'estoit pas vaisonnable que tout le genre hu-

TRAICTE' DES ANGES, main perit. Et parce Dieun'eust pas cant de loin de racheter les Anges pecheurs, que les hômes. Côme dit S. Augu.en l'Enchiridion ch.29. il a pleu(dit-il)à Dieu Creat. & gouuerneur de l'Vniuers, que d'autant que toute la multitude des Ang. ne s'estoit pas perduë en le delaissant, celle qui estoit perie demeurast en perpetuelle perdition. La 3.eft d'autant que l'hôme pecha par l'infirmité de la nature humaine : & l'Ange non pas de mesme. Ceste raison en ont rendu S. Ambroise au Serm. 8. sur le Pleau. 118. Isidore liu. 1. du souverain bien ch. 12. Cassianus collat. 4. c 14. Damascen. 1. 2. de la foy ch 3. La 4. fut d'autat que le peché des demons fut tres-grad, parce qu'ils voulurent estre semblables à Dieu Et par ainsi, tout ainsi que Dieu semble aussi denier la grace de la penitence à ques personnes à cause de leurs enormes pechez:ainfila refufa-il aux demos à cause de cesmeschacetez tresgrades. C'est la cause qu'en red Chrysoft. en l'Hom. d'Ada & Eue. La 5 fut, d'autant qu'incontinét apres le peché les

idire

semet

mres.

Dama

requ'

le me

f quel Dien

mx A

respon

Dieu

me. Q

S.Pau

re que En ice

buces

Cepa

authe

penfo

mort

ins p

Mie

Eph.c foirm

lesbé

Are

DV P. MALDONAT. demos furent hors du chemin : c'est à dire hors du temps de meriter, ou ne meriter pas: come sont les homes apres la mort. Ceste raison en donne Damascenus au li.2. de la foy, cha.4. ce qu'est (dit-il) aux homes la mort, le mesme sut la cheute aux Ang. Et si quelqu'vn demande, Pourquoy Dieu donna si brief téps de la voye aux Anges, & aux homes filong: ie respons qu'il est vray semblable que Dieu le fit pour la fragilité de l'homme. Quelqu'vn pourra obiecter que S. Paul aux Colocenf.ch. 1. semble dire que I.C.est mort pour les Anges. En iceluy il fut son bon plaisir que toutes choses fussent recociliez, &c. Ce passage dona occasion à quelques Si lestis autheurs d'estre de cest aduis qu'ils mort pour pensoient vrayement que I.C. estoit les Ans mort non seulemet pour les homes, ges. ains pour les Ang. Entre lesquels fut S.Hier. aux Coment. fur le 1.ch.aux Eph.cobien q persone n'ait dit qu'il foit mort pour les diables, ains pour les bos Anges, aufquels ils estimoiet estre alque coulpe : Selo ce qu'escrit

N 3

TRAICTE DES ANGES, Iob au 15. ch. en ses Anges il trouua maquaistié. Les autres ont pésé qu'il estoit mort pour les bos Anges: non pas qu'ils eussét aucune coulpe, ains d'autant qu'ils en pourroient auoir. Par ainsi, come par la mort de Iesus Christ les hommes ont esté deliurez du peché:ainsiont-ils dit que les bos Anges ont esté confirmez en leur felicité. L'vne & l'autre opinion me semble fausse. Et d'autant qu'il a esté verifié cy dessus qu'aux bons Anges n'a esté iamais aucune' coulpe. Et d'autant que c'est chose absurde ce que Caluin a dit que par la mort de I. C. les Ang. ont esté confirmez en leur felicité: come s'il ne l'estoiet pas auparauat. Les autres ont beaucoup mieux entendu que I.C. par sa mort auoit reconcilié les hommes & les Anges non pas à Dieu (d'autant que Dieu n'estoit pas courroucé aux Anges)ains entr'eux. Parce qu'auat que I. C. mourut les homes seruoient au diable. Et parce les bos Ang estoient comme courroucez contre les hommes. Doncques lors que les homes

de la pu

acone kles A

de Iefo

Heux tr

lómes

103.Ho

dore at

& l'aut

aux Co

Et Prin

E. The

& Oec

Eph.N

tte 6.0

des T

dift.

melme

mons

nlem

Cequ

tanto

les vi

tongo

DV P. MALDONAT. 148 par la mort de I.C. ont esté deliurez de la puissance du diab. la paix a esté aucunement faite entre les hommes & les Ang. Et que pour cela les Anges auoient chanté à l'aduenement de Iesus Christ gloire à Dieu aux lieux tres hauts: & en terre, paix aux homes &c. Ainh le dit S. Chryfo. en la 3. Hom. sur l'Ep. aux Collocéses, & au Serm. de l'Ascesi. au 3. tome, & Isidore au I.li.du souuerain bien ch.12. & l'autheur des Coment. fur l'Epist. aux Collocenses, attribuez à S. Hier. Et Primasius sur le 1. ch. aux Colloc. Et Theodoretus, & Theophilactus, & Oecumenius sur le 2.c.de l'ep.aux Eph. Mais touchat à la 5 part. de ceste 6.q. ie voy qu'il y en a 4. opinios des Theolog. l'Escot au 2. des Sent. dist. 7. quest. vnique: Et Gabriel au mesme endroit pensent que les de- Anges mons peuuet faire quelque bien mo- peunens ralement, mais non meritoirement. faire Ce que n'a aucune probabilité d'au quelque tant qu'il est cotre l'opinion de tous les vieux autheurs. S. Augu. ou quiconque fut autheur du liu. de la foy à

TRAICTE' DES DEMONS, Pierre au troissesme chap que les de mos sont tellement obstinez au ma qu'ils ne peuuet penser rien de bien D'autres disent qu'ils ne peuvet rier faire de bien , ains que plustost er chacune de leurs actions ils pechent de plus en plus : & se meritét de plus grands supplices. Et ce fut l'opinion d'Alexader en la 2 part. de la somme de Theologie: & de Bonauenture au 2. des Sen. quest. 7. partie 1. & quest. 3 Et de Ricardus. Et de Tarentasius au mesme endroit, Les autres come S. Thomas en la 1. partie 2. quest 89. art. 4. En la 24. question de la verité du 11.ar. & en la quest. 7. du mal, art. 9. ont bien pensé que les demons en chacune de leurs actions pecherent: mais que pour cela ils ne meritet pas de plus grades peines. Qu'ils pechet bien d'autant qu'ils font cotre la volonté diuine: mais qu'ils ne meritent pas plus grandes peines d'autat qu'il sont hors de la voye: c'est à dire hors du temps de meriter bien ou mal. Les autres (entre lesquels est S. Aug. en l'Enchiridion chap. troisiesme)

burme

lopini

Theolo

Front

Bimen

le que

162 PF

bire

Com

pensent que les diables ne peuuent ne peumeriter plus grandes peines, ne peuent mecher. Laquelle opinion me semble
riter.
fort probable.

## QVESTION SEPTIESME des peines des demons.

Este question a quatre parties: Car l'on demande communément, siles diables commencerent d'estre punis incontinent apres le peché. Et apres de quel genre de fupplices ils sont punis. Et puis fi leurs peines sont eternelles ou non-Et finablement en quel lieu ils sont tourmentez. De la premiere parties l'opinion de presque tous les anciens Theologiens fut, que les diables ne seront pas punis auant le iour du iugement. Car tous ceux qui ont penfé que les ames des hommes dame nez ne sont pas punis auant la refurrection , ont pensé cecy aussia Comme Ireneus au liure 3. chapitre

TRAICTE DES ANGES. 21. & liu 5. Et Iustin au Triphon q 75 & 76. de celle que les Gétils pro posoiet aux Chrest. Et Tertulien au li. 4. contre Marcion, & au li. du tesmoignage de l'ame, & au comencement du liure de la Trinité. Et Ori - mourd gene Homel. 7. sur le Leuitique, & Ann La Ctance au liure 7. chap. 21. Et Vi- 18 Cal Ctorinus martyr aux Commentaires pinior fur le 6. ch. de l'Apoc. Et Chry fost. moigna Homelie 9. côtre les Iuifs, Hom. 39. 1. Epil sur la 1. Epistre aux Corinthiens & Anges Homel 28. fur l'Ep. aux Hebreux, & l'Autheur de l'œuure imparfait Homel. 34. fur S Matth. Et S. Amb. au 2. liure de Cayn & Abel ch. 2. Et au liure du bien de la mort, ch. 10. & 11. Et Prudétius en l'hymne pour les defuncts, & en l'autre des dix Martyrs de Cesar Auguste. & Aretas sur le 6. chap. de l'Apoc. Et Theodoret & Theophilacte, Et Oecumenius fur le 11. chap des Hebreux. Et Euthimius sur le 25. chap. de S. Luc, & l'autheur des questions à Anthiochus attribuees à Athanasius, quest. 160. Et l'autheur du liure de l'esprit

donne:

les chai

plus ba

tez, le

lautre

les Ar

kur pr

domi

tenebr

pour

Celte

nee de

en 20

qu'vn

THE CO

DVP. MALDONAT. & de l'ame faussement attribuez à S. Augustin ch. 48. Et encore mesme l'on dit que Iean 22. Pape de Rome par decret public confirma ceste opinion: finablement c'est iusques auiourd'huy l'opinion des Grecs, & des Armeniens, des Anabaptistes, & des Caluiniens. Il semble que ceste opinion se puisse trouuer par 2. tesmoignages de l'escriture : l'vn de la 2. Epistre de S. Pierre chap. 2. Si aux & Anges pecheurs Dieu n'a pas pardonné: ains les ayans dechassez, auec 1. Arguiles chaines d'Enfer il les a liurez aux mens. b. plus bas lieux pour estre tourmen- 2. Arguit tez, les reservant au iugement, &c. ment. & l'autre de l'Epistre de S. Iude, mais les Anges qui ne reserverent pas leur principauté, ains laisserent leur domicille, il les a reseruez sous les tenebres attachez de liens eternels pour le iugement du grand iour. Ceste opinion n'est pas condamnee de soy ( qu'il m'en souvienne) en aucun Concile : mais d'autant qu'vne semblable a esté condamnee: au Concile de Florence, touchant N VI

cy encore semble condamnee, car si les hommes mourans en peché, sont incontinent tourmentez, il est beaucoup plus croyable que les diables le sont. Et mesmes attendu que les supplices (comme Iesus Christ declare au vingt-cinquiesme de sain& Matthieu) n'ont pas esté en premier lieu instituez pour les hommes, ains pour les diables : allez dans le feu eternel qui est appresté au diable, & à ses Anges. Derechef, personne n'a iamais nié que les bons Anges n'ayent defin la ioiissance de la vie heureuse. Il ne se peut donc nier que les mauuais ne soient desia punis. A ces deux tesmoignages de sain& Pierre

& S. Iude, ie respons: Que pour trois

raisons l'escriture dit que les diables.

sont reseruez pour le iour du iuge-

ment, combien qu'ils soiet desia pu-

nis. La premiere est d'autant que les

peines qu'ils souffrent maintenant

ne leur sont point adiagees par vn

iugement public, ains par la priuee

sentence de Dieu. Or est-il necessai-

TRAICTE' DES ANGES,

hon

stcor

at es

ice il

re qu

mis ,

pieurs

m ét l

eres A

nont

eer. I

fils foi

iois d

mque mails

tons.

triou

dition

Moetre

fois CI

rolog

sdes

mesle

les ames des hommes damnez, cette

Responce aux argumentatios

DV P. MALDONAT. ISI e qu'ils soient manifestez deuant le lege judiciel de Ielus Christ comme es hommes encore: afin qu'ils ren-Hlent compte, non en priué, ains dea lant les Anges & les hommes. Et. sparce il est dit qu'ils sont reseruez, omme pour yne plus grande ignoa ninie. La seconde est d'autat qu'enore que dés maintenant ils soient unis, toutesfois ils font en outre dutieurs autres offices. Car ils toura nentét les hommes en diuerles mai ieres Mais apres le jour du jugemet s n'ont autre chose à faire que d'enurer. La 3. est d'autant qu'encore u'ils soient maintenant punis, toues esfois d'autant que (comme pensee ent quelques Theologiens)tous les is purs ils meritent plus grandes puitions, l'on dit qu'ils sont reseruez ce iour là auquel ils receuront la unition de leurs crimes. Combien ue cette opinio ne soit vraye, tousfois ceste cy (qui est de tous les heologiens ) est vraye, que les peie es des diables seront plus grandes res le iugement, qu'elles ne sont à

TRAICTE DES ANGES, present : non pas essentiellemen ains par accident. Et parce il est d qu'ils sont reseruez, comme l'on d estre reserué à la rouë celuy qui ce pendant est puny & gehenné. La se conde partie de ceste question e propre pour la fin du quatriesme l ure. La troisielme est traictee desi cy dessus. Et à la quatriesme tous le Theologiens respondent suinat l'o pinion de l'Escot aux Commentai res sur le troissesme de l'Epistre de S Iacques: Que les Diables en quell part qu'ils soient, soit en l'air, soi l'air lous la terre, endurent tousiours le tourmens du feu. Tout ainsi que le bons Anges lors mesmes qu'ils son en terre, voyent tousiours la face d Dieu.

Les diables toufiours en tourmens Les An ges touf iours en felicité.

FIN.



## TRAICTE

DES DEMONS

Iesuite Espagnol, en l'annee 1570.

Escrit sous luy, faisant à Paris sons cours de Theologie.

> mé de disputer en Theologie contre les Athées, contre les Iuis contre les Philo-

phes contre les heretiques: Car e sont les genres d'aduersaires que ! Theologien a de combattre, pour effendre la religion Les premiers 'eux, (qui ostent toute divinité:) omme ils sont sort estrangers & es-

TRAICTE DES DEMONS, loignez de nostre religion:aussi sor Les athées ils barbares & fort cruels, mais tou statio eimides. tesfois fort craintifs. Car comme le line Zosué 6. Gabaonites, ayans entendu iadi ner,ne Cr 8. la prinse par assaut de Hierico & Milen de Hay villes tres fameuses, pou ableque conseruer leur vie, se rendiren fisdel frauduleusement à Iosué chef de session Hebreux : ainsi les Athées procueham, o rans (comme ils dient) la seule pai luy auc de la republique, ne se soucians et pherit rien de la religion, se ioignent toul sidela iours à la partie la plus forte. Mai reque les Philosophes sont belliqueux, 8 m tout Les Phi. bellig. ne se rendront iamais sinon vain gynep cus par raisons : Comme les Cana rassent nées, Amorrhéens, Hethéens, Phe renoir résens, & Gergeséens ne se vouluin Le rent iamais rendre à Iosué, qu'ils ne on, n fussent surmontez par armes, & for biroist cez. Car i'estime que ces sept natios deur, Les fept là sont les sept arts qu'on nomme biens arts libe liberaux : Desquels les Philosophes mine raux. furent armez. Et tout ainsi que Dieu lient le voulut que ceste partie de la terre une qu'il auoit promise aux Hebreux, en sussi attendant que les vrais possesseurs anne

Dy P. MALDONAT. 153 icelle arrinaffent, fut habitee des ept nations sufdites , de peur que s Israëlites que Iosué y deuoit amener, ne trouuassent la regio incul-& sterile. Tout de mesme il me mble qu'auant que Iesus, non pas Psaime. fils de Nane, ains Christ, mit en offession les Chrest. vrais fils d'Araham, de la terre de la quelle le peluy auoit dit: ie donneray les géts it in heritage, & ta possession. Les coou ns de la terre, les Philosophes par uelque permission diuine, occupeint tout le rond de la terre: afin que ir vne plus grossiere culture,il prearassent les cœurs des homes pour eceuoir la semence de la vraye reliion. Les Iuifs voisins de nostre re- Les Iuifs. inion, me semblent estre en nostre of adroist ce qu'estoient entierement in a leur, les Arabes, Ammonites, & fotiens comme recite Neemie. Car omme les Iuifs d'vne main bastisir vient les murs de Hierusalem, & de autre, repoussoient les ennemis effusdits:nous aussi auec l'vn Test. omme auec quelque main edifions

TRAICTE' DES DEMONS, l'Eglise: & auec l'autre Testamer min nous repoussons les assauts des Iui lon Mais les Heretiques encores qu'in par plus dan. soient nais & nourris auec nous, comme mesme Eglise, quasi comme en me unheu me ville, & presque en mesme ma therp son, sont de tant plus dangereux quiilos les autres, comme les guerres ciu sonta les & domestiques sont pires qu'emps toutes les autres estrangeres. Et p sdont ce les deux Apostres sain& Paul Mer l'E Rom. der. miere 2. 2 sainct lean ont enseigné entier lemo ment à mesme intention & par me lar, ils mes argumens qu'il falloit fuir lembier 1. Timos. Heretiques auce plus de soin & choisell S.Iean 2. diligence, que tous autres ennem Epistre 2. de la religion. La guerre que nou mes. font les heretiques est telle que ce durs des Rois. le d'Absalon contre Dauid, & de Ichose roboam, contre Roboam : leque fque Rois. 12. edifia le premier Autel, contre Au molog tel : Et(ce qu'est le propre des here mo tiques) diuisa la religion auparauan inte entiere. Veritablement grands & fint effroyables font ces quatre genre pas par d'ennemis, desquels i'ay parlé, & des auec lesquels les Theologiens on Many

Heretig.

Aux

Timotee

15.

2. des

DY P. MALDONAT. oustumé de bațailler : toutessois font hommes, chair & lang, me parle l'escriture. Lesquels ou ntramenez à la vraye religion par autheurs Ecclesiastiques, ou sont restez par les Roys Chresties aucc nitios & par crainte, ou quelques Ruine des is sont abolis par la seule logueur res de l'Etig temps: ou pour les mesmes guer-glife-En s dont ils ont accoustumé de trailler l'Eglise, ils sont estaints : ou r le mutuel discord, qu'ils ont eneux, ils sont peu à peu deffaits. Et our bien gaillards qu'ils soiet, tousfois estans hommes, encores peunt-ils estre veus, & enitez par les mmes. Mais ce cinquiéme genre ne aduersaires duquel nous auons de oposé de parler, encore qu'il soit eque passé sous silence par les Mheologiens, ou du moins traicté sher lec moins de soin & plus briefueent: est toutes sois beaucoup plus ist issant & effroyable. Car nous n'aons pas meshuy à faire contre la le, pair & le lang, ains contre les Prin-10 :s & puissances, contre les gouver-

TRAICTE DES DEMONS, neurs du mode de ces tenebres ce tre les choses spirituelles de mal és lieux celestes. Les autres sont t restres de nation : ceux-cy celest Les autres non pas en si grad nob ceux cy innumerables: ceux là me rent tous les iours, ceux cy ne pi uent mourir : Eux foibles, & de 1 tites forces : ceux cy tant puisse que l'escriture tesmoigne, qu'il a aucune puissance en terre qui puisse comparer à la leur. Les auti sont souvent rudes & ignorans:ce cy & de subtilité d'esprit, & d'exp rience d'vn tres-long teps, non se lement entendet merueilleuleme tous les artifices de cobatre & dec uoir:ains eux-mesmes lesont inue tez, enseignez, augmentez. Ceuxmeinent seulement la guerre inte rieurement: ceux cy nous ietter les mesmes semences des guerre dedans les plus interieurs sens d nostre ame. Et (pour dire tout e vn mot ) ceux là sont hommes: ceu cy malings Anges. Ces mauuais de mons di-ie nous enuyans nostr

DV P. MALDONAT. 155 it (d'autant qu'ils ont perdu le r,)combien qu'ils exercent toufrs leur cruauté contre le genre nain, toutesfois principalement imme on peut voir ) en certains eruales de téps: mais nomément te nostre siècle, plus que iamais. idant lequel (comme fi le dernier rapprochoit, auquel S. Iean a anneé en l'Apocal. Lucifer deuoir e deflié)il femble que tous les aus demons soient sortis en lumiedes plus creuses cauernes de la re, pour faire la guerre. Dequoy ind ie recerche la raison en moysme, ien'en trouve qu'vne seule :st. la petitesse & depravation de by. Car lafoy est celle seule parlaelle principalemettous les coseils, La fay. ides & efforts des diables sont sez. Et certes ce n'est point sans ictte se que S. Paul ne faisant presque puem nt mention des autres vertus , a ilu que nous fusios armez du feul iclier de la foy : auec lequel nous fsios efteindre toutes les armes à du tres-malin, &parce quad nous

ens (

TRAICTE' DES DEMONS, reduirons en memoire le decouptem de tous les siecles, nous trouverontement qu'aux temps qu'il y a eu moins d'allé o vraye & solide foy, ences temps 15,00 Dieu tres-bon & tres grad a doni sides plus de puissance aux diables d'imagi xercer leur cruauté sur les homme gieon Auat l'aduenement de I C. en terr 18, S par toute la terreil y auoit multiti joes, de grade de demons, tellemet qu'illena parloient par tout dans les idole thea apparoissoient par tout, se faisoien liur par tout adorer pour Dieux par I mandi miserables homes. Mais apres l'ac ublen uenement de I. C. cela c'est veu Pricil lieux esquels ou la vraye foy n'esto rescrit point paruenuë encore, ou bie là calla elle estoit deprauee par diuers e jens, reurs, ou du tout perduë & esteint sen de nostre memoire. Encore les de me: 8 mons parloient familierement auer itele ques les homes : Ce que nous auor mere peu recognoistre & par les autre histoires des Indes, & par les lettre Espag que nos Collegues les peres Iesui long tes qui y habitet (ausquelles ie don a ne beaucoup de foy ) nous ont escri

DV P. MALDONAT. des mœurs de ces nations là. Or endu que l'heresse esteint la foy, testé obserué par personnes tres-Acs, ou que les autheurs & Sectaurs des heresies ont estéeux mestiles magiciens, ou que les arts de la Magie na igie ont tousiours succedé aux he- succede à iten ses. Simon le 1. presque des he- l'heresie. ciques, a esté si fameux en ces arts, il en a eu le surnom de magicien. idol isebe aussi, autheur graue asseure Jon 3. liure de son hist. chap. 26. que par enander eust vn demon familier. nablement de Marc Valentinian, Pricillian, & de Carpocrates Ireelle e escrit le mesme : S. Hier. en son ien sist. à Clezephont contre les Pesigiens, de Hermogenees, & Sulpistell 18 Seuerus au 2. liure de l'histoire les ree : & de Berengarius aucuns afital arét le mesme. Les histoires d Esgne recitent qu'apres que les Arautrens eurent longuement demeuré leme Espagne, les diables y furent veus le long temps deceuans les homes. ed ais apres cette cloaque de Sarteles sins pleine de toute impieté, les

TRAICTE' DES DEMONS, arts de la magie y eurent tant d'a croissance, que l'ignorance de tout les autres sciences y estoit desia in croyable, la Magie presque seu estoit enseignee es escholes publ ques. Encore voit-on auiourd'huy Salemanqueles vestiges d'un colle ge des arts magiques, lequel à peir y a-il quatre vings ans que Ferdina cinquiesme ferma. En Boëme & Al lemagne l'herefie des Hussites fe suiuie d'vne telle tépeste de demon que les Sorciers donnoiet plus d'al faires en Allemagne que ne fai soient les heretiques. De cecy per estre tesmoin fort suffisant Iacque selle Speinger Allemand, & qui viuoi de ce temps-là : lequel en a escri vn liure entier. Iadis plus pres d France personne n'ignore qu'au monts Apennins il n'y eut ( & en core auiourd'huy) autant de Sorcie res qu'il y a de femmes. Et c'est d'au Vauldois, tant que les Vauldois heretiques font demeurez cachez iusques au iourd'huy. Ie ne voudrois pas qu'au cun des Caluinistes s'offençast d

ttres-

Ediah

eselo

e diab

DY P. MALDONAT. 157 ce que ie vois dire, ausquels certes l'aimerois mieux estre auteur de saut que de scandale. Au surplus, cerrainement i'estime que ces illusions de diables desquels nous sommes maintenant souvent travaillez, sont ortis du mesme Lac de Geneue, luquel sont venuës à nous leurs heesies. Car il a esté verifié que cette ville a commencé la premiere d'estre roublee par les demons. Et d'aumoi ant que la petitesse d'icelle n'estoit parauenture pas capable de la mulitude d'iceux croissant de iour à putre, i'estime qu'il est aduenuqu'eles'est aussirespanduëen nos villes. Pour moy ie pense qu'il y a cinq cauela es pour lesquelles les arts magiques suivent l'heresie. La premiere est: d'autat que les demons ont leur habitation dedans les heretiques, ord comme ils auoient anciennement de dans les idoles. Et sainct Hierosme a tres-bien accoustumé de dire que sa le diable ayant veu par terre les idoles esquels il habitoit auparauant, il if a forcé auec les sainctes lettres mes-

TRAICTE' DES DEMONS, mes, des Idoles pires és cœurs des heretiques. Cassian autheur graue& ancien, en la collation septiéme cha pitre trente-deuxiéme asseure auois entendu vn diable, confessant que dia par Arrius & Eunomius il auoit pu blié l'impieté de la doctrine Sacrile linid ge. Et par ce il est necessaire que co uRoy ane la guerre estant finie, les gens de mila guerre espars par tout se rendent berefie voleurs, assiegeans tous les passa mente ges: de mesme les diables (estans le lene heresies qui florissoient auparauan mela abolis ) come files Temples efquels Mence ils estoient adorez, estoient ruinez more cerchant nounelles habitations er facon autres personnes. Car les diables (e-humen stans contraints de sortir de l'hom. fait me dans lequelils habitoient ) ontelle accoustumé de faire ceque font ceux unt à qui fatiguez d'va long siege, sont aden contraints de rendre le fort qu'ils atrem tenoient: ils demandent par leur ca- litella pitulation, qu'il leur soit permis de minin fe retirer en vn autre lieu. Ce que tretio nous cognoissons par l'exemple de litte lalegion qui demanda à Iesus Christing

Similizude.

DV P. MALDONAT. 158 luyestre permis d'etrer das les pour - S. Mas. ceaux. l'ay veu (dit S. Ican en l'Apoc. thien 8. in 16.) de la bouche du dragon, & de la S Marc bouche de la beste, & de la bouche Luc 8. tque du faux prophete, sortir trois esprits mmodes comme sont les demons, aisans des prodiges, & ils s'en vont ed ux Roys de la terre pour les assemnsd sler à la guerre. La 2. cause est, que der heresie à son commencement est Herese riolente & vehemente du tout: mais violente is elle ne peut longuement demeurer an comn mesme degré, outre ce que la pro- ment. que nidence divine ne le souffre pas. Car incore les choses mesme se portent me le façon, que l'erreur ne peut lonest juement imiter la verité. Et parce som I faut de necessité que toute hereom ie ( si elle ne retourne promptement à la religion dont elle est parfor ie) degenere, ou en la magie, ou en extreme impieté de l'Atheisme. na lar estant 2. causes pour lesquelles isd rincipalemet les homes sont redus en eretiques, l'vne est l'orgueil d'vn led sprit trop gaillard, & qui ne croit ien sinon ce qu'il void de les yeux,

Heretiq. par orquest.

TRAICTE DES DEMONS, l'autre est certaine desreiglée curio is mal sité & desir de nouveauré : il arriue shum necessairement que ceux qui pai ks'eng orgueil ont esté faits heretiques inter quand en l'ardeur de la premiere IS PE inuention de la secte qu'ils ont tros titure soudainement embrassee ce qu'il iugeoient estre lumiere : le melme rit. La ardeur se refroidissant, ils ont trou multur ué que s'estoit tenebres, par dele par de spoir de trouver ailleurs la verité, ile ne croyent rien du tout. Et ceux qui la curiosité avoit poussé en heresie voyans que ce que leur sembloit de commencement nouueau s'enuicil rde la lit vn peu, poussez de mesme curio infi q sité, ils sont esmeus à prendre ac bezu cointance & familiarité auec les de mons, & à apprendre & exerce leurs sciences. La troisième cause remie est, qu'il semble estre naturel, que ment tout ainsi que la peste ensuit la faim ainsi l'heresie soit suivie de diversi té d'arts curieux. Car l'heresie mes me est quelque faim de parole de Dieu, en Amos 8. chapitre. Et com me en la cherté des viures les hom

que

plus

Hererig. par curiosité.

DV P. MALDONAT. 150 mes sont contraints d'vser de viandes mal-saines (dont il arriue que es humeurs eltas corrompus la pele s'engendre : ) de mesme l'heresie mes vsent du sens corrompu de l'esriture, ils tombent és arts magiques, qui sont comme pestes de l'Esprit. La 4.est que les demons ont ac Heresies coustumé de s'ayder des heretiques paillarour deceuoir les hommes, comme de quelques belles paillardes. Car lest euident qu'en l'escriture, l'heesie est nommee paillarde, Esaye premier : comment a esté faite pail arde la cité fidelle? Et parce, tout unsi que les maquereaux lors que la beauté de la paillarde est decheuë, de paillardeen font vne maquerele, de mesme les diables lors que la premiere beauté de l'heresie est telment perduë qu'elle n'attire dela plus tant les hommes en erreur les herctiques, ils en font des Mariciens. La cinquieme cause est, la legligence des recteurs de l'Eglise. Dar comme és champs sans culture

TRAICTE DES DEMONS, les sautereaux s'engendrét ordinai rement, ainsi de l'indigence de la ment parole de Dieu les arts magiques naissent. Car aussi les sautereaux er toit l'escriture fignifiant les diables er mind l'Apocal. 9. Et parce il semble estre lutan convenable à ce temps, ce que di poisso Ioël chap. premier : le restant des mand chenilles, le fautereau l'a mangé : & thedi le restant du sautereau a esté mange pomme par la rouilleure : Car ce qu'estoit hoses restéaux heretiques, les sorciers par mon l'art des diables le depopulent: & sauc ce que les magiciens laissent, les milities Athées le gastent.

## DE LA DISTINCTION des demons.

thofes

mture

A distinction des demons se della prend de sept choses, du nom, de de la nature, des lieux qu'ils habitent, des sais offices, & des vices esquels ils pre- sur sident. Du nom, encore que nous per le nayons parlé cy deuant, nous en tous parlerons neantmoins encores, puller

DV P. MALDONAT. 160 mais vn peu autrement & plus amplement. Mais ce qu'on dit des demons estre distincts par le nom, ne ut se doit pas prendre tellement que la se distinction se prenne du nom, ains elle d'autant que par le nom, nous coed gnoissons la distinction. Comme de quand nous disons deux hommes et eftre distincts, d'autant que l'vn est nommé Pierre, & l'autre Paul. Or les choses qui se peuvent dire noms des demons sonten double difference: t: Mes aucuns sont vrays, les autres su-, le perstitieuses. Il nous faut premierement parler des vrayes. Les noms des demons se prennent de cinq -choses. La premiere de la proprieté N naturelle : comme ce mesme mot, demon: car ils sont nommezdemons is le c'est à dire prudens & sages, comme m,d dit Plato au Cratlye. Et par les Henent breux le diable est nommé Sathan de fignifiant aduersaire & calomniasont teur. Lesquels deux noms encore non qu'és saintes lettres soiet communs isa à tous les demons, sont neantmoins quelquesfois propres au prince

TRAICTE' DES DEMONS, de tous eux. Comme en S. Luc dixié. me chapitre le vois Sathan tombant du Ciel comme le foudre. Et en saint Matthieu 10. Sathan chaffe Sathan. Et en la premiere de sain& Pierre: le diable comme vn Lyon rugisfant enuironne, cerchant quelqu'vn pour deuorer. Etenl'Apocalypse 20. Et il empoigna le dragon serpent ancien(qui est le diable & Sathan) & le lia pour milans. Et en S. Matchieu 25. Allez au feu eternel lequel est preparé au diable & à ses Anges, c'est à dire à Lucifer. Autrefois encore ces deux noms sont attribuez aux hommes, comme en S. Matthieu seiziesme. Va arriere de moy Sathan (c'est à dire Pierre) car tu m'es scandale. De là est arriué que quelques autres noms ont esté donnez aux diables selon les proprietez. Car les Hebreux en nomment les aucuns degassans, les autres nuisants. Ainsi Rabby Selemo sur ce Pseaume 90. de la sagette volant au iour, de la chose cheminant en tenebres, de l'assaut & du diable meridional, esti-

unt I

Abado

ts non

gares

Linfi

ax ho

# BO

relus.

le Ra

ges.E

1. là

ordon

KUX

Noms felon les proprietez

DV P. MALDONAT. 161 me que le nom signifiant peste est le nom d'vn Demon qui apporte la pestilence. Et l'autre signifiant morsure est le nom d'vn demon qui mord. Comme au Deuteronome 22. Ils seront consumez par faim, & les oyleaux les dechireront d'vne morfure tres-amere le mesme Rabby Selemo estime que ce soit le nom d'vn demon. A quoy s'accorde ce qu'en saint Iean en l'Apocalypse 9. quelque demon se nomme en Hebreu Abadon, Grec Apollin, qui est à dire exterminateur. Comme en Iob vn autre est nommé Almodee, Selonles, del c'est à dire vestateur. Quelquesois figures. than les noms des demons sont prins des figures esquelles ils apparoissent. Ainsi les demons qui apparoissent aux hommes en boucs, les Hebreux les nomment d'vn nom fignifiant velus, pelus: selon le resmoignage de Rabby Dauid sur le liure des Iu-90 ges. Et au 2. de Paralipomenon, ch. th n. là où nous lisons : Hieroboam d ordonna pour soy des Prestres des lieux hauts & des demons, & des

0 5

TRAICTE' DES DEMONS, veaux qu'ils auoient faits, les Hebreux lisent, des velus. Et en Esaye chap. 13. & 21. mais les bestes s'y reposeront : & leurs maisons seront remplies de dragons, & y habiterot les austruches & les velus sauteront. Les Hebrieux par ce mot de velus entendet les diables. Et en Esaye 24. Et y accourront les demons: le monftre demy homme & demy afne, le velu, crieront l'vn à l'autre. Au Leuitique 17. Et ne sacrifieront plus aux offrandes aux demons auec lesquels theta ils ont paillardé. De mesme les dute Grecs nomment Onoscelides certains demons, d'autant qu'on les void ordinairemet apparoistre auec des iambes d'asnes. Sozomene auhuidiéme liure, chap. 6. escrit : Par ainsi ce qui se dit vulgairement que le diable que les sorciers adorent leur apparoit en figure de bouc, n'est sans probabilité & n'est pas esloigné des lettres saintes : car nous auons quatre tesmoignages esquels les diables à cause de leur forme sont nommez yelus. Er puis

0 2 21

nie p

meall

tieu v

tre: 82

Leuiti

e auta

teinete

Yn co

taufe

en lav

ties de

melle

Mana

DOUT

tant

anx (

qui

Ciel

& la

DV P. MALDONAT. 162 le nom de bouc ne se prend iamais en la sainte escriture, finon en mauunise part : comme le nom d'aigneau est tousours prins en la bonne. Comme en sain& Matthieu vingt-cinquiesme : Il placera les aigneaux veritablement à la dex-24 tre: & les boucs, à la senestre. Et au Leuitique quatriesme, neufiesme, vnzielme, & leizielme, le bouc estoit dit porter les pechez du peuple, d'autant qu'il porte la figure du peché:tant à cause de son orgueil, declaré par les cornes signifians hautaineté, & par la barbe signifiant les vn cœur trop esseué: & encore à cause de la paillardise remarquable en luy:d'autant qu'en toutes les par-Pu ties de l'annee il se messe auec la femelle, combien que les autres anismaux ont certains temps establis pour faire leurs petits. Et d'autant que ces vices sont propres: aux demons ( l'orgueil selon ce gu qui est escrit : ie monteray au Ciel, & seray semblable au tres haut; & la paillardise d'autant qu'encore

TRAICTE DES DEMONS, qu'ils ne puissent d'eux mesmes tober en ce peché, toutesfois-ils ne se plaisent tant d'aucun autre ) ils se monstrent en figure de bouc. Il y a vne autre caule, c'est que Dieu ne permet pas qu'ils apparoissent en meilleure forme, de peur que les hommes ne puissent auoir pretexte ou excuse d'ignorance. le pense que il y en a vne autre cause: c'est que l'escriture sacree nomme les hommes effeminez boucs, & les mauuaises femmes cheures. Car elle dit qu'au iour du jugement les boucs seront placez à la senestre Au demeurant il n'y arien de plus equitables, sinon que les hommes boucs rencontrent vn maistre bouc. Quelquesfois les des Idoles demons prenoient les nos des Idoles esquelles ils regnoient : comme Beelzebud nom qui est frequent au nouueau testament. & au 4 des Rois 2. & 3. chap. se nommoit Astaroth, ceste fameuse Idole des Sydoniens. Et de là a esté donné nom aux demons, aux Iuges chapitre 2. & 3. Et d'autant que ces deux Idoles furent

nt qu

tique

micó

rons

es ex

11/21

Wefta

non

Nom pris

Dy P. MALDONAT. 162 ort renommez à peine y a-il aucun me les demons qui ne die qu'il se nomseine Astaroth, ou Beelzebud. De là es anciens ont oblerué les noms des doles comme Iupiter, Mercure &c en els estre noms de diables, & non hommes. Comme Origene, contre cate Delfus liure fixiesme. Lactance liure que leuxiesme chapitre seiziesme. Eusele liure quatriesme de la preparames ion Euangelique en plusieurs chailes itres. Les noms des diables se prenont Marc cinquiesme : Legion est mon nti lom. Car ce demon n'a pas voulu sinon mifier seulement toute ceste multiunt ude de la quelle cet homme là estoit les ourmenté se nommer Legion, ains do jue luy mesme auoit ce nom, d'aume ant qu'il commandoit à vne legio. na lit que cela soit ainsi, il a esté par alois res cofirmé par vlage:comme nous oth, lirons apres, quand nous parlerons ens, les exorcismes. Cinquiesmement Nom pris de la la volonté d'eux-mesmes, lors dla vo-Et u'estans interrogez, ils se feignent ent enom, pour donner opinion de di-

TRAICTE' DES DEMONS, uinité. Cecy leur est commun aus les brigands, & les heretiques, le quels à tous propos changent leu noms, d'autant que qui mal-fai hait la lumiere. Et parce, il ne fai pas tousiours croire qu'ils se non ment comme ils disent : ains scule ment quand ils respondent cor traints par la vertu diuine deuem adiurez en la forme de l'Eglis -Comme les larrons souvent ne de celent pas leur nom , s'ils ne sor contraints par la torture que les fait donner le juge. Et que cela so vsité, il appert par Minutius Felix, Iouian: Plusieurs (dit il) sçauent qu les diables confessent d'eux mesme toutes les fois que par nous & auc le merite des paroles & par les ar deurs des oraisons, ils sont tirez de DE corps. Saturne melme, & Iupiter, & tout ce que vous adorez de demons vaincus de douleurs, disent ce qu'il font Et Lactance, au second li mons ure de l'origene de l'erreur, dit spece ils nuisent voirement, mais à ceux 300, qui les craignent, à ceux que la puis-

DV P. MALDONAT. 164 inte & haute main de Dieu n'a en protection. Mais ils craignent les istes adorateurs de Dieu, au nom uquel adiurez ils s'en vont des prps : par les paroles desquels estas rcez ils declarent leurs noms, ceux Exorcif. ui sont adorez és temples. Lesquels me. smoignages doiuent estre de tant us curieusement obseruez, que us ouvertement ils monstrent, mhours auoir esté la coustume de Eglise d'vser d'exorcisme des diaes voire en la mesme forme que. fus Christ vsa: sçauoir est interroant du nom : tant s'en faut que ce it temerité, comme les aucuns afurent mesmes des Chrestiens.

DE LA DISTINCTION des demons par la nature.

non

La esté dir cy dessus si les demons sont entr'eux differens espece, en la disputation des nges. Maintenant la question est ls sont differens en mœurs ou

TRAICTE' DES DEMONS, inclination naturelle : ie recitera premierement les opinions que i'e ftime fausses , & apres i'adiousters celle que i'estime probable. Les Hi breux en content fort touchant l'ir clination des demons : car ils dier les aucuns estre faits de l'eau & d l'air, combien que les autres soyer composez ou des quatre Elements ou de nul. Ils dient que ceux-la or trois proprietez qui leur sont com la les munes auec les bons Anges, & au pills tant auec les hommes. La premier lient auec les Anges: qu'ils sont aisles mout La 2. qu'ils volent tres legerement des Die La 3. qu'ils cognoissent & predisen som les choses futures, non pas verita mare. blement de leur nature & puissan, ce; mais d'autant qu'eux volans au mant tour des ronds celestes, ils escouten po hu continuellement ce que Dieu park pas auec ses Anges, & par ainsi que com me gens qui suivent la Cour, il met font tousiours fournis de forces unter nouvelles, que de là est née pres uque que toute la Magie. Ils ont commun leque auec les hommes, premierement pars

DV P. MALDONAT. ails mangent (or ils mangent en el cçant l'humidité de l'air) & que len elà vient qu'ils sont attraicts par she meurs & par fumees, & y prennét din aifir tant eux que les forciers aufdie à succer le sang. En second lieu, & l'ils engendrent & procreent : Ce l'aucuns des Chrestiens ont estient é des bons Anges mesmes : & que s'succes là est sortie toute ceste nation bes. com incubes & succubes. Pour le 3. de qu'ils meurent. Les Hebreux admier ustent encore que les anciens sont ile tout spirituels : comme ceux aufnem tels Dieu n'enst pas loisir de bastir ifen is corps, les Sabbat commençant à sindre. Les autres nez de sang huain, & par ce nommez nuisibles, autant qu'ils sont fascheux aux uter orps humains. Et parce qu'il ne parl at pas enterrer vn corps que le pulchre n'ait esté purifié sept fois. , ecy est recité pris d'vn Rabby par unster, sur le 17. chapitre du Lepre tique. Les aucuns ont dit que relques vns des demons sont parcipans de raison, les autres en sont

TRAICTE' DES DEMONS, priuez : Ainsi en ont parlé Proch & Auicenne. Lequel Proclus a d aussi au liure de l'ame & du demo que les aucuns d'eux sont plus eflo. gnez de la matiere, les autres moin Il y en a qui asseurent que les aucur ont conionction auec certaines her bes : prenans leur argument de callya que les aucuns sont ou attirez, o les chassez par les aucunes d'icelles: co ment me au liure de Iob Asmodeus films, & chassé par le foye du poisson : Ori s Fau gene au quatriéme liure contre Cel pelste sus escrit que les aucuns ontquelqu inhier semblance auec aucuns animaux. E mmez que pour cette occasion Moyse, enssor l'Exodehuictieme chapitre nomm les animaux d'Egypte abominables afois d'autant qu'ils estoient adorez, cause de quelque semblance qu'ils a gense uoient auecques les diables. Et Psel 101 ar lus au liure du demon & de la Magistalis, nomme certains demons Solaires uthie apparoissans en forme de lyon : & les parce que voyans vn coq ils e lathie Roient chassez, comme les lyons, or ent pri a creu qu'ils fussent, comme les shor

Tobie 6.

DV P. MALDONAT. 166 ons de nature cotraire aux cocqs. uelques Chrestiens, comme Casan, collation sept, chapitre trente eux, & Palladius chap. dixneuf, & ingt, liure premier recitent que opinion a esté par vn long vsage oprouuee par tous les moynes: di u'il y a certains demons doux & l'aisibles de nature, lesquels poursid iduent seulement les hommes par st sées, & sont vulgairement nom-Onies Faunes : les autres, par trop de uels tels que sont depeints en saint ela latthieu 8. les autres vulgairement un ommez Badulées ou Bacufées, losuels sont & cruels, & superbes enmble: rendans ceux qu'ils auoient able ne fois saisis non seulement enflez 1, e cœur, ains encore grands proils igieusement. Des saintes lettres Planus apprenons les aucuns eftre uets, les autres sourds, en saint latthieu 9. & en S. Marc 9. S. Luc les autres Lunatiques, en saint st latthieu 17. Mais comment se doiant prendre ces Epithetes, si c'est s hommes, ou des demons qui les

TRAICTE DES DEMONS, tourmentent? Il est vray qu'au 9.0 saint Matthieu, il y a vn homn muet demoniacle: mais des autr lieux, il est euident qu'il faut refer ces epithetes au demon. En sai Matthieu : l'ay presenté mon fi ayant vn demon muet. Et là mesn Iesus Christ dit : sourd & muet e prit sors de luy. Et en saint Luc I Et ce demon estoit muet. Mais con ment peut vn diable estre fourd muet? Non pas certes naturellemé car il est esprit : mais c'est ou par e fet, d'autant qu'il fait muet, comm aucuns veulent: ou comme dient le autres, par habitation, d'autant qu' habite en vn muet, ie pense non set lement que c'eft pour l'habitation ains encore pour l'effet qu'il est ain finommé quelquefois. Iesus Chris dit en saint Luc 11. ce genre d diable ne se chasse que par oraison attribuant à la nature mesme de demons de les rendre tels. Mais il sont dits Lunatiques, d'autant que pour nuire ils attendent le change ment de la Lune. Et pourquoy ?afir

DV P. MALDONAT. dit S. Hierosme)qu'ils diffament la une creature de Dieu.

## DELEVR DISTINCTION par l'ordre.

mela

uete

Ovs les Theologiens, sur le fecond des fentences, distintion 6. accordent qu'entre les denons il y a ordre triple: de nature, de race, & de gloire. Doncques les auuns mettent vn ordre de nature xcepté ceux qui ont penfé que tous es demons cheurent ou des plus auts, ou des plus bas ordres. A cey ils ont coustume de rapporter ce u'escrit Iob 41. des escailles de euiathan : l'vne sera iointe à l'aure, & le vent melme ne passera pas trauers d'icelles, l'vne sera attahée à l'autre, & s'entretenans ne eront aucunement separées. Mais ela est recerché de trop loin. Il se ollige beaucoup mieux d'vn aure endroit du mesme chapitre. Il st Roy par dessus les enfans

TRAICTE DES DEMONS, d'orgueil. Car là où il y a Roy & fi iets, il est necessaire que l'ordre soit diuers. Et encore du 12. de sais Matthieu & de saint Luc vnzién en Beelzebud prince des diables, chasse les diables. Et encore: si sa than chasse sathan, son royaun est diuisé. Et en S. Matthieu 25. le mais quel est preparé au diable, & a se nque Anges. Et en l'Apocalypse 13. il eques tiré auccques soy la troisiéme parti gon des estoilles. Et aux Ephesiens 6. le mede des demos. Principautez, & Puissances. Mai onlell de grace & de gloire, il est bien cer ten tain qu'entre les demons n'a aucu certain ordre : ains vn autre qu correspond à iceux, d'autant qu' DE l'vn est plus grand que l'autre, e malice: I'vn plus grand que l'autr en supplice. Touchant au nombry des Anges, les opinions sont diuer Von ses : comme recite Guillaume d'iobe Paris en la 2. partie de son vniuers aparo Les aucuns ont dit qu'il y en auoi des douze: & ce, de l'opinion de cer des, tain Necromantien qui affeuroi lis l'or auoir familierement conuerlé aucuntement

Grandeur

Nombre.

DV P. MALDONAT. 168 des diables treize ans tous entiers. de es autres (comme le mesme Guilem ume) disent qu'il n'y a qu'vn seul rdre, & que c'est la Legion. Mais ui dira qu'en vn home fussent tous : fil s diables? Les autres, la pluspart dint qu'il y a autant d'ordres des qu'il y en a de bons : d'auhat nt que de chacun ordre en tomba 3 l'ielques vns: En l'Apocalypse 13. le patt agon tira auec foy la troisiesme solutie des estoilles. De la distinctio Monlelieu, & le temps il en zesté ince irlé cy dessus. 2110

## DE LA DISTINCTION selon les ofsices.

req

re, t

auti

VIL y ait des demons qui Entre les dint Commandent, & les autres demons me ni obeyssent, il se peut colliger de princiinteres paroles: en vertu du prince des paux.

and ables, il chasseles diables. Et de
les les princes de ces tenebres.

and ais l'on peut demander si c'est seand n leurs merites ou selon la nature

TRAICTE' DES DEMONS, que les offices sont separez. l'estin wray & l'vn & l'autre. Car l'escritu mesme declare qu'entre les Ang qui pecheret celuy qui pecha le pr mier, est maintenant leur prince. I S. Hierosme sur le 6 aux Ephese recite l'opinion d'aucuns qui disoi que le prince des diables commi aucuns d'eux à aucuns offices. Ca fian est de cette opinion en la colli tion 8 chap. 8. & 16. recitant la v sion d'vn Moine, par laquelle ce entifs fut verifié.

et con

Matt

ez leru

trauar

ciens

om d'

xe & a

imoth

nt-il

IOBS B

ices : 1

onnez

tax qu

## LA DISTINCTION par les vices.

Escriture enseigne qu'à certait vices, certains demons preside Osee quatriesme l'esprit de fornice tion a deceu, & au s. l'esprit de fo nication au milieu d'eux. Au Leuit que 20. Deuteronome 18. l'homn ou la femme esquels sera l'esprit i diuination, meure de mort. Et au des Roys, chap. 22. Ie sçay l'espr menlonge

DV P. MALDONAT. mensonger en la bouche des Prophetes. En l'Ecclesiasticque trente neuf: il y a des esprits qui sont crées pour la vengeance, & en leur fureur ont confirmé leurs tourmens. Et en 3. Matthieu sixiesme : vous ne pousez seruir à Dieu, & à Mammon: car parauanture que ( comme aucuns inciens ont voulu ) Mommon est le som d'vn diable qui preside à l'auathe ice & aux richesses, en la premiere à l'imothee quatriesme, ne soyezatentifs aux Esprits d'erreur. Si ne aut-il pas penser que tous les denons ne soyent participans de tous ices: mais qu'aucuns sont plus adlonnez à certains pechez. Mais de eux qui president à mesme vice, le Demons sombre est innumerable : comme tous viit Origene, Homelie 15. Et S. Hie- cieux. refide ornic osme sur le 6. ch. aux Ephesiens.

defo

Leud

omi foriti

Etau

P

TRAICTE' DES DEMONS,

## DE LA PVISSANCE des demons.

our la

Tyaux

mies c

at co

tible 8

世: 7

L'embroüillé qu'il semble qu'or de la n'y puisse trouuer ne commenceme qu'il peut estre compris en cinq que sesta qu'il peut estre compris en cinq que sesta suisse la puissance des demos. La 2. iusque sens où il leur est loisible d'en vser. La 3 milde en quelles manieres ils deçoiuen selecte les hommes par prestiges. La 4. es me les quelles choses les enchantemes son selecte exercez. La 5. quels remedes il y fau selecte apposer.

combien GRANDE est la puissance du diable.

L'Escriture enseigne clairementesta que la puissance des detsero mons est si grande, qu'il n'y en

DY P. MALDONAT. 170 point en terre qui luy puisse estre comparée. Premierement en Iob 40. chapitre, le diable est descrit par vne beste bien fort terrible, tant pour la grandeur démesurée de son loit corps, que pour sa cruauté: voicy qu'on (dit il) Behemot que i'ay fait auec cemetoy (cy dessus i'ay expliqué ce nom) teloumangera le foin comme vn boeuf, que c'est à dire, il deuorera tout ce qu'il medirouuera & le depopulera, sa force que eft en ses reins, & sa vertu au nombril de son ventre, c'est à dire, il se juen le le cte fort de la luxure, & deçoit ort les hommes par le moyen d'i. s son elle: il estraint sa queuë comme v n juliedre, les nerfs de ses genitoires ont retortillez, & ses os comme uyaux, & ses cartilages comme ames de fer. Par lesquelles paroles st comme depeint certain horible & cruel Taureau. Et plus as : voicy il engloutira vn fleue & ne s'en esmerueillera point: emen 'est a dire, si cela estoit permis il de feroit, & n'en feroit pas grand u en

TRAICTE DES DEMONS, cas d'autat qu'il pourroit faire beau coup plus grandes choses. Et ei Job 41. Qui descouurira le deuat de son vestementi & qui entrera au mi lieu de sa couche? c'est à dire qu pourra durer deuant luy? qui cou urira fes parties?autour de ses dent est la peur, son corps est comme de escus de fonte, il est entassé d'escail les qui se pressent l'vne l'autre, c'el à dire, il est armé de toutes parts, & ne peut estre frappé d'aucun en droict. Et apres auoir accumul plusieurs autres propos de luy, adiouste en fin : il n'y a point d puissance sur la terre qui soit com parée à la sienne. En second lieu pa tout là où il est nommé prince de c monde, come en lob 8. Et prince d cest air, c'est à dire, monde, comm aux Ephes. 2. Et la mesme: nous n'a nons pas a combattre la chair & l fang,&c. Le mesme nous monstren Ketati ces noms, Basilic, Lyon, Dragon au Pseaume 90. au 5. de l'Epistr S. Pierre, en l'Apocalypse 12. & 20. era p mon

iát de

u mi-

e qui

## IVSQVES OV S'ESTEND la puissance du diable.

dents Mais il n'vse pas de ceste puis-lance sienne si grande, sinon utant que Dieu le permet : ce que De Dient la vient la puissance ation:comme au 3. des Roys, chap. du diable. 1 122. & au 2. du Paralipomenon, cha. 3. ie seray l'esprit menteur en la bouhe des Prophetes : encore que le it de lemon se void suffisant pour deceioir Achab, il ne l'osa entrepren-Ire, qu'il n'eust eu premierement la uissance de Dieu. Encore en sob hapitre premier & 2. le diable ne e tente pas, sinon par permission le Dieu. La où, en passant il faut rendre garde qu'il y a deux interfret retations de ces mots, peau pour eau, &c. L'vne (comme dit le Parahraste Chaldeen ) l'homme don . Peau pour 100 iera peau pour peau, c'est à dire peau homme donnera membre pour

TRAICTE DES DEMONS, membre, comme s'il disoit : fi migri l'homme exposa sa main en danger in ret pour sauuer sa teste, combien que mane sa main ne soit pas moins partie de picer: son corps que la teste, quelle mer- nonco ueille est-ce s'il expose ses biens ne vo pour la vie? L'autre interpretation Dieupe est, peau pour peau, c'est, à dire, soul toutes ses facultez, de maniere que Dont le ceste repetition signifie la multitu- alles c de des richesses. Et en saint Mat-grande thieu huictieme, la legion ne peut sphes enuahir les pourceaux sans la per-diable mission de Dieu (comme aujour lous ab d'huy les diables passent des hereti quel no ques, comme d'hommes de quelque haltie entendemet, dans les sorciers, com Diene me dans des pourceaux.) Et en la 1, 100al. aux Corinth. 1. ch. Il ne fouffrira pas mide que vous soyez tentez par dessus vos mel forces. Et en l'Apoc 20 Il empoigna Mant le dragon serpent ancien, & le lia Rutm pour milans, c'est à dire iusques au let de iour du jugement. Tout ainsi donc ment qu'vn Lyon attaché, combien qu'il a con retienne ses forces naturelles, n'en pune peut toutesfois vier: ainsi le diable pur

Similieu-

DV P. MALDONAT. 172 pour grande force qu'il aye, toutesois retenu par la volonté diuine, comme par des liens, ne la peut ekercer: car le demon ne nous tente, inon comme vn seruiteur, ou comme vn bourreau. Mais pourquoy nio Dieu permet que nous soyons tétez: les causes en peuvent estre infinies. Les tenta-Dont les principales semblent estre tions des celles cy : pour nous exercer à plus Man grande vertu, comme il permit Iosephestre tenté au Genese 37. Et le diable au contraire, nous tente pour nous abbatre du grade de vertu auquel nous sommes. La 2. pour nous chastier comme pere, aux Hebr. 12. Dieu chastie celuy qu'il aime, en l'Apocal. 3 ceux que l'aime, ie les blasme & chastie, aux Prou. 3. & 12. le pere n'espargne point la verge, le diable au contraire, d'autant qu'il nous le weut mal. La 3 pour nous destourner de peché: d'autant que le tourment donne intelligence, le diable qui su contraire pour nous induire au peché: car le bourreau encore frappe par haine. Et parce les Caluini-

TRAICTE' DES DEMONS, ftes qui disent que Dieu nous contrain au peché, font Dieu pire que le diable, d'autant qu'à Dieu l'on ne peut resister, on peut resister au diable. La quatriesme occasion est afin ploy qu'il propose pour exéple ceux qu'il 1910 tient pour esprouuez. De là est venu us to que quelques Hebreux (comme Rabi Mole Egyptien au deuxiéme liure na,d More, chap. vingt trosieme)ont pensavent histoire on se qu'au liure de sob n'est pas recitee mous vne histoire, ains seulement quel-it) at que parabole, & le nomme de nom quelle fignifiant comme vne vaine inuention. Mais il est fort deçeu : car au- pulant trement Ezechiel n'alleguereit pas mpon Job pour vn personnage tres-loua- uner so ble: son nom sa patrie, sa lignee , & u que telles choses propres à l'histoire, ou mon estoignees des paraboles ne seroient men h point specifices en ce liure : au contraire le diable tente non seulement pomme pour nuire à ceux qu'il tente, ains mille encore aux autres , par leur exemple. Ainsi en ce temps il à poussé à lemer l'heresie plusieurs demy doctes, afin in qu que par leur exemple d'autres plus soni simples fusent induicts à icelle : Et

Si Iobest parabole.

DV P. MALDONAT. mar ce le vulgaire n'estime aucun ftre homme d'esprit, s'il n'est hereique. Ainsien Cassianus collation ch. 15. Vn demon confessoit auoir im mployé 16. ans entiers à tenter vn qu'il aoyne, & qu'il le vainquit en fin: ven nais toutesfois Cassian adiouste Ra u'il se rauisa finalement & fit peniim ence, d'autat qu'il auoit prins goust pen la vertu. La 5. pour auoir occasion ein e nous doner quelque chose(c'est à quel ire) afin qu'il la nous face meriter, nom quelle autrement il nous eust don. men ée : comme le pere quelques fois oulant donner à son petit enfant pas ne pomme, il luy commande de deout iner son nom, & luy fait comme , a ir quelque recompense racheter to don. Dequoy nous auons l'exemim oen Abraham : car Dieu luv avanc con tomis qu'il multipliroit sa semece unt amme les estoilles du ciel, toutesains is il luy commada de facrifier fon em ls , afin de le luy donner alors pour sel in merite. Et parceil luy dit : d'auafa nt que en as fait cefte chofe cy, plus : benissant ie te beniray. Et ceste E

TRAICTE DES DEMONS. obseruation fait merueilleusemen pour accorder les passages qui sem blent eftre directement contraires I'vn aux Rom. 4. où il est dit Abra. ham estre iustissé, non par les œu ures: l'autre en l'Epistre S. Sacques 2 où il est dit auoir esté iustifié par les œuures. Car il est aysé de dire que tion d'A · lors que premierement ces choses lon furent promises à Abraham, il ne les mi auoit pas meritées? mais lors qu'el. an les luy furent promises la seconde moi fois, il les auoit desia meritées. Il y en a qui expliquent ainsi cecy aux mit Ephefes 2: à cause dequoy Dieu l'a lion exalté, & luy a donné vn nom qui lant est par dessus tout autre nom, &c. Car le sens est, non pas qu'autrement lesus Christ n'eust esté exalté, in ains que le Pere à voulu qu'il l'ait ed obtenu par le merite de sa passion, pu & que par ce moyen, il ait rapporté lou auec plus de gloire ceste recompense. La 6. cause est afin qu'il nous m face cognoistre combien nous auons profité : comme vn precepreur interroge souvent son disci-

Passifica. braham.

DVP. MALDONAT. le à mesme fin, ce qu'il sçait que le In lisciple n'ignore pas, au Deuteron: 3. Car Dieu vous tente afin de voir i vous l'aymez de tout vostre cœur est à dire afin qu'il vous le face cognoistre. La 7. afin qu'il nous punisale le par iustice. Ainsi permit-il Phaquitaon estre tentéen l'Exode : & les Romains: de mesme, aux Romains 1. chapit. Dieules à liurez és desirs de leurs cœurs: car les vns & les autres. and auoient donné à la creature, la gloi-Il re deuë à Dieu. Et en ce temps il permet plusieurs estre faiets heretiques (come en la 2. aux Thessal.2.) D'aunqu'tant qu'ils n'ont pas receu la clairté de la verité pour estre lauuez, par ce il leur à enuoyé l'operation d'erreur. afin qu'ils creusset au menteur, mais le diable tente pour nous punir, non par iustice, ains par haine, comme le ont bourreau frappe quelquesfois par haine celuy qui est legitimement condamné.

ece.

nieres vse le diable de ceste puissance.

E diable vse en deux maniere de ceste puissance. Quelques fois hostilement, mais à cachette comme les ennemis qui de nuie vont recognoistre la ville qu'ils de veulent assieger : ains tous les jours il en tente infinis de larcin, d'armi dultere & d'autres tels pechez. Au- ins tressois (comme Cicero à dict que se quelqu'vn pratiquoit trop familierement l'inimitié ) le diable cher-und che occasion de s'aboucher & s'infinuë en nostre familiarité. Et cecy encore en deux manieres. Car ou il ne se monstre point: & alors il negotie auec nous tout ainsi que, par lettres nous recherchons ou entretenons l'amitié de quelqu'vn : 80 vne telle familiarité il exerce fort auec partie des sorciers & deuineresses. Car voyant le diable vne

Sorciers.

DV P. MALDONAT. femmelette curieuse, pour faire quelque ie ne sçay quoy, employer rne chandelle de cire , ou de la laine, ou vn cierge, ou ie ne sçay quel :haractere , il fauorise à ses entreprises pour cet effect : l'effect conuntirme ceste femme, tellement qu'elle estime desia estre poussee de quelelle que merueilleux esprit: & cela semmid ile estre vn pacte occulte. Ou bien culte. uille demon se monstre: & ce quelque- Histoire. our pis en passant seulement. Comme dipour exemple: Quelque marchand Au ans vne forest, fasché pour ses affaique es deplorez, & pour se pendre ne ami iy defaillant autre chose qu'vne ber orde, vn demon luy apparut en sin abit d'homme de village passant cer 'auanture, ayant une corde fur fes ou spaules : cestuy-cy voyant la corde, me emprunte & fe pend. Mais autreput vis il apparoit familierement. Et en ors ce faict vn pacte exprezauec diable, ou appellé, ou non ap- pressim; fort ellé. Et iceluy encore, double ple. me omme à dict Iacques Speinger, omme lequel ayant esté plusieurs

TRAICTE DES DEMONS, annees en Allemaigne inquisiteu de la foy, ayant apprins plusieur exemples de cette matiere. Car o le pacte est simple , c'est à dire san mis tesmoins. D'vn tel pacte ayant vi it quelqu'vn, moy estant ieune enfant ian fut prins par les iuges, & bruslé. auoit esté trauaillé d'vne extresm m pauureté, & pour ce le diable l'and yant veu en angoisse, luy apparulie & luy promet qu'il le fera tres-rich bil s'il le veut croire. Cestuy-cy lu me ayant accordé, le diable luy communit mande de faire vne cage de fer , & lon entre dans icelle en forme de Nairend d'vne prodigieuse petitelse : mai jun neantmoins auec si grande proportion tion de ses membres que rien nien sembloit plus admirable: ceftuy- cylin donc en le monstant apres auoi on Pastepu- fai& vn grand amas d'argent, estantato en fin artrapé fut puny. Ou bier le pacte est public : tel que l'on did que ses enchanteresses le font, lors qu'elles s'assemblent pour adorer la le beste & prester le serment. Ce quient se faict en cette maniere, à ce que

DV P. MALDONAT. 176 lit Iacques Speinger. Premiere Forme des nent que tous les sorciers s'as-sorciers. memblent en vn mesme lieu : & elapres qu'vn demon leur apparoit n ie ne sçay qu'elle figure ( ils le iomment Maistrot, ou petit maitre ) qui leur explique publiquetement certaines loix: Et apres s'il el oid que celuy qui se presente pour ftre : enroollé des fiens soit mat abillé, il le refuse: s'il est bon, il y reçoit. Et en premier lieu il le con ontraint de renier la foy & refuser honneur deu aux Sacremens: com-Na randant en second lieu qu'il se mi onne au diable de cœur & de opol orps ensemblement : & luy enin pignant d'attirer d'autres autant u'il pourra à la mesme profession. on dit communément que telles charaffel effet ersonnes prennent vne marque re du diau diable, comme d'vn vestige de ble. deure ou de chat. Ce que ie n'estilo le pas fabuleux : tant parce que eleroit acte d'vn homme impuent, de ne croire pas à plusieurs ges, disans qu'ils l'ont aprins

TRAICTE' DES DEMONS, par certaine experience: que par c aussi que cecy est accordat aux sain tes lettres : comme tout menlong prend son origine de la verité. Ca encore que Dieu n'a point beloit hi de signe pour cognoistre les sient il veut neantmoins qu'ils vsent de figne pour se rendre à luy, & estre le recogneus entre les autres. Comme fol a este la Circoncision au vieil Testa de ment:au nouueau, la croix au front de car icy, il à fallu que le signe fut éui- het dent : & là , qu'il fut occulte. Et Et qu'au signe de la Circoncision ait les succede le signe de la croix, saint ble Hierosme, & Gregoire de Nazianzene en sont Autheurs. Le diable and tousiours imité cecy : premierement per à l'endroit des Heretiques. Carin comme il appert par Irenée au pre-inc mier liure, chapitre vingt quatre, les Gnosticques marquojent leurs len disciples d'vn cautere derriere l'oreille droicte. Et apres, aux enchanteurs : desquels toutes les superstient tions estre nées de la religion, Iu-la Rin l'enseigne au Tripbon, & Ter-

Chara-Etere de Dien,

Heretiques marquez.

Dy P. MALDONAT. 177 Ilien au premier liure à sa semme. au liure de la Monogamie, & de prescription des hereticques: il ane (dit-il) aucuns veritablement fes fidelles & croyans, leur proet purgement à cause de son lauement & encore ainst les initie au lte du Soleil : là il marque au front mm; foldats : il celebre encore l'obla. then du pain, & leur introdui& vne presentation de la resurrection, the chetant la couronne sous le glai-Et par ce, encore n'est pasincro. ble qui se dit vulgairement que le able done aux siens quelque marlan e. Maintenant d'autant que ie voy ble e pour la briefacté du temps ie men peux poursuiure ce que i'auois Ormmencé, ie diray quelque chose pm ce qui sert pour les mœurs. En unt emier lieu, pour quelles causes leut lemon se monstre aux hommes? le ritablement ie pense qu'il y en a t principales. La premiere d'aumit it qu'il void quelques vns vuides let it des autres choses, que de la Ten

TRAICTE' DES DEMONS, foy: de façon qu'il semble qu'ils ce chent maistre, ou bien qu'ils attedent leux hofte. Par ainsi que merueille est ce si voyant vne be maison bien ballice, il s'y loge ? seconde est que souuent appellé, assiste à ceux qui n'ont rien plus frala quenten la bouche que ces mots: me donne au diable ? Parainfic lu luy qui de son bon gré rode cerchen. quelqu'vn pour deuorer, ne refu il pas ceux qui se presentent à luy linei troisiesme cause est, la curiosité, au neve Actes vnziéme chapitre, qui ont su font uy les curiositez. Et en Iob cinquie 110 me. Car il n'y a rien qui plus conu le diable que la curiosité, de laque le aussi il est fort studieux. Et c'eleme la cause pour laquelle il y a plus chis Sorcieres & que de Sorciers: d'autie De que les femmes sont plus enclined à la curiosité. La quatriesme est l'ab uarice : car aucuns pressez d'ind gence s'addonnent à l'Alchimie, lenn autres aux arts diaboliques. Mail par la divine il arrive, que iamais nece des vns ny des autres personne n'e

DV P. MALDONAT. 178 uint riche. La cinquiéme cause est paillardise & luxure, de laquelle que diable se delecte fort, & tous les beliciers. Et parce, il est inouy qu'vne erge ait esté sorciere. Cylené la illarde nous seruira d'exemple, & ush ra la femme de Symon le Magiin: selon Irenée au liure 1. cha. 20. nu Eusebe, liure 2. chapitre traiime. Il y a grande alliance entre refi paillardise & la Magie: ce qui se gnoist par son contraire: la chatit ré void Dieu : bien -heureux ceux i ont le cœur net, &c. Et la luxure que t voir le diable. La fixiéme cause one la haine & le desir de vengeance. api an premier des Roys dixhuitit éme chapitre, le malin esprit enlust hyt Saul lors qu'il brufloit de hai-De mesme aussi quelqu'vn pen- Histoire litt it estre aux champs come il pourelle it blesser son ennemy contre leim el estoit irrité & fort acharné, ie, yant à l'impourueu passer vn che-Mil, pensant (commeil estoit vray) distre ce fut vn demon, il commence à ent suiure: & estant conduit par luy

TRAICTE DES DEMONS, en certain lieu, ou il n'eust iame pensé que son ennemy peut est caché, il tuë. Ce qui m'a esté que quesfois recité par iceluy auquel meurtrier mesme l'auoit racompi La septiéme cause est la triftesse : laquelle l'on ne cerche point co solation en Dieu.

SI LE DIABLE PENT eftre arrefte par ancun art.

De voir les esprits

Velques vns ne croyent p que le diable apparoisse à pe familiers. sonne. Les autres au contraire soi si credules que tout ce qui se pri fente à leur veuë ils estiment esti vn demon. Et l'vn & l'autre eft ei reur : le premier naist quelquesfoi de diuerses causes : comme d'im pieté en aucuns: comme ceux qu ne croyent qu'il ny ait ne Dieu n diable. Desquels il est auiourd'hu tres grand nombre, tellemet qu'au cuns se vantent ouuertement qu'il

DV P. MALDONAT. onnerot tout leur bien à celuy qui ur monstrera vn demon. Et parce semble que la prouidence de Dieu rmet que le diable se monstre fi milierement à tant de gens : afin l'au moins les Athées apprennent rlà, ce qu'ils ne croyet pas, qu'il y equelque chose par dessus le mon-. Es autres cét erreur naist de trop : foy : c'est à dire de foy indiscrete: puyée fur certaine grande opiatreté, par laquelle ils se sont peradez n'estre pas vray ce qui se dit is demons: & ceux là encore disent i'ils payeront bien cherement luy qui leur mostreroit vn demon. : I'vn & l'autre erreur est caufe que uuent le diable on ne puisse, ou ritablemet ne vueille pas se moner. Mais le contraire se collige sez des lettres facrées. Car en Exode chap. 7. & 8. Pharaon ayant pellé les diables, imita quelques iracles de Moyse, comme l'interetent les Theologiens qui pennt que les serpens qu'il exhiba toient vrays. Que fice passage est chonisse se Samuel

TRAICTE' DES DEMONS, debatu, veritablement l'exemi qui est au premier des Roys, cha Dela Py- tre vingthuit de la Pythonisse, clair par laquelle tous les ancients fut susité, pensent que Samuel mesme ne tem pas appellé, ains en sa personi di vn demon. Comme Tertulien in liu. de l'ame, chapitre penultieson ià n'aduienne que nous croyo din l'ame d'aucun saint (tant s'en falon que d'vn Prophete ) auoir esté tir join par des demons: estans apprins quad fathan mesme se transforme Ange de lumiere. Et Iustin (ou qu'ne, conque ait esté l'autheur des quesap stions proposées par les Gentilegie question cinquante deux. Et sailme Augustin en la 2. Epistre à Dulchi l' & au liure du soin qu'on doit aucht des morts ch.15. & au liu.2. des quil du viel Testament, question 21. m S. Hierosme sur le 5. chap. d'Esaye, thing l'autheur des merueilles de la sacrute escriture au liure 2. chap. 11. en ! Augustin tome 3. & Eucherius, ims. Anselmus, & Strabus sur le 29. d'El vr Saye, & Procopius en la fin des Coulto

DV P. MALDONAT. entaires sur le premier des Roys, Isidore au liure des Etymologies, le, lap. 9. & est recité en la vingt fixin fme question cinquiesme chapitre mmençant: nec mirum. Tous les abbins aussi sont en cette opinion, in cepté Socodis & Aïa ( Voyez unster sur ce passage)tous ceux cy om infirment cette opinion par ces in isons. La premiere, qu'il n'est pas tett roire que l'ame d'vn sain& au coandement d'vne enchanteresse ne st laissé le lieu de repos. La deuxme me, qu'vn si grad Prophete n'eust ses approuué par son exemple, la entitagie chose tres-execrable. La troiim sme, qu'il n'eust pas permis que il l'eust adoré. La quatriesme que tanti esprit n'a peu estre veu comme les ut le diable ayant pris vn corps. La mpar ces paroles : demain toy & tes fans serez auecques moy, d'autant fare le lendemain, ils s'en allerent au en u non de repos, ains de tourus, rens. Rabbi Rinchi adiouste qu'il vray semblable que Dieu eust stuftost respondu par les Prophetes

TRAICTE' DES DEMONS, & Prestres que Saul anoit consu que par la Pythonisse. Le seul Iust (que ie sçache)au Triphon, & sairt Ambroise sur le premier chap. de Luc, furent en contraire opinion. leurs argumens font, le premier par ce que l'Escriture le nomme Samue sol Le 2. parce qu'il dit: pourquoy m' tu troublé mon repos. Le troisiesnine parce qu'en l'Ecclesiastique chaped tre quarante sixiesme il est dict quant Samuel prophetisa apres sa monede Le quatriesme parce qu'il annoi les çoit les choses futures, & le deme 10 les ignore. L'argument des Rabbii est de ce que la Pythonisse sut effre yee ce que ne fut pas arriue fi n'eust esté Samuel mesmes. S. Augi stin en donne aisément la solution Carencore que cet ombre se non lu mast Samuel & ait dit qu'elle esto inquietee, &c. cela neantmoins peut penser auoir esté dit selon l'eten pinion de Saul & de la Pythoniff (th) Ie laisse le demeurant. Mais quan bien l'ame de Samuel n'aura poir Mo esté rappellee par la Pythonisse, ain

DV P. MALDONAT. e demon mesme : Toutesfois d'auant que l'opinion est grandeparmy e vulgaire, que par certaine Necronantie les ames des morts peuuent ftre rappellees. Il ne sera point ors de propos d'en discourir. Et veitablement si nous en demandons aduis aux Poëtes, il n'y a presque ien chez eux de plus frequet, comne d'Vlissen l'Odisse d'Homere ide nziesme. Et en Virgile au quatriesme ne des Eneides, Dido, dit de quel- Necroue sorciere. den Par charmes elle promet destier les eflabb pries, item Qu'elle Qu'elle veut, & donner aux autres ė fi du soucy. Arrester l'eau du sleune, ofaire à Versme-Les estoilles rouler, & les ombres no- surez &

Eturnes Rappeller du tombeau. en la Pharmaceutrie il escrit. ces herbes ces poissons, qui sont choises au Ponte, Mæris me les donna (au Ponte en naist Ponte, plusieurs.)

mez.

eeft

TRAICTE' DES DEMONS, Auec icenx i'ay yeu Meris deuen loup, Et se musser souvent dans les forefise porfes Et souvent ramener les ames du ton bean erc. Il y a plusieurs telles choses dar Lucian au 6. liure. Et Horace au liure des Sermons Satyre huictielm escrit. Canidie i'ay veu sur noire robbe cein Planer auec nuds pieds, er les cheuen Auec sagane: Vrlans (la paleur les ren doit Toutes deux d'yn regard borrible) aus leurs orgles Elles gratoient la terre, & dément broient mordans Vne Aignelette noire: O par son san contus Les ombres rappelloient, pour leux don ner response, coc. Mais laissans à part & leurs fables & l'opinion du vulgaire, il faut ar

DV P. MALDONAT. 182 ester fermement. Et que les ames un art, & si elles estoient rappelees, qu'elles ne pourroient prediele futur. Ainsien parle Tertuliien L' Isidore és lieux suldits, sain& hrysostome en l'Homelie vingta leufiéme sur saint Matthieu, & tous es autres anciens Chrestiens. Mais ien, encore que par cét art les ames e puissent estre rappellees, peuvent les neantmoins apparoistre? De ci il y a quatre opinions. La preiere de ceux qui nient qu'elles apparoissent iamais: & disent que quelqu'vn asseure en auoir veu, il agité de quelques vaines visions. araison de ceux là est qu'ilsne pennt pas qu'il y ait de Purgatoire : & ie du ciel, ne de l'enfer elles ne deuuent estre tirez. Pour laquelle use ne croire pas que les ames aproissent, c'est heresie, cobien que e le croire simplement ne soit pas resie Mais à tort Jacq. Lauather les autres Caluinistes nier qu'elles paroissent, par raison qu'ils niet le

Q:

TRAICTE DES DEMONS, Purgatoire, attendu que leur Di Eteur Caluin, au troisiéme liure de Institutions, chap. quinzieme, n que les ames ionyssent de la vie he reuse auant le jour du jugement. puis, attendu que les Anges bondo & mauuais apparoissent, pourque n'apparoistront les ames? La deu lis iéme opinion a esté des ancierem Chrestiens: qu'il ne faut iamais cro non re qu'aucune ame apparoisse, enco ind que les aucuns asseurent qu'ils et, ont veu. Ainsien escriuent Tertulay lien, & Chrysostome és lieux allei guez. Et encore le mesme Chrysant stome en la deuxiéme & quatrién app Homelie du Lazare. Et en S. Anjonh broise l'Autheur des questions mis Antiochus, question vnziéme, & 1 min Et Theophil. sur le huictieme che pitre de sain & Matthieu, & Bertheloy lemy de Bresse au Canon non ferentul dum, treziéme, question deuxidous me, dit que l'opinion des IuriscorDeu sultes est, que ce sont purs fantômesent Ces Autheurs ne sont differens deut premiers, finon de la raison, attend pou

DV P. MALDONAT. 182 Don'ils croyent le Purgatoire. La tede oisième opinion est du vulgaire: treames, ces visions qui se disent thustre ames. Mais il faut voir com-Hien il en faut croire. Tenons done bonn so me que les ames ont accourquo rumé d'apparoistre quelquesfois, den nais rarement. Et cecy se preuue, oden remierement par le l'ure du soin u'on doit auoir des morts, en Apparis morain a Augustin chapitre quinzié. isene, & seizieme. Il ne se peut (dit enalleluy qui en est l'Autheur quiconralle ue il soit ) nyer, sinon impudem. monent, que les ames des trespassez riem apparoissent quelquesfois. Et le Am onfirme, par certaine experience: nais luy-mesme a opinion que cela aurrine peu souuent. Et puis si en Matthieu dix-feptieme, Helie & enhe loyfe, par le vouloir de Dieu apfrom arurent , pourquoy ne croirons ous que par le mesme vouloir de icon Dieu, les ames des morts apparoifones ent quelquefois aussi. Mais coment ade ut-il discerner si c'est vne ame qui end pparoit ou non? le pense qu'il la Q3

TRAICTE DES DEMONS, faut demander ainfi. Il arrive que quesfois & que ce n'est pas ame c qui apparoist, ne l'Ange bon o manuais, ains vne pure imagina tion de l'homme, ou craintif o sort fasché. Comme sont cur lesquels autant de pierres qu'il voyent és tenebres pensent voi tout autant d'ames. Autresfois i pense que le bon Ange apparoiss ce que ie pense arriuer lors qu quelqu'vn propose de faire quelqu chose de bon, en cas que si l'ame d ion parent apparoisse: Comme at contraire le demon fut prest de si representer à Saul, au premier de Roys, vingt-huictiesme. De co peut estre exemple ce que reciti Damascene au liure, s'il faut prient pour les trespassez, prins de Palladius : de quelqu'vn qui estoit et peine s'il falloit prier pour les morti & se tournant deuers vn test de teste qu'il auoit d'auenture deuant luy. il entendit vne voix partant d'iceluy disant : les oraisons nous profitent. A mon ingement ce fut le bon An-

DV P. MALDONAT. 184 ne, d'autant que la chose estoit bone. ne in 3. lieu ie pense que le diable aparoist quelquesfois pour deceuoir Comme nous rend assez de foy cet le que personne ne le peut desnyer. our le 4 i'estime qu'aucunesois aparoit l'ame mesme, ou pour nostre aueur (comme apparurent Moyse & lye)ou pour la sienne, afin qu'elle Memande quelque chose. Mais de elque uels remedes faut -il vser? Ie respos medu'en partie de prudence, en partie e pieté. De prudence que l'on croye de coins aux femmes qu'aux hommes, omme de nature plus timides : & ncore moins aux homes craintifs, mieu'aux asseurez. Et puis ne pensons pullas que les remedes de l'Eglise y Palla oiuent estre employez, auant que " chole soit certaine. De pieté: que rs que cela sera cler, nous vsions es remedes de l'Eglise d'exorcisres, d'aumoines, de ieusnes, & d'oaisons. Mais retournons au cheunt in duquel nous estions departis. Al es demons peuvent-ils estre ap-Q 4

TRAICTE' DES DEMONS, pellez par quelque chose, ou cha sez? Les choses auec lesquelles not entendons que cela se fait sont foi met differentes. Les aucunes diuine comme la volonté de Dieu, auec la quelle nostre Sauueur Iesus Chris melme chassa les diables. Les autre me sont naturelles, comme pierres, her lot bes, fleurs : les autres ne sont diui | 1015 nes ne naturelles, ains par certain thol proprieté morale, par la propre in mon stitution des hommes , signifian gree tes. Comme sont les voix par les gie quelles les cheuaux sont ou arrestezet ou excitez à la course. Les autreschol qui ont seulement vertu de signe sup priuez : comme lors que l'on appel toni le quelqu'vn par quelque signe deils main, par lequel vn autre penseroiten estre chassé. Et veritablement Jesusteva Christ auec de la bouë & de la sali des ue guerit vn aueugle : d'autant que si la saliue signifie la vertu diuine: & lagnen bouë, la naturelle. Et toute magie poit & superstition est nee d'vne per-lete uerse imitation des choses sacrees: la Aussi parauenture que les choses per

DVP. MALDONAT. 185 di diuines peuuent estre messees aucc not les naturelles: doncques de ce prefor mier genre des sacrez il semble que par chose inte les demons peuvent estre attirez sacree. al d'autant que cela est accordant aux hi lettres sainctes : toutesfois Dien me le permet iamais. Doncques cecy ha soit tenu pour reigle : toutes les fois que les Magiciens vsent des tim choses sacrées pour attirer vn demon (comme des Sacremens, du sifin gne de la Croix, des mots de l'Euan ele gile) s'il apparoit il faut croire qu'il da est venu non pour la vertu de ces thoses là, ains de sa propre volonté: ent ou parce qu'il y auoit d'autreschoses oniointes à icelles. Mais à sçauoir ed i'ils peuuent estre allichez par choeroi es naturelles comme les Magiciens les evantent? Nous lisons au premier ses nature les Roys, chapitre 16. Que toutes relles. que s fois que l'esprit malin du Sei-& neur empoignoit Saul; Dauid prepoit sa harpe & en jouoit, & Saul per e recreeoit & se trouvoit mieux. res Car l'esprit malin s'en alloit d'aoh ec luy. Et au quatriéme des Royss

TRAICTE DES DEMONS, chapitre troisiéme Elisee voulan deuiner, commandoit qu'on luy amenast vn ioueur d'instrumens, comme si le bon esprit deuoit estre attiré. Et en Tobie sixième le demon Asmodee fut chassé par yn pe- sel tit lopin de foye. Ioseph au liure min des antiquitez huictieme chapitre une escrit qu'il auoit veu vn ieune hom- mes me luif deuant Vaspasien, chassant un vn diable, en luy presentant vn 18, anneau au nez, auquel estoit enclose vne racine que Salomon auoit Dem escrit avoir la vertu de chaffer les in diables. Eusebe au liure de la liph Preparation Euangelique chapitre in fixieme. Quelle diuinité (dit-il) elle ont ceux qui sont deiettez à film grande misere que d'estre detenus par les hommes? Car si la nazure diuine est du tout impossible, comment seront Dieux ceux qui par quelques habits, linges, figures couleurs, fleurs d'herbes, & par certaines ineptes & barbares paroles sont attachez par les hommes comme par quelques liens? Sainch

DV P. MALDONAT. 186 Augustin liure vingt-vniesme de la la Cité de Dieu, chapitre sixiesme: Mais les demons sont allichez pour elle habiter, par des creatures que non de pas eux, ains Dieu a faites, par diuerpe les choses delectables, selon leur diiure uersité, non pas comme animaux par pitte viandes, ains comme esprits par siom gnes conuenables à plaisir d'vn chafan cun : par diuers genres de pierva res, herbes, animaux, carmes, ceen remonies. Et Psellus au liure de la Demonstration, chapitre dernier. les dit ( prins de la somme de Marc la Ephelien) que les demons sontatine irez , & effrayez par choses natuvil) relles : Entre lesquelles il met aufilli vne espee desgainee ( Car encore que ce ne soit pas proprement vne nt those naturelle, toutesfois elle able git en maniere naturelle ) & dict qui que par icelle est chassé le diable, & le Lyon. Ioseph au liure septielme de la Guerre Iudaïque chapitre vingt-cinquielme escrit qu'il mes y a vn lieu nommé Baaras auquel il ina

TRAICTE' DES DEMONS, naist vne herbe de mesme nom, aya la vertu de chasser les diables. De maniere qu'il peut sembler moins fabuleux ce qu'escrit Pline de Aglo photis & de Phoetis, au vingt-qua triefme liure chapitre dix.feptiefme for Et A Eliam au liure quatorziéme des animaux. Dionisius Aphricanus & lou Synefius au fueillet quatre vingts equ douze. Mais files demons sont allichez par choses naturelles, cela s'entend en quatre manieres. La premie- un re promptemet par leur vertu: com - 100 me le feu attire l'Or pur, & chasse iel l'impur. Et en ceste maniere il est est certain qu'il ne se peut. En premier son lieu, d'autant que les demons n'ont pas de matiere. Et vne chose materielle ne peut de sa vertu agir contre mio vne spirituelle. Et puis quand bien he servient corporels, ils ont neant- Di moins vne volonté libre. Et parce ils pre ne peuuent estre ou attirez, ou chaf- ion sez sinon par vne apprehension violente. La seconde maniere improprement à cause de la volupté, ou fascheriequ'apportent les choses na

DY P. MALDONAT. 187 relles : comme quand on dit que Dielqu'vn est attiré par vn beau lieu chassé par vn mal plaisant. Eten go ste maniere encore cela ne se que ut faire, attendu qu'ils n'ont pas me corps: & là où il n'y a point de de rps, il n'y peut auoir ne volupté us douleur, ne Sympathie. Car enngts re que Synesius & Eusebe & par Manture sain& Augustin ayent esté. contraire opinion, il ne s'en faut mit s tant esmerueiller : car de leur on nps tous les Anges bons & mauhalle is estoient estimez auoir corps. lest estoient esmeuz par les exemmitt is cy dessus alleguez, d'Asmodee iont assé par la fumee du foye, du bon me rit attiré par-Elisee par le moyen oute in ioueur d'instrumens, & au conire du maling chassé par la harpe ante Dauid. Mais les Theologiens inelle pretent Asmodee auoir esté chashal son par la vertu du fove, ains par volonté de Dieu: Comme en saint 104 in neufiesme Iesus Christ guerit ou isi les yeux de l'aueugle né, non na r la vertu de la bouë ains par la

TRAICTE DES DEMONS, fienne come tous les jours lespechent par le moyen des Sacremens. Ca Dieu a de coustume de faire que que chose aucunestois par vn sei clin d'œil ou par vne parole, que c quesfois s'accommodant à la na ture des choses, c'est à dire y ach ioustant quelques choses presqu'il comme medicamens, ausquels toute tesfois n'est pas la vertu d'agir. Air si quand il a guery auec de la bouli les yeux de l'aueugle né, d'y auoi le mis vne chose exterieure, il le fiel s'accommodat à nostre nature: mai l'ayant fait en vne telle chose que fembloit plustoft y estre du tout co traire, il monstra sa puissance. Et que ceste-cy soit vraye interpretation, se collige de ce passage de Tobie: A lors (dit-il) Raphaël empoignal diable, & l'atacha au desert de la plu haute AEgypte. Quelqu'vn dira pa rauenture que cela est contraire al 6. chap. de Tobie ou l'Ange inter rogé par le fils de Tobie, respond vne petite partie du cœur si vou la mettez sur les charbons chassing

DV P. MALDONAY. 188 ute espece de diables. Par lesquelsparoles semble estre signifiee vne rtu naturelle de ce cœur. Ie refnin ons que cela se doit rapporter à Ies Christ par mystere, & allegorie uble. La premiere est de Prosper liu. des promesses & predictions, rtie 2.ch 39. ou il interprete qu'eit le poisson euentré Asmodee sera affé, c'est à dire mort Iesus Christ diable sera chassé du monde. Et all nse que la mesme allegorie soit cest acte de Iesus Christ en saint in 22. là où ayant trouué vne pie-" d'argent dans vn poisson enentré, utipaya la taille. Car il dit, ainsi estant lus Christ ouvert en la croix, on pris de nostre Redemption fut Duué. L'autre allegorie est amegure par Lyranus, au premier des ploys, chapitre saizieme, que ceste mee signisse l'oraison partant de Interieur du cœur. Par sa vertu le mon est chasse, En saint Matpon lieu dixseptieme, sainct Marc uniéme, ce genre de diables n'est haffé sinon par oraison & par ieusne Tefus Christ nommé poisson.

TRAICTE' DES DEMONS, Et que par la fumée soient signi les oraisons, il appert par le huie me chapitre de l'Apocalipse. Misse que Iesus Christ ait esté nommé les anciens, poisson, & en Got 1x9v's, fainct Augustin au dixh on tiesme de la Cité de Dieu chapie vingt-troisiesme, dit que cela venu de la diuination de la Sybiade Erithrée: laquelle par vers acrol ques exprime és premieres lettiche des vers ces mots Iscous Xeisos Or por υιο's σωτής: c'est à dire, lesus Chr FILS DE DIEV, SAVVEVE Et par ceste raison Cicero au deu iss. iesme liure de la dinination preule les vers des Sybilles partir d'vn cala prit qui n'est point esmeu, qui poussé de fureur, ains attention sain& Augustin recite lesdits ve in, au lieu cy dessus allegué. En mesmin, opinion est Prosper au liure coté com deuant ix 90s (dit-il) nos maieurm en la sainte Escriture l'ont interprende té poisson le colligeant des vers Sy um billains qu'est les vs Christino FILS DE DIEY SAVVE VROI

DV P. MALBONAT. 189 cela bat ce dire de Tertullien au remier liure du Baptesme: les cruels " Wiperes, & les Aspics, les Serpens ométafiliques, suiuent les lieux secs & I Gins eau: mais nous petits poissons distiuons en l'eau selon nostre poisson Depin Dav I E S V S C H R I S T. Où faut noter que par le nom des Sportuels animaux , Serpens Basiliaccordines & tels mots sont entendus heretiques qui sentoient mal du in aptelme: Au contraire, les Chre-Chriens qui sont baptisez, sont en-"Indus par le nom des petits poilidenns. Tant à cause de I es vs preul HR I s Tix D's que parce ausi l'indu'ayans esté Serpens pleins de vei, din auant le Baptesme, par le Bament :esme ils ont esté faits petits poisswons, c'est à dire, vuides de tout vemel in. D'autant qu'il fait allusion à cotés nature des poissons qu'il est cernie in estre sans venin: Et des Serpens terpt esquels on dit les aquatiques estre ens cempts de venin: & les terrestres. ais i tontraire sont venimeux. En la oisiesme maniere il se peut enten-

TRAICTE DES DEMONS, dre que les demons sont attraid ou chassez par choses naturelles, ne quelles agissent contre les demonains contre les hommes: ou en le disposant aux effects que le demo veut exercer fur eux , ou en les ostant la disposition. En cel maniere il est vray semblable qu le demon estoit coustumier de departir de Saül, la harpe sonnat & que le bon esprit saisit Elisee, ioueur d'instrumens faisant son of fice. Et or Moyse n'a point eu be mis soin d'vne telle ayde : car il est di qu'il fut plus excellent que les au tres Prophetes. Plusieurs autre choses sont recitees sur ce proposis par Rabbi Mose AEgyptien a liure More, & au liuret des treiz articles. En la troissesme manie re les demons pequent estre ap pellez ou chassez par choses na turelles, comme par signes instituez par les mesmes demons, com me dit Eusebe , au liure qua-le triesme de la Preparation Euangelique , chapitre sixiesme & septies

DV P. MALDONAT. 190 ie, comme aucuns des chefs, par gnals diuers, assemblent les folno ats en la guerre. Et ainsi est-il mblable tous magiciens, enanteurs & forciers attirer le diaale e : c'est à dire par pacte ou leet, ou corps comme nous ions dit cy desfas. Et par-ce de land en jugement ils confessent oir employé quelque chose de l, il n'y a point de doute qu'ils ono: soyent punissables, comme ans fait pacte auec le diable. autres-fois ils messent des chos naturelles auec des diuines en nitation de nostre religion : ou 100 sus voyons qu'aux paroles, nous l'ioustons l'eau. Eux de mesme relquesfois à la cire (pour exeme) ou à la laine, ou à quelques liges, adioustent des Sacremens l'Eglise, ou quelque Pseaume. outes ces choses sont superstitieu-1001; , & monstrent quelque pacte lecret ou expres auec le diable. aintenant auat que nous parlions ce qu'il faut dire des choses sur

D'apeller le diable.

TRAICTE DES DEMONS, lesquelles le demon peut exerce puissance, ie veux arrester s'il n est licite d'appeller les diables. ritablement c'est chose merueill se de voir auec quelle seuerité sainctes lettres le prohibent au uitique dix-neufiéme : Ne vous dressez, point aux Magiciens, & vous enquestez de rien aux chell uins pour vous souiller par eux : 160 suis le Seigneur vostre Dieu. ( ces derniers mots adioustez ont thin le vertu, qu'ils signifient ce qu'et deffendu estre tel, que s'il est fain on commet idolatrie. Et au vingenin ieme chapitre, I homme ou lin femme, esquels sera l'esprit Pythiet nique ou de divination, qu'ils me rent de mort, ils seront lapidez, leur sang sera sur eux. Et au Deli teronome dix huictieme. Lors que tu seras entré en la terre que le Se gneur ton Dieu te donnera, garing toy de vouloir imiter les abomin tions de ces nations là : Et qu'il 14 se troune entre vous aucun qui fa passer son fils on sa fille par le fe

Dy P. MALDONAT. 191 qui interroge les deuins, ou qui simferue les songes, ou les chants les, s oyseaux, & qu'il n'y ait aucun utilercier ne enchanteur, ne qui deinde aduis aux esprits familiers, deuins, ou qui demande la ve-1005 é aux morts. Car le Seigneur a en ", domination tout cela. Et à cause telles meschancetez il les chassea son entrée. Tu sois parfait, & us macule deuant ton Dieu. Ces ontitions desquelles tu possedes la re escoutent les enchanteurs & ell uins: mais tu as esté autrement prins de ton Seigneur, &c. Et au ou uxiéme du Paralypomenon, cha-Pit re trente-troisieme, entre les imetez de Manassez cecy est recité 'il obseruoit les songes, s'addon-Dit aux Arts magiques, & auoit ors ec luy des interpreteurs de songes elibruins. Il y a d'autres tels tesmoigages en Esaye chapitre huictiéomite, en Hieremie chapitre vingtlictiéme. Et és Actions neufiéme, qui liures de ceux qui auoient recerthe des curiositez furent bruslez.

TRAICTE' DES DEMONS. Et parce, que personne ne s'ab fe sous ce pretexte, qu'il n'y point de mal en soy d'apprend la verité, ou d'aucun autre tel. C l'escriture apprend absolumet est vne atroce meschanceté de pre dre aduis du diable en quelque m niere que ce foit, & la raison est : fee. Car nous ne pouvons appell les diables finon comme superieur ou pareils, ou inferieurs. Comn superieurs, ou par l'authorité : Dieu, encore que le diable en puil estre contraint, toutes fois Dieur permet pas que nous en viions. I quand nous l'vsurperions nous fi rions come les seruiteurs qui prer nent quelque chose fur des lettre falsisiees de leurs maistres, ou pa nostre authorité, & en ce nous fe rions temerairement, d'autant qu'i appert par les escritures que nou sommes inferieurs à eux. Nou ne les pouuons pas appeller com me pareils, les prians amiablement ou comme inferieurs, c'est à dire obligez à eux par vœu, d'autani

DY P. MALDONAT. le Dieu ne veut pas que nous ayos cun commerce auec eux. Adiouons, que consulter le demon ou Sembleen deuins , & autres tels touchant eftre à dichoses à venir, c'est le faire Dieu: re quelque utant que c'est à Dieu seul de co- reces oistre telles choses.

2. chap.

## EN QVELLES CHOSES le diable pent exercer fa pui fance.

neft

y a trois sortes de choses sur esquelles le diable peut exercer uissance. Les bies de l'esprit, ceux corps, & les exterieurs: sous le n de biens d'esprit est entendu tendemét & la volonté Sur l'endement il exerce sa puissance en is manieres en oftant le sens, en suadant, & en apprenant les arts devination. Or que les demons Ment ofter le fens, l'escriture l'enne, tant par l'exemple de Saiil toten fureur au premier des Rois que par celuy des Lunatiq. en S.

TRAICTE' DES DEMONS, Matthieu dix septiéme desquels n'y a point de doute, que le dia ne leur ofte le sens en certain tem Et puis, il ya des medicamens d ont la vertu de mettre hors du fei laquelle vertu n'est cogneuë de pe sonne mieux que du diable. Ce q les Theologiens ne prennent pas, maniere que le diable agisse cont l'entendement, mais d'autant qu trouble la partie capable de la fa tasie, tellement, qu'elle ne pe exercer son office: il en fait de me me en retenat longuement les hon mes en quelque orde meschano té. Car ceux qui ont esté long tem! addonnez, ouà l'amour, ou à l'a uarice, ont accoustumé d'estre troi blez d'esprit. Et parce i'estime qu' arriue quelquesfois par l'œuure d diable, ce dont ces ministres se van tent souvent, c'est qu'ils hebeten les hommes, & les mettent hors d sens. Quant à la persuasion, ce pro pos est reserué pour vn autre en droit : Et parce il reste à parler d l'art de deuiner. Les Grecs nom men

Dy P. MALDONAT. ment l'art de diuination ou bonne ou mauuaise Mantie ou Magie. Ils ont diuisee en especes presques nnumerables, comme recite Pline iu 7 liure chapitre 50. lequelà fort blerué la methode de la diuinatio. Aucuns en nostre téps ont dit que vne est naturelle, c'est à dire, prine des choses naturelles : l'autre est iabolique. Laquelle division ils nt pris de Psellus au liure 9. chapie 23. Les autres ont dict plus exatement qu'il y à l'vne nommee neumatique c'est à dire venant 'inspiration Divine: l'autre Phisiue naturelle ou artificielle : l'autre Dinifon ommune ou populaire, propre de la mag. es personnes ignorates & coposee e quelques observations de vieils. Quant à moy ie pense qu'il faut diuiser ainsi que l'vne soit natuelle: l'autre no naturelle. Et encore e celle qui n'est pas naturelle, l'vne It Divine, comme est la Prophetie, tendu que c'est certaine faculté e deuiner : l'autre est diabolique iggeree par les malings demons:

e va

TRAICTE DES DEMONS, L'autre est mellee: c'est à direcoposition see, partie de la diabolique partie la naturelle. Et ceste espece-cy e tres-pernicieuse : d'autant que li de homes parét souuent la diabolique du beau nom de naturelle magi au Et parce il me souvient de ce qu vat excellent mathematicien auoit als coustumé de dire : qu'il y en a plitte sieurs qui estudient aux mathemat par ques en intention seulemet de contril urir les arts diaboliques de la diu la nation, de l'honneste nom de Main thematique. Ces gens -là sont sen uge blables aux femmes qui se marient & masurelle. pour leur adultere. La magie à pre le que autant de genres qu'il y en a cus choses naturelles. Car l'vne est printeni se des Astres nommee Astrologies lo l'autre du feu nommee pyromantique & ainsi des autres choses, comme me de l'eau, de l'air, des herbettin des arbres. Or il faut prendre ganten de que les choses naturelles sortes ensemblement causes & signes de fie choses futures : comme au preten mier du Genese: Le Soleil & la Lutine

Mathem.

Dragie

DV P. MALDONAT. 194 in ne ont esté faits en fignes & temps. Autrefois au contraire sont effets & quignes, comme l'Ecclypse est l'efpelet de l'interposition de la terre & olique signe de la mesme interposition. nag D'autre-fois, les choses naturelles quiont telles qu'elles ont quelqueson pis vne commune caule auec celles ur lesquelles se fonde la divination. em t parce en saint Matthieu 16. lesus hrist dit: lors que vous voyez le el rouge, vous dites, il fera dee Main clair & serain, car le ciel est ik ouge. Carla resplendisseur du Souni il & de la Lune est signe de serein té: non pas qu'elle en soit cause, en ns d'autant qu'elle est l'effet de la Intrenité future. Quelquesfois elloss sont seulement signes instituez our signisier. Comme en Genese mxneusiéme. L'Arc au Ciel a esté stitué de Dieu pour signifier qu'il fera point d'autre deluge. Quelluesfois sont signes de la chose ou ffée ou future, mais c'est tellement par la permission de Dieu elles Friuent contre l'ordre de nature. R 2

TRAICTE DES DEMONS, Comme lors que le Soleil arrest son cours en losué 10. & se recu par dix degrez, En Esaye dixhu tieme. Et Iesus Christ endurant mort & passion il s'obscurcit : ! s'obscurcira vers la fin du monde e S. Luc 23. Et que l'estoille alla de uant les Roys: Et toutes telles che ses se nomment prodiges. Tenor ple donc pour reigle generalle, Qu toute devination prinse des chose naturelles, lesquelles ne sont ne 1 cause, ne les effets, ne n'ont la caul commune est diabolique ou certe ais fort suspecte, iusques à ce qu'ell se verifiera estre diuine. Comm si quelqu'vn deuine vn autre de uoir estre pendu, ou que quelqu'v ait desrobé quelque chose. Parc qu'il n'y a aucune chose naturellon qui puisse signifier rien de tel. Ileffor à noter aussi qu'il importe beau coup à quelle intention quelqu'ville deuine par les choses naturelles Car il yen a qui pelent que par icelen les on peut vrayement cognoistron les choses futures : Et parce qu'il pel

Prodige.

Meg.

DV P. MALDONAT. ont en ignorace ils n'ont pas merité utre chose finon d'estre enseignez. ish es autres, doutans de la vertu des hofes naturelles, toutesfois s'efforent de deuiner: & ceux là sont bien ndern plus grade faute, & meritent d'ere reprimez, comme gens curieux. es autres, sçachant bien que des enor hoses naturelles ne se peut prendre oucun iugement des choses, toutes pis sous ce pretexte ils couurent art diabolique: & ceux la sans auun doute doiuent eftre bruflez. lais la diabolique & messée deuiation a esté inuétée par les demons l'imitation de la diuine. Doncques tendu que la divine se fait aucuesfois sans choses externes (come lie prophetisa sans aucune cereonie) d'autresfois auec choses exrne(come au 4. des Roys 3. & 29. a. vn ioueur d'indrumens futem oyé, afin qu'Elisée prophetisast, ailleurs est employée vne dance.) e mesme aussi quelquesfois le deon suggere de luy seul à deniner, relquesfois il y adiouste chose ex-

R 3

TRAICTE DES DEMONS, ternes. Et encore, sans choses exte nes, il fait deuiner tous les veillas ou dormans, encore cecy à l'imtation des choses dinines. Et l veillans encore en quatre maniere, La premiere, d'autant qu'il habi auec eux, il parle secrettemet à leu esprits. Et cecy se peut nomm Pleudo prophetie, de laquelle il parle tant és lettres sacrées. La comme les Prophetesestoient si ag tez de leur esprit qu'ils sembloier insensez comme au 1. des Roys 10 Saul est-il pas entre les Prophete Die (car ils deuinoient estre nuds dançans:) de mesme aussi le diab. tourmente les siens par vn Enthu siasme. Et de ceste espece, c'est sen dire inspiration & certaine furet diabolique me semblent auoir est poussées les Sybilles (combien que ie sçay qu'aucuns en pensent autre ment ) & contraintes par la volont diuine, auoir dit le vray, comm en l'Euangile le diable dit: tu el le fils de Dieu. La troisième, el celle qui est ordinaire en l'hom

Pfeudo Proph.

Sybilles.

DV P. MALDONAT. exte ne, comme le bon esprit occupoit alla outiours Moyle. On les nomme l'im nagiciens esprits de Pithon. Des- Pythonique Ellequels on a faict divers iugemens. niere Drigene à pensé qu'aucuns dés leur habirenfance auoient vn esprit Pythonileurque. Contre laquelle opinion Meme hodius à escrit tout vn liure. Les le mutres ont nommé Pythonique la out malin esprit de dinination. les autres, celuy qui devinoit par loien es Astres. Les autres celuy, qui visio leuine par le ventre. Et ainst se dehete voient entédre les passages de l'Esids criture esquels il se traicte des Py. honiques come il se collige des auheurs prophanes. Plato au Timee a de le lerit de certain Euricles Pythonifue jues: De la maniere de deuiner dujuel Aristophanes faict allusion en enq a page cent-quarantiesme. Et par ec'estoit vn esprit lequel demeuolon ant au ventre, parloit par l'estoom nach, ou par le nombril, ou par les parties honteuses. De mesme ausi Plutarque au liure pourquoy les O-

TRAFCTE DES DEMONS, racles ont ceffé il n'eft (di&-il)pas croire que Dieu entre das les hom mes comme font les Engastromi thes dans les Pythoniques. Et Iam blique au liure des Egyptiens, s mocque dequoy les Dieux des Ge tils deuinoient par ces membres-là Origene au commécement du sept iesme contre Cellus (ce que toutes fois explique autrement Eusthatius fur le 7. de l'Iliade ) enseigne que la deuineresse de Pythius Apolle Delphique devinoit tellement que le demon parloit par ses parties de la generation. Et par cét argument là il a prouué qu'ils n'estoient pas Dieux. De mesme en fait S. Chryfostome en l'Homel. vingt-neufiesme sur la premiere Epistre aux Corinch. Adioustons y l'opinion des Hebr. lesquels (comme dit Gerondensis 21. & 28. sur les li de l'exode) disent qu'il y a des Pythons qui habitent au ventre, & parlent par le nombril, ou par la poictrine, qui se nomment Sternomithes. Cœlius au liure quatriesme, chapitre dix-

DV P. MALDONAT. 197 éme elcrit qu'il à veu vne femme ommée lacquette ayant vn esprit onigethonique par lant aucunes fois par ame nombrit, autresfois par la poitrine: quelquesfois des choses pas. Gé ses ouvertement, autressois des tures par vn bruit, c'est à dire obenturement. La troisième maniere. t quand le diable parle à l'oreille: omme Dieu reuela à l'oreille de muel pour oindre Saul Ceste cy l'ay en a pas de nom : d'autant qu'elle n'a tedu quelique sint esté remarquée par les au- que chose eurs. Et toutesfois i'ay apprins nostradamen ir experience qu'il y en a de tels: mus par put quelque deuin, lors qu'on l'in- vn homms rrogeoit auoit accoustumé de di- digne de s'apprend à l'anois Co reille. Cela se peut nommer ven. nothisme ou inaurition: mot que Hilaire à vsurpé combien qu'en ode tre fignification. La deuination he fait par songes aussi. Mais d'autat ne les songes sont fort divers & ferens, afin que les vrays puissent tre discernez d'auec les faux il me mble qu'ils se pequent diuiser,

TRAICTE' DES DEMONS ou selon la caule, ou selon la form en laquelle ils sont veus, ou selon! fin: De la fin ie n'ay pas deliberé d parler. Mais si nous regardons 1 caule, le songe est de quatre sortes La premiere diuine, comme fut ce led luy de Ioseph, de Pharao, de Nabulie chodonosor. La 2. est diabolique p La 3. naturelle, comme quand ceu en qui sont pituiteux songent qu'i dit pleuuira. La 4. est animale proce 18 dant de la pensée ou affection com me tesmoigne Greg. de Nazianze Si nous regardons à la forme, il y el ble a de cinq genres. Le premier rete nant le nom general de songe. Le 2 ins nommé Vision. Le 3. Oracle. Le 41 Songe on infomnium qu'on voit pendant qu'on dort. Le 5. phantof phan me ou apparition. Ainsi en parlelle Macrobe sur le premier liu. du Son for ge de Scipion, cha. 3. Et S. Augustin mie au liu. de l'esprit & de la lettre, cha ing 25. tome 3. Songe propremet est-ce propremet que nous monstre quelque cas par iel vne chose obscure. Comme est ce-une luy de Iacob Genese 16. de l'Eschelle iner

DVP. MALDONAT. au Genese 31. de Ioseph touchant es gerbes, comme estoit celuy de Pharaon, de son fils Eschanson, de Nabuchodonosor. Dece genre est ottes eluy que recite Epiphanius en la utovie d'Helie. Et qu'escrit Greg, Pretre en la vie de Theodore, & celuy le Policarpe, lequel dormant vit det par songe que son oreiller brusoit, comme recite Eusebe liu. 4. ch. 14. & ceux qui sont tels, ne sont pas naturels. Car aucune chose naturel land e ne peut signisier par vne chose bleure, vne plus claire. Et par ce rett l'est necessaire ou qu'ils soient di-Les sins comme on en lict és sainctes Let ettres, ou qu'ils soient diaboliques els qu'on les lict aux lettres prohanes : comme en Herodote de la ille de Policrates le tyran, laquel-Son : songea estre emportee en haut & auie par le Soleil & par luy estre ingte : Et celuy que recite Pluelle arque de Symon Athenien en saie. La vision est lors qu'on voit ou fic ertement cela mesme qui doit ariuer. De ceste espece ont accous-Rvj

TRAICTE' DES DEMONS, stumé d'estre ceux qui prouiennen u des causes naturelles, ou animales Et par ce à peine s'en trouve il d'e xemples és lettres facrees. S. Augu stin au liure des confessions chapi re vnziesme. Et au liure huictiesme chapitre douziesme recite le song de sa mere sainte Monique qui son de gea que son fils estoit arriué, bier u peu quant qu'il fut venu. Pline au no septiesme liure, 50.ch. dit que Cor nelius Ruffus perdit la veuë, ayan di songé que cela suy arriuoit. Galier en au liure du presage par les songerme escrit que quelqu'vn songea vne denn ses iabes luy estre deuenue de pier- G re, de laquelle il fut apres paralytique. Septimius Seuerus ne nom. ma pas son fils Antonin, pour autre in occasion, sinon parce qu'il auoit se songé que quelqu'vn de ce nom-là im luy succederoit, comme escriuent es Spartianus & Xiphilin. Theodo-in ret, au cinquielme liure de les hi-the stoires chapitre soixante-septiesme ala recite que Theodose songea, que ul Meletius luy mettoit sur la teste la kla

DV P. MALDONAT. nu couronne de l'Empire, lequel il n'amais veu, & le cognut apres de ar le moyen de ce songe. Oracle lugu ft lors que quelque chose est anhapi-noncee à celuy qui dort : Et ce, ou iempar opinion seulement, attendu que ongersonne n'anouce rien, ains que ilon eulement il le luy semble ainsi. De bieneux cy ie ne parle pas car il n'estpas ne a propos: ou c'est en verité. Et ou Cor-est de la part de Dieu, ou de la part ajan u diable. Et encores, de la part de alle Dieu, en quatre manieres. Carauinge unesfois Dieu mesme l'annoce par ned by mesme. Comme quand au 20. pier u Genese il fut annoncé à Abimeraly ch que Sarra estoit la femme d'Anom raham, & en saint Matthieu deuxaute : sme aux Mages qu'ils s'en retourauch affent par autre voye. Autresfois annonce par vn Ange, comme là ium iesme, quad Ioseph est auerty preodo lieremet d'aller en Egyp. secondeshi et de retourner en Iudee 3.de pafelm rla Galilee. Et S. Paul fut apprins que ar l'Ange que persone ne periroit lel e la nauire, aux Actes 27. Quelque

Oraclos.

TRAICTE' DES DEMONS, fois Dieu admoneste par les hou mes viuans qui apparoissent és so ges : comme aux Actes seiziesme Paul fut prié par vn homme de Mag cedone, qu'il allast en so pays. ou quesfois par les hommes morts:c me est le songe que S. Augustin all crit au liure du foing qu'on doit uoir des morts) cha 11. de la cautique monstree par songe à certain Mil min nois, & celuy que recite Cassian Mr. 8. chap. 16. de l'inuention des Rela ques de sain & Estienne. Vision pos songe est lors que ce que veillans nous pelons & nous desirons, notade le voyons en dormat. Tel interpress tent aucuns auoir esté celuy de sain il Paul aux Actes 16. vn homme M. 8 cedonien estoit debout & nous prin ant, passant par Macedone, aydis nous. Er celuy que met sain& Autin gustin au liu.du soing qu'on doit atth noir des morts, de Iean le Moyn Apparition est, lors que nous voyoun quelque forme ou q ce soit quelquita chose, ou que ce ne soit rien. Et cet un te sorte de songe est bien fort nature

Fision en Songeant in sonium.

Appari sion.

DVP. MALDONAT. le elle. Or quand aux songes il en est muatre opinions. La premiere est me u'ils sont tous de Dieu, & qu'ils de M nt quelque chose de diuin commien que nous ne l'entendions pas mscomme l'escrit Homere aux liures line l'Iliade. Et Philo. Laquelle opidomion il appert estre tres-ancienne anima ce qu'Aristote à escrit va liure de Meuination par songes, pour la reim ter. Et la raison est, que tout aussi Relien songent les meschans que les onpons: ce que n'arriveroit pas si les Impnges prouenoient tous de Dieu. deuxiéme opinion est, qu'ils sont tempeus naturels, de ceste opinion sont ristote & Galien au liure des sonnelles & prelages. La troisième est us ne non seulement ils sont naturels anns que mesme ils peuuent estre Al citez par choses naturelles : comdoine sont les Oracles. Ainsi en parle lors ine au liure trentiéme, chapitre von xhuictieme disant qu'es Bactres uday a vne pierre preticuse nommée nmetris semblable à vn caillous juelle mise sous la teste fait que

les songes deuiennent oracles. Tou cecy est contre la sainte Escriture la quelle prohibe d'obseruer les sor ges, Deuteronome dixhuictieme Et qu'il ny ait personne qui obser ue les songes: au deuxiéme du Para lipomenon chapitre 33. Manasse est blasmé d'autant qu'il obseruoi les songes. En Esaye cinquante cin quiéme, en Hieremie 23. & 24. L quatriéme opinion est plus accor dante a la verité & religion, c'est qui le songe, la vision, & l'Oracle vien nent de Dieu. Et l'autre vision et dormant & phantosmes viennen des causes naturelles, comme di Macrobe au liure premier sur le songe de Scipion, chap troisiéme Au demeurant pour discerner quacils il les faut croire, ou non, il faut te. M reles son- nir ceste reigle : Si la chose de la quelle on songe est telle, qu'elle puisse auoir cause naturelle, ou ani. 100 male, il faut croire que c'est vi songe diabolique, iusques a cells qu'il sera éuident qu'il soit dinin. Comme Lucianus ne creut pas tout

TRAICTE DES DEMONS.

Quandil faut croi.

DY P. MALDONAT. 201 Ju icontinét qu'il eust songé des Reques de S. Estienne, ains pria. Et son res l'ayant resongé la 2. & 3. fois, Magie al prie encore il employa l'experie- nec chose oblest, laquelle encore sut confirmee externe. Pan ir miracles. L'autre genre de Manaffe e diabolique est celle cy qui se emoilet en y adioustant des choses exrnes, & c'est celle qu'exercet tou-Is les sorcieres. D'icelle il y a sepe peces. La premiere se faisoit par idoles, à l'imitation de Dieu leel respodoit de l'Arche &du Pro. on diatoire. Et se nomoit Chrismos. 2. par sacrifices : & se nommoit, eromantie & Theoscopie : comeles Fiebreux tiroient leurs refnces par le moyen des sacrifices 'ils faisoient auant consulter. La par charmes & enchantemens, mmee Epode. Car encore les nts Prophetes auoient coustume prophetiser en chantat au 1. des is 19. Et en employat des instruns de musique, comme au Paralimenő 25.La 4.par les morts resus tez. Car en ceste maniere au 1.des.

TRAICTE' DES DEMONS, Rois 28. la Pythonisse s'efforça de la ressusciter Samuël : ce qu'ils not ba ment Necromance. La 5. par que ut que petite partie d'vn mort, do nous auons cy dessus amené vn 13: xemple: cela se peut nommer Crison Pythonyf. niomance. Or les Hebreux diseine que Pythonisse se nomme general que met, ou celle qui ressuscite les mor ou celle qui seulement deuine par crane d'vne teste: Encore adioust ils cecy, que les morts sont excitente par vnePythonisse les pieds renue ins sez contremont. Et qu'ainsi fut el 18 frayee la Pythonisse ayant veu San muel, d'autant qu'il apparut toi que droie & non renuersé. La sixiesm par vn miroir, dans lequel les er ne chanteresses disent qu'elles voyer en l'auenir : & la nomment Catorrogh mantie A cestuy-ci il semble qu'in finis genres se peunent rapporteinnas Et mesme celuy auquel les sorcien des deuinet regardant vn verre auque ils se vantent d'auoir vn demon ré fermé, lequel leur exhibe les figuent res des choses futures. Le 2. quan

DV P. MALDONAT. 20% magie s'exerce en regardant dans non bassin plein d'eau, qu'ils nomquent Lecanomantie. Ce que peut mbler estre venu des sainctes letvaces : Car les Hebreux & mesme Chierondensis dyent Vrin & Thumde in estre noms propres de pierres quelles reluisent la volonté de monnieu: de maniere que toutes les epu sis qu'il estoit besoin de le consulril ne falloit sinon contempler ces exchierres. La septiéme est par sorts, & em ous trouvons cestuy-cy vsité és inctes lettres. Car en Iosué septiée Acham fut descouuert par sort quel auoit prins de l'anatheme. u premier des Roys chapitre dixme Saül fut esleu Roy par sort. Au emier des Roys quatorziéme Iouthas fut decelé par sort. En Ious premier il fut trouué par sort nas estre cause de la tempeste. Es des premier ch. Mathias fut esleu ir fort. A ce genre se peuuent renon nire infinies especes esquelles l'ainture & la fortune dominents omme l'Ostracisme, l'anagram-

TRAICTE' DES DEMONS, matisme, l'arithmomantie, & chit fe mantie, sont rapportez au fort, lien femblent estre especes de deuin de tion naturelle lors qu'elles se recontrent auec le cas fortuit. I ! mesme quand quelque vieille res gardant la Lune dit auoir veu que in que chose qui fignifie guerre à vel mir, il la faut estimer sorciere : meriq me iugement se doit faire de celqui prend augure par le brill ment du feu, ou mouuement de l la terre. Car encore que ces chiene ses soyent naturelles, toutes so que elle n'en vse pas comme d'icelle Mais pour entendre lors qu'il se mes loisible d'vser de sorts, il fartent obseruer deux choses. La premie a re de par combien de causes perms uent estre regis les sorts : & puint combien il y a de genres de fortite D'autant qu'il ne faut pas faireil mesme iugement de tous. Donn ques les forts peuvent estre reg lo par cinq causes. Ou par le seul hat zard, ou par les aftres, ou par la forma sune, ou par vn demon, lequel

Sorts licises,ouillicites.

DV P. MALDONAT. 202 melle quelquesfois aux sorts (& de vient qu'au ieu de cartes & semtuniables quelques vns gaignent toufthurs ) ou qu'il est regy par Dieus it les Etniques nommoient les aule fins des sorts, Liciennes, pour qui joir esté trouvez en Lycie, les autares Delyennes, d'autant qu'on les atiquoiten Deles:les autres Areaettines, &c. Ainsi en parla Ciceroau uxiéme liure de la deuination. ent des Theologiens les divisent ausmement comme saint Thomas en desto question nonante & cinq, article kelle iictiéme. Caril en nomme les auil fines divinatoires, qui ne se practile ient sinon pour sçauoir, & par rems anciens ont esté nommez les uports des Saincts ou des Apostres. nont vsa Iosué au dixiéme chafor tre lors qu'il trouua qu'Achan stitioit prins de l'Anateisme : par Don's melmes forts Ionathas fur en fouuert auoir mangé au premi lier des Roys quatorziéme, & 10la le sauoir esté cause de la tempeste. ngan; allowers Energialing

TRAICTE DES DEMONS, Ils ont nommé les autres consul toires, qui se pratiquent pour fai Par icelles au Deuteronome saiz me Helie est esleu pour le facrifique Et Saul oingt Roy au premier can Roys, sixième, Saint Mathias Apostre, aux Actes premier cha Les autres divisoires qui sont et sió ployées pour partages : de l'exempe desquelles , presque tout le linees de Iosué & du Lenitique, & de Nombres, sont pleins. Et de la viere que les Hebreux nomment l'heri ge fort. Cecy se nomme en Gicer Cleronomie. Or touchant aux fo diuinatoires, il n'est pas loisible d vier. Car en icelles n'ayant point vertu naturelle, ou l'on attendaresponce des quatre premieres ca fes fusdites, & cela n'est pas perm ou bien ella s'attend de Dieu, &c' tenter Dieu. Ce genre est prohi par l'Eglise au Concile d'Ancire, en celuy d'Agathe chapitre vins quatriéme, tome 1. Et en Grati en la 26 quest. deuxiéme au Can commençant Aliquanti, Et en Iuc

Sort di-

DV P. MALDONAT. 204 urtie vnziesme, chapitre quatriese. Et au Concile d'Orleans preier, Canon trente-deuxiesme. Les uitorts consulatoires ont quelque afler dité auecles dininatoires. Et par- Sort conil s'en faut abstenir aussi: de peur suls. i'il ne semble que nous assubiein missiós les cas humains ou à hazard rema à la fortune, ou aux estoilles, ou le lax esprits malings. D'icelles vsale a oy de Babylone lors qu'il mesla avis flesches en Ezech. vingt-vniéme. hernes Indois aussi commencent leur a Grerre par vne volce de flesches. Et Esth. 3. & 9. Aman deuine par bledert auquel iour il faut que les Iuifs oint liet exterminez. Et parce les faints ment prennent ces sorts icy. Saint Hieits a sime és Commentaires sur le prepermier chapitre de Ionas, Sain& Au-Attin en l'Epistre cent dixneufiesproble. Et Beda sur le premier chapitre cire, :s Actes. Les sorts des hommes vin piuent estre la prudence, les aduis Gran : plusieurs. Ainsi Dieu n'est ab-Cannt, là où est la prudence. Celles nluces Chrestiens doiuent estre les

TRAICTE' DES DEMONS, prieres. Seigneur monstre moy voyes. Et ie sçay Seigneur que voye de l'hôme n'est pas en sa pi fance. Et nous te supplios Seigni qu'en aspirant à nos actions, les preuiennes. Et toutesfois forts pourroient estre sans cou pour ces raisons. La premiere, le que tout conseil humain defaut, pres auoir presenté prieres à Di comme firent les Apostres: c'est l pinion de Beda : combien que & fain& Thomas admonestent la se deuoir faire plustost en tout autres actions, que és Ecclesias ques. La deuxiesme pour éuiter c bat & ambition. Ainsi dict sair Ambroise sur le premier chapit de sain& Luc, que Zacharie fut leu par fort. Aux prouerbes di huictiesme le sort arreste les col traditions, & iuge entre les gran mesme. Vlpian aux digestes, aut tre des iugemes: mais quad tous l deux appellet du jugemet la chos accoustume d'estre vuidee par so

Dy P. MALDONAT. it au Code au tiltre de leg. or fideiomm. en la loy, si duobus. La 3. pour uiter enuie ou complainte, S. Auustin en l'Epistre 180.ceux qui fuiont, s'esliront par sort. Et au 1. liu. e la doctrine Chrestienne, cha. 28. coules aumoines fe donneront par fort ux pauures. Les forts divisoires ont non seulement licites, ains vti-Dies encore, & vsitez par les Saincis, sort diniomme il a esté dit cy dessus: de maiere que l'heritage a esté nommé ort. Et est louee la loy qui s'obsere en plusieurs lieux, que s'il y en a ois appellez à l'heredité, le prenier face le partage, le second iette fort, & le 3. c'est à dire le plus ieuhapit e choisisse.

COMMENT C'EST QUE les demons exercent leur puissance sur la volonté de l'homme.

es d

grat

,201

tous chol

A 1s comment les demons puissent inciter les hommes Volonté libre en L'homme.

TRAICTE' DES DEMONS, à pecher, cecy est propre à vn aut endroit. Nous dirons cecy seul ment icy, commét les demons per uent prouoquer à l'amourd'autru Et premierement il faut bien ten pour foy Catholique, que les d mons ne leurs ministres ne peuue contraindre la volonté humais par enchantemens : icelle estant del tel naturel que Dieu mesme ne peut contraindre, si elle ne perd nom de volonté. Car qu'vne vat qu' lonté soit contraincte, cela empoilme te contrarieté, attendu que voulcite q n'est autre chose, sinon qu'estre e qui clin. Et parce quand l'escriture de lore clare les hommes auoir esté inclept tez à peché, iamais ne dict co le trainas, ains allechez, ou tente un Au contraire, comme est escrit: troisiesme chapitre du Genese: so toy sera sa volonté ( sçauoir est delin peché(& tu auras puissance sur luinne Et le serpent ne contraignit pas l'othe premiers parens, illes tenta, deceut. Et les anciens, quand ils dent courent des demons, iamais ne l'in

DV P. MALDONAT. 206 omment contraigneurs, ains initateurs. Comme Cassianus en la Illation 78. chapitre 8. Ainsi diins nous les demons estre contraisà nostre aduancement, que nous s croyons incitateurs au mal, non enue is forçeurs. Et Clement au 4. liure s recognitions escrit : veritabletant ent nous voulons bien que vous achiez que les diables n'ont point perd: puissance sur les hommes, sinon ne quelqu'vn de gayeté de cœur se ulmette à leurs volontez. Mais envontre que ce soyet choses repugnanfuet s que la volonté soit contrainte une forcée, toutefois ce n'est pas chorepugnante qu'elle soit enclinée, Au ire encore que ce fust necessaireent mesme, d'autant que la neces- necessisé. éne signifie pas tousiours cotrain-, ains est souvent coniointe auec refl iclination:comme nous croissons en necessairement, mais toutes sois lotiers. Mais d'estre beaucoup innez ou peu, cela se peut faire libreint: come est incliné celuy qui est sue iré par nos raisos, à nostre opinio

TRAICTE DES DEMONS, En la premiere façon Dieu seul p incliner nostre volonté, estant le maistre d'icelle. Et ainsi le d prendre cecy des pronerbes 12.c comme les divisions des eaux, a le cœur du Roy est en la main Seigneur : car il l'incline là où il plaira: le sens est que cela est p preà Dien. En second lieu les mons penuent incliner à aymer directement comme l'on dit co munément, & ce en plusieurs n nieres. En la premiere interieu ment seulement, persuadant à l' prit d'vn homme quelque fem estre tres belle, qui sera laide. condement en mouuant le cor c'est à dire l'honneur auquel es siege de la luxure. Tiercement, meslange des deux sçauoir en p fuadant & donnant quelque mo uement au corps. Quatrieme en adioustant exterieurement medicamens. Car il ne se peut n qu'il n'y ait des choses qui ayet te vertu nommées Philtres : com est Pestinca Silnestris, ou Saj

Philores.

DV P. MALDONAT. 207 os, tesmoins Discorde liure 4. cha. 5. Et Eusthatius fur le 6. de l'Iliade. inquiemement en messant diuerment toutes ces choses. Sixiéiement, en employant des chos exterieures, mais non toutesfois corps: comme lors que les sorher'elles en la maniere des personmer les qui s'accouplent, & toutesfois les appliquent point aux corps ceux qu'ils veulent rendre pasnnez. Septiémement en ioignant malles mesmes choses diversement: ais if y a ceste difference entre les ide. Imons & enchanteurs, c'est que demons peuuent & ont accouimé d'vser de toutes ces manieent, s: & les enchanteurs, seulement employant des choses exterieu - Les demes le mi au corps, ou bien les employans incitez ne nau corps comme il a esté dit cy gnent. ent Mus. Et par ainsi il est vray que forciers penuent inciter à l'ayét pur:mais il est faux que la volonté puisse contraindre. Il est bien My aussi que certaines choses qui

TRAICTE DES DEMONS, sont appliquées au corps, n'ont presente vertu naturelle: comme lo qu'on porte pendu au col vn cerce qu'on porte pendu au col vn cerce qu'on porte pendu au col vn cerce qu'en en fçay quoy d'escrit. D'autre aussi ont bien vne vertu naturel d'esmouuoir absolument, mais not pas en vn plustost qu'en vn autre quelqu'en est surprins d'auoir inci quelqu'vn est surprins d'auoir inci quelqu'vn est surprins d'auoir inci quelqu'vn à l'amour contre tour raison, cela ne se doit point attraspuel à la science superstitieuse.

DE LA PVISSANCE des demons sur les corps bumains.

Ty se fait huit questions. I premiere, si les demons peuuen transporter les corps humains, d'viellieu à vn autre, ou en les ensseuan simplement, ou en les portant su quelque beste, ou autrement. Et en premier lieu il est bien vray qu'ils s'empremier lieu il est bien vray qu'ils s'em

DV P. MALDONAT. 208 uissent faire par la permission de nelo Dieu. Car il appert par les escrituterces que les bons Anges l'ont faict: & autre uis que des vns & des autres le iuturel sement est vn en cette partie. Comis no ne au quatorziesme de Daniel Aantrhacuc en vn moment de temps fut acelransporté de Iudee en Babilone, & n Sain& Matthieu quatriesme Ieus Christ fut transporté du desert ur le pinacle du Temple. Car il est royable que lesus Christ, comme ar sa volonté il fut tenté par le diale, permit aussi que le diable le ransportast : comme des bons auheurs l'ont interpreté Saint Chryoftome, & saince Gregoire. Et aux Actes huichiesme Saint Philippe fut ransporté en Azotus. Aussi ce qu'o it que Simon le magicié vola, n'est as fable: d'autant qu'Egesipe le reite au liure troissesme de la ruine e Hierusalem, chapitre 2. & sain& Imbroile au Sermon 66. & és Conentaires sur le 8. chapitre aux Ronains. Et S. Augustin au trentiesme ermon des Sain&s Pierre & Paul.

\$ 4

TRAICTE' DES DEMONS,

veritableportez.

Si les sor- Et en Philostrateil me souviet auoi ciers sont leu de certain Apolonius Thyaneë mettranf. Berenguier aussi estant magicien l'on escrit de luy qu'en mesme nuié il fut à Rome, & fit vne lecture : Tours: Guillaume de Nangiac le re cite en sa Chronique. Mais si verita blement les hommes sont transpor tez par les diables, il est mal-aisé de l'expliquer à cause du chapitre com mençant ainfi, Episcopi eor umque mimistri, en la vingt-sixiesme question cinquiesme d'autant qu'il semble qu'il le desnie. Et ce passage donne bien des affaires aux Iurisconsultes qui l'interpretent. Et puis l'experiéce yest. Car il y a des maris qui disent auoir picqué leurs femmes sorcieres couchees auec eux, &les auoir frappees de maniere que les meurtrisseures leur apparoissoient, & toutefois qu'elles n'en auoient rien fenty. Ce que preuue qu'elles n'auoient esté transportez que de l'esprit seulement & par opinion. Mais ie ne peux me departir de l'opinion contraire : comme de celle qui est

DV P. MALDONAT. 209 approuuée par autheurs tres dignes de foy, Tacques Speinger, & Sylgen selter: desquels l'vn fut inquisiteur mide la foy en Allemagne, & l'autre Rome, & encore apres maistre lerellu Palais facré, lesquelles charges one accoustume d'apporter vne for grande experience en telles matiees. Et parce l'estime que les sor - comme ieres sont transportez en quatre sont transnanieres. Quelquesfois auec leurs portez les bieds, ce que tesmoigne Syluester, sorciers mblear leur confession. Laz. maniere, par l'œuure du diable soit qu'elles oient simplement transportées, soit qu'elles soyent portées par quelque nimal. La 3. non en effet, ains en pinion seulement. La 4. est de telle orte qu'elle mesme ne sçauent si est en effet, ou par opinion seulenent. Car en autant de manieres ous voyons aucuns auoir esté ransportez de lieu en autre és saines lettres. A l'imitation desquelles l est certain que les arts Magiques ont esté inuentez. Le premier transport fait auec leurs mesmes pieds,

TRAICTE DES DEMONS, est aysé. L'autre est par le rauisse tu ment d'vn Ange, comme Abacue Quelquesois par la seule pensée alle comme en Ezechiel huicieme moi l'esprit m'a transporté en Hierusa pin lem, par vision, c'est à dire nor pas en effet. La quatrieme del forte qu'ils ignorent se c'est en ve sun rité, ou par opinion seulement wut comme saint Paul à la deuxiém toit aux Corinthiens, chapitre dou moi ziéme, si c'a estéen corps, ou hor l'ap du corps, ie n'en fçay rien, Dieu lible scait. Et puis d'ailleurs cela est ac deu cordant à la raison : Car si cela se ded peut faire & a esté fait quelquesfois un (comme il a esté verifié) il n'est pas per absurde qu'il se face encore mainte un nant. Et mesmes attendu que les ten sorcieres le confessent. Outre ce don que l'experience le confirme : de me quoy Syluester recite infinis exem. Pla ples en ses liures des merueilles au des forcieres & des demons. Il melen suffira d'en alleguer quelqu'vn du druxiéme liure. A Come (dit-il) du le Vicaire de l'Euesque & l'inqui-

Milloire.

DVP. MALDONAT. 210 iteur, ou par curiolité, ou veritaplement parce qu'ils ne croient pasinterement à des Sorcieres qu'ils imeauoient en leurs prisons, sur la minuicts'en vont au lieu ou elles no touoeint leurs ieux, lequel estoitasle lez proche de là, & virent le tout. and d'vn lieu estant vis à vis. Mais estas men toutes licentices, le demon qui etien Roit le chef de ce ieu, feignat ne les do auoir veus pendant ces mysteres, the r'appelle incontinent toute l'assemblee, & frapperent tellement ces la deux iuges auec des bastons, que dedans quinzaine & l'vn & l'autre en mourut. Ainsi Dieu punit, par sa permission, leur curiosité, & para-Hanture d'autres pechez. Et long temps apres il adiouste vne chose admirable qu'il auoit accoustumé reciter de luy-mesme. Vn certain Plaisantin nomé Hierosme aymant au monde certaine fille, en iouit par Histoires. le moyen de quelque enchanteresse, à laquelle il accorde d'aller à ce ieu du diable, laquelle y transporta & 191 SVI

TRAICTE' DES DEMONS, luy & la fille ( y assistant le diable) sou en telle maniere estant despouilléi pa s'oignit de certain onguent entre la ant main & le bras faisant certain signe and comme ceste Sorciere luy enseigna, esto laquelle en fit tout autant & la fille unt de mesme qui estoit là presente & a . Luc noit esté violee par luy: & tout in- me continent ils furent tous enleuez isc par l'ounerture du toict. Luy estant monté sur vn chenal ronflant (com-D) me il luy sembloit ) fut porté auec si mi grande viteffe vers la ville de Beneuent que l'air fendu rendoit vn fif-vn flement tres-aigu. Il s'y trouua plu- fan fieurs milliers d'hommes & de fem- la mes, dançans, auec peu de lumiere. id Le ieu estant finy, il fut ramené à sa maison(comme auparauant)passant mi par Venise. Et remarqua la ville mesme de Venise laquelle il n'anoit son iamais veue auant ce iour, & plufieurs autres lieux & riuieres entre deux, en allant & reuenant. Tous lesquels lieux n'ayant iamais veu, les reuoyant apres, il les recognut & Venise principalement. Estant

DV P. MALDONAT. etournéen sa maison & assouny de a paillardise auec cette vierge, & trelayant des-ja son forfaict en tresigne rand' horreur, comme d'auanture gu, estoit bien nay, ou la pieté diuineillevant pirié de luy, il s'enva vers & Euesque ou bien son Vicaire, & tin-onfesse entierement le tout : & les cuez uis clos fut solemnellemet fouetté stant ans I Eglise. Et par la misericorde com e Dieu, estant entré en vne reliuech ion il y vesquit honnestement, & ene trauature y vit encore de present. t vn peu apres il escrit souuent des plu Ifans & filles de douze ans, ou de iem nict par la doctrine, & exhortaiere, 5 des inquisiteurs se sont rauisez, ulquels pour la'merueille d'vne Dances fant grande chose l'on commande de merueilrille incer à la maniere de ce ieu là, & moit font de telle maniere qu'il n'y à plume accord qui puisse nier qu'ils autrayent esté apprins par quelque Tousi dustrie plus haute, & qui surpasse veu, elle des hommes. Car estans ces mutences là en toutes choses dissems tant ables à celles des hommes, en

TRAICTE' DES DEMONS, ce mesme qu'en icelles les semme sont tenuës contre le dos des hois mes, on ne dance pas en auançar, auc ains en reculant Et en fin lors qulie faut faire la reuerence au diable quos y preside, se courbans en arrier, ils inclinent la teste non pas auant, ains en arriere, & ne flete chissent pas le pied en arriere, ai on en auant les leuans en haut. To cela se faisant auec tant de gent les lesse & de grace , qu'il est imperel fible de l'auoir apprins incontent nent & en si grande ieunesse. Iu ques icy sont les paroles de Sylvin uester. Ce qu'estant ainsi, il chan certain que les Sorcieres sont que quesfois transportees realemer Mais que font elles , pour est inc transportees ? L'on dict qu'elle s'oignent d'vn oignement faict chem corps d'vn petit enfant : & que p ce moyen elles sont enleuces. Ilion cela est cause que les sorcieres or accoustumé de tuer des petits er fans. Celles là qui ne sont poir transportees, si en s'oignent elle

DV P. MALDONAT. veulent voir ce qui se fait en leur shorieu, elles se couchent sur le costé mçan zauche: si c'est en veillant, on dit squaue de leur bouche sort quelque bleggrossiere vapeur dans laquelle elles me egardent les figures de tout ce que pas di fait. Cela estant ainsi il faut voir melique c'est qu'il faut respondre au oncile Anciran, au Canon, Episco-Toli 26. quaft. 5. Cecy à tant tourmengentlé les interpretes du droit Canon, impo u'estant leur coustume de remplir out degloses inutiles, ils n'ont pas e ferit vir seul mot sur ce Canon. oire & Syluester recite que suy stant iuge, il ne se trouuoit pernne qui voulut accuser vne soreme iere : parce que s'arrestans sur ce anon, ils pensoient que les soreres ne pouuoient estre veritable. ald ent transportez. Syluester mese respond qu'en ce Canon là il git vrayement des Magiciens, to ais non pas des sorciers. En iss cond lieu, que le sens est que po utes choses ni sont pas vrayes, & att autant que Diane n'est pas vraye

TRAICTE DES DEMONS, deeffe, & les bestes sur lesquelles le enchanteresses se dyent estre por ce tées ne sont pas vrayes aussi: mai pui tout cecy est deuiner, attendu qu' est certain que tousiours il y a e vie des sorciers: combien que certai res heretique debat que ce sont songe lacques Speinger respond, qu'en chia Canon s'agit de la transformatio Con essentielle: & que les sorcieres non font pas veritablement transfor mées, tous si accordent, mais con Canon parle aussi du transport d'y lieu à autre. Paul Grilland en son li ure des Sortileges dit bien beau coup mieux, que par la raison de l loy, la loy se doit interpreter. E parce qu'estant la raison de ce Ca non qu'il n'y a rien de dininité hor du seul Dieu, il y est desnié estr vray ce, dont se vantent les sorciere d'estre transportez d'vn lieu à autre entant qu'elles croyent cela se fair en vertu de quelque divinité. Quanà moy i'estime, premierement c Canon n'estre pas du Concile And giran , & c'est parce qu'il n'y est el

Maldo-

DY P. MALDONAT. eu du monde, & qu'aucun Canon por e ce Concile ne commence ainsi, puis il ne sent en rien sa phrase recque, & d'abondant, d'autant, d'il est fort long, combien que les tres soyent fort briefs D'auantaquand bien il seroit de ce Conciend il faut regarder de pres ce que fait Concile. Or il n'auoit autre but, non qu'il ne faut pas penser qu'il y rien de diuinité outre vn seul ieu. Et parce, ce qu'il dit du transrt des Sorciers, n'est non plus relu & determiné par le Cocile Anan qu'il est arresté par le septies-Concile, files Anges sont correls ou non.

> PAR L'ATDE DV DEmon, les sorcieres se peuvent rendie innisibles.

Est icy la seconde question:

% veritablement il est aysé à
la luin de respondre, qu'elles ne
minent, attendu qu'il nie Iesus

TRAICTE' DES DEMONS, Christ nostre Seigneur le pouuo al faire. Toutesfois il est assezéuide: que Iesus Christ s'est souvent renderle inuisible. En sainct Luc chapit ta quatriesme en S. Iean cinquiesme douziesme en Sain & Luc 24. Et e une ce qu'apres la resurrection il coue la quarante iours en terre & nean moins fut rarement veu. Ie respon donc , que les demons le peuues aufsi, non veritablement par leug feule volonté, comme Iesus Chris ains ou en se transformant: ou en peschant les especes visibles, ou e mettant au deuant quelque corp delié ou autrement. Mais si par moyendes choses naturelles ils perled uent faire le mesme, c'est ce dorish il est question. Et certes on dise qu'vne herbe qu'on nomme Ilex, vertu de redre inuisible. Et ce qu'ele le recité par Platon au liure second de l'anneau de Gyges, est assez vulga on re. Et ce que disent les poëtes de Bouclyer de Persus. Toutesfoir ces choses sont toutes fabuleuses car encore que quelques chosen

DV P. MALDONAT. 214 eussent rendre ou moins visibles, uiden u du tout inuisibles (comme l'on arle qu'il se fait auec la sumée de apin ertain poiure, que les poultres des naisons semblent estre serpens) Ete outesfois elle ne peuuent pas telles couer hofes. neanti

SI LES CORPS PEVVENT eftre changezen diner ses formes, par les demons.

espon

enner

Chris

ouen

010

COT

E cecy dispute S. Augustin au dixhuictieme liure de la Cité lispa e Dieu chapitre faize, dixsept, & ed ixhuit. Et veritablement il n'y a on as eu faute de personnes ancienneles sent qui ont pensé que Dieu mesme que le poudoit faire. Et par ainsi se ond ocquoient de la Metamorphose ouide. A ceux cy sont semblables s (Caluinistes quand ils nient la ransubstantiation, & aux Centaus fils d'Ixion chez le mesme Ouid. cho oneques il se trouve plusieurs

TRAICTE' DES DEMONS, exemples de la transmutation ents les prophanes. Car en premier lies les compagnons de Diomedes si rent conuertis en oyseaux, comm il est escrit au 12. de l'Eneïde.

Vers mefurez & rimez.

Mes compagnons perdus s'enuoleres en l'air,

Et vaguent faits oyseaux, à trauers le

(O supplice des miens trop cruel) de leur cry,

Lamentable or piteux les rochers im

Et au 2. de la Metamorphose, le compagnons d'Vlisses changez et bestes. Et Homere au 9. de l'Odis

sée, Theocrite & Virgile en la Phar maccutrie. Evantes en Pline liure 8 chap. 12. Asseurent les hommes Ar cades ayans passé à nage un estang demeurer 9. ans changez en loups Et Fabius, & Agriopas autheur

des Croniques Olympioniques dit que Demenetu ou Demarchus Parrhasien sut conuerty en loup

au sacrifice des Arcades. Et de la vient que Pan sut nommé Louvier

Lycantro.

DV P. MALDONAT. & Iupiter Lycien en Arcadie. Saint Augustin pense aussi que de la vient auguitin pente autsi que de la vient que les Romains ont nommé leurs Luperques. Pomponius me la esrit aussi que des Scythes, Neuriens Juiconque veut, en quelque certain emps peut estre conuerty en loup. apuleius recite encore d'vne sor-iere qui conuertit son amy en Castor, d'autant qu'il auoit espouzé ne autre femme : vn Tauernier en Raine: vn Aduocat vn Belier, faint Lugustin au 18. liure de la Cité de Dieu, escrit qu'estant en Italie il enendit qu'en quelque endroit de ce ays là, il y auoit des femmes les-uelles donnoient dans des forma-es certaines poisons par le moyen esquelles elles changeoient les ommes qu'il leur plaisoit en bestes somme. Lucian dit en son Lucius u'il fut transformé en Asne, voulat commuer en oyfeau. A tout cecy respons que les demons peuent transmuër vn corps en vn aue: & ce en trois manieres. La 1. tation. alement : comme les Magiciens

TRAICTE' DES DEMONS, de Pharaon changerent leurs verge mi en Serpens. Car que ce fut vn vra changement, Saint Augustin le de Di au troisiéme liure de la Trinité, au liure des 21. Sentences en la Sentence: & tous les autres Theole gies l'interpretent ainsi. Pour mo ie n'estime pas que les demons ayer accoustumé , ou puissent muer le hommes en ceste façon. Tant à cau se de l'ame douée de raison, que par ce aussi que la muance en est plus mal-aylée. Et par ainsi il n'est per croyable que les forcieres foientles commuées : sinon en apparence La seconde non pas veritablemertion en effet, & toutesfois c'est de tell an façon que ceux qui sont trantfes formez semblent tels & à eux les aux autres. Ainsi la femme d'vn fu par enchantement commuée en iule ment, Palladius l'escrit en la viede Macharius Alexandrin, chapitre 15 & 20. La troisième est, lors quicor celuy qui est changé cuide l'estre mais il ne semble pas tel aux auoit tres. L'exemple en est du pere d'y

DV P. MALDONAT. 216

Respectain Prestantius en Saint Augu
nymein liure dix-huictiesme de la cité

le de Dieu, chapitre 8.

## SI LES DEMONS pennent tuer les hommes.

1 124

heolo

r moi

ayen

ier le

A quatriesme question est, files Le demon demons peuvent tuer les hom- peut occire les ? le responds qu'ils peuuent. ar le demon tua les enfans de Iob les sept maris de Sarra, en Toitte. Et le saict en partie par affeeme ion de la diuinité: car il a vouen auoir ses martyrs comme Dieu ses Sacrifices. Et veritablement l'a surpassé en vne chose. Car Dieu ayant iamais permis qu'il luy ait des victimes humaivil 1's: luy comme Tyran l'a fai& par ut là où l'idolatrie à eu vogue: secore entre les Romains messes, nation la plus polie qu'il emibit possible. Comme leur reoche Arnobius au liure second.

TRAICTE' DES DEMONS, Voyez Eusebe au 4 liure de la puelle paration Euangelique. Et au 5. lit jee, de la demonstration, chap. prem & S. Hierosmeen l'Epistre à Dan e. qu fus, dict qu'il à foif du fang huma Ainsi les Sorciers tuent les enfaites desrobez apres les luy audir offer len Et ce qu'aucuns difent qu'elles fu çent leur sang n'est peut estre p Mis fabuleux. Marc Ephelien en Pfell en rend la raison. Or elles tuent In enfans entrois manieres. La 1. p. leurs mains. La 2. par des breuu ges. La 3. en y employant des chiose fes, lesquelles veritablement n'on on pas la vertu de tuer, ains d'inuoque le demon qui les tuera. La cinquieble me question est, de doner des mal dies:& ceste cy est claire d'elle men me. La 6. est de la fascination, fa fant du mal par enchantemes & ing. precations: combien que les autr pensent mieux que cela prouieni d'enuier ( autheur Ciceron en Tusculanes)comme qui diroit, trop voir ou sur voir : d'autant q ceux qui enuient à peine penua destourn

Commeles
forciers
suent les
en fans.
Donations
maladies
fascinasion.

DV P. MALDONAT. 217 lapplestourner les yeux de la chose enrice. Or ceste fascination est doumale, comme iuge S. Thomas I. par-Damie, quest ai z. L'vne est naturelle qui unale faid auec les yeux sculs : comme that escriten Virgile.

offer le ne sçay qui des yeux m'ensorcelle & es lu enchante mun our antique antique

tre p Mes tendres aignelets, erc. Ple cauoir est qu'à cause de la delicassent sse & tendreur des yeux il se fai& 11 sément influence ou escoulement s especes: & par ce moyen la ose ose tendre infecte. Et par ce dict que le miroir s'infecte par le re-100 rd d'vne femme monstreuse:veril polement i'ay apprins par experieque l'herbe nommee Basilie s'en fleiche. Et c'est la cause pour ladelle les enfans sont bien fort sudits à cet ensorcellement. L'autre sae ece est diabolique : de laquelle pele sain & Paul aux Galates: O in- lates 3. fissez Galates quivous à ensorcelez oil d'n'obeir pas à la verité, deuant les myux desquels Iesus Christ à esté eucifié en vous? Il seroit mieux tra-

TRAICTE' DES DEMONS, duit de dire : deuant les yeux de quels lesus Christ à esté dépeint. Car il fait illusion à la fascination diabolique Comme s'il disoit: voi n'enssiez peu si aisément vous d partir de la foy, laquelle vous n'au pas reçeue autrement que si Ies Christ auoit esté crucifié deuat vol yeux, si quelqu'vn ne vous auoit et nen sorcelez. A cela melme bat ce que s'ensuit: vous estes tellemet estou (20 dis qu'ayans commence par l'esprinte maintenat vous finissez par la cha ion comme s'il disoit cecy est semblab à quelque enchantement. Et com Deuteronome cha28 là où nous l'Ho sons la femme tedre & delicate que ne peut marcher fur la terre porteini enuie à son mary qui couche en sole sein. La vieille impression auoit, er les chantera son mary, comme lict! Augustin au liure des manieres deme parler du Deuteronome, chapit. 620 que car le grec signifie cela.

ination SI LES DEMONS ABVitivou sent des corps humains, pour la paillar dise.

peine

s n'aud

A septiéme question est: s'il uit voi est vray ce qu'on dit vulgaireionent, que les demons abusent des accorps des hommes pour la luxure: essou çauoir est s'ils sont incubes & sucl'en ubes. Dequoy ie trouve trois opi- avissent, ions. Car les aucuns respondent succubes able e dient que c'est vne vaine fable, patissens. Et comme saint Chrysostome en 1011 Homelie vingtdeuxiéme sur le de senese: ou il se mocque de ceux pott ui interpretent ce passage du Geen ese (les enfans de Dieu ont veu les les des hommes, &c.) des Anell es. Asseurant ne se pouuoir aucuem ement faire que les Anges (attenund qu'ils sont esprits) ayent à faire ec les femmes. Cassian aussi en la follation huictieme chapitre 21. Ine faut aucunement croire (dit-il) ce les natures spirituelles puissent

TRAICTE DES DEMONS, maturellement s'accoupler auec le femmes. De mesme en dit Phila int strius au chapitre 108. Et Cyrillu die au liure 9. contre Iulian. Et Pro ne copius chap. 6. Et le Concile An mo ciran 26. quest. 5. Canon Episcopi II.q Et Agripa contre les enquesteur elle des sorcieres. Et Viret Hereticquian au chapitre 18. & 19. Lequel vse d'esqu deux argumens, l'vn prins de l'ar que thorité de saint Chrysostome, & de Cassian susdictes. L'autre, d'vn mes Histoire qu'il ameine d'vne fill on d'Holande: laquelle ayant esté em lon poignée, comme on la menoit amin lieu du supplice, d'autant qu'ellem auoit confessé auoir eu à faire aue jure vn malin esprit, toutesfois exhiues bée aux sages femmes, fut trouvé une vierge. Les Egyptiens (comme renti cite Viues au 23. chapitre du 11. li ure ure de la Cité de Dieu dient qu'il soh a des demons incubes, des succured bes, ils le nient, les autres ( & cest la opinion est tres-ancienne & tres loe veritable) ont pensé qu'il y a delug demons & incubes & succubes: no Die

Maffoire.

DV P. MALDONAT. 219 et le pas qu'il y ait entr'eux difference de Phila sexe: ains à cause que les mesmes, risioiient tátost le personnage d'hom-Pro me tantost celuy de la femme. Et Anparce ce qui est escrit aux Corinth. que les femmes doiuent prier la heurteste connerte a cause des Anges, icquaucuns le rapportent aux demons, viedes quels ont accoustumé de faire elle guets à la pudicité des femmes. Il y ,&den à aussi lesquels raportent à cela: dinnesme ce qui est escrit au Gen. 6. e floyans les fils de Dieu, les filles des ten commes estre belles, &c. En ceste on appinion est Iustin en ses Apologies mel remiere & seconde, Toseph au ure premier des antiquitez Iudayen ues, chapitre 3. Athenagoras au ure de la Resurrection, Lactance mer u liure 2 chapitre 15. Tertullian auure de violer les Vierges. Et Marc phesien en Psellus. Eusebe au 5. lire de la preparation Euangelique, napitre 4. S. Ambroise au liure de in oé & de l'Arche, chapitre 4. Saint ugustin au liure 15. de la Cité de ieu chapitre 23, le bruit dit-Il est T 3

TRAICTE' DES DEMONS, tres-grand, & plusieurs confirmer auoir experimenté ou l'auoir er mo tendu de personnes de la foy de de quels il ne faut point douter, quent l'auoient esprouué, que les Syluantui & Faunes (que vulgairement l'o em nomme incubes) auoir souuent est une meschans & importuns aux feming mes, & auoir desiré, & accomplas leurs embrassemens : & plusieurlis (voire & tels que ce seroit imputer dence de les mescroire) asseurentino que certains demons que les Gaulais lois nomment Drusiens, font & pratiquent ordinairement ceste viore lainie. Adioustons à cecy l'Epistroid decretale d'Innocent 8. Et finale ma ment que les femmes mesmes lin confessent à la torture, combien quale ce soit fort contre leur reputationna & salut. Et parce il ne faut pointil douter qu'il n'y ait des demonepu incubes & succubes. Et parceles, ceux qui sont de contraire opient nion semblent n'auoir point ententie du les autheurs sur l'authorité defle quels ils s'appuyent. Car quant init

DV P. MALDONAT. 220 min. Chryfost. il n'a pas nyce par les memons ne peussent exercer la paily delirdise auec les hommes ains seule. , quient qu'ils ne le pouuoient pas, par Juneur nature, estans esprits. Et en ceulore maniere il a peu nier aussi qu'ils melhangent ou boinent encore que les im nges l'ayent fait souvent. Comme omily Gen. 10. & 18. & en Tobie 12. de uleur assian il est bié plus merueilleux, impu quel à pensé que les demons eufment nt corps, en la collation 7. ch. 13. Gulais encoreà il son interpretation. ont & ar luy estimat les Angesestre corferiprels voirement, mais toutesfois pillio distinguez par le sexe pour ceste finle casion il n'a pas pen é qu'ils peusnes Int faire l'œuvre de chair mesmes en qui leurs propres corps. Je ties qu'il uniont ainsi entedre les autres auteurs. poin vilastrius ne nie pas que les demos emon puissent paillarder auec les hom pura es, toutes fois il nie que les Geans e opientionnez au 6. du Genese soient enter iz d'vn tel accouplemet. Au Conté de e d'Ancire, ie respos qu'il ne difnant nit rien sinon qu'au seul Dieu il y an

T 4

TRAICTE' DES DEMONS, la divinité & que le reste se doi 11 prendre comme dit en paffar ne, Touchant à l'exemple de Viret, i piet dis qu'il falloit plustost croire à 1 mai fille estant en danger de sa vie, qu' el la sage femme : & mesme attend que le demon a peu auoir affaire a uec elle, demeurant sa virginité en tiere. Or bien puis qu'il est éuiden Rat qu'il y a demons incubes & succulty Si les de bes, il faut voir s'ils peuvent engen !. drer. Dequoy ie trouue quatre opil gendrent. nions. La 1. est que non seulemet il no peuuent engendrer, ains encore la peuuet faire de leur propre sement Ainsi sas doute l'ont estimé Iosephola Iustin martyr, Athenagoras Tertu fen lian, & Marc Ephelien : lequel à ditte qu'ils ont certaine desliee semencait engendrate qui n'eft pas apperçeu fut par nos fens. La feconde est beau pp coup plus merueilleuse : que no fue seulement ils pennent de leur sette mence propre engendrer vn hom ain me ou vn Ange ains qu'ils ont en mo core entr'eux leur multiplication my ainsi en escrit Gregoire de Nazian per

DV P. MALDONAT. 221 dize au liure de la creation de l'homme, chap 8. La 3. est qu'ils peuuent a libien engendrer auec les femmes, ral mais non pas de leur propre semene,qu'ce. Lustin en la 2. Apologie. Clement nendau 2. liure des recognitions dit que inea Simon le magicien auoit accoustume de se iacter qu'il estoit nay de uiden Rachel pendant qu'elle estoit encoe vierge. Et Vincens au 1. liu. chap. Merlin. ngen so. recite que Merlin fut engendré reopil'vne gentil femme & d'vn demon neube. Hector Boëtius recite cela nesme, & au 8. liure de l'Histoire ment l'Escosse, racompte qu'en la region deph Marrhone vne fille conçeut d'vn lemon. Vincens au liure premier hap. 25. recite qu'vn Silicien auoit mend ait vn fils à vn demon succube leuel comme il nageoit luy auoit hea pparu en forme de femme. Iacues le Roux Medecin recite quelue chose telle de certaine Magde. hor sine de Constance. Et ceste opiion est de saint Thomas (& apres ation ay plusieurs Theologiens ) en la remiere partie, que. 55. art. 3. & fur

TRAICTE DES DEMONS, le deuxième des Sentences, distintelli Etion huictieme, article quatrieme mier Et des prodiges, quest. 6. art. 8. le parte quel dic toutesfois que l'homme nelle ainsi ne doit pas estre nommé fil feco d'vn demon, ains fils d'vn homme feme D'autant qu'il n'engendre point de fa propre semence, (n'en ayant au corp cune ains de celle d'vn homme col dan ligée & conseruée en chaleur natu la relle, ou en songeant, ou aux bains nes ou bien lors qu'auparauant il auoi font esté succube. C'est tout ainsi que le gici laboureur n'est pas pere du froment pass d'autant qu'il ne la pas engendré de grat sa semence. Comme il est escrit en Ann faint Angustin, au liure troisiéme ont de la Trinité, chapitre huictiéme cert & neufiéme. De mesme opinion aline esté Alexander en la premiere partie, question septantehuich, article deuxiéme. Et Darandus sur le second des Sentences, distinction huich, question 2. La quatriémequi opinion est de ceux qui ont dit qu'en ceste maniere mesme les demons ne peuuent engendrer: ce que

DVP. MALDONAT. 222 estime estre fort probable. En preieme nier lieu d'autant qu'estant tres -Meparfaicte la generation de l'homme mendelle est aussi tres difficile. Pour le issecond ie ne voy pas comment la me semence puisse conseruer sa vertu inde& chaleur genitale, sinon dans le nu-corps humain. Pour le troisiesme, cold'autant que ce qu'a esté allegué, ou muila esté prins d'histoires incertaipains nes ou de fables certaines : commeauditsont celles de Perseiis, Simon le Maque gicien, & Merlin. Mais quant au men passage du Genese 6. encore que des: dred graues auteurs l'ayent entendu des itel Anges, toutesfois plusieurs autres siem ont eu opinion contraire. Et il est: tient certain qu'il ne se peut entendre ion ninsi selon le texte Hebreu. Les au. Enfans des pul puns ont donc interpreté les fils Diessa mid le Dieu, estre les enfans de Seth e l'quifut homme saint et les filles des dio somes signifier les filles de Cham, im qui fut meschant. Ainsi l'entendent td Theodoret, Procopius, & aucus aus sd res par Elohim entendet les iuges: equ

TRAICTE DES DEMONS, de sorte que ce lieu à emphrase,& que Moyle dict les hommes, de ce siecle là auoir esté tant addonnez à s la luxure, que les enfans mesmes des iuges (qui deuoient par honnestete & deuoir estre les plus temperans) rauissoient les plus belles femmes. Aben Esra par les enfans de Dieu entend les gens de bien : par les fil. les des hommes, entend les mauuai tou ses femmes. Kimhi, par les enfans ge de Dieu veut entendre les hommes en grands & de haute stature par la join phrase hebrayque, par laquelle les en montaignes hautes font nommeesten montaignes de Dieu. Et ce sens me in semble fort conuenable, d'autant en que d'iceuxl'Escriture dit estre naizent les Geans. L'interprete Caldee interprete les enfans des grands & puissans: d'autant que plus vn hom-lie me est puiffant, plus il estime luy e-les fire loifible, mesmement aux actes de Venus.

ife,&

de ce

es des

effete

ransh

## SI LES DEMONS ET

cher l'accomplement

Dieu, A 8. question est que les demos est. & par leur ayde les Sorciers mui-euuent empescher les œuures de ntensa generation. Dequoy aussi dispunmesent les Iurisconsultes au tiltre des ur broids & malefices: & les Theololels iens, qui nomment cét empeschemees ient, Lyen. Il y a de cecy quatre me pinions. La premiere de ceux qui muntient que cela se puisse faire : d'auenainent qu'ils ne croyent pas qu'il y ait min es demons:ce que nous auos refuds & cy dessus. La seconde est de ceux hom ui encore qu'ils confessent qu'il y o des demons, nient toutes fois que stes; puissent empescher le congrez: ais cette cy est de gens qui igno. Intentierement l'experience Car Ils pequent tuer les hommes , & ur enuoyer des maladies, pour

TRAICTE' DES DEMONS, quoy en pourront-ils aussi empetent cher les œuures de mariage? Con 100 bien que de cecy il n'y aye point b d'exemples en la saincte Escritur en ny aux anciennes histoires que mem fcache, & puis l'experience apprer pa qu'il y en a aucuns qui peuuet exe cer ces actes là auec vne femme, ne peuuent auec yn autre. Voi lent mesmes, & n'ont pas de puissant auec celles qu'ils aiment le plusole chose qui ne peut proceder d'vi la cause naturelle. Adjoustons enco quel'experience nous apprend quip l'enforcellement estant ofté, il p peunent ce qu'au parauant ils rens pounoient. Finablement cecy me Pro me a esté resolu en la trente troisiele me question premiere, au chapitralis Si per Socciarias , &t au chapitiffi Requisit. La troisselme opinion emd que les demons le peuvent fairinet mais non pas toufiours: cette-cv efte recitee par l'interprete sur le chalige pitre , Si per Sorciarias. Mais fi mu demon le peut faire pour vn tempate fans doute il le peut aussi faire per 4.

DV P. MALDONAT. empe petuellement. Et puis il peut donner Comi tousiours la vertu d'engendrer, qui pointst bien plus: à plus forte raison il minroeut empescher le congrez. La quaque riéme opinion est qu'il le peut faire pprent par temps & perpetuellement: lauelle par la refutation des autres me, temeure assez prouuée. Mais com- comme le Voment se fait cela? il est bien certain demonlies issanda'il ne se peut faire en vertu des e pluhoses qui s'y employent (car il n'y Innœud, aiguillette, ou chose mise enco ous vne aiguillette, ou sous vn li& nd qui puisse faire rien de tel) cela se ir par l'œuure des diables incos rieus auec pacte fecret ou exprez. or comme dit Pauludanus Euesque lerusalem sur le 4. des Sentences in ft. 32. quest. 2. art. 7 ) il fait cela haoil 5. manieres. La 1. par interposion d'vn corps. La 2. par refroidisfinet de la vertu d'engendrer. La 3. retention des membres seruans le la generation: car si le demon peur nuer les corps il n'y a point de ute qui ne les puisse retenir. 4. par obstruction des esprits

TRAICTE DES DEMONS, par le moyen desquels cest actes' in xerce. La cinquieme par l'especent mise deuant l'esprit : comme por fes exemple par l'obiect d'vne femmioute fort laide. Et Speinger l'escrit ain adioustant que par ce moyen il a: tiue que ceux qui ont de tres belle pou femmes les hayent mortellemen & sont extremement passionne d'autres fort laides. Et ie pense qualo le demon ( qui sans doute per troi mouuoir la fancasie) à de coust un de lier presque tousiours en ces maniere. Mais iusques à quel tem peut vn tel malefice empescher mariage? Honorius au chapit commençant, Litera, au tiltre d froids & maleficiez, respond qu' personnes comprinses en ce tiltre, faut attendre trois ans: & sidans temps les mariez ne peuuent exe cer l'acte de mariage, qu'il le fa dissoudre: comme aussi au droi Ciuil, celuy duquel (estant allé à guerre) l'on ne sçait nulle nouut que les de trois ans, est tenu pour moi De la naist vne autre question : q

Combien peut durer be lien.

Dy P. MALDONAT. 225 desclira on si apres ce trienne on trouepecie que l'vn des mariez peut faire les ctes de mariage ? Car la chose est louteuse à cause de 2. Decrets qui emblent en apparence estre con-Traires. L'vn de Gregoire le grand belle z.quest. 1.ch. Requisiti, l'autre d'Iemen amus Euesque de Reims (i'estime u'il faut lire ainsi non pas Gnarus, ole qu'u Ignarus, ou Igmarus, ie l'ay aintrouué à Reims en vn vieil exem. laire escrit en main)car par ce deoffet il ordonne que ce mariage là e se peut reprendre. Mais il les faut chet corder ainsi, c'est que l'vn ordonhapit que sapres le trienne il se trouque les mariez entr'eux peuuent de complir les œuures de la chair, mariage se doit reprendre : d'audans ent qu'il est certain alors que l'ennte nantement est osté. Mais si le mary le rerçoit telles œuures apres le triénon pas auec son espouse, ains aller ec quelque autre femme, le manour gene se pourroit pas reprendre un cela: d'autant que par tel mami lice l'on peut estre empesché de

TRAICTE DES DEMONS, s'accoupler auec vne femme, & nont pas auec d'autres. Aux susdites que piph ftions en est conioincte vn autre l Des demo- des demoniaques que i'auois obiles niaques. mile: desquels il faut traicher quel unde ques chefs. Le premier s'il y en soit chofe qui est énident par l'escrituinis re : en Sain& Matthieu chapitre erab quatre, sept, huich, neuf, douzentepl quinze, dix-sept. En sain& Martieno chapitres premier trois, fix, fept, & duan feize. En S. Luc 4 3 11. & treiziel paro me chapitres Iustin, Tertullian & ede autres escriuent que les ancienmm Chrestiens auoient accoustume de prouuer nostre foy aux Ethniques pol par la guerison des Demoniaquesti La deuxiesme pourquoy au viei man Testament il ne se fait aucune mento tion, ou du moins presque nullonia des demoniaques. Cariln'y en a finte non là où il est eferit que le maurque uais espritagita Saul au premier de la Rois 16. Ie pense qu'il y a deux cau resp fes pourquoy les demoniaques els stoient alors plus rares : I'vne parc sm qu'encore n'estoient pas nées le pe

DV P. MALDONAT. 226 anorept heresies des luiss recitées par esque piphanius au commencement de lauton Panarius: d'autant que les heis obelies sont accueillies par vne mulqueltude de demontaques. Et c'est la manuse pourquoy au temps de Iesus hrist, ils estoient presque innuapintenerables: ce qu'à esté obserué par douzepseph. La seconde est d'autant Manu'encore qu'alors ils fussent par ept, Muanture plusieurs, toutesfois ils eniepparoissent de tant moins que le llant tedecin n'estoit pas arriué encore: ncieromme nous disons que là où il y a uned usieurs Medecins & Aduocats, il ique a plusieurs maladies, & procez, inque est d'autant qu'ils apparoissent mauantage. En second lieu, com- cognois. emment doiuent estre discernez les de. sance des empniaques. Parce que les aucuns demoniaent at estimez demoniaques à cause ques. eme quelque maladie : & les autres, jerdutant qu'ils feignent de l'estre. respons qu'on les peut cognoistre quele 3. manieres. La 1. si y employant medicames naturels ils ne coma ncent point de se trouver mieux.

TRAICTE DES DEMONS, Dequoy Fernel ameine vn tres bup exemple au second liure des occi tes causes des choses, chapitre 1 La 2. si l'on y employe les remediant de l'Eglise, sans aucun profit ou a parence : car c'est vne preuue qu'itche ne sont pas Demoniaques. Que prit par aucun de ces remedes il ne trouuent mieux, il est certain quivo c'est fiction. La 3 siceluy qui est tr uaillé, par le langage qui luy fut a parauant incogneu, car en ce con il n'y a pas de doute qu'il ne scion demoniaque. Saint Hierosme en vie d'Hilarion: vous verriez que la bouche d'vn barbare & qui fçait que la langue Françoise & L tine, resonnent les mots Siriaque no & que ne lestridor, ne autre naifier prolation du langage Palestin ile luy manque point. En quatrién et lieu il faut dire pourquoy Dieu pe loc met que les aucuns soient agitez de diable. Ie respons que c'est le plimo fouuent pour six raisons. La pritt met les de. miere est d'autant que les enfactes sont aucunesfois offerts aux diabligi

Pour quay Dieu permoniaq.

DV P. MALDONAT. 227 meshiu par leurs parens, ou par les occuourrices sorcieres. Ainsi responine lit vn demon il y a quelques années emed buchant la fille d'vn Iuif magitouaien. La seconde cause est quelque nquieché propre: ainsi s'irrua le malin Ou prit en Saul. Ainsi recite Prosper luca liure des predictions chapitre 6. in qua'vne fille nommée Arabe en fut effisifie pour auoir comparé sa beauté funec celle de Venus, de laquelle elle nectoit veu la peinture aux bains. La ne fooifiéme cause est le peché origiel, car la peine d'iceluy est (tout que insi que les maladies, la pauureté qui semblables ) le toutment du diaelle: & saint Augustin escrit que les nocens y sont suiects, au preenifier liure de la Cité de Dieu, chafin tre 14. Et au 22. liure chapitre arie agtdeux. Et Beda en la vie de ieupt ibert Euesque d'Angleterre, chaoiter re cinquieme. Car il dit qu'vn mon interrogé pourquoy il ala mit enuahy quelqu'vn, respondit e c'estoit pour la peine du peché ginel. La quatrieme cause est

TRAICTE DES DEMONS, pour esprouuer la vertu des hominion & mesmes celle de patience, li den que quelqu'vn est tourmenté in pr rieurement & exterieurement. Int stime que la cinquieme est acti que la vertu de Dieu apparoisse, sule des choses sacrées. le pense cett pour ceste raison. Dieu permit cesa ceste vierge de Laon fut tourment tée, pour faire apparoistre la veriage de l'Eucharistie en ce misera pull temps. Et si ainsi est, en saint Ichen neufiéme ? qu'vn homme estate né aueugle, non pour occasite qu'il eust peché ne les parens, a les afin que la gloire de Dieu fut ma proi festée en luy, il n'y a pas de do ttez que pour mesme occasion quelqu'es, ne puisse aussi estre rendu den se niaque. L'on dit vulgairement chid la sixiéme cause est quand qu'es qu'vn n'est bien & deuement bil ptizé. Ce qu'encore que ie ne tron; ue pas dans les autheurs approuu de toutesfois ie le croy aysément : tre y adiouste encore que cela posch

DV P. MALDONAT. 228 homerriuer pour le mespris du Sacree, Innent de Confirmation ( duquel téma principale vertu est de confir-In lner & de fortifier les ames contre ell it diable. ) Et par auanture est ce la oise, ause pour laquelle en France, en ne qe temps que bien peu reçoiuent mitq: Sacrement de confirmation, il oume a si grand nombre ou de Demo. la veniaques ou d'Enchanteurs. Ad. isenductions encore que quelqu'vn intelequel ie pourrois nommer ) par e the seul Sacrement de Confirmation, mafat deliuré du diable. La neufiesme ns, ajuestionest : si par le moyen des umapreiers les demons peuvent estre de donttez dans les corps des hom- Siles for? uelqu'es. Ce qu'ayant ces annees pas- ciers peudemes esté disputé à Rome, il fut con- dre demonent qu'il se peut faire, quant à moy niaque. d quele crois pour quelques argumens nent di le preuuent. Car en premier netrou : si le Magicien peut enclorre would demon dans vn anneau, ou vn ent : re , il semble que rien n'empeche qu'il ne le puisse enclorre solide, against ob rollem at the

dans le corps d'vn homme : sincipal d'autant que ie croy que Dieu de permet plus rarement. En second lieu ie lis en sainct Hierosme en seu vie d'Hilation qu'vn certain ieu de homme reçeut d'vn Magicien demon familier. A quoy est semble de semple de Fernel allegué des dessus. Car là aussi le demon respissant dit qu'il auoit esté mis par vn Magicien, dans le corps de ce ieuro homme.

DE LA PVISSANCE du demonssur les choses exterieures.

Lest éuident par les lettres sainte la ces qu'il à plus grande puissance suissance sur les choses exterieures, que n'a pas toute la nature. Au qu'il riesme chapitre de Iob, il n'y me point de puissance en terre qui le puisse estre comparee. Et par ce ne faut supporter en l'ignorance ou la malice de ceux, lesque si que

DV P. MALDONAT. sac si quelqu'vn est accusé que par l'aide du diable il a renuerse les bleds, econou infecté les fruices de la tene, disen sent qu'il ne faut pas condamner, d'autant qu'ils pensent le diable ne pouuoir faire rien de tel. Car par la emblepermission de Dieu il ruina tous les eguedbiens & moyens de Iob, & fit sem. reposlant que cela luy estoit plus aisé, Mque de tourmenter le corps de Iob. or plusieurs telles choses, que nous isons dans les Autheurs profanes ôme en Virgile en la Pharmaceurie. Les bleds ensemencez i'ay veu orter ailleurs. Et au quatriesme de Eneide : Et ramener aiileurs les resnes, des montaignes. Et ce que ecite Pline au dix-septiesme liure hapitre vingt-troisiesme. D'vn bas oliuiers transporté par enchantes, Inens hors la voye publique. Et au unq ure dixhuictiesme chapitre sixieslone, de quelqu'vn qui fut accusé que qui ar charme il transportoit dans son pato irdin les fruicts des iardins de norm :s voisins. Et ce qu'est escrit és loix es douze tables: Celny qui aura enf qui

TRAICTE' DES DEMONS,
chanté les bleds soit puny ) cho sait
que sain à Augustin n'a pas mespri aut
sé au hui diesme liure de la Cité d'un
Dieu, chapitre vingt-neusiesme.)
Telles choses n'ont parauentur lem

pas esté faictes: mais celuy qui ny can qu'elles se puissent faire par art d'ont diable, contredict aux sainctes Estou critures. D'auatage nous lisons qu'dup par vn mouuemet de terre les monpent taignes ont esté transportées. Il n'esta a donc point de doute que les des que mons n'en puissent faire de mesme mor desquels la puissance est plus granguer de que celle de toutes les choses na propturelles.

SI LE DEMON PEVT FAIRE MIRACLE.

Miracle.

Iracle à prins le nom, d'adom miration. Or nous admiron dis quand nous voyons vn effect, ignordi rant la cause. Et de la vient que cela qu'est miracle aux vns, ne l'est paren aux autres : Et ce qui est miracline

DY P. MALDONAT. 230 chof fait par vne cause, s'il se fait par vne elpi autre ne l'est pas. Doncques d'auited tant que l'homme se peut considerer me.) cestuy-cy,ou cestuy là,ou vniuersellement, tout homme, & aussi vne ulog cause naturelle ceste cy ou ceste là andou toute cause, miracle se nomme es Eldoublement. L'vn absoluëment, as que duquel aucune cause naturelle ne se mon peut trouver & qui a bon droict Migest admirable à tous: comme créer sdel quelque chose derien, ressusciter les neme norts, auec le seul commandement gun vuerir les malades. Et ceux-cy sont smeroprement miracles par le moyen lesquels l'escriture enseigne que ostre soy est confirmée : le seul Dieu les peut faire, au pleaume 71. Vraymis enit soit le Seigneur Dieu d'Israël racle. ui seul fait choses merueilleuses, & apseaume 79. Qui est le Dieu grad d'adomme nostre Dieu? tu és le Dieu niron ui fait les merueilles. Au surplus si Faux mijono diable essaye quelque chose de tel racle. quedela se nomme vn faux & mensoneffpier miracle. Comme aux Theffalonicoleciens deuxiéme, l'aduenement du-

TRAICTE' DES DEMONS, quel selon l'aduenement de sathan & en toute vertu & fignes, & prodi- ges ges mensongers. Là où saint Paul annonce que l'Antechrist par l'œu- par ure du diable fera des faux miracles. Ainst fut faux la ressuscitation du me mort, & le voler de Simon le Magi- pas cien, en Egesippus liure troisième, sen chap. deuxiéme de la ruine de Hie des rusalem, si toutesfois ceste histoire qui est d'Egesippus & non plustoft de les S. Ambroise. Il y a d'autres miracles qui se font par industrie yem ployant quelque chose naturelle. Comme quand Moyse iettant de la cendre en l'air excita des nuces: & quand Dieu ayant fait leuer vn vent brussant, fit venir des Sauterelles. De tels en peuuent faire les diables & quelquefois encore les hommes ioignant auec quelque chose na de turelle, ou industrie humaine: ou qu veritablement diabolique: comme min ce qui fut fait par les Magiciens de ue Prostige. Pharao. Les autres sont miracles plo de nom senlement, & non pas en ef mi fet, & ne sont pas tels qu'on pense ne

Fanx miracles.

> Miracle indes-Arienx.

DV P. MALDONAT. 231 than & proprement se nomment Prestirodil ges des demons: Comme sont or-Pul dinairement tous ceux qui se font par le demon & par les Magiciens. des, Et finablement d'autres qu'on nomme bien miracles, mais ne le sont lagi pas, combien que soient tels qu'ils ieme semblent estre : d'autant qu'ils ont Hie. des causes naturelles : mais par ce loire qu'elles nous sont incognues, nous f de le nommons miracles.

## dela S'IL EST LOISIBLE de demander remede aux demons, iven contreles demons mesmes.

and his toutes challes a substitute sain

relled a part March allo coloniore a five

eles to color it t

ables

Ombien que par la Theriaque: faicte de la vipere, la morsure de la vipere, est guerie, & la piqueure de l'Escorpion, par l'huille fait d'Escorpion : Toutesfois contre le diable il n'est pas licite d'employer l'aide du diable: Cela est manifeste au Leuitique chapitre dixneusième, au Deuteronome dix-

V 3

TRAACTE DES DEMONS. huictième, au premier des Roys 28 Et en la vingt-sixieme, question deuxiéme, au chapitre, qui com mence: Qui sine saluatore salutem vul habere. D'auantage tous les Chre stiens au Baptesme renoncent au diable, & à ses œuures. Et quant à moy i'estime que c'est vne des prin cipales causes pour lesquelles le dia ble fait des maux aux hommes, pour les contraindre à implorer son aide. eltant fur toutes choses ambitieux d'estre adoré pour Dieu. Et parce la vraye resolution est qu'il fant po recourir à Dieu, & n'implorer point l'ayde du diable quand bien le on deuroit mourir. Au furplus les Theologiens disputent si encore qu'il ne soit loisible de demander une aide au demon, s'il est permis d'yser de l'aide qui nous est offerte pan vn Magiciena Et veritablement Pe-1 trus Aureolus, sur le quatriéme des Sentences, distinction trente. deuxiéme, question deuxiéme. Et Angelus fur le mot, Saperficio: au Parafraze traizieme , penient

DV P. MALDONAT. 232 9828 ju'il soit licite. En premier lieu, estioni'autant qu'il est permis de prendre von Vsure pour le deuxiéme : parce my qu'il est licite de prendre le Sermet Chred'vn infidele, par ses faux Dieux. cat an Comme il est escrit en saint Auguîtin en l'Epistre cent-cinquanteprin quatriéme. Ifaac le receut d'Abimeledn lech au Genese vingt-sixiesme. Et lacob, de Laban, Genese trente nide vnieme. Mais cette opinion est non leulement fausse, ains encore perniparce tieuse & qui ne se doit aucunement hut proposer au peuples. Car il y a trefobjet grande difference: d'autant que qui bien pred à vsure, peut donner sans vsuus les re, & ainsi aymeroit mieux le prenncore ire celuy qui emprunte. Et qui under ure par vn faux Dieu peut iurer par l'yler e vray. Mais celuy qui demande ayle à l'enchateur, sçait bien qu'il ne peneut rien sas l'aide du diable. Tourieme esfois i'estime bien estre vray ce rente lont plusieurs Theologiens sont ieme l'aduis : qu'il est licite de demanlerà un enchanteur qu'il defface

TRAICTE' DES DEMONS, fon malefice: comme qu'il desnoue les laigullette. Car ce n'est pas deman, ieu der qu'il face vn nouueau mal, ains gra qu'il des face celuy qui est desia tor fai &.

## DES REMEDES ECCLE-SIASTIQUES.

Doncontre le diable.

R entre les remedes Ecclesiastiques. Le premier est la grace d'expeller contre les diables. En sainct Matheu septiesme, plusieurs me diront en ce iour là, Seigneur, en ton nom nous auons chassé les diables, & auons prophetisé. Et en S. Marc, troisiesme il leur donna puissance de guerir les malades, & de ba chaffer les diables. En sainet Ma- ue thieu neusuiesme, nous auons veu quelqu'vn chassant les diables, le- so quel ne nous suit pas. En saint Marc que seizisme. Or les signes de ceux qui auront creu s'ensuyuront tels, en mon nom ils chasseront les diables. Et en sain& Luc dixiesme. Seigneur di

DV P. MALDONAT. les diables mesmes nous sont assuman, ietis en ton nom. Que si par vne ins grace les diables sont expellés: à plus della forte raison leurs malefices seront deffaits par ceste grace. Or ce don de chasser les diables Dieu le donne quelquesfois indifferemment II. aux bons & mauuais. Comme il appert par l'exemple de ceux lesquels chassoient les diables cobien lefa. qu'ils ne suiuissent pas Iesus Christ. Quelquesfois le donner pour quelfo que excellente vertu. Ainsi le consers sera-il à S. Anthoine comme escrit Palladius en la vie d'iceluy. Et à saint Martin Euesque de Tours, en Senerus Sulpitius. Cecy estoit si frequent ouil. en la premiere Eglise que comme les &de baptisez parloient incontinent di-M. uers langages, ainsi aussi ils chassien soient les diables. Et c'estoit l'occasit. sion pour laquelle alors ne se practi-Min quoit point l'ordre des exorciftes: comme il appert en Clement au huictieme liure des constitutions chapitre trentedeuxiéme : l'exorcifte n'est point ordonné : & neants

V 5

TRAICTE DES DEMONS, moins ce combat est d'vne volon. inti taire dilection, & grace de Dieu par & Iesus Christ, y suruenant le faint Es en sprit. Et toutessois ie ne me peux garder de reprendre Vierius, lequel ut au liure des Prestiges collige, par ce lor telmoignage de Clement, qu'il n'y a que point d'ordre d'Exorcistes. Car au En melme Clement il y a vn autre paf- Pit sage auquel il nomme celuy cy ausi pu entre les ordres. Dont il est euident des qu'en ce temps là il y auoit deux che genres d'Exorcist. I'vn de ceux qui l'estoient par don de Dieu: & l'au- que tre de ceux qui l'estoient d'office ou En pour raison de l'ordre. Et de mesme In au temps de Cyprian, lequel yesquit enuiron deux cens ans apres Iefus Em Christ. Carcela se voit en son liure 4 chapitre septiéme. Et par l'Epistre de Cornelius Pape de Rome, en Eusebe liure fixieme de son histoire chapiere trente-troisiéme. Bi par le 4. Concile de Cartage, chapitre quarriéme. Le deuxiéme remede Becles. est ce mefine Ordre Eccles. des Exorciftes. Office qui la efté 80

d'exorcifles, ant.

DY P. MALDONAT. olon entre les Iuifs (aux Actes chap. 19. upar & qu'il l'ait estéentre les Chrestiens uessen l'Eglise, il appert par le quapear trieme Concile de Cartage chapiequel tre 417. l'Exorciste quand il reçoit arcel'ordre il reçoit de la main de l'Euesque vn liuret auquel sont escrits les and Exorcismes, l'Euesque luy disant: pal Prens, & apprens parcœur: & aye aussi puissance de mettre la main sur le ident demoniaque, ou baptilé, ou Catedeur chumene. Et du Cocile d'Antioche, xqui chapitre dixiéme. Or ie reciteray quelques choses des ceremonies des Exorcifines, dignes de memoire. eme En premier lieu, non seulement sont l'Exorciste estoit entre les Ordres Nombre. leles Ecclesiastiques, ains en chacune care d'Est liure Eglisele nobre des Exorcistes estoit mes. Eni. definy & arrefté. Comme il appert en par l'Epistre d'Anacletus aux Eueshoil ques d'Affrique. Et par le Concile one d'Ancire, & par l'Epistre du P. P. oure Cornelius, aux histoires liure 6. nede chapitre trentetroisiéme. D'auantage l'Exorcif. se faisoit auec certaines Cocy is colling aulii de Ladanie 1831

TRAICTE' DES DEMONS, & determinées paroles. Comme se monstre en Minutius Fælix, el Octauius. Et en Lactance, liure 2 chapitre sixième. Et en Cassian col lation quinziéme, chapitre cinquié me & au 3. Concile de Cartage mo chapitre septiéme. Pour le troisié me me, les autres oraisons ayans tou tilt jours leurs fin & conclusion, Par no in Atre Seigneur Iesus Christ &c. Elles qui restans employées, n'auoient pas la cette fin (ne maintenant encore) si- dia mon par ces mots: Par celuy qui doit teu venir iuger le siecle, par seu. Le Mi- pi crologue en ameine la raison, au liure des Sacremens : c'est d'autant de que les diables sont bien fort ef- pa frayezentendans faire mention du flu iugement. Ce qui se collige de ces les parolles de sainct Cyprian, à Deme- Ba trian: Sentans les fleaux, ils con- de fessent le jugement futur. En 4. lieu de Jes demos estoient interrogez, quel qu nom ils auoient. Ce que Iesus que Christ fit en saint Marc, & faint fig Luc huictieme. Quel est ton nom? la Cecy se collige aussi de Lactance di

DV P. MALDONAT. mei ils declarent (dit il) leurs noms, ceux un qui sont adorez és temples. Pour mes le 5, comme l'on imposoit les mains aux Catechumenes tous les jours de quie Caresme, ainsi en faisoit on aux Demage moniaques: comme il appert par le wille mesme 4. Concile de Cartage. Et au tou tiltre de la Consecration, distinct. and cinquiéme, au chapitre commen-Elles cant, Omni die. Pour le sixième, les e pas Exorcistes ne chassoient iamais le mel diable ne dans le Temple pour la idoi reuerence du lieu : ne és maisons em priuées pour la crainte. Comme il appert par le Concile de Laodice, man chapitre cinquante-neufiéme. Et ne parce, insques au iourd'huy la coustume est demeurée que lors que les Catechumenes sont menez au Baptesme, l'on n'y employe point d'exorcismes, sinon deuant l'entrée de l'Eglise. Pour le septiéme apres 7 que le demon coniuré auoit promis qu'il fortiroit, on luy demandoit vn figne exterieur de son yssuë. En Palladius, en la vie de Possidonius, le diable donna pour signe de son ys-

TRATCTE DES DEMONS, fuë, la ruine d'vne muraille. Il est mi éuident aussi que cecy estoit en vsa. de le ge entre les Iuifs, en Iosephe aufue huictieme liure des Antiquitez ent chapitre deuxiéme. Pour le hui-Ctiéme ( chose qui concernoit out plus la discipline, que la cere. 1015 monie ) tous les demoniaques ha-100 bitoient ensemble (comme fontate en ce temps aussi, en quelques ne villes, tous ceux qui sont hors dupens sens) & n'estoient gouvernez par autres, que par les Exorcistes mes-ud mes : comme les bestes saunages le ont accoustumé d'estre traictées par leurs gouverneurs cela est escrithip au quatrieme Concile de Cartage, 191 chapitre neufiéme. Adjoustons encore que les Exorcismes estoient employez non seulement pour pel chasser les diables, ains les au-me tres choses encore, comme les can ferpens, les sautereaux, les Ora-luce ges. Dequoy les Heretiques ont accoustumé de se moquer, par cepun qu'ils dyent que telles choses n'ont ole donne pour

Dy P. MALDONAT. 236 Mais la vertu d'entendre. Mais nous nylate le faisons pas à ceste intention heaque nous pensions qu'elles entenquitez lent : mais sçachans par la saincte hui. Escriture que telles choses sont moit ouvent excitées par les demons un jous les voulons chaffer d'icelles, es ha ton plus que des corps humains. font it comme il appert par le Pleaulougne cinquante-septiéme, les serus davens font enchantez, combien on u'ils n'entendent pas les paromeles de l'enchanteur : qu'il leur aruses iue ( dit-il ) selon la semblanides e du serpent : comme du sourd elem spid , & bouchant ses oreilles met iquelle n'orra pas la voix des enfon hanteurs , du forcier enchantant oien igement. En fin i'ay veu moy nou tesme au Royaume de Grenade, ne estrange multitude de saute e le caux ayant tout depopulé par l'of- Histoire On ace de trois ans entiers, auec grand on egast de viures & peril des peronnes, apres auoir fait des pries non es publiques, & l'auoir coniurée, a toy, Oftenson, mark Digelicas

TRAICTE DES DEMONS, en fin auoir esté chassée. Le 3. reme affet de est la seule prononciation de frete Le nom de nom de Ielus: auec lequel à peine lorte auoit il aucun Chrestien qui nesoit chassalt les diables en la primitiu che Eglise. Par cest argument, Iustin prouue la diuinité de Ielus Chris en son Triphon, Apologie premie ont re. Et Origene au premier liur from contre Celsus. Et Tertulien au liun eme de la Coronne du gendarme, & : leon Scapula. Et en l'Apol. chapitre tren loier teseptième. Et au liure de l'Amemon chapitre 2. Si les ames denteurent &c. Et auliure des Spectacles, chapitar du nobre, & au liure de l'Idolatrie Et saint Cyprian en l'Epistre à De metrius. Et au liure de la vanité de la Idoles. Et Minutius en Octauius es Et Lactance liure deuxiéme chapilela tre sixième. Et au liure quatriéme mol chapitre vingtseptieme, & au liur cinquieme chapitre vingtdeuxie me, & vingt-troisieme. Et Athales nasius au liure de l'Incarnation dire Verbe. Cecy mesme allegue Alciatha en la loy, Ostenium, aux Digestes dinen

Iesus.

DV P. MALDONAT. 237 l'eme la signification des mots. Mais ie de. d'Grerois bien qu'il eust parlé plus acortement. Car il a dict que ce n'eloit pas argument de sain cteté. Chose quiest contraire à la sain &e lulin Escriture. D'autat que Iesus Christ Chilliet, Mais ceux qui auront creu feemie ont ces signes: à mon nom ils chaseront les diables. Le quatriesme emede est le signe de la croix: auec Signe de equel les antiens Chrestiens chas- la Croixe oient les diables. S. Cyprian au Ser-Ame non de la passion de Iesus Christ: ment e Iuif voit desia, & quiconque ship stant en la servitude d'Egypte de atrit out son desir tend à la partie pro-Dinise, que le sang de Iesus Christ hasse bien les puissances aduersaies auec plus d'efficace que non pas chap e sang de cest aigneau qu'Israël imneloit en Egypte, duquel l'authoité & puissance est auiourd'huy sa rande qu'il defend non seulement Ath es portes des Israëlites: ains encoont e le seul signe de ce Sacrement Ala hasse les diables, de ceux qui ne vifor tent pas Ilraclitiquement. Orige-

TRAICTE' DES DEMONS,
ne au troisiéme liure sur lob, repré en a
les Gentils, de ce qu'ils ostoient les sonalesices des diables par autre ente
malesices: Et au contraire di Et qu'alle
les Chrestiens vsoient du signe d'hy
la Croix contre les desmons.

Lactance au liure quatriesme, chalite pitre vingt-quatriéme, lors qu'il ont immolet à leurs Dieux, s'il y assist loix quelqu'vn ayant le front garny ditus signe de la croix leur deuin ne pentra rien impetrer par ses sacrifices, & ppp ne peut, consulté rendre aucun cho response. Et les mauuais Roys on who prins de la souvent occasion de per mir fecuter les Chrestiens. Carasistan bil aucuns des nostres à leurs maistre: plo lors qu'ils sacrifioient faisant su du leur front ce signe, ils ont chasses leurs Dieux, tellement qu'ils noch pouvoient depeindre les choses inp venir és entrailles de leurs bestes same crifiées. Cyrille Euclque de Hieru ed falem en sa quatriéme catechesem Quesi (dict il) quelqu'vn le celeide figne toy de la croix, afin que less d diables tremblans au figne du Royill

DVP. MALDONAT. 238 représen aillent bien loin. Epiphanius enten son Pana. Heresie trentième anterecite trois exemples des demons idquinassez au signe de la croix. Saint medhrysost. en la cinquantième Horelie sur S. Matthieu admoneste les emhrestiens qu'ils n'ayent point de qu'llonte de se signer du signe de la shille oix: Car si en voyant seulement les similitus my dueux esquels ceux qui sont condam . de. reponez à perdre la teste souffrent leurs es, supplices, nous sommes frappez d'vnounce horreur grande: Qu'estimez vous ysonue le demon fouffrira s'il vous voit leper-nir le glaiue auec lequel Iesus Manshrist à brisé ses sorces? Athanase iltresp l'oraison contre les Idoles: apres ot surduenement de la croix le culte de chasses idoles a esté osté, & tous les mechantemens des diables sont effaosiz par ce signe. Et au liure de l'Infesta rnation du Verbe, mais par le si-Hieruse de la croix les effets de la Magie chele nt arrestez, & les enchantemens e cele dus sans efficace. Et plus bas:iadis ne les demons auec apparence vaines Ro illusions empestroient les homes.

TRAICTE DES DEMONS, assiegeant en aucuns lieux les fo mel taines, ailleurs les rinières, les praine ries, les bois, & par ce moyen autoul ces prestiges, ils estonnoient 15.H nyais Mais maintenant que le Velogn be de Dieu à apparu, les effroyabliche visions & illusions des figures o min cessé. Car l'homme viant du feul med gne de la croix, chasse les diabliete d'autour de soy. Gregoire Naziatoba zene en l'oraison contre Iulian, elore crit. Que Iulian estant en vne groud te & se seignant de la croix, les dipul bles s'esquarterent, & en l'oraison ime Nemesie: Et ne se faut pas esme jure ueiller (dit-il) que les forces de l'efiede Christ ayent esté si grandes. Car chap luy encore qui s'est enroollé à Ieste Christ, souvent prononce à peinles ce nom auguste qu'incontinent diable, & non sans grinsement lean tres griefue douleur le defrobe bielus loin de là. Ce que mesme arrivael fouuent, moy ayant depeint la croivon non en vn tableau, ains en l'air feuff lement. Gregoire de Nice, en Irer vie de Gregoire Taurnaturge, nome

DV P. MALDONAT. 1391 usome le signe de la croix, les armes spal'iceluy auec lesquelles il anoit acenancoustumé de chasser les diables. ml6. Hierosme en la vie d'Hilarion : il e Verogneut les illusions des diables, & pull'estant agenouillé fit le figne de la es onroix de lesus Christ au front: & arfelliné d'yn cel morion & couvert d'vdibbe telle cuirasse, estant couché, il amobattoit plus gaillardement. Theo. an, el oret en la vie de Macedonius escrit egionu'Assiria Demoniaque fut guerie les dia ar le signe de la croix. Et au troiulon éme liure de l'histoire Eccles. chaelmeritre troisième, il recite vne histoielefre de Iulian, & au liure cinquiéme, Carchapitre onziéme, que Marcellus alestuesque de Pamies chassa des diapeinles d'vn temple des Payens ayant un imprimé le figne de la croix en nent leau. S. Augustin au deuxiéme liure bebit u Symbole aux Catechumenes: fi uni uelquesfois le diable aduersaire and oudra encore agueter, celuy qui airle st rachapté, sçache qu'auec le Saen rement du Symbole, & l'estendart e la croix il luy faut obuier. Et au

TRAICTE' DES DEMONS, Sermon du temps. 181. Il n'a donont pas voulu qu'il fut lapidé, ou blestont d'vn glaiue : d'autant que nous igni pouuons pas tousiours porter aue tole ques nous des pierres, ou du fe muel pour nous deffendre: maisil a cho: Ce la croix laquelle est representée au Ceq vn leger mouuement de la main, auec laquelle nous sommes mun proi contre les ruses de l'ennemy. Le qu'a remede est d'employer les Relique lind des Saincts pour chasser les diable mon Abdias au septiéme liure ameinom vn exemple du fils du Roy Hirtacumm demoniaque, lequel deuant les Refele liquaires de saint Matthieu, descoulour uroit les meschancetez de son pereson Et au liure neufiéme qu'vn autrite fils du Roy en fut deliuré des dellan mons. Gregoire de Nazianz. en l'chant raison de S. Cyprian escrit, qu'à soin sepulchre des diables furent chassallas fez. Sainct Chryfostome en l'Holen melie vingt-sixiéme, sur la deuxiem iéme aux Corinthiens, dit qu'aus poi sepulchres des Martyrs les demontpu

Reliques des saints.

DV P. MALDONAT. 240 ador ont fouettez. Luy-mesme au liure ablestontre les Gentils, qu'vn desmon ous mui souloit donner response en l'Irandole d'Apollon de Daphné deuint

dufemuet apres que le corps.

achoi Ce Babylas martyr fut mis aupres. tieane Ce que Ruffin encore recite au 10. ain, diure chapitre hui cliéme. Saint Ammuniproise au Sermon 77. & 92. di& Lequ'aux Reliques, fainct Geruais, & elique ain & Prothais les desmons auoient diables coustumé de rugir. Sain& Hieamein of me contre Vigilantius, l'esprit immmonde (di&-il) qui t'a contraint les Re escrire ces choses, a esté souvent escon ourmenté par cette vile pouldre. n pere Sozomenus au liure septiéme, chaumitre vingt-sixième, dict qu'Epides de hanius estant mort, fit ce que vienl'oant il n'auoit pas fait d'autant qu'à malorn sepulchre des diables surent tha haffez. Ruppert en la vie de Herl'Hoert de Coloigne, chapitre treideux éme, dict que les demoniaques qu'au roient accoustumé de visiter les emon pulchres des Martyrs. Et de la It demeurée encore la coustume

TRAICTE' DES DEMONS, entre les Chrestiens d'entourer l'Matt fepulchre des Martyrs. Car l'expelte rience enseignant que les Demouire niaques menez autour des Sepu recit chres des Martyrs estoient gueris d'un Ceste coustume (comme ie pensepren est venuë de la. La fixiesme est quach par la recitation du Symbole les d coni mons estoient chassez. Sain& Allettr gustin, au deuxiesme liure du Synvierg bole aux Catechumenes : que le ripour chepté sçache que tousiours &c. ca po Recit. du il admoneste que contre les diabl loua Symbole il faut vser du Symbole. Car tous: ainsi qu'auiourd'huy quand il nou Mat vient au deuant quelque chose elus froyable, nous difons I Es vs, airnele ils recitoient le seul Symbole, afpes, que selon sain & Paul, ils opposasse imp le bouclier de la foy. Et de la i'estgeie me qu'il se practiquoit aussi que des commencement de l'Euangile lequ Sain& Iean se pendoit au collier ibles Sain& Hierosme fur le vingt tropi siesme chapitre de Sain& Mathie win & fain& Chryfostome en la septa gou te troisiesme Homelie sur saintho Mathi

DV P. MALDONAT. 241 merle Matthieu. Et le Concile d'Antioche, lespe Et Emanuel à Costa aux Commen-Demotaires des choses passées en l'Orient, separecite qu'ainsi fut chasse le diable, weis d'vne femme. Si quelques vns repenle prennent cecy, ils ne blasment pas eliqua chose, ains la superstition qu'on y les deconioin et: comme qu'il soit escrit en ad Aulettres rouges, ou en parchemin usmvierge, &c. Mais si quelqu'vn le fait elempour faire profession de sa foy, il n'y acor point de doute que cela ne soit diable ouable. Le 7. par oraisons & ieusa tomes: comme en Tobie 6. & sainct ilnou Matthieu 17. sainct Marc 9. là où Ieofeefus Christ dit: ce genre de diables s, aine se chasse finon par prieres & ieusle affines. L'exemple en est de Paul le offerimpleen Palladius. Auquel passahieltze ie n'approuue pas l'interpretation & ieufque le fainct Chrisostome lequel pen-ne. de qu'ils'agit là de tout genre de diaples:ains plustost de ceux qui iugent otnoju'il s'y parle de certain genre: sçamienoir est de celuy qui prouoque à fentanjourmandise & voluptez:lesquelles hoses estat bien gueries par oraison Mathie

TRAICTE DES DEMONS, & ieusne, Iesus Christ a voulu declarer qu'il faut que le contraire soit guery par son contraire. Comme s'il disoit les autres se peuvent guerir par autres manieres, & cestuy-cy par oraison & ieusne seulement. Le L'eucha- 8. remede est l'Eucharistie. Les exemples en sont en sainct Cyprian, Serm. quinziesme. S. Augu. au 22. de la Cité de Dieu, chap. 8. Prosper, au milieu du temps, chap. 6. Et l'exemple de Laon en ce nostre temps est tres-celebre aussi, auquel aucun home de bien ne peut mescroire. Le 9. estauecques l'eau benite. L'exemple en est en Epiphanius heresie 30. Où il est dit qu'vn certain Ioseph chassa deux fois le diable, ayant exprimé en l'eau le signe de la croix. Et en Theodoret liure 5. de l'histoire Ecclesiast. cha. 21. Apameon ayant imprimé le signe de la croix dans l'eau, & arrousant de ceste eau fit bruslet vn temple d'Idole? que les diables empeschoient de brusser. Et Jean le Diacre en la vie de Gregoire le grad escrit que par ce moyen vn Mo-

riftie.

DY P. MALDONAT. 242 nastere fut deliuré des diables. Gregoire le Prestre en la vie de Theodore dit que par ce moyen il deliura vne maison des demons qui en estoit fort trauaillée. Et Hugo de Cluny, en la vie d'Hugo Abbé de Cluny, recite le mesme auoir esté fait par luy. En ce temps nostre, ces choses ne se font pas entre nous si souvent c'est par nostre faute, qui n'auons pas assez de foy. Attendu que nous voyons ence mesme nostre temps, aux Indois (ou la foy est plus grande) les demons estre expellez auec l'eau sacree : comme il appert par le 12. liu. des affaires du Iappon, Epist. premiere. Le 10. la seule presence de Presence quelque sain et personnage. Comme du S. Cassia recite de Rusticus, en la Collation 14. chap. 2. Et Beda, de Guidebert, en la vie d'iceluy, chap. 15. Et Sozomene au liure 6. chap. 20. recite que les diables s'enfuyrent d'vne Isle d'Egypte par l'arriuée des Religieux de Macharius. Et Socrates au quatriesme liure, chapitre 19. Et : Nicephore au liure. 11, chap. 2. Palla-

mme

gue.

y-cy Le

iema.

erm.

, 20

eft

hó.

Legi

30. Sept

eg-

Ed

eau,

TRAIC. BES DEM. DV P. MALD: dius escrit quelque chose de semblable, d'yn autre Macarius, chap. 19. & 20. Le 10. est la seule parole Parole. parlaquelle les diables sont chassez: comme il fut fait par Paphnutius, selon Ruffin, au I. de l'histoire Ecclesiast. chap. 4. Le 12. par lettres: ce que certain disciple d'Eugenius escriten Zeures. sa vie, auoir esté fait par son maistre. Le 13. est par coups. Palladius recite en l'histoire de Paul le Simple. Et Gregoire Prestre en la vie de Theod. Coups pour l'ef- Et de ce remede peuvent vser les iuges lors qu'il y a soupçon que quelqu'vn se feigne estre demoniaque.

quelquesainsi personnege. Ce

debengen la vie d'icelie al 1 p. 17

o variotta rabi col er

premiere. Le 10 la feele ri

te que les diables s'enlayrect d'un ille d'Esppre par llarrince des lle-

fu questela g liere, el- porce g

Magical Danish durant forth

19; emtole lez: cleque ten fre. cite Et in-iel-

