# De animarum separatarum statu earundemque cum vivis commercio / [Paul Berger].

#### Contributors

Berger, Paul. Wernsdorf, G. Universität Wittenberg.

#### **Publication/Creation**

Wittenberg : Widow of Gerdes, 1725.

#### **Persistent URL**

https://wellcomecollection.org/works/ngnzbmdu

#### License and attribution

This work has been identified as being free of known restrictions under copyright law, including all related and neighbouring rights and is being made available under the Creative Commons, Public Domain Mark.

You can copy, modify, distribute and perform the work, even for commercial purposes, without asking permission.



Wellcome Collection 183 Euston Road London NW1 2BE UK T +44 (0)20 7611 8722 E library@wellcomecollection.org https://wellcomecollection.org

# ANIMARUM EPARATARUM STATU EARUNDEMQVE CUM VIVIS COMMERCIO

Q. D. B. V!

IN ALMA VVITTENBERGENSI PRAESIDE

# OTTLIEB WERNSDORFIO THEOL. DOCT. ET PROF. PUBLICO CONSIST. CLES. ASSESSORE ECCLES. OPPID. PASTORE ET SUPERINT. GENERALI ORDINISQVE SUI H. T. DECANO

# PRO LICENTIA

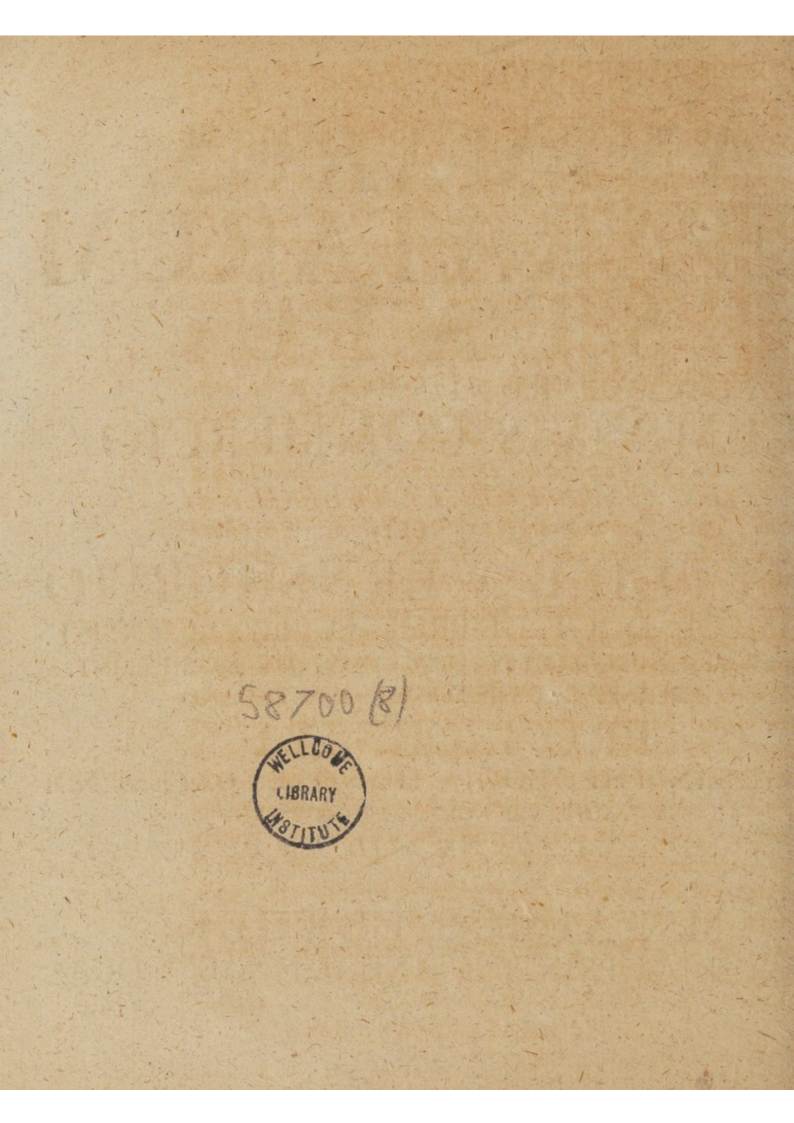
MMOS IN THEOLOGIA HONORES CAPESSENDI AD d. VIII. NOV. clo Iocc-XXV.

ORIS ANTE ET POST MERIDIE M CONSVETIS PUBLICE DISPUTABIT

# M. PAULUS BERGER RENISSIMAE PRINCIPIS ANHALTINAE VIDUAE

CCLESIASTES AULICUS, CONFESSIONARIUS ET COTHENAE ECCLESIAE LUTHERANO-EVANGELICAE PASTOR.

WITTENBERGAE, LITERIS VIDVAE GERDESIAE.







tiams Deus ea, quæ nobis ad salutem sunt cognitu necessaria, suo in verbo satis copiose prolixeque aperuit; tamen, quæ sit animarum nostrarum conditio post mortem, quo loco res suas habeant, quid moliantur, & agant, tam parce, adstricteque, nos docuit, ut facile pateat, nolle Deum, de his tali-

bus, plura, quam oporteat, hac in vita cognosci. Qua guidem sapientissima reservatione procul dubio monere nos voluit, non elle, quare de his cognoscendis magnopere laboremus : Satius effe, numero beatorum calitum per fidem adferibi, quam statum eorum operostus scrutari. Debebamus etiam in hoc benigni Patris confilio acquiescere, & ab omni, præpostera faltem, status cælitum indagatione abstinere. Verum, que ingenii humani solertia est, nullo non tempore, de boc etiam argumento, curiosus, quam utilius, aliquando etiam majore cum pertinacia, quam successu, est disputatum. Nonnulli enim divinando assequi voluerunt, quod e Scripturis non poterat hauriri, ingeniique sui speculationibus supplere, quod in divina revelatione fuerat, illorum opinione, præteritum. Alii attulerunt suspiciones, quas conquisitis undique rationibus, etiam e Scriptura petitis, incrustare ac pingere suduerunt, quas, cum paucis quibusdam approbaffent, tandent pro veritatibus liquidis venditarum. Hinc adeo factum, ut doctrina de novissimis, que quam modestissime, simplicissimeque, proponi debebat, multis nunc sit difficultatibus implicita, & tot spinofis, intricatisque, quastionibus distorta, ut nullum prope sit in toto Corpore Theologiæ caput, quam hoc ipfum, A 2

ipfum, vexatius. Neque tamen propterea, cum CALVINO, quæflionem de ftatu animarum inter mortem, & judicium extremum nec decoram, nec utilem, adeoque stultam, ac temerariam, \*) judicamus. Cum enim aliquis animarum status, ni velimus earum immortalitatem negare, necessario sit admittendus, veritatis, & nostra, omnino interest, ut de eodem saltem sic disputemus, ne sidei, dostrinæque salutaris, integritas vel resta, vel oblique, lædatur. Quod ipsum, ut præsentis instituti unicum esse scopum sanste ac religiose testamur; sic ut Numen propitium id sua undiquaque gratia prosperare dignetur, percupimus.

S. I.

) emovebimus autem, relictis omnibus, unum & item R alterum errorem, antequam ad caput rei aggrediamur. Initio nempe sic disputari cœpit de statu animarum separatarum, ut ne quidem de ipso separationis tempore ac momento, inter homines conveniret. CONIMBRICENSES enim contendunt, animas hominum post mortem ad tempus in corporibus remanere, etfi non informent, idque non solum per potentiam Dei extra ordinem, in uno, & item altero exemplo, fieri posse, sed & semper, & in omnium hominum morte naturaliter fieri. Audiamus ipsos hac de re disputantes: Potentia, de qua loquimur, sicuti motiva loco est, ita non majorem, quam localem, unionem sui, cum re movenda desiderat, ut in actum prodeat. Quapropter cum ea unio inter animam & corpus dari possi absque informatione, (ut liquet ex anima Christi ab inferis regressa, que sepulto corpori prius astitit, quam per informationem illud animaret: liquet etiam in cujusvis hominis anima in morte, ubi dissoluta in inflanti informatione perseverat adhuc

\*) Vid, CALVINVS Inflit. L. III. c. XXV, Sect. 6,

buc localis prasentia anima ad corpus, cum nonnisi immediate post sit abitura) nulla ratio est, quin motum illi nequeat impertiri, si movendi potentia sit prædita. a) GREGORIVS autem de VALENTIA id non tantum in toto corpore mortuo, sed partibus etiam invicem divulsis, fieri posse credit. Certe nihil obstat, ait, quo minus in divulsis etiam partibus, & alibi, atque alibi, collocatis, possit divina virtute, anima præsens (ut erat in iisdem partibus conjunctis prius) retineri, sublata tantum informatione. Imo vero nonnulli ipsam realem separationem, oblique saltem, sollicitant. POLYCARPVS certe Lyservs b) theologos effe docet non contemnendi nominis, qui sentiant, quando vere credens Christianus moritur, tum animam non procul avolare a corpore in Calum Empireum, - - - - quo fortasse, ob distantiam loci tandem veniret, sed migrare (ut sic loqui liceat,) intra seipsam, & in intima sua, ubi habitantem habet pretiofum illum hofpitem, JEfum CHriftum. c) &c.

§. II. Nos autem, ne quid de rationibus ex natura petitis inspergamus, huic errori vel unicum Christi exemplum opponimus. Hujus enim mortem in Cruce descripturus Lucas: ταῦτα, inquit, ἐπών ἐξέπνευσεν. c. XXIII, 46. d) qua voce plenaria, & totalis, animæ a corpore separatio docetur. Quicquid enim eo ipso temporis articulo & momento, quo corpus moritur, e corpore emittitur, ab eodem etiam vere, ac realiter separatur, & procul avolare jubetur. Nec est, quod quis excipiat, aliam mortis Christi, aliam mortis nostræ, rationem esse. Quia enim mors Christi fuit vicaria nostræ, & satisfactoria pro nostra, ejusdem esse debuit indolis cum nostra, quando-A 3 quidem

d) conf. Marc. XV, 37. 39.

a) De anima separ. Diff. VI, Art. 11.

b) in Exam. Myft. Calvini L. II, c. 8.

c) In Harm ad Luc. XVII, v. 21. cap. CXXVI. f. 1733.

quidem id, quod a vicario & sponsore præstatur, perinde habetur, ac si ab eo ipso præstitum fuisset, qui pro se debet. Qua igitur se ratione habuit mors Christi, eadem se haber, & habere debet, mors omnium hominum. Et vero, si non in continenti anima Christi separata fuisset a corpore, qui ad latronem, secum de cruce pendentem, dicere potuisset : Hodie, bodie, inquam, mecum eris in paradifo? cum constet, corpus mortuum, eodem illo die, nec ita multo post, illatum in monumentum fuisse. Tam procul igitur per mortem anima cœpit abesse a corpore, quam procul aberat paradisus a monumento, & cœlum a terra. Nam quod quis cum SMALCIO excipere velit: verba fic distingvi posse, dico tibi bodie, mecum eris in paradifo, ita, ut veritas promissi exprimatur, non tempus indicetur, quando futurus sit secum latro in Paradiso; id vero, quam sit frigidum & dilutum, omnes intelligunt. Nec enim opus erat, ut latroni significaretur, quo die Dominus cum eo loqueretur, cum id per se liqueret. Bene arguteque AMBROSIVS: Non in aliud differtur tempus, non in diem alterum refervatur. Ipfa hora, qua paradifus Deum fuscepit, suscepit & latronem. e) Animam igitur latronis a corpore avolasse oportuit. Idem portentosa vox arguit, per quam ad divitem quendam, & ad rem attentum, dicebatur : & Opwy, TAUTH TH YUNT', hac ipfa nocte, non autem aliquanto polt, animam tuam anourgoi repetent abs te, Luc. XII. 120. repeti autem animam, nisi vere a corpore separaretur, & aliorsum deferretur, dici non posset.

§. III. At nolo rei per se patenti, ac perspicuz, diutius immorari, quin potius hoc subjicio, etiam de receptaculo animarum a corporibus separatarum, ad eadem vero per miraculum revocatarum, quæri ac disputari sole-

e) T. III. 00. f. 344. edit. Froben. Serm. XLV.

folere. Quod quidem curiosum esse, LORINVS Jesuita f) cenfet, cum de Abulensi scribit: Excitat curiosam sane quafionem de puero, quem suscitavit Elias, & altero, quem Eliseus, unde eorum animæ adductæ, seu reductæ fuerint. Et omnino hæsitat hac in quæstione discendi cupidus, & ubi pedem figat, vel tuto confistat, vix invenit. Animam enim resuscitati vel in cœlo, vel inferno, fuisse oportuit: tertium, ex mente nostratium, ipsiusque Scripturæ S. non datur. Si in cœlo & Paradifo, male illi fuit consultum, quod a cœlestibus, nec a quoquam fatis explicandis, deliciis ad has, quibus excruciamur in mundo, miserias est remissa. Vix etiam poterit cum bonitate Dei conciliari, eos, qui probe cucurrerunt, jamque pervenerunt ad metam, non folum brabeo mulctatos, & in aliud tempus dilatos, fed & ad cursum in stadio repetendum, remissos fuisse. Si in inferno, objicietur tritum illud: Ex inferno nulla redemptio. Namque & Poeta gentilis veritatem hujus agnovit, scribendo:

Facilis descensus Averni,

Sed revocare gradum, superusque evadere ad auras, Hoc opus, hic labor est.

Et qui meruisset revocari ad vitam, faltem temporariam, qui jam justo Dei judicio fuerat damnatus ad mortem, candemque æternam? Nondum igitur liquere videbatur, an hi tales vel in cœlo, vel apud inferos versati fuerint. Quod si quis, ad hoc declinandum incommodum, dicere velit, *fuisse in manu Dei*, vel etiam in sinu Abrahæ, aut secreto Patris, ut veteres loquuntur, a Cœlo tertio distinguendis; ei vero primo probandum erit, finum Abrahæ, vel secretum Patris, a  $\pi$ Beatorum, & Paradiso esse distinctum: & ex *illo* aliquando redire animas, ex *boc* non item. Deinceps, cum manus Dei

Dei nihil non comprehendat, reddenda erit ratio, quare Justorum tantum anime in eadem effe dicantur. Denique cavendum erit, ne Papistarum purgatorio fores aperiat, cum in manu Dei, vel sinu Patris, esse, pro eorundem opinione,  $\tau \tilde{\omega}$  esse in cælo, & esse in inferno, contradistinguatur.

§. IV. His igitur omnibus recte confideratis, tutissimum erit, statuere, animas bis mortuorum fuisse quidem in cœlo, & #8 Beatorum, seu Paradiso, verum ut Hospites, non ut Cives, quique adeo epulis, deliciisque cœlestibus interfuerint ut Spectatores, non ut Conviva. Hoc tantum initio est præstruendum, statum felicitatis in cœlo, a τόπω, vel πỹ Beatorum, separari posse. Quod enim BECANVS g) adversariis suis subinde occinebat, idem nos quoque repetimus ac inculcamus : Agimus de statu beatitudinis, non de loco cælesti. Nam bæc duo separari possunt, & reipsa aliquando separantur, ut triplici exemplo demonstrari potest, 1) Christi Domini, qui in hac vita mortali fuit beatus secundum animam, & tamen non fuit in calo, 2) Angelorum custodum, qui etiam beati funt, & tamen nobiscum in terra versantur, 3) Dæmonum, qui initio creationis, antequam peccarent, fuerant in cælo, & tamen non erant Quibus in exemplis etiamsi non nulla desiderari beati. queant, certum tamen est, Christum, cum versaretur in monte, Matth. XVII. fuisse in gloria, splenduit enim facies eius: ώς ό ήλιος, c. 2. nec tamen in Paradifo. Invicem Paulum fuisse in Paradiso 2. Cor. XII. 4. nec tamen in gloria. Satanam quoque stetisse coram Domino, sed procul beatifica visione, Jobi 1, 4. Apposite LVTHERVS nofter: Die Engel im Himme! haben einen Spiegel, darein sie sehen, den der Teuffel nicht hat, ob er gleich ein geschwinder, listiger, kluger Geist ist: Dieser Spiegel heist Facies Patris, unsers HErren GOTTes Angesicht. h) Quid igitur obstat, quo minus idem de animabus bis mortuorum dicamus?

g) P. II. Theol. Schol. O. I. de beat. c. I. qv. 12. b) vid. T.V. Ien. Germ. Conc. I. vom Engeln p. 336.

§. V. Verum ad id pergo, quod caput rei est, nempe, ut qualis, & quantus, sit animarum separatarum status, & numne quoddam in eodem habeant cum vivis commercium, inquiram.

§. VI. Hic autem non eadem omnium est opinio, sed, ut arduum est, & subdifficile argumentum; sic magna se prodit de eodem opinionum varietas. Jo. MEISNERVS, exquisiti judicii, multæque doctrinæ, Theologus, quando de statu animarum separatarum more suo, id est, perspicue, ordinate, accurateque, disputat, tres præcipuas hac de re opiniones, duas nempe extremas, & tertiam, ut dici solet, mediam, reperiri, docet. i)

§. VII. Primam, ait, statuere, animas hominum, ubi e corporibus migrarint, & ab iis separatæ maneant, nec lætitia, nec tristitia, assici, nec pati, aut intelligere quicquam, sed sine sensu, ac intellectu, hoc est, sine vita, stertere, ac rerum omnium oblivione detineri, imo & profundo quasi somno sepultas esse.

§. VIII. Alteram, piorum animas in continenti ad plenam perfectamque felicitatem, nobis in cœlo præparatam, admitti; peccatorum autem finaliter impœnitentium animas ad cruciatus in inferno perfecte tolerandos damnari.

§. IX. Tertiam priores duas temperare, mediaque via incedere, quod nec plenam beatitudinem piorum, nec confummatam miseriam, & damnationem, impiorum animabus, sed *initia* solum utriusque, tum his, tum illis, obtingere arbitretur, sic tamen, ut illæ pleniorem felicitatem, cum indefinenti lætitia expectent; hæ vero atrociores cruciatus, cum dolore, ac gemitu, vereantur ac metuant.

B

§. X.

i) vid. disp. I. de statu animarum separ, S. VII sq.

10

§. X. Neque vero diffiteor, ad has ipfas tres fententias reliquas etiam suo quodam modo reduci posse. Interim, cum in argumento versemur, quod novis quotidie opinionibus est opportunum, & controversiis etiam obnoxium, videor mihi cum tutius, tum expeditius, progressurs, siquidem rem omnem paulo distinctius proposuero, & ad plures sententias revocavero.

§. XI. PRIMAM effe dixerim, quod anime, fimul cum corporibus, intereant quidem, in refurrectione vero, una cum iisdem, refuscitande fint. Hæc olim Arabicorum fuit opinio, vel faktem ab eadem proxime abfuit. Hi enim animas cum corporibus mori ac diffolvi, & in fine demum feculi utrumque refurgere, docebant, Evsebio k) teste, ex quo repetit Avgvstinvs, h) qui, cum auctore certo carerent, a loco Arabicos nominavit, DAMASCE-NVS m) autem, a præcipuo errore, Guntoduxirac, quod verbotenus est, animimortales, vocavit.

§. XII. Opinio ipfa putida est, & ne gentilibus quidem fapientioribus probata, Sadduceifmum etiam fapit, pugnatque cum se ipfa. Videtur enim immortalitatem animabus hinc relinquere, hinc eripere. Omnino autem contrariatur Scripturis. Anima enim non potest occidi, Matth. X, 28. ergo nec interire, ac moris. Est potius in manu Dei, Sap. III, 1. Unde adeo Patriarchæ, Abraham, Ifaac, & Jacob, vivere, & adhuc superesse, dicuntur Matth. XXII, 32. etsi pridem mortui, nec dum resuficitati, suerant. Adhæc spiritus ad Deum redire dicitur: Eccl. XII, 7. Latroni paradisus promittitur: Paulus cum Christo esse discupit, Phil. I, 23. Quæ, nisi de superstitibus, prædicari non possur.

h) L. VI. Hift. Eccl. c. 37. cd. Vstlef.
I) de bæref, cap. 83. p. 357.
m) in L. de bæref.

§. XIII. Repressit cam, ac retudit ORIGENES, jam tum celebris Ecclesia doctor, quod idem Eusebivs, n) & post eundem NICEPHORVS, 0) tradunt. unde adeo eadem prolixius confutanda supersedemus, dum hoc unum adjunctum fuerit, posse hanc opinionem etiam per hoc refelli, quod Patriarchæ, Reges, & alii homines fancti, post mortem, ad populum suum congregati dicuntur, Gen. XXV, 8. XXXVI, 29. XLIX. 32. Nec enim de corporibus commode dici poterit, quod fint populus, cum resolvantur in cineres. Intelligendum igitur erit de enimabus, iisque superstitibus. Nemo enim colligitur ad eos, qui non sunt, ut ORIGENES loquitur. Bene vero LUTHERUS noster : p) Quo transiwit Abraham? Collectus est ad populos suos. An vero refant populi post hanc vitam? Sic enim fonant verba, quasi migrasset de populo ad populum, de una civitate in aliam civitatem. Id vero est memorabile testimonium resurrectionis & vite eterne &c. Addo, animas non interire cum corporibus, sed manere superstites.

§. XIV. ALTERA opinio corum est, qui animas non quidem interire ac mori, sed potius superstites manere, omnis camen operationis expertes, nec intelligere quicquam, ac meministe, nec velle, aut agere, sed potius mortuis similes, altoque somno sopitas alicubi jacere, ac stertere, nec Deum videre, putant. Præluserunt huic, ne quid dissimulem, Veteres, suis quibusdam incautius dictis, & scriptis. TERTVLLIA-NVS: q) Affirmamus, inquit, nos manere post vite dispunctionem & expectare diem judicii, proque meritis aut cruciatui NB. destinari, aut refrigerio, utroque sempiterno. Quibus B 2

n) l. cit.

0) L. V. c. 23.

a) de testim, anima f. 66. ed. Rigals.

p) ad Cap: XXV. Gen. conf. T. IV. Jen. germ, f. 231, 6.

sustinendis necessario Tibi substantiam pristinam, ejusdemque hominis materiam, & memoriam, reversuram, quod & nibil mali, ac boni, sentire pollis, sine carnis passionalis facultate, & nulla ratio sit judicii, sine ipsius exhibitione, qui meruit judicii passionem. Clarius alibi: r) Cur non putes, animam & puniri, & foveri, in infernis interim NB sub expectatione utriusque judicii - - Quid igitur fiet in tempore isto? Dormiemus? Atenim animæ nec in viventibus dormiunt: corporum enimest somnus, quorum & ipfa mors cum speculo suo, fomno - -Semper autem NB. expectat anima corpus, ut doleat, aut gaudeat. IRENAEVS, Patrum Princeps: s) anime, inquit, abibunt in invisibilem locum, definitum eis a Deo, & ibi usque ad refurrectionem commorabuntur. JUSTINVS, aut quisquis fuerit : Ante resurrectionem, inquit, vitæ cuique peractæ retributio non contingit. Idem, t) asservari quasque animas docet, ev τοις αξίοις αυτών τόποις, & custodiri έως της ήμέρας της αναςάσεως, και ανταποδόσεως. u) Auctor vero antiquus, sub ATHANASII nomine, ad questionem: quænam sit operatio hinc demigrantium animarum? respondet: ψυχή σώματος απηλλαγμένη, έτε αγαθόντι, έτε πονηgon δύναται διαπράξαθαι. Sicus enim Lyra, si non habuerit pulsantem, vana videtur & otiofa; ita et anima & corpus a se utrinque separata, nihil operari possunt. x) Addantur ORIGENES, LACTANTIVS, & alii. quorum verba hic adscribere non placet.

§. XV. Multo autem crassius hoc statuere, & pertinacius defendere, cœperunt Anabaptista, ac Mennonista, qui somniabant, animas a corporibus separatas in caver-

nis

r) in Libro de anima. f. 306. edit. cit.

s) L. V. c. ult. 26. f. 356. ed. Gallaf. t) in Quest. & Resp. ad Orthod. qu. 60, in OO, Justini f. 427. ed. Colon.

u) Qu. 75. 0 76.

x) In quaft. ad Antiochum n. XXXIII. T. II 00. f. 283. ed, Commel.

nis terræ, alto somno sepultas jacere, intelligentiæ omnis, & actionis, expertes, quod edita eorundem Confessio y) testatur. Idcirco a CALVINO novo nomine dicti sunt Psychopannychitæ, quibus Ao. 1534. peculiarem libellum sub titulo fuxomannuxiaç opposuit. z)

§. XVI. Mirum est, LVTHERO nostro eundem hunc exploratum errorem, a Papistis, hodie imputari. Pari enim æquitate LVTHERO, & quod purgatorium crediderit, & quod cum Psychopannychitis fecerit, tribuitur. Scio provocari ad locum aliquem LVTHERI, quem BELLARMINVS a) GRETSERVS, b) PISTO-RIVS, C) FEVARDENTIV's d) alique, urgent : Homo, inquit, defatigatus diurno labore sub noctem intrat in cubiculum suum, tanquam in pace, ut ibi dormiat, & ea node fructus quiete, neque quidquam scit de ullo malo, sive incendii, sive cædis. Anima autem sic non dormit, sed NB. vigilat, & patitur visiones, & loquelas Angelorum & Dei. Ideo sommus in futura vita profundior est, quam in bac vita, & tamen omnino coram Deo vivit. Et iterum : Anima post mortem intrat cubiculum suum ad pacem, & dormiens non sentit somnum suum, & tamen Deus servat vigilantem animam, sed quomodo? Nescimus. Sufficit similitudo somni corporalis, & quod Deus affirmat, esse somnum, quietem & pacem. \*) At enim quis non videt, LVTHE-RVM his in verbis non dicere de animabus, quod dormiant, sed quod vigilent, & vivant, & patiantur visio-BZ nes

- 2) L. I. de Beat. Sanct. c. I. ex Frid. Staphylo.
- b) L. III. de fun. Christ. c. 7.
- c) in Hodeg. c. 12.
- d) Ad Irenæum L. II. c. 63.
- \*) Conf. T. III. Jen. Germ. f. 211. a,

y) p. 160. 161. 166. Protocoll. Embd. Act. p. 122. 123.

<sup>2)</sup> Extat Parte II. tract. var. p. 449. Conf. WIGANDVS de Anabapt. & SCHLVSSELB. L. de Anabapt.

# 14 DE ANIMARYM SEPARATARYM STATY

nes, ac loquelas Dei, & angelorum, Deum vero animas vigilantes servare. Utut etiam largiatur, dici de iis posse, quod dormiant, & quiescant, negat tamen MEGALAN-DER, ita dormire, ut homo vivus solet, cum spiritibus animalibus oppressis, ac omni fere sensu cessante nil agit, vel loquitur, aut videt, & audit, sed mortuo similis jacet. Et, qui crediderit LVTHERVS, animas dormire, & visione Dei carere, quum aperte scribat: Nos certi sumus, Salvatorem nostrum FEsum Christum sedere ad dexteram Dei Patris & expectare nos decedentes ex hac vita. Quandocunque igitur excedimus e vivis, ad Episcopum animarum nostrarum egredimur, qui recipit nos in manus suas. e) Et paulo ante: Verborum Christi ad latronem hæc eft sententia : Hodie mecum eris in Paradifo, b. e. in sinu meo. Ubi ego sum, similiter tu eris. Ubi calum & paradifus idem sunt &c. Idem cum alias f) pervenisset ad locum Apoc. XIV. Beati, qui moriuntur in Domino, & Papistarum interpretationem, beatas scilicet talium animas effe in spe, non in re, allegasset, rejicit eam, & dicit : Ob Sie wolten eine fremde Gloffe fürgeben, daß folche Seelen in Hoffnung feelig! werden, noch nicht im Wesen, NB. das ist nichts, denn ihre eigene Glosse Könnens auch nicht beweisen, so leydets auch der Text nich &c. Omnis igitur isthæc opinio, nisi per injuriam LVTHERO imputari non potest.

§. XVII. Rectius ad Anabaptistarum errorem acceder dicuntur Sociniani, quippe qui animas non quiden interire, fed potius superstites manere, concedunt, ager tamen quicquam & operari, negant, easdemque in in fernum, locum non supplicii, sed oblivionis, & silentii

e) vid. Comment. ad C. XXV. Gen.

f) In restact, doctr. de Purgatorie T. V. Jen. Germ. P. 164. 6.

in infima terræ parte, detrudunt. Audiamus hac de re SMALCEVM : Animas, inquit, fanctorum reftare post mortem credimus : redit enim spiritus hominis, teste Scriptura ad Deum, qui eum dedit, (quem locum idem hic Smalcius alibi fere folum effe dicit, qui, animam hominis post mortem superstitem effe, aperte confirmet g) sed, quia animam istam, vel spiritum hominis, post mortem aliquid sentire, vel aliqua re perfrui, nec Scriptura testatur, nec ratio permittit, ut enim corpus sine anima, fic etiam anima fine corpore, nullas operationes exercere potest, cum sit pars tantum hominis, qua de causa iterum corpora promittumur fidelibus in futuro seculo : ideo dici potest Sanetos nullo modo existere, quoad totam sui substantiam. h) Idem SMALCIVS alibi inter vitam animæ, illiusque operationes distinguit : Vivere, inquit, animam, ambigue dicitur : Eatenus, enim tantum vivere dici potest, quatenus est aliquid incorruptibile natura sua, vel quod olim reddenda sit fidelibus in ad-Rurfus vero, quia actiones nullas fine corpore ventu Christi. exercere nec ulla voluptate frui potes, non illo modo vivere dici potest, quo ea vivant, qua per se existunt, at Angeli. Angeli enim sunt substantie spirituales, integre & perfecte, anima vero integri pars est. i) Plura vide fis apud CALOVIVM, QVENSTADIVM, aliosque systematum scriptores.

S. XVIII. Faciunt tamen, pro more, cum Sociniftis ARMINIANI. Saltem Os corundem, EPISCOPIUS k) tam exacte cum iis consentit, ut tantum non Smalcii verba repetere videatur. Qua tamen, si recte considerenur, non modo erronea sunt, sed & sibimet ipsis contraria. Sic enim & vivet anima intelligens, quod eandem aliquid natura sua incorruptibile esse largiuntur, & non VI-

g) vid. Difp. VII. c. Franz. p. 413. b) Vid. Examen C. error. err. LXXXI. f. 33. Conferatur idem L. I. de error. Arian: c. 14. P. 147.

i) Vid. L. I. de error. Arianor. c. XIV. p. 147.

k) In Difp. XXIII. 9, 7.

vivet, quoniam actiones vitales exercere non poteft. Atqui animæ to vivere proprius, &, ut ita dicam, naturalis illius actus eft, quem etiam Liberator noster eidem vindicat Luc. XX, 38. Dicit enim: quod Abraham, Ifaac, & Jacob, quorum Deus sit Deus, vivant. Si vivunt, vivent vel ratione corporis, vel ratione animæ. Non ratione illius, quia sunt mortui; ergo ratione hujus, & ita vivunt, ut simul Deum, & esse, & suum Deum esse, intelligant, quod ipsum actionum vitalium manifestum indicium est. Unde adeo EPISCOPIVS ipse l. c. non improbabilem eorum sententiam esse credit, qui statuant, Spiritum corpore solutum speculari, & intelligere posse ea, quæ antea percepit, ac proinde neutiquam dormire, quæ confessio sufficit.

S. XIX. Addimus tamen, hanc opinionem non modo probabilem, sed & indubitato Dei verbo suffultam esse. David enim dicit : Non moriar, sed vivam, & narrabo opera Domini Pf. CXVIII, 17. Apocalypseos autem Cap. VI, 10. sq. legitur, martyres sub altari voce magna Deo pæana canere, illumque celebrare. Ex quo sequitur, quod, etiam corporibus solutæ, vivant & operentur. Aufor Qualtionum, sub ATHANASII nomine, malorum quidem animas quidquam operari negat; de sanctis vero: α των αγίων ψυχαι, inquit, ύπο τη αγίη πνέυματ @ ένεργέμεναι, μετ άγγελων έν χώρα ζώντων Θεόν ύμνέσι, η αγαλλονται. 1) Bene vero TERTVLLIANVS, m) animam de suo sibi sufficere, docet, ad utrumque titulum passionis, nempe ut & gaudeat, & ut doleat. Quod si nihil intelligerent animæ, qui Lazarus potuisset in sinu Abrahæ solatio recreari, cum frusta sit solatium, quod nec intelligitur, nec sentitur? Numne credibile eft,

1) Qu. XXXII. T. II. 00. ed. Commel. f. 283. m) de anima fub finem.

est, animam ejus deportatam fuisse in sinum Abrahæ, animam vero ipsam sese deportari nescisse ? Qua memoriam vero, & recordationem, Christus non modo introducit divitem de fratribus sollicitum, sed & Abrahamum eundem sic alloquentem: Memineris, fili, & Te tuis bonis in vita tua, & Lazarum malis effe defunctum. Nunc & bie in solatio, & tu in dolore es. Luc. XVI, 25. Idem Servator : Multi, ait, mihi dicent in illa die : Domine. Domine, nonne in tuo nomine vaticinati sumus? Et in tuo nomine demonia expulimus? Et in tuo nomine multa prodigia effecimus ? Quibus verbis omnino uti non possent, nisi animæ præteritorum memoriam, etiam a corporibus solutæ, retinuissent. Ingeniose non minus, quam eleganter, Cl. Vir Jo. ALBERTVS FABRICIVS, n) quo magis literatum Lipsia vix tulit, Hamburgum fovit, & aluit, hanc rem persequitur : Nihil magis, inquit, recordari eas, est vero simile, quam se fuisse vestitas corpore, in eoque vitam vixisse. Hoc enim si possent oblivisci, cum præsertim ex eo subsequens ipsarum conditio pendere credatur, nullam omnino effe illorum memoriam, quod ad res prasentis vita attinet, vel ex se est evidentissimum. ----Longe autem maxime anime nostre meminisse poterunt earum rerum, quarum contemplatione, vel usu ac consvetudine. imprimis, & intime, in hac vita fuerunt delectati, five fint res. sensiles, sive ab omni materia ac corporum natura remotæ ac repulse. Subibit igitur mentes nostras memoria Dei, tum Angelorum, Parentum, Amicotum, & quæcunque nobis in his terris vel jucunda, vel molesta, præ ceteris acciderunt. Denique menti nostræ obversabuntur actiones in hac vita nostra, bonæ & male, & qua conditione coram facie Dei fuerimus, cum ex corpore discederemus. Et paulo antea : Neque vero huic.

n) in Difp. inaug. de recordat. animæ hum. p. 32. 33. fq.

buic reminiscentiæ animarum in altera vita adversatur, quod apud Mattheum legimus, juftos Domino bona ipforum opera in extremo die olim celebranti, dicturos: Quando Te, Domine, vidimus esurientem, ut paverimus, aut sitientem, ut potum dederimus? Quando autem Te vidimus hospitem &c. Ex responso enim Christi patet, illos memoriam factorum suorum non exuisse, sed, qua pauperibus præstiterant, beneficia, ea Christo a se fuisse exhi-bita, præ modestia non agnouisse. Non minus expedita est, ad geminum impiorum in judicio dictum, responsio. Matth. XXV, 44. Hisce coronidis loco, cum codem Viro Clarisfimo, adjungemus locum infignem e libro Sapientiæ, qui utut non sit a Salomone profectus, vel Geonveusos, que tamen suerit Ecclesie Judaice, de hoc argumento, fententia, declarat : Tunc flabunt magna cum siducia Justi in corum conspectu, qui cos presserint, corumque labores labefactarine. Quo illi vifo gravi metu percellentur, & dicent : Hi sunt, quos nos aliquando rifui habuimus, & contumeliosis dicteriis. Dementes, qui corum vitam putavimus infaniam, & exitum inhoneftum. Ergone beatis annumerati fanctorum confortes funt ? Ergo nos a vera via deerravimus, neque nos justitiæ lumen collu-Aravit. - - Quid nobis superbia profuit ? Quid divitiæ sum arrogantia contulerunt? &c. Cap. V. 1. Iq.

5. XX. Sic igitur dubium non eft, animas, etiam corporibus exutas, & memoriam corum, quibus interfuerunt in corpore, retinere, & pro conditione status sui operari & agere. Quid vero? Annon hinc sequetur, easdem curam eorum agere, quos reliquerunt in terris? Austor, qui sub ΑΤΗΑΝΑSII nomine quæstiones scripsit, non audet de omnibus promiscue affirmare, restringit ad Sanctos; As μέν, inquit, των ωγίων ψυχαι πάντως. α

Sè'

δε αμαςτωλών εν τῷ αδη έσαι εδαμώς: την γας μένθσαν αυτοίς έκδεχόμενοι κόλασιν, εκότως πεςί ταύτης, και μόνον, μεριμνώσι, μηθενός ετέρε Φροντίζοντες. n) Neque vero inficias iucrim, damnatorum animas suis de cruciatibus continenter cogitare', cum eos continenter sentiant : Interim hoc non obstat, quo minus eorum, quæ cum his cruciatibus quoquo modo cohærent, hinc cura, hinc memoria, tangantur. Credo enim, etiam mediis in cruciatibus, meminisse illos peccatorum. quibus eos meruerint, bonorum, quæ acceperint, temporis gratiæ, quod perdiderint, aliorumque. Saltem horum meminisse Abrahamus epulonem jubebat, Luc. XVI, 25. Sed & hic, ne per accessum, conspectumque, fratrum, perinde cruciandorum, gravius etiam excruciaretur, metuebat, eaque de causa hos ipsos, de cruciatuum loco per pænitentiam cavendo, præmoneri volebat. Avgvstinvs ad hanc ipfam quæftionem responsurus magnam effe initio, ac operis prolixioris, censet, mox tamen: Si nulla. ipsis effet, inquit, cura de nobis, non diceret Dominus, dixisse illum divitem, qui tamen jam apud inferos patiebatur: Habeo ibi quinque fratres, ne & ipsi veniant in locum hunc tormentorum. Interim negat Avgvstinvs, sequi, ut, si sciant mortui, suos vivere, quia nec in locis pænarum eos vident, ubi dives ille erat, nec in requie beatorum, ubi Lazarum & Abraham, quamvis longe, agnoscebant : ideo eos etiam illa, que circa eorum charos agnatos, vel leta vel tristia, scire necesse st. o) Recte. Enimvero a notitia qualicunque generali, atque confusa, ad omnimodam, specialem, & distinctam, non licet argumentari. Hanc ne beatis quidem cœlitibus, nedum damnatis, asserere audemus. C 2 O. XXI.

o) Vid. T. II. OO. Achanafii qu. XXXII. f. 283. Ed. Commelin. p) In Pf. CVIII. T. VIII. OO. f. 1265. Ed. Froben.

20

§. XXI. Quapropter ne illud quidem procul temperamento, & sobria quadam interpretatione, concedere possumus, quod de beatorum deprecationibus apud Deum inspergit Celeb. AVCTOR des Schriffimäßigen Unterrichts vor Krancke und Sterbende, \*) cum ait: Seelig Verstorbene beten vor ihre Hinterlassene, Apoc. VIII. 3. Hier ist zu beobachten, daß wir Menschen bleiben, auch wenn wir ausser dem Leibe sind, und also in der Ewigkeit das, was menschlich ift, nicht ablegen, ausser so fern solches Sünde und Unvollkommenheit gewesen. 2. Cor. XII.2. Und warum solte nicht auch von andern Gläubigen in seiner Maaß gelten, was von CHristo unserm erstgebohrnen Bruder stehet, Ebr. IV. 25. Sterbende demnach um ihr Angedencken und Gebet anzusprechen, macht die Hertzen des ewigen Lebens munter. 9) Hoc enim, meo judicio, est, omnem statum beatorum, & vires, addo & loca Scripturæ S. largius justo interpretari. Nec enim Apoc. VIII. 3. quem pro se allegat, agitur de precibus mortuorum, nedum precibus pro iis, quos reliquerunt in seculo; sed de precibus vivorum in regno gratia, quibus ab intercessione Jesu Christi commendatio accedit. Hunc enim per Angelum intelligi debere e Blasio de VIE-GAS, Commentatore Pontificio, p. 340. GERHARDVS r) docet, & addit: Hunc angelum effe Christum Dominum, plerique interpretes confitentur. Neque enim alteri apte accommodari possunt, que hoc loco ponuntur. Cujus enim alterius est universe ecclesie incensa, boc est, orationes in aureo thuribulo tante majestatis specie offerre? VITRINGA, religione Reformatus, at ob dexteritatem interpretandi non contemnendus: Necessario, inquit, intelligendus est CHristus JEsus, quippe qui solus sua obedientia, & operatione sui Spiritus fragrantiam conciliat precibus sanctorum NB. in his terris. Deni-

<sup>\*)</sup> Stutgard. 1723. \*) Stutgard. 1723. q) p. 768. n. 13. s) Anacr. Apocalypt. ad b. l. p. 336. r) ad b. l. p. 58.

Denique non memini, quenquam, ex omni commentantium numero, locum hunc accipere de precibus mortuorum, vel sanctorum in cœlis, minime omnium de precibus pro relictis in terra fusis, ad quod tamen probandum h. l. accommodatur. Esto autem, non omnem nos humanitatem in morte deponere, animabus tamen plus humani, quam per earundem statum felicitatis licet, tribui non debet. Orare illos pro necessariis suis in seculo relictis, simpliciter negare nolim, sed nec procul temperamento, & cautelis, statuendum hoc esfe, existimo, In vita enim æterna, ut connubia ipsa; sic ex iisdem oriundi respectus, saltem quodammodo, cessaturi videntur. Luc. XX. 34. 35. Adhæc status beatorum omnis qua corpus, animam, & fortunas, vel momento mutari poteft, quo de num quid certi quidpiam innotescere queat cœlitibus, non constat. Veturia quædam inter gentiles, moriens ad filium dicebat: Cum animam meam fublimis ille, & purus, æther, in quo Deorum filios & heroas ponunt, exceperit, illa pietatem tuam renunciabit, & gratiam fibi, honoremque habitum, proque iis semper a Diis petet mercedem tibi, & præclara præmia. t) Sed nos cum populo Ifraelitico dicimus: Abraham nescit nos, & Israel ignorat nos. Jef. LXIII. 13. Maneat potius, quod a maioribus nostris pie graviterque definitum fuit : De sanctis, concedimus, quod, ficut vivi orant pro ecclesia universa, in genere, ita in cælis orent, pro ecclesia in genere, tametsi testimonium nullum extet, de mortuis orantibus, in Scripturis, (ergo nec Apoc. VIII. 3.) præter illud somnium, sumtum ex libro Maccabæorum posteriore. u) Frustra igitur etiam fuerit, moribundis

t) DIONYS. HALYCARN. L. VIII. Antiquit. Roman. u) vid. APOLOGIA A. C. Art. XXI. p. 396, ed. Reinecc.

dis commendare suam, suorumque, salutem, vel eorum apud Deum deprecationem expetere velle: cum deprecatio pro fingulis, fingulorum quoque accuratam notitiam supponat, cujusmodi in defunctos non cadit.

6. XXII. Quidni vero, dixeris, cum mortui per alios recentius mortuos de flatu, fatisque, relictorum in seculo edoceantur ? Ita quidem statuit modo excitatus Auctor des Unterrichts vor Krancke und Sterbende, u) his verbis: Wie GOtt durch seine liebe Engel von dem, was in der Ewigkeit geschiehet, die Menschen auf Erden öffiers benachrichtiget: alfo ift kein Zweiffel, daß eben durch diefe die feelig Verstorbene in der Ewigkeit benachrichtiget werden, von dem, was in dieser Zeit im Reiche GOttes fürgehet. Daher ist Freude vor den Engeln GOttes über einen Sünder, der Buße thut, Luc. XV. 10. So erfährt Abraham den Zustand des reichen Mannes durch Lazarum, ja der reiche Mann kan seine Brüder nicht vergeßen, Luc. XVI, und so werden die seelig Verstorbenen durch andere seelig Sterbende vom Reiche Gottes hier auf Erden immer mehrers unterrichtet &c. Ego vero, ut omnem hanc causam curiosius, quam utilius, disputari puto; sic cum ipso Cel. AVCTORIS APOLO-GETA optarim: Dieser gantze Punct wäre aus dem Buche weggeblieben x) Saltem ita tractari velim, ne quod inde periculum doctrinæ saniori confletur. De rebus enim ad salutem cognitu necessariis, hodie, nec per angelos, nec per mortuorum animas, instituendi Imo, cum hoc ipsum dari sibi ab Abrahamo fumus, cuperet Epulo, jam tum negabatur id ipsum, & remittebatur ad Mosen, & Prophetas, Luc. XVI, 29. Quod igitur jam tum fuit negatum, hodie expectandum non erit.

x) pag. 767. n. 12. y) videatur Unterricht c. Petræum p. 35.

erit. Scio, quomodo verba sua interpretari studeat Celeb. AVCTOR. Dicir enim, de temporibus veteris, & initiis novi fæderis, accipienda esse. Vereor autem, ut color inductus sufficiat, quo minus transpareat, de præsenti re quadam, & cujusmodi adhuc sapius occurrat hodie, ac detur, eundem locutum esse. Dicit enim : GOtt Denachrichtiget offiers durch die lieben Engel die Menschen &c. quod ipfum cum interpretatione conciliari vix poterit. Quod si de rebus non salutaribus, sed fata vel Ecclesiæ totius, vel singulorum, spectantibus intelligi verba velit, ne hoc quidem usu & exemplis probare poterit, quod hodie sepius eveniant, que scribit. Nec est, quare quis ad hæc incrustanda, vel LVTHERI, vel aliorum, loca, in quibus de ministerio, alacritate, & vigilantia, nec non promptitudine angelorum, in factis & confiliis, agitur, alleget. Aliud enim est, homines, inprimisque Magistratus, ac Principes, per angelos interne moveri, atque inspirando impelli, ac duci, quod, citra externam apparitionem, & allocutionem, fieri potest; aliud, iisdem hominibus per angelos ea, que in eternitate fiant, annuntiari, quod citra externam apparitionem & allocutionem fieri non potest. Prius illud LVTHERVS, & alii, largiuntur; Posterius e verbis eorum elici, si vel obiter inspiciantur, non poterit. Neque etiam par est, angelos & animas separatas, velut curfores quosdam publicos, aut legospouse concipere. Angeli enim boni funt πνέυματα quidem λειτεργικά, quæ eig diakovlav emittuntur: at non propter jam beatos, quibus nuntios afferre debeant; sed NB. Sia Tes médaou-Tas ungovopeir owthpian. Ebr. I. 14. Coelites autem per novos advenas, & quasi supplementa cœlestia, edoceri de iis, quæ fiant in regno gratiæ, facilius dicitur, quam probatur. Quiescunt suis a laboribus & curis, Apoc. XIV, 3. verfantes

fantes in *loco folatii & lætitiæ*, Luc. XVI, 25. Matth. V, 4. Vix igitur eo ex orbe, quem omnis mileriæ ac peccati theatrum, & compendium, effe norunt, nuntios vel accipient, vel expectabunt. Abrahamum enim, de statu Epulonis, & fratrum, a Lazaro edoctum esse, quod Averor Celeb. affirmat, non legitur. Poterat ex illius supplicio, vel aliunde, cognoscere. Non igitur opus est, ad illud sententiæ præcipitium prolabi.

§. XXIII. Exceperis forsan, cum eodem illo Avcto-RE: Die Seelig Verstorbenen sind uns öffters, nach dem freyen Willen Gottes, näher, als wir fassen und glauben können. Mose und Elias waren den dreyen Jüngern auf dem Berg nabe, ob diefe gleich geschlaffen. Luc IX, 32. Man bedencke doch die Worte Ebr. XII, 23. hierzu kommt die offtmahlige sebr liebliche Erfahrung, da man nicht nur im Traum, sondern mit wachenden Augen öffters die Seinige, und die, mit welchen man vor dem HErrn in einem Geist besonders verhunden gewesen, erblicket, vornehmlich in der letzten Todes - Stunde. Daß es ein Blindwerck vom Teufel seye oder zufällige Phantasien, kann man nicht sagen, auch nicht, daß GOtt einem nur fo ein Traum-Bild mache : auch nicht, daß es gute Engel seyen in der Person der lieben Unserigen, in dem kein Exempel in der Schrifft zufinden, daß die gute Engel jemahl eine fremde Person agirt haben. Bene autem facit, quod appropinquationem cœlitum a libera Dei dispensatione ac voluntate derivat. Dubium enim non est, quin Deus animas separatas semper, & ubique, præsentes sistere possit, quando, & ubicunque velit, dum velit. Per hanc etiam Mosen & Eliam apparuisse super monte, collocuturos cum Servatore nostro, indubitato constat ex Matth. XVII. 1. Jq. Nec id ignorabat Petrus, cum diceret: Kupie, e Séher, St vis, faciamus tria tabernacula v. s. At hanc ipfam Dei voluntatem ad plures alios, & promiscue, extendendam

dam esse, unde probabitur? Negat David de mortuo suo filiolo: Ego sum, inquit, abiturus ad ipsum, at ipfe non est reversurus ad me, 2. Sam. XII, 23. Provocat celeb. AVCTOR ad locum Ebr. XII. 23. At, in eo, non, quod Spiritus perfecti ad nos accedere soleant, quo de tamen nunc quæritur, sed, quod nos ad multitudinem spirituum perfectorum accesserimus, docetur. Acceffimus autem in ecclesia militante ad triumfantem, non per unitatem status, qui est diversissimus, sed unitatem, finis, scopi & brabei, quod unum idemque obtinendum est a militante, ut jam obtentum fuit a triumfante. Nostrum enim πολίτευμα est in cœlis, Phil. III. 23. Jamque peregrinamur a Domino 2. Cor. V, 6. nedum a cœlitibus. Nondum igitur constat, velle Deum, ut cœlites ad nos redeant, nobisque propiores fiant. Causas ATHANASIVS, vel quisquis auctor est, adducit ad Quast. num. XXXV. quare Deus non permiserit, ut animæ defunctorum ad nos redeant, & enarrent, quomodo se res habeat apud inferos? Respondet enim: Noxin Evreugev Than ev Ta Biw TixTe Day Eussier, quia damones possent mortuorum formas assumere, seque ex mortuis excitatos mentiri, atque inde πολλά ψευδη πεάγματα & δόγματα, de iis, quæ ibi fiunt, spargere, πεός την ήμων πλάνην, & απώλειαν. CHRYSOSTOMVS autem z) negat, quæri oportere a mortuis, que doceamur in Scripturis. Deum, si novisset mortuorum apparitiones nobis profuturas, eas nobis non fuisse negaturum: Deum non permittentem, ut quisquam ex inferis ad nos redeat, docere nos voluisse, Scripturæ potius, quam aliis, credendum elle.

§. XXIV. Interim Celeberrimus AVCTOR recipit se ad experientiam, & usum, juxta quem beati nobis nunc vigilanti-

bus,

z) in Homil. IV, de Div, & Laz. p. 77.

bus, nunc somniantibus, appareant, maxime in articulo mortis. Mallem vero hac affertione abstinuisset Cel. AVCTOR, professione Lutheranus. Fieri enim vix potest, quin ansam inde adversarii sumant, nos varie criminandi, ac si vel purgatorio, vel invocationi sanctorum, faveamus, ac sensim paulatimque ad Papatum redire incipiamus, quod ipfum ut Petraus rectiffime monuit; sic evenisse Celeberr. Avcror diffiteri non potest. a) Ipsa quoque opinio fraudi esse poterit meritis & officio Christi παρακλήτε, que nulli non moribundo sufficere debent. Mortuos autem moribundis adesse, ac solatium afferre, ubi quæso legitur in Scripturis? Post mortem animam Lazari deportaram fuisse ab angelis in finum Abrahæ, legitur; Abrahamum ipsum affuisse, ac humeros velut supposuisse, non legitur. Svavia hæc sunt somnia, nec tamen, procul omni doctrinæ periculo, jactanda. Probo cautelas ab Apologeta propositas, b) at doleo, non semper suisse observatas. Frustra fuerit, qui ab hac persvasione in articulo mortis vel tantillum sibi solatii promittat. Quodvis enim solatium fundamentis certis, immotis, & indubitatis inniti debet, cujusmodi hic desidero. Equidem allegantur eorum; qui post mortem etiam vigilantibus, & pulchre sobriis, apparuerint, exempla. Quid autem, si hæc omnia mera fuerint ludibria Satanæ, qui mendax est, &, ut Proteus aliquis, in omnes sele formas mutare potest? Hic enim suam subinde mavspyiav exercet περός την μεθοδείαν της πλάνης. Eph. IV, 14. Audiant, quid hie Avgvstinvs Donatistis responderit: Cum enim hi dicerent: Hoc verum est, quia ille Pater no-

Ster,

a) vid. Sendschreiben p. 12, m. O p. 21, lin. 8.

b) im Vaterr. c. Petraum. p. 43.

fler, aut illa Soror noftra, tale visum NB. vigilans vidit, vel tale visum dormiens somniavit: respondebat ille: Removeantur illa vel figmenta mendacium hominum, vel portenta fallacium spirituum. Atque hoc ne gentilibus quidem olim ignoratum fuisse videtur, quorum e numero JAMBLI-CHVs refert, esse genus quoddam dæmonum, natura deceptorium, multiforme, quodque species Deorum, & geniorum, & animarum post mortem mentiatur. c) Adjicit huic calculum Avgystinvs, d) & ex Porphyrii ad Anebuntem Ægyptium epistola, docet, martuorum animas non redire, Spiritus autem effe impuros, qui appareant sub specie mortuorum. Quod ipsum pluribus persequitur, tandemque ex verbis Porphyrii concludit : Spiritus non tam natura, ( quod ille posuerat ) sed vitio fallaces, simulare Deos, & animas defunctorum: Damones autem non (ut ille dixerat) se simulare, sed plane este. Adstipulatur cœlesti ore suo JOHANNE'S CPTANVS: e) Non anima, inquit, defuncti est, que ista dicit ( nempe, anima talis ego sum; ) sed dæmon, qui hæc, ut audientes decipiat, effingit. Et post interjecta nonnulla : Multis e locis Scripturæ probari potest, non errare bic post mortem NB. justorum hominum animas. Nam & Stephanus ait? Suscipe Spiritum meum. - - - Quod vero nec peccatorum anime hic commorari possint, divitem audias, quid dicat, perpendasque, quid petit, & non impetrat. Quodh poffent animæ bominum bic conversari, venisset ipfe, ut cupiebat, & suos de tormentis inferni fecisset certiores &c. Spiritus ergo impuri sunt, qui sub specie mortuorum apparent, quorumque adeo apparitiones pro D2 in-

c) de Myster. Ægypt. Sect. III. c. 31.

d) de Civ. Dei L. X. c. II. e) Homil, XXIX. in cap. VIII. Matth. T. I. ed. Francof, f. 334. 19.

infortunio potius, quam folatio, habere debemus g) id quod hiftoria de apparitione jactata mortui Samuélis 1. Sam. XXVIII. abunde probat. Unde hujusmodi apparitiones LVTHERVS Noster exercitium malitiæ Cacodæmonum veriffime nominat. h)

§. XXV. Urgebitur forte locus 1. Pet. V, 9. nam & hunc opinioni sux favere Celeb. ΑνCTOR, p. 767. n. 10. arbitratur. Quid autem si αδελΦότητα την έν κόσμω, non tam διακειτικώς quam έξηγητικώς dictam esse putemus? Et si maxime αδελΦότητα quandam έν δυgανοs statuamus, quod quidem salva fidei analogia fieri posse non diffitemur, minime propterea sequitur, inter utramque fraternitatem, την έν κόσμω, & την έν δυρανοs h. e. ecclesiam militantem, & triumfantem, tam arctum, perpetuumque, commercium intercedere, ut beati cœlites viventibus in terra sepius opinione su serveres.

§. XXVI. TERTIO nonnulli animas quidem a morte fuperesse, vivere quoque, intelligere, ac operari, concedunt, ad plenam tamen, perfectamque felicitatem, ipsamque adeo beatificam Dei visionem, ante extremum judicium admitti, negant. Non pauci enim, ut VASQVETZIVS eorum sententiam exprimit, nec infimi nominis auctores, in ea fuerunt sententia, ut affererent, Sanctorum defunctorum animas, que ex bac vita discesserunt, non statim in beatitudinem recipi, sed usque ad diem judicii in quibusdam locis refervari, ut interim nec

g) vid. JO. GEORG. DORSCHÆI Singul. Angel. Diff. VI. p. 419. fq. JO. MEISNERVS de apparit. dæmonum: ITTIGIVS de Purgator. Fanat. §. XXXI. fq inprimisque SCHELGVIGIVS de apparitionibus mortuorum, vivis ex pacto factis. §. XLI. itemque GISB. VOETIVS difp. de nat, & operat. Dæm. T. I. Difp. Select. p. 906. fq.

b) In Artic. Smalcald. P. II. art. 2. p. n. 485. Conf. omnino JO. RIVI-VS in L. de superst. & spectris.

nec Deum videant, nec beatæ sint, ut VASQVETZIVS i) loquitur. Ingentem horum numerum BELLARMINVSk) SIXTVS SENENSIS 1) ALPHONSVS A CASTRO m) MEL-CHIOR CANVS n) JUSTINIANVSO) STAPLETONVS P) M. ANT. DE DOMINIS, alique, & in his JACOBVM Apostolum, (hunc enim illi Liturgiæ, quæ sub Jacobi nomine circumfertur, auctorem credunt,) IRENAEVM, JUSTI-NVM M., TERTVLLIANVM, ORIGENEM, LACTAN-TIVM, VICTORINVM MARTYREM, PRVDENTIVM, AMBROSIVM, CHRYSOSTOMVM, AVGVSTINVM, THEODORITVM, OECVMENIVM, THEOPHYLAстум, Еутнуміум, &, РАТКУМ omnium fignaculum, BERNHARDVM Clarevallensem, allegant. Hos inter JUSTINUM, &, IRENAEUM, BELLARMINUS q) erroris hujus absolvere studet. At PETAVIVS r) hoc procul difficultate fieri posse, negat. SENENSIS Bernbardum conquisitis rationibus excusare conatur. s) Verum, ut veteres illi in modis loquendi nonnihil dissentiant, & aliquando animas, ad diem usque extremi judicii, quiescere doceant, quandoque vero receptacula, nescio quæ, animarum commemorent, in quibus hæ nec facientes, nec patientes quicquam, versentur, omnes tamen una mente animas a conspectu Dei, ante resurrectionem, excludere videntur. Sigillatim t) TERTVLLIANVS, Pa-Dz trum

i) Comment. in Primani Secunda D. Thoma Difp. XIX. c. l. n. I. p. 123. k) L. I. de beat. Sanct. c. l.

t) vid JO. MEISNERVS in Difp. I. de statu animarum sep. §. & imprimis B. ITTIGIVS in erud. differt. de novis fanat. purgatoriis. S. XXI. fq.

<sup>1)</sup> L. VI. Bibl. annot. antepenult. m) L. III. adv. hæref.

n) L. VII. Loc. c. 3. o) In Cap. I. Ep. ad Philippenf. p) L. I. de Auctorit. Scr. S adv. Wittaek. q) 1. cit.

r) T. I. Dogm. Theol. L. VII. c. 14. f. s) L. c.

# 20 DE ANIMARYM SEPARATARYM STATY

trum latinorum princeps, & omnium in occidente Magister, animas separatas penes inferos esse, puniri & soveri in infernis, interim sub expectatione utriusque judicii, simpliciter scribit. u)

§. XXVII. Causas erroris laudatus modo MEIS-NERVS erudite deducit. Primo enim plerique, inter\_ CHRISTIANOS, literatos saltem, antequam Doctrinam de Christo amplecterentur, PLATONI & ARISTOTELI, & ceteris ex iisdem sectis Doctoribus, se addixerant, quod quidem de IRENAEO, ATHENAGORA, JUSTINO, TER-TVLLIANO, LACTANTIO, AVGVSTINO, & pluribus, cum ipsi subinde fateantur, non est, quod data opera ostendatur. Atqui PLATO rerum omnium notitiam homini putabat innasci, delitescere, & quasi oblivione sopiri, cum primum edimur in lucem, successu vero temporis paulatim se exerere, & ex profundo quali somno expergisci, unde adeo, quicquid discamus, non tam primum imbibere, quam recordari, videamur, quod ex PLA-TONIS PHAEDONE, MENONE, X. de rep. & aliis ejus scriptis, juxta & interpretibus, facile constat. Sicut autem hunc Præceptoris sui errorem ARISTOTELES recte confutavit, sic in contrarium, ut fieri solet, prolapsus est, sic, ut crederet, intellectum hominis, ubi primum nascatur, rase tabulæ esse similem, cui quodvis inscribi possit, utut nihil inscriptum sit. Sicut autem se habuerit anima hominis, cum primum oriatur, sic eandem se habere, ubi a corpore fuerit separata, adeoque animam a corpore solutam nihil intelligere, appetere, vel operari. His præceptionibus veteres imbuti, etiam cum ad Christianam religionem transirent, non poterant veritatibus huju it

u) L, de Anima sub fin,

ita subscribere, quin ad Philosophos, quibus antea operam dederant, subinde respicerent, horumque adeo placitis dogmata Christana respergerent, ac condirent. Quod equidem minime probat TERTVLLIANVS x) cum ait: Quid Athenis, inquit, & Hierofolymis? Quid Academia & Ecclesia ? nostra institutio de portieu Salomonis, qui & ipfe tradiderat, Dominum in simplicitate querendum. Viderint, qui STOICVM & PLATONICVM, & DIALECTICVM CHRISTIANISMVM protulerint. Interim pluribus placuisse, negari non potest, & usus probat, eadem ex causa, si non plerosque, certe multos, de statu animarum post mortem errores emersisse.

§. XXVIII. Altera causa fuit, quod multi Patrum Millenariorum opinionem amplexi sunt, statuentes, justos post resurrectionem mortuorum, non statim a discessu suo e corporibus divino conspectu frui, sed interim, usque ad resurrectionis tempus, certo loco detineri, ubi per mille annos, in summa quiete, rerumque omnium affluentia, sub imperio Christi, sint gavisuri, asvescentes capere gloriam DEl Patris, ut IRENAEVS y) loquitur, donec ad plenum cœlestis felicitatis usum transferantur. Queis admissis & positis, facile sequitur, non posse de iis plenariam ruitionem cœlestis gaudii, statim ab excessu prædicari. z) §. XXIX. Denique videntur Patres hinc duas beatorum chasses, hinc duos beatitudinis status, agnovisse. Unum nempe, quod Sixtvs Senensis a) non male tradit, anima sine corpore, usque ad universale judicium, quem veteres, variis nominibus describentes, appellarunt sinum Abraha, Paradisum

a) Bibl. L. VI. unnot, CCCXLV. t. n.

pri-

x) L. de Prafer, adv. baref. c. 7. f. 205. ed. Rigalt .-

y) L. V. adv. bar. c. 35. z) Vid. omnino PETAVIUS. T. I. de dogm. Theol. L. VII. cap. XIV. n. 2. 3. 4 f. 509. Sq. ed. Parif.

primis parentibus ademptum, altare exterius, fubaltare DEI, fanctorum vestibulum, Atria DEI, promptuaria animarum, abdita receptacula, animarum custodiam, securitatis requiem, arrhabonum regnum, Rolam albam, adeptas promissiones, & alia hujusmodi. Alterum vero effe statum anima resumpto corpore post judicium, quem dicunt domum DEI, altare interius, superaltare, sublimiora calorum, consummationem gloriæ, bonorum omnium terminum, integra meritorum præmia, coronarum tempus, fruitionis regnum: IRENAEVS b) priorem vocat invisibilem locum definitum animabus a Deo, in quo usque ad refurrectionem commorentur: AVGVSTINVS secretum Patris, quo post passionem resurgens assumptus sit Dominus: c) alio loco abdita animarum receptacula, nominat. d) Hinc AMBROSIVS inter incolatum paradifi, & regnum paradifi, e) CHRYSOSTOMVS inter regnum paradifi & regnum cælorum: f) THEOPHYLACTVS inter promi/fionem & plenam promissionis acceptionem :- AVGVSTINVS denique inter paradifum, & calum ipfum, g) distingvit, dubius, an paradifum in cœlum tertium, an supra illud, collocare debeat. Ut adeo Veteres, non tam de animarum gloria ante judicium, quam de Loco & gradibus ac confirmatione gloriæ, disputasse videantur. Quod etiam LVDOV. VIVES ad locum AVGVSTINI, h) quo animas post excession fuum in secretis receptaculis quiescere affirmat, annotavit, addita ratione: Ubique beatas esse posse, cum ubique sit Deus, cujus fruitione sint beate.

6. XXX.

- b) L. V. de hæref. c. XXVI. ed. Gelaf. sub fin.
- c) In quast. Evangel. L. II. T. III. 00. 353. edit. Froben.
- d) In Enchiridio ad Laurentium c. CIX.
- e) Obferv. II. in Micham Prophetam, allegante Petavio T. I. f. s10.
- f) ap. Petav. 1. c.
- g) L. XII. de genefi ad lit.
- h) L. XII. de Civ. Dei c. 9.

33

6. XXX. Quicquid hujus sit, ALPHONSVS de CASTRO hanc opinionem, quod scil. animæ separatæ ad visionem Dei ante diem extremum non admittantur, & hærefin, & errorem pestiferum, vocat, atque ab Armenis. Græcisque, foveri scribit. Quæ forte causa est, quod SIX-TVS SENENSIS 1. c. figillatim Armenorum errorem nominat. Sed enim, quod h. l. præteriri non debet, etiam a JOANNE XXII. P. R. misere hic desipiente, ut PAVLVS LANGIVS i) loquitur, hic error conceptus est, siquidem non folum ipfe negavit, animas purgatas ante judicium habere Aolam, que est clara & facilis Dei visio, sed & Parisienfem Universitatem ad hoc induxit, at nulli gradum Theologiæ conferret, nist hunc errorem se defensurum jurasset. k) Quod ut ipsi Scriptores Pontificii magno numero, & in his P. LANGIVS, 1) testantur; sic irrefragabile testimonium eft, Papas Romanos fieri posse hæreticos, nec esse infalli-Damnatus enim error est Decretalibus Epistolis Robiles. manorum Pontificum, Innocentii III. qui sedit sub initium Seculi XIII. & Benedicti XI. qui sub initium Seculi XIV. m) judice modo citato LANGIO, fanctimonia vite, & animi prudentia, revera nobiliter fulsit, &, magna demum conquistione facta, ut STAPLETONVS n) ait, in Concilio Florentino, (CXLI. Episcoporum sub Eugenio IV. P. R. Ao. 1438. & 1439.) hæc sententia definita est: illorum etiam animas, qui, post baptisma susceptum, nullam omnino peccati maculam incurrunt; illas etiam, que post contractam peccati maculam, vel in suis corporibus, vel eisdem exute corporibus, sint purgatæ, in cælum mox recipi, & intueri clare ipfum DEUM, trinum, & unum, sicuti est; meritorum tamen diversitate alium alio

i) in CHR. CIZIZENSI f. 832. ed. Piftor.

k) Vid. SIXTVS SENENSIS 1. c.

<sup>1)</sup> In CHR. CIZIZENSI f. 831. ed. Piftor.

m) l. c. f. 821.

n) L. I. de anal. Scr. S. c. Wittack, c. 2.

alio perfectius; Illorum autem animas, qui in actuali mortali peccato, vel folo originali, decedunt, mox in infernum descendere, pænis tamen disparibus puniendas. 0)

§. XXXI. Atque hæc quidem fententia fere huc dum in Ecclefia Latina, & Occidentali, duravit,' ne ab LVTHERO quidem, alioqui ad priftinam integritatem omnia revocante, (fi ea, quæ ad purgationem post mortem spectant, exceperis, quod supra §. XVI. docuimus,) improbanda. CALVINVS tamen, qui antea se Pfychopannichitis fortiter opposuerat, eundem hunc errorem recoxisse videtur. Scribit enim: Cum Scriptura ubique jubeat pendere ab expectatione adventus Chrissi, & gloriæ coronam eo usque differat, contenti simus his finibus divinitus nobis præscriptis, animas militiæ labore perfunctas in beatam quietem concedere, ubi cum felici lætitia fruitionem gloriæ expectant, atque ita omnia teneri sufpensa, donec Chrissus appareat redemptor. p)

§. XXXII. Parum ab hoc diffentire videtur magni Nominis Theologus in epistola, quam fidei faciendæ, hujusque argumenti, gratia, quod alias edi eam non memini, totam subjicio. \* Improbat enim, erroribusque po-

pularibus

211 (313

o) vid. CORIOL. in Summa Conc. f. 885.

p) Inftit. L. III. c. 25. p. m. 353.

\* Leben und volles Genügen! Amen!

Hochwürdiger etc.

Infonders Hochgeehrter, und, in JEsu unserm König, Hertzgeliebter Herr,

Dero Hand-Briefflein batte so liebreich nicht verdienet, sondern, weil Dauch einige zeilen von Hr. D. Lüders, und Hr. D. Neuß, nicht zwar an mich, doch von meiner Person, umb der treuhertzigen Erinnerung willen, zu Gesichte kommen, die dieser dem Straucheln und Fall sehr nabe Tritte und kein rechtes Wesen in CHristo anzeigten, so sorgte desto mehr, meine annoch darzukommende wichtige Epistel, die freylich bey Verstockten nichts als Verbitterung, sedoch auch ihnen selbst eine nothwendige Frucht der Vberzeugung, wircket, würde etwa hart gestraffet und mein, ja GOttes, gutes Absehen nicht erkandt, und alles von mir; wo,

pularibus, annumerat illam persvalionem, daß wir von Mund auf gen Himmel fahren wollen, zum Besitz der Vollkommenbeit und Herrligkeit, da wir doch, nach anleitender Ordnung der Schrifft, erst aus dem statu mortis aufferstehen, und vor Gerichte, (darin man noch Fürbitte ponderiret) erscheinen müssen.

E 2

S.XXXIIL

man sich von Freunden, die in Anfechtung gefallen, einnehmen laßen folte, verschmabet und vernichtet werden. Allein GOttes, über Dero Ibm gefällige Friedliebenheit waltende, Vater - Treue hat es fo gemittelt , und Dero Hertz disponiret, durch Dero Verweiß nicht etwa betrübet. fondern durch Dero nur allzurühmliche Behutsamkeit gleichfalls in Schrancken der Demuth und Niederwerffigkeit bey meinen fo fchweren eigenen Zustand, wie auch bißberigen Fällen, und davon gestellten judicio erhalten zu werden, damit nicht in unbegreifflichen Gerichten und unerforschlichen Wegen GOttes mich versteige, wo sie GOtt nicht felber offenbabret und vor Augen leget. Zu GOtt fage ich mit Affaph : Siehe, die von Dir weichen, werden umbkommen ; Du bringest umb alle, die wieder Dich buren. Aber das ift unter andern meine Freude, daß ich verkündige alle Dein Thun. Noch bis dato hat man am allermeisten mich darüber fast vor einen Papisten halten wollen, weil das Gebeth vor verstorbne Feinde kräfftig halte. Welches daher rühret, dass vom Zustand der Seelen nach dem ersten Tode eine fast durchgehends graffirende Vnwiffenheit, oder vielmehr affectirte irrige Meynung, die Augen blendet, dass nichts gemeiners ist, als von Mund auff gen Himmel fahren wollen, zum Besitz der Vollkommenheit und Herrligkeit, da wir doch, nach anleitender Ordnung der Schrifft, erst aus dem statu mortis aufferstehen, und vor Gerichte ( darinnen man auch Fürbitten ponderiret ) erscheinen müssen. Dramb wie dero Gebethes-Krafft ich in der That erfahren, und umb gewisser Vrfache willen Sorge getragen, Dero Geschrey zu GOtt mache D. Car. einen schweren Standt, fo bin nun auch in gewisser Zuversicht, Dero Vermögen zu beten, so das meinige weit übertrifft, werde mit der Zeit Wunder erweisen. Aller meiner Feinde Fluch ist eitel Seegen, wenn Sie fortfahren, auch für mich Sünder Fürbitte bey GOtt einzulegen, welches fo ihm, als allen meinen übrigen Wiederfachern und Lästrern, die noch leben, oder bereits gefarben find, von Grund meiner Seelen vergeben habe und täglich vergebe. Dabero von GOtt inniglich bitte, als viel feiner Gerechtigkeit unverletzt geschehen kan, daß niemand einiges wieder mich begungenen ewig Straffe leyden, oder diese dadurch vermehret werden möge. Im übrigen, wie ich von der aus H. Schrifft erlerneten Hoffnung künfftiger besserer Zeiten nicht abweiche, sondern Dero Gedächtniß mir auch eine Freude ift, fo kan ich doch dieselbe so nahe zu seyn nicht glauben, als mein wertber

§. XXXIII. Nos autem beatorum animas, etiam ante diem extremi judicii, & procul purgatione, cujus alioqui neceffitatem Pontificii Florentiæ Canone I. præftruebant, ad plenæ, perfectæque, felicitatis ufum pervenire putamus. Deus enim hac maxime de caufa fe nominat Deum Abrahami, Ifaaci, & Jacobi, utut mortuorum, quod fe iis, etiam poft mortem, beate videndum, fruendumque, præbuerat. Matth. XXII, 25. Idemque perfpicue docet Liberator nofter, latronem de Cruce pendentem, atque, ut fui meminiffe vellet, cum veniret in regnum fuum, orantem, his verbis erigens: Hodie mecum eris in paradifo. Luc. XXIII, 43. Neque enim latro petitioni fuæ tum fatis fieri voluit, quum Chriftus ad judicium in gloria venturus erat, ut Sociniftæ interpretantur, quod Rex non in re-

Herr uns die Hoffnung davon machen will: Ob ich wohl es, nach feinem Gedancken zu gehen, hertzlich wünschen möchte. Aber ich kan Babel nicht anders ansehen, als in seinem starcken Wachsthum, und daß es noch erst feinen höcksten Gipffel besteigen, und unfere Kirche meistens unterdrücken werde. Ebe dieses geschiehet, sebe nicht, wie jenes fallen kan: Vor deffen Fall aber werden wir wohl keine, nur etwas beständige, Besterung feben. Dahero mir auch die Gedancken nicht mache, dasjenige zu erleben, womit ich Christliche Mitt-Brüder tröste. Denn ob es wohl so gar weit nicht entfernet seyn mag, wird sichs dach weiter binaus strecken, als der mir bestimmten Jahre sich erstrecken mag. Indessen freue mich nichts desto weniger, weil ich gleichwohl ein Mit-Bruder derjenigen bin, die noch bier in dieser Zeit, wenn wir bereits in die Ewigkeit übergegangen, mit der Erfüllung der Verbeissungen, die wir bier bekennet haben, auch darüber geschmäbet worden find, beseliget werden sollen. Welches die Krafft der Liebe, mit dero der HErr alle seine Kinder unter einander verbunden hat. Hiermit der treuen Obhut und Regierung GOttes bertzlich empfehlend verbleibe

### Meines Hochgel. Herrn und geehrt. Freundes

B.

zu Gebeth und Liebe williger

N.

den 28. Junii 1699.

gno suo, verum in regnum, venire dicitur; sed potius latro, quam primum, & procul interposita mora, salvari cupiebat, quod ipsum ei prompte pollicebatur Servator, dicens: Hodie mecum eris in paradiso.

6. XXXIV. Quoniam vero Veteres, inter Paradisum, & Calum ipsum, distinxisse, supra monuimus, facere hoc loco non possum, quin addam, Auctorem Observationis guartæ T. VIII. Obf. Hal. statuere, quod Paradifus significet lætum statum animarum post mortem, a cælo tamen beatorum distinctum. Eum vero esse infernum, seu statum quietis & refrigerii. Infernum enim effe duplicem, alterum quietis, in quem animæ justorum deferantur, alterum cruciatuum, in quem impiorum anime migrent. Priorem effe illum, quem Christus cum latrone per triduum mortis occuparit, quemque Patriarche & Sancti V. T. usque ad refurrectionem Christi tenuerint etc. Mira profecto sententia, & Halensibus digna, quæ horribili quadam metamorpholi paradilum in infernum transmutat, & infernum, quendam quietis, sedemque felicitatis, statuit, quæ quidem quo pacto secum conciliari possint, non video. Interim vetus est opinio, utut forfan nova Observatori sit visa. Annotante quippe Cel. Jo. CHRIST. WOLFIO, Theologo, ac Polyhistore Hamburgenfi, jam a Gratio in Appendice apologetica, pro Urbano Regio, bujus formulis caute loquendi subjecta, pridem allata est. Unde & illius confutandæ opera possumus supersedere, quod & hæc a BALTH. HENR. de PLATEN, peculiari, quae extat, differtatione q) est occupata, & recocta infuper opinio sua se levitate, ne dicam absurditate, destruit. r)

E 3

6. XXXV.

q) habita Greyphswaldiz fub przf. D. JO. FR. MAYERI. z) Conf. Cel. WOLFII Curz Philol, & Crit, ad Luc. XXIII. pag. 767.

38

§. XXXV. Quod ad rem ipfam attinet, Servator noster non modo latronis animam e vestigio in paradisum se recepturum promisit, sed etiam Lazari animam statim a morte in sinum Abrahæ deportatam suisse, commemorat. Luc. XVI, 29. Etiamsi vero per parabolam id dictum, nec omnia in eadem ad vivum resecanda esse, facile largiamur; sufficit tamen, eodem in loco Christum de statu animarum separatarum, ex instituto, & opera data, exponere voluisse, ex eoque adeo argumenta sat valida peti posse. Hinc & Stephanum, qui martyrum sub novo sædere ordinem dedicavit, jamjam moriturum in Domini su manus spiritum sum commendasse, legimus. Act. VII, 59.

S. XXXVI. Nec est, quod quis illud felicitatis Latroni, Lazaro, Stephano, forsan per gratiam specialem, & extra ordinem, evenisse existimer. Opponimus enim, urgemusque, locum Apoc. XIV, 13. Beasi, qui moriuntur in Domino Ancieri: Etiam spiritus dicit, quod quiescant a laboribus fuis, sed opera comitantur eos. Nec enim I.) per morientes in Domino, quod nonnullis persvasum esse video, soli martyres, sed hi omnes intelligendi sunt, qui fidem & bonam conscientiam retinent, insitique Christo in confessione fidei usque ad finem vitæ perdurant, utut de cetero non supplicium subeant, sed naturæ debitum reddant. Jubetur enim Joannes scribere, h. e. literarum monimentis ad omnem Christianorum posteritatem transferre, quod audierat, sententiam nempe solatii plenam, & cunctis atar tibus necessariam, ac omnibus denique moribundis in Domino profuturam. Idque 2.) vel ipía morientium conditio Moriuntur enim ev Kugiw. Jam cum, qui viarguit. punt in Domino, salvi sint, utut in spe: quis neget, morientes in Domino falvos fieri, etiam RE? Rom. VIII, 24. Nam five vivinus, Domino vivinus: five morimur, Domino mori-

morimur. Sive igitur vivamus, sive moriamur, Domini sumus. c. XIV, 8. Bene LVTHERVS: Wer in dem HErrn Rirbt, der muß gerecht, und seelig seyn, wenns gleich nicht hier in Apocalyps stünde, oder GOtt müßte selbst lügen. Und wenn der Troft, und Glaube solte nichts seyn, daß der feelig sey, der in Christo stirbt, was ist denn unfer Christen-Glaube, so wolt ich eben so mehr ein Türck, Jüde, und Heyde seyn: was hülffen mich so tröftliche Verheissungen GOttes, daß, wer an Christum gläubt, solle nicht gericht werden, Jo. III. sondern gerecht, feelig, heilig feyn, Vergebung der Sünden, und ewiges Leben haben. s) Etiamsi vero 3.) voculam anapri quidam ad morientes referant, hoc sensu, beati, qui ab hoc tempore pro veritate occumbunt; rectius tamen to anaeri cum Beatis connectitur, ut innuatur, statim, & procul intervallo, a morte ad Vitam transire, perinde ut latroni proposita felicitas eodem die initium sumplit, quo Christus promisit. Neque vero non hæc ipsa interpretatio 4.) scopo scribentis Apostoli respondet. Vult enim spiritus attrahere certantes, hac promissione, quod cessaturi sint labores, & ventura bona, in quibus conquiescant. Simul enim, us. fublati fuerint e medio labores, inducetur operum retributio, ut ARETAS loquitur ad h. l. Neque vero vult folum attrahere certantes, sed & 5.) erigere labantes, ac recreare fesso, solari miseros. Fortius autem propinare solatium non poterat, quam scribendo, promittendoque: finem miseriarum, felicitatis initium fore. Idque 6.) verba, quæ sequuntur, confirmant. Dicuntur enim quiescere a laboribus. Atqui laborem, natura sua, & procul intervallo, sequitur præmium, ac merces. Denique 7.) opera, operumque fructus, cosdem comitari dicuntur, anore Jav per autor. Ouo

Quo pacto operantes, operumque fructus, divelli a fe non poffunt. Qui enim alterum comitatur, is non e longinquo fequitur, fed vel latus claudit, vel proxime adeft. Ergo promissi operum fructus, qui comitari morientes in Domino dicuntur, procul intervallo, & mora, eosdem excipiunt ac beant. 8) Quid multa? Maxaguoi dicuntur: Ergo vel sperant paxaguotrota, vel speratam obtinuerunt & habent. Atqui non sperant, quod salus in spe non mortuorum est, sed viventium; Ergo jam ab ipso mortis momento habent, non autem in ultimo demum die impertiendam expectant, recteque adeo dicitur: Seelig verstorbene fahren von Munde aus gen Himmel, quod contra Papistas, horumque assectas, evicisse sufficiat.

XXXVII. Addimus tamen illustrem, prorsusque ad remaccommodatum, locum Apostoli, ex 2. Cor. V, 6. Sq. Scimus, inquit, quoniam cum sumus in corpore, peregrinamur a Domino : Per fidem enim ambulamus, & non per speciem. Studemus autem, & bonam voluntatem habemus, peregrinari magis a corpore, & præsentes esse ad Dominum. Quibus in verbis Deum dia edes videre, Apostolo est, Deum, ut in se est, videre, & coram intueri. Videre autem per speculum, & in fide ambulare, est e longinquo, & velut per transennam, seu in verbo, cognoscere. Quando igitur optat Apostolus, ut in fide ambulare, & peregrinari a Corpore definat, ne peregre abeffe a Domino cogatur. ostendit simul, esse aliquem animæ statum, quo anima peregrinetur a corpore, nec tamen a Domino. Talis autem status revera non dabitur, nisi concedatur, DEUM mox a morte videri. In hac enim vita peregrinamur a Domino. non a corpore: Post resuscitationem vero nec a Domino, nec a corpore peregre absumus. Unde sequitur, post mortem nos quidem peregre abesse a corpore, non tamen a Domine

Domino, sed hunc potius dia édes videre. Animæ igitur piorum simulac e corporibus excesserunt, recta in arcem æternæ felicitatis contendunt.

§. XXXVIII. Non diffimilis est locus, qui extat Ebr. XII, 23. Accessitis ad Sion montem, & al civitatem Dei viventis, Hierusalem calestem, & multorum millium angelorum frequentiam, & ecclesiam primitivorum, qui conscripti sunt in cœlis, & judicem omnium, Deum, & spiritus justorum perfectorum. In quo cumprimis est observandum, hic de Spiritibus, ante universalem mortuorum refurrectionem, ibi existentibus, sermonem esse, & statum animarum separatarum describi. Tum vero eosderi spiritus dici TETENeiwueveç, per quos equidem, WITTI-CHIVS notari putat t) Spiritus fidelium V. T. qui in calis fint confummati, h. e., ut alibi u) explicat, ad info clionem omnium mysteriorum N. T. seu cognitionem omnium, & singulorum, que circa Christum, & per Christum facta sunt, admissi, cum in terris fuerint servituci subjecti. Intecim, uti WITTICHIVS ipse hos Spiritus cælesti gaudere felicitate fatetur; sic consummati, persectique, dici, sine illius frui-. tione, non possunt. Hinc BRAVNIVS Socinista Schlichtingii opinionem, secundum quam spiritus supersint, merus autem spiritus sit nihil, fluere dicit ex fordidis illis cloacis, mortuos esse extinctos, nullaque frui felicitate ante refurrectionem corporum. x) Recte vero B. SEB. SCHMIDIVS: Bene hic locus, inquit, opponitur Græcis, qui animas negant frui gloria, & beata DEI visione. Quod si verum foret, non magis ad SPIRITVS, quam ad CORPORA, accessifiemus; cum tamen Apostolus fatis clarum discrimen faciat.

§. XXXIX. Cæterum, ut piorum animas statim a F mor-

t) In Comment. ad b. 1. p. 388.

u) In Comment ad C. XI, 40. p. 358.

x) In Comment. ad Ebr. XII, 23. p. 888,

### 42. DE ANIMARVM SEPARATABVM STATY

morte ad videndum Deum admitti; fic invicem reproborum statim a facie Dei rejici, æternisque cruciatibus damnari, existimamus. Quod patet epulonis exemplo. Is enim, statim ab excessu, detrudebatur ad locum supplicii. Luc. XVI. Quod ipsum generatim omnibus denunciat Apostolus, cum ait: Qui non crediderit, condemnabitur, Marc. XVI, 17. Duo quippe occurrunt hominum genera in Scripturis, Bonorum & Malorum : Fidelium & Infidelium. Illi, per viam angustam, ad coelum; his per latam viam, ad tartarum tendunt. Matth. VII, 23. Illi, ut triticum, in horreum, congregantur; Hi, Zizanio-. rum instar, igne comburuntur, cap. XIII, 30. Illi cum Paujarchis in cœlo discumbent, hi in extremas tenebra detrudentur. Sodoma speciatim & Gomorha etiam nune dicuntur nugos adavis Sinny unexeran, Jud. v. 7. quod nempe in atrocissimis sceleribus, procul omni etiam ad poenkendum inclinatione, fuerant a Deo judice deprehensæ. Qualis autem binc quisque egreditur, talis in judicio præsentatur, juxta GREGORTUM. y)-

§. XL. Quæ utut in Scripturis fundata, & ab Ecclesia constanter defensa fuerint, nihilominus

QVARTO nonnulli, animas quidem, etiam ante extremum judicium, ad plenam æternæ felicitatis fruitionem admitti posse, concedunt; sic tamen, ut omnes, quæ vel modico cum reatu, & sordibus, e corpore discesserint, prius ab itsdem purgandas, in eoque suffragiis etiam, precibusque, piorum juvandas esse, quam ud beatificam Det visionem admittantur, existiment.

§. XLI. Hæc autem opinio est (a) manifeste Papistica, eoque nomine suspecta. Supra enim dedimus Canonem Synodi Florentinæ, in quo Purgatorius ignis stabilitur. Communiter igitur Papistæ statuunt, dari lo-

y) In Dial. L. IV. c. 89.

cum aliquem intermedium, Cælos inter & infernum, in quo, poß hanc vitam, animæ igne maxime cruciativo purgentur, quæ in hac vita perfecte purgatæ non fuerint, ut ita purgatæ Cælum valeant ingredi, accedentibus etiam, quibus juvari possint, suffragiis vivorum, ut fere BELLARMINVS Purgatorium describit. z) Quæ quidem uti a Theologi, cujus supra epistolam dedimus, opinione parum abeunt, quod mutua verborum collatio docebit; sic fieri non poterat, quin ob hoc ipsum, quod queritur, a nonnullis haberetur Papista. Namque & P. POIRETVS, cum cetera fanaticorum turba, errorem de Purgatorio desensura, Papistarum sele suffragiis, & auctoritatibus tuetur.

S. XLII. Nihil autem minus hæc opinio eft, (B) quam Lutherano - Evangelica, & nostra. Improbatus enim est error de Purgatorio in APOLOGIA A. C. imprimisque Articulis SMALCALDICIS, in quibus omnis simpliciter status intermedius, precesque, ac misse pro defunctis, rejiciuntur. Purgatorium, inquiunt CONFESSORES, & quicquid ei solennitatis, cultus, & questus adhæret, mera Diaboli larva est, h. e. figmentum, quod Patri mendaciorum. Diabolo, debetur. a) Alibi vero LVTHERVS: Siehe zu, inquit, das 2. B. der Macc. ist verworffen und ungewiß : der Text fagt nichts vom Fegfeuer, und Judas hatte kein Gottes Wort vor fich, heifts uns auch nicht nachthun: glaubt felbft kein Fegfeuer, und ist alles im A. Testament geschehen, da kein Fegfeuer gewesen ist, und gilt solch Exempel und Werck nicht mehr im Neuen Testament. So folgen sie auch darzu feinem Exempel nicht, ertichten die Messe für ein Opfer, und führen gleichwohl diesen Text aufs Fegfeuer ; wie gar schändlich F 2/2

2) L. I. c. 1. de Purg. Conf. SCHERZ. in Anti-Bellarm. p. 433. 2) Vid. ARTICVLI SMALCALD. P. II. Art. 2. de Milla p. 484.

44

ist doch das alles durchstuncken, und durchlogen. b) Conferasur T. III. f. 34. 512. & T. VIII. f. 382.

§. XLIII. Interim (y) putida hæc opinio, defendi cœpit ab iis, qui, cum nostri videri vellent, sub pietatis reducendæ prætextu, inde a multis annis, turbas nostrate in Ecclesia dederunt. Epistolam Theologi, cetera famigeratissimi, at eundem hunc errorem non obscure foventis, sub ipsum superioris Seculi finem hoc de argumento scriptam, exhibuimus supra. Notentur in ea sigillatim verba: Noch biß dato hat man mich am allermeisten darüber fast vor einen Papisten halten wollen, weil NB. das Gebet vor verstorbene Feinde kräffig halte, welches daher rühret, daß, vom Zustand der Seelen nach dem Tode, eine fast durchgehends grassirende Unwissenheit, oder vielmehr affectirte irrige Meinung, die Augen blendet, daß nichts gemeiners ift, als, von Mund auf gen Himmel fabren wollen. &c. Atque, ut errores eundo vires acquirunt, sic tribus post annis prodiit die Betrachtung von dem mittlern Zustande der Seelen, nach ibrem Abschied aus dem Leibe, durch etliche Wahrbeit, und Gerechtigkeit fuchende Evangelifche Christen &c. Hi orcum adhuc vacuum, & in extremo demum die peccatoribus in Spiritum S. & Diabolis implendum, p. 240. tandem vero prorsus extingvendum esse p. 300. sq. docebant. Interim nova animarum purgatoria succendebant, ad quæ illos præcipue ablegabant, quibus, paulo ante mortem pœnitentiam agentibus, tantum vitæ spatium non restiterit, quantum ad peccatorum fordes plene expurgandas fuerit requisitum. Quem vero libellum, impie scriptum, unica, sed oppido erudita, dissertatione, c) confutatum dedit, divus

b) Vid. T. V. Jen. germ. in Wiederruff vom Fegefeuer f. 163, c) de novis Fanaticorum purgatoriis. Lipf. 1703.

45

divus ITTIGIVS. Semina errorum unde hauserit, facile assequetur, qui meminit, Chiliasmum olim Patribus quibusdam eandem errandi occasionem dedisse, quod supra cum Jo. MEISNERO docuimus. Hic igitur cum sub id tempus denuo propalaretur a multis, anno hujus seculi quarto evulgatus est libellus anonymi von nothwendiger Reinigung und Heiligung der Seelen in, oder nach diesem Leben, in quo excitabatur cumprimis Suso, singularis alioqui fanctimonia opinione celebris, in Lib. von X. Stuffen der Christen, testatus: Daß zu feiner Zeit in der gantzen Chri-Aenheit, göttlichem Berichte nach, kaum einige venige gewesen, die es in der Gnade Christi so weit gebracht hätten, daß sie nach ihrem Tode unmittelbahr zum Anschauen GOttes gelangen, und ohne mehrere schmertzhaffte Seelen-Reinigung fortbin bleiben würden. Provocabatur ab eodem ad consensum omnium gentium, etiam Mahumedicarum, & urgebatur, purgatorium a Christianis nullo non tempore esse creditum, utpote in Concilio Florentino, canone primo & ultimo, ubi omnes Episcopi Græci, uno Marco Ephesino dempto, fassi fuerint, se semper credidisse ignem Purgatorium, cosdemque Anno 1639. Patriarcham suum Cyrillum Lucarim in Concilio CPtano ea etiam de causa rejecisse, quia docuerit, mortuos, nec precibus, nec eleemofynis, juvari. Latinam Ecclesiam purgatorium ultra M. annos credere : (atqui paulo antea nullo non tempore creditum fuisse scripferat; ) Lutherum din rejicere noluisse, donec, præ furore erga Papistas, id fecerit. Inter Evangelicos tamen nunquam defuisse, (quinam hi fuerint?) qui Lutherum hac in re modum excessifie putarent. &c. Adstipulatur P. POIRET: Ich bin der Meinung, inquit, daß die Seelen, die in der Gnade GOttes sterben, und in währenden diesen Leben nicht vollkömmlich geheiliget sind, des Anschauens GOttes, und der F

2

der völligen Vereinigung mit 3hm, nicht geniessen können, es Sey denn, daß Sie nach ihrem Tode, und vor folcher Genieffung GOttes, große Pein, und Schmertzen ausstehen. Und dieses balte ich vor eine der allergrößesten, allernützlichsten, und allergrundmäßigsten Warbeiten. Allegat idem consensum TAVLERI, KEMPISII, SVSONIS, CRVCIÆ, S. THE-RESIÆ, inprimisque JAC. BOEHMII. d) Et ab his etiam famosus ille DIPPELIVS errorem accepisse videtur, cum scribit: Was uns in diesem Weg der Erniedrigung mit Christo und des Todes des Leibes der Sünden, rückständig bleibt, mus noch in jener Welt, nach Ablegung der irrdischen Hütsen, vollfüh ret werden. e) Calculum his adjicit J. C. SEIZIVS, statuens die Lehre vom mittlern Zustand der Seelen nach dem Tode, fe eine Warbeit, f) GICHTELIVS, alique plures. Deniqu D. EILMARVS, olim Müllhusinus Antistes, Halens cuidam Ecclesiastæ tribuit hanc doctrinam: Es seyn unter Schiedene Oerther der Seelen des Menschen, wo sie nach der Tode gelehret werden &c. g)

§. XLIV. Sed enim omnis hæc, de loco quodam inter medio animarum post mortem, persvasio, est nulla non es parte 1.) facris literis manifesto contraria. Satis enim purga tionis hac in vita per sanguinem JEsu CHristi haber possumes, quippe qui nos ab omni peccato mundat, 1. Jol I. 7. & purgat conscientias nostras, ab operibus mortun Ebr. IX, 13. 14. Post mortem, quod novam expectemus pu gationem, non est. Nec enim ignibus purgatoriis tradunt morientes justi, sed sunt beati, qui moriuntur in Domino, ver

- d) Vid. Oeconomia ejus div. T. IV. c. V. VI. VII,
- e) Vid. Oel und Wein p. 158. 159.
  - f) Vid. V. N. ad Ann. 1708. p. 555.
  - g) Vid, Pietift, Fledermaus p. 9.

veniunt ad pacem, Jef. LVII. & Ap. XIV, 6. In hac etiam fe dimittendum effe lætabatur Simeon, nullo fuftinendi purgatorii metu occupatus, Luc. II, 29. Latro autem, qui, fi quis alius unquam, ante, quam bearetur, purgandus effe videbatur, (nec enim, cum manifesta in Spiritum veritatis injuria, eundem e sceleratorum grege eximendum puto, cum aperte Marc. XV, 27. nominetur  $\lambda n_5 n_{c}$ ,) co ipso, quo erat decessure, die, cum Domino recipiendus erat in paradisum. Luc. XXIII, 43. Cum Christo enim sunt animæ piorum, simulac a corporibus separantur per mortem. Phil. I, 23. Statim igitur a morte Lazarus in sinum Abrahæ, dives Epulo ad infernum, delati sunt, Luc. XVI. nullum quendam statum intermedium, nedum ignem purgatorium, experturi. h) Ne repetamus ea, quæ supra, nec uno in loco, tradidimus.

6. XLV. Est insuper 2.) hac opinio veteris Ecclesia doctoribus hinc ignora, hinc improbata. Equidem Scriptor Anonymus von nothwendiger Reinigung &c. inde a M. annis creditum effe fcribit purgatorium : at inde ab Apostolorum temporibus, vel etiam in N. Testamento creditum fuisse, affirmare non auder. Quapropter ad consensum, & approbationem totius antiquitatis Christiana, des gefammten gottfeeligen Alterthums, fatis impudenter provocat. IRENÆVM, omnis prope Antiquitatis parentem, & Seculi II. Scriptorem, de ftatu animarum fic loqui, ut qui nullum sciverit Purgatorium, ERASMVS annotavit, cujus censura, judice ITTIGIO, To Tavo, per expurgatorios indices expungi minime meruit. Nec IRENÆVS tantum, sed & alii primitivæ Ecclesiæ Doctores de statu animarum ita loquuntur, ut, qui nec Papistarum, nec Fanatico-

h) Conf. SCHERZERVS in Anti-Bellarm. p. 436. fq.

ticorum purgatoria crediderint. ORIGENIS, CYPRIANI, i) HILARII, MACARII, EPHRÆMI SYRI, aliorumque loca, videsis apud ITTIGIVM. SVLPITIV's autem SEVERVS k) O quam felix ille noster excessus, inquit, cum a labe peccati melioris vitæ conversatione purgatos sede sua nos Christus excipiet. Ad quæ verba CLERICVS observat: Tum temporis nondum creditum purgatorium fuisse, capisse tamen quosdam ad illam sententiam inclinari. Allegat idem AVGVSTINI locum in libro de VIII. Dulcitii questionibus: 1) Tale aliquid etiam post hanc Vitam fieri, incredibile non est, & utrum ita sit, quæri potest. Additetiam, AVGVSTINVMinenarratione Pf. XXXV n. 3. confidentius statuere purgatorium videri. m) At nobis in memoriam revocamus clariora Hipponensis loca, cum ait Non datur ullus ulli medius locus, ut possit esse, nist cun Diabolo, qui non est cum Christo. n) Et alibi : Duo loce funt, & tertius non est ullus. Qui cum Christo regnare non meruerit, cum Diabolo, absque dubitatione ulla, peribit. 0 Nec aliter sensit Auctor Hypergnoslici, quem Augustinun fuisse, creditur vulgo: Primum, inquit, locum fides Catho licorum divina auctoritate credit regnum esse Coelorum: secun dum Gehennam, ubi omnis Apostata, vel a side Christiana alienus æterna supplicia experietur. Tertium penitus ignoramus, im nec effe in Scripturis Sanctis invenimus. Adstipulatur hui STEPHANVS Æduensis, p) Sec. XII. cum ait: Non est mediun inter infernum, ubi est damnatio, & Cælum, ubi est beatitudo & fa lus

i) In differt. laud. de purgat. fanat. S. XV.

- 1) T. VI. ed. Bened. T. VI. f. 128.
- m) Vid. SULP. SEVERI QO, cum epistolis a Clerico primum evu gatis Ao. 1709.
- n) L. I c. 28. de pecc. mer. & remif. T. VII.
- o) In Serm. 232. de tempore.
- p) De facr. Altaris c. 13. col. 579.

k) Epift. I. c. 5.

lus. WALDENSES & WICLEFITÆ fimpliciter negarunt, nec tamen propterea erroris vel accufati, vel damnati funt Conftantiæ. Imo in ipfo Concilio Tridentino Archiepifcopus Lancianensis, Pragensis, Quinquecclesiensis, Mutinensis, multique alii negaverunt. q) Quid multa? Purgatorium Florentiæ demum in concilio A. M CCCC XXXIX. tanquam rata, certaque, sententia proponi cæpit, quod negari non potest. Unde & FISCHERVS ROFFEN-SIS r) non dissimulat, apud priscos nullam, vel certe rarissimam, Purgatorii mentionem fieri, & paulo post Purgatorium fero cognitum, & receptum este, fatetur.

§. XLVI. Ex hactenus autem disputatis hoc sequitur, non esse, quod animas, post mortem, vivorum precibus ac suffragiis juvari existimemus. Damus equidem, Veteres solitos fuisse, aliquando pro defunctis orare, at procul omni fundamento S. Literarum, fatente TER-TULLIANO, qui scribit: barum (pro defunctis oblationum, addo & precum) & aliarum hujusmodi disciplinarum, si legem expostules Scripturarum, nullam invenies, traditio tibi prætendetur auctrix, consvetudo confirmatrix, & fides observatrix. s) Cui LVDOVICVS NOGAROTA subscribit, dicens: Orationes pro defunctis non esse ex Scriptura, sed ex traditione. t) Unus a Papistis, & Pseud-Evangelicis urgeri locus solet 2. Macc. XII, 43. de facrificio a Juda Maccabæo pro defunctis oblato. Sed Liber est Apocryphus, & narratio ipsa non immerito pro interpolata habetur, ut alia taceamus, quæ contra hunc locum afferri poterant, & apud RAINOLDVM, CHEMNICIVM, FRAN-G ZIVM

<sup>9)</sup> Vid. SVAVIS in Hift. Conc. Trid. f. 893. & 891. 19.

r) In refutat. Lutheri Art. 18.

s) de Coron. milit. c. 4. p. 449.

t) de Apost. Instit. tradit, XXXII.

50

21VM & DORSCHEVM, GERHARDVM, aliosque, extant. Ceterum, quod Veteres etiam orare pro mortuis inflituerunt, etfi a dulcedine memoriæ, communione fidelium, abundantia charitatis, aliisque id genus rationibus, facile poterat deduci, non male tamen Innocentius III. P. R. u) derivat hinc, quod nonnulli antiquiores crediderunt, Beatorum gloriam femper usque ad extremum DEI judicium augeri posse. Unde colligebant, licere ad DEUM preces fundere pro gloriæ illius Sanctorum incremento. CAS-SANDER vero, etiam Imperatoribus percharus, fatetur, veteribus nec de statu animarum, quibus suffragia prodessent. fatis constitis. Hoc tamen officium, ceu testimonium charitatis erga defunctos, & professionem fidei de immortalitate animarum, & futura refurrectione, DEO gratam, & Ecclesiæ utilem, ipso judicasse. x)

§. XLVII. Quo magis in mentem mihi venit mirari, Theologum, supra excitatum, eundemque professione Lutheranum, preces pro defunctis non modo licitas, sed & efficaces, putasse. Scribit enim: Man hat mich darüber für einem Papisten halten wollen, weil das Gebeth vor verstorbene Feinde kräftig halte. Enim vero inimici illi, pro quibus inftituit orare, vel cum DEO & hominibus reconciliati fuerunt, antequam decederent, vel minus. Si reconciliati fuerunt, quorsum preces, quibus carere possunt? Sin minus? precibus juvari qui poterunt, qui fidei & charitatis expertes, ab irato Numine ex hac vita migrare jussi, necessario ad orcum funt relegati, ni forsan ignem quendam Purgatorium statuere velimus?

§. XLVIII. Pseud-Evangelici recipiunt se ad verba Pauli 2. Tim. I. 18. e quibus HVGO GROTIVS y) ipsis

non

- x) In Confult: de iter, Missa p. 219.
  - y) In Voto pro pace.

<sup>1)</sup> Extr. de Celebr. Miffa Cap. Cum Martha S. ult.

non improbantibus, intulit : Paulum pro mortuo Onefiphoro oraffe. Et, ni fallor, Theologus fapius allegatus ad eundem respicit, his verbis epistola: daß wir, nach anleitender Ordnung der Schrifft, erst aus dem statu mortis aufferstehen, und vor Gerichte (darinnen man auch NB. Fürbicten ponderiret ) erscheinen müssen. Verum enim vero, unde GROTIO constabat, Onesiphorum jam mortuum fuiffe, cum Paulus ista scriberet? Domui, inquit, Onefiphori divinam misericordiam apprecatur, v. 16. & Cap. IV. 29. Domum Onesiphori falvere jubet. Quasi vero non, vivo adhuc & superstite Onesiphoro, familiæ illius optima quæque apprecari potuerit? Quid, si ex Capite I, 17. Oneliphorum, quo tempore Timotheus domui ejus, Pauli verbis, falutem dicere jubebatur, adhuc Romæ fuisse, colligas? Certe vulgaris est traditio, verba sunt πολυμα θεσάτε ITTIGII, quod Onesiphorus in Episcopatu Ephesino Timotheo successerit. Que traditio si vera est, necesse est, adhuc in vivis fuisse Onefiphorum, cum Paulus ad Timotheum scriberet, ut contra Feuardentium monuit CHAMIERIVS, 2) præter quem conferri poterit RIVETVS. a)

6. XLIX. Frustra quis huic argumento colorem ab APOLOGIA C. A. b) quæsierit, negante, mos probibere orationem pro mortuis. Primo enim his verbis non, quid nostra Ecclesia statuat, sed, contra quid disputet. nempe, non contra orationem, sed contra oblationem pro mortuis, docet, adeoque his verbis statum quastionis definit, non, quid de re ipsa statuat, exponit. Esto autem deinceps, Apologiam eo in loco etiam suam de oratione pro mortuis sententiam dicere voluisse, quid exinde ad G 2 often-

z) T. III. Panst. Catb. L. XXVI. c. 20. §. 4. sq.
a) In Apolog. pro vera pace Eccles. T. III. 00. f. 1095.
b) Vid. Artic. III. Abus. de Missa p. m. 434. ed. Reinec.

ostendendum, preces etiam pro inimicis, iisque mortuis, efficaces effe? Aliud enim est, ut mortuorum animabus æternum bene sit, corpora vero in monumentis quiete jaceant, optare; aliud, pro inimicorum animabus, ut vel apud inferos mitius crucientur, vel omnino citius a cruciatibus liberentur, & a Deo in gratiam recipiantur, Prius illud, sicut etiam nunc nostrate in Ecclesia orare. fieri, quoties funera e suggestu indicuntur, minime negamus; sic meræ charitatis & voti esfe, omnes intelligunt. Quid enim obstat, quo minus etiam mortuis bene cupere ac bene precari queamus ? Neque tamen propterea vel improborum pœnas apud inferos minui, vel etiam piorum præmia apud cœlites augeri, existi-AVGVSTINVS equidem etiam malis orationes mamus. prodesse censuit, ut tolerabilior illis fiat damnatio, c) cum coque sensit CHRYSOSTOMVS. d) DAMASCENVS autem, e) etiam ex inferno damnatos per quorundam preces liberatos fuisse, memorat. At, nihil hujus Apologeta statuit, quod probe norat, preces nostras nec licitas, nec efficaces esse, nisi Dei mandatis & promissionibus innitantur, quas tamen hic undiquaque deeffe, nec in Scripturis oftendi posse, supra probavimus.

S. L. QVINTA opinio est illorum, qui, & manifesto impiorum, magnoque cum reatu vita functorum, animas, vel multo, vel paulo, ante judicium extremum ad beatificam Dei visionem aspiraturas putant, quod eædem vel apud inferos pænitentiam ægere, & a peccatis purgari, queant.

6. LI.

- c) In Enchirid. c. 110.
- d) Homil. III. ad Philipp.
- e) In Orat. de Dormit. V. M.

53

§. LI. Non dubito, fore plerosque, qui hæc dogmata portentosa, nec in sancto Dei cœtu, illo cumprimis, qui sacra repurgata sequitur, ferenda esse, arbitrentur. At, nihil hodie tam impium, absurdumque, fingi a quoquam, statuive potest, quin vel doceatur impune, vel a rerum novarum studiosis arripiatur cupide. Quo magis vellem, a talibus se prodigiis removissent, qui se nostros esse, ac socios A. C. professi sunt. Sane LICHTSCHEIDIVS, f) vir alioqui apprime doctus, non solum, præter cœlum & infernum, alia quædam receptacula separatis animabus affignat, &, ut VIGILANTIVS PLVSIVS g) sententiam ejus exprimit, piorum animabus locandis fabricat nescio quas camerellas, impiis vero & damnatis ergafiula, quibus posterioribus etiam certos spiritus malignos, ut horum sint custodes, sollicite præficit; sed & duos animarum cœtus e statu damnationis tandem aliquando emersuros censet. Nimirum, (1) illas, que extra gratiofam Evangelii vocem substitere: h) (2) cunctabundas, que, utut audierint Evangelii præconium, per amorem tamen seculi decernendo confulere sibi non potuerint, Die Unentschlossenen, ut LICHTSCHEIDIVS vocat. i)

§. LII. Ac nos quidem falutem æternam nemini mortalium, ne perditiffimo quidem, ac profligatiffimo, invidemus. Quin potius cum Ecclefia in precibus publicis, ut omnium promifcue hominum Deus propter Filium mifereatur, oramus. Interim, cum idem ille non modo mifericors fit, fed & justus, certisque mediis, & rationibus gratiam fuam dispensare instituerit, hujusque seculi G 3

f) In den Christlichen Gedancken über dem Büchlein vom swigen Evang.

h) LICHTSCHEIDIVS l. c. p. 255.

i) p. 367.

g) In Epist. III. p. 25.

limitibus circumscripserit, (quod LICHTSCHEIDIVS iple his verbis fatetur : Er hält eine gewisse Gnaden - Ordnung, und hat selbige in die Zeit - Schrancken dieser Welt eingeschloßen; ) qui opinioni ejus adstipulari queamus, non video. Quinamcunque, queso, isti sunt, verba sunt PLUSII 1. c. qui extra gratiosam evangelii vocem substitere bactenus, aut adhuc subsistunt? Nonne Deus vult omnes homines falvos fieri, & ad agnitionem veritatis venire? 1. Tim. II, 4. Nonne pro omnibus mortuus est Christus ? 1. Joh. II, 2. Nonne gratia etiam invitatrix eft univer (alis? 2. Tim. II, II. Matth. XI, 28. XXVIII, 19. 20. Act. XVII, 30. Rom. X, 18. Ve Deus ingrato mundo singulis annis Apostolos mittat, nullo jure tenetur. Sufficit, quod ubique gentium, ne per unam quidem dieculam, auxerupov fefe gerat, Act. XIV, 17. XVII, 27. Qui has gratiæ divitias spernit, suo merito gratia excidit. Sed & cunctabundis sua stat sententia. Two uev επίγεια Φρονέντων, το τέλ απώλεια. Phil. III. 19. Non novi vos, audiunt cunctatrices illa fatua, & fi fores cæli pulsando tantum non rumpant ac frangant. Matth. XXV, 12. Fatetur quidem auctor p. 611. hanc fuam opinionem, de liberandis olim quibusdam animabus tantis obvolutam effe tenebris, ut de ea ad populum verba facere non facile sit ausurus. At enim, si obscura illa, & tenebris involuta, penes auditores suos propalare edisserereque dubitat, qui audet stridenti calamo propalare? Verum de his PLVSIVS, & INNOCENTIVM RELATIONEM AV-CTORES ad A. 1705. pluribus videantur. Id addo, eundem illum, cetera eruditum, mihique in pretio habitum, virum etiam Chiliasticis somniis occupatum fuisse, ut adeo mirum non sit, ex iisdem fontibus eosdem rivulos promanasse.

LIII.

55

§. LIII. Quod idem in Auctore der Betrachtung von dem mittlern Zustand der Seelen nach ihrem Abschied aus dem Leibe, notamus. Vt enim iisdem erroribus inquinatus fuit; sic eo usque errando progressus est, ut etiam post hanc vitam, in purgatorio, pœnitentiæ locum futurum effe putaret. Hinc ait: Es können diejenigen Seelen, fo erst angefangen fich zu GOtt zu bekehren, und also auß dem Leibe scheiden, NB. nicht von Munde auf zur offenbahren Herrligkeit GOttes gelangen, sondern sie müssen NB. nicht weniger, als die noch im Leibe lebende, wie das Gold im Feuer geleutert, und durch viele scharffe Peinigungen und Anfechtungen, bewäret werden. k) Quz quidem si cum verbis epistolz, superius exhibitæ, conferantur, mira se prodet consensio. Et vero, quo valerent preces, pro inimicis mortuis, ni hi possent poenitentiam agere, seque ex cruciatibus poenitendo emergere? Negat tamen Scriptura, magnoque cum consensu negat, revocare quenquam ex orco gradum & ad Abrahæ finum euadere posse. Luc. XVI, 26. Trita, Patribusque dudum recepta, vox est: Ex inferno nulla redemtio. Frustranez igitur futurz sunt preces omnes, quz pro animabus, ab inferis redimendis, funduntur. Vivis succurrere precando, deprecandoque, possumus: Vita defunctis non possumus. Alioqui Abraham pater asogyiaç fuerit postulandus, quod, cum videret filium, epulonem, exquisitisfimis cruciatibus macerari, tamen, vel pro eodem deprecari, vel etiam modiculum aliquod ad eum confolandum recreandumque conferre, noluerit. Vrget epulonis exemplum CHRYSOSTOMVS, l) ex eoque infert, quod, dum hic currimus, spes præclaras habeamus, simulac vero hinc discesserimus, panitentia non amplius sit locus. Idem alio loco

k) p. 109. 1) Homil. II. de Lazaro.

loco m) docet, eos, qui in præsenti vita peccata non abluerint, consolationem postea inuenturos non esse.

6. LIV. Diffentit tamen a Veteribus, juxta & Scripturis, adeoque damnatos e statu miseriarum, & cruciatuum, post actam apud inferos pœnitentiam, emersuros esse credit, JO. DAVID SCHAEFER, Ecclesiastes olim in Francis, at qui sanctis, queis fungebatur, muniis, sponte sua se abdicare hoc anno, quam erroribus chiliasticis nuntium remittere, maluit: Edidit hic, hoc ipso vertente anno, libellum, quem inscripsit: Ewiges Evangelium, oder die Lehre von dem 1000. jährigen und ewigen Reiche Christi und seinen heiligen, und der damit verknüpffien Wiederbringung aller Dinge in LXXV. Lehrfätzen &c. vorgestellet : In quo ut totam propemodum αναλογίαν πίσεως Christianæ fædistimis locorum Scripturæ detorsionibus corrupit; sic num. XLVIII. ponit: diejenigen Menschen werden viel auf eine herrlichere Weise seelig werden, die noch bey Leibes Leben den Weg der Seeligkeit recht zu wandeln suchen, alß welche nach diesem Leben erst aus dem Stande der Verdamniß zu derfelben erneuret werden. Et num. XLIX. Einige der Verdammten werden auß dem ersten, andere aber erst auß dem andern Tode, in das Leben oder Seeligkeit wiedergebracht werden. Quæ quidem, damnatos evaluros aliquando esse mortem suam, & ad vitam nobis præparatam in cœlis venturos, tam aperte docent, apertius ut doceri vix queat. Neque tamen novus hic error est, sed vetus, & pridem ab Ecclesia saniore proscriptus. Jam PHILASTRIVS: alii sunt, inquit, hæretici, qui dicunt, Dominum in infernum descendisse, & omnibus post mortem, etiam ibidem, renuntiaste,

m) In Cap. II. Ep. ad Ebraos.

nuntiasse, ut confidentes ibidem salvarentur. n) Et Avevstinvs: alia hærefis, inquit, descendente ad inferos Christo, credidisse incredulos, & omnes inde existimat liberatos. 0)

§. LV. Neque tamen non SCHÆFERVS fuas fibi videtur rationes habere. In Positionibus enim Num. LIII. scribit: Es ist falsch, daß das Buße-Thun nach diesem Leben keine statt mehr sinde, causatus: (1) Es stehe nirgends in der Schrifft, daß solches nur auf diese Lebens-Zeit eingeschrencket werde. (2) Habe CHristus den Geistern im Gefängnis das Evangelium geprediget, nach 1. Petr. III, 19. und Cap. IV, 6. Desen Ankündigung aus keiner andern Absicht zu geschehen pstege, als, daß das Werck der Busse durch solche möge befördert werden.

6. LVI. Initio autem mirari satis non possum levitatem, mobilitatemque, fanaticorum hominum, qui, cum plerique omnes Terminismo faveant, ausint tamen. quandam agendæ pœnitentiæ facultatem damnatis etiam post mortem tribuere. Si enim ob elapsum, quem statuunt, gratiæ terminum, poenitentiam agere hac in vita non possunt, etiamsi aliorum precibus juventur, qui poterunt agere post mortem, cum omnis pro iis deprecatio ceffat? Deinceps tempus reconciliandi cum proximo ad hanc vitam restringitur. Jubemur enim parati esse cito ad reconciliandum cum adversario, & quoad cum eodem sumus in via, Matth. V, 21. Multo magis igitur ad hanc vitam restrictum erit tempus reconciliandi cum Déo, per pœnitentiam. Tertio, si juxta Ebr. VI. 6. fieri non potest, ut bi ad panitentiam hac in vita renoventur. H qui

n) In hærefi de Christi ad inferos descensu n, 121, •) De hæref. n. 79.

## 58 DE ANIMARYM SEPARATARYM STATY

qui gustarunt cælestia bona, & virtutes futuri seculi, quomodo renovari poterunt ad poenitentiam post mortem, quod palam est, multo facilius aliquem renovari vivum ad pœnitentiam posse, quam mortuum. Dixeris, nonnullos propterea renovari ad pœnitentiam non posse, quia omnia pœnitentiæ agendæ subsidia contumaciter respuant. Sit ita; Sequetur autem, quod, quamdiu ista respuunt, renovariad pœnitentiam non possint. Numne vero mortui admittunt, quæ respuerant vivi? aut numne, qui reatum contumaciæ finalis secum e regno gratiæ in regnum justitiæ intulerant, apud inferos semetipsis facti sunt meliores, & ad agendam poenitentiam vel proniores, vel aptiores, quam quidem hac in vita fuerunt? Porro dixerim cum Apostolo: Quomodo credent, quomodo poenitentiam agent, qui verbum non audiverunt, quomodo autem audient absque prædicante? Rom. X, 14. Cumque largiatur Chiliasta, daß diejenigen, welche die Ordnung desselben hier nicht wollen eingehen, das Gericht der Verdamniß, und die Offenbahrung des göttlichen Zornes über sich erfahren sollen; Scriptura vero constanter doceat, abeundum esse damnatis in ignem æternum, qui paratus sit Diabolo, & Angelis ejus. Matth. XXV, 41. ignem, qui perinde, ut vita piis destinata, futurus sit æternus, quemque omnis simpliciter solatii expertes sensuri sint; facile apparet, in fumum abire omnia, quæ de agenda apud inferos pœnitentia, finiendisque cruciatibus, a fanatico docentur.

S. LVII. Nec est, quare se ad loca, 1. Petr. III, 19. IV, 6. recipiat. Nam quod ad priorem attinet, eum equidem jamdudum hanc in sententiam accepit ALEXANDRINVS CLEMENS. p) Docet enim, non tantum cos, qui secundum

59

dum Legem vixerant non perfecte, sed etiam illos, qui fecundum philosophiam, in cultu idolorum, fuisse servandos. Itaque post mortem prædicatum fuisse illis quidem a Christo, his vero ab Apostolis, ad prædicationis autem illius auditum fuisse conversos, ac proinde servatos. Hauserat errorem ex HERMETIS Pastore, quem quidem Platonicis infectum fuisse opinionibus constat. Refutarunt autem eundem GREGORIVS NAZIANZENVS, 9) EPI-PHANIVS, r) AVGVSTINVS, s) & alii. Interim a Pontificiis in gratiam Purgatorii & Limbi Patrum, quem ipfi somniant, admitti, repetique, cœpit. SALMERO enim Jesuita, Clementis Alex. vestigiis inhærens, in h. l. sic commentatur: Exclusis sensibus reliquis asserimus, Christum, post emissum in cruce Spiritum, venisse ad Spiritus, qui in carcere inferni conclusi tenebantur, atque illis evangelizasse, sive prædicasse, & resurrectionem a mortuis illis futuram prædicasse. quod non tantum fuit, facto se Deum oftendere, & Salvatorem mundi, sed etiam verbis egisse, & bonos omnes, qui crediderunt, confolatum fuisse, non tantum eos, qui ex semine Abrahæ nati spem salutis sue de futuro Messia conceperant, sed & eos, qui ex gentibus erant, & qui vitam probatam, non sine Dei gratia & auxilio egerant, & credituri fuerant, fi eo, quo venit Christus, tempore vixissent, &c. At enim vero tanti momenti quastio, qualis quidem est: Numne damnati etiam apud inferos audire verbum Dei, concipere fidem, & agere pænitentiam queant? e locis Scripturæ multo clariffimis fuerat decidenda, cum tamen is, quo de nunc agitur, omnium pene interpretum judicio, sit difficillimus, ut H 2 ESTIVS,

g) Orat. XLII.

- r) Hærefi XLVI.
- s) AVGVSTINVS Epift. XCIX. ad Evodiam.

Estivs, Commentator inter Papistas minime absurdus, ad eundem observat. Tum vero 2) non legitur, quod Christus prædicaverit Evangelium, fed simpliciter extat, Exneuze, quæ vox, ablolute posita, significat interdum, publice, ac per præconem, quid edicere. Quod ipsum non male creditur factum esfe hoc ipso, quod Christus annunciavit victoriam, quam a peccato, morte, ac Diabolo reportarat, reportandam autem effe olim, a Noacho licet enixius moniti, credere dubitarant illi, quorum tunc animæ apud inferos pænam contumaciæ luebant. Unde adeo 3) pater, prædicationem Christi non verbalem, sed realem, intelligi, agique de descensu Christi ad inferos glorioso, id, quod vel ordo, collatioque verborum notabilis, insinuare poterat. Medio enim inter passionem, mortificationem, & vivificationem ex una, resurrectionem vero, ascensionem ad cœlos, & sessionem ad dexteram patris, ex altera parte, loco ponitur, cc. 18. 19. 21. 22. quod Christus abierit, & spiritibus in carcere prædicarit.

§. LIIX. Nec est, quare a posteriore sibi loco Cap. IV, 6. & verbis : ad hac enim mortuis pradicatum est Evangelium, ut judicentur quidem secundum homines carne, vivant autem juxta Deum spiritu, multum sibi præsidii promittat. Nolim equidem cum PERERIO t) mortuos, pro morituris, vel morti vicinis, accipere, quod nulla ratio apparet, quare prædicatio Evangelii morituris potius naturaliter, quam vivis, sieri debuerit. Interim de spiritualiter mortuis, judicio nostro, non male intelligetur. Hos enim in Scripturis crebro, etiam simpliciter, vocari mortuos, patet ex Luc. IX, 60. Joh. V, 25. 1. Tim. V, 6. Respondet etiam hæc expositio textui, ejusque scopo. Tum

1) L. IX. in Germ. Difp. XXV. n. 9.

Tum vero dicit jam prædicatum effe Evangelium, non demum prædicandum. Denique notari merentur LVTHERT ad h. l. verba: De mortuis, inquit, dicitur, quod judicentur in carne. Iam vero naturaliter mortui non habent carnem: Ergo intelligitur de hominibus in terra viventibus. Mortui proinde h. l. dicuntur infideles, qui judicantur, id eff, multa cruce macerantur in carne: Vivunt autem spiritu, quando regenerantur, & vivunt per fidem filii Dei, mundoque mortui vivunt Deo. Cum autem h. l. ne quidem de naturaliter morituris, nedum animabus a corpore separatis, vel spiritibus, in carcere infernali agatur, qui ex eodem, quod vel Evangelium iis prædicari, vel per prædicatum pœnitentia & fides concipi queant, oftendi poterit?

§. LIX. Veteres igitur, post mortem hominis, habere locum pœnitentiam posse, simpliciter negarunt. Inprimis id docet CLEMENS ROMANVS, u) ubi Corinthios hortatur, hac in vita, pœnitentiam agant, addita ratione, quod μετά το έξελθαν ήμας έκ το κόσμο, υκάτι δυνάμεθα έκαι έξομολογήσαθα, α μετανοάν έτι. Qua in sententia & alii Ecclesia Doctores suerunt, usque dum lacrosum purgatorii dogma vicaria superstitum merita terrarum orbi commendaret, & venale cœlum bassa sugute annotat. Idem CYPRIANVS Carthaginensis docet: Quando illic excessum fuerit, inquit, nullus charitatis, nullus satisfactionis effectus. x) Quem locum a BELLAR-MINI cavillationibus vindicat M. A. DE DOMINIS. Y) H 3

u) In Epift. H. ad Covinth. c. 8 ....

x) Ad Demetrianum.

y) De R. E. L. V. c. 8. 4. 67.

CYRILLVS HIEROSOLYMITANVS Z) in hac folum vita pœnitentiæ, ac remissionis peccatorum præscriptum habere nos statuit. EPIPHANIVS, a) contra Catharos disputans, neque pietatis, neque poenitentiæ mogio uciv post hanc vitam dari, tradit. Sæpius hoc inculcat CHRYsosromvs, b) idque ex parabola de Lazaro & Epulone, perinde ut Auctor Quest. & Resp. ad Orthodoxos, probat. BASILIVS vero, nomine meritisque, magnus, etiam ex. emplo fatuarum virginum Matth. XXV, 11.12. [q. illustrat, c) & addit: μετά την ένλευθεν απαλλαγήν έκ εst καιρός uarog Juparov. Avgvstinvsd) malos, post suum ex hac vita discessum, nunquam ad lucem & bonitatem redire posse, confirmat. Denique DAMASCENVS e) angelis post lapsum, & hominibus impiis post mortem, omnem pœnitentiæ & salutis spem præclusam esse testatur. Vt adeo totam, qua patet, antiquitatem, monstrum hoc opinionis vel ignorasse, vel refugisse, videatur.

§. LX. Instat tamen fanaticus homo: Ein anders sey verdammt werden, und die Straffen seiner Sünden zu empfinden bekommen; Ein unders, von aller Erlangung der Seeligkeit obn alles Ende außgeschloßen werden. Illud omnibus sine acta poenitentia ex hac vita migrantibus a Scriptura denuntiari: Posterius, nullibi ab eadem doceri, nedum defendi. Addit: Wer beydes vor einerley balten will, der muß unumgänglich in vielfältige Verdun-

z) Catech. 18.

- a) Hæref. LIX.
- b) Vid. Homil. II. de Laz.
- c) In Moral. reg. 1. e. s. T. II. 00. f. 412,
- d) Serm. LXVI. de tempore.
- c) L. II. de O. F. c. q.

dunckelung, und Verdrehung der Schrifft, fallen und gerathen. Nimirum, ni quis Chiliasmo & Origenismo, seu Restitutioni rerum omnium, subscribat, obscurationem, & detorsionem SS. literarum, effugere non potest. Quid autem opus est præpostera illa subtilitate, vel distinctione inter damnationem, & ab omni spe veniæ & salutis exclusionem? Cum enim damnari & salvari, stylo Scriptura, fibi mutuo opponantur, fieri nequit, quin unum alterum perpetuo excludat. Qui ergo semel damnatus fuit, ab omni spe recuperandæ salutis exclusus est, nec magis, faciliusve ad cœlestem aspirare felicitatem potest, quam semel salvatus, & in beatissimum Dei conspectum admissu, ad inferos detrudi. A sinu enim Abrahæ ad tartara, & a tartaris ad finum Abrahæ non datur transitus. Luc. XVI, 26. Nimirum qui damnantur, ad pœnas non alias, quam eternas, damnantur. Impii enim ingredientur in ignem zternum, & inextinctum Matth. III, 12. & c. XXV. ult.

§. LXI. Excipit idem ad extremum : Ignem inextinctum dici von der Aneinanderwährung, nicht Immerwährung; non, quia fine fine fit duraturus, fed quod continenter duret, ut adeo intervallum urendi, & damnatorum refpiratio, non finis, negetur. At, quid opus eft istis cavillationibus in re manifesta? Et quid tandem eft, corrumpere Scripturam, fi hoc non eft? Nam, quod incrustandæ sententiæ adducit, ignem in ara templi etiam dici  $a\sigma \beta \varepsilon_5 ov$ , & perpetuum, & nunc nihilominus extintum, id vero, quam sit frivolum, omnes intelligunt. Cum enim ultro fateatur, aliam esse indolem ignis in inferno, quam olim fuerit ignis in templo, quare ab hoc audet argumentari ad illum? Ignem sane apud inferos non modo continenter durare, sed etiam procul fine

# 64 DE ANIMAR. SEPARAT. STATY EARVNDEMQUE ETC.

fine duraturum effe, pondus, quod eft adjectum, docet. Ardebit nempe, & non extinguetur. Jef. XXXIV, 9. Qui enim non credit in filium, vitam non habet, fed ira Dei manet super eo. Joh. III, 36. Facessat igitur damnata illa, de agenda etiam post mortem apud inferos pœnitentia, expectandaque hominis regeneratione, & demum finiendis in gehenna suppliciis, persvasio, innumerabilem hominum multitudinem, ni Deus prohibeat, perditura. Securitatem enim animis hominum inducit, metumque supplicii apud inferos eximit, quod homines permulti aliquando vix æternos cruciatus formidant, nedum aliquando terminandos. Tum vero, sub pietatis larva, omnem veræ pietatis sensum extinguit, ac denique, sub dulci Evangelii nomine, verum Evangelii fructum, æternam scilicet felicitatem, intervertit.

TANTVM.

