#### Syntagma commentationum / [Johann David Michaelis].

#### **Contributors**

Michaelis, Johann David, 1717-1791.

#### **Publication/Creation**

Göttingen: Widow of A. Vandenhoeck, 1759.

#### **Persistent URL**

https://wellcomecollection.org/works/qcxbdj73

#### License and attribution

This work has been identified as being free of known restrictions under copyright law, including all related and neighbouring rights and is being made available under the Creative Commons, Public Domain Mark.

You can copy, modify, distribute and perform the work, even for commercial purposes, without asking permission.



Wellcome Collection 183 Euston Road London NW1 2BE UK T +44 (0)20 7611 8722 E library@wellcomecollection.org https://wellcomecollection.org

### IOANNIS DAVIDIS MICHAELIS

PROF. ORDIN. PHILOS. ET SOCIETATIS REGIAE SCIENT. GOETTING. COLLEGAE

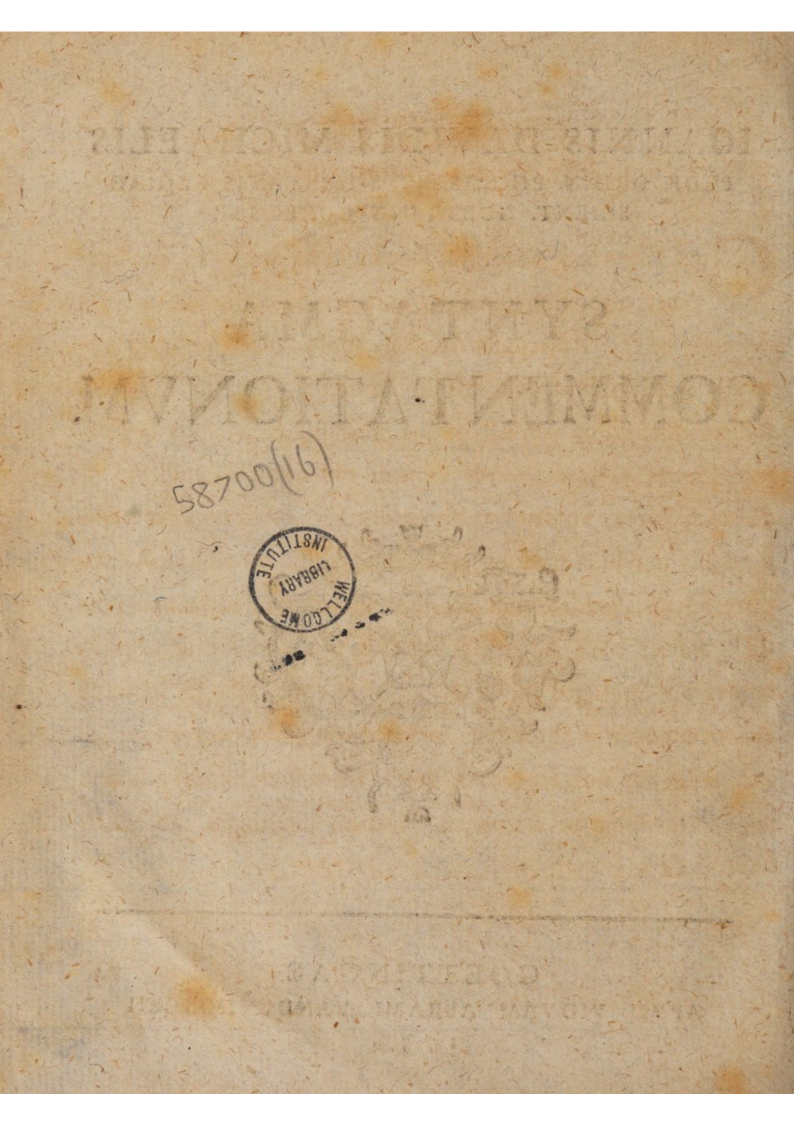
# SYNTAGMA COMMENTATIONVM.



GOETTINGAE

APVD VIDVAM ABRAMI VANDENHOECKII

1759



## PRAEFATIO.

dura hoe hatogonic sandaconic.

um aliqua ex meis scriptis seorsim edita desiderari intelligerem, curavi ut junctim, auctiora & emendatiora typis describerentur. Adjeci alia nondum ante edita, ut aliquam novitatis gratiam syntagma meum haberet. Quidquid praefari possem occupatum jam est in illis praesatiunculis, quas singularum commentationum initiis subjeci, nisi quod docendi hic videntur lectores, academiam Neowidianam, cujus confiliis irenicis dubia nonnulla inde a pagina 121 opposui, pene illo ipso tempore finem habuisse, unde ad meas literas respondere non potuit. Adjeci circa finem syntagmatis tres commentationes in consessibus Societatis regiae Scientiarum recitatas. Debebantur illae commentariis Societatis: at his publicandis cum aliqua injecta mora sit, non ingratum fore lectoribus existimavi, si illas reliquis meis scriptis attexerem. Dabam Goettingae die XXII. Febr. 1759. wards and a said to and the said the

Thought the well out to paid and compressed.

# Index corum

### quae hoc syntagmate continentur.

|                                                                                                                                                                     | pag.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| vor D. kuthers Zeit. 1744. Edit. II.                                                                                                                                | 1.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Commentatio prior ad leges divinds de poena homicidii. 1747.                                                                                                        | 23.,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 3) Commentatio posterior ad leges divinas de poena homicidii. 1750.                                                                                                 | vitatis<br>.14                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 4) Argumenta immortalitatis animorum humanorum, & futuri se-<br>culi, ex Mose collecta. 1752. (auctore S. V. Ehrenfr. Christ.                                       | poller<br>rum e                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Hani allinos entus membivosta membros associals                                                                                                                     | THE RESERVE TO SERVE |
| 5) Briefe von der Schwierigkeit der Religions Bereinigung. 1758. (Sind jest zum ersten mahl gedruckt)                                                               | 127.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 6) Oratio de ea Germaniae dialecto, qua în sacris faciundis, atque in scribendis libris utimur. 1750. Edit. II.                                                     | 171,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 7) Commentatio de troglodytis Seiritis & Themudaeis, in conventu Soc. regiae Scient. recitata die VI. Mart. 1756. Opuscu-                                           | confes                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 2 8) Commentatio de Nomadibus Palaestinae, recitata die XIII. Nov.                                                                                                  | n Bei                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| g) Commentatio de combustione & bumatione mortuorum apud He-<br>bracos, cidem Societati recitata die XIII. Augusti 1757. Opu-<br>sculum non antea typis descriptum. | 125.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |



# Beschreibung einiger alten Deutschen Bibel-Uebersetzungen vor D. Luthers Zeit. (\*)

n der zahlreichen Bibliothek des seel. Herrn Canhlers von Ludewig sindet sich eine ungemein alte, und vermuthlich die alleralteste gedruckte deuts sche Bibel, zwenmahl (\*\*): und da dieses Werck ein verehrenswürdiz ges und zugleich brauchbares Denckmahl des Alterthums ist, welches meines Wissens bisher noch niemand ausführlich beschrieben hat, so hoffe ich, daß eie ne genauere Nachricht davon einigen nicht unangenehm senn werde.

Sie

(\*) Diese Nachricht ist zuerst im 26, 28, und 30 Stuck der Hallischen Anzeigen vom Jahr 1744 gedruckt, und ben der Gelegensheit entworfen, da ich die Bibliothek des seel. Canklers von Ludewig unter Handen hatte. Ben dem neuen Abdruck bin ich nicht so glücklich, diese nunmehr zerstreueten Ueberbleibsel des Alterthums vor Augen zu haben : ich muß also das meiste in der Unvollkommenheit lassen, in welcher ich es damahls entworfen has de. Meine Leser sind doch wol so gutig, mit

meinen damahligen Arbeiten noch mehr Geduld zu haben, als mit den jezigen: wiewohl
ich es nie für entbehrlich halten werde, ihre
Schonung und Gelindigkeit mir zu erbitten.

(\*\*) Das eine Exemplar war durch einen sonderbahren Zufall in diesen Bucherschaß gestommen. Die Marien-Rirche zu Halle hat eine für eine Kirche gantz beträchtliche Büschersammlung, die man in meiner Vaterstadt gemeiniglich die Raths-Bibliothef zu nenenen pflegt; und von der der Herr Geh. Rath

Sie ist in folio aufschönem und dauerhaften Papier, mit leserlicher Monches Schrift, gedruckt: melder aber an keinem Orte den Nahmen des Uebersehers, voor die Zeit des Abdrucks: welchen lehtern Mangel wir doch auf andere Weisse werden ersehen können. Von ihrem Versasser weiß ich blos so viel, daß er von einigen andern deutschen Bibel: Uebersehern verschieden sen, von denen man in Jac. le Long Bibliotheca sacra T. I. S. 374-375. Nachricht sindet: denn dies se Uebersehung stimmet mit jenen östers nur in wenigen Worten überein. Das aber dünckt mich doch, daß die alten deutschen Uebersehungen einige Verwandtsschaft mit einander gehabt, und ihre Versasser aus noch älteren manches behalten haben: so stehet in der Uebersehung, die ich hier beschreibe, Pf. II. 1. grissgrammen, wie in Notkers Pfalter, zin griseramoton.

Der Anfang lautet also: An de Angang beschuff Got den Zymel un die Erde: wan die Erde wz extel un lere. Un vinster waren auff dem Antluze des Abgrundes: un der Geist Gog ward getrage auf die Wasser. Aus dieser kleinen und leicht zu sindenden Probe siehet man, daß dieses nicht die Ausgabe senn könne, welche zu Basel auf Matth. Eberlers Kossen 1464. gedruckt ist (\*), deren kambecius (Biblioth, Vindob. l. II. c. 8. p. 756.) gedencket, und die sich ansängt: In dem Angenge schuf Got Siemel und Erden; aber das Erdrich was ytal und lere, und Vinsters nuß was ob dem Antluze des Abgrundes, und Gottes Geist ward gesütz

von Drenfaupt in seiner Beschreibung bes Gaal- Eranses, G. 217: 220. des zweiten Theile Rachricht giebt. Diese Bibliothek hatte einen Unffeher , ber fich entschloß, ju ihrem Bortheil Die Dubletten zu verfauffen, ben welcher Getegenheit manche Settenheit in fremde Sande gefommen ift. Es scheint, Die her beschriebene Bibel muffe mit barunter gewesen senn, als in ber ich noch gef ben habe, dag fie ehemahle ein Eigenthum ber Marien - Bibliothek gewesen ift. Gine eigentliche Dublette war es zwar vermuthlich nichte Denn ber Berr Geh. R. von Drenhaust, ber Die raren Bibeln ber Marien . Bibliothet nahmhaft macht, hat von biefer Ausaabe nichts: allein ber Dibliothecarins fand viel andere Bibeln vor, und mochte alfo bentfen,

da doch jede Bibel Gottes Wort sen, so sen es überflüßig so viel Exemplarien von einerlen Buch zu haben.

Es ist dis eben die Ausgabe der Bibel, welche der Herr Pastor Element in seiner bibliotheque curieuse, T. M. S. 309.310. bessehrieben, und sich daben auf die Nachrichtsso ich davon gegeben, öfters bezogen hat

(\*) Dieses ist ein Fehler, den der Herr Passor Element entdeckt hat. Die Baselscho Bibel ist nicht gedruckt, sondern von Johann Lichtenstern für Matthias Eberler abgeschries ben. Ich habe meinen ehemaligen Fehler nicht im Ecrt andern wollen, um danckbar gegen den sehn zu können, der ihn mir beswommen hat. Siehe dessen bibliotheque curieuse, T. III. S. 322. 323.

gefüret über die Wasser. Ich bemercke dieses, weil ihr ehemahliger Besiter, der Herr von Ludewig, sich geirret, und sie für die von Lambecio beschries bene Bibel gehalten hat, wie eine mit seiner Hand vorgesehte Anmerkung geigete.

Wer sich dessen erinnert, was le Long Biblioth. S. T. I. p. 377. von der auf der Leipziger Raths: Bibliothek besindlichen sehr alten (\*) deutschen Bibel gedenket, mochte fast auf die Vermuthung kommen, daß diese mit jener einersten Geburtstag habe. Und es ist wahr, die Uebereinstimmung ist sehr groß, nicht allein in den Worten, sondern auch in Papier, Druck, Blättern, und Columnen, so daß ich neulich, (um Pfingsten 1744.) als ich die Alterthum in Leipzig sahe, Ansangs Mühe hatte, es von dem Ludewigischen zu untersscheiden.

Doch findet sich einige Verschiedenheit in der Orthographie. Das ludewisgische Exemplar hat etliche uhralte Schreib. Arten und Abkürgungen, die es noch dazu in den lesten Büchern der Bibel seltener gebraucht: welche sich au eben den Orten in dem teipziger Exemplar nicht sinden. Z. E. an einigen Orten, wo die teipziger Bibel, ich weiß nicht recht ob seynd? oder seint? schreibet, hat diese noch seint: als, im Ansange des Vrieses an die Laodicäer. Das her wenigstens zweiselhaft (\*\*) wird, ob die Ludewigische eine Schwester der Leipziger Bibel sen. Vielleicht ist die kinstige die um fünf Jahr früher, 1462, zu Manns herausgesommene allerälteste deutsche Bibel, deren Herr Bengel in dem adparatu critico ad N. T. S. 758. gedenket, und von ihr meldet, das sie sich in der Vibliothek des Wirtenbergischen Consistorii besinde: von welcher ich eine nähere Nachricht wol wünschen möchte. In Ermangelung einer völliz gern Gewischeit bleibe ich ben meiner Vermuthung, und nenne diese Vibel künstig die Ausgabe von 1462. (\*\*\*)

(\*) Le Long halt diese Ausgabe für die alleralteste, indessen stehet doch am Ende des einen zu Leipzig ausbehaltenen Exemplars nur die Jahrzahl 1467. geschrieben. Soll dis das Jahr des Abdrucks senn, so ist sie um s Jahr junger als unsere.

(\*\*) Ich schreibe mit Willen: zweifelhaft. Es ware eben nicht unmöglich, baß beide bennoch einerlen Ausgabe, Die Leipziger aber ein späterer Abzug wäre, in welcher währenden Abdrucks einige Wörter geändert worden. Ja es kann auch ben mir ein Fehler des Gedächtnisses vorgefallen senn, da ich beide Exemplare nicht bensammen gesehen habe: und das fange ich sast au zu surchten.

(\*\*\*) Dieses Wirtenbergische Eremplar der Bibel ist seit der Zeit von dem Herrn Magister Clemm im zweiten Fascifel seiner A 2 Es enthalt dieselbe nicht allein alle biblische Bucher, mit vorgesetzter Vorerede Hieronymi, sondern auch die apocryphischen, insonderheit den untergeschos benen Brief Pauli an die Laodicaer, welchen zu erdichten die unrecht verstandes nen Worte Col. IV, 16. Gelegenheit gegeben haben. Er wird zwischen die Briefe an die Galater und Epheser gesetzt, und fangt so an: Paulus bot nit

amoenitatum academicarum genauer beschries ben worden. Wenn man seine Rachricht mit Diefer vergleichet, jo wird man meine ehes mahlige bloffe Bermuthung fehr bestärkt finben, daß die in der Wirtenbergischen Confiforial. Bibliothef befindliche und die Ludes wigische Bibel, von einer und eben derfelben Unsgabe find. Der Unterscheid beruhet blos auf gewiffen Abfürgungen und Rleinigkeiten im Schreiben , auf die vielleicht herr Mag. Clemm feine Gorgfalt im Abschreiben nicht erftredet hat. Satte Berr M. Clemm die Rachricht, die ich hier wieder abdrucken lasfe, ben Auffegung der Geinigen gelesen, fo wurde er vielleicht auch in diesen Rleinigkeiten genau gemefen fenn, und uns wenigstens mit einem einkigen Worte belehret haben, ob jene Burtenbergische Bibel mit ber von mir beschriebenen einerlen sen. Allein ob er gleich meine Abhandlung anführet, so ist doch aus der Art der Anführung, da er fie meinem Bater suschreibt , offenbahr , bag er fie nicht gefeben hat: und die ift fein Wunder, da die Sallischen Ungeigen, davon man nicht einmahl hier zu gande Eremplarien auftreiben fann, im Wirtenbergischen wol schwerlich zu haben find. Allein daß er nicht wenigstens des herrn Element bibliotheque curieuse nachgesehen hat, wundert mich mehr.

Indessen hat uns Herr M. Elemm in Absicht auf das Jahr des Druckes dieser Bibel eine wahre Gefälligkeit erwiesen. Diese glaubte man vorhin blos wegen dessen, was der seel. Bengel S. 641. des Apparatus critici kon ihr geschrieben hatte: in bibliis Germanicis, quae Iohan. Fust Moguntinus civis A. 1462, uti sub calcem voluminis notatur, effecit , baec adduntur : &c. Allein herr Clement erinnerte G. 320. feines britten Theils : es jen verdachtig, daß blos Joh. Fuft, und nicht, wie fonft gewöhnlich, jugleich fein Gehulfe, Deter Schöffer von Gernsheim, genannt werde:ferner, dag fich auffer dem Wirtenbergischen Erentplat fonft noch fein eingiges gefunden habe, an deffen Ende diefe Jahrzahl und Fufts Dahme gedruckt stehe, da doch wol schwerlich gus glauben fen, daß von der gangen Auflage nur dis eingige Eremplar erhalten fenn follte. Er will daher die Ausgabe von 1462, zwar nicht leugnen, aber doch daran zweifeln. Dies fe Zweifel verschwinden, wenn man herrn Clemms amoenitates liefet. In der Unterschrift ift allerdings Fusts Gehülfe mit genannt: fie lautet vollständig so: Pns bibliae clarissimum opus Johan Fust Moguntinus civis non atramento plumali canna neque erea fed arte quadam perpulcra manu Petri de Gernsheim pueri mei feliciter effeci finitum anno MCCCCLXII. in vigilia Affumcionis virginis Mariae. Diese Borte find auch nicht gedruckt, fondern von eben der Sand hinter das Buch geschrieben, von welcher die Titel in dem aangen Buche berruhren. Auf die Weise scheint wol gewiß zu fenn, daß die Würtenbergische Bibel von 1462 ift : und wahrscheinlich, baf die beiden Ludewigischen und das Leipziger Eremplar Abdrücke eben berfelben Edition find. Alsbenn murde die Bibel, die herr Clement S. 305. beschreibt, mit der von G. 319. einerlen fenn, wie et auch selbst vermuthet hat.

stien. Den Brüdern die do semt zu Laodoci. Die Apostel: Geschichte stehet zwischen dem Briese an die Hebraer und Jacobi, unter dem Titel: das Bottenbuch. Ueberhaupt ist hier der Nahme, Apostel, ungewöhnlich, und wird dafür, Bott, oder Zwölffbott gesetzt, so wie sie noch im Ambrosianis schen Lobgesang in den Worten, der heiligen zwölf Boten Jahl, heißen, wo vielleicht mit Einem Worte, Zwölfboten, gedruckt werden sollte.

Daß die Uebersehung nicht aus dem Bebraischen und Griechischen Grunds Tert, fondern blos aus der Lateinischen Vulgata gemacht sen, ift unwiderspreche lich, und niemand wird es anders vermuthen. Alte deutsche Uebersetzungen ruhmen fich weiter nichts, als daß fie mit der Lateinischen übereinkommen, und binter der 1483. ju Rurnberg durch Unton Roburger gedruckten deutschen Bis bel stehet: sie sey mit hoben und großen Oleyf gegen dem Lateinischen Tert gerechtfertiget. Daber find auch in diefer deutschen Bibel nicht allein Die falschen Uebersetzungen der Vulgata, sondern so gar die Schreibfehler, treus lich benbehalten. Weil auch der Ueberfeger von der tateinischen Sprache nur eine febr maßige Erkenntniß gehabt bat, find die tateinischen Redens : Urten oft fo gar nicht nach ihrem mabren Ginne, fondern von Wort ju Wort überfeht, daß man mit dem Manne, ober mit der deutschen Sprache Mitleiden haben muß, und die tefer, die nicht tatein verftanden, fchwerlich den Ginn einer fo undeutschen Bibel erreicht haben werden. Die Redens : Art : gratias ago deo meo, lautet bier : ich mach Gnad mein Gott: tuba cecinit, Offenb. IX, 1. er sang mit dem Zorn: optimatibus suis mille, Dan. V, 1. taufent seinen besten: eben baselbst v. 20. depositus est de solio regni sui, er wart ente fent vo de Gal seins Reichs: v. 30. & Darius Medus successit in regnum, annos natus LXII, und Darius Medus wuchf in das Reich, geborn. Ixii. Jar: Offenb. XIX, 1. post haec audivi vocem turbarum multarum, nach die= fen Dingen ich bort als ei michel Stym mainger Zorner, weil einige Abschriften der Vulgata für turbarum, tubarum haben, J. E. eine febr fauber geschriebene, Die auf der Sallischen Universitats = Bibliothef befindlich ift; 2 3. Mof. XXXIV, 29. & ignorabat, quod cornuta effet facies sua, und er mistant das sei Untelug was gebornter: 1 Cam. XVII, 4. & egressus est vir spurius de castris Philistinorum, und ein Mann Banckhart (\*) der gieng aus von 26 3 Dets

办

<sup>(\*)</sup> d. i. ein Bastard, wie es die 1507. zu Wachters Glossar. E. 109. Augsburg gedruckte Bibel giebt. Siehe

den Zerbergen der Philistiner: Hiob. XXXVIII, 36. quis dedit gallo intelligentiam? wer gab dem Zanen die Vernunsst? Ps. LXXI, 15. wann ich erkant nit deinen Buchstaben, ich gee in die Rraft des Zerr, quoniam non cognovi literaturam, introibo in potentias Domini: Matth. XVI, 13. wann Ihesus kam in die Teyl des Repserthumbs Philips, wo der Uesberseher die Stadt, Caesarea Philippi, aus großer Unwissenheit des Lateins, der Geographie, und Geschichte, sur ganzes Kanserthum gehalten hat.

Das scheint mir boch merkwurdig zu fenn, daß biese alte Ueberfegung ben ber vierten Bitte Matth. VI, II. von der Vulgata abgehet. Das Griechische έπιούσιος (zum morgenden Tage gehörig) ist feit Hieronymi Zeit in der Vulgata durch panis suprasubstantialis gegeben, und es ift befannt, daß Ems fer und Dietenberger es dem feel. D. Luther febr verarget haben, daß er nicht durch diese wunderliche und muftische Austegung alles Gebet um zeitliche Guter aus dem Bater : Unfer ausgemerkt, sondern täglich Brodt gefett bat. Wie: wohl Emfer felbft in feiner 1529. ju Colln berausgekommenen Ueberfetung des M. T. taglich Brodt hat, welches Dietenberger in seiner Bibel 1556. nicht wagete, sondern fich dafür mit aufenthaltigen Brodt befriedigte. Sie bats ten beide nicht Urfache, gegen tutbern ju eifern, denn biefe alleraltefte gut cas tholische Bibel hat schon: unser teglich Brot gib uns heut. Ich habe mich Unfangs barüber gewundert, daß fie bergeftalt von der Vulgata abwiche, ba boch ihr Verfaffer auffer allem Verbacht ift, als hatte er aus dem Griechischen geschöpft. Allein die alteste Lateinische Vulgata vor Hieronymo hatte : panem quotidianum: und obgleich Bieronnmi Gedanke von ben Abschreibern angenom; men ift, fo bat man boch in der Rirche, benm Gebet, die alte lebersegung stets benbehalten (\*). Diefe deutsche Bibel : Ueberfegung und D. Luther gaben dems nach die vierte Bitte fo, wie man fie betete, und nicht, wie fie in den Abschrifs ten der Vulgata lautete. Defto munderlicher wor Emfers und Dietenbergers Ladel.

2. Sam.

mutavit Hieronymus in SUPERSUBSTAN-TIALEM; sed verbum, OUOTIDIANUM, semper retinuit ecelesia in oratione dominica. Man sehe auch des Blanchini evangeliarium quadruplex, und die mit Hulse der Vulgata gemachte so genannte Gothische Nebersehung.

<sup>(\*)</sup> Ich bin diese Annierkung dem Marstianan schuldig, der ben seiner Vulgata antiqua Latina & Itala versione evangelii secundum Matthaeum (Paris 1695.) S. 29. schreibt: Vulgatam banc lectionem apud Cyprianum, Ambrosium, Augustinum, & alios,

2. Sam. XXIII, 8. hat fie ein schlecht tob des vornehmften unter bem Belben Davids : er felb was junct oder murb als ein Würmlein des Zole me, aus der ungereimten lateinischen Hebersehung : ipfe eft quasi filius tenerrimus ligni vermiculus Jef. II, 7. da es beißen follte, ihrer Schane ift fein Ende, und auch die Vulgata bat: & non est finis thesaurorum ejus: bat diese alte Bibel, entweder durch einen Druckfehler, oder weil dem Meberfeger in feis nem Exemplar der Bulgata ein non mangelte, und ir Schen ift End. Gleich darauf hat die Vulgata gant recht: & repleta eft terra ejus equis : allein der deuts sche Uebersetzer muß auch bier eine falsche Abschrift vor sich gehabt haben, die aus der folgenden Zeile das Wort idolis mit eingerucket hatte, benn er übers fest: ir Land ift derfüllt mit Abgottern Rosen (d. i. Rogen.) Matth. XXVI, 66. find die Worte, quid vobis videtur? sclavisch übersett : was ist euch gesechen? Offenb. XV, 6. ift der Vulgata ju Folge, aber febr unrichtig, geschrieben: und VII Engel giengen aus vom Tempel, habend die VII. Wunden (plagas) gevafft (d. i. gefleidet) mit reinem Stein und weifien. Cap. XXI, 12. hat der Ueberseher angulos für angelos gelesen : und in den Corn XII Windel.

Einen sehr wunderlichen Fehler, der luc. I, 31. eingeschlichen, oder viels teicht aus einer leichtfertigkeit vorsätzlich begangen war, scheint man noch früh gemerket, und nach geschehenem Druck geändert zu haben, weil er zu verstehen gab, der Engel, welcher Maria erschien, sen ein Mensch gewesen, von dem sie schwanger geworden. Es war nehmlich ohne Zweisel zuerst gedruckt: du empfechst mein Lepb: allein das in von mein ist nachher ausgelöschet, und noch der leere in etwas beschmußte Raum zu sehen; hingegen ist das e größestentheils, auch der Punct oder Strich vom i stehen geblieben: me' Lepb, welches man aber lesen soll: im Leyb. Die Zeiten des Aberglaubens und des Zwanges, haben eben nicht liebe und Ehrsurcht gegen die Religion hervorgebracht.

Man wird aus diesen Proben sehen, wie schlecht die atteste gedruckte deutssche Bibel gerathen ist. Eins der vornehmsten Verdienste, darum sie gesucht wird, mag wol senn, daß man sich an ihren Fehlern belustigen kann. Allein sie ist deshalb nicht ohne allen wichtigern Nußen. Sie lehrt uns vieles von der ausgestorbenen Sprache unseres Vaterlandes, viel zur Etymologie nühliches, tennen; und eine Uebersehung hat hier vor andern Büchern noch einen Vorzug, weil man nicht nothig hat, die Bedeutung der unbekannten und veralters

ten Worter aus dem Zusammenhange zu rathen, sondern sie ohne Mühe, und mit Gewißheit aus Vergleichung mit dem Grundterte, hier, der Vulgata, ers sehen kann. Ich will einige Worter zur Probe anführen:

Ebe, oder Le, hieß ehemahls so viel als Gefet, davon wir noch ebafte Ursachen, oder schlechthin Chaften, d. i. gesehmäßige und wichtige Urfachen, übrig haben. Siehe Wachters Gloffarium G. 339. Bon bie: fer jest ausgegangenen Bedeutung finden fich bier febr baufige Benfpiele: als Dan. VI, c. in lege Dei sui, in der Ee seines Gon: 3 3. Mos. VI, 2. Dig ist die Ee des gangen Opfers: VII, 1. Dig ist die Ee d' Opfer d' friedsam: und so an ungabligen Orten mehr. Bom Gefes haben mehrere Bolder die Che genannt, weil fie eine durch die Gefete bestätigte Berbindung ift: ben den Englandern beißt Son in Law Gobn im Gesen d. i. Sohn in der Ebe, ein Schwiegersohn, und daß vouce ben den Griechen eben die Bedeutung hatte, bat Elsner ben Rom. VII, t. gezeiget, obgleich vielleicht dort Paulus vouos nicht für Che gebraucht, fons bern das Gefet verstanden hat. Die Ratur der Sache hat bier mehrere Bolcker auf einerlen Benennung geleitet, und es ift dis ein beutliches Benwiel von der Unalogie der Sprachen, von welcher der Bert Mag. Zemisch eben eine Differtation geschrieben bat.

Ellenden hieß im alten Deutschen, in der Fremde senn, wenn gleich solcher Aufenthalt nicht mit Elend und Noth verknüpst war. Ellend (denn so sollte es mit zwen & geschrieben werden) bedeutete zuerst nicht eis nen unglücklichen Zustand, (miseriam) sondern den Aufenthalt im fremden Lande, (exsilium) von El, alia, und Land, terra, wie schon Wachter in seinem Glossario bemerkt hat. So nannten die Deutschen auch ihren Sitz jenseits des Rheins Elsaß. Auch diese Bedeutung und Orthogras phie von Ellend sinde ich in der alten Bibel häusig: 1 B. Mos. XXXXVII, 4. wir sein kume zu ellende in der Land: 3 B. Mos. XVII, 8. von de frembden, die do ellenden bep euch.

Zochzeit war ben unsern Vorsahren überhaupt eine Zeit, da man hoch tebete, das ist, ein Fest, oder Freudentag: da hingegen es ben uns blos von den Spessen gebräuchlich geblieben ist. Hier sinde ich Jes. 1, 14. der Monseyer, un der sampstag, und die andern Lochzeit trag ich nit.

Berberge, welches ben uns ein jedes Wirtshaus bedeutet, geigete ebes mable feiner Abstammung gemaß, nur den Ort an, wo fich bas Zeer bir: get oder bedecket, das ift, ein heerlager. Siehe Wachtere Gloffarium, G. 710. Diese alte Bedeutung finde ich bier 1 Sam. XVII, 4. gieng' aus von den Zerbergen der Philistiner: Offenb. XX, 9. und umb= giengen die Zerberge der hepligen. Es ift diesem Worte eben so ge: gangen, ale ber Beer-Strafe, darüber die funftigen Sprachgelehrten und Geschichtkundigen vielleicht funftig viel Dinte wegen des Jahrs 1756 verschwenden werden, wenn nicht jemand jest die Gutigfeit bat, burch zwen Zeilen fie aller Mube zu überheben (\*). Berefpen, corripere, be= strafen, Pf. XVI, 7. zu der Macht berespen mich meine Lancken, usque ad noctem corripiunt me renes mei. Jef. I, 18. berespt mich, arguite me. In dem Sollandischen ift das Wort noch übrig, als I Tie moth. III, 2. foll nach der Sollandischen Bibel ein Bischoff unberispeliik, d. i. unftraffich) senn. - - - Bat dis Wort zuerst eben so viel bedeutet, als rafpeln ? und hat man die Bestrafung als eine Abhofelung der Untu: genden vorgestellet, fo wie man, fo lange noch die Dedanteren auf Univer: fitaten offenbahr berrichete, die neu ankommenden Studenten durch den größten Debanten, ben man batte, bofeln ließ?

Von dem alten Worte, Main, bose, davon sich auch Meineyd hersschreibt, sinde ich das in den besten Lexicis und Glossariis ausgelassene Adjectivum, maintetige (welches jedoch Frisch bemerkt hat) sehr häusig.

(\*) Der Prensische Hof hat zum Beweiß der gefährlichen Absichten, die der Desterreischische gegen ihn geheget, unter andern ansgesühret, daß aus Böhmen eine neue Straße nach Sachsen angeleget, und überall angesschrieben sen, ebemin militaire. Dhnezweisfel ist die Ausschrift beutsch gewesen, allein das Original der Berlinischen Schrift ist Französisch. Hier kommt alles darauf an, ob im deutschen Soldaten = Weg, (wie eine deutsche Uebersehung hat) oder Zeersetraße gewesen ist: das eine ist verfänglich, das andere nicht. Ich sehe schon im Geist, wie sich künstig über diese Sache die Geschichts

schreiber streiten werden, so wie über Carl des fünften sein einig und ewig: ich weiß die guten Leute nicht aus einander zu setzen, und möchte es auch nicht thun, denn mancher kann, er mag behaupten, welches von beiden er will, dadurch Magister werden. Allein sollte eine allzudienstsertige und glaubwürdige Feder in unserer Zeit sich darüber erklären, welches deutsche Wort der Preußische Hof ben chemin militaire verstanden hätte, alsdenn

Hi motus animorum, atque baec certamine tanta,

Pulveris exigui jactu compressa quiescent.

Es ift so viel als, Uebelthater. Pauer oder Bauer heißt hier ein jeder Einwohner 3 B. Mof. XVIII, 27. fo ich auch ben Frisch nicht finde. Geer. davon versehren entstanden, fommt hier noch unter der Bedeutung des Schmerkens vor, als Offenb. XXI, 4. noch weine, noch ruff, noch feer wirt nit vo des bin. Das Verbum, sehren, hat Frisch, nicht aber das Nomen. Wucher hat hier noch seine erste Bedeutung, vor Brucht, die in dem Verbo übrig ift, wenn man faget, das Braut wuchert sehr. Offenb. XXII. 2. bringent XII Wucher: durch alle Monet gebent iren Wucher. Die Sache merket Frisch an , doch ohne ein fo entscheidendes Benfpiel, wie dis ift, anzuführen. Dan fiehet bier, woher unsere Vorfahren den Begriff des Geld : Buchers befommen baben, nehmlich von den Romern, denn Wucher ift eine buchftabliche Ueberse: hung des Lateinischen fructus, nur daß es nachher feine erfte Bedeutung verloren, und die neue juriftische blos in dem verdrieglichen und unangenehe men Berftande benbehalten hat, weil unfern Borfahren zuerft die Binfen febr bart und ungerecht vorfommen mußten, welcher unangenehme Gin: druck noch bis auf diesen Tag von dem Nahmen, Wucher, nicht wohl getrennet werden fann.

Ich will noch einige Worter anmercken, die ich insgesammt in dem Wachsterischen Glossario vermisse. Es ist Schade, daß dieser steißige Mann eine alte Bibel, vor der er auf der Leipziger Naths: Bibliothek täglich vorben ging, uns gebraucht gelassen hat. Er hat sie nie citirt, und aus einer Unterredung mit ihm auf derselbigen Bibliothek ist mir es vorgekommen, als habe er nicht gewußt, daß diese Bibel vorhanden wäre, oder so viel merkwürdiges enthielte.

Brittel, ein Zaum: Offenb. XIV, 20. un das Blut gieng aus vo dem See (tat. lacu, so durch Kelter hätte übersetzt werden sollen) und zu den Britteln der Roß. Das Französische Bride, und Englische Bridel, gehören hieher. Ich vermisse die Wort auch ben Frisch.

Derpidmen, zittern, beben. Dan. V, 19. derpidmeten alle die

Volck. Frisch hat es auch nicht.

Durchnechtig, vollkommen. 5 B. Mos. XXXII. Dis hat Frisch

6. 212. und erlautert es.

Reusch, ein Verschnittener. 1 B. Mos. XL, 1. das zween keuschen sünten. XXXIX, 1. Putifor der keusch Pharaons. Mangelt ben Frisch.

Lancten,

Lancken, die Rieren. Pf. XVI, 7. berespen mich meine Lancken. Frisch hat es, obgleich mit etwas geanderter Bedeutung.

Mageneraft, majestas: Offenb. XV, 8. von magen, groß, stard,

und die von mogen, valere. Ich finde es ben Frisch nicht.

Sinter, Schlacken. Jes. I, 22. dein Gilber ist gekert i Sinter. Frisch hat, und erläutert es. Es ist nach Frischen noch ein Handwerks. Wort, obgleich die Bedeutung ein wenig geandert ist.

Swaigen, Vieh 5 B. M. XXXII. Frisch hat es nicht.

Taugen, ein Geheimniß, und, geheimnißvoll. Offenb. I. 20. Die taugen der VII stern. XVII. 5. un an ir stirne ei tauge Name. Ich sinde es auch ben Frisch nicht. Vern. Peh hat Tougani sacramentum, und taugni, mystici: hingegen heißt in unserer Vibel ein Sacrament, Zeplikept, als Eph. V, dise Zeplikept die ist michel. Siehe Schilters Thes. an-

tiqu. Teuton. tom. III. S. 235. 236.

Welen, entwelen, inwelen, wohnen. 1. B. Mos. XXXIX, 2. und inwelt in dem Zaus: Offenb. III, 10. die do seind entwelend auff der Erde. Das Englische dwell, scheint damit überein zu kommen. Ben Frisch kann ich es nirgends sinden. Soll es zuerst so viel senn, als optare? und ist diese Bedeutung des Wortes wählen, wie viele andere, aus einer buchstäblichen Uebersehung der Lateinischen Redens: Art, optare locum tecto, in die Deutsche Sprache gekommen? oder soll es so viel senn, als einwallen?

Wunnigklich, Herrlichkeit, gloria. Offenb. I, 6. Siehe Frisch unter dem Adverbio, wonigliken, welches aus unserer Stelle seine gewisse Besteutung erhalten wird.

Moch eins finde ich in dieser alten Uebersehung, in Absicht auf das Gesschlecht der Sonne und des Mondes, so bisher nicht bemerkt ist. Man wundert sich gemeiniglich, woher es komme, daß die Sonne, das grösseste und vornehmste Gestirn, ben uns generis feminini, hingegen der von der Sonnen sein Licht nur borgende Mond, masculini ist. Ich will die Ursachen davon nicht untersuchen, vielleicht steht die Verehrung des Jedz und, des Deus lunus, des in Mesopotamien unter einem männlichen Vilde angebeteten Mondes, damit in Verbindung: nur merke ich aus unserer Bibel an, daß diese Umkehrung des Geschlechts nicht allgemein sen, denn ben ihr ist Sunn stets ein masculinum, und der Mond, den sie Menin nennet, ein semininum. 3. E. Offenb. VI, 12.

23 2

(und der sunn ward gemacht schwarg, --- un alle die Menin ward gemacht als Blut.) Dieser Mahme des Mondes findet sich noch in andern mit der Deutschen verwandten Sprachen, g. E. im Schwedischen, Manen, und in den Evangeliis, die man dem Ulphilas zuschreibt, Marc. XIII, 24. Mena: er ift auch im Griechischen, beffen Bermandtschaft mit dem Deutschen wol uns laugbar ift, nicht blos in und, der Monath, und Deus lunus, übrig, sondern noch deutlicher in unvn : denn fo ift er nach Diodori Siculi Zeugniß; (B. III. Cap. 57.) ebemable von den Griechen genannt worden. Er erzählt nehmlich die Fabel der Utlantier, nach welcher naig und oednun Bruder und Schwester gewes fen, und in den himmel verfett find, da denn die Sonne, die vorbin das beis lige Feuer hieß, von dem Bruder, Alios, und der Mond, der sonft den Rahe men unvn trug, von der Schwester oednun benannt fen. Dis ift eine Fabel, als tein man lernt doch alte Worter baraus fennen : und ein Orphischer Bers, von welchem herr Ernst Mug. Schultze in seiner zweiten Abhandlung de lingua Deorum atque hominum Homero celebrata, weiter handelt, und daben an das Mitfranckische Mano, und das Hollandische Maen gedencket, stimmt fo fern über: ein, daß er oednen au einem Worte in der Sprache der Unfterblichen, und unun gum Mahmen des Mondes in der Sprache der Menschen machet.

In der Critik, oder zu Beurtheilung der Lese Mrten der heiligen Schrift, kann unsere alte deutsche Wibel freilich keinen unmittelbaren Nuhen haben, weil sie nicht aus dem Grundterte überseht ist. Allein einiger mittelbare Webrauch ist ihr doch nicht abzusprechen, denn man siehet wenigstens aus ihr, was der deutsche Ueberseher in seinem Eremplar der Lateinischen Bulgata gelessen hat: was aber die Vulgata ben dem alten und neuen Testament für ein Unssehen in der Wahl der Lese: Arten habe, ist hier der Ort nicht, zu zeigen. Ich will blos einige Stelken anführen, in denen diese erste deutsche Uebersehung eine andere Lese: Art ausgedrückt hat, als in den gewöhnlichen Ausgaben der Bibek besindlich ist.

B. d. Richter XVIII, 30, folget sie der Vulgata, und scheint daben glücks licher zu fahren, als luther, der den Hebräischen Text ausdrücket. Der erste öffentliche Gößenpriester in Israel ist daselbst nach dem jezigen Herbräschen, und luthers Uebersetzung, Jonathan, der Sohn Gersom, des Sohns Manasse, nw D. Das N in diesem letten Worte stehet nicht wit in der Reihe der Buchstaben, sondern ist über sie erhaben, welches vielleicht

vielleicht ein Zeichen fenn foll, daß es fein volliges Recht in dem Worte habe. Lagt man es weg, so bleibt nun übrig, und Jonathan wird ein Sohn Gersoms, des Sohns Mose, werden. Go hat ehemahls der Lateinische Uebersetzer auch wirklich gelesen, und filius Moysi übersetzt : und unsere Bibel bat aus ihm, des Sun Mopses. Abendana stimmet bas mit überein, und schreibt: unsere Ulten baben gesagt, er fep ein Sohn Gersoms des Sohns Moses gewesen: Mosi zu Ehren aber habe man den Mahmen durch ein M geandert, weil er nach den Wer: ten Manasse des Roniges Juda gethan hat. Das Maber ist blos über den Text geschrieben, weil er in der That ein Machtom: me Moss und nicht Managis war. Mich dunckt, es konne nicht ge: zweifelt werden, welches die wahre Lefe : Urt fen. Mofes, und nicht Mas naffes, bat einen Gobn Nahmens Gersom gehabt: und da der erfte Go: Ben : Priefter gleich zu Unfang des Capitels als ein Levite beschrieben wird, fo kann er nicht aus dem Stamm Manasse gewesen senn. Ich wundere mich über Houbigant, der sonst so dreifte und begierig ift, an dem Be braischen Tert zu andern, daß er bier die gewöhnliche tese : Urt vertheis diget, weil, wie er schreibt, die über der Zeile stehenden Buchstaben nicht untergeschoben find. Sie werden doch wol nicht mehr Unsehen bas ben, als die, so in der Zeile stehen, die Houbigant ofters wegen geringer Urfachen ausmerkt. Da wir aber bier so gar das Bekanntniß der Juden haben, daß die über der Zeile ftebende M blos Mofis Ehre retten fols le, und da die Sache so deutlich redet: so glaube ich, die Vulgata, der die Bibel von 1462 folget, babe dismabl recht.

der alte deutsche Ueberseher zu einer, wiewoht nicht völlig richtigen, critisschen Vermuthung gezwungen ist. Es wird eine Schlacht zwischen den Juden, und den 10 Stämmen Israels erzählt, in welcher die sehtern gerschlagen senn, und 500,000 Todte gehabt haben sollen. Die ungeheure Unzahlt muß einen jeden, der die Historie anderer Volker kennet, stußig machen: denn er wird wissen, daß noch nie auf dem Erdboden eine so erschreckliche Niederlage vorgefallen sen. Wo man von 100,000 und mehr gebliebenen hört, weiß man bisher in der Geschichte aller Volker gewiß, daß es eine Verzosserung sen, und die blutigsten neuern Schlachten bestärken uns in der Meinung. Carolus Martellus hat zwar im Jahr 732 in Einer Schlacht

375000 Saracenen erlegt: allein viele unter ihnen muffen etliche mabl geblieben senn, denn ihre gange Armée war noch nicht 100,000 Mann farck. hier aber geht zwischen zwen fleinen Bolckern eine Schlacht vor. dergleichen in der gangen übrigen Geschichte die Fabel nicht einmahl zu er: dichten gewaget hat: und die Folgen der entsetlichen Schlacht find weiter keine, als daß dren Bestungen erobert werben. Was das arafte ift, fo lagt der Verfaffer der Bucher der Konige diefe Schlacht gar unbemercht, welches einem Schriftsteller nicht zu vergeben ftunde, wenn fie fo groß ges wesen ware. Es ift daber bem deutschen Ueberseber nicht übel zu nehmen, wenn er für quingenta millia, die er in der Bulgata fand, I. taufend (50,000) der stercksten Man sest: wiewohl ich nicht glaube, daß er Die Wahrheit getroffen habe. Denn im Bebraischen lassen sich 500,000 mit 50,000 nicht leicht verwechseln. Ich vermuthe vielmehr, daß die Bahs len der Bibel ehmahls nicht mit Bahl : Wortern, fondern mit Buchstaben oder Ziefern geschrieben sind, ba denn leicht aus אלף, 20,000, אלף, "אלף, 20,000, אלף, 500,000 haben werden konnen, wenn man ftatt des ordentlichen Caph ein Caph finale, fo bald 20, bald 500 bedeutet, gefest bat. Bielleicht ift hier der deutsche Ueberseker halb verständig und halb unwissend gewesen, und hat fich eingebildet, quingenta sen eben fo viel als quinquaginta. Die Roburgerische Bibel von 1483 folget ihm bier.

Daß diese alte Bibel die bekannte Stelle habe, drep sind die da zeus gen im Zimmel, u. s. f. die Luther billig nicht in der Bibel leiden wollste, und die man ihm wider seine ernstliche Bitte nach dem Tode in eine Uebersetzung gerücket hat, welche man vor die seinige auf dem Titel ausz giebt: dieses wird wol niemand erst von mir ersahren wollen. Denn dies ser Spruch stehet in der Vulgata. Das mercke ich aber nur an, daß sie mit vielen alten Handschriften der Vulgata, die dren himmlische Zeugen erst im 8ten Vers hat, und sie den dren irdischen nachsetzet, welche Ordznung auch der seel. Bengel S. 758. seines apparatus critici gut heißet.

Offenb. VIII, 13. hat unsere Bibel, wie leicht zu erachten, mit der Vulgata, ein stym eins Adlers.

Offenb. XVI, 7. wollen einige, z. E. der seel. Bengel, lesen, nal nouoa rou dusiastnessou dépoutos, und ich hörte den Altar sagen, an
statt daß wir gemeiniglich gedruckt finden: nal nousa äddou en tou dusiastnessou dépoutos. Ich verlange über den Streit nicht Richter zu senn,
welches

welches sonderlich ben den ungemein verschiedenen Lesearten der Offenbahr rung noch zur Zeit sehr schwer ift. Go viel fage ich nur, wenn jene sich auf die Vulgata berufen, die, & audivi altare dicens, bat; so verlieret die nicht wenig von feiner Starce, weil die Sandschriften der Vulgata felbst nicht einig mit einander waren, wie denn unsere Bibel aus der Vulgata übersett hat : un ich bort ein andern vo de Altar sagent. Beide Lefe : Urten haben etwas schwerers, fo fich aber doch allenfalls erklaren laßt. Sagt die Worte ein Engel aus bem Altar, fo fcheint es, diefer habe feine Stelle unter dem Gegitter bes Altars, an dem Orte, wo das Blut binge: schüttet ward, und wo Johannes, Cap. VI, 9. die Geelen ber enthaupte: ten gefeben batte. Werden aber die Worte dem Altar felbst zugeschrieben, fo muß man den Gefichtern eben das Recht laffen, das Traume und Poe: ten haben, das leblose zu beleben, und ihm eine Sprache zu geben: wies wohl es auch nicht unmöglich mare, bag basjenige, was dem Gebor und Unschein nach die Stimme des Altars genannt war, der einhellige Mus: ruff der eben genannten Schatten der enthaupteten unter bem Altar fenn foll.

Ich wende mich zu einer andern Ausgabe der deutschen Bibel vor Luthero, die Koburger im Jahr 1483 zu Nürnberg in zwen Folianten auf 583 Blättern gedruckt hat. Papier und Druck ist schön, auch die Buchstaben noch zierlicher und größer, als in der Ausgabe von 1462: nur daß einige Verzierungen der Buchstaben schon allzugekünstelt sind, und eher im Lesen eine Schwierigkeit verzurschen können. (\*) Um Ende stehet folgende gedruckte Unterschrift:

Diß durchleuchtigist Werck der gangen heiligen Geschrifft. ges nant dy Bibel für all and (d. i. andern) vorgetrucket teutsch Bibbeln. lauterer. klarer. und warer nach rechter gemesner teutsch. mit hohez (hohem) und großem Oleyß. gegen dem Laternischen Tert gerechtvertigt. und' schiolich punctirt. mit Uberschrifften ber dem meysten teyl der Capitel und Psalm. iren Inhalt und Ursach ans 3ay:

(\*) Der erste Theil dieser Bibel, der bis auf die Pialmen Davids gehet, war in der Hallischen Universitäts Dibliothek, und der zweite in der Ludewigischen, beite, nach der alten Art, hin und wieder mit goldenen Buchstaben gezieret. Eine sehr vollständige und neuere Beschreibung derselben findet man in Herrn Elements bibliotheque curieuse, E, 327. n. 44.

japgende. Un mit schönen Siguren, die historie bedeutede. hat hie ein Ende. Gedruckt durch Anthonium Roburger in der löblischen kepchstat Türenberg. Nach der Geburt Cristi des Gesess der Genaden vierzehen hundert und in dem drepundachtz zigste Jar. am Montag nach Invocavit. Um wellich volbrins gung. sep Lob. Glori. und Ere. der hohen heplige Drepvaltigkeit. un epnigem Wesen. dem Vater un dez Sun unnd dem hepligen Gepst. der da lebt und regiret Gott ewigklich amen.

Die Ordnung der biblischen Bucher ist eben so, wie in der vorhin beschries benen Bibel: der untergeschobene Brief an die kaodicaer stehet hinter dem an die Galater: und das sogenannte Buch der Würckung der zwelf boten, hinter dem Briefe an die Hebraer. Die Stelle 1 Joh. V, 7.8. hat diese Bibel in eben der Ordnung als die vorige, und Matth. VI, 11. noch teglich Brot: läßt auch mit der vorigen die Dorologie des Vater: Unsers aus, weil sie sie nicht in der Vulgata fand.

Die Unterschrift zeiget deutlich an, daß dem Herausgeber dieser Bibel ans dere vorhin im Druck erschienene deutsche Bibeln bekannt gewesen senn mussen, und ich sinde, daß er sich bald aus dieser, bald aus jener einen Ausdruck zugez eignet hat. Es ist auch aus eben der Unterschrift klar, daß er gesucht hat, einige Fehler seiner Vorgänger zu verbessern. Wie glücklich er darin gewesen sen, das wird sich nachher zeigen.

Der Tert, aus dem man die Verbesserung vorgenommen, war kein anderer, als der lateinische, nach eignem Geständniß des Uebersehers: daher auch diese Vibel zu critischem Gebrauch ben der Vulgata versione nühlich ist, sonderlich, da hoher und großer Oleps auf ihre Ausbesserung gewandt ist. Wenigssens, wo eine Lese: Art der Vulgatæ in der von anno 1462 und in dieser übersseht ist, kann man sehr wahrscheinlich schliessen, daß sie in denen Zeiten sehr gesmein und üblich gewesen. Endlich zeiget auch die Lesung dieser Uebersehung selbst, daß sich die Ueberseher bisweisen die Frenheit genommen, wenige Worte zur Erklärung einzurücken. Man sindet gleich im Ansang der Vibel ein Eremspel hievon, und will ich zu einiger Probe die Worte Genes. I, 1.2. hieher sehen:

In dem Anfang hat Got beschaffen zemel und Erden. aber dre Erde was extel und lere, und die Vinsternuß warn auf de Antliz

des

des Abgrunds. Und der Geist Gots swebete oder ward getras gen auf den Wassern.

Da man finden wird, daß zwar aus der Baselschen Bibel die Worte, ward getragen, welche das kateinische, ferebatur, ausdrucken sollen, benbehalten sind: doch aber zur Erklärung, swebete, hinzugesetzt worden.

Was die gerühmten Verbesserungen anlanget, so bestehen sie größten Theils in einer deutlichern und mehr Deutschen Schreib: Art. Die meisten ausgestorbes nen Worte sind hier entweder gar weggelassen, oder kommen doch nur sehr selten vor: 3 E. michel magnus, Ee lex, und andere, werden hier nur wenig gebraucht: dadurch freylich die Vibel einem teser viel verständlicher geworden. Sieht man den grossen Unterscheid des Deutschen an, so sieh in dieser und der vorhin beschries benen Vibel sindet, welche doch nur um ein und zwanzig Jahr älter ist: so kann man kast auf die Vermuthung kommen, daß zene Uebersezung schon lange vor ihz rem Aberuck, ja vielleicht vor Ersindung der Vuchdruckeren, gemacht, und aus eis nem alten MSch. abgedrucket sep.

Huch find einige Derter, da vorbin die Vulgata falfch verstanden, oder zu sclas visch übersett war, hier geandert: j. E. Gnade machen, für dancken, findet fich bier nicht mehr. Damit man befto mehr feben konne, wie viel diefe Berbeffe= rung auf fich habe, will ich die vorhin ermahnten ehemahls falfch überfette Stellen anführen, fo, wie fie in diefer Musgabe lauten. Exod. XXXIV, 29 ift der wunders liche Brethum von den hornern Mosis ungeandert geblieben: und weßte nit das sein Untlug gehornet was , vo wegen der Geselschafft des Worts Gottes: wie fich denn auch Mofes in den bengefügten Bolg : Schnitten überall zwen Horner aufsetzen laffen muß. I Sam. XVII, 4. und ein Mann ein Bafte bart. ging aus von den Zerbergen der Philistiner. 2. Sam. XXIII, 8. Er ist als das gartist Würmlin des Zolges das do achthundert totet in einer Ungestum. Job. XXXVIII, 36. Wer gab de Baffen dy Verstentniß? Pf. LXXI, 15. 16. Wann ich erkant nit den Buchstaben ich gee in die Krafft des Gerren. Jes. II, 7. ift einmahl einige Berbefferung, und das aus Berfeben eingeschobene Wort, Roffen, weggelaffen: hingegen tein bineingerus det: und irer Schen ift tein Ende : " : und ihre Erde ift erfüllet mit Abgottern. Dan. V, i. ift die wunderliche Ueberfetung geblieben : taufenten feinen beften : optimatibus fuis mille : und v. 30. heift es nur ein wenig beffer: und Davius Medus nachvolger in das Reich, geborn. Ixii. Jar. Matth. XVI, 13. ift der wunderliche geographische Irrthum noch benbehalten: Und Thes

Ihesus kam in dy teyl des Kepsertumbs Philippi: gleichwie der gezwuns gene Deutsche Ausbruck: c. XXVII, 66. was ist euch gesehen? und Apoc. IX, s. Und der sunfft Engel sang mit dem Horn. Apoc. XVI, 6. sinden sich ebens falls die siehen Engel in der ihnen von dem kateinischen Uebersetzer angedichteten Kleidung: bekley det mit einem repnen und werssen steyn. c. XIX, 1. ers schallet auch hier nicht vox turbarum, sondern tubarum, ein grosse skyst manniger Zörner. Nur Apoc. XXI, 12. ist hier eine Ausbesserung: und in

den toen zwelf Engel.

Aus Bergleichung dieser Stellen wird man bald erkennen, daß die Berbessferung der Bibel : Uebersetzung nur sehr mäßig gewesen, und nicht einmahl die Hälfte von dem geändert, was blos durch rechten Berstand der Vulgatae wäste zu ändern gewesen. Unben muß ich mich wundern, daß die seltsamen Dinge, die der Uebersetzer in der Vulgata gefunden, ihn nicht, auch wider die Borurtheile seiner Kirche, welche die Vulgatam zu sehr erhebet, gedrungen, sich mit dem Grund: Text durch Hülfe der Juden bekannt zu machen. Wenigstens hätten die Brocken, von dem Holtz Wurm, der acht hundert im Ungestäm ums bringet, und von dem gehörnten Antlige Mosis, einen Verdacht gegen die Richstigkeit des kateinischen Textes erwecken sollen.

Mur ware ju wünschen, daß dieser Berbesserer nie etwas mochte verschlims mert haben; aber auch dieses ist geschehen. Z. E. Matth. V, 39. war in der anno 1462 geschehenen Ausgabe gant richtig übersett; ich sagte euch nit widers stet dem Ubel: hier aber ist der Berstand der Worte gerade umgekehrt: aber ich sag euch. widersteet dem übeln. Welcher Fehler auch in der a. 1507 zu Augsburg heraus gekommenen Bibel benbehalten, ja noch mit einem seines gleis chen vermehret ist, wenn es daselbst 1 Cor. IV, 4 heist: aber in dem bin ich gerechtvertiget; wo doch die a. 1462 lieset; in diesem bin ich nit gerecht=

haftiget: und unsere von 1483. in dem bin ich nit gerechtvertigt.

Unter die Verschlimmerungen muß ich auch billig rechnen, daß gar zu viel Lateinische Worter in dieser Uebersetzung benbehalten sind, welche sie dem gemeinen Mann (dem sie frensich nach den Absichten und nachher deutlicher bekannt gemachten Sätzen der Römischen Kirche nicht viel in die Hände kommen sollte) unverzständlicher machte. Z. E. Match. V, 15. die Lucern, für, Leuchte: v. 16. glovissizien, für, preisen, v. 26. quadrant, für, Zeller, v. 47. die ethenici, für, die Zerden: c. VI, 29. glori, für, Zerrlichkeit. Nicht zu gesdenchen, daß die Lateinischen Redens. Arten so selavisch großen Theils noch benbeshalten worden, daß sie Lateinischen Redens. Arten so selavisch großen Theils noch benbeshalten worden, daß sie ein Ungelehrter schwerlich hat verstehen können: z. E. Match.

VI, 19. nolire thesaurizare vobis thesauros in terra: Micht wolt euch sameln Schen i der Erde, für, auf Erden. v. 24. vnum odio habebit: der bat eis nen in Saf. v. 25. ne foliciti fitis animæ vestræ, quid manducetis: nit fept forafaltig emrer sele, was sy effe. v. 26. pater vester cælestis pascit illa: emer bemlischer Vater füret fv. Much hat er Matth. V, 46 das Wort, publicanus, gar unrecht beriviret, als folte es publicum peccatorem andeuten, und die Stelle Deshalb gegeben : thun den das nit auch die Offensunder. Gleicher Jers thum findet fich auch fonft, als Luc. XV, 1. die Offenfunder und Gunder.

Daß noch viel alte Deutsche Worte benbehalten oder von neuen in Diese lebers fegung eingetragen find, ift endlich fein Sehler , benn damafis lebeten diefe jest verftorbenen Worte noch, und jest ift es uns angenehm, fie gleichfam aus ihrem Grabe ju boren : j. G.

Griffgrammen, fremere: Pl. II, 1. Warumb grisgrammeten die

Zerden.

Durchechten, persequi: Matth. V, 11. Ir werdt selig. so ench die Menschen fluchen. und euch durchechten: von Ucht, vindicha privata: fiche WACHTERS Gloffar. p. 12. 13. welcher die dem QBorte 21cht gegebene Bedeutung, und mit ihr die Materie vom 216t = Bid, in den Ges fegen Taffilonis, auch aus diesem derivato, durchechten, erlautern fonte. Es war nemlich Abt = Erd eine Art eines juramenti calumniae, damit dies jenigen, fo ihr Recht durch den Zwenkampf ausmachen wolten , vorher fchwes ren muften, daß fie wurdlich glaubten, fie hatten Recht. Giebe des Cante lers von LVDEWIG reliquias manuscriptorum, Tom. VII. pag. 276. fegg. da man bas Formular eines Uht : Endes aufgezeichnet findet.

Bleichsner, hypocritæ: Matth. VI, 2. davon durch maßige Berandes rung, Bleifiner, entstanden. Ein Gleichsner ift, der nicht die Sache felbft, die man von ihm fodert, fondern nur deren Gleichheit bat.

Bygen, hoedi, Bocte: Matth. XXV, 32. als der Birt fundert die Rpg von den Schaffen: und in der Aufschrift dieses Capitels: von

den Argen zu der lincken Zand. (\*)

Wenu

(\*) Diefes fann uns bienen , ein altes Phrygisches Wort gu erlautern , und hie-Durch die Verwandtschaft unferer mit der Phrn= gifden Sprache ju befraftigen. Diefes alte

Bolck nannte nach ARNOBII Zeugniß adversus gentes lib. V. einen Biegen - Bock A T-TAGOS: worin Atta ber Tentiche articulus bet, und gos oder goz eben bis Wort kviz fenu Wenn ich auch vorhin der Mangel Diefer Uebersetung gedacht habe, geschies het foldes gar nicht, das in ihr befindliche Gute und ben danauf gewandten Bleif ju verachten : ich febe fie vielmehr als ein Dendmahl der über der Kirche Gottes waltenden Borficht an welche veranstaltete, bag ein land, darinnen ber Unfang follte gemacht werben, die verdunckelte Wahrheit wieder an das licht ju bringen, das Wort Gottes in feiner eigenen Sprache mehrere Jafre vorher gehabt. Mit wie vielem Danck hat es Deutschland zu erkennen, bag vier und brengig Jahr, vor Lutheri Reformation, in eben dem Jahre, da Lutherus gebohren ward, nemlich anno 1483, es die haupt Wahrheiten, die Luther bernachmable ges lehret, in fo vernehmlichem Deutsch, und fo flar ausgedruckt lefen fonnen, als in dieser Bibel Gal. II, 16. Wann wir wiffen. Da der Mensch nit wirt gerechtvertigt aus den Werden der Le. (d. i. Gesches) nu durch den Gelaus ben Ihesu Criffi. Un wir gelauben in Ihesu Crifto. da wir wer: den gerechtvertigt aus dem Glauben Eriffi. un nit aus den Werden der Le v 19 Wann ich bin tod der Le durch die Le. da ich lebe Got. mit Crifto bin ich genagelt an das Breug. Welche Worte ich besto lieber hieher fete, ba ich fie auch fcon in dem Eremplar Diefer Bibel, fo ich bor mir habe, unterfrichen finde: ohne Zweifel weil der Befiter deffelbigen fich über die fo deutlichen Ausbrucke von einer damahl fo unbekannten Lehre gewundert.

Auch muß ich dem Fleiß des Uebersetzers darin Necht wiedersahren lassen, das er ein Paar Stellen so wohl und glücklich übersetzt, als es kaum von kuthero geschehen. Matth. V. 35. hat Lutheri Bersson: noch bey Jeruselem, denn sie ist eines grossen Königes Stadt. Eine Undeutlichkeit machet der Aussbruck: eines grossen Königes: da es vielmehr nach dem Griechischen heisen solt te: des grossen Königes: d.i. des Königes, der vor allen andern groß ist, nemlich Gottes. Und so sinden wir in dieser Ueberschung: wann so ist ein Stat des grossen Küniges. Rom. I, 30. ist der Griechische Ausdruck, Espergeraf zanw, nach der Vulgara: inventores malorum, sehr wohl übersetz: Finder der übeln Ding. Was wir sest an diesen Orte in Lutheri Ueberschung lesen: schädliche: ist den weiten so deutlich nicht, und von viel weitläuftigerer Bedeutung als das zu übersetzende Wort es leidet. (\*)

senn mag: und mag bieses Wort vielleicht vom Schaaf. und Ziegen. Bieh zugleich gebrauchlich gewesen senn.

(\*) In der erften Ausgabe des Renen Tefaments, welche Lutherus at 1522 drucken lassen, hatte er gesetht: Fynantzer: so im alten Tentschen nicht einen Financier bedentete, wie ben uns, sondern wie wachten in seinem Glossario meint, usurarium, oder vielmehr, einen jeden, der mit feinen, Schließlich muß ich nur noch mit wenigen Worten der ben dieser Bibel bes sindlichen Ueberschriften und Figuren gedencken. Won den ersten muß ich bekens nen, daß ich sie besser gefunden, als ich sie mir zum voraus vorgestellet habe, und zeigen ste einen in Erklärung der Bibel nach damahliger Zeit Veschaffenheit erfahrenen Urheber. Ich will deren einige aufzeichnen, die einem gütigen Leser, und der mit denen unterlaufenden Fehlern Geduld hat, hoffentlich nicht miefallen werden.

Jestie IX. Don der verborgen Macht der Geburt Eristi. die do reychet zu den Zepden, und wie Effraim und dy in Samaria

woneten verdrucket warden durch die Zand Gots.

Jes XXI. Wo Jesaias Rähelweise saget, daß er gegen die Wüsste des Meers weissage, ist die Ueberschrift recht wohl gerathen: von der Pros phetzey Isaie. von der Zerstörung Babilonis, un der Joumeer, un der Agarener. dz ein terl ist vo Arabien.

Jes XXXIII. Wie Semacherib durch den Got das Volck plasget. widerumb von Got geplaget ward. Un wie Zierusalem

ward widerumb gepauen.

Jes. XLIX. Wie Got sein Zeyl thun wurd den Juden. un Zeys

den. wenn fy fich bekerten.

Jes. Lill. Wie der Prophet berüret das künftig Leiden und Marter Christi. un von de Zepl. das davon kume wurd.

© 3 Jes.

b. i. liftigen Rancken umgehet. Go erflaret es Luther felbft in bengefügter Rand : Gloffe :die viel newer fundle aufbringen, als unter Kaufflemen, Juristen, und Soff-Schrangen gefeben wird. Belche Stelle man in ber Deuts fchen Sprach Runft als ein dietum classicum gu Erjorichung ber alten, nunmehr verlohren gegangenen Bedeutung diefes Worts anzujeben bat. Doch hatte auch diese liebersetung ben Rebler, daß fie die Erfinder bofer Din= ge, für Erfinder diebischer Rancke, ausgiebt, auf dergleichen fich aus den Worten Pauli nicht mehr als irgend auf andere bose Dinge Schlieffen laft. Bielmehr, wo Paulus auf eine gewiffe Urt von neuerfundenen bofen Dingen gielet, fo buncft mich, er habe bie gu Rom damahis entstandene magistros volupta-

tam im Ginn: die allerschändlichste und uns geheuerfte Bedienung, welche die Conne je gefeben, indem fie auch bagu gehalten wurden, neue Arten der unreinften Bergnugen für die Romis schen Ranfer zu erdencken. Siehes veron. in vita Tiberii c. 42. mit PITISCI Roten. Dieses Unwesen ift unter Tiberio angegangen, und ware ju vermundern, wenn Paulus diefer ausnehmenden Bosheit feinen Dlat in bem Catalogo ber Romischen Gunben einraus mete. 3ch febe auch mit Bergnugen , daß schon der berühmte Englander John LOKE vermuthlich einerlen Gedancken hierin gehabt bat, ber in feiner Paraphrafi bes Briefes an die Romer diefe Stellt fo umschreibet : Inventers of new Arts of Debauchery : Erfinder neuer Künfte der Unreinigkeit.

Jes. LIV. Wie Gottes Menschwerdung und seligmachung auch an die Zerden gelangen wurd. und mer denn an die Juden.

Jes. LXIII. Wie der Prophet saget von der Aussart unsern Zere. und von seiner Zukunft zu dem jungste Gericht und wie die Juden bekert werden zu Chriskum. Wo ich nur bemercke, daß, ob gleich in dem ersten Theil dieser Ueberschrift der Sinn nicht genug getroffen ist: der Irrthum doch viel leidlicher ist, als wenn man häusig dieses Capitel auf sehr gezwungene Weise von dem keiden Christi erklaren wollen.

Wenigstens siehet man, daß der Mann sich Muhe gegeben, den Verstand selbst der schwereren Theile des Wortes Gottes du fassen, auch bisweilen darin

gludlich jum Zwed gekommen.

Die ben diefer Bibel befindlichen Solg : Schnitte find nach damabliger Urt noch gut genug. Gine Merchwurdigkeit finde in einem derfelben, welcher auf dem 579ften Blat ben bem neunten Capitel der Offenbarung Johannis ftehet. findet die vier Engel hiefelbft, wie fie das dritte Theil der Menfchen erschlagen, unter welchen Erschlagenen nicht nur mit koniglichen Cronen und Bischoff Dusen gezierte Baupter angutreffen , fondern auch fo gar eine mit der drenfachen Erone gegierte Perfon. Ueber Diefer Gache ift ein Streit entstanden, und einige hatten fich fo unbequem ausgedruckt, daß der P. Weislinger ihnen hat vorwerfen tons nen, sie logen dis in ihren Zals hinein. Ben meinem Ausdruck barf ich mich feines folden Widerspruchs befürchten. Man fehe herrn P Clement biblioth. cur. Tom. III. p. 331. 332. der den Streit ergablet. Diefes Bild ift mir deshalb lieb, weil ich daraus ein Erempel nehmen fann, wie der Ueberfeger die Offenbarung Johannis, über die er feinen Inhalt der Capitel fett, erflaret has be. Bermuthlich hat er, gleich mehreren , unter den vier Engeln die Turden verfteben wollen , und fich vorgeftellt , diefe murden der geifte und weltlichen Dos licen der Chriften , und fo gar dem pabfilichen Stul ein blutiges Ende machen: davon aber die Erfullung bisher ausgeblieben, auch fünftig noch weniger ju ers warten ift.

Doch ich unterlasse, mehrere Seltenheiten aus diesem bejahrten Schake zu schöpfen, deren mir soust noch verschiedene in die Feder fliessen wurden. Es sind deren noch so viele darin enthalten, daß man bisher angeführtes nur vor eine gezringe Probe zu halten hat; und ist zu wünschen, daß dergleichen Ueberbleibsel des Alterthums in die Hände solcher Besiher kommen mögen, die sie verstehen,

und zu gebrauchen wiffen.



# COMMENTATIO PRIOR AD LEGES DIVINAS

DE

### POENA HOMICIDII,

DIE XII. AVG. 1747. (\*) DEFENSA

A

#### IO, GERHARDO HOMEYER

HILDESIENSI.

#### S. I.

Argumentum commentationis nostrae.

La dissertatione, quae mentem & rationem legis Mosaicae usuram probibentis exponit, ostendimus, in animo nos habere, alias leges politicas a Deo latas commentationibus illustrare. Fidem datam exsolvere incipimus duplicem de poena homicidii legem explicaturi, alteram Noacho ejusque posteris a Deo promulgatam, Israelitis alteram a Mose praescriptam.

#### S. II.

Quid hoc argumentum viilitatis, invidiae & periculi habeat, exponitur.

Operae pretium facturi videmur, nec inutili & acto defungi labore, si hujus legis veram mentem & indolem indagare, singularesque rationes, quae illam in republica Noachidarum a Deo ipso statui jubebant, investigare nobis licuerit. Adpa-

(\*) Prodiit haec prior commentatio anno, quem in fronte gerit, 1747: deinde iterum typis descripta est anno 1750, quo pesteriorem adjeci. Non parum quidem jam in illa displicet, non tanquam aliter sentiam, sed quod eam relegenti videbatur, multa & copiosius & comtius dici debuisse, nonnulla etiam omitti; malui tamen initiis meis veniam a lectoribus petere, quam, meo honori consulens sorte melius, nimium mutare. Addiditamen quae necessaria additu videbantur,

Posterior, quae arcem caussae tuetur, oppugnata placide est ab adversario pio, prudente, amico, Joanne Carolo Koken, verbi divini apud Hildesienses ministro: nec n irum id accidit, sententiam enim dixi plerisque theologorum invisam. Habeo potius cur mihi gratuler modestum adversarium: cujus tamen argumentis me convictum non intelligens, passim respondeo: unde posterior commentatio priore auctior est.

Adparebit inde, quid in nostris civitatibus huic legi, non jam dico Mosaicae, sed a Deo ipso Noachidarum populo latae, tribuendum sit: utrum nostros principes aeterna necessitate obstringat, eorumque manus promtas alioquin ad sublevandos juvandosque supplices culpae capitalis reos ea coerceat severitate, quae legi divinae inesse creditur; an poenae, quas principes in homicidas statuunt, nullo cum hac lege vinculo connexae, sed ex solo naturae atque civitatis iure pendentes, mitigari, ac triste illud justitiae rigidae supercilium gravibus de caussis remitti possit, ubi aequitas naturalis, & leges reipublicae concedere hanc mansuetudinem videantur. Gravis omnino & casta mente cautis manibus tractanda controversia. Audax enim & periculi plenum, legem ab ipfo Deo tot ante rempublicam Israeliticam seculis latam, illique popello latam, cujus omnes posteri sumus, antiquare quasi & fine gravi ratione abrogatam pronuntiare. Magis idem arduum & metuendum, cum theologi passim gravissimi magna auctoritate & adseveratione decernant: tegem Genef. IX. de poena homicidii latam non abrogatam esse tempore novi foederis, sed omnes obstringere, qui sunt, fuerunt, erunt, Noachi posteros; eamque esse bujus legis severitarem, ut mortalium nemini liceat in puniendis homicidis. quidquam de ejus rigore remittere, nisi Deo rebellis existimari velit. Horum au-Aoritatibus contradicere grave & audax videri possit : caussam enim legis divinae, & castae, qua hanc colere debemus, religionis sua cum caussa conjungere videntur. Durum ex altera parte & immite, sanguinem reorum quidem, sed tamen miserorum clamorofis vociferationibus exposcere, benevolentiamque & indulgentiam principum, fi illam jura naturae & civitatis nonnunquam admittant, praetextu legis divinae, ad nos non pertinentis, cohibere. Crudele in reos, quorum fanguinem sitire videbimur, quos etiam exclusos forte emendationis & poenitentiae tempore aeternis suppliciis tradimus, a quibus, si criminis ipsorum ratio poenam mitiorem admittat, remissa poena capitali revocari & vindicari potuissent. Durum in rempublicam, quam pius & religioni suae serviens princeps, si ita sentientium cogitationes in animum admiferit, utili nonnunquam & necessario membro resecto quasi truncabit, cui vulneri sapiens mansuerudo mederi potuisset. Remotum interdum ab ea, quae leges condit, prudentia. Quid enim, si vitae pertaesus, nec tamen audens manus sibi inferre, metuque suppliciorum aeternorum ab hoc scelere deterritus, socium eo fine occidat, ut per magistratum optato letho potiatur? Quidquamne cogitari potest a natura poenarum & utilitate publica sejunctius, quam consequi illum quod cupiebat, certamque aliis aeque aut miseris aut infanis parricidii mercedem ostendi, tristem quidem, sed tamen optatam, quaeque ad id suscipiendum solicitet, a quo suppliciorum metus revocare malos debebat? Injurium in principes, quorum jura, si male ad nostram aetatem lex Noachica transferatur, ecclesia laedere, ac nimium sibi auctoritatis arripere videbitur. Invidiosum denique ipsi ecclesiae, cujus infantia mitis adeo ac mansueta fuerat, ut poenas capitales non solum non exposcere, sed ne permittere quidem videretur, (\*) si nunc senescens has rugas hoc triste supercilium contraxerit, ut ne sinat quidem principem indulgentia uti, reique se publicae miscens ac gladium magistratui concessum sibi accingens sanguinem sitiat, quem olim horrebat.

#### S. HII.

#### Modeste ergo & caute tractandum erit.

Multum ergo ab utraque parte periculi, offensionis, invidiae erranti. Quae nos res revocare posset a disquisitione nostra suscipienda, veritos, ne in explicanda lege, in qua dubia plurima & fluctuantia videntur, male versemur, offensam saltem eorum, a quibus dissentiendum nobis fuerit, contrahamus Nec tamen hic metus omnino nos percellit. Legum divinarum mens non temere fingenda & credenda, sed curiose & caute investiganda, tutiusque saltem esset in lege divina explicanda hallucinari & errare interpretem, modo nec pravum partium studium, nec cupiditas nova proferendi, nec defectus industriae errorem pepererit, quam omnino in mentem legis non inquirere. Accedit, quod ne vera quidem sententia stabiliri satis & confirmari possit, nisi robora contrariae opinionis explicata, ac res in discrimen & disceptationem adducta sit. Unde vel illi nobis ignoscere debebunt, quibus errare videbimur: habent enim dubia, a quibus fuam vindicare possint sententiam partim nova, & vero modeste proponenda, quibus victis ac prostratis justius triumphabunt, quam si hae quasi acies intactae remansissent. Ita agemus omnia, ut timide nos & caute & modeste scribere inter aequos constet lectores, nec hi, quorum auctoritati obnitemur, quos inter amicissimi sunt, laesos se a nobis existimare possint. Nec tamen haec scribimus, causlae, quam agemus, minus fidentes: speramus potius, ea fore, quibus utemur, argumenta, ut nihil temere dixisse videamur.

g. IV.

(\*) Vide illustris Iusti Henn. BOEHME-RI jus eccles. protest T. V. tit. XII. pag. 51-82. Absit tamen, ut, non dicam setociam, qua monachi reos ex judicum manu eripere, sed & exquisitissimas preces, quibus episcopi nocentes liberare audebant, laudibus prosequamur. Hos si non semper peccasse dicas, nec tamen semper jure excusabis.

#### S. IV.

#### Divisio tractationis.

Ita vero omnis nobis dispertita erit hac de re disputatio, ut primum de praecepto diuino Noachi posteris circa poenam homicidii a Deo dato dispiciamus; deinde, quid juris Moses divinls auspiciis Israelitarum reip, in puniendo homicidio statuerit, videamus; tandem ex his praemissis disputemus, lexne sive Noachi posteris sive Israelitis praescripta in christianas respublicas necessario ac jure divino transferenda sit, nec ejus rigor unquam a principe pio mitigari queat. Quorum illud hac dissertatione saciemus: reliqua deinceps pertractaturi.

#### S. V.

#### Versio Latina legis de poena homicidii Genes. IX.

Legem Noachicae soboli de poena homicidii latam habemus Genes. IX, 4. 5.6. quae commata, inter se connexa atque ex se pendentia, conjunctim adscribimus, atque ita latine interpretamur: tantummodo carnem cum vita, i. e. sanguine suo non comedetis. Et certe sanguinem vestrum animabus vestris requiram: de manu omnis bestiae requiram illum; & de manu hominis, (de manu inquam viri sanguinem fratris ejus) requiram vitam kominis. Essundens sanguinem bominis, per hominem sanguis ejus essundetur: quia in imagine Dei secit Deur bominem. Hanc legem consideraturis primum probandum erit, legem, non praedictionem illis verbis contineri, quae poenam homicidii statuunt; deinde occasionem latae legis, atque hoc loco perpurgato veram mentem ac sententiam praecepti divini explicabimus.

#### 6. VI.

Fuerunt, qui praedictionem, non legem bis verbis contineri existimarent.

In legum numero haec verba habenda esse, essundens sanguinem hominis, per hominem sanguis ejus essundetur, non desunt qui negent, (\*) ac pro mera praedictione poenae homicidii habeant; inprimis post motam inter theologos & jure-

(\*) Vide Christiani THOMASII dist. de jure adgratiandi homicidas cap. IV. §. 4. Exigit ille, & jure quidem exigit, ut, qui Futurum imperandi sensu hoc loco capiunt, ipsi in se probationem suscipiant, non JCtis suadentibus mitiora hoc onus imponant. No-

bis quidem in capite rei, quam agit, cum tanto Viro convenit, jus adgratiandi, quod dicitur, circa homicidas dolosos principi tribuentibus: cum tamen legis loco Futurum accipiamus, dissensus nostri rationes indicandae suerunt, quod §. VII, siet. jureconsultos aliquos de poena homicidii controversiam. In qua lite quamvis optimae partes illorum nobis visae sint, qui christianos principes hac lege obligari negant, non tamen possumus non statuere, legem his verbis promulgari.

Provocatum est ad Futurum, swi, effundetur: existimantibus nonnullis, praedicere modo Deum, sore, ut cruenta morte homicidae pereant. Atqui Futurum Hebraeorum non praedicendi modo, sed & imperandi vim habet: quin praecepta decalogi omnia praeter quartum non imperativo, sed suturi temporis verbo concepta sunt. Accedit, quod tertiam personam imperativi prorsus ignorant Hebraei, unde lex: sanguis essunditor vel essundatur; ne imperatiuo quidem modo concipi potest, nisi mutata tertia in secundam personam.

Ex reliquae ergo orationis indole dispiciendum, utrum שפר Futuri, an Im-

#### 6. VII.

Omnino tamen legis, non praedictionis loco accipiendo videntur.

Duplex nos ratio urget, ut imperandi vim verbo זישפר tribuamus, legenque existimemus a Deo ferri. In eo est Deus, ut praecepta ac leges Noachi familiae exponat, ut v. 3. legem permittentem esum omnis carnis, v. 4. legem, qua esus sanguinis prohibetur: hinc saltem probabile, & nostro commate praeceptum contineri. Nec vero crediderim, prudenti lectori perfuafurum esle sententiam, si quis etiam illa, quae de esu carnis ac sanguinis statuuntur, praediclionis loco accipiat. Quid enim quaeso attinebat, Deum hominibus canere, fore, ut omnis generis carnibus ipsi & posteri ipsorum vescantur, a sanguine tamen abstinentes: nisi illud simul permitteret, hunc prohiberet? Gravior accedit ratio, quod comma nostrum praedictionis loco habitum, falsa praenuntiare videretur. Verumne enim, sanguinem homicidarum semper effundi? quot sunt & porro erunt homicidae, qui sua morte moriuntur, cruentam vindictam scelerum sive potentia eludentes, five evitantes aflutia, five gratia, qua apud magistratum valent, a capite suo amolientes? Accedit, quod, ut tum erant res constitutae, nisi hac lege jus saltem necis reliquis mortalibus in homicidas concessum esset, pauci homicidae sanguine poenas daturi viderentur, magistratu, qui caedem caede sancit, nondum (quod nos quidem novimus) creato. Nec video, quid opus fit imperaudi vim huic Futuro magno nifu eripere. Legem contineant verba: non indigna erit summi numinis sapientia. Prudentissimus generis humani auctor & servator habebat, cur popello suo, cui rex jure, auctoritate, potentia pollens,

D 2

deerat,

deerat, ediceret, qua ratione homicidae puniendi fint, jusque illis concederet, mefarium caedis crimen sanguine nesario essus piandi.

#### S. VIII.

Occasio latae legis demonstratur, caedes ante diluvium grassatae, & magistratus absentia.

Ad occasionem atque caussam proximam latae legis pergimus, eo investigandam majore industria, quod ex ea dijudicari possit, lexne divina de poena homicidii vigeat adhuc & vivat, an cum reliquis politicis legibus a Mofe latis exstincta sit. Mirum equidem videri possit, Deum, parentibus, filiis, fratribus, uxoribus, oracula fundentem, idque post deletum eluvione aquarum orbem, poenam homicidii statuere. Non ergo, inquis, graviora habebat, de quibus hos moneret, quos in mutuam ruituros caedem non valde erat verifimile? Nihilne de via falutis, ejusque magno, quem exspectarent, auctore praecipiendum erat? Hi, si didicerint, violentiam & caedes ante diluvium enormi ratione grafsatas, atque huic potissimum sceleri eluendo tantam aquarum molem impendendam fuisse: intelligent, cur reliquiis humani generis de poena homicidii praecipiat Deus. Pauca funt, quae Moses de rebus ante diluvium gestis memoriae prodidit, cruentis tamen caedium vestigiis horrida. Vix natus orbis fraterno sanguine imbutus: quo scelere non vindicato Lamechus sibi duplicis homicidii impunitatem jactatoriis vocibus gratulatur: Genef. IV, 23. 24. Nocens etiam ferrum prodierat, illaque, quam poëtae dicunt, terrae foboles, gigantes, quos truculentos & fanguinis humani cupidos fuisse, forte id ipsum arguit, quod in eorum mentione addit Mofes, Genef. VI, 4. הגבורים bi funt beroes antiqui. In illo enim nomine, quod heroes verti, non sola est laus fortitudinis, sed & aliqua injustae vis & caedium nota, clarius ac certius alibi pellucens: ut Ps. Lll, 3. quid de mulo patrato gloriaris, אובור parricida (ita in Doegum invehitur vates, qui LXXX facerdotum fanguine manus polluerat) & Pf. CXX, 4. ubi lingua delatoris comparatur fagittis parricidae, אוצי גבור, Fortis enim viri fagittis ver. ba delatoris comparare, & valde improprium, & nimis illi, cujus contumeliam & opprobrium spectat vates, honorificum. Concinit etiam Arabismus, cui est, ut Golii interpretatione utar, superbe se efferent, contumax, quem ira ad caedem impellit. Ita Muhammedes, Sur. XXVI, 130. praedonibus: cumque deprebenditis viatores, prebenditis illos praedonum more, & Sur. XXVIII, 18. mene, Moses, interficies, ut beri aliquem occidisti? Visne sieri parricida ( , )

in terra, an esse ex probis? Nec desuerunt ex interpretibus, quibus sive linguae nondum plane emortuae reliquiae, sive res ipsa, hanc significationem suggesserunt. Chaldaeus Ps. LII, 3. pro אבר למשר רכן זכאר, אabet, אבר למשר רכן זכאר, אabet, אבר למשר רכן זכאר, אabet, אבר למשר רכן זכאר, אad sanguinem innoxium fundendum, ibidemque Graeci, δυνατός άνομίαν, strenuus ad scelus: ac Genes. X, 8 optime scribit de Nimrodo Hieronymus, arriquit insuetam primus in populo tyrannidem. Hic tamen si cui obniti lubeat, ac in bonam partem laudemque fortitudinis trahere: at Moses c. VI, 11. 13. crudelitate & sanguinolentia plenam suisse terram narrat, quam vim, ab Aquila olim intellectam, ubi ipsum editores non intellexerunt, vocabulo don alibi vindicasse mihi videor (\*). Si liceat ex profanis scriptoribus aliquid adserre, nec sabulae historiam omnino obruerint, prorsus congruunt his Mosaicis, quae de diluvio, ut putant haud pauci nec sorte injuria, eodem, ferreaque aetate, quae illud praecessit, tradit ovidivs Metamorph. I, 139-150. in tristia haec desinentia:

#### - - - & caede madentes Ultima caelestum terras Astraea reliquit.

Ne ergo in novum orbem eadem irrumperet violentia, inprimis, cum si a Noachi patris auctoritate discesseris, deesset magistratus summo in reliquos jure ac potentia armatus; singulari lege cavendum erat, praecipiendumque reliquiis humani generis, ut, si quis homicidium committeret, eundem sine venia scelerata ex vita conjunctis viribus exturbarent. Accedebat, quod genere humano ad eam paucitatem redacto summopere providendum erat, ne mutuis caedibus exstingueretur.

### g.. IX.

#### Connexio v. 4 & 5. explicatur.

Quo majorem ergo homicidii & fanguinis horrorem hominibus incuteret, fanguinem in cibis illorum esse noluit: v. q. tantummodo carnem cum vita, i. e. sanguine suo non comedetis: cui interdicto statim illud subjungit: & certe sanguinem vestrum requiram. Nempe disceret rudis illa gens mortalium, hisque rudior forte & vitiosior progenies, exemplis & symbolis regenda, ubi rationi non obtemperaret, sanguinem non sitiendum esse: intelligeret, quid pretii humano inprimis sanguini a Deo statuatur. Solet enim sere accidere, ut, quemadmodum

(\*) Beurtheilung ber Mittel , bie ausgestorbene Bebr. Sprache gu erklaren: p. 133. 134.

modum in sanguinem bestiarum, ita & in humanum adsecti simus: illo effundendo qui occupantur, minus horrere humanum existimantur, sed facile crudeles evadere, ac mollem istam indulgentiam atque misericordiam sensim ex animis suis delere, qua sanguini sociorum recte instituti homines parcunt, ne adspectum quidem effusi sanguinis aequis oculis ferentes. Unde nec desuerunt prudentes legumlatores, quibus placuit, lanios nunquam de re capitali judicare, veritis, ne immitius judicia exercerent, qui sanguinem quotidie sunderent. Anglicarum legum periti exempla non desiderabunt. Magis eadem evelli ex animo posse charitas sanguinis videtur, si quis sanguinem non essundat modo, sed & bibat atque ori sitibundo ingurgitet.

Forte etiam ferrea illa aetas, quae diluvium praecessit, eo usque humano sanguini inhiabat, ut inimicorum sanguinem non modo temere profunderet, sed & biberet atque in deliciis haberet. Sunt saltem gentes sub zona & torrida & frigida colentes, quae sanguinem captorum hostium bibunt. De Tataris atque Groenlandis tale quid memoriae prodidit consul olim Hamburgensis loannes and Derson, (\*) atque de Africae occidentalis turpissimo quodam populo 1. B. LABATVS. (\*\*) Quod si eadem suit hominum ante diluvium serocia, immanem crudelitatem atque caedes non ex odio solum, sed & eo sine commissa, ut sanguine humano sitim restinguerent, non melius compescere poterat Deus, quam omnem, etiam bestiarum sanguinem prohibendo, ut, qui antea in deliciis crudeles has epulas habuerant, iisdem sanguis horrori esset, aviditati ob desuetudinem rei succedente sastidio. (\*\*\*)

S. X.

(\*) In Machrichten von Grönland und der Straat Davis p 284. Verba haee sunt: Der Zerr Baron von Palmberg, der als königlich Schwedischer Gouverneur von Sinnland gestorben, hat mir erzählet, daß als zu Ende des letzen Krieges die Russen in Liestand eingefallen, und auch seinen Kirchbof geplündert, dieselbe von ders gleichen Tarrarn (nemlich Samvjedischen) bey sich gehabt, die seinen Prediger, einen jungen Mann und wohl bey Leibe, so bald sie denselben erblickt, ergriffen, zur Erde geworffen, ihm an etlichen Orten Wunden geschnitten, und daraus das Blut wie Tygerthiere gesogen. Welches ans

dern der Jeit mehr begegnet. Ein solch unmenschliches Verfahren mit einem Das nischen Matrosen habe ich vorhin von den wilden Grönlandern erzählet.

- (\*\*) Vide ejus Relation bistorique de l' Ethiopie Occidentale Tom. II. cap. 6.
- (\*\*\*) Non negamus, aliam etiam subesse interdicto de sanguine non comedendo caussam, quam ipse Deus Levit. XVII. 11.12. clarius exponit: sanguinem in altari ad expiandam peccatoris vitam effundendum esse. In qua legis ratione adcuratius investigata & perpensa sunt forte recessus & alta quaedam atque abscondita, sapientia summi legislato.

#### S. X.

Comma quintum exponitur.

Postquam ergo docuisset Deus, quantopere a sanguine bestiarum abstinendum sit, castas & puras humano a sanguine manus esse jubet. Verba sunt:

ואך את רמכם לנפשותיכם ארש מיר כל חיה אררשנו ומיר הארם מיר איש אחיו אררש את נפש הארם.

### Duplex sensus, quem illud admittit, traditur.

Opus est, ut adcuratius intelligamus, quid sit, quod Deus quaestrorem se sanguinis humani sore edicat. Duplici id ratione accipi potest, sive, cura sua so providentia, eaque, quae omnibus rebus imperat, potentia effecturum esse Deum, ut si qua bestia aut bomo sanguinem hominis effuderit, sanguine poenas luat: sive: Deum administris usum bominibus caedem caede vindicare velle, atque adeo praecipere, ut, sive bestia sive bomo hominem intersiciat, ab hominibus intersiciatur.

#### 6. XII.

Illa explicatio repudiatur, quae Deum ipsum, magistratus ac reip. opera non usum, bomicidia vindicare velle, ex boc loco efficit.

Superiorem explicationem plurimi quidem, quos novimus, interpretes amplectuntur: eandem tamen res ipfi videtur repudiare. Quis enim affirmaverit,

Deum

ris dignissima: quae tomen hoc loco in lucem promi nec argumentum nostrae commentationis nec spatia, in quae cogimur, sinunt. Nexus tamen cum sequentibus si ullus Genes. IX. statuatur, quem, ut reliqua taceamus, ipsa dictionum convenientia ac

mutuus respectus exigere videtur, non poterimus non existimare, eo fine legem Noachidis latam ut caedes mutuas coërceret, sanguinemque humanum pretiosissimum esse eos doceret. Deum semper sanguinem hominum essusum, non dicam ab hominibus, sed ab ipsis bestiis repetere? Quot homicidae a poena sceleri suo debita per hanc vitam immunes placide moriuntur? (\*) At vero bestiam, si qua hominem laceraverit, ab alia bestia semper vicissim lacerari, aut alio crudeli supplicio perire; aliis, quae dentes ab genere humano cohibuerunt, immunibus, quis sibi persuadeat? Quae experimenta id confirmant? Ad quam poenam bestiis instigendam agmine opus foret miraculorum, quae tamen multiplicari nimis divina haud patitur sapientia, nec constitutae orbis regendi rationes. Da vero, miracula Deum patrare velle! inutilia erunt. Bestiis poena non opus est, quae cum praecepta morum & leges non intelligant, nec libere agant, poenam non merentur. Nec eadem poena hoc modo a bestiis repetita homines monere & a simili crimine exemplo revocare posse videtur. Laceretur in silvis ac desertis fera, quae hominem laceravit: quis id novit hominum?

### S. XIII.

Potius hoc commate edicit Deus, se usum hominibus homicidia vindicare velle.

Sequitur ergo, ut & haec vox legislatoris habenda sit poenam homicidii ab hominibus exsequendam statuentis. Sensus hic fere erit, quem paraphrasi exprimere placet:

Ut vero vestrae, homines, vitae consulatur, statuo, homicidium nec in bestia nec in homine impune esse debere. Sanguinem hominum ab omni bestia, quae illum

(\*) At, inquis, aeternas Deo sceleris sui poenas pendunt, & furiis etiam immanium factorum ultricibus per omnem vitam agitari solent. Scio! nec tamen sacile crediderim, hunc fenfum effe illius, quaeram fangui. nem. Homicidas aerernas poenas daturos, vix opus erat, ut fignificaretur, nifi his, qui omnino aeternas poenas hucusque ignorasfent, cum facile quilibet cogitatione adfequatur, homicidii crimen non ex levioribus esse. Vix dubitare poterant Noachi filii, quin Deus scelerum poenas atque inprimis homicidii reposcat, cum horrenda vindictae divinae exempla ipfi oculis ufurpaffent. Quamquam futurae vitae supplicia ne ad omnes quidem humani fanguinis prodigos per-

tinent, sed deprecatione pia, poenitentia, vitaeque emendatione vitari possunt. Malefactorum conscientia & furiis homicidas stimulari aliquos, qui non oranem recti pravique fensum deleverint, non magis opus erat, faltem in oratione tam brevi tamque folemni dicere: nec illud ad omnes omnino homicidas pertinet. Quae argumenta, fi rem dubiam adhuc relinquant, accedit, quod de poena interfecti hominis a bestiis repetenda eodem in versu iisdem sere verbis dicitur, quae nec scelerum furiis, nec suppliciis post mortem cruciantur. Superest ergo, ut quaerere sanguinem, sit peculiarem poenam effuso fanguini debitam in aliquem statuere, ac fangumem sanguine expiare,

illum effuderit, vestris usus manibus requiram. Multo magis illum a manu hominum requiram, si qui non ut bestiae alieno, sed fraterno sanguine nefarias manus commaculaverint. Non id sine vindista & ultione ferent, sed vestris manibus vestro ministerio usus sanguinem impie susum ab illis requiram.

Opponere hanc legem nonnullis visus est Deus antiquae illi lenitati, quae Cainum a supplicio justo quidem graves tamen ob caussa liberabat: qua licentiosius abusi erant homines. In republica Noachica, nascenti Adamitarum civitati simillima, quaesiturus erat de sanguine, hominibus jus concedens & legem statuens homicidas occidendi; ne simili audacia caedes & violentia obscenam saciem orbi ostenderent, atque olim secerant, primo homicidio impuni.

### scapes mones of c.VIX. .. & enter se rationis non capiant

Comma sextum explicationem quinti continet.

Obscurius mentem suam tradidisse videri poterat Deus, nec sine aestu ac tenebris colligere homines potuissent, Deusne ipse poenam sibi homicidii servaret, an per homines exsequi mallet, nisi plura adjecisset. Nec liquebat quam in homicidas poenam statueret. Clarius ergo mentem promit versu sexto, quo explicationem quinti contineri non male dixeris.

Verba funt: שופך רכן הארכן באלכן רכן הארכן באלכן רכן הארכן באלכן אופף bominem fanguis ejus effunditor. Prima tria verba continent nominativum absolute positum, quem latine reddideris: quod attinet ad illud, quidquid fanguinem bominis effuderit. Addit Deus, illis quae v. 5. edixerat, ita quaerendum sanguinem, ut rei sanguis effundatur. Hujus vero poenae exsequutionem non in se recipit, sed dum ab hominibus peragi vult, illis praecipit.

### S. XV.

שופך d ad bomines of ad bestias referendum.

Vocabulum vier nolim ab interprete ita reddi, ut ad solos homines pertineat. Egit ita B. LVTHERVS: Wer Menschen: Blut vergeußt: in genere pronominis wer sequutus LXX. interpretes & Vulgatam. Recius forte: quidquid effuderit sanguinem, was Menschen: Blut vergeußt. Cum enim comma praecedens de puniendo & in hominibus & bestiis homicidio agat; nostrum vero illud clarius exponat: vita explicandum erit, ut homines & bruta complectatur. Vult ergo summus legislator, bestiarum etiam sanguine hominibus laceratis parentari.

Forte non plurimos, nec tamen nullos habemus, quos in hoc confentientes laudare possumus. Sic TIRINVS praecedentem versum hac circumlocutione exprimit: puniri volo etiam bestiam, si illa hominem occiderit. Eadem est sentia Matthaei HENRY in expositione librorum V. & N. Test. Sic ille pag. 39. The Beasts must not be suffered, to hurt the Life of Man. At the Hand of every Beast will I require it. -- This was consirmed by the Law of Moses Exod. 21, 28. and I thinck, it would not be unsafe to observe it still. Taceo plures.

### S. XVI.

Haec explicatio ab objectione liberatur, & lex de besties etiam occidendis illustratur.

Nec obverti nostrae explicationi potest, legem in bestias homicidii poenas statuentem a ratione alienam nec dignam esse summi numinis sapientia. Fatemur, cum bestiae praecepta morum ob desectum mentis ac rationis non capiant, nec proprio sensu poenas admittere. Possunt tamen exempli caussa, atque ad horrorem delicti incutiendum plebi, quae oculis & auribus magis quam rationi paret, in bestia ea peragi, quae in homines simile quid patrantes poenae loco staruenda essent. Unde ejusdem tenoris cum nostra explicatione legem sine dubio tulit Moses, divino adflatu actus, Exod. XXI, 28. bovem, qui virum occiderit, lapidibus obruendum praecipiens: aliudque non multum diffimile praeceptum habemus Levit. XX, 15. Superiorem illam legem Exod. XXI. non pauci interpretum non ad boves folos reffringunt, fed bovis putant in exemplo poni, quid in omnes bestias hominem occidentes statuendum sit: forte non male, quamvis hic nihil definiamus. Nec incommode monet Simon PATRICK in Commentario in Exodum pag. 278. PLATONEM I. IX. de legibus praecipere, ut, si animal fubjuge aut aliud quodeunque bominem occiderit, aygovouos illud interficeret. (\*) Paulo etiam copiosius illam legem illustravit, cujus liber in omnium manibus est, Clericus: Solonis exemplum conferens, canem, qui momorderat, quatuor cubitorum catena vinciri & tradi jubentis, accusationem etiam, Pausania teste, in-

Aitutam

(\*) Ipla verba habe: ἐἀν δ' ἄςα ὑποζύγιον ἢ ζῶον ἀλλό τι Φονεύτη τινὰ, πλην τῶν ὅτα ἐν ἀγῶνι τῶν δημοσία τιθεμέγων ἀθλεύοντα τὶ τοιοῦτον δικότη, ἐπεξίτωσαν μέν ὁι πιοσήκοντες του Φόνου τῷ κτείναντι. Διάδικαζόντων δὲ τῶν ἀ-

γεονόμων, όισιν αν και όπόσοις προστάξη ό πεοσήκων, το δε όφλον έξω των όςων της χώρας αποκτείναντας διοείσαι. Descriptimus ex editione Aubriana operum Platonis Francos. 1611. pag. 935.

stitutam in securim. Sed quid Clericus habeat, dignum lectu, ab ipso peti velim: folum adscribens Henrici Stephani locum, qui in fontibus & rivis juris civilis, p. 53. de hac ipsa lege Exod. XXI, agens: sic etiam, inquit, Draconi placuisse legimus, animantia quoque poenas dare: & quod de hominibus, qui caedem perpetrassent, sanxit, ut extorres patria & finibus fierent, idem & de brutis animantibus, atque adeo de rebus inanimatis sanxisse. Huc pertinet, quod refert Suidas, Budaeo interprete, de statua Niconis Thasii, pugilis celebrati: quum enim ejus jam defuncti statuam aemulorum unus odio indulgens fustibus caederet, tanquam Niconem ipsum vivum contumelia afficiens statua manium ejus ultrix in caedentem collapsa oppressit eum & exstinxit. Propter cujus necem ejus beredes statuam infam necis ream egerunt apud Thasios, lege Draconis: tandemque statua, necis damnata, sententia judicum in mare demersa est. At vero & Pausania id de Theagenis statua narratur, in Eliacis. Quum, inquit, e vita jam decessisset Theagenes, ex ejus obtrectatorum numero quidam ad ejus statuans nocte qualibet accedens cam flagris caedebat: non aliter, quam si in eo aere ipsum viventem ulcisceretur. Quum autem bominem statua subito casu oppressisset, ejus filii statuam de caede postularunt. Estque ea, Thasiorum sententia, in mare abjecta: Draconis scilicet lege, qui anima etiam carentia urbe agroque exterminanda, cum leges scriberet, sanxit : siquid forte eorum corruens hominem peremisset. A Demosthene bujus legis fit mentio, vocante το έπλ πρυτανείω δικαστήριον, orat. in Aristocratem: έων λίθος, η ξύλον, η σίδηςος, ή τι τοιούτον, έμπεσων πατάξη, και τον μεν βαλόντα άγνοη τις, άυτο δε είδη και έχη το τον Φόνον είργασμένον. τούτοις ένταυθα λαγχάνεται: i. e. si lapis, aut lignum, aut ferrum, aut tale quidpiam delapsum, percusserit: atque aliquis a quo id conjectum set ignoret, ipsum vero norit & babeat telum, quo caedes facta est: his rebus in hoc loco judicium dictatur. Neque ex antiquorum modo legislatorum prudentia ita statutum est, quod a nostris abhorrere moribus videtur : sed idem H. Stephanus in praesatione monet: imitatam hoc esse curiam Tolosatum. Quendam enim ICtum scribere, se ensem ibi suspensum vidisse ejus curiae decreto, anno MDXL, 4. 1d. Apriles

### S. XVII.

Lex Noucho lata jus necis in homicidas tribuit reip, primorum hominam.

Duo ergo erunt, quae hac lege continentur. Et potestatem homicidas intersiciendi Deus tribuit samiliae Noachidarum, & hujus potestatis usum imperats

Prius ita clarum est & in medio positum, ut plura de eo dicere non attineat. Id unum monendum, opus omnino fuisse, ut Deus hanc potestatem residuis ex diluvio mortalibus edicto proposito concederet. Justus illis deerat & auspicato creatus magistratus. Jure quidem patrio praecipiebat illis Noachus: fed nullum in historia Mosis vestigium, regis illum loco, non dicam tribus filiis, fed multiplicatae brevi foboli fuisse. Deerat ergo, qui regio ac summo jure usus capitis poenas exerceret. A Noacho fi discesseris, reliquos quidem, ex illo prognatos, vitae necessitudines aliquo vinculo colligabant, inque societatem cogebant. Haec tamen societas, nisi pactis mutuis ac legibus, quas homines sibi statuerent, arctius conglutinata esset, aut Dei jussu magis coiisset, nihil juris universis mortalibus in singulos tribuebat. Nulla erat forma reip., nullum vinculum, quod abrumpere religioni fibi ducturi videbantur. Homo, qui alterum interfecisset, nullam in reliquorum hominum societate majestatem reverebatur: nec habebat illa focietas, cur homicidam, in quem nulla fibi jura erant, occideret, nisi suae id saceret desensionis caussa, sibi idem periculi metuens, quod tamen non in omnes homicidas, fed in latrones folos atque hostes societatis humanae cadit. Laesa forte occisi familia injurias sibi illatas ulcisci poterat; nec tamen reliqui, qui homicidam arctiore cognationis gradu contingerent, eandem injuriam & fuam existimarent. Accedebat, quod ante diluvium ingens fuerat caedium licentia, unde genus humanum ex illa fentina superstes pigrum esse poterat ad vindictam ab homicida repetendam, quamvis id fibi licere arbitraretur.

Opus ergo erat, ut Deus singulari edicto societati, seu (ut honoratiore jam vocabulo compellemus) reipublicae renascentis orbis jura vitae & necis in singulos tribueret, juberetque mortales supremi numinis auctoritate poenas a scelerato sanguine reposcere. Sic nexus & nodos primae illius reipublicae benignissimus legislator adstringebat, docebatque homines arctioribus societatis vinculis conjungi, sine quibus nec bene illis esset, nec tuto vivere possent. (\*)

S. XVIII.

(\*) Quaeri solet a theologis: Deusne ipse primus magistratum instituerit? nec desunt, quibus aqua haerere videatur. Si tamen quaestionem paululum mutarent, idque requirerent: Deusne ipse rempublicam instituerit primus? suppeterent sorte, quae responderi possent Primam rempublicam instaurati saltem orbis ipse Deus coëgit, genus hu-

manum omne tum complexam, docuitque mortales in civitatem legibus adstrictam coalescere: cui civitati majestatem quoque concessisse videtur, dum eam jure vitae ac necis in homicidas armat. Quae civitas quidem libera & democratica susse videtur. Sufficit tamen, civitatem a Deo sormatam esse, cujus quae esse forma debeat, democratica, cratica,

### S. XVIII.

Nec id quidem ordinario magistratui, qui tum nullus erat.

Ex his etiam adparebit, quibus & jus sanguinem homicidarum essundendi dederit, & legem ita agendi praescripserit nostro in commate Deus. Edicit, sanguinem essundendum esse enterdia per hominem, nec addit, per quem. Communis sententia magistratum intelligit, atque ut ab ultimis auctoritatem repetam, gregem recentiorum, qui idem ajunt, non relegens, onckelos vs jam vertit: רניה מימר ריניא per testes secundum dictum judicum sanguis ejus essundentur, quos judices si ordinarios, non arbitros rei explices, cum communi explicatione satis congruet. At concipe tibi formam orbis terrarum, qualis erat tempore latae hujus legis, concident, quae de magistratu ordinario, a plebe reip. distincto, quem Deus hominum nomine intelligat, incogitantius scripsse aliqui videntur. Octo erant in orbe terrarum capita, in quibus pater quidem, sed nultus rex erat. Nec magistratum instituit Deus: nec ulla ex proximis temporibus vestigia magistratuum ordinariorum narrationi Mosis impressa sunt: nec valde probabile eo seculo, quo avo, siliis, nepotibus, fratribus, & fratrum siliis respublica Noachica constabat, praeter arbitros magistratus ordinarios creatos esse.

### J. XIX.

Sed universae bominum societati.

Liquebit ex his, nisi fallimur, toti hominum generi, quale tunc erat, & ante regum & principum tempora futurum erat, jus vitae & necis in homicidas dari. Homicidam conjunctis viribus tanquam pestem suae societatis ex vita exturbare & poterant & debebant reliqui mortales in reipublicae liberae, & plebis scitis regendae, formam coaliti. Nec quidem singulis in singulos, sed universis id jus tributum videtur. Optime ergo latiore vocabulo utitur Deus, sanguinem essundi jubens, non per regem, aut judices, aut testes, sed, per hominem, i.e. collective sumto singulari, per homines, qui in societatem civilem concrevissent.

cratica, aristocratica, monarchica, ipsorum hominum est dispicere. Exemplum praeivit sapientia numinis generi humano rempubli cam formandi in eaque vivendi: quo contenti erunt, ni fallimur, theologi locum de magistratu perpurgantes. Nec enim adse rent, formam reip. monarchicam esse debere. Aliquem vero magistratum, qui leges exsequitur, in civitate majori requiri, ipsa ratio docet vel Deo tacente nec quidquam praecipiente. Haec ως εν παρόδω & per conjecturam scripsisse nobis liceat, ab aliis adcuratius examinanda,

Qua legis mente non infeliciter, credimus, utentur, qui ad nostras respublicas - omnem ejus rigorem transferendum negaverint: id quod sub finem dissertationis nostrae taciemus.

#### S. XX.

Nec jus modo datum, sed & necessitas constituta, eo utendi.

Nec tamen capitis poenam ab homicidis repetendam permittebat modo, sed & imperabat lex divina. Dixerat Deus, se quaesiturum sanguinem hominum, additque per homines, quibus jus necis in homicidas concedat, se id sacurum. Quid hoc aliud est, quam, serio se velle, ut homines concesso hoc jure in homicidas utantur, atque cum bestias hominem occidentes, tum dolosos homicidas intersiciant? Nec adsirmare ausim, quidquam in rigore hujus legis mitigando gratiae, aut indulgentiae primae istius democratiae licuisse. Nullam Deus ipse facit exceptionem, nec privilegio locum liberum relinquit: videtur potius nonnullis hanc ipsam legem opponere privilegio homicidae principi dato, Genes. IV, 15. Quod si admittas, severior esse debebat hujus legis observatio. Periculosum etiam suisset, illius reipublicae plebi concedere, ut poenam capitis remitteret, cujus plebs tota arctis cognationibus continebatur. Haud multum distaret, legem relaxari sineres, an omnino tolleres.

Caeterum non opus ducimus, de phrasi effundens sanguinem ejusque significatu curiosius disputare, atque id argumentis confirmare, quod & ex ejus usu & ex poena addita liquet, de homicidio sermonem Deo esse eoque injuste perpetrato, non de caede hominis nostrae desensionis causta perasta, nec (quod forte aliquis aliquando per jocum dixerit) de incisione venae valetudinis causta sasta. Talia qui lectori anxie persuadent, quae ob oculos posita sunt, nec temere in dubitationem adducuntur, vereor ut illis satis credat lector, rerum utilium copia ipsos instructos esse.

## S. XXI. Ad leges Israelitis lutas pergitur.

Finem hic prioris dissertationis facere animus erat: cum tamen spatium adhuc nobis scripturis supersit, pergimus ad leges Israelitarum populo de poena homicidii a Deo praescriptas. Hujus populi rempublicam cum legibus formaret idem sapientissimus aequi jurisque artifex Deus, statuit quidem, homicidium dolosum capite homicidae luendum esse, ita tamen, ut hanc legem uberius exponeret, additis etiam quibusdam capitibus mitigaret: quo pertinent, quae habet Moses Exod XXI, 12. 18. 19. Levit. XXIV, 17. Numer. XXXV, 16. seqq. 31, seqq. Deuter. XIX, 11-13.

Ad legem Exod. XXI. & Levit. XXXIV.

Manebat, gravissime etiam confirmabatur, homicidas sanguine poenas suscepti sceleris luere debere. Habes perspicuis verbis conceptam prudentissimi legislatoris sententiam, Exod. XXI, 12. percutiens virum ut moviatur, moviendo movietur: quae repetitur Levit XXIV, 17. vir si percussirit ullam animam hominis, moviendo movietur. Quae repetitio non inanis 'existimanda, sed eo potius referenda est, ut homicidae ex peregrinis inter Israelitas degentibus idem supplicium subeundum sit, quod Israelitae. Maledixerat quippe Aegyptius Jehovae, v. 10. quem ultimo supplicio adficiendum statuit Deus, v. 14. simulque edicit, ejusdem sceleris eandem poenam proponendam esse, sive ab Israelitis perpetretur, sive a peregrinis: v. 15.16. Qua occasione docet, aliorum quoque scelerum eandem fore poenam, a quocunque demum, Israelita an barbaro, illa suscepta essent: quod caput in haec tandem verba desinit, v. 22. jus unius erit vobis, sicut peregrinus ita indigena erit: ego enim Jebova sum Deus vester.

### S. XXII.

Ad Deut. XIX. Num. XXXV. exponitur vis verbi 737.

Gravius severa sententia inculcatur, docenturque judices, nihil de ejus rigore remittendum nec redimendam argento vitam esle, Deut. XIX 11-13. si quis oderit socium suum, & insidiatus fuerit illi, & surrexerit contra illum & percusferit illum quod ad vitam (lethaliter) & mortuus fuerit : & fugerit in unam barum urbium: tum mittent seniores urbis ipsius, & deducent illum inde, & tradent illum in manum vindicis sanguinis, ut moriatur. Non parcet illi oculus tuus, & exterminabis sanguinem inno entemex Israele ut bene tibi sit: itemque Numer. XXXV, 21 - 34 non accipietis lytron pro vita homicidae, qui reus est mortis: sed moriendo morietur. Nec accipietis lytron pro juga ad urbem refugii ejus, ut revertatur ad habitandum in terra sua antequam moriatur saceraos. Nec profanabitis terram,in qua vos effis: sanguis enim profanat terram, nec terra piatur a sanguine, qui in alla fusus est, nisi sanguine effundentis illam. Non inquinabis terram, in qua vos estis habitamer, atque in cujus medio ego habito. Ego enim Jebova habito in medio filiorum Israelis. Quae de non accipiendo lytro praecipit Moses, ea adcuratius intellectum iri confido, si didicerimus, qua ratione Judaei & alii Orientis populi homicidii poenas repetere confueverint, cujus rei notitia cum ex S. XXV. haurienda fit, illi hanc omnem disputationem servamus. Verbum an reddidimus: profanare. Novimus, complures este, qui alia sentiant, cum vulgo persuasi, ejus propriam significationem in hypocritis designandis esse. Quem significatum, non duce aliqua linguarum Orientalium inventum, sed forte ab ignaris hominibus arreptum atque

aliis postea transmissim, qua ratione huic loco aptare possint, non video. Caedes enim si grassantur, non obscurum illud scelus, sed maxime publicum est, nec simulari pietas, sed impietas publice caput essere videtur. Fuit quidem, qui existimaret, terram sanguine innocentum persusam dici vinoxesse seu, quia alienum simulet colorem, atque cum sua sponte nigra sit, rubore sanguinis inficiatur. Ne tamen dicam, terram non minus simulare ruborem, si scelerato, quam si innoxio madescat sanguine: haud intelligo, quid tanti mali in hac hypocrisi terrae insit, ut Deus severitatem in puniendo homicidio praecepturus & persusfurus Israelitis hoc potissimum uti decreverit argumento (gravi scilicet) cavendum, ne terra, nigra cum sit, rubra esse videatur.

Agnoscunt verbum reliquae Orientalis linguae, Syrorum, Arabum, Aethiopum, ex quibus hauriendum, si quid limpidi ac clari desideraveris. His vero non hypocritam, feu laborantem occulto vitio hominem, fed publico ac manifesto, seu profanum notat. Syris gentes profanae extra sinum ecclesiae viventes derivato ab hac radice nomine תכפא audiunt, ut Matth. VI, 7. ubi precati fueritis, ne fitis balbutientes ut woom ethnici XVIII, 17. si vero ne ecclesiam quidem audiat, esto tibi ut portitor atque ut woom ethnicus 1. Cor. V. 1. & talis quidem fornicatio, quae ne inter אכלה ethnicos quidem nominatur. Jam quid magis in promtu, ethnicos, qui verum Deum non agnoscunt, profanos dici an bypocritas? Arabia hic divisa in partes est, atque prout sacris vel Christianis vel Muhammedicis favet, diversas voci significationes tribuit. Christiana hoc verbo & nomine profanum designat, quam ejus veram & genuinam & priscam mentem fuisse, filia nos Arabicae linguae, Aethiopica, docet, cui haeretici inde cognominantur. Nunc tamen ut res funt Arabum, postquam plurimi illorum Muhammedis errores sectati sunt, prossus aliam vim obtinet : orthodoxus fuit, veram sectatus fuit religionem. Nempe quod primum convicium fuerat, in honorem cessit, cumque nascente Muhammedismo aut etiam ante Muhammedem reliqui Arabes unitarios & adfeclas Muhammedis forte profanos ob Deorum contemtum vocarent, (ut christianos a Romanis atheos dictos novimus) accidit, ut hoc in fecta nomen haereret, hominemque defignaret Muhammedis castra sequentem.

Mens ergo Moss est: nisi sanguis sanguine eluatur, prosanam a Deo habitum iri Palaestinam, eamque terram, quam singulari cura atque indulgentia sovere praesentissimum inque ea cultum numen decreverat, caedibus madentem ab eodem desertum nec adcuratius reliquarum ac prosanarum gentium terris curatum iri.

Quae & de hoc verbo dicenda supererant, & de reliquis legibus Israelitis circa poenam homicidii latis, ea posteriori dissertationi servamus.



#### COMMENTATIO POSTERIOR

DE

### POENA HOMICIDII,

# PVBLICI PROGRAMMATIS LOCO PROPOSITA

DIE XI. SEPT. 1750.

### S. XXII.

Prima significatio vocis 777 indagatur.

POTENTISSIMO MAGNAE BRITANNIAE REGE, PATRE PATRIAE, cum mihi munus Professoris publici ordinarii philosophiae indulgentissime delatum sit; atque leges academiae sapienter constitutae exigant, ut, programmate emisso atque oratione habita, novum munus capessam: non diu mihi quaerenda scriptionis materia fuit. Memoriam enim subiit, me ante hos tres annos dissertationem priorem ad leges divinas de poena homicidii edidisse, quam altera subsequutura erat. Pergo igitur in illis legibus explicandis, quas de poena homicidii Moses tulit. In eo desinebat superior nostra dissertatio, ut doceremus, verbum por idem Hebraeis esse, quod Latinis profanari, atque Mosen terram Israeliticam profanam & incestam pronuntiare, nisi sanguis injuste susus sanguine homicidae eluatur. Supererant pauca de prima hujus verbi fignificatione dicenda. Ut enim Latinae linguae peritus, quamvis intelligat profanum eundem dici posse, qui incestus audit, tamen putabit, aliam esse primam hujus vocabuli mentem: ita & orientalium linguarum cultor altius repetere debet primam vim verbi קזה. Solent quippe primae fignificationes primitivorum non morales effe, sed ejus generis, ut in sensus cadant atque monstrari ignaro linguae possint: quod nisi esfet, nunquam is, qui primus eo vocabulo sive verbo usus est, persicere potuisset, ut mentem novi vocabuli socii caperent. (\*)

Doceat

<sup>(\*)</sup> Uberius hoc argumentum tractavi in Sprache zu erklaren, S. 4. Beurtheilung der Mittel, Die Bebraische

Doceat nos Arabia, quod ex unius Palaestinae monumentis discere non li-Arabibus est, tarsum pedis staccidum babuit, docente Golio p. 767., quin ex derivato nomine, מחכאף admissarius ineptus ac sterilis, facile colligitur, vim verbi non modo in tarfo haesisse, sed omne slaccidum membrum atque enervatum denotasse. Jam intelliges difficilia alioqui verba Psalmi XXXV, quae commate 16. leguntur, ubi claudi dicuntur de Davidis claudicatione gaudere inter loripedes subsammationis placentae. Nempe claudus & loripes dicitur poësae sacro, qui infausta fortuna utitur. Ridiculum vero, miserum ridere miserum; five, ut eadem imagine utar, quam expressit vates, loripedes & claudos ridere claudicantem, ut ridendi parvulam mercedem accipiant. Hinc illa manasse videtur profani fignificatio. Cum enim Hebraei ac reliqui etiam Orientis populi facerdotio & templo arcerent corporis vitio laborantes, קסה per metonymiam speciei pro genere profanum seu illum, qui a fano arcendus est, denotare poterat: atque tandem, prorsus ut Latinum vocabulum PROFANVS, incestum atque alienum a religione fignificare. Haec addenda erant de vocabulo non: nunc ipías leges Mosaicas de homicidio Israelitis latas explicare pergemus.

### S. XXIII.

Lex de vitula mactanda, si auctor caedis ignoraretur, illustratur.

Tam severa erat lex Mosaica de puniendo homicidio, ut si sceleris austor ignoraretur, nec ipse sanguine scelerato poenas meritas pendere posser, supplicium tamen ipsi debitum in vitula caesa demonstrandum esset, fere ut in nostris civitatibus in effigie hominis scelerati ostendi solet, quod in ipso reo sieri non potest. Habes edicum Mosaicum, Deuteron. XXI, 1 - 9. cum inventus fuerit confossus in terra, quam Jehova Deus tuus occupandam tibi dabit, jacens in agro, Vignoretur, quis percusserit ipsum: egredientur seniores judicesque tui, & metientur spatium ad urbes circa confossum. Et urbis proximae a confosso, illius inquam urbis seniores accipient bovem, per quam opus rusticum non fuctum est, & quae jugo non truxit. Et deducent seniores urbis illius vitulam ad (נחל איתן) RIVUM PERENNEM, qui coli ac conseminari non potest, & jugulabunt vitulam in rivum. Accedent que sacerdotes filii Levi, (bos quippe elegit Jebova Deus tuus ad ministrandum sibi, & ad benedicendum in nomine suo, atque borum ex ore omnis lis atque plaga dijudicabitur:) & omnes seniores urbis illius proximi a confosso abluent manus suas supra vitulam jugulatam in rivum, & dicent: manus nostrae non effuderunt sanguinem hunc, nec oculi nostri viderunt. Expia popuburns

tum tuum, quem liberasti, o Jehova, nec da sanguinem innocentem in medio populi tui Israel. Sic expiabitur illis sanguis. Tu vero exterminabis sanguinem innocentem ex medio tui; facies enim rectum in oculis Jehovae. Non jam nobis vacat, vagas errantesque recensere sententias de זהל איתן: quae verba varú varie, nemo recle interpretatus ante clarissimum Albertum SCHVLTENS videtur. (\*) Huic enim viro cum vocabulum prin ex Arabismo optime illustratum debeamus, quid opus est, lectorem pugnantibus inter se hariolationibus satigare, in quibus nihil est ex veris atque puris philologiae fontibus petitum? Nec enim cupimus illis placere, qui id demum eruditum dicunt, omnium ineptias legisse atque earum meminisse. Egit de vocabulo איתן Vir Clarissimus Tomo I. Originum Hebraicarum, capite VIII. Perstrictis breviter interpretum distidiis atque hallucinationibus oftendit, natum esse vocabulum ex pri, seu ut Arabice dicendum est 1711, quod Arabibus significat, perennis fuit. Adscribam ex eo, quae siabent nobilissimi duo Arabum lexicographi, Camusi auctor & Zjauhar, aere nec dum loqui docti. Ille ואתן inquit dicitur omne, quod durat & permanet in sua sede, aqua praesertim jugiter fluens & perennis: זווין autem adpellatur vena ad cor pertinens, qua abscissa emoriendum sit: unde in 4. conjugatione in 1. conjug. In valet: adfecit in in ielu letbali (\*\*). Eadem conjugatio adhibitis infinitiuis formis וחודן שו usurpatur in aqua perenni, & cujus non interrumpitur vena. - - - ZIAVHAR ita : J'm' vena cordis dicitur, qua praecifa moriendum sit; unde in valet: venam illam percussit. Eo sensu ufus HOMAIB ALARKATO:

E concreto sanguine ejus, sui renes & cordis confixa vena est. - - - In aqua aliisque rebus וחן adhibetur, quae perennes sunt, neque interceptae emoriuntur. Est etiam אותן absolute aqua perennis, nunquam arescens. Patet hinc, quod F 2.

- (\*) Habet tamen veram nominis interpretationem pater meus in corollario differtationis habitae ante L fere annos de historia linguae Arabicae. Quod quidem, haec cum scriberem, ignorabam, cum ipsi mihi exemplum dissertationis nimium rarae non esset.
- (\*\*) Miramur, clariffimum s CHVLTENS hinc nihil lucis adfudiffe loco illi vexato Gen. XLTX, 24. ערון קשתו Ver-

te: sedet arcus ejus in vena cordis; i. e. lethali vulnere hostes adsiciet. Longe hoc clarius & aptius, quam quod Cl. schvltens
§. XI. habet: mansit in perenni arcus ejus:
i. e. vigorem obtinuit suum. Sin displiceat
illud, sedit in vena cordis, possis etiam
vertere, insilit in venam cardis. Verbum
enim IV' ex quorundam Arabum dialecto
insilire denotat. Sed haec obiter & alind 2gendo delibasse sussinia.

s c h v l t e n s i v s uberius docet, exque ipso hauriri velim, איתן perennes aquas dici. In hoc dissentio, quod מול verti jubet, irriguam perennibus aquis vallem. Cum איתו & rivum significet & vallem, quid magis pronum existimas, lector, si Mosen de Nachal perenni disserentem audias? vallem an rivum verti? Mihi sane placet rivum intelligere perennem, nec ardore solis per aestatem exsiccandum, ut aratro pareat. Sunt enim aliqui rivi certo tempore anni sicci, quos arator exercet. Diluere quasi & ad ipsum mare avehere debebat perennis torrens reatum caedis, ne quid ex illo in terra sancta superesset, quo fine in illum vitula, scelerati hominis sustinens vices, jugulabatur.

### S. XXIV.

### Exfecutor supplicii erat Goël.

In sumendo supplicio, ut aliae ac diversae sunt Orientis consuetudines atque nostri orbis, ita Moses receptos mores non temere abrogans, sed bonos aut tolerabiles legum confirmans auctoritate, diversa a nostris moribus statuit. Notum est, supplicia apud Hebraeos cognatasque gentes honestos viros exegisse, nec corum exsecutoribus quidquam dedecoris aut infamiae haesisse: qua de re vide Patris nostri Chr. Bened. MICHAELIS dissert. de poenis capitalibus Hebraeorum s. 31. cujus paragraphi summa ipsius verbis haec est: exsecutores suppliciorum non carnifices, sed spiculatores, testes, populus. In poena homicidii exigenda testibus olim usos esse Hebraeos, statuere videtur onche los vs in paraphrasi sua verborum Genes. IX, 6. quae vertit: per testes secundum dissum judicum sanguis ejus essumdetur. Nec negaverim, ex sui temporis more onche los vm haec scripsuse: at apud priscos Hebraeos ante captivitatem Babylonicam (post eam enim peregrina imperia alios Judaeis invexerunt mores) non testium erat sanguinem homicidae essundere, sed Goëlis, seu illius, qui caesum proximo cognationis gradu attingebat.

Licebat Goëli ex consuetudine gentium, quarum familia Israelitae sunt, homicidam vel indicta caussa nec salutatis judicibus trucidare, si illum obvium sibi haberet. Justo id dolori condonabatur, nec poena Goëli statuta erat, si homicidam fortuitum atque etiam sententiis populi absolutum extra asylum intersecisse. Durum id, atque si ex nostris moribus spectetur, intolerabile: nec forte Mosi ipsi haec cognatorum jura nimis placuerunt, unde nec Goëli praecipit, ut homicidam persequatur & intersiciat. Ut vero multa ob duritiem cordis Israelitarum toleravit, ita nec hunc morem edicto antiquare ausus tacite eum consir-

mavit,

mavit. Facit huc Exod. XXI, 13. ponam tibi locum, quo fugiat homicida, qui malo dolo socium non interfecit. Quid quaeso opus suisset asylum ei constituere, nisi licuisset Goëli vel innoxium atque indicta causa interficere extra asylum? Facit huc tota de asylis lex, Num. XXXV. lata, inprimis v. 12. erunt vobis hae urbes asyla a Goële, ne interficiat bomicidam, antequam coram populo ad judicium steterit: & v. 26. 27. si egressus fuerit homicida fortuitus ex termino asyli sui, quo fugiendum ipsi est, & invenerit ipsum vindex sanguinis extra terminum asyli sui, & interfecerit illum vindex sanguinis: non est ei sanguis, i. e. poenas

effusi sanguinis non dabit Goël.

Quin & populus si de homicidio cognovisset, illudque malo dolo commissum esse liqueret, magistratus non ipse poenas ab homicida sumebat, sed eum tradebat Goëli. Num. XXXV. 21. vindex sanguinis intersiciet homicidam, impetu in illum facto v 24. 25. judicabit populus inter homicidam & inter vindicem sanguinis. Deut. XIX, 12. mittet senatus urbis suae, & deducent eum ex asylo, abunt illum in manum vindicis sanguinis, ut moriatur. Idem est in hunc usque diem mos Arabum, earumque gentium, quae cum religione Arabum corum consuerudines susceprunt. Describit illum eques CHARDIN in itinerum suorum commentariis Tomo VI. p. 294. seqq. editionis in forma minore. (\*) Consirmavit quippe eundem morem Arabibus suis MVHAMMEDES, qui jam ab ultima aetate inter eos viguit: Sur. XVII, 35. si quis injuste caessus suerit, dedimus heredi ejus potestatem: sed ne justo crudelior sit in caede! Nec enim ex Mose haec transtulisse censendus est salsus vates, quem nunquam legerat; nec a Judaeis accepisse, apud quos dudum hic mos exoleverat: sed consirmasse antiquas Arabum consuerudines.

F 3 S.XXV.

(\*) Qui librum in forma majore anno 1711. editum habent, evolvant paginas 299. 300. Pauca exscribam: Voici comme la chose se passe, lorsque quelqu' un a été tüé. Ses Parens s' en vont à la Justice avec des cris horribles d' trainent apres eux le plus de monde qu' ils peuvent, pour emouvoir d'avantage. Le Juge leur demande, que voulez vous? à quoi ils répondent nous demandons l'observance de la loy: le fang d'un tel, qui a rüé un tel, nôtre parent con leur livre le meurtrier. Quand la punition se fait de cette manière, les valets du Ju-

ge amenent devant lui le Criminel lié, & le Juge dit aux parties: je vous livre vôtre meurtrier, selon la loy, payez vous du sang qu'il a répandu, mais sachez que Dieu est connoissant (équitable, dicere debuisset) & clement. Les valets reçoivent alors l'ordre des Parties, qui disent l'endroit où il le faut mener. --- Lorsqu'ils sont tous sur le lieu, les parties disent aux gens du Juge: couchez le de telle ou telle manière, & puis lui arrachent la vie de leurs propres mains, ou ordonnent a ses gens de Justice de le faire.

### on jup abinond might and S. MXV.

Opinione Hebraeorum dedecus erat, caedem cognatorum non ulcisci: erant tamen olim, qui lytrum acciperent.

Quamquam Moses magistratibus severe praecipit, ut injuria susum sanguinem vindicent, non legimus tamen Goëlem ab illo excitari, ad poenas fanguinis sumendas, forte quod opus non esset, stimulos currenti addere. Nec enim fola in caesum pietas cognatos familiamque ejus incendebat, sed & avita consuetudo, ac qui plurimum valer, honor familiae, illudque decorum barbarorum, quod fequuti, fummae fibi ignominiae ducunt, caedem cognatorum non ulcifci. Sic sane de Arabibus Ismaelitis Laurentius d' ARVIEUX, linguae & morum hujus gentis peritissimus peregrinator: il n'y a parmi eux que la haine du sang, qui est irreconciliable: par exemple si un bomme a tuè un autre, l'amitié est rompue entre leurs familles, & toute leur posterité; elles n' ont plus de communication ensemble, plus de commerce, ni d'alliance. Si elles se trouvent dans quelque interêt commun, ou s'il y a quelque mariage a proposer, on répond honnetement, vous sgavez qu'il y a du sang entre nous, gela ne se peut pas, & nous avons nôtre bonneur a conserver. Ils ne se pardonnent pas la dessus, jusqu'à ge qu' ils soyent vangés, mais ils ne s'empressent point pour gela. Ils attendent leur tems, & l'occasion de le faire bien à propos. Videtur hoc more atque hoc communi hominum de honesto atque decoro judicio Joabus caedem Abneri excusasse, quod is fratrem suum occidisset: 2 Sam. III, 27. sed illam excusationem damnat scriptor sacer, quia Joabi frater non in pace, sed in bello, atque adeo în praelio caesus erat: quo & respicit David lugubri illo carmine v. 33. 34. cujus haec mens est: Abnerum non ut sceleratum nec ut bomicidam mortuum esse: non illum vinctum fuisse, nec a magistratu Goëli traditum. Intelligi tamen hinc potest, quo praetextu juris Joabus sceleris poenas non dederit.

Viguit tamen consuetudo nec honesta, nec reipublicae utilis, apud eas gentes, quarum samilia Israelitae suerunt, argento vitam a Goële redimendi. Myhammedes, qui plerumque mores Arabum suorum in jura vertit, atque terrore religionis consirmavit, Sura II, 173. 174. de poena homicidii loquutus addit: sed cui condonatum suerit a fratre suo, contra illum tamen datur persequutic secundum aequitatem, & mulsta benigna. Hoc est levamentum & misericordia a domino vestro. Ita chardinivs loco, quem jam supra citavimus: cependant si le meurtrier est capable de rachetter sa vie, il fait traiter avec les parties, a qui l'on dit: e est un malheur, le coupable veut se faire Dervich ou Möine par

penitence le reste de ses jours. Que ferez vous du sang d'un miserable chien, demi mort de douleur? Il veut vous donner tout ce qu'il a au monde: il vous offre tant. - - - En meme tems, qu' on traite avec la famille, on traite aussi avec les Magistrats. Mais quand les Parties persistent a vouloir que le meuririer meure, elles redoublent leur cris chez le Juge, lequel dilaye & elude autant qu'il peut, à fin que le tems calme la chaleur de leur ressentiment, desorte que dans ges cas de meurtre l'on s'en tire d'ordinaire pour de l'argent, partie aux parens, partie à la Justice. Mais quand les parens ne veulent entendre à composition, on leur livre le meurtrier. Quae sequuntur, in ipsius libro legi velim.

Antiquum hoc dedecus esse, atque ipsos Israelitas turpem hunc non ignorasse quaestum, ex eo patet, quod Moses eum lege abrogavit. Sic enim ille Numer. XXXV, 31. non accipietis lytron pro vita homicidae, qui reus est mortis, sed omnino occidetur. Et vero prudentiae erat legislatoris, turpem & abjectam consuetudinem prohiberi: interest enim non familiae solum, sed & reipublicae, vt in homicidas animadvertatur, nec judex dolori potius cognatorum fervit, quam exemplum poenarum proponit, quo terreantur improbi, atque boni tuto degere possint. e sei foleur, quod elt, in

### VXXV. 21 CIRCLE JOSEPH ST. VXXX

Quis praeter Goëlem supplicit exsecutor esse potuerit?

Quod si cognati aut non essent omnino, aut non adessent, aut vindicam non exigerent, erat magistratus, supplicium ab homicida sumere, atque jam testium, jam militum manibus uti. Habemus exempla 2 Sam. I, 15. 16. IV, 12. 1 Reg. II, 31. 32. pummon exolob one; mula demi mubismod Lindel one. verso, ist capit rescantes poting out annues, jam ventien fra multiplicate, idu conficientes IIVXX E. & mola dabat, quen apon ne

Genus supplicii ultimi lege non definitum erat, sed ab arbitrio Goëlis pendebat.

Genus supplicii non prorsus idem ab omnibus homicidis exactum suisse arbitror : sed, quamvis gladio fere aut aliquo non dissimili telo caederentur, multum tamen licuisse irae & crudelitati Goëlis. Gladii poena adfectum esse homicidam, ex traditione docet MAYMONIDES in Hilchoth Sanbedrim c. XIV, v. 1. in cujus verba equidem non juraverim, cum hae traditiones incertae satis fidei fint, nec tamen valde contradixerim, modo gladii nomine omne id intelligas, quod Latini telum, nos tootliche Waffen dicimus. Indicanda enim haec funt ex moribus eorum populorum, qui Judaeis cognati nec peregrinis imperiis de-

generare a moribus patriis coacti funt. Jam vero mores Arabum, quos Muhammedani cum religione susceperunt, non gladium modo, sed & alia armorum genera Goëli permittunt caedem cognati vindicaturo. Vide CHARDINII comment. itiner. T. II. p. 300. ubi supplicium mariti, qui uxorem interfecerat, his verbis describit: quand il fut couché à terre, le beau-pere se mît sur sa tête, comme s' il eut voulu égorger un boeuf, & la belle mere avec un COUTEAU lui coupa la gorge.

In eo vero errarunt sane & Thalmudici doctores & MAYMONIDES, quod gladii poenam illi supplicio similem existimarunt, cum capite truncantur rei. Sic quidem MAYMONIDES in Hilchoth Sanhedrim cap. XV, 14. amputant caput rei gladio, ea ratione, ut reges facere solent, & ipsi Thalmudici in Sanhedrin c. VII. 6. 3: caput rei gladio amputant, quomodo jussu regum sieri solet. Dixit R. IVDAS: indecorum boc esse: potius caput impositum trunco securi praecidendum. Sed responsum ei est, turpius boc genere mortis nullum esse. Falsa haec sunt, si ex genuinis antiquitatis Hebraicae monumentis judicium feras, facris literis, atque moribus Arabum. Sacrae literae supplicium homicidae adcuratius praecipientes aut narrantes verbo yan uti folent, quod est, impetum facere : Numer. XXXV, 21. vindex sanguinis interficiet homicidam, 12 19252, ita ut impetum in eum faciat. 2 Sam. I, 15. & vocavit David aliquem ex militibus, & dixit: accede, impetum fac in illum. 1 Reg. II, 31. impetum fac in illum. Quin res ipsa exigit, ut punctim potius quam caesim supplicium ab homicidis fere sumtum esse credamus. Saltem vix probabile videtur, Goëlem aut milites carnificis arte caput amputare didicisse. Arabes sane, & qui eorum ritus susceperunt, fere pro lubitu homicidam interficiunt, justo dolore nonnunquam in crudelitatem verso: jam caput resecantes potius, quam amputantes, jam ventrem findentes, aut multiplicato ichu conficientes reum. Exempla dabit, quem aliquoties citavimus, eques CHARDIN T. II. p. 300: (\*) ipsius vero Arabum consuetudinis

to: j' arrivai comme un des Capitaines tiroit son poignard: se que le Criminel voyant il lui cria: frere, au nom de Dieu, tue moi de ton épée, à fin que je ne languisse pas. recevant son sang en des vases, en porterent L'autre Capitaine l'entendant, tira la sienne promtement, lui en donna un coup au milieu du corps, & le fendit presque en deux, se que

<sup>(\*)</sup> Primum narrat supplicium hominis, qui maritum juvenem turpia renuentem occiderat: la femme, la mere & la soeur du deffunt le percevent à coups de poignard, & chacun a la bouche. Deinde parrat, quid ipse in alio homicida viderit justu regis obtrunca-

jam olim tanquam notae mentionem facit, & crudelitatem vetat MVHAMMEDES Sur. XVII, 35. dedimus beredi potestatem; sed ne justo crudelior sit in caede! Nullus huic admonitioni locus fuisset, nisi licuisset heredi, genus caedis, quod volebat, eligere. Sin aliquod caedis genus prae reliquis confuetum Goëli Hebraeorum vindicique sanguinis fuisse dicendum sit, plurimos Goëles ventrem rei gladio perforasse ejusque viscera essudisse crediderim. Notum est, apud aliquos ultimi Orientis populos, Japonenses inprimis, vulgatum magis haud esse supplicium dissectione ventris: meminimus etiam, in commentariis itineris per Arabiam felicem, quos de la ROCQVE edidir, nos legere, folere Arabes homicidis ventrem diffindere, ut viscera effundant. Videntur quidem Israelitae plurimos, in quos impetum faciebant, in ventre vulnerasse, atque ad petendum ventrem arte quadam exercitati fuisse. Artis sane, non casus est, quod 2 Sam. II, 16. relatum legimus: cum duodeni ab utraque parte Israelitae certamen iniissent, quemque caput arripuisse adversarii, gladiumque in ejus latere condidisse, ut universi caderent. Plurima homicidia, quorum ratio curatius narratur, abdomine petito patrata legimus: Judic. III, 21. & emisit Ebud manum sinistram, & gladium a dextra captum infikit ventri ejus. Sic & Joabus, qui sibi Goëlis jure uti videbatur, Abnerem in abdomine vulneravit, eoque vulnere interfecit, prorfus ut Abner fratrem ejus in abdomine percusserat: 2 Sam. II, 23. III, 27. Quod enim Hebraice est won abdomen vertimus, sequuti linguarum, Syriacae, Arabicae, Aethiopicae & Thalmudicae analogiam, atque ea, quae docent FVLLE-RVS in Miscellan. Sacrist. V. c. 1. & WEDELIVS in exercitationibus medico-philologicis Cent. I. Dec. 11. Exercit. 18. Eodem modo Ishofeth interfectus legitur, 1 Sam. IV, 6. atque Amofa, c. XX, 10. cujus & viscera eodem ichu effusa dicuntur. Ex quibus exemplis cum colligi possit, artem Hebraeorum suisse in petendo abdomine, veri simile est, plurima supplicia ab homicidis ita sumta suisse, nisi ira vindicis crudelius supplicium posceret, aut jus talionis suaderet aliud. Reliquis enim legis Mosaicae placitis consentaneum est, homicidam eodem, si posfis, modo necare, quo ille civem necaverat. Exod. XXI, 23. 24. 25. Levit. XXIV, 17-20. Deuteron. XIX, 19. 21. Atque haud scio, an MVHAMMEDES etiam suis suadeat, talionis jure adcurato in illis interficiendis uti, qui fidelem occi-

dui fit sortir les boyaux plûtôt qu' on ne s' apperçût du coup. L' autre Capitaine lui donna en même tems un autre coup sur le col, dont il lui renversa la tête sur l'estomach, ne te-

occiderant, cum Sura XXII, 59. postquam de sidelibus ob religionem caesis egisset, addit: quisquis codem supplicio adsecerit impium, quo adsectus est sidelis, & postea plus poenae ab ipso sumitur, sane juvabit illum Deus.

### S. XXVIII.

Homicidium dolofum, quomodo ab Hebraeis adpelletur?

Nec vero supplicio dignus censebatur tradebaturque Goëli a Mose, niss qui dolo malo hominem occidisset: in quo tamen dolo malo significando duplici loquutione, quae sorte diversum gradum doli mali indicat, utitur divinus legislator.

שרה unde est nomen אריה. Graviter errarunt lexicographi Hebraeorum in utriusque vocis fignificatione investiganda: cum enim non nossent, quid sit צרה aliam adripuerunt vocem, צור venari, & hac una inducti ratione, quod duas literas fimiles utrumque primitivum haberet, hariolati funt, אות effe infidiari! Quanto illi rectius fecissent, si cognatas dialectos, Arabicam inprimis, consuluissent. Sed enim satis habebant excusationis: Arabica sunt; legere non possum. Intellexissent alioquin, & fine sudore etiam ex uno Go-בוס reportassent : ארא seu ejus loco ארא idem esse ac, sitivit : p. 1349. quamquam idem & ex Chaldaismo discere potuissent, qui ultra lexicon ex lectione librorum Chaldaicorum fapiebant. Ty enim, fiticulofa & arida terra, Chaldaice reddi foler צריא. Vide Hof. II, 3. Quae fignificatio optime ad omnia loca quadrat, in quibus five ארה de homicidio legitur. Flabe illa: Exod. XXI, 13. si quis vero homicida non sitiverit sanguinem, sed Deus occurrere fecerit manui ipsius --- 1 Sam. XXIV, 12. tu vero sitiens es vitam meam. Num. XXXV, 20. st projecerit super illum lapidem ex sui sanguinis, & mortuus fuerit: v. 22. si projecerit super eum quidquam sine site fanguinis. Nempe stire is dicitur Mosi, qui inimicus socio est, ejusque sanguinem fundere ac vulnere illius fatiari cupit. Fuerint forte, qui fuspicentur, ad eos folos vim verbi pertinere, fi qui focium non vulnerare modo, fed & occidere studuerint, omnes illos excusaturi, qui hominem, quem tantum vulnerare volebant, occiderunt. Hos fi duces fequaris, vix ulla homicidia punivi digna ratione poterunt: quis enim erit tam defipiens homicida, qui fateatur, se voluisse hominem non vulnerare, sed occidere? Nec vero Mosis verba hanc interpretationem admittunt. Explicaturus enim, quid sit, non stire, Exod. XXI, 13. addit, cui Deus occurrere fecit caesum. Is ergo solus non sitire sanguinem ipsi dicitur, qui casu & quasi sato hominem occidit. Adde, qued eos ipsos capitis supplicio adficiendos Moses docet, qui rixando hominem intersecerunt, nisi is ex vulnere convalescere coeperit, v. 18. 19. qui tamen omnino absolvendi erunt, nisi is reus mortis sit, qui hominem vulneraturus eum occidit. Caeterum Num. XXXV. aliis verbis exponit Moses, quid sit, ex siti aliquem intersecere. Sic enim ille v. 20. si ex odio deturbaverit illum, ita, ut mortisero lapsu exstinctus sit --- & v. 21. aut si per inimicitiam percusserit eum manu, & mortuur suerit: v. 23. de homicida fortuito: si non quaesiverit malum ejus. Ex quibus dictis satis patet, non eos solum mortis reos Mosi esse, qui trucidandi, sed & qui nocendi studio hominem intersecerunt, ejusque licet non mortem, damnum tamen quaesiverunt. Adcuratius haec disputanda suerunt, quia nonnulli homicidia ea, quae non occidendi, sed vulnerandi studio committuntur, excusaturi, nec in numero eorum habituri, quae dolo malo commissa sunt, Mosen sententiae suae auctorem citarunt. Falso!

בערמה proaeretice agere cum calliditate. Haec phrasis, quae alteri Exod. XXI, 13.14. tanquam fortior opponitur, illud scelus designat, cum quis non vulneraturus, sed occisurus, insidiis socio structis eum occidit. Protervum ejusmodi peccatorem non puniendum modo, sed & ipso ab altari abripiendum docet Moses loco, quem citavimus. Erat ex hoc homicidarum genere Joabus, qui Abnerem summa astutia pellectum occiderat: unde jure ad ipsam aram jussu Salomonis intersectus est. Vulgare est & translatitium, verbum יווח de peccatis proaereticis adhiberi: alioquin hanc significationem illustraturi eramus.

### 6. XXIX.

Fortuitum homicidium, ac servi, a poena capitali immune.

Tria tamen genera illius homicidii, quod laedendi nocendique studio committitur, vna cum fortuito homicidio poena capitali non vindicantur a Mose.

- 1) Si quis casu socium, quem non oderat, intersecisset, asylum ei constitutum erat, in quo tutus esse poterat. Sed de hoc deinceps §. 31.32. agemus.
- 2) Si quis servum suum baculo feriens occidisset, ita tamen, ut diem aut biduum post acceptum vulnus viveret, nulla ei poena statuta erat. Exod. XXI, 21. Nempe id spectabat legislator, esse domino jus servum verberandi, atque ac-

cidere posse, ut vel ipso nolente icus mortiferi fiant; quod si modum excesserit, aliquid jam poenae illum pendere, dum servum argento emtum amittat. Juvabit nos, cum ad arcem caussae pervenerimus, menunisse, ipsum Deum in ea, quam condidit, republica aliquod homicidii genus a poena immune esse voluisse. Quod si servus ipso sub ichu moreretur, vindicandus quidem erat. Nec tamen liquet, quae domino poena statuta fuerit. Nec enim Moses certum poenae genus commemorat, sed tantum, vindicabitur, inquit: Exod. XXI, 20. (\*) Saltem si mores Arabum adhibeas ad leges Mosaicas illustrandas, judicandum erit, non capitis poenam dedisse dominum, qui vel uno icu servum intersecerat. Paenam enim talionis in caede facta ita restringit MVHAMMEDES Sur. II, 173. si liberum liber interfecerit, aut servus servum. Atqui uterque legislator plurimas leges ex moribus suae gentis tulit. Caeterum bene monere videntur magistri Judaeorum, quae hic edicat Moses, ad solos servos ex aliis gentibus coëmtos pertinere, non ad Hebraeos, quia addatur, argentum ejus est, quod in servum Hebraeum post VI. annos liberum futurum dici non possit. Videantur R. SALOMON ISAA-CIDES & ABRAHAMVS BEN EZRA. Hic etiam aliquid monet circa in-Arumentum, quo dominus fervum percusserat, ita scribens: Beth in Even babet Patach (i. e. elisum est He articuli, nec exponi debet de quovis baculo, sed certo aliquo baculo, non mit einem Stocke, fed, mit dem Stocke) ad designandum illum baculum, quo consueverat servum percutere. Non equidem adfirmaverim, ex uno Patach haec effici posse: id tamen certum est, excufationi propiorem fuisse dominum, qui servum baculo ad necem caederet,

(\*) Non ignoramus, aliam hic esse mentem Judieorum. Sic enim R. salomon Isaaci Des: (vindicando vindicabitur) intelligitur gladii poena. Sic enim alibi dicit Moses: gladius vindex foederis. In qua argumentatione nihil solidi inest. Ex eo enim, quod Deus Levit. XXVI, 25 minatus est, se gladio barbarorum soederis violati vindictam exacturum, non sequitur, ut semper de gladio sermo sit, quotiescunque vindictae nomen occurrit. Abrahamus ben ezra eadem susius dicit, patrum etiam traditionem secus sentientibus opponit, quam nos in lege summae antiquitatis explicanda, cu-

jus mentem hi ipsi patres non melius quam nos poterant nosse, parvi facimus. Addit deinde, constructionem DDI vindicando vindicabitur, emphaticam esse, atque magnam vindicam indicare: sed & hoc perit, si cogitaveris, emphasin hujus constructionis in legum formulis perquam usitatae ac pene solemnis, si qua est, in co potius sitam esse, ut certitudinem quam ut magnitudinem vindicae demonstret. Quae iidem aliique Judaeorum magistri de die aut biduo garriunt, prudentes omittimus; incerta enim sunt, &c de re exigui momenti multa.

ret, quam si quis lapide aut serro eundem necasset, quia animus occidendi ei non suisse videbatur, nec jus verberandi illi negari poterat.

### 6. XXX.

Qui non mortifero instrumento hominem occiderant, aut in ipso rixae ardore eum vulneraverant, sed ita sut convalescere inciperet, ab ultimo supplicio immunes erant.

- 3) Videntur & illi supplicio capitis a Mosc liberari, qui laedendi quidem caussa percutientes hominem occiderant, eo tamen usi erant instrumento, quod mortiferum vix cenferi poterat. Colligimus hoc ex Num XXXV, 16-18. si instrumento ferreo (quod semper mortiferum censetur) percusserit illum, & mortuus fuerit: parricida est ; omnino morietur talis parricida. Et si lapide manus ( seu qui manu teners potest ) quo quis mori potest, percusserit illum & mortuus fuerit, parricida est; omnino movietur parricida. Et si instrumento ligneo manuali, quo quis mori potest, persusserit illum, & mortuus fuerit : parricida eff ; moriendo morietur parricida. Addit Moses, de lapide aut ligno loquens, אשר למות בר quo quis morietur, id est, quo mori potest, aut quo probabile est aliquem interfici posse. Certe non de metaphysica (ut loquuntur scholastici) possibilitate sermo est legislatori, nisi inania illum verba fundere existimemus, sed de morali: quod vi oppositionis eo pertinet, ut si quis lapide vel fuste tam exiguo percussus sit, ut vix opinabile suislet, hominem eo lapide vel fuste interfici posse, absovendus percutiens capitis poena fit. Sic meminimus, rusticum in rixa alium rusticum canna fumatoria (305 bacts = Pfeife) percussisse dici, qui icus quod in tempora casu inciderat, illum necarit. Ex lege Mosaica hic rusticus ultimo supplicio adficiendus haud fuiffet.
- 4) Si quis rixa oborta in ipso irae aestu hominem vulnerasset, vulneratus vero post decubitum ex lecto surrexisset, atque baculo nixus extra domum in platea ambutasset, a capitali poena immunis erat, qui eum vulneraverat, si vel deinde moreretur. Exod. XXI, 18. 19. Tenebatur tamen argento illud damnum compensare, quod labores suos negligens vulneratus dum decumberet, passus erat. Spectabat legislator, aliquid iracundae rixantium imprudentiae condonandum esse; nec certum esse, utrum ex vulnere, an sua morte vulneratus mortuus sit. Accedebat, quod vulneratus legis sententiam sciens condonasse vulneranti videretur, si in platea ambularet. Sciebat enim, hoc sacto poena capitali alterum absolvi.

### IXXXI as ecolor of the second second as

### Altaria jus afyli babebant.

Ne vero pio illo dolore correptus Goël, quo adfici recte informatus animus in caede suorum debet, jure suo usus intersiceret homicidam, priusquam constaret, eum lege damnari: asyla constituta erant. Res non nova! Altaria enim jam ante Moss aetatem jus asyli, ut apud alios populos, sic apud Hebraeos labuisse, vel inde efficitur, quod Moses justit homicidam dolosum atque proaereticum, qui calliditate usus in caede committenda erat, ab ipso altari ad necem abripi. Exod. XXI, 14. Quae lex ferri non potuisset, nisi ex more gentis ad altare confugissent homicidae.

Existimant fere interpretes, jure asyli altaria a Mose omnino exsuta esse, cujus tamen verba si inspicias, cavisse modo videbitur, ne jure altarium protervi
homicidae abuterentur. Sic ille: si quis proaeretice interfecerit socium cum calliditate, ab altari meo eum abripies ad mortem. Non omnes ab altari abripi jubet, qui ad illud fugiunt, sed homicidas, & quidem illos, qui animum intersiciendi habuerant, insidiatique erant socio. Quin hos ipsos ad altare sugituros
legislator opinatur, nec Goëli permittit, ut illos prosequatur atque ad altare occidat: sed praecipit magistratui ac populo, ut abreptos ab altari Goëli tradant.
Jus ergo aliquod asyli servavit Moses altari, unde tempore Salomonis non aemulus modo regni frater ad altare confugiebat, impunitatem ibi nactus, 1 Reg.
1, 50-53. sed & ipse Joabus, duplicis homicidii callide & cum animo occidendi
commissi reus sperabat, ad aram se tutum fore, more gentis legibus potentiore,
c. II, 28-34. & ad jus asyli, in sacris etiam lapidibus (\*) haerens, alludit Jesaias, c. VIII, 14. XXVIII, 16.

### 6. XXXII.

Afyla a Mose constituta poenae loco erant homicidio non doloso.

Praeter hoc vero asylum alia & capaciora statuit Moses, oppida sex a sacerdotibus habitata, in quibus ab impetu Goëlis tutus esse posset homicida, donec populus de eo judicasset: cujus sententia, si homicidium fortuitum commissse censeretur, usque ad moreem summi sacerdotis in asylo ei suo manendum erat, nec

(\*) Sacrare soiebant angulares templorum lapides Hebraei, cognatique populi, aut saeros legere, quorum religione totum templum consecraretur. Reliqui enim ejus lapides profani existimabantur. Sed abundat materia, neque hic locus est eam trastandi. Antea licebat ad agros latesque suos reverti. Exod. XXI, 13. Numer. XXXV, 9-35. Nec enim prorsus impunitum serre debebat, Mose sententiam dicente, si quis casu hominem interemisset. Satis gravem illi statuebat diuturni exilii poenam, ut cautiores redderet suos, qui scirent, ipsis sibi molestum atque damno sore, hominem nulla etiam sua culpa occidisse. Poenae enim loco a Mose exilium illud in asylo haberi vel inde patet, quod nulla id mulca redimi permittit: Num. XXXV, 32. non accipietis mulcam pro suga ad urbem asyli, ut revertatur habitetque in terra ante mortem sacerdotis. In quo severitatem Mosaicae legis strictim observasse liceat, eandem sere poenam homicidio sortuito statuentis, quam aliae gentes doloso. Exilium enim poena particidii apud Graecos aliosque populos suit, qua de re vide Eu. fetthii antiquitatum Hebr. I. II. c. 8. & quae ejus observatis addit clericvs ad Genes. IV, 12. Memini, de eodem argumento erudite agere Henricum Stephanum in sontibus ac rivis juris civilis, paginam indicare nequeo, quia liber non ad manus est. Sed bonum sactum! Dignus est, qui totus legatur.

De tertio genere homicidarum nihil certi edicit Moses: probabile tamen est, & his in urbem asyli consugiendum suisse, data forte insuper aliqua mulcta.

### 6. XXXIII.

Severitas legis in eos, quorum incuria aliis caussa mortis fuit.

Eadem seu potius gravior erat legis Mosaicae severitas in eos, qui quamquam non ipsi hominem imprudentes intersiciebant, committebant tamen sua incuria, ut homo periret: quibus capitale supplicium nonnunquam lege propositum est. Sic si cujus bos petulcus suisser, idque denuntiatum esser domino, domini ille periculo cornu petebat: ac si quem liberum necasset, domino moriendum erat, aut si benignum nactus esset Goëlem, argento, quantum is posceret, eaput redimendum. Exod. XXI, 29-31. Quod de bove dictum, etiam ad bestias pertinere videtur, si quas aleret Israelita, nec satis custodirer, a quibus essus sanguis domini a capite reposcebatur. Quid de cisterna per injuriam aperta, in quam homo inciderat, ex jure Mosaico statuendum suerit, non liquet: v. 33. 34. At illi, qui tectum sine muro illud ambiente exstruxerat, capitis periculum proponi videtur: Deuteron. XXII, 8. cum exstruxeris domum novam, lovicam (seu murum ambientem) facies tecto tuo, ne sanguines ponas in domo tua, si quis inde deciderit. Nempe plana suisse tecta Hebraeorum, ut in illis ambulari potuerit, tam pervulgatum est, ut lectorem id docere non sustineamus: hoc

unum monentes, continuata saepe tectis tecta in illis terris este, ita ut nonnunquam plateam, quam longa est, in solis tectis perambulare liceat. Lege shawii comment. itiner. pag. 277. seu Gallica lingua versos Tom. I. p. 356. ubi & hic ipse locus explicatur: de Africana vero praedonum urbe alibi relatum legimus, per totam sere urbem in tectis ceu plateis iri posse, nec tamen meminimus, quis id peregrinator in suis commentariis habeat. Quod si eadem suit ratio urbium Palaestinae, ut ex 1 Sam. IX, 25. 26. & Matth. XXIV, 17, colligo, sieri poterat, vt cives, quibus tua domus ignota erat, in tecto tuo ambularent, atque noctu & per tenebras vitae periculum adirent, nisi lorica tecto circumdata esset. Quod ut siat si commiseris, Moses te dicit sanguinem ponere in domo tua, quod ex consueta Hebraeorum phrasi idem est, ac si te dixerit reum sanguinis steri. Vocabulum enim quo utitur, vix nisi in particidio significando adhibetur, & cum Moses in legibus ferendis dicit vi sanguis ei est, idem est, ac si quem parricidii reum ac poenae capitali obnoxium pronuntiaret.

### S. XXXIV.

Reges Israelitarum vindicabant sibi jus dispensandi in caussa homicidii dolosi.

His legibus a Mose divina auctoritate latis, reges Israelitarum jus sibi vindicabant, poenas dolosi homicidii remittendi. Ac ne forte de impiis regibus loqui videamur, addimus, Davidem, qui & rex & propheta erat, hoc sibi licitum existimasse: quod ex historia 2 Sam. XIV, 1-21. relata constat. Fugerat post fratricidium malo dolo & summa calliditate commissum Absalomus. Fratricidium ipsum ex eo genere erat, quod Exod. XXI, 14. describitur, in quo animus non laedendi solum, sed & occidendi adparebat, insidiaeque vitae fratris structae suerant. Erant & alia, quae Davidem juberent nulla indulgentia uti: inprimis, quod ipse non regis modo, sed & vindicis personam sustineret, nec ex moribus gentis satis honestum haberetur, si quis caedem suorum condonaret. Utrum vero sibi licitum existimaret caedem aliis condonare, an lege divina pius princeps se prohiberi crederet, quis rectius Joabo scire poterat? Mihi quidem Joabi, cognati, amici regii, comitis exiliorum, & summi imperatoris, cui tot victorias ac laudes etiam suas bellicas debebat David, opinio de eo, quod facturus esset David, omnibus adseverationibus hominum nostra aetate viventium potior videtur.

Atqui Joabus existimabat, regem, cujus pietatem noverat, fratricidium aliud, quod honeste posset, condonaturum, nec ulla se religione obstrictum habiturum esse, quo minus id saceret, modo misericordia & singulares quaedam causae

causae hoc benignum privilegium suaderent. Jubebat enim seminam Thekoënsem ad pedes regis provolutam fingere: duo sibi filios suisse, quorum alterum alter in agro occiderit; totam ergo familiam fratricidam ad necem deposcere: quibus expositis petere a rege impunitatem silii debebat. Habe ipsa sacri scriptoris verba: Cum vero Joabus, Serujae filius, intelligeret, cor regis erga Absalomum esfe, (seu propensum ac placatiorem esse regis in Absalomum animum, (\*) quem absolvere vellet, nisi minus honestum videretur, mortem filii natu maximi non ulcisci) misit Joabus Thekoam, arcessens inde feminam prudentiorem, cui dixit: luctum finge, & vestes indue lugentium, nec unge te oleo, estoque ut femina, quae jam diu mortuum luxit. (Quae nempe in femina hac fimulabantur, vera erant in populo Israelitico, cujus illa personam sustinere, & quae sibi rex concederet, ea toti populo perere debebat. Lugebat is populus jam diu caedem Amnonis, regni heredis, atque fugam Absalomi.) Accede deinde ad regem bis verbis: quae ei praeivit Joabus. Dixit ergo femina Thekoënsis in faciem suam provoluta ad regem: prob, o rex! Interrogante autem rege, quid fibi effet: at, inquit, ego vidua sum, maritus meus mortuus est. Duo filii erant ancillae tuae : bi in agre rixati sunt, & cum non esset, qui auxilium ferret, bic illum percuffit, ac mortuus est. Confurrexit ergo tota in ancillam tuam familia, dicuntque, trade nobis fratricidam, ut occidamus illum ob vitam fratris sui, quem exstinxit; interficiemus etiam hunc heredem. Sic exstinguere in animo habent unicam mihi relictans scintillam, ne marito meo nomen posterive sint in terra. Erant, quae misericordiam fuaderent, deprecatio ipfius matris, quae gravissime alterius filii caede adfecta existimanda erat, atque quod sine nomine & prole occisi pater futurus esset hoc etiam filio exflincto. Sed haec omnia nullius momenti futura erant, nec sapienter a Joabo excogitata, si ea Davidi sedisset sententia, quam aliqui theologorum nostra aetate inculcant, nullum jus adgratiandi esse principi in homicidio doloso, nec licere ei a legibus Dei politicis, si illis obligetur, singulares ob causas discedere, atque statuere privilegium. Sequitur ergo, ut Joabus crediderit, Davidem id sibi sumturum, ut supplicii capitalis gratiam faceret reo. Fecit! v. 8. Et dixit rex feminae : redi domum , edicam tua causa. Responditque semina

Illi placarer. Adscripsi locum, quia alii interpretes significatum plane contrarium locutioni tribuunt.

<sup>(\*)</sup> Confer phrasin, hoc sensu adhibitam a Jeremia, c. XV, 1. si Moses & Abaron apud me deprecarentur, non tamen animus eneus foret erga populum hunc, i. e. non

Thekoënsis regi: super me, meaque familia sit culpa, domine rex: rex vero cum solio suo innocens sit. Et dixit rex: si quis verba ad te secerit, ad me illum dimitte, nec porro audebit te tangere. Et dixit semina: memineris, rex Jebovae Dei tui, nec sine vindicem sanguinis plus noxae inferre, exscindique silium meum. Tum dixit: per vitam febovae juro, pilum ex capite silii tui non dessuxurum. Nihil monet rex de religione, qua obstrictus sit, sed, ut existimaverat Joabus, condonat fratricidae ultimum supplicium & remittit. Sed plus sacit. Cum enim semina, quae de suo silio fratricida dixerat, in Absalomum transtulisset, ac nomine totius populi ejus incolumitatem a rege petere ausa esset, & hanc ei annuit. Erant quidem, quae pro Absalomo sacerent,

1) quod regni heres egregiusque juvenis esset, qui reipublicae servandus vi-

deretur;

2) deinde, quod singulari a fratre injuria adfectus esset, quae ex more gentis summa putabatur; (\*) neque

3) rex illam injuriam ipfi illatam vindicasset.

Sed obstabat, quod protervus esset homicida, ex pessimo parricidarum genere, atque ex lege Mosaica mortis omnino reus.

Quod

(\*) Ex capite XXXIV. Genef. discimus, quantam injuriam fratres existimaverint, si quis fororem fuam aut pellexisser, aut, quod gravius est, vim ei intulisset: quin haec injuria magis ad fratres uterinos quam ad patrem pertinuisse videbitur, si cogitemus, uterinos Dinae fratres longe eam gravius Jacobo patre tulisse, atque in elocandis virginibus potiores nonnunquam fratrum ex eadem matre natorum quim patris partes fuisse. (Genes, XXIV, 50. of respondit Laban, frater, of Bethuel, pater.) In hunc usque diem fumma Arabibus putatur ignominia fororis flagitium, & quae nos in maritos dicere solemus vituperia, quibus uxores fidem non fervant, ea Arabes in fratres jactant, quorum forores pudorem exstinxerunt. Debemus hoc Laurentio d' ARVIEUX qui in commenta. riis itineris in Palaestinam, quos de la ROC-QUE edidit, capite XIX, pag. 284, ita; parler à quelqu' un de cornes, & de cornards, el parmi eux (les Arabes du desert) un

affront & une injure atroce; ils ne nomment point les boucs & les chevres par leur nom par cette raison la, ils les appellent des moutons à fin de s' exprimer plus honnetement. Le terme de Cocu est aussi une injure chez eux, & on s' en sert à l'égard des garçons & des filles, comme a l'égard des bommes maries. On n'est point appellé de ce nom par la débauche d'une femme, mais bien par celle d'une foeur. Leur raison est, qu' une femme n' est pas de leur sang, qu'ils la gardent tant qu'elle est sage, qu'ils la repudient lorsqu'elle ne l'est pas, & que le mariage étant rompu ils no ont plus rien de commun avec elle. Mais une soeur, disent ils, est du même sang, or nul ne peut éviter, qu' une soeur debauchée ne fuit sa foeur. Paginis 286-294. idem docet, quam crudeles esse soleant Arabes, in eluendis fanguine nocentium familiae maculis. Nec ergo mirum erat, Abfalomum Amnoni infidiari, qui tanta fororem injuria adfeciflet.

Quod si David, juris populi sui gnarus, qui leges Mosis nocturna diurnaque manu versabat, Ps. I, 2. Deuteron. XVII, 18. 19. incolumi adhuc lingua Hebraica, iisdem gentis moribus ac sententiis, eoque tempore vivens, quo vix quidquam illius obscuritatis in legibus Mosis erat, quam nunc multorum seculorum lapsu non potuerunt non contrahere, prophetarum familiaris, propheta insuper ipse atque a spiritu sancto actus, non dubitabat, quin regi liceret poenas parricidii remittere: nobis quidem ejus auctoritas gravior videtur, quam omnes sententiae hominum nostrae aetatis, si vel uno ore (quod tamen non faciunt) Davidi contradicerent. Quamvis enim sateamur, errare potuisse Davidem, atque eriam errasse, & pro licitis habuisse, quae lex naturae damnat: in explicando tamen jure populi sui ejus praejudicium omnibus judiciis praeserendum censemus, quae nostri doctores post elapsos plus quam bis mille annos exstinctamque remp. Israeliticam ferre possunt.

Ex his sequirur: ut, si vel ad nostras respublicas pertineret lex divina de poena parricidii, (quod deinceps negabimus) TAMEN IVS ADGRATIANDI HABEANT PRINCIPES NOSTRI. His enim cur negemus, id quod regibus Israelitarum tribuendum est?

### 6. XXXV.

Docetur, quo jure dispensare a lege politica divina suae reip. lata princeps possit.

Quae nostra sententia communi opinioni opposita stabilienda nobis atque eadem opera David excusandus est, qui hoc sibi sumsit, ut gratiam ultimi supplicii parricidae faceret. Dispiciamus ergo, quid magistratui summo circa leges politicas ab ipso Deo suae reipublicae latas liceat?

Leges politicae ejus fere indolis sunt, ut nonnunquam exceptione a lege opus sit. Nec enim sieri potest, ut legislator, nisi horrendo volumine legum obruere velit rempublicam, omnes casus complectatur atque decidat in pandectis suis: unde toti reipublicae, aut illi magistratui, cui omnia sua jura tradidit respublica, seu monarchae absoluto, licet, a lege singulares ob caussas divertere. Hoc vero maxime in poenis locum habet, quae omnes ad commodum reipublicae institutae creduntur, ut terreant malos atque metu a civibus suis laedendis prohibeant. Fieri autem potest, ut ejusdem reipublicae majus commodum in impunitate singularis cujusdam rei versetur, nec tamen hac illi impunitate data, malis civibus animus ad scelera suscipienda crescat. Quod si singulares ejusmodi viros ipsa lex a poena excepisset, male cum republica ageretur;

audacia enim magnis viris ad mala perpetranda adderetur: at expedit eidem, hunc, penes quem majestas est, fingulares ob caussas poenas remittere posse.

Quod si Deus sive uni populo sive universo hominum generi leges politicas serat, salus reipublicae sinis harum legum erit. Huec si exigat, ut a lege recedatur, licebit illud sacere, atque ipse legislator id velle censendus erit. His quid obverti possit, non videmus, cum necessitatem exceptionis a legibus non inde repetamus, quod aliqui singulares casus sugere diligentiam legislatoris potuerint, sed ex eo, quod corpus juris non immensum nimisque magnum esse debeat, atque quod damno sit securitati publicae si ipse legislator omnes exceptiones legum exprimat.

Accedit, quod Deus singulares caussas contra legem a se sive latam sive serendam judicavit. Sic ille Caino & Davidi, parricidis utrisque, impunitatem praestitit. Ex quo adparet, voluisse summum legislatorem, ut quibusdam in caussis a lege discedatur. Regerent adversarii, credo: legislatori quidem licere, ut aliquando per privilegium contra legem pronuntiet, seu ut vulgari voce utar, dispenset: non vero magistratibus, quibus legem scripserit, id juris concessum esse. Deum ergo, non bomines, a lege divina politica ob singulares caussas resedere posse. At non semper magistratus a summo legislatore humano in singulari caussa legem sequi jubentur: de Deo vero, qui sibi semper constat, semperque rationibus ducitur, certi esse possumus, si semel a lege discesserit, eum velle, ut semper iisdem aut aeque gravibus rationibus id exigentibus a lege discedatur. Nec vero sperare aut optare quis ausit, ut Deus ex caelo privilegium ferat, ac si quis sorte parricida ob graves rationes absolvendus sit, oraculo id decernat, oraculumque miraculis consirmet. Mentem magistratibus & rationem indidit, ut sciant, quae caussa tam urgens sit, ut a litera legis politicae recedere debeamus.

Transferemus haec forte alio tempore ad leges de gradibus prohibitis, & jus dispensandi summis principibus etiam his in caussis adseremus. (\*)

### S. XXXVI.

Argumenta indicantur, quibus factum Davidis adcufari posset.

Nec vero fugit nos, si quis haec omnia concesserit, Davidem tamen adculari posse. Sit, nostros magistratus poenam capitalem parricidis remittere pos-

<sup>(\*)</sup> Factum id est anno 1755. in der Abhand- Henrathen in die nabe Freundschaft untersatung von den Chegesetzen Mosis, welche die gen, cap. VII.

se, si vel lex Noachi siliis lata ad cos pertineat; non tamen, inquies, Davidi id licebat, cum Moses expressis verbis vetet, parricidas ultimo supplicio absolvi. En tibi edicta Mosis, quae huc pertinere videntur:

1) Num. XXXV, 31. non accipietis mulctam pro vita homicidae.

2) v. 33.ne profanate terram, in qua estis, sanguis enim profanat terram: nec expiatur terra, in qua esfusus est sanguis, nisi sanguine parricidae. Ne ergo inquinate terram, in qua vos babitatis & ego babito: in medio enim si-liorum Israelis babito.

3) Deut. XIX, 13. ne parcat illi oculus tuus, sed exterminato sanguinem in-

noxium e medio Irraelis, ut bene tibi sit.

Sed respondemus,

s) legem illam, Num. XXXV, 32. non potius magistratui quam cognatis occisi latam esse, eosque monere, ne sordidam lucrum ex caede cognatorum

captent. De quo supra egimus. I monthi , trans et al

a) Non fatis nobis constat, quid ad Num. XXXV, 3 3. 34. responsuri suissent sive David ipse, sive ejus ICti. Videntur hanc ipsam legem cum exceptione intelligendam credidisse, aut opponi sacrificiis piacularibus. Erant quippe apud gentes profanas purificationes a sanguine, quarum Graeci scriptores, e.g. Herodotus, frequentem mentionem faciunt. Victimarum ergo sanguinem repudians piandae ab homicidio terrae ipsius parricidae sanguinem postulabat Deus. Caeterum ea lex ad nos omnino non pertinet, sed ad solam Palaestinam, in qua singulari ratione Deus habitabat.

3) Lex illa Deut. XIX, 13. forte ad folos judices referebatur, qui jubentur nulla in parricidas mifericordia jura partium laedere. At cum David ipfe, pater Amnoni, vindicam remitteret, poterat idem, regis personam & vin-

dicis fuscipiens, non punire.

Ut multa paucis dicamus: populus, respublica, rex, nolentibus proximis cognatis ultimum supplicium parricidae remittere omnino non poterant: his vero sponte consentientibus nec lucro ad consentiendum adlectis licebat illis, parricidarum sortis misereri.

### S. XXXVII.

### 5. R. Joannis Caroli Koken objectiones expendumur.

His, quae inde a paragrapho XXXIV. octo abhine annis scripseram, Vir Summe Reverendus, M. Joannes Carolus Koken, evangelii apud Hildesienses

orator, nonnulla reposuit in duabus homiliis (\*) Hildesiae habitis, cum sororem frater occidisser, inque monasterium evasisser, ubi impio & crudeli (quis neget) hospitio tutus poenas atrocissimi facinoris nullas dedit. Non aegre laturum confido, ac potius scio, virum optimum, quem & mihi amicum esse non uno dustus argumento arbitror, si eadem usus libertate indicavero, cur a mea sententia dimoveri nondum potuerim, quidque in ipsius responsione adhuc desiderem. Quod quidem eo subentius lingua facio, qua ego scripsi commentationem, non qua ipsi utendum in concione sacra suit, quod satis mihi videtur, doctos linguaeque latinae peritos de hac re recte judicare, erudituros etiam, si opus sit, de jure suo principem: indoctae autem plebi facile relinqui error (si modo error est, quem ego oppugno) possit, certiore etiam metu proposito eam a parricidio revocaturus.

Est autem potissima caussa, cur me victum non putem, quod pene omnia argumenta, quibus usus eram, intacta reliquit S. R. amicus. Quod quomodo acciderit, atque adeo potuerit accidere, docendum videtur. Nempe quidquid pro sua caussa dicere parabat, intexuit ejusdem historiae, quam supra §. 34. exposui, narrationi; nec vero vestigia meae narrationis legenti, nec suis verbis conceptae, (quod optabilius suisse reor) sed Saurinii, (\*\*) viri celebre inter oratores sacros nomen adepti, non ideo & morum Orientis periti, aut probati librorum Hebraicorum interpretis. Inde evenit, ut & controversia quodammodo implicaretur, cum Sauriniana narratio, paulo disfusior verbisque abundantior, ut oratoris, multa contineret, vera quidem, sed nihil ad nostram quaessionem facientia, quae tamen lectoris animum a re, cui unice attendi oportebat, avocant: & mea argumenta ac responsiones non attingere adversarius potuerit, quippe de quibus Saurinus nec cogitaverat, nec poterat cogitare. Meis quidem objectio-

(\*) M. Johann Carl Kokens, Past. bey der Kirche St. Martini, Raths. Presdigers und des Consistorii Assessors, deugs niße der Wahrheit bei dem traurigen Vorsfalle eines in seiner Gemeine kundgeworsdenen schröcklichen Schwester Mordes, Sildesheim 1755. Meam dissertationem & lectam a Summe Reverendo amico, & oppugnatam esse, liquet ex nota, quam paginae 122. subjecit, in qua tamen ita de me honorisce loquitur, ut sine pudore, aut ya-

nitatis suspicione hic typis describi, ut in caeteris Kokenianis sieri curavi, nequeat.

(\*\*) Ipse in nota paginae 137 subjecta; wir erzählen diese Geschichte kast mit eis nerley Worten des beredten und scharfs sinnigen Saurin, aus seinen Betrachtuns gen über die wichtigsten Begebenheiten des alten und neuen Testaments, und derselben andern Theile, fortgeserzt von Peter Rocques, nach der Rambachischen Ausgabe p. 72.

jectionibus si satisfacere voluisset, nihil eorum debebat in sua narratione praetermittere, quae historiae illustrandae ex moribus Orientis contuleram, sed ea aut repetere, aut resellere. Accedit, quod in narrando sumuntur, quae probari debuissent, ut, poenas Davidem indulgentiae erga Absalomum dedisse, filio arma contra patrem impia ferente. Ne tamen ipse quidquam dissimulare videar, integra amicissimi adversarii verba infra (\*) adscribi curabo, meis interdum animadversionibus interrupta.

Quid

(\*) Der dritte Beweiß ift von dem Beyspiele Davids hergenommen, welcher seis nem Sohn Absalom die verwirfte Lebens: Strafe erlaffen, als derfelbe feinen Brus dec Amnon vorsätzlich, wiewol durch andre, getodtet hatte. Dieses Exempel soll das Begnadigungs=Recht nicht nur erläutern; sondern auch den Gebrauch desselben im 21. T. bestätigen. Was Da= vid, als ein Mann nach dem Gerzen Gottes, als ein weiser König und erleuchteter Prophet, dieses ist der Inhalt des ver= meinten Beweises, mit dem Gefetze und feinem Gewissen übereinstimmend gefun= den, das kann den Großen der Erden in abnlichen Sallen nicht nur zur Erweckung und Nachsolge; sondern auch zur Rechtferrigung eben solcher Handlungen dies nen. (Fateor hac argumentatione nihil debilius imbecilliusque cogitari potuisse. Sed mea non est, ut cuilibet paragraphum 34. relegenti patebit. Alium forte quendam legerat refellebatque S. R. Kokenius, ego enim ne illa quidem phrafi, vir secundum cor Dei, usus eram: mihi sufficiebat, non de impio rege haec referri, nervus autem argumenti mei hic erat, quod juris Israelitici peritior fine dubio David, quam nostri omnes theologi.) Bat diefer Giferer über dem Geseige seinem Sohn das, durch die Er= wurgung seines Bruders verwurfte Les ben wieder schencken konnen: (hic iterum

meae argumentationis vel potissimum robur defidero. Antequam filio ultimi fupplicii gratiam faceret, idem fecerat in ignoto, qui fingebatur, viduae filio.) warum soll ein Landes = Dater, nicht aus gleichen Trie= ben der Menschlichkeit, (ego dixeram, singulares ob caussas) einen sonst getreuen Diener und Unterthan noch in unsern Tagen begnadigen, wenn derselbe gleich seine Bande in dem Blute eines Menschen vorsätzlich gewaschen hat : Will man eine strengere Sittenlehre, als uns dieser Prophet in seinen Schriften aus göttlicher Offenbahrung vorgetragen bat, ( haec quidem cujus fint, nescio : mea non funt. Nihil enim in Davidis scriptis, i. e. in pfalmis, hac de re occurrit. Non queror, mihi haec obtrudi, quae ne intelligo quidem, nec enim contra me folum disputat S. R. Kokenius, fed forte alius defenfor juris principum, quem manibus verfabat, haec habebat; innumeri enim pene funt, qui hoc argumentum in responsis tractarunt, quorum plerique talia effuderunt ) 3u feiner Vorschrift wählen's Wder sol man behaupten, daß das Recht der heutigen Regenten eingeschrenkter, als die Gewalt der alten Könige sey : Davids Exempel redet also offenbar für das Begnadis gungs=Recht eines gurffen. Wie follen wir diesen vermeinten Beweiß entfraf= ten : Und was last sich auf dieses so scheinQuid tamen argumentorum mihi; aut quas meis argumentis responsiones opponere voluerit S. R. Kokenius, si rece ex illa narratione assequor, eo redibit:

1) non

bare Bespiel antworten : Es grundet sich der ganze Beweiß auf eine Geschichs se. Diese mussen wir in ihrem gangen Jus sammenhange anführen, und alsdenn von der Rechtmäßigkeit oder Strafbars feit der Sandlung Davids urtheilen. 21ms non, welchen David mit der Abinoam gezeuget hatte, faßte eine unreine Liebe gegen die Thamar, welche eine Tochter Davids, so er mit Maacha gezeuget, und eine leibliche Schwester Absaloms war. (Hanc pene omnem, quae fequitur, longam Saurini narrationem facti Amnonis, utinam omilistet noster. Nihil enim facit ad eam quaestionem, cui unice intendi animum lectoris velim Ex historia, ubi argumenta peruntur, illustranda aliqua funt, reliqua contrahenda: quae Saurinus pene dilatat, fi-Etionibus certe auget ) Die Beftigkeit fei= ner dadurch verursachten Leidenschaften brachte ibn um seine Gesundheit. dab, fein Unverwandter und Freund, mer-Fete die bey ihm vorgegangene Verandes rung, und fragte nach der Ursache der= selben. Amnon entdeckte sie ibm auch. Jonadab unterhielt diese strafbaren Luste, die er doch hätte unterdrucken follen, und zeigte dem Amnon die Mittel an, wie er denselben ein Genügen leiften konne. Er fagte ibm, wenn der Konig von seiner Brankbeit würde Nachricht erhalten bas ben, so werde er ibn obne Zweifel besu= chen, und ihm alles bewilligen, was er sich zur Erquickung von ihm ausbitten werde. Dieser Gelegenheit solle er sich nur bedienen, und ihn bitten, der Chas mar zu erlauben, daß sie ihn in seiner Krankbeit besuche, und eine Speise mit

ihren Händen zubereite, die vermögend ware, den verlobenen Appetit wieder berzustellen. Dieser schändliche Rath Jonas dabs fand Gebor und Beifall. Es ers folgte dabei auch alles, wie es Umnon sich gewünscht batte. David, der eine gang unbeschreibliche Liebe gegen seine Kinder begte, konnte einem kranken Gobs ne eine solche Bitte nicht abschlagen. Er gestattete der Thamar, die strenge Eins samteit, in welcher ehemahls die Jung= fern im Morgenlande lebten, so wie es auch jetto noch bei ihnen gewöhnlich ist, (& haec Sauriniana falfa funt. Licet, licuitque semper virginibus, fratres germanos in conspectum suum admittere, cumque illis suae domi colloqui. At nec virginum nobiliorum est, lectos aegrotorum adire; nec fine comitatu vel proximos invifere, cibosque fratri parare, filiae regiae. Sed nec hoc ad rem, nifi quod indicio est, melius suis, aut facri scriptoris verbis, quam Saurini, Summe Rev. Kokenium omnem rem gestam narraturum fuisse.) zu verlassen, und be= fabl ibr, zu ihrem Bruder zu gehen. Sie geborchete, und bereitete mit ihren eiges nen Sanden dem Amnon eine Speise, Sie brachte dieselbe ihrem Bruder. Dieser befabl | daß alle Umstebenden sich entfers men solren, und nachdem er dieses ungluct. selige Opfer seiner Unteuschbeit in ein Tes benzimmer geführet hatte, so meldete er ibr das unreine Jeuer, das in seinem Bers zen brante. Thamar bemühete sich, die Wuth dieses, in seinen Luffen unfinnis gen, Menschen auf alle Weise zu bezähmen. Allein seine Begierden waren viel zu viebisch, als daß er ihnen hatte eines Dersug

Dei fuisse. Id quidem facile concedo, sed nec in eo sita erat vis argumenti mei. Utut enim sumebam, quod sine dubio dabit S. R. Kokenius, pium regem suisse, nec scientem prudentemque voluisse leges divinas migra-

re,

Derzug auflegen können. Er brauchte daber Gewalt, und übte die vorgenom mene Blutschande aus. Doch die Gemuthabewegungen, die bei dem Amnon auf eine solche unsinnige Liebe folgten, find allerdings anmerkungswurdig. Die beilige Schrift sagt, er habe einen Baß gegen sie gefasset, der größer gewesen, als die vorige Liebe. Er untersagte der Thamar, kunftigbin vor seine Augen zu kommen. Er gebot ihr, augenblicklich aus seinem Sause zu geben. Thamar lief daher mit zerriffenen Bleidern durch die öffentlichen Straffen, hielt ihre Sande auf das Saupt, und erhob ein flägliches Geschrey gen Himmel. David bekam bald von der abscheulichen That Amnons Machricht, und ward darüber sehr ents rustet. Das ist alles, was uns die beili= ge Schrift davon meldet. Allein Absa= lom, der Bruder der geschändeten Thas mar, faste den Entschluß, die, seiner Schwester zugefügte, Beleidigung zu ra= chen. Er verbarg aber sein Vorhaben, bis sich eine bequeme Gelegenheit dazu zeigte. Und diese fand er zween Jahre nach diesem gefasseten Entschlusse. Er ließ seine Schafe scheren, und feierte des= falls zu Baalbazor, einer nahe bei Jeris cho gelegenen Stadt, ein besonderes Seft. Er ludt dazu den König ein, welcher es aber abschlagen lies. Absalom bat dar= auf, daß er wenigstens dem Umnon ge= statten modite, dabei zu erscheinen. Die. ses Unsuchen batte dem Konige gar leicht verdachtig vorkommen können, der aber

doch die Schwachbeit begieng, darein zu willigen, nachdem aufs neue darum ans gehalten worden. Umnon erhub sich als so mit seinen übrigen Brüdern nach Bagl= bazor, woselbst ibn Absalom auf dem ans gestelleten Seste grausam binrichten ließ. David geriebt darüber in die trofflosesfen Umstände, darein ein Vater versent werden kann. Er sab sich genothiget, den Tod des einen Sohns durch den Tod des andern zu rächen. Absalom aber, damit er der Strafe entgeben modite, die er nur allyuwohl verdienet hatte, flüchtete nach Geffur zum Könige Talmai, seinem muts terlichen Grosvater. Daselbst brachte er drey Jahre zu, und David gab sich nicht die geringste Mübe, ihn in seine Bande zu bekommen. (Et hoe Saurinianum. Historicus sacer 2 Sam, XIII, 39, refert, defiffe Davidem, exire contra Absalomum: quod quidem non est, nullam omnino curam per totum triennium impendisse, ut eo potiretur. Qui desiit contra illum exire, is sine dubio antea contra eum egressus, id est, armatis usus erat, ut eum sive vi, sive insidiis in potestatem suam redigerer. Nempe in eo est Saurinus, ut summae negligentiae acculet Davidem, verborum ornatus quam veritatis studiosior; cum tamen vitio regi verti omnino nequeat, quod parricidae profugo in alius regis ditione infidias struere tandem definit.) Mach diefer Zeit geffattete David, daß Absalom wider nach Jerus salem kommen durfte, jedoch mußte er in der Stille leben. Absalom brachte zween Jahre in dieser Art von Verstoßung zu.

re, id tamen maxime urgebam, juris eum regii apud Israelitas peritionem fuisse omnibus, qui nostro tempore de illo disputare sustinent. Multa alia per ignorantiam peccarit: at id ignorare assiduus meditator legis Mosaicae, prophetarum familiaris, ipseque propheta, non poterat, legesne Mosis criminales

Machdem diese Zeit verflossen war, so machte er sich an den Joab, welcher entweder durch den ungläcklichen Justand des Prinzen gerühret, oder durch seine Drobungen geschrecket war. Dieser schlug. sich bey dem Könige ins Mittel, und sohnete durch Betrug des Weibes zu Thekoa den Absalom mit seinem Vater völlig aus. (Et hoc falfum. Femina Thecoensis Absalomo veniam, Hierosolymam redeundi ante biennium impetraverat : admissionem in conspectum patris ipsius Joabi deprecazioni debebat. Ne in versione quidem patria attente legisse Saurinus historiam videtur, quam referre auder ) Diefes ift der gange Derlauf der Sache, worauf man den Beweiß von dem Begnadigungs = Rechte eis mes gürsten schon in dem Alten Testamente Bauen wil. Wir brauchen dabey keine Wis derlegung, als daß wir nur untersuchen: ob das Verfahren Davids in dieser Sache unter seine Sehler oder Tugenden gehöre: (Hoc vero est, nisi fallor, quaestionem murare: nam & illi, qui principi jus adgratiandi tribuunt, concedent, male hoc jure principes aliquando (plerumque, pene dixissem) Accufandus forte David, qui Abfalomum, hominem perfidum, novarumque rerum cupidum, pestem populi futurum, ab exilio redire passus est: neque virtutibus ejus id factum annumerare aufim, quo civibus pellime confuluit, filiorum magis, quam patriae pater. Iphus enim erat, Abfalomi ingenium melius cognitum habere. Suspicor etiam, Abfalomum, vindictae non cupiditate, sed praetextu, fratrem natu majo-

rem obtruncasse, ut regno aliquando potirr posset: qui si animus apparebat, minime laudandum regem cenfuerim, quod jure privilegium condendi in Abfalomo usus est. Verum id quaeritur, in hoc omnis disputationis nostrae cardo vertitur: censueritne David jus sibi este, in casu singulari aliquid de rigore legum criminalium Mosaicarum remittendi? haecque ejus sententia exemplis rev gam ita nota fuerit, ut Joabus ignoto parris oidae tali, qualem filium viduae fingebat, impunitatem potuerit a Davide sperare? Id si credidit, qui nobis omnibus melius jura regis Israelitici noverat, vicisse me sperem: cum adversariis autem meis si sensit, nec facturus rex, nec Joahus speraturus erat. Peccare enim poterat, fed prudens ac confilio peccare non folebat.) Imnon begebt eis ne gewaltsame Blutschande, welche nach der Schärfe der Geseine den Tod verdies net hatte. Allein sie blieb von David une gestraft. Absalom läßt seinen Bruder grausamlich hinrichten. David bezeitget 21n= fangs durch seine Machserzung, daß er von der Verbindlichkeit des Gesenes von der Todesstrafe eines wissentlichen Mor= ders überzeugt gewesen sey. Allein der Eifer legt sich und die gar zu große Farts habkeit, welche er gegen seine Rinder trug, erlaubte ihm nicht, Veter, Richter, und Blutracher zugleich zu seyn. Line elende und evdichtete Vorstellung, welche das Weib zu Thekon vorbringt, verbindet ihn, in die völlige Befreyung seines Sobnes zu willigen. (Aliter de fictione feminae Thequentis judicas historicus facer, mulieris fapientiam

minales nullam omnino exceptionem admitterent. Haec mihi juris peritia fusficit, quam & Joabo, homini licet impio, non denegari posse censuerim. Si de alia quaestione disputaretur philosophiae aut theologiae moralis, ad quam dijudicandum non plus Davidi quam nobis praesidii erat, parum momenti ejus sententia allatura erat: at in jure regum Israeliticorum, cujus vix quidquam novimus, quis non ejus auctoritatem suspiciat? Ad haec equidem nihil responsi tuli.

2) primam Davidis severitatem, filium ad necem quaerentis, argumento esse, ipsum Davidem credidisse, lege se de suppliciis parricidarum obligari. Et vero quis aliter sentiat? quis id non det viro Summe Reverendo? Leges enim Israeliticae, quarum minister rex erat, jubebant, aequitas naturalis, & securitas communis poscebat, parricidam sanguine poenas dare. Verum hoc non sufficiet, nisi fallor, adversario nostro, (si amicum ita vocare sas 12 est)

pientiam laudans. Mihi quidem non tam fastidiosae aures sunt, ut miseram dicere posfim, quam laudatisfimae Nathanis fictioni, 2 Sam. XII, aequiparare autim, atque hac parte etiam praeferre, quod majorem verifimilitudinem habet. Nihil ejusmodi fictionibus, quibus quaestio tota in alios transfertur, adcommodatius, ad faciendum, ut integre ac fine partium studio, fine affectu, judicemus: quare sententia Davidis hoc nobis potior veriorque videri debet, quod eam non in sua, sed in ficta caussa tulit.) Sein Land bleibt von Blut = Schulden voll. (Id quidem affeverat vir Summe reverendus: quid? si negem.) Doch die Rache Got= ses blieb nicht ewig ruben. Amnon war ein Opfer der Wuht feines Bruders 216falom geworden. Und dieser misbraucht die Gnade des Koniges, welche er nicht verdienet hatte, er erregt einen Aufruhr wider den, gegen ihn gar zu gartlich ges finneten, Dater, und endiget sein Leben an einem unglucklichen Baume: Dabey traf der Ausspruch Gottes ein: Ich will euer Blut rachen, an einem jeglichen Menschen, als der sein Bruder ist. Last

uns aus diesen Unmerkungen also schliefe sen: David war in diesen Studen, wie bei andern unleugbaren Vergebungen, kein Mann nach dem Berzen Gottes: sons dern ein fehlerhafter und fündiger Mensch. Sein Beispiel kan also das angemaßte Bes gnadigungs Recht eines fürsten nicht rechtfertigen. Es ift diefer gebler sonder Zweifel eine derjenigen Sunden gewesen, wovon er bey seiner Buffe, unter dem schmerze lichen Gefühle der Angst und Traurigkeit, wehmühtigst ausgerufen: errette mich von den Blutschufden, Gott, der du mein Gett und Seiland bift. Pf. LI, 16. (Haec verba, multis ante parricidium Absa-Iomo condonatum annis dicta, cum innocentem Uriae fanguinem effundi rex ipfe justiflet, quomodo hanc deprecari culpam poffint, non video: fed forte S. R. Kokenius nec id voluit, phrasin modo psalmi alii tempori accommodans:) Quae deinceps in nota paginee 143. fubjecta fequuntur, non contra me dicta funt, fed contra alios. Argumentis enim ex patrum fententiis defumtis, nec usus sum, nec quidquam illis tribuo.

- est) sed verborum ambiguitate deceptus minus dixit, quam dicere voluit. Id nempe ex hac Davidis prima feveritate effici posse opinabatur : credidisse ipsum Davidem, ultimum supplicium a rege Israelitico remitti parricidae nunquam posse. Quod quidem inde non sequitur. Magistratus omnes criminis capitalis reos ad poenam sumendam quaerere, ac persequi profugos folent: sed non ideo & abrogant sibi jus poenam remittendi. Totum insuper illud praetermisit in narratione sua S. R. Kokenius, quod de caussa hujus severitatis in paragrapho XXXIV. ex moribus Orientalium monui, ex quibus minus honestum patri erat, filii caedem non ulcisci. Qui quidem mores tantum apud Davidem valebant, ut facilius condonaturus ignoto viduae Thecoenfis filio, quam suo, videretur. Non facturus hoc pro suo candore, ac noto mihi veritatis amore, S. R. Kokenius erat, nisi confilio minus felici in historia narranda Saurinum fequutus esfet. Ergo & haec pars meae narrationis & argumentationis intacta remanfit; nec tam respondendi mihi occasio data est, (ut equidem optarem) quam repetendi, quae antea dixeram, eaque copiosus nonnunquam ac dilucide magis declarandi.
- 3) Nimia indulgentia abreptum in filio fecisse patrem, quod alias facturus non videbatur. Hic quidem mihi gratulor occasionem, quam antea desiderabam, respondendi, atque aliquid novae lucis quaestioni nostrae adferendi. Historiam enim si consulamus, non indulgentia paterna permotus rex statuit, licere sibi parricidae ignoscere. Antequam enim nosset, filii sui caussam agi, aut quidquam de tota Joabi fraude suspicaretur, ignoto ignotae mulieris filio gratiam vitae faciebat; confirmabat, jurabat per Deum, omni metu dubiam anxiamque matrem liberam esle jubebat. Quin promtior huic alienissimo homini ad ignoscendum erat, quam filio: initio quidem, quod Amnonis caedes patrium pectus vulneraverat; deinde, fubfidente ira, honori suo & opinioni Orientalium serviens, ex qua turpe Göeli est, suorum caedem non ulcifci: unde, quae veniam Absalomo impetrare studet Thecoensis vidua, sub alia eam persona petit, ac tum demum, cum rex annuisset, ad Absalomum petitionem transfert, idem in illo aequum justumque, idem crudele esse monens, quod in suo filio, fratris parricida, aequum, crudele, justum regi visum suerat.
  - 4) Absalomo non impunitum cessisse parricidium, sed singulari Dei numine, quaestionem, ut promiserat, sanguinis instituente, a Joabo sagittis confixum inselici

infelici in arbore vitam finivisse. Non negabo, parricidii eum poenas tunc dedisse, quamquam nullum ejus rei argumentum video: nec enim diu quaerenda funt alia, quibus hunc vitae exitum debebat, scelera, multo etiam graviora, impium belium, in quo multiplicatum inest parricidium, lethum patri optime de se merito intentatum, aliaque immania atque infanda facinora. Quod enim de Deo, quaesitore sanguinis, habet noster, vix eo uti potest, nisi sua ipse vineta caedere velit: praedictionem enim & minas si verba Gen. IX, 5.6. continent, legis vim amittent, poteritque magistratus a quaestione sanguinis abstinere, eamque integram Deo permittere. (vide . S. VI.) Sed fi vel concedam, quod argumentis extorqueri a me non posset, nihil illud ad litem nostram. Nec enim laudavi Davidem, qui jure suo ad filium, pestem reipublicae, servandum usus est, (\*) sed id unum ex historia efficere studui, Davidi, juris regii Israelitici sine dubio peritiori quam nos sumus, ita visum esse, posse regem in singulari caussa aliquid de rigore legum remittere, neque ad hoc probandum exemplo potius Absalomi usus sum, quam responso, quod viduae Thecoensi dabat, antequam de Absalomo quidquam suspicaretur. Praeterea, venia a magistratu data eo non pertinet, ut nullas Deus scelerum poenas exigat: nec si quem puniat Deus, quod malis permultis accidit nulla in foro exque legibus civilibus poena dignis, inde effeceris, ut peccarint magistratus, qui in illum non animadverterunt.

patris errori vitam debebat, arma contra patrem caperet. Non pro certo dixerim, hocne argumento Vir S. Rev. uti voluerit, cum a narratione argumenta non distinguat. Nolo ergo illud, si renuat, ei tribuere; est enim non ex optimo genere, sed, ut vocare solent, argumentum ab eventu. Alii tamen haud pauci eo utuntur.

Quibus undenam constat, rebellionem Absalomi poenam suisse nimiae Davidis in silio servando indulgentiae. Quod si nullum sacrae literae peccatum Davidis indicarent, quod hac rebellione ulcisci Deus decrevisset, intutum tamen soret, aliquod ex Davidis historia sactum arripe e, idque hoc nomine damnare, quod punitum per seditionem silii videatur. Nos enim mortales arcana providentiae divinae non ita perspicimus, ut omnino poe-

13

nas divinas ab aliis promiscuis malis certo indicio distinguere possimus: neque prosperi successus bona, adversaque fortuna mala opera, tam certa & stabili lege subsequentur, ut ab eventu ad justitiam injustitiamve sacti argumentari liceat. At cum clarissimis vocibus sacrae literae testentur sugam Davidis regis, bellumque Absalomi, poenam suisse vitiatae Bathsebae & occisi Uriae, miror, suisse, qui aliam ejusdem magni infortunii caussam circumspicerent.

Quae paragrapho XXXV. scripsi, omnia intada remanserunt, unde nec defensionis nec declarationis egent.

### S. XXXVIII.

Lew Noacho ejusque filiis lata non ad omnes Noachi posteros pertinet.

Sed nimirum restat id, quod caput est nostrae dissertationis. Negamus omnino, legem de poena homicidii Noacho ejusque filiis latam ad omnes ejus posteros, atque adeo ad nostras respublicas pertinere. Censemus, eam ad illa modo tempora pertinuisse, quibus posteri Noachi nullam haberent rempublicam humanis legibus formatam: ita ut liceret hominibus in novas respublicas coëuntibus, creantibusque magistratus, suas leges de poena homicidii condere. Quae sententia si audax nonnullis aut ipsa novitate invidiosa visa fuerit, persicere argumentis conabimur, ne aequo judici aut impia aut salsa habeatur.

# S. XXXIX.

Quod probatur: 1) ex ratione latae hujus legis.

Primum ergo cogitare debemus, qua inductus caussa Deus legem de homicidii poena posteris Noachi tulerit. Mirum enim videri potest, summum numen, quod uni tantum populo leges forenses dedit, nec reliquis gentibus de caussis civilibus edicere consuevit, a sua consuetudine ita discedere, ut filiis Noachi legem politicam statuat: cui rei singularis caussa subsesse existimanda est, quam 6. VIII. & XVII. attigimus. Nulla erat respublica, nullum jus universorum in singulos, nec ergo erat metus poenae, qui revocare sceleratos a parricidio posset. Opus ergo erat ad coercenda parricidia, ut Deus universis hominibus in singulos jus tribueret occidendi parricidas, illosque cum omnes adhuc cognati essent & ad ignoscendum faciles nimis suturi viderentur, hoc jure uti juberet. Non ergo laturus illis hanc legem erat Deus, si rem habuissent publicam, & magistratum majestate ac potentia terribilem sceleratis: nec pertinebit ad formatas legi-

bus res publicas, sed ad illos solos, qui sine republica suissent, nisi haec lex eam condidisset. Ubi enim cestat ratio, ipsa lex a sapiencissimo Deo lata cessare videbitur. Accedit, quod cum alias leges politicas Deus nullas universis hominibus tulerit, sua jam sponte probabile siat, nec hanc unam ad universos pertinere.

### 6. XXXX.

#### 2) ex legibus a Mose latis:

Quodfi ex mente Dei ad omnes futuras respublicas lex haec pertinuisset: non sane in ea republica, quam ipse administro Mose sormavit, alia & huic legi

contraria decrevisset. Quod, factumne sit, exquiramus!

Quid tibi, lector, videtur? quorum hominum caedem malo dolo commissam vindicari vltimo supplicio jubet lex Noacho data? Omnium, inquis. Servorum etiam? Etiam! De omnibus enim hominibus, nemine excepto, summus legislator loquitur. Erit ergo haec legis Noacho latae sententia, parricidium in servo perpetratum supplicio ultimo vindicandum esse. At quam diversa lex Mosaica, quam & XXX. 2 exposuimus?

Aut ergo lex Noacho lata non ad omnes ejus posteros pertinebat: aut saltem exceptiones admittebat, quas ante Mosen jure homines sequuti sunt servorum caedem caede non vindicantes. Eligant adversarii, utrum voluerint: sed sciant, herbam se nobis porrigere, dum eligunt. Si enim lex, quantumvis universalis, exceptiones admittat, nec ad omnia parricidia pertineat, erit principi

jus gratiam supplicii capitalis parricidae faciundi.

Sed praevidemus animo, quid responsuri sint, illudque ultro occupabimus. Dicent: Mosen ea, quae de homicidio in servo commisso edixit, ob duritiem modo cordis Israelitarum statuisse, aut permissse. Hoc etiam si dederimus, nihil inde essicient. Si enim Deus ob duritiem Israelitarum aliquam partem hujus legis neglexit, sive, quod idem est, si Moses censuit ita corruptos esse Israelitarum mores, ut satius sit, aliquod homicidium, quod ex hac lege puniendum erat, non puniri, aut levius puniri: sequetur, ut jure possit aliquod homicidiorum genus non secundum hanc legem puniri, si durities obstinatioque populi aut nimis depravati mores id exigant.

#### G. XXXXI.

3) ex eo, quod non tota baec lex nofris rebus publicis apta fit:

Insunt praeterea in lege Noacho lata, quae aut prorsus in nostras civitates invehi non possunt, nis eas perturbare & evertere velis, aut non digna sunt, quae

illis divina auctoritate obtrudantur. Si enim Deo non indignum est, omnibus omnium seculorum hominibus praecipere, ut parricidas morte adsiciant: vix tamen sanus sibi persuaserit, summum illud numen unicam modo legem politicam toti mortalium generi scribens hoc in ea edicturum esse, ut bestiae hominem lacerantes occidantur. Licet rudi seculo apta haec lex suerit, non tamen ita aut necessaria nostris civitatibus aut tanti momenti est, ut Deus unicam legem serens eam adtexat. Aut hanc non omnibus rebus publicis tulisse, aut plures leges dedisse politicas, quae ad nos pertineant, existimandus est. Vide, quae §. 13. 15. scripsimus.

Ostendimus §. 17. 18. 19. non magistratui, qui tum nullus erat, sed universae hominum societati, imperari, ut parricidam intersiciant. Si tota lex nos obstringit, etiam hoc in nostras res publicas invehendum erit: non magistratui, sed universae plebi id competet, ut de parricida judicent, atque sacto in illum impetu eum intersiciant; aut proximo cuivis licebit, ut nulla magistratus auctoritate homicidam obtruncet. At hoc quid aliud foret, quam compositam & consistentem rem publicam perturbare ac fere evertere? Quod si hoc ex lege demendum, eamque mutatis mutandis in nostram civitatem transferendam existimes: quaesiverim ex te, quae haec MVTANDA sint? ac quo jure neges, inter mutanda & illud referendum esse, ut princeps condonare poenam capitis singulares ob caussas possit?

# G. XXXXII.

#### 4) ex conjuncta lege, de sanguine non comedendo.

Sed superest acerrimum telum, quo eos premere possumus, qui omni mortalium generi hanc legem scriptam docent. Uno utuntur argumento: quod Noacho ejusque filiis praeceperit eam Deus, quorum nos posteri simus. Non jam respondebimus, id, quod responderi poterat: non omnia praecepta patri data ad ejus filios ultimosque nepotes pertinere: nisi forte, quod Adamo conjugium a Deo praeceptum est, Genes. I, 28. omnes ii damnandi sint, qui ab Adamo progeniti uxorem non ducunt. Non ita agemus: compendii faciemus illis hoc totum disputationis genus ac condonabimus. Unum petimus, ut unicum eorum argumentum in syllogismum induere nobis liceat.

Quodeunque Deus Noacho, Japheto, Semo & Chamo praecepit post diluvium, illud ad totum bumanum genus pertinet.

Atqui Deus Noacho, Japheto, Semo & Chamo post diluvium praecepit, ut parricidas mortis supplicio adsicerent.

Ergo lex de occidendis parricidis ad omne bominum genus pertinet.

Probabunt, spero, hunc syllogismum. Eandem ergo propositionem majorem retinentes, sic argumentabimur:

Atqui Deus Noacho, Japheto, Semo & Chamo post diluvium praecepit, ut sanguine abstinerent.

Ergo lex de sanguine non comedendo ad omne hominum genus pertinet.

Quam conclusionem cum negent, & jure negent, necesse est, ut majorem suam propositionem falsam esse agnoscant, desinantque leges Genes. IX. latas ad omnes mortales transferre.

Nobis quidem semper mirum visum suit, gravissimos theologos sui immemores postquam ad versum quartum monuissent, legem de sanguine non comedendo ad nos non pertinere, quamvis nullo singulari oraculo, quod sanguinis nomen exprimat, abrogata sit, ad comma quintum & sextum praecipere magistratibus, ut hanc omnibus mortalibus datam legem censeant, quia Noacho ejusque filiis data sit: eosdem vero graviter conqueri, cum referunt, aliquos existimasse, cibos quidem lege Levitica prohibitos nobis licitos esse, at sanguine non vescendum, quod filiis Noachi illo interdictum sit. Quam illi sententiam magna auctoritate, & recte quidem, inter errores referunt. Mirati sumus obliviosam inconstantiam, cum non intelligerent, suam sententiam, atque errorem, quem damnant, eodem fundamento niti.

Novum nostro argumento pondus accedit ex illis, quae s. IX. docuimus. Eodem sine lex de sanguine non comedendo atque de poenis homicidii lata est, atque arcte inter se connexa: ut si alteram abrogatam censeas, tenere alteram aegre possis. Ut homicidia coërceret, uno quasi spiritu jubet Deus a sanguine absineri, & homicidas occidi. Quam audax & sere ex tripode dictum, si qui pronuntiant, hanc legem omnibus mortalibus latam, illam non cunctos homines ebligare?

#### 6. XXXXIIIL

Objectiones quaedam indicantur, quae bic expendi nequeunt.

Fateor, duplex aliter sentientium genus hujus, quod acerrimum dixeram, teli vita & tanquam ichum exire posse. Solis metuendum videtur, qui & vere, & ex com-

muni ecclesiarum nostrarum sententia, de interdicto sanguinis, cibisque impuris statuunt: omnia a Deo creata bona & esu sicita judicantes, nec quidquam extra hominem esse, quod modice sumtum perque os in ventrem immissum, eum polluar. Hi tamen plurimi sunt, satisque mihi erit, si illis sententiam meam probavero, quod ipsum sperare nunquam ausim, diversitatis sententiarum humanarum, meaeque mihi tenuitatis, quae luci caussa a me desensae non parum officiet, conscius.

Sunt nempe, qui concilii Hierofolymitani decretum, Act. XV. propositum, praetexentes, sub novo adhuc foedere sanguinis esum illicitum, legemque Noachicam ab apostolis, ecclesia & spiritu Sancto confirmatam, aeternum valere decernunt. Cum his quidem nunc disputare, nec animus est, nec tantae quaestioni pro dignitate tractandae, simis ac tanquam ultima meta alius commentationis suffecerit. Sunt, quae de illa adferre possem non vulgata, & quodammodo mea, quorum partem strictim exposui in epimetro, paraphrasi Germanicae epistolae ad Galatas subjecto, alio forte tempore universum argumentum, quantum sciam poteroque, pertractaturus. Id donec siat, de poena homicidii cum illis, qui contra communem ecclesiae sententiam, nec sine magna (sateor) veri similitudine de sanguinis esu sententiam, aut omnino non disputo, aut hujus quarti loci compendium illis saciens, ad paragraphos 39, 40, 41, eos ablego.

Alii negant, Genes. IX, 4. sanguinis essus essum prohiberi. Carnem cum sanguine suo comedere, interpretantur, sive, cruda carne, in qua sanguis adhuc sit, vesci, sive vivorum animalium carnes morsu ex ipsorum corpore decerperes simulque putant, hoc interdictum ad omnes omnino mortales pertinere. His ergo judicibus habemus tamen sub novo soedere aliquam de cibis vestis legem, licet Christins id Paulusque constanter negent: (\*) nec video, quomodo iidem carnibus suffocatorum, quas concilium Hierosolymitanum prohibuit, pie vesci possint, quippe quorum sanguis adhuc in carne est. (\*\*) Non jam quaero, quam hujus legis praedicent utilitatem ac salubritatem, quod aliqui, solis initiati literis theologicis, ita saciunt, ut arridentes habitus medicos videantur. Eodem modo cum illis ago, quo supra cum omnem sanguinis esum resugientibus

& XXXXIIII.

(\*\*) Severiora etiam statuit Groscurdius,

in bibliotheca Brema - Verdensi, Vol. I. Fasc III p. 52 nesas, nostraeque legi contrarium arbitratus, porcis aures caudasque praecidere, illisque vesci. Quod quid ahud est quam novas leges Leviticas ferre, priscis curiosiores?

<sup>(\*)</sup> Marc. VII, 19.18.19. Rom XIV, 14.

1 Tim. IV, 4. Studiofe ex multis locis pauca felegi iti concepta, ut ab erroris culpa
abfolvi nequeant, fi quidquam cibi tempore
N. F. vetitum fit.

# S. XXXXIIII.

Objectiones Kokenianae expenduntur.

Alia ratione contra paragraphum XXXXII disputavit, intactis tamen practermissis XXXIX, XXXX, XXXXI, quem jam antea nominavi S. R. Kokenius. Vim tamen meae ratiocinationis, obscurius forte, quam par erat, a me propositae, aut non recte percepit, aut contra alios, a quorum lec' ne recens erat, magis quam contra me pugnavit. Nonnunquam enim in eo esse videtur, ut evincat, quod ego ultro largior: Posse legem de poena homicidii ad omnes mortales, seculaque omnia pertinere, licet altera, de sanguinis esu, soli prisco foederi lata sit. Ego vero ita disputabam, ex eo, quod lex de poena homicidii Noacho ejusque tribus filiis promulgata sit, NON SEQVI, ut nos, eorum posteros, obstringat, quod qui efficere cupiunt, aliis eos argumentis uti debere. Id vero praecipuum meae argumentationis robur non modo inconcussum stat. sed & intactum remansit, ac quaerere ex amico meo adhuc licuerit: qua ratione ductus existimet, legem de poena bomicidii nobis latam esse? Si responderit: quia non Israelitis solis, sed filiis Noachi promulgata est: in promtu erit, reponere: iisdem & promulgatum esse interdictum sanguinis, quod ad nos spectare ipse neget; alia ergo probatione ipfi utendum, hanc omni vi probandi cassam esse. Verba ipsius integra adscribi inferius (\*) curabo, ut judices sedere lectores, audita utraque parte, possint.

Meo

(\*) pag. 13 1. libri supra citati: der ande= re Grund für das Begnadigungs = Recht eines gurffen bey einem vorsetzlichen Morder scheint weit ffarker als der erste zu seyn, und ist von dem mit unserm Text gang genau verbundenen, Gesetze, fein Blut der Thiere zu essen, bergenommen. Gott erlaubet (utinam haec omnia brevius dixisset S. R. auctor: facilius appareret nervus & vis argumentorum. Id tamen cum ei aliter visum sit, ab lectoribus petimus, ut ipfi cogitando contrahant, quae paulo diffusius scripsit. ) dem Wond und seinen Nachkommen den Gebrauch der Thiere zu ihrer Speise. Alles, was sich reget und lebet, das sey eure Speise; wie das

grune Kraut, hab ichs euch alles geges ben. Allein effet das fleisch nicht, das noch lebet in seinem Blut; Woer, effet das fleisch mit seiner Seele, das ift, mit seinem Blute nicht. So lange also das Blut, worinn das Leben der Thiere be= steht, noch m fleisch ware, und dassel= bige bewegte, solte das fleisch nicht ge= gessen werden. In den folgenden Zeiten verbot Gott das Effen des Bluts der Thies re überhaupt (Ergo legem Noacho latam diversam a Mosaica, omni sanguinis esu interdicente, facit Noster: haec sanguinem, illa carnem fanguine adhuc plenam crudamque, prohibebat: & tamen infra, quod miramur, eum sibi permilisse, rationem legis

K 2

Meo quidem argumento quidquid reposuit, eo redit: rationem versti sanguinis alibi a Mose indicari, Levitici nempe capite XVII, v. 10-14. mereque Leviticam ac cerimonialem esse: unde dubitari nequeat, quin tempore novi foederis, magno oblato Christi sacrisicio, abrogata sit una sum omnibus prisci soederis victimis.

Hoc

Noachicae ex Levir, XVII, 10-14. fumit, quaeque de lege Israelitis lata Mofes habet, ad Noachicam transfert.) 3.23. Mos III, 7. das sey eine ewige Sitte bei euren Mach= Fommen, in allen euren Wohnungen, daß ibr kein Sett oder Blut esset, VII, 26.27. Ihr folt auch fein Blut effen, weder von Dieh, noch von Vögeln, wo ihr wohnet, welche Seele wurde irgend ein Blut effen, die sol ausgerottet werden aus ihrem Dolf. Man schließet hieraus: das Verbot vom Effen des Bluts der Thiere steht mit Dem Gesetze der Todesstrafe eines vorserlichen Morders in der genauesten Verbindung. Beide Verordnungen werden den Mach= kommen Moad zu einer deit, unter einerter Umffänden und von einem Gesetzges ber anbefohlen. Beide Verordnungen find gottlich, und also auch von gleicher Perbindlichkeit. Man wähte, was man wil: So wird die Wahl für das wandels bare Gesen von der Strafe eines Todt= schlägers, und für das Recht der Begnas digung eines gurffen freiten. Geboret das Gefen vom verbotenen Blutessen blos zu den Sitten der Kinder des Alten Testaments, so niuß die Mothwendig= Feir der Todesstrafe eines Morders auch mit der Jeit des neuen Bundes entweder ganz aufhören, oder doch seine allgemeis ne Verbindlichker verlieven. (Hoc, quaefo, ubi dixi? ita verbis germanicis mea concipi fententia debuiffet: gehort das Berbot Des Blut - Effens blos inm 21. 2. ob es gleich den Stamm. Batern aller Mengehen, und

nicht blos ber Isvaeliten, fund gemacht wird: fo folget aus der Befanntnigchung des Gefes ges von Strafe ber Morder an eben diefe Stamm. Bater bes gangen menschlichen Geschlechts noch nicht, daß dasselbe alle Menschen zu allen Zeiten verbinde. Und da man von feiner allgemeinen Berbindlichkeit feinen andern Beweiß anzusuhren hat, als Diesen, daß es dem Roa und seinen dren Cohnen gegeben fen , fo ift diefe allgemeine Berbindlich= feit unerweislich und unrichtig. Probe scior fub eodem titulo duo conjungi praecepta posfe, morale alterum & aeternum, alterum cerimoniale & abrogandum.) Sol aber der Wille Gottes, das vergoffene Menschenblut zu rächen, ganz unwandelbar seyn: (meam fententiam fi legere velis, pro ganta unwandelbar seyn, repone: aus der Urz sache unwandelbar seyn, weil es den Stammoatern des gangen menfchlichen Geschlechts von Gott bekannt gemacht ist:) So mussen auch die Christen das erste Gesetz vom verbotenen Blutessen nach aller Strenge, und unter der Ge fahr des ewigen Huchs erfüllen. Dis ist der vermeinte Beweiß wider die unveranderliche Dauer des Geseues von der Tos desstrafe eines vorsenlichen Mörders. Wie mogen wir diese scharfen Pfeile zers brechen, und den, vor andern eindrins genden, Einwurf dergestalt von uns ab= lehnen, daß er die Wahrheit unsers Sas thes nicht wankend mache: Wir antwors ten: die Weisheit Gottes hat das Gebot von dem untersagten Blutessen der This.

Hoc vero concedo & volo, quod si ita est, sequitur, Noacho tribusque ejus filiis leges ferri potuisse non aeternum victuras: nec video, quomodo mihi talia opponi possint, nisi putasset Vir S. R. negare me, duplicem legem conjungi posse, alteram aeternam, tempore N. T. abrogandam alteram: qualia si essumidissem, nimis pro sua amicitia molliter me atque honorisice excepit; ipse enimimihi irascerer, si ejusmodi argumento in re maximi momenti usus essem. At mihi tale quid nunquam in mentem venit: sed argumentum adversariis, & vero unicum, quo omnia persicere se posse sperant, eripiebam, cujus k 3

re, bei der ersten Kundmachung desfel= ben, mit keinen Ursachen, wie bei dem Gesetze von dem zu rächenden Menschens blute, begleitet; sondern die Offenbab= rung dieser Absichten auf die folgende Jeit perschoben. Wir mussen also nach den Ursachen, warum Gott das Essen des Blures zur Jeit des alten Bundes verboten, genau untersuchen, und aus der wahren Beschaffenheit derselben auf die Dauer und Derbindlichkeit des ganzen Gesetzes Schließen. (Idemne & mihi licet, quod adversam tuenti sententiam? Si licet, lectores ad pargraphos VIII. XVII. & XXXIX. ablegaverim.) Diejenige Schriftstelle, welche uns das nothige Licht in dieser Sache ertheilen tan, ift folgende: (vide autem, quae pagina 76. virum S R. interpellans, scrips.) 20 el= cher Mensch, er sey vom Sause Israel, oder ein Fremdlinger unter euch , fegend Blut isset; wider den wil ich mein Untlin fegen, und wil ihn mitten aus seinem Dolf rotten. Denn des Leibes Leben ist im Blut, und ich habs euch zum Altar gegeben, daß eure Seelen damit verfoh= net werden. Denn das Blut ist die Versöh. nung des Lebens. 3 B. Mos. XVII, 10-14. In diesem Orte ift die weise Absicht, warum Gott den Bindern des alten Bundes das Essen des Bluts der Thiere uns sersaget babe, deutlich enthalten. Die ewige Weisheit bat dasselbe zum Altge bestimt, und dadurch von dem gemeinen

Gebrauche abgesondert. Es solte aber dis Blut auf dem Altar der Juden ein Bild von dem Versöhnungs=Blute des Mittlers des 17. T. werden. Darin bes stand der ewige Rathschluff Gottes von der Geeligkeit der Menschen: denn ohne Blutvergießen, sagt Paulus Bebr. 1X, 22. geschicht feine Vergebung. 2luf diese, durch Blut vollendete, Dersöhnung hat= te das Blut der, zum Opfer geschlach= teten, Thiere seine gebeime Deutung. Es war gleichsam ein redendes Blut, wie das Blut Christi unser Gewissen reinigen würde von den todten Werken. Darum war das Blut der Thiere heilig, und das Effen derselben den Kindern Ifraelgantze lich untersagt. Wie hell und klar wird uns nunmehr das Gesen vom verbotnen Blutessen werden! Solte dasselbe aber noch wol die Kinder des M. T. verbinden können, da alle Opfer mit dem einzigen Opfer Jesu Christi aufgebort baben's Solte der Schatten noch etwas gelten, da das Bild, worauf jenes geziehler, in vols ler Klarbeit erschienen ift : Wer wünschet die Morgenrothe beisubehalten, wenn die pradnige Sonne durch die dunkeln Wolfen einmal durchgebrochen! (His ergo lectis video, cur interdicto fanguinis non obstringar: cur aur aurem praecepto de poena parricidii obstringar, de eo vocem missam nullam video.)

haec erat prior propositio: quaecunque lex Noacho ejusque tribus siliis lata sit, universos illam mortales per omnia secula obstringere: quam propositionem salfam esse Vir S. R. non satetur modo, sed & omnibus ilsis, quae de vetito san-

guine commentatus est, operose meam caussam agens defendit.

Quamquam, si vellem, multa etiam Viro S. R. quae sumit, negare possem: ac jure fortasse. Interdictum sanguinis abrogatum esse post Christum statuit, quia ejus ratio fuerit typica. Quid, si duplex ejus ratio suit, typica haec, illa moralis, ut major animis humanis fanguinis horror incuteretur? Disputavi i.i. hanc sententiam paragrapho IX, nec quidquam video reponi, sed omnia illa intacta omitti, sumi contraria, ut sperare ausim, si Vir S. R. meas dissertationes integras relegat, quarum fortasse extrema modo capita recens legerat, cum contrariam caussam defendendam susciperet, aut mea illi probatum iri, aut alia allatum argumenta dissensus. Quid porro si omnino mystica illa ratio ex Levit. XVII. desumta, ad legem Noacho latam non pertinet? Alii enim legi subjicitur, Israelitis latae, argumenti etiam, fi Virum Summe Rev. fequamur, diverfi. Quid denique, si concessa ac legitima usus libertate, cujus mihi exemplum praeivit Vir S. Reverendus, ex caussa legis de poena homicidii effecero, diu jam valere illam desiisse. Nempe, ut 6. 8. 17. & 39. & disputavi, opus tali lege divinitus lata erat, quod nulla adhuc civitas, nullum jus universorum in singulos, nullus magistratus esset, caedium contra ante diluvium ingens licentia, exigua ac pene nulla fanguinis humani caritate ac miseratione : quae quidem nunc alia omnia funt. Sed haec omitto, fatis habens, legem divinam non ideo mortales omnes obstringere, quod Noacho eam tribusque filiis Deus promulgavit, aliudque circumspiciendum suae sententiae argumentum theologis, qui nostras civitates eidem legi civili subjiciunt.

#### S. XXXXV.

Jus dispensandi a poena homicidii principibus tribuitur.

Haec ergo lex si ad nos non pertinet, poenae homicidia legibus cujusvis reipublicae pendent, licetque principi, illas remittere, si id leges civitatis, aequitas
in cives, atque prudentiae rationes permittant. Est haec communis JCtorum plerorumque sententia, sed in hunc usque diem non bene tuta a telis eorum theologorum, qui auctoritatem divinam illis opponere sibi visi sunt, nec justis desensa argumentis, quam nos alia ac prorsus nova ratione consirmare, atque summis
principibus jus, quod vocant, adgratiandi vindicare adgressi sumus. Quo jure
quomodo uti debeant, est ipsorum sapientiae, dispicere. Bonus quidem prin-

seps & fapiens non facile quidquam ex rigore legis remittet, eum sciat, impunitatis spe facta plures peccaturos, vitasque suorum civium paterna charitate soveat. Nec tamen deerunt singulares caussae, in quibus jure suo, quod ipsi vindicamus, recte & cum laude uti possit.

# 6. XXXXVI.

Invitatio ad aud endam orationem.

Beatas gentes, felicem terrarum orbem, si omnes principes, quibus hoc jus vindicamus, similes essent ceo rest avevers. Nemo impunitatis spe peccaturus, nunquam respublica civem, quo carere non posset, aut civem lacrimis quam ira digniorem miseratura & leges ipsas lamentatura esset. Nec enim Pater Patriae homicidae ignosceret, nisi quem ipsa aequitas aut ipsa res publica deprecaretur; & vero lege sapientior ac mitior esset, quoties de serrei juris atrocitate liceret conqueri.

Hunc nobis Regem diu servet immortale numen, ut tot maximis rebus terra marique sortiter ac sepienter gestis, confecto atrocissimo bello, pace Europae reddita, slorentem amplectatur paterna indulgentia soveatque patriam. Servet Augustam Domum, tanto que Patre dignos Filios ac Nepotes. Eosdem illi diu commodet coelestes animos, quibus amicis utitur digniores haud lecturus unquam, nec Illos nisi longissima statione mortali sunctos coelum a terris repetat. Nostrae inprimis academiae incolumem servet eum, quem nobis supersitem optamus, cui jusque longaevam senectutem slagitant terrae Brunsuicenses, münchhusiv Meniusque longaevam senectutem slagitant terrae Brunsuicenses successivation successivation senectutem senectutem senectutem successivation senectutem senectutem

Meum est, & optimo Regi gratias publice agere votis pro ejus incolumitate susceptis, a quo munus Professoris philos phiae ordinarii mihi demandatum est, & eam sidem, quam primum praesente Magnisico Prorectore, Splendidissimo Cancellario, atque Senatu academiae jure jurando obstringam petiam oratione habita publice in amplissima corona Illustrissimorum Comitum, Patrum academiae & civitatis, Commilitonum Generosissimorum ac Nobississimorum, atque omnium eorum, qui literis quique nobis savent, obstringere. Faciam id die XII Septembris hora XI matutina in auditorio juridico, postquam de ea Germanorum dialecto, qua eradita utuntur, & qua sacra peragimus, di ero, & Vobiscum omnibus, qui me benevole audire non dedignabimini, deliberavero, rectene ac sapienter hic honor Misnicae dialecto habitus sit, ut eam solam & sibri nostri & cathedrae loquantur. (\*) Cui orationi audiendae ut frequentes adesse velitis, Fautores omnium ordinum, a vobisea, qua debeo, observantia peto. Dabam Göttingae die XI. Sept. C10 10001.

ARGV.

alquiezo lastubilita angiep

<sup>(\*)</sup> Separation prodiit haec oratio, typis descripta.

# ARGVMENTA IMMORTALITATIS ANIMO-RVM HVMANORVM,

EX MOSE COLLECTA,

DIE XVIII. MARTII 1752. DEFENSA

AB AVCTORE (\*)

EHRENFRIED CHRISTIANO COLBERG,

SVNDENSI.

S. I.

Mirum visum est multis, Mosen immortalitatis animorum futurique seculi

In illis doctrinis, quas Christus ejusque apostoli mirifice illustrarunt summoque inculcaverunt & praedicarunt studio, haec eminet: aliam vitam post mortem nobis exspectandam esse nunquam siniendam, in qua praemia bonis tributurus, atque poenas a malis, qui per Christum salvari noluerint, repetiturus Deus sit. Ex qua doctrina ita reliquae aptae pendent, ut illam si negaveris, omnem religionem Christianam simul tollas. Quid enim, quaeso, opus est Messia peccata generis humani expiante, si omnino post mortem neque bene nobis neque male esit? In hac enim mortalium vita piis quibusdam atque in Christum credentibus tam adversa est fortuna, ut illa spe beatae post mortem vitae sublata miserrimi mortalium vel ipsi Paulo videantur. At intelligimus, alios, qui legibus divinis spretis proculcatoque evangelio libidinum se quasi servos praebent, perpetua in hac vita storere fortuna, eosque prospero omnium rerum successu ita tanquam inebriari, ut cam animi perturbationem non sentiant, quae sceleratos omnes miseros

(\*) Quae in hac scriptione partes Respondentis suerint, quae meae, ipso volente & petente in epistola ei subjuncta indicavi, quam relegentes nec mihi plus tribuent, quam tribui velim, nec mirabuntur, eam hic inter mea scripta iterum typis describi, postquam desiderari exempla coeperunt, maxi-

me, quod animus est, aliquas ei commentationes addendi, a quibus non sine lectorum incommodo divelleretur. Notas praeterea subinde novas dissertationi subjiciam. Summe Reverendus Colbergius, cujus jucundam adhuc memoriam recolo, ex aliquot jam annis oratoris sacri munere apud Sundenses sungitur:

seros efficere dicitur. Quod si ergo nullae post mortem peccatorum poenae sunt, neque in hac vita certa a Deo statuta sunt sceleratis supplicia, quaerere possis, a quibusnam peccati poenis Christus nos redemerit? Sed haec non uberius disputamus, cum & facile intelligatur, quam gravis sit doctrina de futura vita, & Paulus ipse capite XV. epistolae prioris ad Corinthios hoc argumentum tractaverit. Neque sola est religio Christiana, quae sublata immortalitatis spe concidet, sed aut languescet aut emorietur credo omnis religio, si morientes esse definimus; nullum enim urgentius telum hominum animis ad pie vivendum casteque Deum colendum adhiberi potest, quam spes aeternae beatitudinis, aeternorumque suppliciorum metus.

Eo magis mirum semper visum est, Mosen, ex quo semina religionis Chridianae repetimus, nunquam disertis verbis futurorum aut praemiorum aut suppliciorum mentionem facere, ipfoque adeo filentio (ita interpretari nonnulli illud ausi sunt) futuram vitam negare. Aut enim mortis supplicio proposito leges suas fancit, aut Israelitico populo eas migraturo gravissimas terrae vastationes aliaque mala minatur in hac vita sustinenda, piis autem, Deum unum colentibus, legesque praescriptas servantibus, fertiles agros resque florentes ostendit, eaque spe animos illorum ad Deo sibique obediendum promtiores facere studet. Mirum, hunc servum Dei, qui primus religionis praecepta libro complexus sit, unam praecipuam doctrinam negligere, cui tanquam fundamento superstructa est religio Christiana, quam cum Mosaica eandem habemus. Mirati alii sunt, atque inprimis Warburtonus, eum, cum rempublicam conderet, non aliorum legislatorum exemplo propositis suturae vitae poenis suos in officio continere studuisse Magis idem mirum videri possit, si cogitaveris, quam leges Mosaicae eo colineent, ut eradicata multorum numinum superstitione unum Deum caste & intemerate Ifraelitae colerent. Cum enim ea praecipue de causa tot undique peregrinos Deos conquirerent suoque adderent insatiabiles Deorum Ifraelitae, quod populos alia numina veneratos rebus prosperis uti non sine invidia intelligerent. sperarentque idem sibi eventurum, si eosdem Deos praeter suum, verum ac summum forte, sed minus de rebus humanis solicitum, venerarentur; vix quidquam eos efficacius a superstitione sua revocare poterat, quam spes tantae felicitatis futurae, cui collata omnis ia hac vita felicitas jaceret atque fqua-Lesceret. But the state to the first seek the seek

### G. 11.

Silentio illo pessime in rem suam uti possunt hostes religionis: melius usus est Warburtonus, divinam Mosis missionem confirmaturus.

Suspicionis plenum hoc videri potuit, illis praecipue, qui malo in Christum Mosenque animo sunt. Si enim Moses, qui primus voluntatem divinam amplo satis libro confignavit, eo loco de praemiis poenisque futuris nullam vocem misit, ubi illam spem metumve proponere debuisset, qui futuram vitam credebat, minus illi cum Christo ejusque apostolis convenire videtur, qui toti in futura vita praedicanda fuerunt. Neque enim opinabile est, gravissimam do-Orinam, ex qua reliquae pendent, tam diuturno filentio premere voluisse Deum, atque elapsis demum a condito orbe aliquot annorum millibus, reliquis addere, quas per Mosen promulgaverat. Et tamen Christus ejusque apostoli Mosen verum prophetam agnoscunt, ac profitentur, nihil se docere, quod non ex Mose & prophetis probari possit. Quid hi? illumne prophetam suum facere svisque partibus adjungere callidius student, qui palmarium dogma ipsorum ignorabat? Nec in Christum solum ejusque apostolos suspicio conflari ex silentio Mosis potest, sed In Mosen ipsum. Si enim philosophia spem suturae vitae aliquam (ut facit) c-Rendit, Moses etiam infra philosophos, ne dicam prophetas, deprimi videtur, qui minus tradit, quam quod philosophus tradere potuisset. Hunc quis virum a Deo missum putabit?

Atque haec quidem sunt, quae ex silentio Moss in Christum Mosenque aut dicta a malevolis sunt, aut dici possint. Neque minus eo abuti possunt, qui verbo & specie religionem relinquentes re ipsa tollunt, summam prae se ferentes Moss prophetarumque venerationem, atque professi, se illorum verbis simpliciter credere, nihilque nec demturos nec addituros, ne divina humanis interpotentur. Quas voces jactantes, pias ut videntur & sanas, re vera pestiferas & perniciosas, jam olim spem metumque suturi seculi Sadducaeos sustulisse, nervosque quasi incidisse religionis constat.

Intelligitis, lectores, quam periculosum suspicionisque plenum sit altum Moss de sutura vita silentium, si omnino nullam vocem misit, ex qua existimari possit, quid de spe ac metu suturi seculi senserit. Digna ergo res de qua curatius disputetur, estque religioni optabile, ex Mose ipso demonstrari, illum
metum ac spem non a Mose tolli, sed ex prisca religione relinqui, eaque Mosen
seribere, quae scribere non potuisset, immortalem vitam, quae nos manet, negans.

Fue-

Fuerunt quidem, qui silentio Moss pie in disputando uterentur, illos refutaturi, qui solam philosophiam religionis magistram faciunt, eamque ex Mose, prophetis, Christo & apostolis haurire dedignantur. Fecir hoc Warburtonur in libro de divina Mosis legatione, cujus haec summa est: legislatores alios, qui religionis praetextu usi sunt, immortale poenarum praemiorumque seculum post mortem exfpectandum praecipue animis civium suorum adhibuisse, ut illa spe & formidine suos in officio continerent; nec sine exspectatione suturorum praemiorum poenarumque bene stare rempublicam posse: jam cum Moses, vir prudentissimus, omnique disciplina & eruditione cultissimus, acerrimo futurae vitae stimulo, quo res publica humana aegerrime caret, non usus sit, sequi, ut praesentissimum Deum reipublicae suae certo sperarit, cujus providentia ac cura rebus Israelitarum invigilans poenasque manifestas & praemia in hac vita tribuens effecerit, ut futurorum metu ac spe carere Israelitica res publica posset. Nec enim in tantum virum, qualem informare Mosen necesse habent, qui illum fraudis accusant impostoremque faciunt, cadere, ut incredibili oscitantia id facere neglexerit, quod omnes legislatores religionem civitati ceu fundamentum substernentes fecerunt : neque eandem curam praesentissimi numinis prorsus singularem suae rei publicae speraturum suisse, nisi a Deo missus esser. Periculosa ea defensio nimiumque anceps visa est theologis Anglorum, Warburtono contradicentibus: neque alii defuerunt, qui negarent, ex silentio Moss illud certo effici posse, ut de praesentissimi Dei numine & auxilio persuasus fuerit, quo & pertinet brevis epistola in scripto periodico, the Gentleman's Magazine for October 1751. pag. 443. typis expressa. Superiore autem anno Londini prodiit, qui Warburtonianam sententiam defenderet, liber : the Argument of the divine Legation fairly stated, and returned to the Deists, to whom it was originally addressed; in which is shewn that the answers bitherto given to it are such, as neither Believers nor Unbelievers can make use of, being irreconciliable with the principles of both; by an impartial band. Nondum ipfum quidem librum vidimus, cujus argumentum sententiasque ex commentariis Britannicis, Gallice scriptis (Journal britannique Dec. 1751. p. 410.) delibavimus: spérat tamen Praeses, habiturum se eum librum, antequam tota dissertatio aere descripta suerit, eoque (si opus fuerit, nec a nostro argumento alienum) in appendice usurum. Nobis quidem neque argumentum Warburtonianum satisfacere accusatoribus Mosis bellumque cum illis conficere videtur: neque tuta credimus arma Warburtoniana, veriti, ne arripere hostes possint, quibus ille pie usus & ingeniose est.

MI S

# Fusient quideme qui filectio 111 : Qu'in disperando prerconn

Ex filentio Moss non essici potest ignoratio aut negatio suturi seculi immortalitatisque animorum.

Speramus quidem, non inutilem nos nec theologis ingratum laborem suscepturos, si ex ipso Mose ostenderimus, eum suturam vitam ac praemia poenasque post mortem credidisse. Ex ipso, inquam, Mose: nihil enim jam ad nos sententiae Judicorum de resurrectione mortuorum, quas si cui aut discere aut recognoscere volupe fuerit, Theodori Dassovii diatriben de Judaeorum de resurrectione mortuorum sententia consulat, quae Wittebergae anno 1675. publici juris faeta est. Illis nos missis, nec ineptis usi argumentis, quibus Judaei suturi seculi spem ex Mose eliciunt, primum probabimus, si vel omnino nullam vocem de futuro feculo immortalique vita Moses missilet, tamen ex silentio Moss nihil contra ipsam doctrinam suspicionis conflari posse. Nempe Moses non theologi potius, quam historici legumque latoris & compilatoris personam in pentateucho scribendo induit. Non ille justum doctrinae a Deo revelatae systema promittit, via ac ratione traditum inque ordinem redactum, quod fi feciffet, jure ab illo exigeretur, ut nullum primarium theologiae dogma omitteret: fed historiam legesque populo Ifraelitico a fe justu Dei latas perscribit. Historiae quidem fuae theologica non pauca immiscer, nec tamen nisi data occasione, atque ita, ut historicus esse non definat: ut, cum tradit Deum apparuisse, collocutumque cum piis esse. Jam minus aequum est, in historico aut reprehendere aut mirari, quod nullam vitae futurae mentionem fecerit; neque video alios historiarum scriptores in suspicionem negatae immortalitatis incurrere, si in vastae molis voluminibus nullam ejus mentionem faciant; neque ab aliis historicis facris, vt auctoribus librorum Josuae, Judicum, Regum id exigi & tanquam jure posci, ut hanc do-Arinam in libris suis commemorent, nisi eam aut negare aut ignorare videri velint. Non magis ergo mihi mirum videtur, Mosen in illa parte librorum suorum, quae historica est, immortalitatis & suturae vitae mentionem non and to cum a local, sixtequain tota chilegranio agre delenper lumit, co-

Illi historiae parti, quae res suis auspiciis gestas continet, compilationem & quasi pandectas legum Moses intexit, a Deo quidem populo latarum, sed qui ipse Regem Israelitarum induerat. Neque illae leges formam praecipientis philosophiae aut theologiae habent, sed corpus aliquod juris sunt, quo sorum & judicia Israelitarum in judi-

candis

candis litibus, puniendisque sceleribus omnis generis, uti debebant. (\*) Ipsae ecclesiasticae leges; ritibus ceremoniisque religionem informantes, reipublicae potius quam conscientiae latae videri poterant, quod, solam literam si spectes, non animo sanctos adfectus praecipiebant, sed ritus externos: atque adeo illius corporis juris pars erant, ex quo res publica Ifraelitarum administranda erat, nostro juri canonico aut ecclesiastico similes. Jam is, qui leges reipublicae fert, non poenis illas fancire debet, quas cives ex hac vita egressi demum pendent, atque de quibus spes est, eas poenitentibus a Deo remissium iri, sed praesentissimis & ab ipso magistratu exigendis. Neque enim satis vere sceleratis omnibus poenas futuri seculi minari potest, veniam gravissimorum etiam criminum placabili numine hominibus, quos sui poenitet, ostendente: neque illa supplicia ab hac vita sejuncta nimisque sera atque a multis in dubium vocata ad omnium sceleratorum animos pertinent. His si satis moverentur homines, ne magistratu quidem reque publica, sed sola philosophia & religione opus estet, ad eos a sceleribus prohibendos: harum autem magistrarum praecepta lente armata cum minus justo horreant plurimi, ideoque civitate, magistratu & legibus in officio continendi fint ; alia fit necesse est fanctio illarum legum , praesentiusque malum sceleratis minentur, nulla poenitentia deprecandum nullisque piaculis procurandum, quod 2 magistratu insligatur. Sed quid plura? nostri certe legislatores, de futuri seculi poenis quamvis perfuafi, non tamen illis leges fancire folent : adeoque nec a Mose, nec a Deo legislatorem civilem induente exigi potest, ut sanctionem illis additurus futurorum fuppliciorum metum in ipfa lege expressisque verbis proponat. Esto, legislatores alios aeternas potissimum poenas post mortem minatos esse leges suas migraturis, impostores illi fuerunt, & pia quidem, sed tamen fraude vsi sunt: nullo enim argumento constabat, eos, qui vel gravissima scelera susceperant, omnino a gratia Dei, modo illam exorarent, exclusos aeternis sup-L 3

(\*) Totam legem Mosaicam, quatenus lex est, & praeceptis absolvitur, civilem esse, eaque de caussa praemiis poenisque hujus vitae sanciri ac consumari debuisse, egregie & copiose demonstravit PRADTVS. Vide Apologie de l'Abbé de Prades Tom. II. p. 150-186 In multis prope abest a cogitatis nostris hic expositis, observans etiam legislatores politicos, qui suturae vitae metu leges suas sacrarunt, impostores suisse, nec

ipsos alteram vitam credidisse. Sunt & quae uberius & copiosius promit, ut legisse & relegisse non poenitere possit. Consersus viri, quem Jesuitae hossem sacrorum clamarunt, fraudi non erit (spero) dissertationi apud nostros, quibus Jesuitarum auctoritas in damnando homine nulla est. Vide de Pradio, Sótting Ocl. Ang. 1753. p. 82.354, 356. 375. 589.

pliciis post mortem miseros fore. Omnem autem vel piam fraudem a legibus Mossis abesse, non est, cur aegre feramus, eatenus Warburtono assensi, ut Mosen surficiemur falso illo metu suturorum suppliciorum, quem impostores alii incutiunt, leges suas universas sanciturum suisse, si & ipse divini legati prophetaeque nomine impostor suisse. Idem de praemiis dicendum. Non de republica bene meriti semper in suturo seculo felices praedicandi sunt. Potuerunt enim suo honori & ambitioni servientes bene de republica mereri, aut boni cives esse, neglectis, quae Deo debebant, officiis: potuerunt alii casti etiam in Deo colendo esse, ritus externos si spectes, animo tamen a Deo ac virtute alieno. His qui praemia post mortem statuit legislator, pia fraude consingit, quae neque Deus promisit, neque philosopho certa & explorata haberi possunt.

Cogitemus & hoc, leges, quas ecclesiae tulit Moses de ritibus & caeremoniis, plerasque rerum divinarum imagines umbrasque suisse, non res ipsas: has autem leges promissiones spirituales habere non potuisse, nisi umbram & veritatem confundere Deus voluisset. Non illis sacrificiis, quae literae legis praecipiebant, aeterna vita promitti debuit a solo Christi sacrificio speranda, sed ecclesiasticum aliquod aut civile hujusque mundi bonum, spiritualis illius imago. Atque hoc late ad leges Leviticas reliquas pertinet, quod in exemplo sacrificiorum posuimus: de quo uberius disputavit Praeses in primis lineis theologiae typicae §. 8.

Quod si neque a Mose cum historias scriberet, neque cum leges ferret, exspectari mentio expressa poterat suppliciorum praemiorumque post mortem; nullum ex ejus silentio argumentum contra praemia & supplicia sutura duci potest.
Recognoscemus tamen eam materiam, quam sibi tractandam Moses sumsit, iterumque curatius expendemus, potueritne illi historiam legesque scribenti subnasci occasio de suturo seculo aliquid prodendi, quam, sive ignorans suturam vitam
animorumque immortalitatem, sive, cum haec ignoratio vix cadat in hominem
Aegyptia sapientia imbutum, negans aut dubitans neglexerit.

### 6. IV.

Moses mentionem futuri seculi neque ignoratione bujus doctrinae neque adeo bostili in illam animo praetermisit.

Quod antequam faciamus, expressius moneamus lectores, si quid ex silentio Mosis essici contra suturam vitam immortalitatemque animorum possit, non hoc esse, ut illam Moses ignoraverit, sed ut hostili in hanc doctrinam animo suetit, eamque voluerit ex mentibus Israelitarum evellere. In Aegypto enim natus ac XXXX, versatus annos, ejus gentis etiam eruditione non mediocriter tin-

Aus inque Aegyptiis scholis educatus, qui ignorare poterat, animos humanos ab hac gente immortales credi? Erat quidem illa immortalitas, quantum in re antiquissima vestigiis & conjectura non improbabili aslequimur, ab illa diversa, quam nos credimus, animis post mortem per mille annos purificandis, redituris deinde in alia corpora aliquoties, & tandem post aliquot millia annorum exacta ad Deos redituris: sed tamen immortalibus. De quibus quidem Aegyptiorum sententiis infra tantum delibabimus, quantum opus visum fuerit: hic nobis sufficit, Mosen ignorare non potuisse, immortales animos ab aliis haberi. Hanc doctrinam fi studio omisit in eo libro, in quo suisset commemoranda, atque adeo si quid ex ejus filentio effici contra spem metumque suturorum potest, hoc debet effici, ut hostis ejus doctrinae fuerit, eamque & spem & formidinem, quam incutit, ex animis Ifraelitarum sublatam voluerit. Aegre vero adductum iri credo, qui non praejudicato sententiarum amore feruntur, ut hostem immortalitatis animorum Mosen habeant: licet eo facilius delapsuri fint, ut ignoratam Mosi immortalitatem ac post ejus fata natam hanc doctrinam arbitrentur. Quem enim Mosen dicent? verum prophetam, an impostorem? Si illum in verorum prophetarum numero habeant, miraculis ejus persuasi id faciunt, graviore ergo urgentur ratione, ut divinum legatum agnoscant Jesum Christum, de cujus miraculis multo nobis certius ex historia constat quam de Mosaicis, ne dicam Christi miracula majora etiam Mosaicis fuisse. Quod si autem Jesus Christus, is, qui immortalitatem vitamque futuram suo praeconio inprimis illustravit, verus suit propheta, non potuit alius verus propheta eandem doctrinam hostili animo ex libris suis proscripsisse, licet fortasse ignorare potuisset. Impostorem autem Mosen si faciunt, qui divinum adflatum mentitus regnum adfectaverit, tot (ut illis quidem Mosis hostibus videtur) diris superstitionibus, tot vanis minis irae divinae, devastationis terrarum, pestis & famis muniendum: incredibile est, & jure etiam hactenus incredibile videtur Warburtono, ejusmodi hominem acerrimo metu animos suorum civium non modo non obstringere, sed eo jam obstri-Aos liberare voluisse. Qui hunc unum metum legislatoribus aliis religionem mentitis utilissimum odisse poterat Moses pseudopropheta illis visus, quibuscum jam disputamus, cum tot alios idem metus excogitaret, qui, si ex fatis aliorum populorum rationes subducamus, non semper scelera ac crimina publica subsequentur. Neque enim sperare poterat, si prophetam mentiebatur, eas Palaestinae devastationes, inopias, pestes, genti incubituras, ubi legem suam migrasset, atque, quod capitale peccatum erat, alios Deos publice venerata esset; vererique debebat vir prudens, ne brevi populus se mendacem

agnosceret, quod non verendum erat supplicia suturi demum seculi proponenti. Est etiam, aut mente certe singi potest alia impostorum familia, qui amore aliquo generis humani prophetas induunt, ut illud saeva superstitione exsolvant atque ad eam de Deo rebusque divinis opinionem reducant, quae philosophiae propior est: qualem impostorem Paulum habuit impius auctor libri, qui moralie philosophus inscribitur, atque alii etiam Muhamedem. Sed haud veremur, ne ex hac impostorum gente Mosen suisse ejus hostes dicant, aut si dixerint, persuadeant. Si enim philosophicam religionem solam in populo suo reguare voluisset, ac metus omnes & inexorabile satum, strepitumque illum Acherontis avari pedibus Israelitarum subjicere, cur idem tot alios metus poenarum hujus vitae, repentinae mortis, pestis, samis, bellorum excogitasset, quibus nos philosophia non percellir, quique vani dicendi essent, nisi propheta suisset, modo ex aliorum populorum satis de Israelitis conjecturam sacere liceat? cur idem tot de sacristiciis, lustrationibus, rebusque esu aut tactu immundis leges aeternas condidisset, religionisque metu sanctas esse jussisset quas iridem philosophia ignorat?

Quemcunque ergo fingas Mosen sive prophetam sive impostorem, quicunque ipse sis, religiosus aut religionis hostis, satendum tibi est, Mosen immortatis vitae mentionem neque hostili in hanc doctrinam animo, neque ejus ignorantia omissse videri: quod si autem praetermiserit, (de quo deinceps disputabimus) aliam ejus omissionis causam suisse, nempe hanc, quod ratio scriptionis ab ipse susceptae eam mentionem non magis desideraret, quam nos ab historico aut legum compilatore exigimus, ut scripto nobis tradat, quid de immortalitate animorum sentiat.

# 6. V.

Quamvis a Mose exigi nequeat, ut suturi seculi in historia sua mentionem faciat, non tamen omnino nullam ejus mentionem in historia lapsus fecisse videtur.

Jam per singula eamus. Ab historico non exigi posse, ut primarias theologiae sententias atque adeo immortalitatem animorum commemoret, jam supra
monuimus, idque ad Mosen transtulimus, qui primis XI. capitibus libri Geneseos
historiam orbis aliquam scribens, aut saltem ejus fragmenta illustriora colligens,
deinde ad suam gentem conversus, progenitorum suorum, piorum virorum, Abrahami, Isaaci & Jacobi res tradens, sequentibusque libris sata populi sui ac
praecipue quidquid se duce gestum suerat, narrans, si nihil de suturo seculo scri-

psit, non ideo illud negasse aut ignorasse censeri debet. Ac video quidem illum ex magna rerum copia eas potissimum delibare historias, quibus aliquae leges Ifraelitis ingratae confirmabantur, animusque illis ad Palaestinam occupandam addebatur, ut maledictionem Noachi in Cananitas prolatam, orbem ante diluvium conjugiis corruptum & alia de conjugiis multa. At disputationum ad religionem pertinentium non solet mentionem facere, quas narrantibus historicis occasio subnascitur, de quaestionibus agitatis sententiam dicendi: ac ne prophetarum quidem carmina, atque adeo ne nomina quidem tradere solet, nisi de fatis Ifraelitarum vaticinantium. Frustra ex ipso quaeres, Enochusne propheta fuerit, quod Judas tradit, ac futurumne judicium Dei cecinerit. Ex Genes. XXV, 22.23. colligimus quidem, prophetam aliquem ea aetate floruisse, ad quem ire Rebecca oraculumque petere potuerit, sed nihil praeterea de illo, ac ne nomen quidem proditum. LXX. senatores, quin Eldadum & Medadum, vaticinatos suisse, erat historici referre, Num. XI, 25. 26. sed ne hic quidem argumentum vaticinii carmenque memoriae prodidit. Fac ergo, prophetas ante Mosen multum de futura vita vaticinatos esse, non tamen illud est Motaicae historiae filum, ut ab eo carmina illorum immortalitatem illustrantia vel sperare audeas. Nisi ergo Deus ipse patribus adparens de illa spe oraculo eos monuerit, ne occasio quidem Mosi fuisse videtur, illud dogma suis literis prodendi. Deus vero cum raro doctorem induat humano generi visus, sed singularia quaedam promittat mineturve, doctrinae sanctae capita ut nota jam relinquens, tum illud ipsum Dei cum hominibus colloquium, in quo, cum primum effet, videri potest homines docuisse, qui sint, unde orti, quid creatori debeant, vix per transennam nobis Moses spectandum praebet, ut dogmata omnia praetermittens sola jura commemorer hominibus in res creatas concessa, una excepta arbore. Hic cum dogmata theologiae universa silentio premantur, quae suspicari possumus a Deo inculcata esse, neque singulare videri neque invidiosum doctrinae de immortalizate animorum debet, si illa non commemorata est.

Et tamen in hac summa Moss brevitate, exiguaque spe aliquid ab historico tam caute supersua omnia ac quae ipse sua sponte lector suspicari possit amputante, proditum de immortalitate animorum iri, non vere satis dici potest, in illis ipsis Dei colloquiis cum Adamo habitis nullum suturi seculi vestigium inveniri. Cum enim interdicto de fructu arboris alicujus non comedendo has minas adderet Deus, quo die ex ea comedes, omnino morieris, neque ea horrendi carminis sententia esse possit, eundem diem Adamo supremum sore, quippe qui multa

secula post illum diem vivendo vicit, sed incepturum mori, sive ut aliis verbis dicam: mortalem evasurum: sequitur, nisi inanes minas vanumque timorem incussum dicere audeamus, ut primum immortalis creatus sit Adamus. Scio, immortalitatem illam in hac terra vivi potuisse, eamque ipsam amissam esse: sed haec me non urgent, vis enim argumenti in his sita est, quae jam addo.

Cum a serpente, quisquis demum ille fuerit, loquente certe & ratiocinante persuasum esset parentibus nostris, ut mortifero illo veneno vescerentur, cumque mortales inde facti essent, Deusque serpentem graviter increparet, semen, inquit, mulieris caput tibi conteret, tuque illi laedes calcaneum. Non jam ea ex scholis theologorum repeto, quae recte & vere in hunc locum dici de Chrifto possunt, quia hic satis explicari oratione & confirmari nequeunt, sed id modo, ut concedant mihi, a lectoribus peto, quod negari nisi ab iniquo non poterit: serpentem a spiritu malo agitatum suisse, huic Deum spiritui minari ac maledicere, alloqui autem serpentem, quod alioqui non intellecturi parentes nostri, cui malediceretur, existimare ex eo possent, suo hosti ac seductori minas intentari; propterea autem, quod spiritus seductor serpentis aut forma abusus aut corpore erat, eas illi poenas minari Deum, quae similitudinem serpentis exprimant. Haec etsi & saepe alias & vero nuper a Middletono in controversiam adducta sunt, hujus tamen loci non est ea vindicare, quod aliam commentationem requirit. Nobis quidem jam cum lectoribus nunc res est, qui haec concedunt, & ab aliis saepe confirmata & fua sponte satis probabilia. Est autem ea veneni serpentum vis, ut morfus in extremis corporis humani partibus, calcaneis praecipue, fanationi propior fit, neque in illo mors certa extimescenda: contra mortifera ab hominibus vulnera capiti serpentis infligi solent. Videtur ergo, nisi altiora etiam falutis nostrae mysteria, quae jam ad nos remque a nobis tractatam non faciunt, illud certe Deus oraculo monere: vulnus a seductore serpente Evac ejusque posteris fa-Hum non infanabile esfe, mortifero autem vulnere eum ipsum seductorem ab alique ex Evae posteris adfectum iri. Quod si autem vulnus a serpente seductore factum fanari potest, atque a Deo fanabitur, quod nos immortalitate exsutos mortales fecerat, fequitur, ut post mortem, qua omnes defungimur, vita alia immortalis parata fit. Equidem aliam rationem fanandi illius vulneris non intelligo. Hoc unum deprecor, ne quis me putet ex primo evangelio mentionem Christi proscribere, quod eam non explicatius ipse faciam. Utique agnosco, Christum 2 Deo hic promitti, sed non exegesin primarii evangelii dare atque ex eo elicere alias doctrinas animus fuit, praeter eam unam, quam a Mose creditam esse demonstrandum suscepi. Hoc autem facilius me tenere posse spero, atque vel iniquioribus judicibus probare, si reliqua evangelii mysteria a Deo jam tum revelata, fastidientibus non ingessero. Id tamen fateor, cum illis, quae supra sumsi vim argumenti interpretationemque a me allatam stare ac concidere, sed quae confirmare nimis longum foret. (\*)

S. VI.

(\*) Praetermissa est in dissertatione, cujus omnino mentionem faciendam censeo, infignis immolati Isaci historia, ita comparata, ut certum videatur, Abrahamum filium ex mortuis reducem sperasse. Idem enim, qui illum mactari jubebat Deus, jure etiam jurando fidem obstringens promiserat semini Abrahami Palaestinam, Genes. XV, addideratque, folos fe ejus posteros ex Isaaco nascituros feminis nomine intelligere, cum his foedera pangi, his promitti universa. Genes. XVII, 18 - 21. XXI, 12. Qui Deus, fi Isacum, admodum adhuc, ni fallor, puerum, certe sobole nulla patrem factum, immolari juberet, alterutrum accidere necesse erar, nisi mandatum cum promissione conciliari potuisset: five, ut mendax ac perjurus Abrahamo Deus videretur, sive, ut mandatum de filio immolando suspectum haberet nec ei obediret. At non dubitanter atrocissima imperata exfequi paratum destinatumque pater habet: quod ejus factum illis a Deo laudibus effertur, ut Abrahamum, Deo ob fidem verbis ejus habitam probatum, summa Deum in hoc ipso facto affecisse injuria, inque mendacii ac perjurii fuspicionem vocasfe, fanus nemo dixerit. Sequitur ergo, ut promissionem mandatumque divinum conciliandi rationem aliquam habuerit, quae alia vix excogitari potest, praeter hanc : serio velle Deum, heredem promissionum immolari & mactari, quod ubi factum fit, cineres ejus vitam refumturos, excitatumque ab inferis Isaacum filios, Palaestinae heredes, procreaturum. Est & in Abrahami verbis, quod

hanc spem prodit. Cum enim nec mentiturus nulla mercede aut necessitate esset, nec servis nihil suspicantibus opus haberet per mendacium asseverare, se cum silio rediturum, Genes. XXII, s. manete, inquit, bic: ego vero cum puero ibimus illuc adorabimus-

que, ET REDIBIMVS AD VOS.

Non hoc eo pertinet, fateor, ut omnes aliquando mortui excitandi fint: argumento tamen est, ex Abrahami sententia posse Deum mortuos excitare. Quod unum si sumi poterat, concidebat praecipuum adversariorum refurrectionis argumentum, qui mortuos excitari negabant, quia id fieri non posfer. Sadducaei certe caussa sibi cecidisse videbantur, si vel in unico Christo resurrectionis exemplum proponeretur : nec aliter de hac lite sentiebant Pharifiei: (Act. IV, 1. 2. V, 17. 34-40. XXIII, 1-9.) ac Christus cum Sadducaeis disputans, hunc eorum primum errorem ajebat esle, quod potentiam Dei ignorarent. (Vide §. XI. & Wetstenië ad N. T. notas pag. 475.) Muhammedes etiam, ex quo certe objectiones Orientalium disci posiunt, resurrectionem mortuorum in Corano defendens, id pene unum tuetur, posse Deum, qui terram pluviis recreet, mortuos etiam in vitam reducere.

Est autem hoc non meum observatum, sed Pauli, licet meis hactenus verbis propositum. Ille enim & Rom. IV, 17. docet, Abrahamum in Deo siduciam collocasse, excitante mortuos: &, si haec obscura videri queant, clarius etiam Hebr. XI, 17. 18 19. side, inquit, Abrahamus a Deo tentatus Isaa-M 2 cum

# J. VI.

Ne in illis quidem capitibus, in quibus Moses populo rebelli poenas divinas longo ordine denuntiat poenae ac praemia futuri soculi commemoranda sucrunt.

Ex legibus, quas Moses populo Ifraelitico tulit, etiam haec est, alium Deum praeter Jehovam non colendum esse, quam legem civilem fuisse ipsa poena mortis fatis declarat transgressori statuta, cui supplicio non aliud post mortem subjungi non magis in hac lege quam in reliquis civilibus mirum est, sive a Mo-Le five ab aliis latis. Esse autem civilis ea lex poterat debebatque, quod, ut supra jam oftendimus, Jehova ipfe regem Ifraelitarum induerat, legibus rempublicam informaturus, unde regi justo rebellare videbatur, qui alios praeter Jehovam Deos colebat. Hinc & illae poenae, quas non folum Moses minabatur per magistratum exigendas, sed & quibus ipse Deus leges populo latas sanciebat, hujus vitae erant. Quae quidem cum ex fupra dictis fatis intelligantur, in illis tamen capitibus, quae longo ordine poenas ac praemia recenfent, omissa futurarum poenarum mentio desiderari adhuc posse videtur: ut sunt XXVI. Levitici, & XXVII, XXVIII. Deuteronomii. Nec vero ideo desiderantur, quod leges ibi fancitae ex civilium numero eximi posse videntur, sed hac una causa, quod illa capita longiora funt, in quibus ob folam minarum copiam aliqua fupplicia post mortem exspectare lectores possint. Et tamen quam injusta sit ea exspectatio, adparebit, si cogitaverimus, non singulis Israelitis illa capita poenas aut praemia ostendere, sed toti populo leges divinas publice migraturo. Jam cum totum populum publice legibus suis rebellem, vastitatibus quidem, bello, fame, peste vexet Deus, nec tamen totum futuri seculi suppliciis addicat (funt enim & in populo aliqui justi, & plures forte, quorum sui ante supremum diem poenitet) eademque & ratio praemiorum sit in populo publice leges Dei servante: ne quidem satis vere populo in illis capitibus suturi seculi poenae praemiaque promitti poterant. Quod fi quis non fatis capiat, interrogandus videtur; putetne, eo tempore, quo leges Mosaicae publice viguerunt, quaeque si non aurea, argentea certe Ifraelitarum dicenda funt, ut Davide, Hiskia, Jofiaque regnantibus, universum populum post mortem ad superos evectum fuisse? aut cum populus publice

rum obtulit, unigenitumque immolavit is, cui tanta promissa erant; cui dictum: ex Isasco posteri semen tunm dicentur. Ita nempe rationes subducebat: posse etiam ex mortuis excitates Deum: quapropter eum tanquam exemplum

resuscitationis mortuorum recepit. Habent ad hunc locum lectu digna non pauca interpretes, Wetstenius maxime in suis collectaneis Novo Testamento subjectis, quae compilare nolim,

blice a Deo descivisser, quod aliquoties ante reges creatos, maxime autem sub impiis regibus atque ante exilium Babylonicum factum est, universos Israelitas aeternis suppliciis damnatos este? Negabit utrumque; negabit etiam, acerrimum suturi seculi desensorem talia dicturum: desinat ergo in eo cavillari, quod Mosses universo populo ea nec minatus sit nec promiserit, quae nunquam eventura erant, si vel maxime post mortem poenae expetuntur & statuuntur praemia.

#### S. VII.

#### Ecclesiasticae leges imaginem futuri seculi continent.

Ecclesiasticae leges de ritibus ceremoniisque ipsae etiam non conscientiae potius quam civitati latae, poenis hujus vitae sanciendae suerunt: & jam supra §. III. demonstratum est, cur illis promissiones spirituales addi ne debuerint quidem. Leviticis tamen ceremoniis cum Moses praecepta religionis involvere soleat, illisque imaginibus populum docere, ex his mysteriis eruendum est, si quid Moses non ως εν παρόδω sed consilio ac tanquam suo loco de conditione hominum post mortem tradere voluit.

In facrificiis poenam peccato debitam demonstratam fuisse, negabit nemo, qui aliquid mentis ac fignificationis subesse ritibus Leviticis credit: neque id jam probamus, sed sumimus, cum & res nota sit, & uberius a Praeside disputata in 6. 19. primarum linearum theologiae typicae. Acutissimus certe oppugnator ejus sententiae, quae reatum peccatorum in sacrificia translatum statuit, Joannes Taylor, quamvis in libello nuper edito (\*) nonnunquam negare videatur, poenas peccati ulla ratione esse, quae in sacrificiis peragantur, aequior tamen fa-Aus S. 56. concedit, in facrificiis demonstratum esse peccatori, quam ipse poenam debeat, Hoc unum ergo sumimus, quod vel minime liberalis concedere nobis debeat, quodque teneri possit, quamvis typos Christi sacrificia fuisse neges: & tamen vel sic demonstrabimus, poenas post mortem a Mose significatas esse. Primum enim morte adficienda, deinde comburenda erat post mortem victima. Sciendum autem est, combustionis poenam priscos Hebraeos ab illis solum sumsisse, qui jam supplicio capitali adfecti erant, quidquid contra dicant Judaei fabulas pro antiquitate moribusque gentis suae vendentes: qua de re legendus est summe Venerandus Halensium Theologus, CHRISTIANVS BENE-DICTVS

<sup>(\*)</sup> The Scripture Doctrine of Atone- wisch sacrifices, and then to the sacrifice of ment examined, first in Relation to the Je- Christ, Lond. 1751.

DICTVS MICHAELIS, S. 6. dissertationis de poenis capitalibus Hebraeorum. Ostendebatur ergo peccatori, peccatum, quod commiserat, dignum non mortis solum supplicio esse, sed & aliis malis post mortem ab ipso luendis, neque, quae nunc esse solet vana spes Judaeorum, morte expiari peccata ab Israelitis perpetrata. Erant quidem Hebraeis & aliae poenae, quae sceleratissimi post mortem debebant, suspendium, & lapidatio secunda seu tumuli ex lapidibus congestio, de quibus eadem de poenis capitalibus dissertatio plura tradit. Has autem poenas post mortem significasse, tantum admissium scelus esse, ut etiam post mortem reus sir is, qui scelus patraverat, ac maledictioni divinae subjiciat, ex Mose colligimus, Deut. XXI, 22. 23. si fuerit, inquit, in viro scelus morte dignum, & occisus sit, suspendasque illum ex ligno (post mortem,) non pernoctabit cadaver ejus in ligno, sed eodem die sepelies illum, quoniam exsecratio Dei est seu habetur suspensus. Neque enim haec est dicti sententia, neminem e ligno suspendi, nise qui Deo maledixerit, quod Judaei fere tradunt: constat enim exemplis, suspenfos esse, qui maledictionis in Deum prolatae non adcusantur, Jos. X, 26. 2 Sam. IV, 12. XXI, 6. 9. sed post mortem turpi adhuc poena adficiendus aut omnino maledictus Dei erat, aut certe Ifraelitis civiliter & Levitice talis videri debebat: turpe adeo spectaculum, Deoque invisum, ut terra eo incestari crederetur, nisi ante solis occasium illud e medio tollerent atque humarent. Ex que uno exemplo discamus, quae & reliquis suppliciis post mortem sumtis significatio subjecta fuerit, eamque a sceleratis ad victimas transferamus pro peccatis oblatas! docebit jam Moses non sceleribus modo, sed & levioribus (ut videntur) peccatis, pro quibus fere offerri sacrificia solebant, etiam post mortem irasci Deum, peccatorique maledicere, ac poenas, igni fimiles, repetere, nec quidem (quod alibi minabatur) a filiis nepotibusque, sed ab ipso illo, qui jam mortuus erat. His adde & Aegyptios cruciatus post mortem ignis poenae assimilasse, & Arabiam Israelitis origine ac moribus conjunctiflimam, si qua post mortem supplicia expendi statuit, etiam ignea illa facere : liquere videbitur, Mosen in comburio viclimarum non aliam peccatorum poenam demonstrare voluisse, quam cruciatus post mortem fustinendos, maledictionemque divinam, a qua ne mortuis quidem conquiefcere liceat.

Beatiorem etiam futuri seculi spem ostendere adytum templi videtur, modo hoc nobis concedatur, divinas doctrinas lege Levitica adumbrari. Sanctissimum enim illud sacrarium, in quo Cherubi seu equi tonantes collocati erant, invisibilis Dei vectura, (\*) imago ipsius caeli erit, in quo & habitare & curru tonante vehi Deus existimabatur, ita a mortalibus sanctus ac seclusus, ut a nobis illuc perveniri nequeat. Jam ab adyti ingressu Israelitae & legibus & ultrice sulminis stamma arcebantur, ut mortales a caelo: licebat tamen summo sacerdoti post peractam solemnem peccatorum expiationem, cum omnis populus purus castusque ob illud sacrificium videretur, nec dum novis se peccatis commaculasset, eo ingredi, Deoque sanguinem piacularem offerre. Ex quo si efficere non audeas, fore tempus post veram expiationem peractam, quo in caelum ingressus populo detur: adumbrari tamen videbitur sacerdos hominum in ipsum caelum ingressurus. Atqui in hac mortalium vita licitum unquam fore ingressum in caelum vix crediderim a Mose adsirmari, neque credent alii, qui suturum seculum ab eo aut negatum aut ignoratum contendunt. Sequitur ergo, ut sacerdoti vero altera vita a Mose ostendatur, qua Dei commercio sanctissimoque caelo fruatur. Hoc si tenuerimus, facile & reliqua persiciemus: certe nec ignorasse nec negasse futurum seculum Moses videbitur. (\*\*)

Nimis quidem mystica ac theologica haec videbuntur illis, qui malo in Christum Mosenque animo queruntur, quod nullam de suturo seculo vocem miferit. Quod quidem per nos licet: meminerint enim iidem, negato sensu mystico legum Leviticarum, in quibus solis theologus doctorque Moses esse videtur, ab historico & legislatore ne quidem mentionem immortalis vitae requiri posse. In his legibus arcano sensu latis si theologus est, aliquid in illis de suturo seculo prodidit, uti supra intelleximus: sin illa repudiantur, nec sententia theologica ritibus Leviticis subjecta putatur, nihil ex silentio Mosis contra suturum seculum essici poterit, cum illud in historia aut legibus civilibus commemoran-

dum non fuerit.

6. VIII.

Argumenta quaedam futurae vitae ex Pentateucho a Judaeis petita, non probantur.

Hunc autem Mosen, historicum ac legum compilatorem, a quo mentio suturi seculi vix exspectari, certe non exigi poterat, ea scripsisse, quae haud scripturus

(\*) Lege Praesidis commentationem de Cherubis equis tonantibus, in Commentariis Societatis Regiae scientiarum Guettingensis, tom. I. p. 157-184.

(\*\*) Nonnihil momenti ad persuadendam lectoribus nostram sententiam habebit quod Graeci, Aegytiorum hac parte discipuli, iisdemque quibus Israelitae magistris philosophiae usi, spem metumque immortalitatis arcanis maxime sacris, mysteriisque propagabant. Quo de argumento legisse neminem poenituerit, quae habet Gesnerus noster in dogmate de perenni animorum natura per sacra praecipue Eleusinia propagata: Guettingae 1755.

pturus videtur futuri seculi aut ignarus aut negator, easque Deo tribuisse sententias, ex quibus immortalis vita sequitur, planum facere allaborabimus. Neque vero utemur illa vi atque arte, quam Judaei oraculis quibusdam adhibent, ut cum Dassovio excerpente, (\*) verba Dei Deut. XXXI. 16. tu cubabis cum patribus tuis, & surget populus bic, & scortabitur cum Diis aliis, ad resurrectionem mortuorum transferunt: aut ex futuro tempore verbi ישיר in historia Exod. XV. 1. narrata, tunc canebat (proprie canet ) Moses canticum boc, efficient, eum porro ac tempore refurrectionis cantaturum, quamvis satis constet, non eam vim futuri Hebraici esse, quae semper ad res futuras pertineat: aut ad verba Levit. XXV. 10. annus jubitaei bic est vobis, & revertemini quisque ad possessionem & ad familiam suam, commentantur; cum non omnes annum jubilaei vivendo attingant, sequi, ut in futura vita ad possessionem suam ac familiam redituri sint, quasi vero de mortuis ibi sermo, non de solis vivis sit, qui redire ad fundos possunt. Absurdam etiam suturi seculi spem, si post mortem omnes Judaei ad agros suos in Palaestina revertentur! horum enim fructu si pascendae tot generationes funt, vereor ne plures illis incubaturi fint, quam quibus alendis illa regio sufficiet. Neque recte verbis Moss in rem suam utuntur Deut. VI, 24. W bene sit nobis omnibus diebus, & ut vivos nos servet hodie. Intelliguntur enim illi dies, quibus quisque vivet, per quos illi bene erit, si legem servaverit : plus certe contra adversarium teneri non potest: ultimumque verbum כיום non potius sicut bodie quam bodie reddi ex usu sacrae scripturae debet. Nec majoris momenti est, cum ad verba Num. XVIII. 28. ut detis ex illis oblationem Jehovae Abaroni facerdoti, addunt, Aharonem non perpetuo vixisse nec accipere oblationes potuisse, resurrecturum ergo. Per se enim clarum est, Aharone mortuo oblationes dandas ejus successori esse, quas semel datas, acceptas, comesas & in stercus redactas resurrecturo Aharoni iterum offeri i tam stultum est, ut vix existimem, eos ipsos Rabbinos, qui talia argumentorum monstra prodiderunt, id serio adfirmasse. Mera autem verborum distortio est, cum illud in Rubenitas diclum Deut. XXXIII. 6. vivet Ruben nec morietur, eo trahunt, ob merita patrum Ifraelitas olim refurrecturos, Rubenitas inprimis ob pulcra eheu! merita Rubenis, aut cum oraculum mortem Adamo minatum, Genes. III. 19. pulvis es & ad pulverem reverteris, exponunt, olim in refurrectione reverteris ad pulverem aliorum hominum, narrabitisque vobis invicem, quid mortis tempore acciderit. Haec male sanorum hominum somnia, qui paradoxi studio, atque ut

<sup>(\*)</sup> Legatur ejus diatribe, qua Judaeoram tur cap. I. §. 3. Cui addi potest WETSTEde resurrectione mortuorum sententia explica. NIVS ad Matth. XXII, 30, pag. 476.

artem aliquam in conquirendis argumentis ostentent, plana & quae in medio posita sunt, negligunt, eo tantum pertinent, ut intelligamus, quam talibus adsueto
populo obstupescendum suerit, cum alio ac graviore argumento adversarios suturi seculi Christus percelleret Matth. XXII. 33. Unicum est in dictis ex Mose a
Dassovio allatis, quo rectius uti Judaei, modo voluissent, potuissent, Exod. VI,
3. 4. de quo § XI. aliquid commentabimur.

6. IX.

In Enocho immortalis vitae exemplum ostenditur, si vel in caelum raptum esse neges, Genes. V. 24.

Nec vero anxie conquirenda nobis funt immortalitatis ex Mose argumenta, quae se nobis ultro offerunt, genealogiae ante diluvium libellum legentibus. Cum enim semper in tristia illa verba definant, quae de reliquis patribus scribit Moses, & mortuus est, de unico Enocho, sanctissimo illo Dei amico, sed cujus brevis admodum pro illius temporis ratione vita fuit, Genes. V, 24. legitur: & ambulavit Enochus cum Deo: & nuspiam ille, quia acceperat seu receperat illum Deus. Non jam a dubitatoribus, quibuscum mihi res est, hoc peto, ut concedant, quod verum equidem ac certum esse arbitror, Enochum sine morte ad Deum receptum esse, sed ipse de meo jure ac de veritate aliquid remittens ad tempus faciam, Enochum communi mortalium fato functum esse. Quam hominis sanctisfimi mortem cum Moses non consueto sibi verbo זימת describat, sed receptum illum ad Deum dicat, emphatice id scripsisse existimandus est, ut intelligamus, Enochum in morte non vivere desiisse, sed rediisse ad Deum. Nisi ejusmodi quid dicere voluisser Moses in viro prorsus singulari, non alio verbo usus quam in reliquorum morte fuisset; quo quidem id docet, praestabilius a Deo munus sanctitatisque praemium Enocho dari non potuisse, quam mortem & vero citam, qua ante patres suos ad caelum evolaret. Neque is vitae contemtor Moses est, ut ipsa vitae brevitas ac mors folito citior ei bona & exoptanda videri potuerit, nisi per illam ad Deum reditus detur, quo interprete longam ac diuturnam vitam promittere Deus tanquam praemium solet. Quod si qui illud Mosis dictum nobis erepturi vertere malint, abstulit illum Deus ex pessimorum hominum gente, quae fancto viro indigna videbatur, non quidem probabili argumento pro certo utemur, neque furta disputantium committemus; perpendi tamen velimus, quam apta sit nostra explicatio & filo orationis, & proprietati verbi Hebraici, & sententiis aliarum gentium, quas imitari loquendo Moses potuit. Auctor certe psalmi XXXXIX, de quo dubitari non potest, quin vitam futuram resurrectionemque

mortuorum crediderit verbo mph de reditu ad Deum in sutura resurrectione usus est v. 16. at Deur, inquiens, redimet vitam meam ex potestate sepulchri, cum mortione in Ps. LXXIII. 24. intelligendum verbum sit, sed nolo incertioribus uti. Quod si ex Platonis doctrina de animorum post mortem migratione aliquid de Aegyptiorum metempsychosi colligi potest, saepius mortali statione functi purificatique animi tandem ad Deum redire illis videbantur, ut adeo beatus post mortem atque ad Deum evectus Aegyptiorum discipulo Mosi bene a Deo accipi seu recipi dici potuerit. Sic & Salomoni sursum ire ac tanquam ad Deum, de animo dictum, idem est quod, nunquam mori Cohel. III. 21. XII. 7. In qua Hebraicarum loquutionum convenientia, si quis vetet verba Mosis de Enocho ad Deum recepto explicari, is vero non potius prudenter dubitare de sutura vita a Mose agnita videtur, quam nolle illam a Mose creditam esse, ac vereri & laborare, ne quod ejus vestigium in antiquissimi prophetae libris reperiatur.

Si autem liberalioribus esse lectoribus nostris placuerit, ac dare, Enochum sine morte ad Deum evectum esse, certo jam nobis constabit, esse aliquam hominum in superis vitam, idque solum disputandum erit, ad omnesne illa pios, an ad solum Enochum pertineat? Quae disputatio non difficilis neque intricata videri poterit illa legenti, quae infra ad Numer. XXIII. 10. & Deuteron. XIV, 1. commentabimur.

# S. X.

Argumentum pro vita piorum immortali ex Exod. III. ductum.

Gravius etiam, ac potentiam Dei si cogites, certius videtur argumentum ex amore Dei erga mortuos petitum, quo sutura piorum post mortem vita consirmari potest. Si enim Deus suos post mortem impense diligit, illisque, si qua ejus ratione sieri possit, bene sacere cupit, alteram sine dubio vitam illis largietur, nisi illud donum divinam potentiam superet. Jam vero sanus nemo, philosophus tanto nomine dignus nullus dixerit, omnipotenti Deo impossibile esse, animis immortalitatem atque etiam corpori novam vitam largiri. Quod si ergo Moses mirisicum Deo suorum etiam post mortem amorem ac fere desiderium, cupiditatemque, illos benesiciis demulcendi, tribuit, sequitur ex hac Mosaica doctrina, ut altera vita amicis Dei exspectanda sit.

Infignis est in hanc rem historia, quam de angelo Dei in rubo sibi viso narrat Moses Exod. III. Hic enim cum accedentem ad se Mosen vidisset, ego,

inquit, Deus sum patris tui, Deus Abrahami, Deus Isaaci & Deus Iacobi v. 6. Hactenus non adparet, qua se ratione Deum patrum, Abrahami, Isaci & Iacobi dicat: quorum verborum duplex esse potest sententia. Aut enim Deus Abrahami non plus significat quam Deum, qui ab Abrahamo cultus est, eumque ab aliarum gentium & familiarum Diis distinguit: aut Deum Abrahami foederatum atque amicum. In quo interpretationum tanquam bivio si optio dubia videatur, neque rem omnino conficiat, quod prior interpretatio fola fumta Deum verum non satis distinguat: (ipse enim Abrahamus usque ad annum septuagesimum quintum idololatriae adcusari non sine veri specie solet:) ex sequentibus valde illa confirmabitur sententia, Deum Abrabami este, qui non solum ab eo cultus, sed & ejus foederatus amicusque fuerit, atque adeo ambas interpretationes conjungi debere. Idem enim Deus cum v. 7. 8. 9. fignificasset, quam ad animum suum oppressio Ifraelitarum in Aegypto pertineat, jusfissetque Mosen populum suum ex Aegypto educere: exquirit Moses, quo nomine in tanta multitudine Deorum vocari velit? v. 13. Intelligebat enim, cum plures terris Dii quam gentes essent, neque ex solo Dei nomine jam agnosceretur, cujusnam Dei tegatum se diceret, interrogatum se de proprio Dei sui nomine iri. Respondet magnus angelus: ERO, qui ero: Sic dices ad filios Ifraelis: ERO misit me v. 14. Nempe ipsum illud verbum, ERO, tanquam proprium sibi nomen induit Deus, vt significet, semper se futurum, qui olim suerit, nec promissionibus alium quam opere & factu: qualis olim fuerit Palaestinam posteris Abrahami promittendo, talem & dando futurum. Addit porro Deus v. 15. sic dices filiis Israelis: ERIT (ita nomen IEHOVA exprimimus. cujus omnem emphasin vox una latina non capit; dubitari tamen non potest, quin יהוה erit fignificet, fitque tertiae perfonae nomen pro אהיה ero) באוד, Deus Patrum vestrorum, Deus Abrahami, Deus Isaaci & Deus Jacobi misit me ad vor. Hoc est nomen meum in seculum, & bacc est commemoratio nici in generationem & generationem. Jam intelligitur, eum, qui se vocat ERIT, Deum Abrahami, hoc fignificare, nunquam se desinere esse Deum Abrahami, sed qualis olim fuerit ante aliquot secula, talem & nunc & post multa secula fore foederatum amicumque Abrahami Deum. Quodsi enim Deus Abrahami is modo effet, qui ab Abrahamo cultus est, non opus videtur illo dudum mortuo profiteri, eundem se Abrahami Deum porro futurum, cum mortuus Abrahamus alium quasi adoptare ac colere Deum non possit. Foederatus autem amicusque Deus fi intelligitur, liquet, etiam post fata mirifice amicum Abrahamo, Isaaco & Jacobo Deum este, qui & illo amici nomine aeternum compellari gestiat, Arga Aler hamum, Hagener & Jacobum con Names conference

& filios Ifraelis ob amicitiam, cum Abrahamo, Ifaaco & Jacobo initam, in libertatem vindicaturus Palaestinamque illis daturus sit. Vocatur quippe & est, ERIT, Deus Abrahami: sive ut liberiore oratione clarius dicam, is, qui semper idem erit, atque etiamnunc non minus mortuo Abrahamo amicus est, quam vivo olim fuit, cujus amicitiae ac foederis memor Ifraelitas, Abrahami posteros, ab Aegyptiorum servitute liberatos Palaestina donabit. Hunc nos amorem Dei erga mortuos cogitemus! existimabimusne, eos omnino mori posse, quos familiari adeo adfectu omnipotens complectatur? Fierine poterit, si eodem adhuc in cinerem Abrahami animo Deus est, quo olim in viventem erat, atque si illi bene esse cupit, ut in sepulcro sine sensu hujus omnipotentis amicitiae jaceat & squalescat? Videmus illum tam cupere Abrahamo, ut vel posteris amici sui causa bene faciat (\*); ex quo efficimus, eo delectari Deum, si Abrahamo, quacunque id ratione fieri possit, bene sit. Atqui si omnino vivere desiit, nec male ipsi nec vero bene esse potest, neque posterorum victoriis & felicitate laetabitur. In beatissima ergo mente desiderium inesse putabimus bene de amico demerendi, qui omnino nullus sit? quod desiderium in quo inest, ille non potest non mifer esse.

# IX. . Qual verbue. E. C. trustant half. XI.

Eodem argumento Christus vsus est, Matth. XXII. Marc. XH. Luc. XX.

Quam juste ergo & recte hoc Dei oraculo a Mose nobis prodito obmutescere loquacem Sadducaeorum scholam justit Christus! Matth. XXII. 23-33. Marc. XII, 18-27. Luc. XX, 27-40. Non his sufficiebat, jactare, nullam suturae vitae & resurrectionis a Mose sactam mentionem esse; sed ultro quasi inferentes bellum non desendentes, eas leges tulisse Mosen disputabant, quas ferre non poterat resurrectionem mortuorum credens. Nudata quidem latera Pharisaeorum erant, quorum nobilissimi doctores ne Veneris quidem usu resussitatos ad alteram vitam exclusisse videntur. Saadias certe, & Maymonides, quamquam illi recentiores, in eam sententiam iverunt, post resurrectionem ex mortuis etiam Veneri operam datum iri, quorum verba non describimus, in Dassoviana dissertatione aliquoties citata c. IV. S. 7. legenda (\*\*). Quem cuniculum in arcem religionis stolide ductum observantes Sadducaei, negabant,

cessam Israelitis tradunt.

<sup>(\*)</sup> Magis hoc argumentum confirmatur, fi ea addas Deuteronomii loca, quae Palaeftinam non ob propriam pietatem, fed amore erga Abrahamum, Isaacum & Jacobum con-

<sup>(\*\*)</sup> Aliqua hujus generis etiam collegit Wetstenius ad Matth, XXII, 30. cum Daffovianis conferenda.

Mosen credere suturam resurrectionem potuisse, qui non permiserit solum, sed & praeceperit, vt fratris sine sobole mortui uxorem frater ducat. Si enim uterque frater ad vitam suturam rediret, nec posse utrumque eadem uxore uti, nisi horrendo adulterio incestare sanctum illud piorum domicilium ipso quasi Mose auctore audeamus, nec tamen liquere, quis cedere alteri uxore debeat. Si enim is uxorem repetat, qui eam sibi primus junxerat, adulterum sore fratrem, qui illa post fratris sata usus esset. Quod si liberos suscepisset, illi quidem concedi uxorem posse, ex quo gravida sacta sit: at sieri posse, vt pluribus deinceps fratribus eadem uxor nubat, nullo illorum sobolem ex illa tollente. Hoc si siat, legem de Leviratu turpissimas turbas in suturo seculo daturam.

Hujus argumenti vim omnem & aciem uno ichu elidens sapientia magni disputatoris, negansque in futuro feculo conjugia celebratum iri, quod nemine moriente non opus sit humanum genus concubitu suppleri, ex ipso Mose probat, mortuos, pios saltem, Deo vivere. In qua probatione insunt aliqua interpretibus non omnibus intellecta. Nec enim Christus negat, Deum ullius rei, quae non vivat, Deum dici posse: quod qui negare poterat? cum templum domus Dei, Palaestina terra Dei vocetur, Deusque toties caeli Deus appelletur? sed ea ratione negat Deum mortuorum esse posse, quo illa vox in Mosis narratione accipitur. Nobis quidem haec vera sententiae Christi, vt a Matthaeo perscripta est, declaratio videtur: erratis, o Sadducaei, vestrique erroris fons est, quod neque scripturam intelligitis, neque cogitatis potentiam Dei. Haec enim tanta est, ut mortuos ad vitam reducere possit, si velit: illa Deo mirificum adev amorem suorum tribuit, ut & velle eos ad vitam revocare videatur. Nec enim in futuro seculo uxores ducent, neque maritis nubent: angelis quippe simile & immortale humanum genus supplementis opus non habebit, neque ita a Deo informabitur, ut liberis procreandis operam dare inutilem gestiat. Ad resurrectionem autem mortuorum quod attinet, nunquamne legistis, quod tanto adfectu animi dicit Deus, ego sum Deus Abrahami, Isaaci & Jacobi? Deus autem mortuo-rum amicus esse nequit, nec sieri potest, ut, quibus ipse bene esse tam impense vult, omnino ne sint quidem. Omnes ejus amici & foederati ipsi vivunt.

Atque ab hujus quidem argumenti vi non procul abfuisse aliqui Judaeorum videntur, qui ex Exod. VI. 3. 4. resurrectionis spem eliciunt: nisi quod, ut sunt hominum ingenia, artis studio? an ut sententiam suam de Palaestina etiam in suturo seculo a redivivis inhabitanda tuerentur? e manibus quasi veritatem dimiserunt. Cum enim Deus Palaestinam se Abrahamo, Isaaco & Jacobo de-

disse dicat, quamvis illam non patres, sed nati post aliquot secula silii possederint, sequitur, Deum & post mortem sanctos sidei antistites amare, & aliquem in illis sensum post sata superesse, ut terra posteris concessa laetari tanquam sua possint. Haec si dixissent Judaei, probabilia certo protulissent, atque ex quibus essici aliquid poterat. Sed eheu! quam misere illo dicto abutuntur? Ipse enim Abrahamus, quia Palaestinam non possedit, in qua solum sepultus est, ergo idem aliquando (sic nugantur) ex inferis surget, Palaestinaque, nisi sallor, potietur. Addunt & hoc, Palaestinam patriarchis promissam esse, ut in ea sepeliantur & resurgant, quod cum nondum sactum sit, sequi, ut olim siat. Atqui haec mera est principii petitio, si contra Sadducaeos disputent, qui id ipsum negant, Palaestinam eo sine donatam patriarchis, ut in illa resurgant (\*).

S. XII.

(\*) Possit etiam huc trahi, tractusque est a Iudaeis tempore Christi locus, de sanguine Abelis ad Deum clamante, Genef. IV, 10. quippe quo significari queat, caedem cultoris & amici fui, hac una de caussa occisi, quod facrificium ejus acceptum gratumque effet, aegre ferre Deum, eique, ac si superesset adhuc cuperetque fupplicio Caini fatiari, vindictam fanguinis inferiasque debere. Quod argumentum immortalitatis animorum, multo quidem illo incertius, quo Christus usus est, tractarunt Judaei, omnique orationis figuratae ornatu convestiverunt. Quod enim proprie diceres: quem Deus adhuc post fata amat ulciseaturque, illum non posse vivere prorsus desiffe; omnipotenti enim Deo aegre nunquam ese, sed illum amicos, quibus non fine molestia careat, in vitam revocaturum, iisque praestiturum, ut sanctam animam sceleratorum suppliciis expleant: ita figurate ex. tulerunt: clamare pold fata Abelem, qui autem clamet, eum & superesse & vivere. Ultro fateor, verifimile potius quam certum hoc probationis genus esse: parata enim ne ganti responsio, parricidii poenas Deum exigere non ejus amore ac defiderio, qui caefus fit, nec ut illius animum vindicta fatiet, sed exempli atque viventium caussa, ut hi

tuto in terris degere possint. Indicare tamen, atque addere differtationi volui & hunc veritatis fontem, partim ut Christi argumentum cum hoc comparantes intelligant, quantum ipfe in disputando Judaeis fui temporis eruditiffimis praestiterit, proque divina sua sapientia neglexerit verifimilia, certis & indubitabilibus ufurus, quae isti in medio licet polita non cernebant; partim quod Paulus videri queat ad idem argumentum beatae immortalitatis respicere, illudque suo calculo comprobare, cum Hebr. XI, 4. fide, inquit, Abel adbuc loquitur, licet mortuus: id est, demta figura: fide promeruit Abel, ut vel post mortem Deo charus effet, ejusque cupiditate vindictae ab impio fratre sumendae Deus ad puniendum Cainum folicitaretur.

În hoc autem argumento, quod breviter Paulus attigit, perorando, atque ad allegoricum fuum Abelem transferendo, non copiosus modo est, sed plane luxuriatur Philo, illo libro, quo deteriorem insidiari postori probat: errans sine dubio atque reprehendendus. Non enim suffecit ei, ornare argumentum ac siguratae dictionis shore induere, sed plane ex siguris nimis proprie sumtis omnem vim probandi ducit: quis sit sanguis, quaerit, nempe animam ait esse, hanc pu-

#### 6. XII.

Argumentum pro immortalitate piorum & impiorum, ex Exod. XX. 5. 6.

Adfine est argumento, quo Christum usum esse diximus, aliud ex san aliune primi praecepti in decalogo petitum. Sic enim Deus Exod. XX, 5. 6.

tat proprie clamare, ex quo efficit, superesse & vivere animam, quae clamet, quin eo progreditur, ut ipfa illa Dei verba, quid fecifti? irriforia dicat, acerbe quippe exprobrantia Caino, nihilipfum egiffe, quem enim occidere volebat fratrem, illum vivere. Praeterea haec, quas alii de immortalitate proprii Abelis disputasse videntur, ad mysticum suum Abelem, virtutis Deique amorem transfert, quem immortalem effe, id eft, in idea ac recordatione superesse, ac si vel in hominum aliquo exflinctus fit, in aliis tamen refurre-Eturum docet, jam, prout res tulerit, proprietatis verborum ultra grammaticos prudentesque interpretes studiosos, jam totus allegoricus, magnoque apparatu id probans, quod ultro nemo non dederit, ideas rerum non perire, seu, ut nostri philosophi dicturi erant, essentias ut rerum omnium, ita & virtutum aeternas effe, earumque ideas in intellectu etiam divino perennare. Adfcribam potissima ejus ex verbis, quia ex illis intel. ligitur, quomodo alii Judaci de proprii ac veri Abelis anima immortali disputarint: paginas cito editionis Mangeyanae, quod haec mihi jam ad manus est, non ex qua alias citare Philonem foleo, Wechelianae. Est ergo ipfi pag 179. Abel omnia ad Deum referens, Dei amans mens: (o μεν γάς Aβελ ανα-Φερων επί τον θεον πάντα, Φιλόθεον לכאל derivato, nifi fallor, nomine ex הב אל donum dei. Nominis enim etymon, non folum, de quo alii cogitant, facrincium ab eo spectari, colligo ex his, quae statim sequuntur: Cain autem ad se universa referens, si-

gnificat quippe POSSESSIONEM, mens est sui amans. Hanc mentem Dei amantem disputatione victam & exturbatam pio contemplatori, fed disputatori malo, fingit, pag. 200; & tamen non immortalem folum, fed & invulnerabilem effe docet, additque pro argumento: μαρτυρήσει δε το χρηθενλόγιον, έν ὧ Φωνη χεώμενος, καὶ βοῶν α πέπον θεν ύπο κακού συνθέτου τηλαυγως έυρίσκεται. Πως γαιρό μηκετ ων διαλέγεθαι δυνατός; Ο μεν γάρ σο-Φός, τεθνημέναι δοκών του Φθαρτον βίον, ζη τὸν ἄΦθαρτον ὁ δὲ Φαῦλος ζων του έν κακία, τέθνηκε τον ευδαίμονα: i. e confirmat illud scripturae oraculum, in quo voce utens, eaque vociferans, quae a malo focio (peccato & philautia) pafsus erat, manifeste invenitur. Quomodo enim qui omnino non est, loqui posset? Sapiens, (i e. internus noster homo, qui totus est sapientiae) mori visus, & excedere ex mortalium vita, vivit immortalem: malus autem (prava nostra indoles, adversaria virtutis amorisque divini) vitam malitiae degens, felicem ac beatam amifit. Pag. 205. Kaj έιπεν ό θεός, τί εποίησας; Τὸ, τί εποίησας, καὶ άγανάκτησιν έμΦαίνει έπὶ όυκ έναγει πράξει, και χλευασμόν έπι τω δολοΦονήσαι δοπούντι - - - ήχλευη, διο το δίεθαι έπιβεβουλευκένου τω κρείττονι, έπιβουλευκένου δε δυκ εκείνω μάλλον, ή έσυτῷ. Ζη μέν γαρ, ώς 204

quoniam ego Jebova Deus tuus sum Deus Zelotes, animadvertens os oribus meis in culpam patrum in siliis, nepotibus ac pronepotibus, faciensque pietatem millenis gene-

καὶ πρότερον έφην, ὁ τεθνάναι δονών, είγε και ίκετης ων θεού, και Φωνή χρώμενος ευρίσκεται. i. e. & dixit Deus, quid fecisti? illud, quid fecisti, & indignationis est, ob sceleratum facinus, & sarcasini in illum, qui putabat bomicidium patratum fibi esse - - - Irridet nempe illum, quod existimans, potiori se insidiatum esse, ipse sibi struxerat infidias (Vult enim pro απέκτεινεν autov, occidit illum, rescribi in bibliis Graecis, aπέκτεινεν εαυτον, occidit fefe, ludens in Hebraico ויהרגהו, quod, licet contra grammaticam, ita reddi posfet: p. 200. Sic faepe Thalmudici ludere folent, falfam explicationem verae adjungentes, hac phrasi: noli legere ita, sed ita - - ) Vivit enim, ut supra dixi, qui mortuus babebatur, siquidem & Deo supplex & voce utens deprehenditur. P. 205. Ωσπες γάρ μουσικού τινος ή γεαμματικού τελευτήσαντος, ή μεν έν τοῖς ἀνδράσι μουσική καί γραμματική συνέφθαρται, αι δε τουτων ίδεαι μένουσι και τρόπον τινα βιουσιν Ισοχεόνιοι τω πόσμω παθ' ας ει τε όντες καὶ ὁι μέλλοντες διαδοχαίς ταις έσαεὶ μουσικοί τε καὶ γραμματικοί γενήσονται όυτω και το έν τινι Φρόνιμον, η σῶΦεον, η ανδεείον, η δίπαιον, η συνόλως σοφον, αν αναιεεθή, ουδέν ήττον έν τη του παντός άθανάτου Φύσει Φρόνησις αθάνατος, και άρετη σύμπασα άφθαετος έστηλίτευτα, καθ ήν και νύν είσιν αστείδι τίνες, και αυθίς YEVYTOVTOY. Prout enint musico aliquo aut

grammatico mortuo, quae quidem in ipsis erat musicae aut grammaticae scientia periit, manentibus earum ideis, & quodammodo mundo coneternam vitam viventibus, fecundumque illas & nunc sunt, & erunt perpetuis successionibus musici & grammatici: ita & quae in quoque est prudentia, aut tempe. rantia, aut fortitudo, aut justitia, aut ounino sapientia, si moriatur, manet tamen in universi bujus aeterni natura prudentia aliqua immortalis, habetque in virtutis toto genere, nunquam interituro, aliquod tanquam monumentum, ad quod se conformantes, de nunc funt, & erunt porro boni. ( Ita studium allegoriae enervavit argumentum immortalitatis. Sic enim omnino, quod & subjungit, homine uno interemto, non occidisse videbitur humana in universum natura: sed haec nec est hominis immortalitas, nec rebus tam obviis probandis hae artes adhibendae erant, quas fine illis allegoriarum fidiculis omnes ultro fatebuntur). P. 206. 207. Διό πας Φίλαυτος, επίκλησιν Κάϊν, διδαχθήτω, ότι το όμωνυμον του "Αβελ ανήρηκε, το έιδος, το μέρος, τον άπειμονιθέντα τύπον, ου τὸ ἀρχέτυπον, ου το γένος, ου την ίδεαν, απερ δίεται μετά ζώων, άφθαςτα έντα, συνεφθαςκεναι. Λεγέτω δη τις κατακερτομών αυτώ και επιχλευάζων τι πεπόιηκας, ω κακοδαίμων; όυχ ήν μεν δοκείς άνηρηπένα Φιλόθεου δόξαν, ζη παρά τω θεω; σεαυτού γοβρ γέγονας αυθέντης. Πάνυ δε πεφώνητας, κας πρός κάλλος έξμηνείας, και πρός νοημάτων εύρεσιν, τα επιλεγόμενα ταυτα, Φωνή αίματος

generationibus amantibus me & facientibus praecepta mea. Primum enim millenis, sive ut clarius distinctiusque dicam, millesimis sitiorum siliis dum se bene facturum ob patres pios Deique amantes promittit Deus, sequitur, ut ne post mortem quidem amicos suos diligere definat, qui post multa annorum millia vel filios illorum indulgentia fua ob patres complectitur beneficiisque adficit. Quo si animo in patres est, ipsos etiam vivere volet; quod si velit, vivere etiam jubebit, ut bene illis sit suaque ipsi indulgentia ac muneribus perfrui possint. Idem de odio Dei in hostes dicendum, quos suo fato superstites esse ex capite tertio Exodi colligere non potuimus. Si enim benignissimus hominumque amantissimus Deus mortuorum hostium filios miseros in hac vita jubet ese, ut parentibus inimicitias referat, justo adhuc odio in peccatores post mortem ardere videbitur fanctaque vindictae cupiditate. In omnipotente vero illo animo vindictae cupiditas inanis, quae veris hostium malis non fatietur, inesse haud potest. Supererunt ergo post mortem mali, ut illorum miseriis ultricem animam Deus impleat (\*).

Quin

του άδελ Φου σου βοά πρός με έν της γης. Ἡ μεν ουν κατά την Φράσιν ύψηγορία πασι τοῖς μη λόγων άμυήτοις γνώριμος τα δ' έμφαινόμενα νοήματα, ώς αν ότοι τε ώμεν, έπιτκεψώμεθα. Καὶ πρότερον γε περί τοῦ αιματος. Πολλαχού μέν γάς της νομοθεσίας ουσίαν της ψυχης αποφαίνεται το άϊμα, λέγων αντικρυς. Η γας ψυχή πάσης σαρκός αιμά εστιν. κ. τ. λ. Quapropter omnis fui amantior, Caini cognomine, sciat, se quidem cognominem Abelis occidisse, specie, parte, imagine in aliquo bominum expressa, non autem archetypum ejus, non genus universum, non ideam, quae, immortalia cum fint, putabat tamen cum animali mortua effe. Quem, irridens recle ita alloquaris: quid fecifti, infelix? Quam tibi videbaris sustulisse dei amantem mentem nonne vivit apud Deum? ( Notemus & hic, vivere and Deum, effe,

in ejus tanquam recordatione vivere: quod & phrasin illustrat, qua Christus Luc XX, 38. pios progenitores vivere Deo dicet :i.e. Deum illorum recordatione ac defiderio teneri, non eorum oblitum effe, ideoque certo certius curaturum, ut & ipsi vivant). Tibi ipse manus intulisti. Quae autem adduntur: vox sanguinis fratris tui clamat ad me ex terra: & mira dictionis pulchritudine infignia funt, de sententiae ubertate. Pulcritudinem quidem ac fublimitatem omnes agnoscunt non indocti: at de sententiis reconditis, quantum sciam poteroque, dispiciam. Ac primo quidem de sanguine, quem saepe lex animae esfentiam perhibet, diferte ctiam dicens: anima enim omnis carnis sanguis est.

(\*) Concideret koc totum argumentum a poenis filiorum ductum, si certum esfet, quod habet fumme Reverendus Io. Iuftus Ebeling in erbaulichen Betrachtungen für Leute, fo in Stadten wohnen, T. II.p. 309. quartam generationem nominari, quod veQuin si silios patrum caussa diligeret selicesque esse Deus juberet, haud scio, an amabilis hic, sed morbus tamen dicendus esset, rationis expers, si esse patres desissent, neque quidquam ad illos a filiorum selicitate pertinere posset. Vellet enim illis benefacere, quod cum non posset, vana specie beneficii, ex quo illis nunquam bene erit, amorem suorum ac desiderium tanquam salleret. Amabilem hunc morbum dixi; sed in summam ac persectissimam mentem nulla animi perturbatio, amor nullus rationis expers cadit. Gravior alter & invidiosior morbus, quo silios odio parentum miseros in hac vita esse jubet, sa hujus miseriae sensu nullo parentes adsici unquam possunt. Neque id quidem injustum est, silios non omnino ab omni labe puros adversae sortunae per brevem hanc vitam a Deo permitti, ut patres impii in illis puniantur, si patres se puniri adhuc sentiunt, silique in alio seculo beati evadere possunt, cui poenae & praemia maxima servata sunt. At si omnis selicitas humana hac mortali vita absolvitur, justo judice minus dignum videtur, quidquam in filios ob pec-

risimile sit, eam patres vivendo attingere posse, proneporumque mala cum summo vivos cruciatu spectare. Sed obstat, nisi fallor, huic conjecturae, eodem fere tempore, quo haec dissertatio primum prodiit, propositae, sequentis membri analogia, cujus sine dubio ea est sententia, mortuis etiam patribus piis bene sacturum Deum propter ipsos eorum soboli. Nemo enim mortalium tam erit unquam longaevus, ut millesimam nepotum generationem vivus spectet.

Erat autem omnino Viro prudenti ac doto caussa inquirendi in id, quod plurimi intactum relinquunt, cur minas Deus ad tertiam quartamque generationem extendat,
non ultra quidquam filiis impiorum minetur,
non in secunda generatione subsistat ejus suppliciis contentus. De quo certi quidem nihil habeo dicere: reliqua tamen Mosaica colligenti sit verisimile, eandem & hic poenam
a posteris repetendam minari Deum, quam
saepe alias, sepram nempe, (Num. XII, 1014. Deut. XXIV, 8, 2 Sam. III, 29, 2 Reg.
V. 27.) cujus haec singularis natura est, ut
hereditaria in tertia tamen aut quarta gene-

ratione definat, ad quintam non permanatura. In quarta quippe generatione ne folet quidem perfecta lepra haerere, sed ex illa modo superesse olens anima, dentes cariosi, facies livida, quod didici nuper ex medicis Londinenfium observationibus: (medical Observations by a Society of Phylicians at London, Tom. I. p. 204.) Lepram prae reliquis morbis poenam divinam visam esse Israelitis, indeque צמד έξοχην playam, (הנגע) plagam flagelli, (נגע צרעת ) flagellumque (צרעה ) dictam effe partim pervulgatum eft, partim alibi a me monitum, ubi de lepra in primis lineis theologiae typicae egi. Nec aliter reliquus Oriens de morbo infanabili ac fatali sensit. Persae etiam, si quem lepra laborantem viderent, in solem eum peccasie existimabant, Herodot. I, 138, Erit fortaffe aliquando otium, est certe animus, de lepra copiofius disserendi: optem tamen, ut de ignoto nostris regionibus morbo plura antea certo comperta nancifci possim, quae quidem vix abunde quam ex Gallia sperem, in cujus meridionalibus morbus adhuc fupereft.

vitae diem finiatur: indignius, idem facere mortuis jam parentibus, nihilque inde persentientibus. Quid enim hoc esset, nisi sine fructu surere, irasque rationis expertes exercere? Aut ergo aliud seculum exspectandum est, in quo siliis per hanc vitam miseris perennis selicitas concedi queat, vivantque post momentimpii patres, ac poenis suae sobolis crucientur: aut indignior vox nulla sapientissimo & aequissimo Deo excidere potuit.

#### g. XIII.

Verba Bileami de morte & futuris justorum, Num. XXIII, to. expenduntur.

Insigne etiam in rem nostram dicum Bileami est, quod a Deo agitatum adflatumque effudisse Moses narrat Num. XXIII, 10. Moriatur vita mea morte ivstorym & sint futura mea ut illorum. Jvstorym (שרים) quidem nomine Ifraelitas designare propheta videtur, ad justa ac vera religionis praecepta informatos, qui populus & alibi ישר justus seu rectus tanquam proprio nomine vocatur Jos X, 13. 2. Sam. I, 18. atque vocabulo inde ducto, diminutivo, nifi fallor, זיזיין Deuteron. XXXII, 15. XXXIII, 5. 26. Jef. XXXXIIII, 2. allusione ad literas ישר facta, a quibus Israelitarum nomen incipit. Ex serie enim orationis non alii quam Israelitae justi esse possunt, quorum sibi mortem Bileamus votis expetit. Jam quid in morte Ifraelitarum, nisi redituram vitam spemque beatae immortalitatis spectes, praecipui eximiique quod cupiditatem prophetae solicitare potuisset? Ipse ferro deinde interemtus, Israelitae peste aut pesti simillimis morbis abrepti & ex vita tanquam exturbati, ut (immane & incredibile!) sub Palaestinae ingressum in sexcentis virorum millibus non nisi bini, Calebus & Josuas, essent, sexaginta annos supergressi. Horum nec longaevitas nec mortis genus illas voces divino viro exprimere potuit. Aliud sit in morte eorum oportet votis precibusque dignum: neque aliud quidquam vel conjectura assequi possumus, quam spem beatae immortalitatis reditusque ad Deum, quam divina doctrina Ifraelitis morientibus oftendebat. Qua spe quamquam alias gentes non penitus excludimus, nec enim constat eas jam tum universas veri Dei cultum exsuisse; erat tamen populo Dei magis propria ac peculiaris, mediis gratiae , quae dicunt , instructo ac porro instruendo. Addit Bileamus , זאחליתי כמהו & futura mea ut ejus (populi Israelitici) futura. In quibus explicandis primum fciri velim, אחרית non proprie ipfum rei finem fignificare, ut vulgo verti folet, sed serum ac futurum: quod veritatis studio moneo, non quod mihi incommodum accidat fraudique fit fententiae meae, fi vel mone finem vertas. Certe חחרית הימים non eft finis dierum, ut incautius redditur, fed fera pars dierum seu futuri dies, quod vel ex Genes. XXXXVIIII., 1. liquet. Quae enim eventura dicit Jacobus הימים ea nec fub finem feculorum, nec ( quem alii finem dierum propheticorum vocari putant) tempore Christi, sed plurima tempore Josuae, Judicum ac Regum, ante exilium Babylonicum, seris suturisque Jacobo diebus impleta, non extremis funt. Futura ergo fua, quae morti adjungit, talia esse cupit vates, qualia exspectari ab Israelitis poterant: videturque per futura mea explicare, qua fibi ratione mortem Ifraelitarum optaverit. lent enim Hebraei in sublimiori oratione eantlem sententiam bis ponere, planius aut fortius aut ornatius repetendam, ut unius hemistichii explicationem alterum haud raro contineat. Jam quae haec morti conjuncta futura? Videtur quidem אחריות futurum pro praemio? an pro vita futura? poni Pl. XXXVII, 37. 38. cum injustis negatur futurum esse. Verba haec funt: futurum enim viro est pax. Rebelles autem exscinduntur una, futurum impiorum exscinditur. Quae fignificatio vocabuli fi non certa fatis neque huc transferenda videri possit lectoribus, conflat faltem, Arabibus futuram vitam tritissimo verbo אלאחרה El- Achirat dici, quod vel in uno Corano toties occurrit, ut loca excerpere opus non fit. (\*) Qua luce non alius linguae, fed ejusdem, dialecto tantum leviter diverfae, quid nti prohibet in antiquissimo oraculo explicando? Neque tamen hunc significarum lectori obtrudo, si quis forte linguarum Orientis ignorantia nescio quantum fibi Arabicae ab Hebraica lingua discrimen fingit: satis mihi est, mortem & futura componi, haecque fibi ita precari Bileamum, ut ab Ifraelitis exfpectari poterant. Erit ergo in morte populi Dei fingularis aliqua hostibus negata felicitas, exoptandaque futura cum morte conjuncta. Hosne totos mori existimabimus, an hanc vitam cum futura commutare? Atque etiam hoc juvat, quod cum supra vero fimile feceramus, fingulares Dei amicos, Abrahamum, Ifaacum & Jacobum felicem vitam post fata manere, eadem jam felicitas ad populum etiam Dei posterosque illorum pertinere posse videatur.

6. XIV.

(\*) Fortaffe hic mea culpa erratum est, mortemque potius ipsam אוליה hoe loco Agnificat, ut in fabulae Locmannianae XIX. interpretatione dicitur: malos recordationem ב על פ פ שו גרפט Subire malefactorum, pei i is isto enm finis ipsorum instat, i.e. cum morti vicini hil tamen vel sic robori argumenti decedit.

funt, ut ex ferie fabulae intelligitur. Quidquid alibi designet Hebraicum vocabulum, nofiro quidem loco ob parallelismum utriusque membri mortis fignificatio paulo aptior est. De etymo etiam nominis איירון panlo jam incertior fum, quam ante afiquot annos. Ni-

#### fine produce the Dei en disquire .VIX ... Quen had pour Deo the view

Lex de non Ingendis it sium metuis, qui filii Dei junt Deuter, XIV, 1. 2.

Eandem toti populo spem ostendit, modo arripere eam velit audeatque, praeclara Mosis de aliquo luctus genere sententia inter Israelitas abrogando, quod populus filique Dei fint, quos mortem nimis exhorrescere indignum fit. Sic ille Deuteron. XIIII, 1. 2. Filit vos estis Jebovae Dei vestri: ne vos incidite, neque ponite calvitium inter oculos vestros, quoniam populus sanctus tu es Jehovae Deo tuo, atque te elegit fibi populum peculii ex omnibus populis, qui sunt in superficie terrae. De ipso incisionis & vulnerationis ritu in lugendis mortuis, deque pilis in luclu aut rafis aut evulsis non jam nobis agere vacat : hoc unum ex Mose excerpimus, grauiora illa infani luctus indicia ab Ifraelitis abesse debere, quia filii Dei fint populusque ejus peculiaris. Videtur ergo mors filiorum Dei minus in malo esse, quam aliorum hominum, quoniam minus lugeri debet. Jam fiste tibi illum Mosen, qui piis longaevam vitam pietatis praemium proponere, mortem sceleratis minari solebat, cui ipsi ob minus modesta in Deum verba haec poena dicta erat, ut in deserto moreretur, ipso frustra deprecante : huicne viro tolerabilior mors filiorum Dei quam aliorum, luctuque minus digna videri poterat, nisi alia post illam vita superesset? Mihi quidem, ex lege Mosaica rem existimanti, majus etiam malum piorum mors esse videtur, quam impiorum, spe aeternae felicitatis post mortem demta. Cum enim gravissima hujus vitae mala impiis minetur, his autem, qui Deo filiorum loco funt, infignem in terris felicitatem oftendat, horum mors, qua tanta bona amittunt, miserrima, illorum etiam exoptanda dici possit. Jam vero cum mors Israelitarum cum tanta jactura conjuncta minus lugenda Mosi videatur, quia filii Dei sunt, eodemque teste & Bileamus mortem Ifraelitarum fimilem fibi optaverit, Deusque post mortem amare suos illorumque causa velle pergat: quam faciemus summam harum cogitationum, nifi, filiis Dei post mortem bene fore, alteramque illos manere vitam?

Aliquid his, quae scripsimus, roboris accedet, si constet, in ipso nomine siliorum Dei immortalitatis spem inesse visam Hebraeis. Asaphus certe versu sexto & septimo Psalmi LXXXII. magistratus Judaeorum his verbis alloquentem sacit Deum: ego dixi, Dii vos estis, & silii altissimi vos estis omnes: profesto us
bomines moriemini, atque ut unus principum caderis. Quam hic sacit Asaphus
oppositionem siliorum Dei & hominum, ipsumque hoc, quod tanquam magado so &
praeter exspectationem canit, ipsos hominum instar morituros, quamvis silii Dei

Mabaniqa

sint, prodit, filii Dei qui dicuntur Hebraeis etiam hac parte Deo similes visos, quod immortales fint. Sed hoc non nimis urgemus, veriti, ne qui mentionem immortalitatis a Mosis scriptis abjudicant, iidem & negent, Mosen eandem sententiam, quam recentiores Hebraei immortalitatem professi, verbis subjecisse. Alioquin & Christi oraculo uti forte liceret, qui, filii, inquit, Dei sunt, filii resurrectionis facti, probaturus, eos non amplius morituros nec conjugiis supplendos esse, qui ab inferis excitati sunt. Luc. XX, 36. Hic filii Dei iidem, qui angelis fimiles & immortales.

Nec vero silentio praetermittendum est, quod immortalem piorum vitam ex his verbis rece effecit, cui tot alia debemus priscae veritatis cimelia, plus fere reliquis bonae theologiae habens & fingularis Judaeus, Rabbi BECHAI. Verba, eum ipse liber ad manus non sit, ex notis beati IOANNIS HEINRICI MICHAE-LIS ad biblia Hebraica describimus: Amoraeorum bic mos fuit lugendi mortuos suos, siquidem enim vita bujus mundi praecipua illis fuit, eam cum perdiderunt, perierunt aeternum: at vos non sic; filii estis -- &c. Solet pater filiis pulcram parare bereditatem, & vobis futura vita quam creavi parata est: ergo non licet vobis sic, ut illis, lugere mortuos, quia si interierit corpus in hoc mundo, habetis tamen promissionem venturi seculi, qued praesente est potius. Non tantum, quantum Bechaio, videre, prospectumque quasi futuri seculi infinitaeque vitae capere licuit ABENEZRAE. Habet tamen emunchae naris homo, atque piis interpretationibus admittendis nonnunquam difficilior, aliqua ad hanc legem timidius quidem dicta, sed quae rite expensa ad eandem spem ducunt, ad quam audacior nos pia fagacitate Bechai rapiebat. Adferibamus verba, sed latine versa, ne errori operarum locus sit: & sensus verborum - FILII - bic est: quoniam nostis, quod filii sitis Dei, ametque ille vos plus quam pater, nolite incidere vos ob ullam rem quae accidit. Quidquid enim sit, vobis cedit in bonum, quamvis boc non intelligatis, ficuti nec filii parvi intelligunt opus patrum, & tamen confidunt in eo, (nempe utile sibi illud esse.) Sic & vos facite, populus enim fanctus tu es, non ficuti omnes gentes: propterca ne facito secundum opera illarum. Bene tu vero, inquam, praecipis, Abenezra, ut Deo confidant Ifraelitae, credantque bona fibi este, quae ille facit, ne morte quidem piorum excepta! sed qui haec bona esse posset, si omnino pii in morte interirent, omnibus illis bonis eversi & exturbati, quibus per Dei gratiam fruebantur, spe omni exsuti, a templo & commercio cum Deo aeternum sejuncti? His si mortem ipsam in bonum cedere dicit Moses, id dicere existimandus est, aliam esse vitam magis etiam hac nostra exoptandam,

optandam, in qua & esse & beati esse possint. Quin ergo paululum audacior factus id ipsium claris etiam verbis & explicatius addidisti, quod solatii plenum fanctiorisque theologiae commentari ausus Bechai est?

Laudandus tamen Abenezra, quod in veri vestigia incidit, quae acrius profequi poterat, aliisque & Judaeis & Christianis, potior habendus, qui longius ab exoptanda illa votisque expetenda sententia aberrarunt. ABARBANELIS quidem ex opinione Ifraelitis hoc luctus genere interdicitur, quia facerdotes funt, aut certe sacerdotibus aequiparandi, quos funeribus incestari sine summa necessitate Moses noluit. Verba sunt: ex sententia RAMBANI alluditur ad id quod scriptum est in lege sacerdotum: non inducent calvitium capiti suo, nec angulum barbae suae radent. Declarat nunc, quod non de solis sacerdotibus ministrantibus Jehovae dictum sit hoc; omnis enim coetus sancti sunt, sacerdotesque Jehovae vocantur, omnesque silii sunt Jehovae Dei vestri, & comprehenduntur sub illo pruecepto. Atqui omni luciu in funeribus alienis facerdotes prohibentur ea lege, ad quam alludi putat Judaeus, cum duo tantum luctus genera nimium dolorem prodentia ab Ifraelitis abesse velit Moses. His licebat funere incestari, quamvis non propinquo, quod sacerdotibus non licebat. Quanto hie, si non verius, probabilius tamen veroque fimilius dicere potuisset, videri luctum, quem Moses hic vetet, idololatricae aliquid superstitionis admixtum habuisse, quare & excipiat praeceptum de urbe idololatriae rea delenda: ob quod superstitionis contagium indignus filiis populoque Dei fuerit. Et vel sic tamen negandum suisset, in legibus Mosaicis firmum a connexione ac filo legum argumentum interpretem ducere posse, quod leges non tanquam in institutiones redegit, sed eo ordine perscripsit Moses, quo quaevis lata est: difficile etiam demonstratu suturum erat, tonsionem capitis barbaeque, quae fignum luclus erat, in ullius falsi Dei honorem susceptam esse. Tonsionem enim lugentium, de qua praeter nostrum locum, etiam Jerem. VII, 29. atque cirante CLERICO Jes. XV, 2. Jerem. XXXXI, 5. XXXXVII, 5. XXXXVIII, 37. fermo est, quaeque deturpare capitis vultusque honorem Orientalibus videbatur, a superstitiosa tonsura in orbem facta, quae ornamenti causa inque Dionysi honorem sieri solebat, diversam esse, recte atque uberius docet CLERICVS ad Levit. XIX, 27. Idem tamen Clericus in no tro oraculo explicando ultra Judaeos etiam sterilis ac jejunus, putans, illa verba, fibii Jebovae estis, ea modo caussa addi, ut Israelitas moneant de praeceptis Jehovae servandis, quia Dei filii sint. Quae si vera esset interpretatio, pluribus etiam legibus eadem verba additurus videtur Mofes.

### optandem, in quast offe & best c.VX.o. Quin ergo paulalum andacior

Mosi Aegyptiorum discipulo, immorta es animos credentium, hae voces imprudenti excidere non potuerunt.

Mirificum vero his futurae vitae argumentis novumque robur accedit, a cogites, ex qua gente egressis Moses se ipserit, atque in quibus ipse terris natus, educatus, quin & philosophia imbutus fuerit. Cum enim de Aegypriis constet, eos immortalitatem animi & praemia ac poenas post mortem credidisse, neque id Moses ignorare nec Israelitae possent, non ei per imprudentiam sententiae atque voces excidere poterant, ex quibus nos immortalitatem efficimus, de qua ipse non cogitaverat, nec ea scripturus erat, quae supra collegimus, si mortales animos credidisse. Minus saepe curatae sunt loquutiones sententiaeque nostrae, ex quibus aliae doctrinae pendent, antequam novimus eas a quoquam doctrinas teneri, atque, ut theologi nostri loqui amant, ante motam litem: at qui novit, dogma aliquod adsirmari atque defendi, quique in scholis educatus est, in quibus illud viget, majori cura dicta sua singula ad amussim exigere debet, ex quibus illud elici dogma potest: idque ipse credere videbitur, non solum si sententias proferat ex illo dogmate pendentes, sed & si phrasibus utatur, per se ambiguis, quibus praeceptores sui dogma prodere solebaut.

Jam Moses primos quadraginta annos in Aegypto exegit, Aegyptius magis quam Israelita, philosophiaque Aegypti imbutus est, cui immortales animos visos esse vix opus est, ut dicamus, quod ex hac incude doctrinam de immortalitate animorum prodiisse ipsi ejus doctrinae adversarii conqueri solent: alteros quadraginta annos in Arabia commoratus erat, in qua si scriptus ea tempestate liber Jobi est, sub nomine amicorum Jobi, gente Arabum, praeclaras de sutura vita sententias sundens, dubitari non potest, quin & vetus illa Arabia immortales animos ac post mortem aut beatos aut miseros existimaverit. Sed haec, de Arabum antiquorum spe suturae vitae, ac de ejus in libro Jobi vestigiis, aliam requirunt commentationem, cujus nec materiam hic praeripiemus, nec de novitatis gratia aliquid delibabimus. De Aegyptiis quidem pauca, sed quae sufficere videntur, adferemus.

Hos immortalitatem animorum, beatamque aut miseram vitam post mortem credidisse, ex recentioribus susus paulo disputavit probauitque GVILIEL-MVS IRHOVIVS, libri secundi de palingenesia veterum capite primo. Cujus ut palmariam sententiam non amplectimur, quae negat, animos Aegyptiis eorum-

que discipulo Pythagorae visos esse in alia corpora transire, nostra tamen faciemus perque temporis angustiam ils utemur, quae de immortalitate Aegyptiis credita diligenter congessit, notatu dignissima excerpentes. HERODOTVS quidem lib. II. S. 123. (ex GRONOVII editione pag. 135.) Aegyptii, ait, primi exstiterunt qui dicerent, animum bominis esse immortalem ; sed exolescente corpore subinde in aliud animal quod affidue nascitur immigrare, arque ubi per omnia se circumtulisset, terrestria, marina, volucria, rursus in hominis corpus quod gigneretur introire: atque bunc ab eo circuitum fieri intra annorum tria millia. Fatemur, concedimusque ir novio, in doctrina Aegyptia de metempsychosi nobis tradenda nonnihil errasse Herodotum: nec enim intelligimus, quomodo cum reliquis Aegyptiorum placitis congruat, statim a morte in bruta animalia animos humanos immigrare. Ex PLATONIS (\*) sententia si de Aegyptia conjecturam facere liceat, qui itidem tria annorum millia praestantissimis animis tribuit, reliquis novem millia, in humili terrarum orbe procul a Diis exigenda, videbantur illis animi humani post mortem per mille annos aut in beatorum hortis aut in carcere sceleratorum purificari, redituri deinceps in alia corpora, iterumque post mortem purificandi, donec orbe illo completo aurae fimplicis ignis purus in illis effet, atque ad Deum redirent. Sed hoc deinceps. Dioporvs autem si-CVLVs (pag. 83. editionis Wechelianae) de ritibus Aegyptiae sepulturae agens. deor, inquit, inferos ut in contubernium piorum recipiatur (mortuus) obtestantes rogant. Laudes clamore secundo vulgus excipit, & magnificis simul laudibus defunctum praedicat, ut qui aevum cum piis in inferis sit peracturus: ús vòs ciòνα διατρίβειν μέλλοντος καθ' άδου μετά των εύσεβων. Male haec quidem verba reddi solent, ut qui sempiternum aevum cum piis sit peracturus, quo verfionis errore in rem suam commode uti IRHOVIVS potuit. Ipsum quidem vocabulum aiwi sua sponte ac propria vi, seculum temporisque magnum orbem, non sempiternum aevum fignificare, neminem fugit Graecae linguae peritum : Aegyptiis autem non in inferis manere, sed aut in alia redire corpora post exactos mille annos, aut ad caelum tandem evolare animus immortalis videbatur, si priscos scriptores testes audiamus, quibus dubiam vocabuli hujus interpretationem opponi non aequum erat. Illustris vero locus est PORPHYRII l. IV. de abstineutia §. X. ex quo non de immortalitate folum animorum, sed & de poenis

Regiae Scientiarum Goettingensis) quibus renda omnino cenfeo, quae habet Illustris lectis & plurima luce tota haec antiquae philosophiae sententia perfundetur, & pleraque. quae Irhovius objecit, evanescent

<sup>(\*)</sup> De Platonica metempsycholi confenoster Gesnerus, in Socrate Sancto paederafta, (Tem. II, commentariorum Societatis

postumus: quamquam, inquit, illud non est praetermittendum, quod cum nobiles jam defunctos condiant, privatim ventrem eximunt & in arca reponunt: deinde inter alia, quae in mortui gratiam faciunt, arcam ad solem attollentes eum testem invocant, uno ex libitinariis pro mortuo orationem babente. Est autem oratio, quam Euphantus ex Aegyptiaca lingua interpretatus est, bujusmodi: sol omnibus imperans, vosque Dii universi, qui vitam hominibus largimini, accipite me & diis contubernalem tradite. Ego enim Deos semper pie colui: - - si vero dum vivebam aliquid quod sas non erat vel edendo vel bibendo perpetravi, non per me peccavi, sed per ista: arcam digito ostendens, in qua venter positus erat. Plura veterum testimonia in eandem sententiam, moresque Aegyptiorum immortalitatem animorum illis creditam arguentes, loco, quem citavimus, legi positica des continuos de continu

funt, fusius ab IRHOVIO disputata, quam disputari a nobis possunt.

His magistris usus Moses, atque ex hac gente Israelitas educens, poteratne narrare, Enochum singulari pietate virum, a Deo receptum? docere, Deum pios etiam post mortem impense amare, malos eo usque odisse, ut a mortuorum etiam filiis poenas repetat? mortem & futura Ifraelitarum reliquis gentibus praestare? ac mortem filiorum Det non acerbe adeo lugendam effe? quin idem proderet, vera fibi videri, quae Aegyptios de immortalitate animorum docere populus non ignorabat? illud vero dictum, quod ultimum ex Deut. XIV, 1 attulimus, mirifice lucet moribus Aegyptiorum collatum, qui & mortuos in albis vestibus exrulisse creduntur, (de quo more veri similia habet IRHOVIVS aliquoties nobis citatus L. I. c. XI. J. 3. 4.) & DIODORO teste, luctum deponebant, toti ad laudes mortui conversi, si non esset, qui mortuum adcusaret, aut si falso adcusatus judicaretur. Licebat enim apud Aegyptios, mortuos, antequam fepelirentur, adcufare. Ve ba ejus habe: οί μεν συγγενείς ἀποθέμενοι το πένθος έγαωμιάζουσι τον τετελευτημότα - - το δε πληθος έπευΦημει και συναποσεμνύει την δόξαν του τετελευτηπότος, ώς τον αιώνα διατείβειν μέλλοντος καθ' άδου μετά τών evoe Bov. tunc cognate luctum deponunt, laudesque praedicant mortui. - - Vulgus autem faustas voces acclamat, & gloriam mortui ornat, qui aevum peracturus eum piis apud inferes sit. (pag. 83. ed. Wechel.) Est praeterea notatu dignissimus Heliodori locus in Aethiopicis l. VII. p. 322. 323. non sane legitima patriisque moribus concessa facitis, praesertim cum sit vobis antea luctu interdictum, quod sacerdotem (πεοφήτην, quod apud Aegyptios nomen erat primi sacerdotum ordinis) deploratis & lugetis: quem lactitia prosequi & gratulationibus, tanquam meliorem consecutum requiem, & praestantiorem statum sortitum, divina & Sacra dostrina praecipit.

S. XVI.

#### S. XVI.

Nec tamen metempsychofin Aegyptiam suam fecit Moses.

Erat quidem verae illi ac praeclarae Aegyptiorum doctrinae falsi aliquid admixtum, quod animos in alia corpora iterum mortalia redire crederent, quam metempfychofin dicere folemus. Quam labem a Pythagoraeis Aegyptiisque, atque aliis, qui in eodem crimine funt, abstergendam suscepit IRHOVIVS tribus libris de palingenesia veterum scriptis, quod crassa metempsychosis pugnare ipsi visi est cum reditu animorum ad aethera, atque cum cruciatu apud inferos Pythagorae ejusque magistris, Aegyptiis, omnino credito, & cum honore, quem heroum animis habuerunt. Haec autem ex mente veterum intellecta ne cum crassa quidem metempsychosi pugnare videntur, quam qui credunt, non statim a morte animos in alia corpora redire iterumque nasci opinantur, nec aeternas illas moriendi nascendique vices faciunt. Plato quidem, si ex eo de reliquis conjicere liceat, ita rem instituit: eos animos in corpora humana detrudi ait, qui cum in aethere verfarentur binis tanquam equis sibi adversis vecti a malo equo abripi se deorsum passi essent, hos tres aut novem temporis orbes, singulos mille annorum, in hac terra & apud inferos degere, priusquam aetheri puro reddantur, ita quidem, ut quovis millennio semel nascantur, id quod ex eo post mortem reliquum est apud inferos lustrationibus peragentes : praestantissimos ex his animos fapientiaeque deditos, ter tantum nasci terque ad inferos ire, reliquos, novies: his tribus aut novem orbibus completis omnes caelo restitui atque ad sanctum aethera evolare posse. Ita informata metempsychosi, poterant Aegyptii & Pythagoraei illa non invita poenas malorum apud inferos, felicitatemque piorum in campis Elyfiis beatisque infulis credere, quibus mille anni tribuebantur ante reditum in aliud corpus apud inferos absolvendi: iidem credere poterant, per longum tempus animos corpori servato assidere, antequam ad inferos irent, aut corpora nonnunquam revifere, si a putredine pura servarentur, (quam Aegypti rum superstitionem communi opinioni opponit IRHOVIVS I. II. c I. S. 11-16.) neque merempsychosis reditum animorum ad Deum heroumque honores tollebat, sed in longum tempus differebat.

Quidquid autem hujus erroris Aegyptiae doctrinae de immortalitate animorum adhaesit, nultum quidem illius contagii indicium in scriptis Mosis legibusque ab eo latis deprehenditur, quin videtur aliqua statuisse, quae populum a tali superstitione revocarent. Omnis illa philosophia, quae carcerem animi immortalis corpus facit, ex qua pendet doctrina de metempsychosi, ut quidem ab Aegyptiis eorumque discipulis conformata erat, a Mosis sententia longissime ab-

est, qui & homines, nisi peccassent, immortali corpore futuros suisse tradit, & vitam longaevam pietatis praemium promittere folet. Quod fi autem non in homines folum, sed & in bruta quaedam transire animos Aegyptii putarunt, eaque ratione ducti carnibus quorundam animalium vesci non ausi sunt, quae ipsis saneta prae reliquis ac piorum animorum receptacula videbantur; has popularibus fuis opiniones eripere arque eas ex animis illorum delere voluisse Moses videtur, qui legibus & de immundis animalibus & de facrificiis Ifraelitas tanquam coëgit, ea animalia faepissime mactare earumque carnibus vesci, quae Aegyptiis fanctiora habebantur. Verum hoc verecunde ac dubitanter de industria scripsimus, cum ambigi posse intelligamus, quae caussa fuerit Aegyptiis quorundam animalium carnibus abstinendi: neque vero jam vacat illud argumentum tractare, eaque expendere, quae contra IRHOVIVS majori etiam veri specie disputavit. Lege ejus I. I. c. I. J. 7. c. XV. c. XVI. J. 8-12. I. II. cap. I. J. 20. Digna materia, quae ab alio tractetur: a nobis omnino intacta relinquenda, ne aut dissertatio in nimiam molem excrescat, aut, si breves esse velimus, arcem caussae male defendere, id vero est prodere, videamur.

#### S. XVII.

Dica Mosis, de bospitio apad patres & peregrinatione bujus vitae illustrantur.

Sed revertamur ad id, unde digressi sumus! Ex his, quae Aegyptii de animorum immortalitare praedicabant, atque ex loquutionibus, quibus futuram post mortem vitam fignificabant, aliquie Moss phrases, quae alioquin incertae & ambiguae videri possent, ita definiuntur, ut illis usurus Moses suisse haud videatur, miss alteram vitam confirmare voluisset. Est ex his, qua usi in immortalitate animorum probanda haud pauci theologorum funt, אל עמור, congregatus est ad populos suos: addentes, cum aliqui ex his, qui Mosi ad populos suos congregati dicuntur, procul a majoribus fepulti fint, fequi, ut animus corpori fuper-Res in concilium piorum patrum congregatus sit. In quo argumento ut vulgo informatur si qua desiderari posse videntur, quod neque semper propria vis loquendi fervari, alienamque phrases significationem usu accipere solent, (ut vel fol occidere illis dicatur, quibus proprie pars terrae occidere dicenda effet Copernicum sequutis;) & quod corum etiam corpus, qui sub diversissimo caelo sepulti sunt, ad populos suos collectum dici potest, quia cum illorum corpore ad infernum locum Hebraeis שאול dictum descendit, qui magni instar esse regni subterranei videtur: si hi aut alii hiatus in illa argumentatione insunt, curabimus, ut illa tanquam vulnera fanari novasque vires recipere videatur argumentum, quo ' fummi inde a B. Luthero viri ufi funt. Occurrit phrafis ויאסף אל עמיר in fcri-

ptis Mosaicis de Abrahamo, Genes. XXV. 8. de Ismaele, Genes. XXV, 17. de Isaaco, c. XXXV, 29. de Jacobo c. XXXXIX, 29. 33. de Aharone Num. XX, 24. 26. XXVII, 13. XXXII, 50. de Mose Num. XXVII, 13. XXXII, 2. XXXII, 50. Eff autem אסף non congregari folum, fed & bofpitio excipi, quo fignificatu verbum in phrasi Mosaica accipiendum esse Praeses probabili ratione docuit in observationibus libro Coheleth carmine Germanico expresso additis, pagina 46. & 47, cum sepulcrum Hebraeis Arabibusque haud raro hospitium videatur, in quo pernoctemus, domus etiam diuturna, quam per aliquot secula possessiri simus, ut pagina 70. & 71 earundem observationum docet. Abrahamum ergo, Ismaelem, Isaacum, Jacobum, Aharonemque hospitio exceptos apud patres suos dicere Moses existimandus erit, omnemque hanc vitam itineri & peregrinationi comparare: quod pulcre concinit cum Jacobi responsione, qui interrogatus ab Aegyptio rege, quot annos natus effet, dies, inquit, annorum PEREGRINATIONIS meae centum & triginta anni sunt. Breves & molesti fuerunt dies annorum vitue meae,nec asseguentur dies annorum vitae patrum meorum in PEREGRINATIONIBVS ipsenum. Genes. XXXXVII, 9. Ad quae verba Paulus eximie, ut solet, atque divine ita commentatur in epistola ad Hebraeos, cap. XI, 13.14.15.16. fide bi omnes mortui sunt, non percepta promissione, sed e longinque illam videntes ac falutantes, professique alienos se & peregrinos in terra esfe. Quod qui dicunt, prae se ferunt, patriam se quarrere. Quod si illius recordati cum desiderio effent, ex qua egressi erant, non deerat revertendi opportunitas: jam vero meliorem desiderant, caelestem. Quam ob caussam nec puduit illorum Deum, quin illorum diceretur Deus, quippe urbem illis paravit. Non jam divina Pauli auctoritate in decidenda lite utemur, ex ipfo Mofe immortalitatem animorum probaturi: hoc tamen tenemus, cum Aegyptii iisdem phrasibus in spe immortalitatis praedicanda uterentur, non potuisse sive Jacobum sive Mosen illis verbis uti, quin eandem immortalis vitae spem proderent. Sic quidem DIODORVS SICVLVS (I. I, p. 47. editionis Wechelianae): Aegyptii domicilia viventium diversoria (καταλύσεις) nominant, quod exiguum ad tempus baec incolamus. Defunctorum vero sepulcra domus aeternas (aidious oixous) appellitant, quod infinitum apud inferos aevum peragant, (& vero, ut aliunde novimus, testimoniisque supra confirmavimus, immortale.) Quam ob rem de structura aedium minus sunt soliciti: in adornandis autem eximie sepulcris nibil studii faciunt reliquum. Simillimi quidem in eo Abrahamo, qui ne glebam quidem agri in Palaestina possidebat, vagus caetera cum gregibus & Scenita, nisi quem sepulcro emerat. Addimus CHALCIDII locum, quem nos ab IRHOVIO mutuum fumfimus (p. 223.) ipfe ab HEVRNIO. Moribundus enim Hermes haec profudisse verba refertur; bactenus siti pulsus e P 3 patria

patria vixi peregrinus atque exul, nunc incolumis patriam repeto. Cumque paulo post a vobis corporeis vinculis solutus discessero, videte ne me quasi mortuum lugeatis. Nam ad illam optimam beatamque civitatem regredior, ad quam universi
cives mortis sorte venturi sunt. Ibi solus Deus est summus princeps, qui cives
suos replebit suavitate admiranda. In hanc sententiam non pauca ex Platone,
Aegyptium sontem referentia, adscribi possent, nisi nimium crevisset sub manibus dissertatio.

#### S. XVIII.

Angels a Mose crediti verisimile faciunt, cognatam illum doctrinam de immortalitate animorum tenuisse.

Hoc vero filentio non praetermittendum, doctrinam Mosis de angelis (\*) non parum ea confirmare, quae hactenus de immortalitare animorum ipsi credita disputavimus. Ita enim secum copulatae hae atque connexae sententiae sunt immortales animos bumanos esse, post mortemque deposita tanquam corporis sarcina vivere, &, mentes quasdam caelestes vigere a corpore crasso liberas, ut, qui unam neget, idem nec alteram crediturus facile videatur. Hanc enim sere ob caussam incredibilis animorum immortalitas videtur, putantque mentem cum corpore interire, quod ita intelligunt, mentem sine corpore neque esse, neque sentire ac vivere posse. Jam cum Moses saepissime narret, angelos adparuisse, Aegyptiisque doctrina de angelis conjunctissima fuerit cum illa de animis immortalibus, valde opinabile est, Mosen etiam hanc tenuisse doctrinam, cujus tot vestigia scriptis ejus impressa funt, animos humanos post mortem superesse. In illo autem ab omni superstitione liber est, qua serius aut citius Aegyptii praeclaram doctrinam contaminarunt, quod toties angelos adparuisse, nunquam spectra tradit.

VIRO

(\*) Opponi forte posset, Mosen plerumque angeli non creati facere mentionem, a quo argumentum nostrum duci non possit. Juvat ergo loca adscribere, in quibus & gregarii angeli adparuisse narrantur. Genes. XVIII, 2-5. XIX, 1. seqq duo certe ex viatoribus sunt angeli creati: angeli tamen, non homines, cum tempestatem Sodomis satalem ciere dicantur: c. XIX, 13 Angeli in scala ascendentes & descendentes etiam sine dubio creati, Genes. XXVIII, 12. nec minus angeli reduci Jacobo adparentes, Genes.

XXXII, 2. 3. Cumque angelum se missurum cum Israelitis Deus promisisset, Exod. XXXII, 34. XXXIII, 2. 3 qui non sit Jehova, conquerente Mose ignorare se, quis secum iturus sit Exod XXXIII, 12. sequitur, ut praeter angelum divinum alii etiam suerint creati angeli.

Alia ratione hujus teli icum exivere olim Sadducaei, angelos quoque negantes, contra quos disputare, longam que ordiri commentationem, hujus loci non est.

# IOANNI FRIDERICO COLBERG,

ORACVLORVM DIVINORVM INTERPRETI APVD SVNDENSES AD AEDEM S. IACOBI, CONSISTORIIQVE ASSESSORI RESPONDENTIS PATRI

### IOANNES DAVID MICHAELIS.

Quanquam nulla me hactenus familiaritas literarumque commercium Tibi conjunxit, deque Tuo in me animo ex folo Filii Tui adfectu aliquid sperare audeo: consido tamen, non injucundam lectu Tibi fore primam, quam Tibi mitto, epistolam, quomodo nata sit haec silii Tui dissertatio tradituram. Sunt enim, quae Tibi certe, Patri studiorumque Filii Tui arbitro signissicanda videntur, ex quibus intelligas, quantum ille non diligentiae modo & curae, sed & modessiae solicitique ac quasi suspiciosi amoris erga palmariam sacrarum literarum sententiam

scriptioni suae adhibuerit.

Occasionem legendo disfertationis argumento primam dedit, quod in collegio (ut dicunt) cursorio, in quo Pentateuchum Mosaicum illustrabam, ad illas Mosis sententias, quas in dissertatione uberius explicatas legis, de immortalitate animorum ac de spe & metu suturi seculi dissererem, ne sine aliquo doctrinae animique fructu vel a cathedra philologica auditores discederent. Sic enim semper intellexi, majore diligentia & erectiore studio linguas disci, si inter discendum sententiis etiam lingua illa proditis ditescere se & abundare auditores intelligant: unde non in exegetica folum, sed & cursoria sacri Codicis lectione commemorare foleo, fi quas fententias scriptoris praeclaras nec fatis notas affequutus mihi videor. In eo collegio commilitonem habui, ut fere in omnibus, Filium Tuum, cujus diligentia morumque integritas adeo mihi jucunda fuit, ut non fine molestiae senfu ejus aliquando recordaturus videar, cum ad Te profectus pulcro me spectaculo privaverit. Sed est ea sors professorum in academiis, ut, quos amicos carosque habent, post paucos annos felici in patriam reditu amittant, & aucta quasi vitae humanae brevitate incitatoque ejus cursu post tres quosvis annos veterem quasi generationem occidere videant ac novam illi luccedere : ut mihi vel nostro exemplo lenire dolorem posse visi fint, qui amicos lugent post plures longe annos in caelestem patriam revocatos. Sed ad illud revertar, unde me suavis imago avocavit.

Cum, finito illo collegio, essent, qui periculum facere vellent, Latine de rebus eruditis commentandi, iique a me peterent, ut commentationes suas statis horis emendarem, inque eo numero & Filius Tuus esset: significavit hic mihi, se eam sibi sumere materiam, quam aliquoties in Pentateucho explicando attigeram, de Mose,

vestigia

vestigia creditae immortalitatis futurique seculi scriptis legibusque suis imprimente. Describebam ergo illi formam tradationis, perpauca etiam tradebam, quae ipse mihi eo de argumento scripferam. Quae ille medicatione complexus uberiora mihi reddebat & ornatiora, haec in ipfo conventu reliquorum commilitonum, fi opus esset, emendabam, qui & testes esse possunt, Filium Tuum ipsum argumentum tractasse & elaborasse, quod defendet, non (ut jocari aliqui in dissertationes academicas folent) auctorem tantum praesidi fuisse dissertationis scribendae. Cum Tu deinde votis ejus annueres, velles que non illum fine specimine publico diligentiae ex hac academia discedere, oftendit mihi, id quod jam antea animo eum concepisse noveram, velle se suam de immortalitate commentationem publice defendere, quam mihi fecunda cura castigatam tradebat, proque sua modestia atque veritatis incorrupto amore volebat, ut libere mutarem, si qua melius atque uberius dici possent, quamvis illi significarem, ita jam elaboratam dissertationem mihi videri, ut emendantis quidem manum non respueret, nec tamen valde desideraret. Cui efus voluntati obsequiosus, mutavi, quae mutanda duxi, addidi etiam aliqua, ut quae de Warburtono haber paragraphus II, de primo evangelio paragraphus V, de Enocho (. 1X. Petebat idem, ut eam partem ipse tractarem, quae novum pondus reliquis argumentis inde addit, quod in Aegypto natus educatusque Moses est. Feci id, finemque dissertationis a paragrapho XV. adjeci, breviter tantum per-Aringens, quae tractari digna erant, & ne dissertationis academicae mensuram excederem, & quod summa laborarem temporis angustia, eosdemque per dies elaboranda mihi esset de siclo Hebraico commentatio, quam societati Regiae scientiarum recitarem.

Haec me Tibi scribere oportuit, ut desiderio Filii Tui satisfacerem, qui pro modestia sua nolebat pro suis haberi, quibus ipse nullam laboris partem impenderat. Non vero modeste ille solum, sed & sapienter: saepe enim accidit, ut tota commentatio illis abjudicetur, qui totam sibi imputari volunt, postquam pravus in Academias mos irrepsit, ut haud pauci auctores dissertationum dicantur, qui ne literam quidem unicam de argumento disputando scripserunt, nec unquam illud vel meditando complexi sunt; in scribendo non minus diserti & copiosi, quam in respondendo ac desendendo muti.

Tibi autem, Vir Summe Reverende, impense gratulor Filium diligentem, ingeniosum, cum fructu in academiis versatum, &, quod maximum est, scopulos illos, in quos vegeta aetas facile excutitur, provide praetervectum Per quem si mihi aliquis amicitiae gradus ad Te patet, laetabor, Tecumque omnibus prosperis, quae illi contingent, tanquam meis persruar. Vale. Dabam Goettingae die XIII. Martii

anni cidiocelli,

## 

## Briefe

von der Schwierigkeit der Religions = Vereinigung (\*) an Herrn Pastor Aurand, Secretaire der Neuwidi= schen Unions=Academie.

Hochsehrwürdiger und Hochgelahrter Herr Pastor, Hochgeehrtester Herr,

Gurer Hoch Shrwurden dancke ich ergebenst für die 3. ersten Stücke der Acken der Unions-Academie, ben welcher, wie ich aus den Acten wahrnehme, und Ewr. Hoch Shrw. mir auch schon einige Zeit vorher berichtet hatten, in Absicht auf die Haupts Sache, welche sie bearbeitet, eine große Veränderung vorgegangen ist. Ewr. Hoch Shrwurden ist wol bekannt, daß ich vorhin ben dem ersten Plan meine Zweifel in den hiesigen gelehrten Anzeigen gar frenmüttig entdeckt habe: es scheint auch diese Frenmuthigkeit nicht ungütig genoms men zu senn, da die Academie mich mit ihren Schriften beehret. Ben dem neuen Zweck, den die Academie sich vorsetzet, und der auf die Vereinigung der Religionen gehet, sinde ich neue Zweifel von gant anderer Art, welche ich nicht gern im Vorbengehen und in einer Recension, sondern aussührlicher, der Acasemie

(\*) Die Veranlassung dieser Briefe ist. besteits in dem ersten zu Anfang gemeldet. Von der Unions. Academie zu Neuwied, und einer andern vorher projectirt gewesenen, aus welcher sie entstanden ist, wird man in den Götztingischen Anzeigen von gelehrten Sachen hin und wieder Nachricht sinden: als S. 1052. des Jahrs 1754: S. 1412. des vergangenen, und S. 364. und 509. des jezigen Jahrs. Eine sehr angelegene Bitte habe ich ben dem ersten Vriese an meine Leser, nehmlich, daß sie setzt bedenken wollen, er sep keine Streits Schrift wider die Catholiken, und widerlege

nicht die Untrüglichkeit des Pabstes, sondern er zeige nur die Unmöglichkeit der Bereinigung unserer Religion mit der ihrigen. Beweisen sie uns die Untrüglichkeit des Pabstes, so wird nicht von Bereinigung der Religion, sondern von Wiederschr zu ihrer Kirche die Rede senn. Wir ist deshalb daran so viel gelegen, daß meine Leser die stets im Gedächtniß haben, weil ich nicht in eine Streitigkeit mit Catholieken verwickelt werden möchte: sie bringen, nachdem sie so lange geführet sind, wenig Rusten, und sie werden leicht auf eine all zu unsangenehme Weise geführet.

demie vorlegen mochte. Ich habe in gewisser magen einen nabern Beruf bagu, fie auch offentlich befannt zu machen, ba einer ber vornehmften Giferer für die Union, der Berr Confiftorial: Rath von Boven, in einer an die biefige Konigl. Societat der Wiffenschaften gerichteten Schrift (\*) gewunschet bat, daß dieselbe die Aufgabe in ein mehreres Licht fegen mochte: worin die bochfte Tolerang von der wirklichen Bereinigung der Religionen verschieden fen? Diese Aufgabe lief zwar auf feine Weise in dasjenige Feld der Wiffenschaften, welches der Societat durch ihre Gesetse angewiesen ift, und es war unmöglich diesen Wunsch zu er= füllen: allein in der Recension der Schrift des herrn Consistorial: Raths ward fcon damale erwähnet (\*\*), daß vielleicht ein einzelnes Mitglied der Gefellschaft feine Gedanken über diese Materie fund machen wurde, wenn es wegen anderer Urs beiten möglich ware. Dieses Mitglied war ich : und beide Materien find so na: be und fast ungertrennlich mit einander verbunden, daß ich glaube, jugleich jenem Bersprechen ein Gnugen ju thun, wenn ich mir die Frenheit nehme, Emr. Boch Chrwurden, und durch Gie der Unions : Mcadenie, durch den Druck aber der ganzen Welt, meine aufrichtigen Gedanken von dem Unions : Geschäffie vorzulegen. Ich verlange baben meine Ginfichten, wenn fie andern mangelhaft scheinen, bund wie konnte ich hoffen, bag jedermann mit mir einstimmig bens ten werde?) nicht in Schriften zu vertheidigen. Bon benjenigen Materien, mit denen ich mich Umts wegen ordentlich beschäfftige und beschäfftigen muß, ift die jegige so weit verschieden, daß ich auch alsdenn, wenn ich die Wahrheit treffen follte, nicht einmabl Zeit baben wurde, fie ju vertheidigen : wenn ich aber auch Unrecht batte, fo foftet mir es nicht viel Berlengnung, diefes der Welt und Rachwelt unbedeckt und unentschuldiget zur Ginficht und Urtheil gu Denn man wurde doch von felbft ju meiner Entschuldigung fagen, überlassen. ich hatte in einer Sache geirret, bie nicht in das mir angewiesene Feld der Wif fenschaften geborte, und noch daben fast alle Theologen zu Gefährten des Baupts Jerthums gehabt, ohne daß man mir die Absichten Schuld geben konnte, die man ihnen gemeiniglich von Seiten der Giferer fur die Union benmiffet. iff so viel Troft, daß er die Gigenliebe eines jeden Burgers der gelehrten Welt zufrie:

der Wissenschaften zu Göttingen, von J. D. von Zoven Lingen 1754.

<sup>(\*)</sup> Des Ferrn von Loen kurger Entswurf der allgemeinen Religion, zur Bestörderung des Glaubens der Christenheitzneue und verbesserte Ausgabe. Webst eis wer näheren Erklärung an die Gesellschaft

<sup>(\*\*)</sup> Göttingische Anzeigen von Gel. Sa chen 1754, S. 791. 742.

zufrieden stellen kann: denn unsere Unfoderung auf Untrüglichkeit, (diese so gewöhnliche Schwachheit der Gelehrten) gehet doch nur auf die Haupt: Wissenschaft, die wir treiben; in den übrigen vergessen wir es seltener, daß wir Menschen sind.

Sch febe, daß die Unions : Mcademie ihre Absicht bis auf die Catholifen ers Arectet, und vor ein Paar Monathen bin ich über eben diese Materie mit einem febr begierigen Untersucher der Wahrheit, der vermuthlich nicht mit zur Acades mie gehoret und ungenannt bleiben will, in Briefwechsel gefommen (\*), wels cher die Bereinigung mit den Catholifen fur moglich, und viele Streitigfeiten für minder wichtig balt, als man fie anzuseben pflegt, davon er mir eine ge: Schriebene Abhandlung zu fenden versprochen bat. 3ch fürchte zwar bas Gegen: theil, und daß die Abweichungen ber pabstlichen Rirche von der unfrigen feine Logomachien, fondern nur allzusehr in ben Sachen felbst bestehend und wichtig find. Gefeht aber, fie berubeten blos auf einem Migverftande in Worten, ja gesett, was keiner aus unserer Rirche zu hoffen wagen wird, die pabftliche Rir: che nahme alle Glaubens : Cabe der evangelischen, blos mit Vorbebalt ber Un: truglichfeit und oberbischofflichen Gewalt des Pabstes, an, und erklarte zu dem Ende funftig das biegu nicht ungeschiefte Tridentinische Concilium mit eben der Frenheit, die fie fich bisber ben ber Bibel genommen bat: fo glaube ich boch nicht, daß eine Bereinigung mit ihr zu wunschen oder anzunehmen mare, fo lange fie noch dem Romischen Bischoffe, den ich mir nunmehr in der Glaubens: Lehre evangelisch vorstellen will, sein bisberiges Unseben und geistliche Univer: fal : Monarchie laffet. Denn warum follte ich mich einem auswartigen Monar: chen unterwerfen? und gwar in einer Sache, die feine Dberherrschaft leidet, im Bewissen ? Und diefer Oberherrschaft fan er boch nicht entsagen, so lange er Statthalter Christi, fo lange er, es fen mit oder ohne Concilio, untruglich bleibt.

Gesetzt, die geistliche Monarchie hatte nichts unerträglicheres in sich, als die weltliche, so würde mir doch der, welcher mich und die Kirche, darin ich les L2

(\*) Eben biesem Gonner habe ich eine Abschrift meines Briefes in der Zeit zugesfandt, die zwischen dessen Absendung an den Herrn Pastor Aurand, und dem Abdruck verstossen ist, und mir seine Einwendungen auszeheten. Er ist auch so gutig gewesen, mich

mit einigen zu beehren, deren ich hin und wieder in den Anmerkungen gedenken, zuweilen
aber nur sie mir dazu dienen lassen werde, daß
ich meine Meinung in eben gedachten Annierkungen noch deutlicher erkläre.

be, wieder unter den Gehorfam eines evangelisch denkenden Pabstes bringen wollte, eben so vorkommen, als wer die Hollander ermahnete, sich dem Könizge von Spanien nach einmahl erhaltener Frenheit wieder zu unterwersen, weil er von allen Jrrthümern und Eigensun Philipps des zien zurückgekommen, ein Gönner der Handlung, ein Vater der Unterthanen, und einer der grössesten und besten Könige in Europa sen. Sie werden lieber in ihrer Frenheit bleiben, und falls sie einen Monarchen nöthig sinden, doch nicht der Unhang des Staats eines auswärtigen und entsernten Monarchen werden wollen, nachdem einmahl die Strenge seiner Vorfahren sie gezwungen hat, durch rechtmäßigen Gebrauch der Wassen die Frenheit zu erwerben.

Doch so unschädlich ist die geistliche Monarchie nicht. Ist der Statthalt ter Christi zu Rom untrüglich, glaube ich das von Herzen, so bin ich schuldig zu glauben, was er besiehlt. Denke ich auch nur im Herzen anders, so wird mein Gewissen mir dis als eine Sünde vorwersen, und ich werde durch den grausamsten innerlichen Krieg zwischen Vernunft und Gewissen geängstiget und zerrissen werden: spreche ich aber meine Ubweichungen von seiner Lehre mit dem Munde aus, so werde ich auch vor Menschen strafbar senn, und nach der jehiz gen Sinrichtung der pähstlichen Kirche Uhndungen zu erwarten haben, davon die Frenheit unserer Kirche nichts weiß. (\*) Kann ich einen Augenblick in der Versus

(\*) Ich bin es der Wahrheit und meinen Refern schuldig, daß ich einen wichtigen Ginwurf, welchen mir ein werther Gonner gegen Dieje Stelle gemacht hat, anzeige; und ich fürchte, er wurde etwas baben verlieren, wenn ich ihn nicht mit eben ben Worten ausdruckte, barin er mir gemacht ift. Es bat, Schreibt mein werthefter Gonner, Berr Pr. Meier in Salle den Freygeistern vorge= worfen, daß sie keinen Unterscheid zwis schen dem Freydencken, und dem freven Offenbabren der Gedanden machen. Dieser Unterscheid findet obne Zweifel auch bier fatt. Der Gewissens- greybeit, oder der Freyheit seiner eigenen Einsicht zu folgen, kann kein Dabst Einhalt thun, noch thun wollen, weil er fich der Prufung der Bertien nicht rubmet. Die Freybeit seine Bedanken auszubreiten aber, kann ohne Tweifel und follte auch billig einges schrändt werden. Und ob dieses durch den Pabst oder einen Landesberrn ge= schiebet, durfte wol gleichgultig feyn. Warum follte man alfo dem Pabfte in Ilna sehung der Entscheidungen was gelebret werden folle, eine Untruglichfeit, das ift, ein Recht zu entscheiden, was die fichtbare Birche für untrüglich mabr balte, nicht eingesteben tonnen : Der Pabst fodert freilid, daß man um seines Ausspruchs willen auch im Bernen das glauben solle, was er für wahr ertläs ret, welches der Landesberr sich nicht Bersuchung stehen, diese Knechtschaft zu wählen? Ich habe zwar angenommen, der Pabst würde evangelisch: allein dis mildert meine Knechtschaft nicht. Selbst in der evangelischen Kirche giebt es verschiedene Meinungen, und eine Unions: Aca:

anmaket. Die Matur der Sache bringet aber doch wol mit sich, daß diese Sode= rung nur diejenigen in ihrem Gemiffen verbinde, welche von ihm und der sicht= baren Birche die Versicherung verlangen, daß sie die Wahrheit besigen, und ver= moge diefer auf die ewige Seeligkeit einen Unspruch baben. Ein Gelehrter, wel= cher befugt ift, auf seine eigene Einsicht in den Sinn der Schrift sich gantz allein zu verlassen, kann demnach durch diese Joderung des Pabstes in teine Verlegen= beit gesent werden, wem er glauben sol. le. Aber wie viele Gelehrte können sich einer solchen Befugniff, die alle Probe aushalt, rubmen : Und besitzen auch eis nige wenige ein so starkes Vertrauen auf ibre Einsicht, so baben sie doch kein Recht, sich die Untrualichteit anzumaßen, die sie dem Pabste streitig machen. Sie konnen also doch mit gutem Gewissen der Untrige lichfeit des Pabstes, oder der Pflicht, des sen Aussprüche bey der sichtbaren Kirche als untruglich gelten ju laffen, sich un= terwerfen. -- - Diefe Einschränfung der pabsilichen Gewalt wird vermuthlich von den Catholifen nicht ausdrücklich, oder doch wenigstens nicht so gleich gebilliget werden, weil sie für den so wohl vornehe men als gemeinen Pobel zu subtil, und folglich auch all zu anstößig ist. Sie dies net aber doch zu einem Vorschlage, wel= cher die Frerbeit der Protestanten vollig in Sicherbeit stellet, ja man billiget sie schon wirklich in der That. Man fodert von den Proselyten mehr nicht, als einen aufferlichen Beyfall, und es hat zu keiner

Jeit in der Romischen Kirche an Mans nern gefehlt, welche unter der gand mit gutem Gewissen etliche Lebren ihrer Rir= die angefochten baben, und viele sind nicht einmahl darüber zur Rede gestellet worden. Etliche hat man zwar genothis get, zu widerrufen, und ihre vorige Meis nungen für Irrthumer zu erklaren. Dies ses beifit aber in der That mehr nicht, als sich erklaren, daß man glaube, seine ei= gene Lehren seyn mit Recht dafür erflar= te Irrthumer, welche von andern als Irrthumer angesehen werden muffen, weil man das Recht des Pabstes, zu entscheis den, was in der sichtbabren Kirche ein Irrthum fey, und dafür gehalten werde, nicht anfechten und streitig machen will. Was hat also ein freymuthiger Gelehrter in den jezigen oder kunftigen Zeiten zu beforgen, wenn er in die Bemeinschaft der Romischen Birche trit: Entdeckt ein fols der seiner Meinung nach neue Wahrheis ten, so wird es ibm an Gelegenheit nicht fehlen, die vermeintlichen Entdeckungen fund zu machen. Er wird sich dadurch vielleicht Verdruß zuziehen. Aber daran feblt es auch unter Lutheranern nicht, wenn man berrschende Meinungen ans greifft. Glaubet aber ein solcher ins Der= dammniß führende Irrthumer von den Pabsten bekraftiget zu seben, so wird er gewiß aufhören, die Untrüglichkeit der Pablie zu glauben, und sich für verpfliche tet balten, sie anzufechten. Alsdenn wird es ibm auch an Muthe nicht fehlen, alle Derfolgungen, und den Tod selbst, dars über zu erdulden: ja er wird es mit FreuMademie wird es als wahrscheinlich zum voranssetzen, daß einige Reformirten wie Lutheraner dencken, und einige Lutheraner wie Reformirte, furt, daß nicht alle völlig den symbolischen Buchern ihrer Kirche benpflichten. Wie ? wenn

den thun, wenn es ihm ein Ernft ift, mit feinem Zeugnife der Wahrheit Munen zu Stiften, weil es durch sein Leiden nach= drudlich gemacht wird. Entdecket er as ber nur erträgliche gehler, so muß er ja bedenken, daß unfer Wiffen nach aller Verbefferung noch Studwert bleibe, und pon dem Vollkommenen gang abgeschafs fet werden solle: daß es also nach Gottes Absicht mit vielen unschädlichen Brethis mern vermengt seyn solle. Er kann also mit gutem Gewiffen die Kirche bey ihrem Berthume unbeimrubiget laffen, oder die vielleicht unverdiente Schande eines Jus renden übernehmen. Und wie behuts fahm, ja wie furditfahm, muß einen red= lichen Mann bey seinem vernünftigen Breydenden der Bedande machen, daß er selbst ein schwacher Wensch sey, der sich in seinen Entdeckungen betrügen konne :

Ich will das anzeigen, was mich hindert, Diefem fehr mahricheinlichen und mohl ausge-

führten Ginwurfe Gebor ju geben.

1) 3ch gestehe zwar gern ein, bag ans ber Gemiffensfrenheit , oder der Frenheit gu bencken, noch fein Recht folge, feine Gebancken auch öffentlich kund zu machen : und ich beflage mich nicht barüber, bag mir unter einem untruglichen Bifchoff das Stillfchweigen auferlegt mirb. Sierben bleibt es aber nicht, man verbietet nicht blos gu reben, fondern man gwingt, gu fprechen, und feine Meinung ju fagen , man fegt mich in ben jogenannten fratum confessionis: man fobert, daß ich durch Worte und Sandlungen basjenige fur Wahrheit erfiaren foll, was ich fur Jerthum erkenne, und daß ich die Wahrheit verdamme, und wol gar perfluche. Der nutruglich gehaltene Bischoff verlangt wol gar Eide, oder folche Betheurungen , Anrufungen Gottes, und Ausipruche bes anathema efto, bie einem Eide gleich find. Dis ift es, mas ich nicht mit gutem Gewiffen thun fann. und wer bergleichen unter Undrohung allerlen weltlicher Strafen von mir fobert, der übet die mir fo fürchterliche Gerrschaft

uber das Gemiffen.

Ich vor mein Theil halte es schon für Unrecht, irgend eine Unwahrheit zu reden, und mache feinen Unterscheid, unter Schaben- und Moth Rigen. Gefest, ich irrete hierin, jo konnte ich doch mich nicht unter eine Gewalt begeben, Die das von mir fo= berte, was nach meinem Gewiffen Gunde Doch in Abficht auf das Bekenntnig der Religion erklart fich die Bibel so dentlich, daß der fich verfündige, nicht, der die Wahrheit verschweiget, die in predigen er nicht gesetst war, sondern der die Wabrheit verleugnet, daß wel alle Religions Parthenen in dem Gate mit mir übereinkommen, die Berlengnung der Wahrheit, und bas abgelegte Befenntniß eines Irrthums fen hier Gunde: und wer ben ber Bereinigung ber Religionen bas Gegentheil dieses wichtigen und practischen Ga-Bes annehmen wollte, der wurde nicht die Religionen vereinigen , fondern eine nene ftiften, die von den übrigen allen in einem fehr wichtigen Unterscheidungs " Punct abwiche. Denn was er erlanbte und befoble, bas verbieten die andern ben Berluft der Sceligfeit.

sch ein solcher wäre? wie? wenn ich in der Reformirten Kirche lebte, und das ben von der Gnadenwahl und Verwerfung, mit vielen Reformirten im Preußschen, vollkommen Lutherisch dächte? Jeht hätte ich das Necht, solches zu thun,

2) Der Unterscheid swischen Grrthumern, Die ben Grund der Geeligfeit umftogen, oder unverlegt laffen, that hier nichts gur Cache, jo bald nicht vom Berichweigen feis ner wahren Meining, fondern von dem Bekenntnig einer Lehre, Die man vor Irrthum halt, die Rede ift. Denn es fommt nun auf die Frage an, ob man mit gutem Gewiffen Unwahrheiten reden, als vor Gottes Ungesicht sie reden, sie mit Flüchen betheuren , und beschworen fonne ? Budem buncft mich , es gebe Geelenverderbliche Brrthumer von zweierlen Art: einige, Die nothwendig ben ewigen Tod nach fich gies ben, deren freilich wenig find, andere, die ihn nach fich giehen fonnen. Die letten mochte ich hypothetice tales in der Sprathe ber Schulen nennen: bes theologischen Ausdrucks, damit man fie ju bezeichnen pfleat, enthalte ich mich mit Bedacht, um nicht durch ein entbehrliches Wort den Lefern verdachtig zu werden, die die Theologen in dem Berdacht haben, als wiedersetten fie Ach der Religious. Vereinigung aus Vorur. theilen oder Uffecten. Uns der Zahl der letteren Geelen - verberblichen Grrthumer, ober ber hypothetice talium, wird man fehr menis ge ausschlieffen fonnen. Mancher Brrthum, ber guerft febr unschuldig aussiehet, faun Schuld fenn, daß ein Menfch von der und ber Gemuthefaffung, ober augern Umftanben, ober der ihn mit einer gewiffen andern Wahrheit ober Frrthum, baran andere nicht benden , verbindet, emig verlohren wird. Es gehet hier fast eben so, wie ben den Giften und 2Bimben: wenige find schlech= terdings todtlich, allein wenige find auch, Die nicht unter diesen und jenen unglücklis

chen Umstånden bisweilen den Tod nach sich ziehen. Sehen die ist eine Haupt-Urssache, warum man keinen Jerthum in der Religion bekennen darf: denn was man für eine unschädliche Unwahrheit halt, und als eine sotche ausbreiten und verewigen hilft, kann andern an ihrer Seele und See-

ligfeit verderblich fenn.

3) Der Unterthan eines vor untrialich and. gegebenen Bischoffs, der in seiner Lehre Brrthumer entdecket , hort deshalb noch nicht gleich auf in feinem Gewiffen burch Die vermeinte Untruglichfeit Des Bijchoffs geangstiget ju werden. 3ch habe in dem Briefe felbft feinen marternden Buftand hin und wieder beschrieben. Das lange, und vielleicht beschworne, Borurtheil wird nicht fo gleich über den Saufen gestoßen, und mabit ibn wel in feinem eigenen Ges wiffen als einen verfinfterten und unbefehrten, wo nicht gar als einen verstockten ab, weil er bem Bijchofe nicht in allen Stucken glauben fann. Die Phantafie fann in ben Zeiten, da fie lebhafter wird, die Rolter noch vermehren , wenn fie mit bem Gage begeistert ift, Unglaube an die Lehren des Bischoff sen Gunde: vornehmlich, wenn in Kranckheiten , oder in der Stunde bes Todes, ein geschäftiger Geiftlicher das feis nige thut, fie ju erhigen, und jur Bein bes Gemiffens des Ungtaubigen anzuwenden.

4) Das Nicht, seine Sedoncken außern zu dursen, ist auch feine Kleinigkeit. Man begiebt sich desselben nicht ohne Verdruß und Marter: und auch selten ohne andern Schaden. Hat man Kinder und Freunde, die man gern vor Irrthumern bewahren wollte, so ist dieser Iwang noch härter.

thun, ja wol meine Gedanken zu außern. Blos ein Eid auf symbolische Bürcher, der doch oft nicht darauf gehet, daß man so glaube, sondern nur, daß man nicht anders lehren wolle, wurde meine Frenheit einschräncken: allein den dürste ich auch nicht leisten, wenn ich kein geistliches Lehramt in der Reformirzten Kirche verwaltete. So bald ich aber das Unglück hätte, unter einem untrüglichen Bischoff reformirter Religion zu stehen, so wäre ich schuldig, diese mir unglaubliche Lehre zu glauben, das neunte Capitel an die Römer auf die nach Augustini Zeit entstandene Streitigkeiten, und nicht auf die etwas gank anders betreffende Streitigkeiten der Juden zu deuten, und alle mir dagegen benfalt

Habe ich einmahl in meiner Kirche das Recht, meine Sedanken zu sagen, gantz, oder zum Theil, warum sollte ich mich mit einer andern Kirche in Verbindung einlasssen, die von mir verlanget, daß ich dems

felben entfage?

Mir fann hier nicht geantwortet werden, bag man auch in ber evangelischen Rirche Die Frenheit nicht habe, feine Meinung gu außern, wenn fie der Rirche widerfpricht. Un wie vielen Orten ift die Preffe fren, und fogar ben unanständigen und ungefitteten Schriften wider die Religion offen? Doch davon rede ich nicht, ob ich meine Meinung fann drucken laffen : benn wie hatte ich vor Erfindung der Druckeren thun muffen? sondern ob ich fie gegen Kinder und Freunde außern barf. Dis fann ich fast überall in der evangelischen Rirche ohne Abndung thun, und wollte man ce mir verbieten, fo ftehet mir fren, mich von der Rirche losmiagen, die anders dencet, als ich, und dadurch mein Recht wieder gu erlangen, daß ich gleichfahm laute und fren dencfen durfe : das fann ich aber unter dem un= truglichen Bifchoff, der mit leiblichen Strafen newaffnet ift, nicht thun. Geine Etrafen, und der Berdruß, den man mir in der evangelischen Rirche anthun kann, wenn ich mit Recht oder Unrecht verfähert werde, find anch himmelweit von einander verschieden.

5) Ich fann nicht einsehen, daß es einem freymuthigen Gelehrten in ber Romifchen Rirche nicht an Gelegenheit mangeln follte, feine vermeintlichen Entdeckungen fund gu machen. Denn ihr fehlet die Frenheit der Preffe. Jeh weiß wol , daß einige aus Nachläßigfeit ober Ginfalt ber Bucher-Cenforen Cage haben drucken laffen, die ben Grundfagen ber Romifchen Rirche gumis der find : allein das ift blos eine Ausnahme von der Regel. Doch ich will von der Frenheit der Preffe nicht reden, weil fie and mangeln fann, wo fein untruglicher Bischoff herrschet, und wirklich in einigen evangelischen gandern nicht zu finden ift. Dur das durfte ich vor mein Theil wol fas gen : unter der Bothmäßinfeit eines untrualichen Bischoffes wird diese Frenheit, die uns bisweilen jufallig mangelt, überall und nothwendig wegfallen, und, fo fehr ich mich buten werbe fie nicht zu misbrauchen. to schafe ich doch die Frenheit, meine mab. ren Gedancken drucken ju laffen, die ich bier und nach den Privilegien unferer Unis versität genicke, so boch, daß ich mich nirgende hin begeben mochte, wo ich fie verlieren murde, am wenigsten aber mich mit einer Rirche verbinden wollte, mit deren Cinrichtung fie Schlechterdings nicht befteben fann.

benfallenden Einwürse aus Vernunft und Schrift als Einraunungen des Teufels zu verwersen, und, nicht durch Gründe (denn die wüßte ich nicht) sondern
durch Gebet, und Abwendung der Gedanken davon, das ist, durch Nicht-Uns
tersuchung zu besiegen. Wenden Sie den Fall um, und sehen Sie einen kuther
taner, wie es ihrer unter Gelehrten zu tausenden giebt, (ich bin zwar keiner
davon) der die Höllensarth Christi nicht glaubet, wenigstens nicht anders, als
in dem Sinne des Heidelbergischen Catechismi. Jeht zwinget ihn niemand das
zu: er kan fren dem Eindruck solgen, welchen die Gründe der einen oder ans
dern Parthen auf sein Gemüth machen. Er kann es auch an den meisten Ors
ten fren sagen, ohne vom Abendmahl, ja wol ohne von öffentlichen kehr Mem:
tern ausgeschlossen zu werden. Er unterwerse sich aber einem kutherisch geworz
denen Pahst: so darf er, ohne von seinem Gewissen, und von der marternden
Empsindung des Widerspruchs, gestraft zu werden, nicht einmahl in seinem Kams
merlein daran zweiseln.

Ein Grundgeset der Academie bleibet es, so viel ich weiß, die Religion noch weiter ju untersuchen, die Zweifel bagegen ju sammlen, und Beantwortungen derfelben anzunehmen : wenigstens bat auch ohne eine eigene Mcademie jeder Mensch das Recht, und die naturliche Pflicht, die ju thun. Go lange wir noch Menschen find, und in Religions : Sachen geirret baben konnten, fo lange mochte ich diesem Rechte nicht gern entsagen, und ich glaube nicht, das ich foldes ohne Verlegung meiner Pflichten gegen Gott thun fonnte. Allein fe bald ich unter jenem zu uns übergetretenen, daben aber noch untruglichen Pabft ftebe, fo habe ich diefes Recht verlohren. Bielleicht wird mir erlaubt bleiben, die Schriften der anders benfenden zu lefen : wiewohl es auf den geiftlichen Monarchen ankommen wird, ob er fo gutig gegen mich fenn will: allein Gewif fen und Gefet werden ichon zum voraus bestimmen, wer Recht behalten folle. und wenn mir es anders vorfame, fo werde ich schuldig fenn, mich für irrend ju halten, und Gott um Erleuchtung, ja wol um Bergebung ju bitten, fo tans ge aber, bis biefe Erleuchtung fommt, wider die überwiegenden Grunde die bisherige lebre zu glauben. Ift dis Untersuchung der Wahrheit ? Sochftens ift es mit den gewöhnlichen academischen Uebungen im Disputiren zu vergleichen, ben benen ber Respondente Recht behalten muß, welche wol niemand, so wie sie jegund find, für Unterfuchungs: und Erfindungs: Mittel der Wahrheit, fon: bern theils fur Uebungen einer gewiffen Art des Bortrags, theils fur Eramina anfiebet. 3ch geftebe es Emr. Soch Ehrwurden, daß mir die naturliche Recht,

die Wahrheit, und zwar die wichtigste Wahrheit, davon meine ewige Glückses ligkeit abhänget, fren, und mit der grössesten Schärfe untersuchen zu dürsen, unschätzbar theuer ist: und wenn die gange christliche Kirche sich desselben durch gemeine Einstimmung begabe, (ein gewiß unmöglicher Fall) so verlange ich kein Glied dieser Gesellschaft zu senn, die ihre edelste Frenheit verlohren hatte.

Doch wie lange wird es ben bem blogen Berluft der Frenheit bleiben, wenn wir einen allgemeinen untruglichen Bischoff angenommen baben? bald werden doch nene Streitigkeiten über bisber unentschiedene Punckte entstehen : wie, wenn er fich einfommen lagt, fie zu entscheiden? und, da doch der Bergleich als ler Rirchen nicht im Stande ift, ihm die Untruglichkeit und gottliche Eingebung in der That zu verlenben, eine ungluckliche Entscheidung, eine zwente Bulle Unigenitus giebt? alsdenn werde ich gezwungen fenn, Irrthumer zu glauben, oder doch wider meine Ginficht zu bekennen : und wer weiß, was die fur gefahr: liche Irribumer fenn werden? Ohne den symbolischen Buchern einer von beiden protestantischen Rirchen zu nabe zu treten, fonnten ben neuen Streitigfeiten, an die man ben Entwerfung diefer Bucher nicht gedacht bat, Irrthumer von der erften Groffe entfteben, und von dem irrenden Bifchoffe behauptet werden. Die Moral, mit welcher fich ordentlich die Glaubensbefanntniße nicht abgeben, hat ein weites Reld fur folches Unfraut, und daß es in ihr Brethumer gebe, die fo arg find als irgend einige dogmatische Reberenen, werden Sie nicht in Abrede fenn. Das fchlimmfte wird fenn , daß ein übereilter Richterfpruch des Bifchoffs, er mag aus Unwiffenheit , Uffecten , oder Bosbeit berfommen , den Jrrthum fogleich verewiget : denn der untrugliche Bischoff, der einmahl als Bischoff ge: fprochen, fann nicht wieder guruck. Go find ohne Zweifel der Catholischen Rir: che manche Jrrthumer, die ihr feinen Bortheil bringen, und deren ein weifer Pabft gern tos ju fenn munfchen fonnte, weil fie feinen Staat am meiften ers Schüttern, nothwendig und unwiderruflich worden, z. E. die Weglaffung bes Relche im beil. Abendmahl. Es ift taufend gegen eine, daß auf die Weise in wenigen Jahrhunderten eine Menge von Jrrthumern das Recht der untruglich: ften Glaubens Lehren erhalten wird. Un Streitigkeiten wird es doch nie feb: ten, und der vornehme Bischoff, dem ich felten große Gelehrsamteit, Bemus hung die fleinsten limftande zu erwagen, und Unparthenlichkeit, gutrauen darf, ist auf eine unerwartete Weise glücklich, wenn er unter 10 mablen nur 1 mahl fehlet. Bielleicht thate die der befte. Wie wird fich aber diefe Menge von Feb: bern in 200, Jahren baufen ? und ba fie nicht aus Ginem Suftem entftanden find.

sind, so wird ihre Zusammenfügung untereinander und mit andern Wahrheiten das ärgste senn, und neue Irrthumer zu Bemantelung und Vereinigung der alsten nothig machen. Ewre HochShrwurden sehen, daß ich mich nicht einmahl auf das Recht, die symbolischen Bücher untrüglich auszulegen, berufe, welches man dem untrüglichen Bischoffe wol nicht wird absprechen können, wenn man es ihm ben der heil. Schrift eingeräumet hat. (\*)

Ent:

(\*) Derjenige werthe Freund , bem ich meinen Auffat vor bem Druck jugefandt has be, macht folgende hieber geborige Unmerfung ober Ginwendung : Die Regierung der Pabste ist jego so fürchterlich nicht mebr, als fie etwan zu den Jeiten war, da die Fleine Jahl vernünftiger und ge= lebrter freydenker sie weniger schadhaft machte. Sie unterffeben fich beynabe agr nicht mehr, eine Glaubenslehre zu entscheiden, damit sie den unausbleibli= den Unruben in ihrem Reiche vorbauen mogen. Die Gelegenheit zu entschieiden ist ber der so großen Menge von Entscheis dungen, denen sie nicht offenbahr wider. fprechen durfen , auch bey nabe erschöpft. Und follte es auch möglich feyn, daß funf. tig ein von allen Christen erkannter Pabst feiner Gewalt durch Gutheißung uner= träglicher Jerthumer misbrauchte, so wird gewiß Gott andere Reformations=Gelden erweden, und es ihnen an Anhang und Unterstützung nicht fehlen lassen. Doch diese Möglichkeit läßt sich bey den Jeichen der jenigen und kunftigen Jeit von mir gar nicht gedenden.

Einen Theil dessen, was mich bewegt aubers zu benken, habe ich schon vorhin und im Briefe selbst geäußert. Ueber das sinde ich noch solgendes einzuwenden:

Die Menge ber bereits vorhandenen Entscheidungen, denen der Pabst nicht offensbahr wibersprechen darf, sett die Rirche

bor neuen Entscheibungen nicht licher. Dem ihm kann unbekannt oder vergessen senn, das ein Vorsahre in der Untrüglichkeit bereits ans ders entschieden oder gebacht hat. Go ist et um Theil wircklich ben der Bulle Unigenitus gegangen. Alsdenn vergrößert die bereits vorhandene Entscheidung nur das Unglückt denn vielleicht ist zu Bereinigung der wis dersprechenden Entscheidungen ein neuer Irrthum nothig, wenigstens aber wird die Marter größer, die man sich anthun muß, beide Entscheidungen zu glauben, und den Bischoff noch für untrüglich zu halten.

2) Ich gebe in, daß jest die Pabste fich vor einer Entscheidung in Glaubens . Cachen forgfaltig in Acht nehmen, und wenig Luft haben, den gefährlichen Lehrftuhl Petri gu besteigen. Die Bulle Unigenitus ift ihnen in all ju frischem Undenfen : fie wird es as ber nicht ewig bleiben. Man wird wieder vergeffen, mas eine übereilte Entscheidung fur Unruhe nach fich gezogen hat. Gie urtheilen jest im Angesicht der evangelischen Rirche, welcher sie nicht wehren konnen, die begangenen Fehler öffentlich anzumers fen, und ihren, der Pabfte, eigenen Unterthanen por Augen ju legen. Allein wenn fie erft allgemeine herren waren, und die Drucker- Preffe in dem gelehrten Theil ber Christenheit wieder unter ihrer Gewalt batten, so konnten sie aufhoren so behuts fahm ju fenn, und felbst die Gelehrten werden ohne Frenheit ber Preffe ihnen minder how the napt the tree the firehe

Entstehen aber solche Jrrthumer, so wird das, was schon vorhin eine Heres schaft über Sclaven war, sich in Tyrannes verwandeln. Der Ausspruch des Bischosse seht mich noch nicht in den Stand, zu glauben, was er besiehlt, wenn ich allzudeutliche Gegengrunde vor mir sehe, sonderlich ben neuern Streitigkeis ten, die ich vor seiner Entscheidung zu meinem Unglück allzu unparthenisch untersucht haben möchte: ich werde ansangen, an seiner Untrüglichkeit zu zweiseln: auf bendes solgen in der Catholischen Kirche harte Strasen, zum Theil härtere, als die bürgerliche Gesellschaft Mördern und Räubern auslegt, und wenn man auch

fürchterlich senn. Das Ende des sunfzehenten, und der Ansang des isten Jahrdunderts, in welcher Zeit die Gelehrsamkeit in Italien schon wieder ausgeblühet war, und manche sehr frey dachten, wird meine Furcht rechtsertigen: sollte es auch blos die Entscheidung wider D. Luthern senn, von der der Römische Stuhl damahls nicht furchte, daß sie ihm den ganzen Norden kosten wurde.

Diese Frenheit der Presse sehe ich in der Kirche bennahe so an, als die Englander in ihrem Staat, die glauben, ohne sie wurde sich die ganke Brittische Frenheit wider einen gebieterischen Minister nicht erhalten können. Sollte die ganke Christenheit ein einsiger Staat ohne Frenheit der Presse seinen, so wird sie sich der unumschränckten Gewalt ihres geistichen Oberhaupts nicht erwehren, und es vom Misbranch derselben nicht abschrecken können.

Reformations-Helden gabe, wiewohl wir davon keine Berheißung haben: allein wenn diese dereinst nothig seyn könnten, so wollen wir lieber die Frenheit behalten, welche uns die ersten mit so vielem Muth erworben haben. Mich dunckt, hier trete gerade der Fall ein, den ich in dem Briefe selbst, S von den Hollandern gedichtet tatte, und ich kann das, was mich abhalt

Die Vereinigung mit der pabfilichen Rirche au munichen, nicht beffer ausbrucken, als wenn ich die Sollander alfo anrede : Die Spanische Regierung ift jett so fürche terlich nicht mehr, als sie ebemabls war. Der Konig aus dem Saufe Bours bon sucht der Inquisition ihre Macht zu nehmen: und er wird gewiß in den Miederlanden das nicht wieder thun, was Philipp den 2ten um diese Länder brachte. Seine Regierung ift weise und vaterlich. Unterwerfet euch ihm demnach wieder, mit Aufgebung aller Privilegien, als einem unumschrand= ten Monarchen. Sollte es auch mog= lich seyn, daß seine Machfolger kunf= tig ihr Recht auf eine unerträgliche Weise misbrauchten, so wird gewist Gott andere Belden zu eurer Befregung erwecken, und es ihnen an Unbang und Unterffürzung nicht fehlen laffen! und alebenn dem lefer felbfien anheim gebe, fich die vermuthliche Untwort der Dollant er vorzuftellen. Mein werthefter Freund und Gonner fen fo gutig, und verzeihe mir Diefen fleinen nicht übel gemeinten Disbrauch feiner Worte. Gie waren fo bequem, meine Meinung gerade in ihrem befen und glucklichsten Lichte vorzustellen, daß ich glaubte, die Sache, deren Udvocat ich jest bin, verlohre etwas, wenn ich mich Dicier Worte nicht bediente.

auch Diefe unmenschlichen Strafen abschaffen wollte , so wurde ich doch durch ib: ren Bann unter den allgemeinen Saf und Berachtung aller gelegt, welcher gu viel Straf : lebel ift, als daß ich das Recht dazu einer Rirche jugefteben woll: se, die ich nicht beleidiget, fondern bochftens zu meinem eigenen Dachtheil ge: irret babe. Bleibt daben in meinem Gemuthe noch die geringfte Bermuthung ubrig, daß ihr Bischoff untruglich fenn tonnte, fo werde ich den empfindlichften Foltern des Gewiffens ausgesetzt fenn, vornehmlich in der Todes: Stunde, in welcher ber Verstand ber Phantafie Plat machen muß. Wer wird aus einem freien Staate, der nach gutigen Gefegen regieret wird, in einen andern ziehen, nach deffen Ginrichtung er für fich und andere die argfte Eprannen beforgen muß? Ich lebe bier zu Gottingen unter bem Konige von Grosbritannien als einem Bater des Baterlandes, und genieße Sicherheit und Frenheit : gefest, ich tonn: te unter zehnmahl fo guten Glucks : Umftanden mich in einem Lande nieberlaffen, wo barte Strafen wegen folder Berbrechen ober Berdachte, benen zu entgeben mir unmöglich fallen konnte, geubet werden, wo ich nicht eine unumschranctte Monarchie (benn die ift mir in weltlichen Dingen febr erträglich) fondern eine Enrannen befürchten mußte; man versicherte mich der perfonlichen Gnade des Burften, der aber für feinen Dachfolger feine Burgichaft ftellen tonnte : fo mer: de ich doch nicht versuchet werden, jene Borschlage anzunehmen. Sier wird mir eine Bauren : Sutte lieber fenn , als dort ein Palaft und die glantzenofte Ch: renftelle. Go dencke ich im burgerlichen geben : warum follte ich anders dens den, wenn man mich in eine geiftliche Monarchie rufet, ben der ich beforge, fie tonne jur Tyrannen werden, und mir nicht einmahl Bortheile, fondern blos den Ruhm des Gehorfahms zeiget? Denn wenn man von einer Union mit den Catholifen redet, fo werden doch wol die Protestanten nicht Cardinals: Suthe und Bischofthumer erlangen sollen : geistliche Bortheile aber febe ich nicht das ben, falls unfere Lebre nicht irrig ift, und jur Berdammniß fubret; in welchem Fall man von Befehrung, und nicht bon Union reden mußte.

Die Vergleichung, die ich eben anstellete, bringet mich noch auf einen abs schreckenden Gedanken. Eine der angenehmsten Frenheiten in den Diensten meines Königes ist mir, daß ich, wenn ich es geziemend verlangete, allemahl den Abschied, und die Frenheit außer tandes zu gehen, erhalten könnte. Der König hat das Recht, wenn er will, mir diese Frenheit auszusagen: wie ich wünsche, daß Er mich tebenslang in Diensten behalten, und ohne Verbrechen nicht dimittiren möge, so kann Er gleichfalls verlangen, daß ich Seine Dienste

niemable verlaffe: allein wenn fich der Konig diefes Rechts gegen mich bebienen wollte, fo wurde das wegfallen, mas Geine Dienfte am angenehmften macht. Ein Staat, beffen Unterthan oder Bedienter ich zu fenn nicht aufhoren fann, ift ein großes Sclaven : Behaltniß, und der Gedanke ift ichon eine Marter, wenn er nicht durch ungemeine Bortheile verfüffet wird. Gelbft eine Krone wurde etwas trauriges an fich haben, wenn der Monarch fein Recht batte, fie nieders sulegen, wozu doch Ermubung, Ungluck, Gigenfinn oder Melancholie den Do: narchen bewegen fann. In der pabstlichen Kirche ift ein jedes Mitglied auf immer gebunden; es fann nicht, wenn es will, wieder beraus treten, fondern verdient Strafe, fo bald es dem Stadthalter Chrifti die bisherige Berbindung auffundiget. Gollte ich Luft haben, das Glied einer folden Gefellschaft, nicht blos im Zeitlichen, fondern mit Leib und Geele ju werden, aus der ich nicht wie: ber jurud fann, ohne ein Ungehorfamer ju beigen, und nach ber Willführ bes Monarchen mit den empfindlichften Strafen belegt ju werden, in deren Erfine bung und richtiger Beurtheilung des Grades ihrer Schmerghaftigfeit, Die Rir: che vor dem Staat einen Borgug zu haben pflegt: tonnte ich fie irgendwo uns truglich nennen, fo mare fie es bier.

Gefett, von aller diefer Tyrannen und Sclaveren batte ich in meinem les ben nichts zu befürchten, dafür mir doch niemand Burgfchaft ftellen fann, fo wurde ich dennoch an meinen Nachkommen unverantwortlich bandeln, und alle ibre Berwunschungen verdienen, wenn ich fie in eine folche Knechtschaft fturge: te. Wenn ich, der ich als ein Frengebohrner mein Mustommen habe, mich in einem Lande, wo die alte barte Leibeigenschaft noch üblich ift , einem beguterten, ber mehr mein Freund als mein herr ware, verfaufte, um noch reichlicher les ben zu konnen, was wurden Ewre Soch Ehrwurden von mir benken? Was wur: de meine Machkommenschaft unter Peitschen : Schlagen vor ein Undenken von der Miederträchtigfeit ihres Baters haben ? Die geiftliche Knechtschaft aber ift noch barter: und was ist das Kaufgeld, das die pabstliche Kirche geben fann? 3ch frage nicht, was ein paar Gelehrte vom ersten Range, oder von ausnehe mender Willigfeit, ju gewarten baben? vor die mochte fie vielleicht Versuchun: gen baben, wiewohl auch diese verbittert genug fenn durften: fondern fur einen jeden Protestanten, (\*) der sich mit ihr vereinigen sollte? Ihr fichtbarer Schaf murde

<sup>(\*)</sup> Hoffentlich werden meine Lefer bis feeligkeit und Cardinals Sute für einen ernicht so anslegen, als hielte ich zeitliche Gluck- laubten Bewegungs Grund , Die Religion

wurde durch die Menge derer, um die sie wirbet, bald erschöpfet senn: und ihr re unsichtbare Guter verlange ich von ihr gar nicht. Sind wir nicht in einem verdammlichen Irrthum, welches der gemeiniglich von allen Religionen leugnet, der eine Union derselben anpreiset, so kann ich sie außer der Vereinigung mit ihr haben.

Wielleicht machen Ewr. Hoch Ehrwurden mir den Einwurf, man könne mich wegen der unumschränkten Gewalt des Römischen Bischoffs Tractaten pfies gen, Concordaten machen, und der Kirche, nach dem Borbilde der Franköstsschen gewisse Frenheiten vorbehalten: man könne ihm die Untrüglich keit nur als; denn zugestehen, wenn ein allgemeines Concisium mit ihm gesprochen hat: oder er solle gar zusagen, daß er das Catheder Petri nie wieder besteigen wolle! als bis thut meinen Zweifeln, und meiner Liebe zur Frenheit, kein Genügen.

Sehen Sie ihm ein Concilium an die Seite, so verwandeln Sie freilich die Monarchie der Kirche in eine Aristofratie. Eine Demofratie wird es doch nicht, und ich, der ich fein Geistlicher bin, werde keine Stimme auf dem Conscilio haben, sondern sie denen überlassen mussen, die drey Jahre von mir unterzichtet sind, und von denen der grösseste Theil in Conditionen und im traurigen Candidaten: Stande die Hälfte des auf Universitäten erlernten wieder vergessen hat. Dis ist schon etwas unangenehmes. Doch darauf gehet meine vornehmsse Einwendung nicht: auch nicht auf die Fehler, die ben Conciliis sast unversmeidlich sind, und es eben so wahrscheinlich machen, daß eine ganhe Kirchens Versammlung durch Affecten, durch ansehnliche Irrende, durch Schwäher, durch Vergeber der Benesicien, durch drohende, gelenckt, den Irrthum, als die Wahrheit bestätigen werde. Ich will nicht eine gewisse Gattung des Kirschens die Wahrheit bestätigen werde. Ich will nicht eine gewisse Gattung des Kirschens

m andern. Ich rede hier gar nicht einmahl von Aenderung der Religion, sondern von der Vereinigung mit einer Kirche, wenn sie uns unsere Religion beybehalten lassen will: und von dieser leugne ich, daß sie irsgend etwas gutes geben könne, damit das große Opfer bezahlet sen, so wir ihr vorsläussig wurden thun mussen. Dieses aber sähre ich an, um noch klärer zu machen, wie wenige Ursache wir zur Vereinigung mit dieser Kirche haben, wenn sie uns gleich unsere

Lehren lassen wollte, und die Vereinigung mehr bürgerlich, als eine Aenderung der Restigion seyn würde. Niemand verleugnet seine Frenheit ohne einen wichtigen Bortheil das vor einzutauschen, der aber hier ganglich mangeln würde. Ob ein gemeines Bestes der gangen Kirche ben der Vereinigung zu hoffen sen, welches die großen Opfer, die man das ben zu thun hätte, überwieget, wird im dries ten Briese untersucht werden.

chen : Regiments tabeln: Monarchie, Aristofratie, Demofratie, find mir bier eins, und in Protestantischen Staaten ift, das gestebe ich, ordentlich die Rir: che eine monarchische Gesellschaft, weil fie ihre Rechte dem Landes : herrn, ber fie von dem vorigen Jode erlofen half, übertragen bat. 3ch tadele das un: eingeschräncfte ben allen diesen Regierungsformen, und ihre Gewalt über mein Bewissen und Glauben. Ware die volligste Demofratie in der Rirche, und ftunde es jedem Bauren fren, zu votiren, so wurde ich mich doch nicht verpflich: ten, das fur mabr ju halten, was plurima, ober auch wenn das Unglud fenn follte, Unanimia ausmachten: eine folche Berpflichtung in der Theologie murbe mir eben fo wunderlich vorfommen, als fie in der Philosophie, Biftorie, oder alten Philologie ift. Das Concilium bilft mir nichts , fondern verschlimmert eber die Sache, weil deffen Entschlieffungen noch weit mehr von unvorbergesebe: nen Bufallen abhangen fonnen, und gewiß ber groffere Theil des Concilii aus folden bestehen wird, denen es an der nothigen Gelehrfamfeit, Ginsicht, und Bewiffens : Schonung fehlet, die bingegen ben einem Dabfte bisweilen anzutref: fen fenn murben. Die Frenheit unferer evangelischen Rirche, die ich nicht verfaufen, und noch weniger umfonft weggeben mochte, bestebet nicht darin, daß fie unmonats chifch ift, fondern, daß fie blos folche Dinge gebietet, die mir moglich find, nicht aber. bas ju glauben, wovon ich nicht überzeugt bin ; daß fie ihre Glaubens: Befenntniße blos bat, um baran ju feben, wer ju ihrer Gefellschaft geboret, nicht aber, um ben ju Arafen, der anders bencft, daß fie fich fein Recht mehr anmaget, ben entstebenden Streitigkeiten mir über ihre bisherige Glaubens : Bucher noch neue decifa und Glaubens : Bucher aufzudringen , sondern mich mablen lagt, was ich am beften fin: be, bochftens aber mir verbieten wird, die und jenes nicht ju lebren: und end: lich, daß ihre außerste Strafe doch nur die Ausschließung aus ihrer Gemein-Schaft ift, die mich unter feine weiteren burgerlichen Unbequemlichkeiten und Leis Sobere Strafen zu üben, fann ich einer Rirche, unter beren Gebor: fahm ich mich begeben foll, fein Recht einraumen. Der Republick verbinde ich mich gern auch zu Lebensftrafen : benn ihre Gefete gebieten mir nichts unmog: liches, und ich habe ftets grofferen Bortheil von ihr. Gie fichert Tag vor Tag alle das Meinige, und mein Leben, welches sonst vogelfren fenn wurde: was verliere ich baben, wenn ich ihr Vertrags : Weife ein Recht gebe mich ju todten, bas fie boch blos in den Fallen ju gebrauchen pflegt, in welchen fie es auch ex jure belli gegen mich batte, wenn ich ihr Unterthan nicht mare. Allein die Kir; che, die mir Lebens : Strafen, oder Gefangnif , oder Schande , oder Musschlief: fung von der burgerlichen Gefellschaft drobet, was gibt die mir bavor? die Gee: ligfeit? ligkeit? das Wort Gottes? Unterricht? Sacramente? Die kann ich alle in unserer Kirche haben, falls unsere Lehre nicht vollkommen unrichtig ist: ware sie aber das, so müßten wir nicht von Union, sondern von Buße und Wieder: kehr zur Romischen Kirche reden.

Ueber die Untruglichfeit des Romischen Bischoffs Concordaten zu machen. ift, falls er fie besitet, eben fo wunderlich, als Bertrage über die Gultigkeit eis ner mathematischen Demonstration zu errichten. Das Gewissen wird doch nicht den Concordaten folgen, sondern dem, was es fur Wahrheit balt. Gie mer: ben auch den übeln Folgen seiner vorgegebenen Untrüglichkeit gewiß nicht abhelfen, und verhalten fich gang anders, als Bertrage und Capitulationen mit einem weltlichen Monarchen über die Frenheit der Unterthanen. Denn obgleich der untruglich gehaltene Bischoff sich aus Berablaffung gegen neue Glieder feiner Rirche des Gebrauchs seines Rechtes begeben konnte, so bleibt doch daben jum voraus gesett, und flieft aus seiner Untruglichkeit, daß es naturlicher Weise und nach dem Willen Gottes fein Recht gewesen sen: werden seine neue Unterthanen recht glaubig, fo wird es dereinst eine Probe ihres Glaubens, und der erfte neue Beborfabm gegen Gott felbsten fenn, daß fie ihn bitten, feine Entfagung que ruck zu nehmen, und ihn derfelben erlaffen. Der um das Wachsthum feiner Gemeine im Glauben und Gehorfahm befummerte Bifchoff fann ihnen felbft dazu, wenn die Zeit gekommen und alles reif ift, den erften vaterlichen Wind geben, und niemand hat das Recht, ihm diefe curam paftoralem ju verübeln. Mit dem weltlichen Monarchen, der feine Rechte von Natur oder von Gott, sondern blos durch die Vertrage mit feinen Unterthanen bat, ift diefes gang aus ders: wagte er es, Borschlage ju thun, daß man ihn der Capitulation erlassen mochte, fo hatte er weder folche Grunde, feinem Borfchlage das Gewicht zu geben, als der untrügliche Bischoff, noch die mindeste hoffnung, daß sein Bolck ohne außerfte und dringenoffe Doth, (g. E. Unterdruckung der übrigen Stande von Ginem übermachtigen) fo wenig Frenheit : liebend fenn werde, als nothig ift, um feinen Untrag mit Gelaffenheit anzuhoren. Wenn ein Ranfer wider feine Wahl: Capitulation handelte, fo wurde man fich weniger gegen ihn erbittern, als wenn er mit der groffesten Bescheidenheit ihre Ausbebung verlangte. Alles die konnte aus der Frankofischen Rirchen: Geschichte des vorigen und jekigen Jahrhunderts erlautert werden: allein mein Brief ift fchon weit über das ges wohnliche Mas eines Briefes angewachsen.

Ich sehe am Ende nicht einmahl, wie es Privat: Personen erlaubt senn konne, ohne Vorwissen ihres Landes: Herrn an der Union mit einer Kirche zu arbeiten, die ein auswärtiges dem Staat so bedenckliches Oberhaupt hat, und über die Bedingungen Handlung zu pflegen, unter welchen sie sich diesem frems den Oberhaupte unterwersen wollen. Die Geschichte giebt Ihnen so viel Er: läuterungen hievon, daß ich nicht nothig habe, aus der Natur der Sache zu zeiz gen, wie gefährlich ein auswärtiger geistlicher Monarch dem Staate senn kone, und wie wenig der Staat schuldig sen, solche zu schühen oder zu dulden, die sich und andere ihm zu unterwersen trachten. (\*) Ein anders ist es, wenn der

(\*) Mein bereits etliche mahl genannter Freund macht mir hier abermahls einen Gin= wurf: den Eingriffen der Pabste in die bur. gerliche Regierung kann gar wohl durch folde Schranken Einhalt gescheben, die fein Pabst umreißen kann. Und was verlies ret ein gurst wohl, wenn er aufhort, im eigentlichen Verstande das Oberhaupt der Kirche zu seyn! Wenn er sein Gewisen rein bewahren will, so ist er es ohnehin nur dem Mahmen nach, und muß blos mit seiner Diener Augen seben. Und kann er sich wol weigern, dieser Ehre fich zu begeben, wenn er überzeuget wird, der Munen der Religion und Rirche Chris sti erfordere es: Privati arbeiten obnes dis nicht an der Vollziehung einer Union. Dieses übersteiget ihre Krafte sehr weit; Sie können sich nicht im Mahmen ihrer gangen Parthey in Tractaten mit dem Pabste einlaßen. Sie thun mehr nicht, als daß sie das heilsahme und mögliche einer solchen Vereinigung jederman, die Burften selbst nicht ausgeschloßen, für= Rellen. (Wit Diefer Erflarung bin ich rollig gufrieden: geben die Privat-Perjonen nicht weiter, stellen sie die Vereinigung nicht als nothwendig und eine Schuldigfeit vor, und geben dadurch zu einem Ferment unter den Anterthauen Gelegenheit, laffen fie es ledig= lich auf die Entscheidung des Fürften ankommen, thun fie nichts, das am Ende durch einen Bufall oder Enthufiasmum Folgen haben fann, die ihn nothigen: fo fundigen fie nicht wider den Staat.) Wenn diese nicht selbst solche gürstelluns gen billigen, und eine nabere Verabres dung veranlassen, so wird sie zu allen Jeis ten unvollzogen bleiben. Soll aber eine soldie Verabredung fruchtbarlich vorge= nommen werden, fo muffen Privati erft durch brauchbare Vorschläge und Wegs raumung der Steine des Unstoffes vorar= beiten. Ich sage noch mehr die Union kann auf eine erwünschte Art nicht 311 Stande kommen, wenn die Gelehrten beider Partbeyen, das ift der Lebr-Stand, in Unsehung des grössesten Theils und der Unsehnlichsten nicht gewonnen wird, bey derselben mit zu wirken. Sollte dieses legtere jemable zu hoffen seyn, so wurde ein Surst sich an Gott selbst versundiz gen, wenn er der Stimme feiner eigenen Lehrer und Gewißens=Rathe kein Ges hor gabe. Und dürfte man sich wol an die Ungnade eines solchen Sürsten kebe ren, (ich muß nur hier zu Berhutung alles Misverstandes erinnern, daß ich nicht die Ungnade eines Fürsten, sondern unsere Pflicht gegen ihn und den Staat, den wir ihm um Des Gewißens millen schuldig find, fur die 216rathungs der geistliche Monarch bereits wohlhergebrachte Rechte über sie hat, so wie z. E. der Pabst über die ben uns geduldeten Catholicken. Stellen Ewr. HochEhr: würden Sich dieselbe Sache in einem andern Falle vor, so werden Sie eben so urthei:

rathungs-Grunde anfehe, an einer fo gefahr= lichen Union etwas ju arbeiten, Das wider Willen des Landes - herren Folgen haben fonnte. ) dem etwa die Gelegenheit, bey Beforderungen ju geistlichen Diensten Geld zu schneiden, benommen wurde, wenn die Wohlfarth der Kirche Christi die Vereinigung nach dem Urtheil der Sathe Verständiger erfoderte : Wie darf man sich wohl den Dorwurf e ner Treulo: figkeit machen, wenn man Chrifto ge= treuer als seinem Landes-Sürsten ift? Derharren aber die Lehrer der Religion, welche jederman für die am gründlichsten Unterrichtete ansiehet, bey ihrer Wider= fenlichteit, wie ich mich defen leider selbst verfehe, so bleibt eine wirkliche Dereinigung in Unsehung der Religion unbesonnen und choricht, weil sie auf dem unsichern Ur= cheile den Grund der Sache nicht einfes bender Menschen beruhete.

3ch fann nach Durchlesung diefer Zeilen boch noch nicht fagen, daß meine Furcht ge= mindert fen. Die Rirche überhaupt, die in ihe rer unverfälschten Lauterfeit fo fanftmuthig ift, wird ben einem fleinen Grrthum von ibrer Berhaltnif gegen ben Staat ihrer Ratur nach ein fo gewaffneter Korper, fo bald fie aus glanbigen Gliedern bestehet, daß der Staat Urfache hat, ein forgfahmes Ange auf fie gu werfen , bamit fie nicht durch Berführung chr-Beifiger Leute ihre Waffen gebrauche, und fich über ihn erhebe. Gie hat weiter nichts dagu nothig, als eine Portion von Gifer in ihrem Berthume, den ich Enthusiasmum nennen will. Es ift mahr, diefer Enthusiasmus befeelt nur felten gange Bolcker: allein fast in jedem Jahrhundert wird er einen furgen Zeits Raum bindurch gleichfabm feine Gabrung ba-Findet fich aledenn sum Unglick, ein Berführer, und der vorhin genannte Jrrthum, und der Staat hat nicht fruhzeitig fo über der Rirche gewachet, daß er in der erften Brut ben Aufftand mit Ernft und Sanftmuth erftis den fann, er hat ihr die Mittel gelaffen, ihre Rrafte zu vereinigene fo wird er vergeblich widerstehen. Un ihrem Korper wird aledenn alles Urm fenn, dahingegen er blos theuer befoldete Beere jum Urm gebrauchen fann. Jeder Burger einer folchen Rirche ift schon ein Goldat, und jeder Goldat ein Beld: denn wer könnte verzagt senn, wenn ihm eine ans gefeurte Einbildungs = Rraft lauter ewige Gluckseeligkeit im Tode verspricht? was ift gegen ihn der gedungene Soldat zu rechuen, den Furcht der Strafe, oder der Schande, 0= der bochstens die Liebe jur zeitlichen Ehre, und die Begierde der Rache muthig macht? Gie hat noch mehr als Gelden; fie hat verzweifels te. Was für Rom Cocles war, das ift ihr in viel hoherm Grad ein Raraillac, oder Das Ihre Belohnungen find gegen alle die, miens. fo der Staat verspricht, unvergleichlich, und Daben unerschöpflich: aegen ihre Strafen, Das durch fie Gehorsahm und Treue erzwinget, find die auffersten Drohunden des Staats ein Spielwerk, und baben glaubt ihr Burger, dies fe Strafen fenn unausbleiblich. Es ift schwer, ober unmöglich, daß der viel Waffenlofere Staat bestehen fann, wenn ihm eine folche Rirche aus Irrthum den burgerlichen Krieg ankundiget. Damit man ben diefer allgemeis nen Beschreibung nicht blos an die Romische Rirche dencke, fo will ich nur Cromwels Ur= mee nennen. Die eingige Sicherheit Des

urtheilen. Die Reformirten Kirchen in Julich und Bergen haben mit dem Konige von Preußen einen gewissen Zusammenhang, nach welchem Er ihr Ober: haupt genannt werden kann. Dieses ist, so viel ich weiß, eine rechtmäßig her: gebrachte

Staats beftehet darin, baf er über die Rirche ftets machen fann, daß er fich die Mittel nicht nehmen lagt, das Fener fruh zu dampfen, und daß er die genaue burgerliche Vereinigung der Rirche verhatet, die es Ginem angegebenen Aufrührer möglich macht, Die gange Rirche unter seine Fahne zu bringen. Wenn a= ber die e Rirche unter einem geiftlichen Monarchen ftehet, noch dazu unter einem Uns. wartigen, über welchen der Landes-Berr nichts in befehlen hat, der noch andere Bolcker mit aufbieten fann, und um des Bortheils und Ranbes, vielleicht auch um der Geeligkeit willen, ihre Pringen gu feinen Dienften bereit haben wird; welcher Staat fann benn in dem critischen Zeitlauffe gegen fie bestehen, da der Enthusiasmus sie allmachtig matht? Die Seschichte ift auf meiner Seite. Gind je große, kluge, und tapfere herren in der Welt gewesen, so waren es die, welche den Pabften Biderstand thaten: einige unter ihnen hatten fo gar den Bortheil, ihre rechtmäßige Dberherren ju fenn. Mit ber Macht eines chemabligen Beherrichers von Deutschland wird fich jest fein Ronig meffen konnen: und keiner wird in dem Jahre so unverschamt senn, es ju thun, in welchem zwen deutsche Churfürften mit der halben Welt Krieg führen. Allein diese Widersacher der Pabste haben in so verschiedenen Landern doch entweder unterliegen muffen, oder fich nur kaum gegen die Rirche erhalten konnen, wenn ihr Reich unglaubig und misvergnigt genng gegen Rom war. Wer die Geschichte von Deutschland, England u. f. f. weiß, der wird mich nicht um Erläuterungen ansprechen

Dieraus ergiebt fich fogleich, daß es bem

Staat nicht einerlen sen, ob ein Fürst die Rirche durch ein oder etliche Consistoria regiezet, deren Räthe seine Unterthanen sind, und alle Gewalt von ihm herleiten: oder ob ein ausländischer Bischoff, der ihm gar nicht unzterworfen ist, über die Rirche seines Landes herrschet, der ebenfalls, wenn er sein Gewissen beobachten will, doch durch anderer Unzterbischöfe Augen sehen muß, so wohl als der Landes Gerr

Landes : herr.

Sollten Daher auch die Gewißens - Rathe eines Fürsten ihm die Union feiner evangelis schen mit der pabstlichen Kirche anrathen, so meinte ich doch nicht, daß er fich versundigen wurde, wenn er fie hierin nicht horete, fondern fich die Fustapfen ab chrecken liege. Seine Gewißens . Rathe find überhaupt nicht untruglich, daher er nicht schuldig ift, ihren Einfichten in Gewißens-Sachen wider die feinigen zu folgen: hier entstehet noch dazu eine Frage, die nicht in ihr Keld, sondern in die Staatsflugheit läufit, nehmlich, ob nicht die neue Unterwerfung unter ben Romischen Stuhl dem Staate dereinst gefährlich werden fonute? In Diefer ihr Wort ju geben, ift die Gache der Gewißens = Rathe nicht, fondern der Rurft und sein Staats : Rath haben zu urtheis Ben einem Gewißens - Rathe, ber Die Bereinigung fehr anpriese, konnte bem Fursten auch wol der nicht unwahrscheinliche Berdacht entstehen, daß er die Hoheit der Geiss lichen, wo nicht gar personliche Vortheile das ben jum Zweck hatte. Der bekannte Sve von hoenegg giebt eine entferntere Erlanterung: und der berühmte Giferer fur die Union, der Abt Molanus, eine viel nähere, als auf den wenigstens allerlen Berdacht geworfen wergebrachte Verbindung, gehet im übrigen gewiß nicht so weit, als die Verbins dung, die ein gläubiges Glied der catholischen Rieche mit dem Pabste hat. Ses zen Sie den Fall, daß die Protestanten in Stenermarck oder Franckreich diesen bewuns

den wollen, von dem ich aber noch zur Zeit nicht zu urtheilen im Sande bin, ob er gesgründet sen, wie ich denn auch Hoeneggen nicht als ein Benspiel unlauterer Absichten, jons dern nur eines starken deshalb auf ihn gefalles nen Berdachtes anführe.

Der Ausbruck, Wohlfarth der Kirche, muß auch noch mehr bestimmet und auseinan-Der gefeget werden. Goll er das Dafepn, und die Erhaltung, nicht vas Bene effe, sondern das Esse der Kirche bezeichnen, jo gebe ich zu, daß man wegen einer noch jo mahrscheinlichen Kurcht, die uns die Staats-Klugheit vorbil-Den fonnte, basjenige nicht unterlaffen foll, wovon bas Dasenn und die Erhalung der Rirche Chrifti abhangen winde. Allein von ber Urt ift wol die Bereinigung ber evangeliichen mit ber catholischen Rirche nicht Soffet man aber nur einige neue Bortheile für Die Rirche, es fenn geistliche oder zeitliche, (wiewohl mein Freund von den lettern nicht redet) fo kann man von dem Staat nicht fobern, daß er fich darüber in Gefahr des Untergangs seke: so wenig als ich einem einzels nen Menschen wiber seinen Willen anmuthen fann, fich in Lebens-Gefahr in begeben, weil Berftandige davon einen groffen Bortheil fur Das Reich Chrifti erwarten. Will er es felbft thun, fo ift es heroifch, und er gehet fobann weiter als ein bloßer Martyrer, und thut aus Grosmuth, was ein ganger Staat nicht thun foll: allein ich fann ihn dazu nicht nothigen. Man wende dis auf den Fu ften an: will der Die Vereinigung wegen ihrer Gefahr nicht, die feine Gewißens - Rathe für nütlich und heilsabm anichen, so darf ich, so lange ich den Schutz und die Wohlthaten seines Staates

genieße, diese nicht befördern, nicht um der Strafe, sondern um es Sewißens willen. Der Fall andert sich aber noch sehr, wenn selbst dieser Borcheil, der von der Vereinigung gehoffet wird, mercklich ungewiß, und mit einer Gesahr für die Kirche selbst verbunden ist. Könnte man ein Sebot Christi vor eine solche Vereinigung auführen, so müßten dem alle Besorgnißen der Staatsklugheit nachssiehen: ob aber ein Sebot dieser Art vorhanden seh, wird im dritten Briese untersuchet werden.

Was ich von dieser Sache geschrieben has be, wird fich beffer verstehen laffen, wenn ich den Schauplag in ein Land verjege, wo Die Unions . Bemühungen eingelner Personen mehr Folgen haben, und bem Staate gefahrlicher werden konnten, als in Deutschland. Denn freilich in Deutschland werden Privati wol die Catholifen und Evangelische nicht vereinigen konnen, welches mein Freund auch einsiehet, und ich bereits ben dem Beschluß bes Briefes angemerfet hatte. Allein wir wollen England nehmen. In Diefem Lande beruhet die Sicherheit des Staats noch deute licher, als anderwarts auf der Absonderung von der pabstlichen Religion, die die Frend heiten der Unterthanen über den Saufen gu ftogen gewaget hat. Die jegige Fanrilie befiget den Thren, nicht fo wohl weil der Pras tendente ein unachter Pring ift, (benn bas ift nicht offentlich gur U jache angegeben morden, und es ware eine Sache, darüber allzu unentschieden gestritten werden konnte) fondern weil der lette Regent aus dem Saufe Stuart aus Gifer fur Die pabstliche Religion die Rechte der Unterthauen verlette. Gegen 6 3 Den

bewundernswürdigen König auf eben die Art zu ihrem Oberhaupt gewählet, oder nur deshalb Tractaten gepflogen hatten: könnten Ewr. Hoch Shrwürden sie vom Berbrechen des Hochverraths lossprechen, wenn auch gleich Preussen nicht mit Oesterreich und Franckreich im Kriege begriffen ware? Eine Vorsprache können sie von ihm erbitten, davon rede ich nicht, wie Eure Hoch Shrw. von Selbst sez hen: wiewohl auch dieses den Stepermärckischen Protestanten sehr ungnädig zu Wien ausgeleget senn soll.

Ich bin versichert genug, daß kein evangelischer Landes: Herr in Deutschland mich deshalb als einen Staats: Berbrecher strafen wurde, wenn ich an der Bereinis gung mit den Catholiken arbeitete: denn er wird glauben, daß die Bemühung ohnes hin fruchtlos senn werde. Allein die Frage ist, was mein Gewissen sagt? und ob nicht das mich einer Untreue gegen den Staat beschuldiget, wenn ich ohne Erlaubnis solche dem Staat gefährliche Tractaten pflege, deren Fortgang ich für möglich halte.

Ich breche hier ab, und verspare das auf eine andere Zeit, was mir bep Bereinigung der protestantischen Kirchen, die ich von Herken wünsche, eine wahe

re

ben Staat selbst hat in den mitlern Zeiten ber pabstliche Stuhl gewaget, was er fast gegen fein anderes Reich unternommen hat: er hat Die Erone an Lehn geben wollen: und jene Beiten durften nur wiederfommen, fo murden die alten Rechte wieder aufwachen. In Diesem Lande wendet das Pabstthum mehr und fraftigere Mittel an, fich auszubreiten, als ben uns: nicht anders, als hatte es dort die Soffnung weniger verlohren gegeben, die alten Unterthanen wieder unter feinen Gehorfahm gu bringen. Es halt Mifionarien: ce wirbt, und wo Grunde nicht hinreichen, gebraucht es Sandgeld. Ginem, ber jum Pabftthum übertrit, werden (wo ich in der Zahl nicht irre) funf Pfund Sterling gereichet, welches ben ber gröften Armuth vieler tausende, und ben der Unwissenheit des Gee-Bolcks, keine geringe Berfuchung ift, vornehmlich aber ebemals war, ehe man jum Unterricht ber armen Kinder in Wallis, die ihre Sprache schon von den evangelischen Englandern unterschied, die wandernden milben Schulen (wandring Charity - Schools ) gestiftet hatte. Ben Diefen Umffanden, und ben ber großen Frenheit der Prefe in England, ware es nicht unmöglich, daß ein ben bem großen Saufen beliebter und fich in deffen Denckungs - Urt schickenber Schriftsteller durch Unions Projecte den Staat erschütterte. Man hat ce bisher nie auf eine Die Aufmerchfahmfeit ber Regierung erheischen. de Weise versucht: allein falls dis geschähe, fo fonnte es niemand ber Geschachenden Ges walt verdencken, wenn fie deraleichen Berfuche, und alle Entwirfe einer Capitulation mit bem Pabft, fur Sochverrath erflarte, fo wie eben diefer Staat in derjenigen Beit, in der er wegen der Lehre von der Romischen Rirche schlechterdings nicht abgewichen war, doch wol alle Unterhandlungen mit dem Romischen Stul für bochverrath erflaret hat. Ich glaus be auch nicht, daß ein wohlgefinneter Englan. der Unions : Projecte mit eben bem falten Blute lefen wurde, als wir in Deutschland thun, wo fie minber gefahrlich finb.

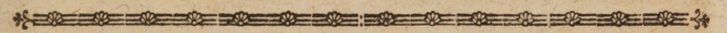
verbinden, wenn Sie mir die Gedancken der Academie über diesen mit Frenmüsthigkeit geschriebenen Brief mittheileten. (\*) Vermuthlich sind in diesem Stürcke viele von der Academie mit mir einig: die Einwürse aber, die andere maschen dürsten, werden mir dienen, meine Gedancken sorgfältiger zu prüfen, und wo es nothig ist zu andern. Ich beharre mit beständiger Hochachtung,

## Ewr. Hoch Ehrwürden

Gottingen den 10. Jun.

1758.

ergebenfter Diener.



# Hochgeehrtester Herr Pastor,

Sochehrwurden werden mein erftes Schreiben bereits vor einer geraus men Zeit erhalten haben. Ohne die Untwort zu erwarten, nehme ich mir Die Frenheit, Ihnen die Bedencklichfeiten ju entdecken, die der Bereinigung der beiden evangelischen Rirchen im Wege fteben. Es find meiner Meinung nach nicht die, welche gewöhnlicher Weise dagegen gemacht, und von den Freunden der Union beantwortet werden. Ich beziehe mich nicht auf die Wichtigkeit der Lehre, darin beide Theile von einander abgehen, die ich nicht einmahl der Bers einigung mit den Catholifen entgegen gefett babe. 3ch geftebe es gern, wenn Pharifaer und Gabducaer haben Glieder Giner Rirche, und Befucher Gines Tempels fenn fonnen, ohne daß Chriftus ein Wort fallen lagt, darans man abs nehmen fonnte, daß ihm diese Berträglichfeit misfallen habe; wenn die Apostel folche, die das Levitische Gefet noch im D. T. fur verpflichtend ansaben, mit andern, die es fur aufgehoben erflarten, in Gine Rirche fammleten : fo wird es febr schwer, einen nicht schlechterdings von der Geeligkeit ausschlieffenden Irre thum für fo wichtig ju erflaren, daß man deshalb mit den Irrenden nicht in Eis ner Rirche leben durfte, wenn fie fich die Gemeinschaft gefallen laffen. nigen

<sup>(\*)</sup> Da ich noch keine Antwort erhalten Druck bengefüget find, auch nichts davon bes babe, so hat in den Anmerckungen, die dem rühret werden konnen.

nigen Lutheraner und Reformirten scheinen dis einzusehen, die ben Vertheidis gung des Ausganges unserer Kirchen aus der Romischen sich darauf berufen, daß wir ausgestoßen sind: denn hiedurch geben sie stillschweigend zu, daß wir ungeachtet der schweren Irrthumer der pabstlichen Kirche dennoch mit gutem Geswissen in ihr hatten bleiben konnen, wenn sie uns nicht ausgetrieben, und uns daben verstattet hatte, die von uns erkannte Wahrheit zu glauben und zu bestennen.

Ich will noch etwas mehr zugeben. Es kann senn, daß wirklich in der Lutherischen oder Reformirten Rirche auch folche in einer firchlichen Gemeinschaft mit einander leben, die viel verschiedener dencken und lehren als Lutheraner und Reformirte. Sind die pietistischen Streitigkeiten fo wichtig und reel gewesen, als fich die eifrigsten von beiden Geiten fie vorstelleten, fo mar gewiß der Uns terscheid der Wittenberger und Hallenser größer: die streitenden Parthenen bas ben dis auch selbst geglaubt, und konnten sich doch ihrem Gewissen unbeschadet auf Landesherrlichen Befehl in Giner Rirche, an Ginem Altar, ja wol gar auf Giner Rangel vertragen. 3ch tonnte, und ich will bisweilen, jugeben, mas ich doch in der That nicht glaube, daß die Streitigkeiten beider evangelischen Rirchen bloge Logomachien find, und weafallen wurden, wenn man fich einander beffer verftunde, oder diefen und jenen unbequemen Ausdruck wegließe: dis als les wird meine Bedencklichkeiten gegen die Union nicht treffen. bis zum voraus, weil die Betreiber der Bereinigung gemeiniglich alle Starte ibrer Beweise dabin richten, ju zeigen, daß wir nicht in Grundwahrheiten ver: Schieden find, daß viel Misverstand in den Streitigfeiten berriche, daß man jum Theil fich blos an Worte ftege, ben benen man felbst nichts gedencke; und am Ende Friedensvorschlage in folden Worten entwerfen, die jede Parthen ans nehmen, und auf ihre Weise auslegen fann : wiewohl doch vielleicht niemand fo weit gebet, alle unsere Streitigkeiten für bloße Logomachien in rechtem Ernft zu erklaren. Unfere Streitigkeiten mogen ben Grund bes Glaubens fo wenig rubren, und so viele von ihnen auf blogem Misverstande in den Musdrucken beruben, als irgend ein Beforderer der Kirchenvereinigung zu behaupten über fich nimt: fo febe ich freilich gar wol ein, wie dieses beide Parthenen batte abhalten follen, fich von einander zu trennen, wenn es nur vor 200. Jahren mare ers Fannt worden: allein da die Trennung einmahl vorgegangen ift, fo febe ich noch nicht, wie alles die Bereinigung möglich machen werde, so lange feine von beiden Rirchen fich fur diejenige balt, die in der Sache felbit, oder in der Wahl unbes

unbequemer Ausdrücke gefehlet habe. Ich wünsche zwar noch jest biese Verzeinigung, wenn sie nur ohne Gewissenszwang und Unrecht möglich ist. Allein eben dis ist, daran ich zweisele, und um der allererwünschesten Sache willen ist es doch nicht erlaubt, auch nur eines einsigen Gewissen zu kränken, oder ein

eingiges Unrecht zu thun.

Die Aufrichtigkeit fodert indeffen ein vorläufiges Bekenntnig von mir. Ich febe nicht die Streitigkeiten beider Rirchen fur fo febr flein an, als fie einis ge Beforderer der Union machen. Der unbedungene Rathschluß, und die uns mittelbar auf das Berg wirfende unüberwindliche Gnade ift mir fo bedencklich, daß ich wegen der Folgen diefer tehren, ben aller Frenheit zu denken und zu bekennen was ich wollte, kein Rind in einer Rirche mochte unterrichten laffen, die fich über biefe febr practische Lebre dunkel und zweideutig erklarte. Biele Refor: mirten find in Abficht auf diese Lebren vollig zu uns getreten: gegen die Bereis nigung mit den übrigen aber wurde ich wirklich protestiren. Ich will jest juge: ben, daß ich es aus irrendem Gewiffen thun murde : allein ich murde doch auf Die Rechte des irrenden Gewiffens baben Unspruch machen, davon ich unten reden will. Die Streitigfeiten über das Abendmahl betreffen jum wenigsten diefe reelle Frage : ob das Abendmahl ein eigentlich fo genanntes Gebeimniß fen, beffen Dog: lichfeit die Vernunft nicht begreifen tonne. Irren die Reformirten, so verlieret man ben ihrem Jerthum vieles, was die Undacht erwecken und anfeuren fann: irren die Lutheraner, fo ift es ben ihnen ein fleiner Aberglaube, und fie belafti: gen die Religion mit einem unnothigen Gebeimniß, welches fie verdachtig machen, und die vernünftige Erbauung bindern fann. Der Jrethum ift alfo nicht gang unschadlich, er mag fich finden, ben welcher Parthen er will. Doch die alles wollen wir jest blos fur Beforgniffen eines Irrenden halten: der Unters Scheid beider Religionen foll fo flein fenn, als man nur beliebet : und dennoch will ich meine Zweifel gegen die Bereinigung vortragen.

Eure Hoch Sprwurden werden wol gewiß die Hoffnung nicht haben, daß alle Glieder beider Kirchen, Lehrer sowohl als Lanen, (denn der lehteren Gewissen hat nicht geringere, ja vielleicht in der Kirche noch mehrere Rechte, als
der ersten ihres) von der Unerheblichkeit dieser Streitigkeiten überzeugt, und der Vereinigung geneigt gemacht werden konnten: die große Verschiedenheit der menschlichen Gemüther und Einsichten ist einer solchen Hoffnung schlechterdings zuwider. Man wende alle mögliche gütliche Mittel an, so werden doch solche in hinlänglicher Menge übrig bleiben, die die Union für einen strafbaren Indifferentismum halten, und diese Laulichkeit in der reinen Lehre vers

12

dammen und verfagern. Db fie daran recht oder unrecht thun, das wollen wir nicht ausmachen : genug, es wird nach ber einmahl geschehenen Trens nung alles Zuredens und Schreibens ohnerachtet noch welche geben, die alfo den: den, und die Unions : Academie ift über alle Erwartung glücklich, wenn dis nicht die groffeste Salfte ift. Was foll nun aus diefen Misvergnügten werden? Man wird fie doch nicht durch landesherrliche Befehle nothigen wollen, fich zu vereinigen. Wird aber alsdenn nicht die genge Frucht der Unions : Bemubung fenn, daß wir an ftatt zweger nunmehr dren evangelische Religions - Parthenen befommen, die ich Bereinigte, Sartnacfige Lutheraner, und Bartnacfige Re: formirte nennen will? Berfagern durften fich diese vielleicht etwas befriger, als jes bund geschiebet. Die Bereinigten werden den Bartnackigen Partbenen den Mangel der Liebe vorwerfen : Emr. Soch Chrwurden werden es nicht thun, allein wenn gewiffe Berfechter ber Union der vereinigten Gemeine ihre eigene Geden: dungs : Urt einfloßen konnten, fo murben fie febr beftig fenn, und die beiden tieblosen Rirchen, eben weil fie das Gebot der Liebe ihnen nicht zu befolgen scheis nen, für feine Junger Chrifti erfennen, und fie von dem himmelreiche aus: schließen. Das thun wir boch jest unter einander nicht , und wenige Theolo: gen in den beiden evangelischen Rirchen werden so beftig denden. 3ch will nicht erinnern, wie die beiden unvereinigten Parthenen diese verdammenden Befinnungen der von ihnen fogenannten Indifferentiften erwiedern murden, fons berlich wenn ben ihnen aus Zusammensehung fo verschiedener lehren einige neue Brethumer entstunden, welches fich leicht zutragen konnte, und taglich zuträgtt oder daß die alten Lutheraner und alten Reformirten nunniehr heftiger gegen einander eifern, und fich lebhafter verdammen wurden, um fich von den vermeins ten Indifferentisten mehr zu entfernen. Ich will auch die Furcht ben Seite fegen, daß die Carholifen den Bereinigten vorwerfen mochten, fie waren weder Luthera: ner noch Reformirte, folglich in bem Religions. Frieden nicht begriffen, welches we: nigstens an gewiffen Orten von Folgen fenn fonnte. Doch diefe ungewiffen Gefahren übergebe ich: die gewiffe ift genug, daß wir dren Parthenen fur zwen befomen werden.

Da es unmöglich ist, alle zu einerlen Gedenckungs: Art zu bringen, so wüßte ich gegen diese neue Trennung keinen andern Rath als den Gewissens: Zwang, und daß die Obrigkeit sich ihres Ansehens und Arms gegen diese eigens sinnigen bedienete. Allein das werden Ewr. Hoch Ehrwürden, ja auch die heft tigern Anpreiser der Union nicht wollen: es wäre gerade wieder die Schonung, welche Paulus in Absicht auf das Gewissen der Irrenden vorschreibt. Selbst in den kleinen Cerimonien, welche das irrende Gewissen einiger für sündlich und

anderer ihres für nothwendig balt, und die fo manchen Untheil an der Tren: nung der evangelischen gehabt baben, fann man niemand zwingen, wiedet fein Gewiffen ju bandeln, obne ibn zugleich zu zwingen, daß er eine vorfähliche Gunde begebe, und die ewige Sceligfeit verfcherge. Emr. Boch Ghrwurden werden wiffen, was fur eine gartliche und halestarrige Sache das irrende Ges wiffen ift, aller Zwang macht es ibm, wenn es aufrichtig ift, nur unmöglicher Die Wahrheit zu erfennen, und giebt der irrenden Parthen Martnrer oder Leis dende, deren Leiden die übrigen mit Enthuffasmo vor ihren Irrthum anfüllet. Um Ende febe ich auch nicht, was fur Recht bie Obrigfeit zu einem folchen Zwang batte, da fie den beiden unvereinigten Religionen nach alteren Bertragen mit ihren Unterthanen und nach dem Weftphalifchen Frieden Duldung. Schub, Religions: Frenheit, und Erhaltung ihres Eigenthums, d.i. ihrer Rir: chen , Revenuen , und Stiffungen schuldig ift. Doch das brauche ich nicht vor: austellen : wer nur der Obrigfeit auch da, wo solche Bertrage nicht find, den Gewiffens : 3mang wieder die anrathen wollte, benen die Bereinigung fundlich

Scheinet, in deffen Munde murde bas Wort Liebe gar munderlich fteben.

Der eintige Ginwurf, den ich mir bieben vorstellen fann, ift diefer: ben ber großen Berichiedenheit der Ginfichten in den evangelischen Rirchen, die eis nigen fo wichtig vorfomme, entstehe doch feine folche Trennung, und das landes: berrliche Unfeben habe, wie ich oben felbst bemerket, Wittenberger und Sallen: fer in Giner Rirche erhalten konnen: was bier möglich und recht fen, das fen auch ben ber Bereinigung der Lutheraner und Reformirten thunlich. Ich mur: de diesen Ginwurf zwar für keine tosung meines Zweifels ansehen konnen, sons bern blos für eine ju Berlangerung und Berdunckelung bes Streits dienende Inftang. Er wird aber verschwinden, wenn Emr. Boch Ehrwurden die große Berfchiedenheit beider Falle bedenden wollen. Wittenberger und Ballenfer hatten noch feine alte und wohlhergebrachte Rechte, als besondere Secten ge: buldet zu werden: wollten fie fich also nicht als Glieder Giner Rirche vertragen, fo war ihnen die Obrigfeit feinen Schutz schuldig, und es ware fein Gewissens: Zwang gewesen, wenn man ihnen die Raumung des tandes anbefohlen batte: wozu doch die Gnade und Weisheit der Obern es nicht leicht hat fommien laffen. Reine Parthen batte, wenn fie fich von der andern absonderte, einigen Schein bes Rechts an die vorhandenen Gottes: Baufer, und fie konnte die Ginführung eines neuen offentlichen oder geheimen Gottesdienstes auch mit keinem Rechte fodern: ihrer Trennung fehlte es daber an dem Mittel fich zu verewigen. Alles die ift ben den zwen evangelischen Kirchen anders. Um die Zeit, da diese beis den Parthenen der Lutherischen Gemeine in der heftigsten Gahrung waren, man gelte es wirklich nicht an solchen, die es für sündlich hielten in der Vereinigung zu leben: es entstunden Separatisten. Die Obrigkeit hatte das Recht, diese nicht zu dulden: allein sie gebrauchte sich desselben nicht oft. Der Separatisten waren so viele nicht, daß sie sich hätten erhalten können: der Mangel ordentlicher Versamme lungs: Häuser, der Kirchen Einkusste, der hohen Schulen, und der Stiftungen, wie auch der Verlust gewisser bürgerlichen Nechte, machte, daß diese Trennung ben abnehmendem Eifer unserer innerlichen Streitigkeiten auch abnahm, und im 2ten oder zten Geschlechte erstarb oder völlig ersterben wird. Allein wenn man die bereits so lange getrenneten und so vest gegründeten zwen großen evangelischen Kirchen vereinigen wollte, so würden derer, die wieder die Vereinigung eisern, der Separatisten von der neuen vereinigten Kirche, so viele senn, daß die neue Trenz nung Bestand haben dürste, sonde lich da man Kirchen und Stistungen denen lassen muß, die ben der alten unvereinigten Lutherischen oder Nesormirten Reltz gion bleiben wollen.

Ich habe bisher so geredet, als wurden fich blos Irrende und Eigensinni: ge ber Rirchen : Bereinigung wiederfegen : allein mich dunckt , auch verftandis gere von beiden Seiten murden daben einige wohlhergebrachte Rechte verlieren, die fie nicht gern vergeben durften. Es fann doch wol niemanden gant gleich fenn, ob er einen Prediger bat, ber mit ibm in der Lebre übereinstimmet, ober feis ner Meinung nach Jerthumer vortragt, und fich wenigstens unbequemer Redens: Den einen bort man doch gewiß mit mehrerer Erbanung, die Urten bedienet. hingegen ben dem andern ftets unterbrochen wird, wenn man, anfatt feine Pres bigt als einen Unterricht annehmen zu konnen, unaufhörlich etwas baran zu ver: beffern und zu enischuldigen findet, und bas unzuverläßige in der Rede feines Lehrers gewahr wird. Berlangt und braucht man in truben Stunden, ben Ge: wiffens : Zweifeln, oder auf dem Rrancken : Bette , von dem Prediger Unter: richt und Troft, fo wird uns seine Uebereinstimmung oder Abweichung von un: fern Lebren und Ausdrucken noch wichtiger. Gewiß, ein Reformirter Prediger, der noch einiges von einer unbedungenen Gnadenwahl, oder von der Unmog: lichfeit des Ruckfalls eines mahrhaftig wiedergebohrnen glaubt, wird manchen lutheraner in feiner Gewiffens : Unaft zu troften nicht im Stande fenn: und der Troft des Lutherischen Predigers wird auch ben einem angefochtenen Reformirs ten , ber jene gehren noch bat, wenig baften. Gie mogen durch die Bereinie gung der Religionen Glieder Giner Kirche geworden fenn, fie mogen fich, wels ches

ches fie ohne diese Bereinigung schon thun konnten, noch so gartlich als Bruder in Christo lieben: fo wird doch der Unterscheid der Meinungen machen, daß anstatt einander ju troften fie in einen Streit über die tebre geratben, von dem ich nur wunsche, daß er ben der Empfindlichfeit und Berdrieslichfeit desjenigen, ber leibet und Troft sucher, fich nicht so erhifen moge, als ber zwischen Siob und feinen ihn troffen wollenden Freunden. Eben diefen Predigern, und ben Schul : tehrern in Gradten und auf Dorfern, muffen die meiften Eltern, bie reichsten nur ausgenommen, den Unterricht ihrer Rinder überlaffen : fann es ihnen gleichgultig fenn, ob diefe Wahrheiten oder Jrrthumer lernen, wenn die festen gleich nicht Scelen : verberblich find? ob ihnen die Wahrheit in den deut: lichften und beften, oder in unbequemen Musdrucken bengebracht werde?"

Ich weiß, ben der großen Berschiedenheit der Menschen werde ich nie eie nen Prediger finden, der in allen feinen Ginfichten und Ausdrücken vollkommen mit mir übereinstimmet: noch weniger wird eine gange Gemeine von Sunderten und Taufenden die Gluck haben. Da einer allein die Unkoften nicht tragen fann, fondern alle dazu contribuiren, fo muß man fich freilich in der Bahl des Predigers gefallen laffen, was den meiften gefällt, ober was der Patron der Rirs chen, welcher die Unkoften ju Besoldung des Predigers bergiebt, ober die für uns mablende Dbrigfeit, will: allein wegen gewiffer Jrethumer und unbeques men Redens : Arten haben wir doch noch das Recht , einen Candidaten auszus Schließen, und einen Prediger zu verlangen, der mit uns gleich bencke. Ift es unvernünftig, ift es lieblos, wenn ich die Recht nicht gern aufgeben will ? und wenn ich das nicht will, wer fann mich ohne Ungerechtigkeit dazu zwingen? Sind aber beide Rirchen vereiniget, fo bat ein jeder diefes schähbare Recht vers Tohren: einer Gemeine, die noch die Lehren der Reformirten hat, wird man eis nen Luthrisch denckenden, und einer Gemeine in Sachsen oder Pommern einen Reformirten Candidaten jum Prediger geben fonnen. Wo die Landes : Obrig: feit oder ein Patron den Dienst vergeben, da wird doch auch ohne Zweifel nach ber Union die Wahl auf einen fallen, der ihren Meinungen bentrit : benn die verschiedenen Meinungen bleiben nach der Union , und boren nur auf einen firche lichen Unterscheid zu machen. Wir Menschen mußten uns nicht fennen, wenn wir zweifeln wollten, ob die Uebereinstimmung oder Berfchiedenheit der Det nungen des Candidaten in die Wahl des Patroni einen Ginfluß haben werde; es ift ibm folches nicht einmabl zu verdencken, denn da er feine Meinungen vor die mabren halt, fo muß ihm caeteris paribus der Candidat, der ihnen bentrit, der wurdigfte und befte fcheinen.

Mussen die Gemeinen den Prediger selbst unterhalten, es sen mit ihrem Gelde, oder durch Pfarr : Aecker, die nicht vom Landesherrn dazu geschenckt sind, der Landesherr aber übt das Wahlrecht, so würde die Härte noch grösser senn, wenn eine Lutherisch denckende Gemeine nach der Union von ihrem Landesherrn allenfalls einen reformirtdenckenden, oder umgekehrt die unirten Resormirten einen unirten Lutheraner annehmen müßten. Es wäre ohngefähr so, als wenn man uns einen Informator für unsere Kinder ausdränge, mit dessen Lehre oder Ausdrücken wir nicht einstimmig wären.

Diese Betrachtung ift besto wichtiger, ba biejenigen , bie fich wieder die Ber: einigung feben, ftets die Beforgniß außern, die, welche fo eifrig vor die Bereit nigung find, thaten is nicht immer blos aus liebe, fondern jum Theil um bie Buther, die Memter und Predigtstellen, die burgerlichen Rechte ber einen Rir: the in gewiffen tandern oder reichen Stadten, als Bruder mit ihr ju theilen : furt, jum Bortheil ihrer eigenen Kirche, die in manchen landern, deren Ginwohner anders dencken, die Dbrigkeit auf ihrer Geite bat. Ich will den Berdacht gar nicht fassen: allein wenn ich gang unparthenisch und als ein fremder Zuschauer Davon reden foll, ja wenn ich auch im Bergen ein Reformirter mare, fo konnte ich es doch feinem Lutheraner verdencken, wenn er ihn fich nicht fo gleich wollte nehmen laffen. Denn wie viel menschliche Absichten schleichen fich nicht oft ben ben beiligsten Sachen mit ein? Die außern Umftande beider Rirchen in Deutsche land, ferner daß gemeiniglich nur die eine Rirche, und zwar diejenige, die das ben gewinnen konnte, fich fo febr um die Union bemubet bat, die andere aber nicht, der man doch wohl vermuthlich die Liebe, die Kennzeichen der Junger Chrifti, nicht ganglich absprechen will; einige Borgange in der Kirchengeschiche te; und die große Beftigfeit und Empfindlichkeit einiger Unions : Wünscher, die nicht einmahl immer gegen die anders benckenden in den Schrancken des menich: lichen oder gelehrten Wohlstandes bleiben : geben dem Verdachte doch so viel Unstrich, daß man ihn mit dem blogen Berweise, warum dencket ihr so ar: ges in eurem Bergen? nicht aus den Gemuthern ber furchtsahmen vertilgen wird.

Es wurde für solche Gemeinen, ja für die Kirche überhaupt, wenig Ber ruhigung senn, wenn man zu Wegräumung jener Beschwerde vorschlagen woll: te, von den streitigen kehrpuncten auf der Canhel und ben dem Unterricht der Kinder nie mehr zu sagen, als worinn beide Theile einstimmig sind, und die austößie anstößigen und bestrittenen Rebens : Arten zu verbieten, blos aber folche zu er: tauben, die jeder Theil nach feinem Gutbefinden und Ginne auslegen fann. Beiden Rirchen gingen aledenn in Unterricht und Predigten Gabe gang verlob: ren, die fie doch fur gottliche Wahrheiten balten, und man fann niemanden jumuthen, in diefen Berluft ju willigen, der vorbin das Recht hatte, fie in der Rirche fich predigen, und im Unterricht feinen Rindern einpragen zu laffen. Man fodert über das von dem Prediger Rath und Troft in Gemiffensnoth, mel: chen ohne Berührung diefer ftreitigen Puncte zu geben oft unmöglich ift. Der Vortrag eines Predigers wird auch über die Materien febr trocken und unerbaus lich fenn, ben denen er fich stets den Zwang anthun muß, feine Meinung zu verbergen, und in den Grangen allgemeiner und zweidentiger Ausdrucke zu bleit ben. Und wer ift uns Burge bavor, daß er dis thut? Er wird die ausdruck: lich verbotenen Redens : Urten vermeiden, allein die Fulle des Bergens wird ihm, vielleicht ohne daß er es felbst mercht, andere eben das sagende an ihrer Stelle eingeben, wenn man nicht allen Predigten und Catechifationen einerlen uns wandelbahres, und ohne Jahnen und Schlaaf nicht anzuhörendes Formular, vor? fchreibet : ja felbit die erlaubte Redens : Urten wird er mit feiner Stimme fo be: leben tonnen, daß fie einen febr bestimmten Ginn befommen. Man wurde doch j. E. niemanden die Redens : Urt, das ift mein Leib, unterfagen fon: nen : legt er aber ben derfelben ben Ton auf das Wort, 3GE, macht er daben eis nen nachdrücklichen Gestum, fo fagt er, meine ich, die vollige tehre der tuthes raner im Gegenfaß gegen die Reformirten wol fo deutlich, als wenn er die gans he Terminologie von cum, sub & in gebrauchte. Man wird doch nicht konnen ber Stimme Gefete geben, und die mit Gleiß zweideutig verfertigten finbolie fche Unions : Bucher gleichfahm in oratorische Moten fegen.

Um Ende, und wenn alle diese Schwierigkeiten gehoben werden konnten, bleibt doch die Arhenen arger als die Kranckheit, und man heilet Trennung durch Marter des Gewissens. Sie wird nehmlich ein neues symbolisches Buch erfordern. Ich sehe die Nothwendigkeit der Glaubensbekanntniße gar wohl ein: als lein ben der großen Verschiedenheit der menschlichen Emsichten und Gemücher, die so gar durch einerlen Worte oft ganh verschiedene Gedancken in sich erwecket sinden, und ben der Gesahr, daß Neben: Sachen, darüber die Meinungen gestheilet senn können, in ein sombolisch Buch unvermerckt einsließen, wünsche ich sie zur Erleichterung des Gewissens so wenig und kurch als möglich. Hier würzden sie wieder um eines vermehrt, und zwar, welches das größte Unglück ist, durch

burch ein mit Fleiß zweideutig gesettes. Jedes angftliche Gewiffen fann fich einbilden, gerade den Gat, den es verwirft, in diefer zweibeutigen Redens: Urt ju finden : sonderlich wenn fie durch die Lange der Zeit, und durch die Menge ber Commentarien noch bunckler wird. Ich burfte wol noch bagu fegen, baß in den bisher gemachten Berfuchen folder irenischen Glaubensbefanntniße, man wol in der Lehre von der Gnadenwahl Ausdrucke aus Lutheri Schriften als fols che bat vorschlagen wollen, in benen beide Parthenen übereinstimmen fonnten. Dis ware wirdlich febr unbillig : benn tutheri Schriften find ben uns nicht sombolisch, wir verwerfen viele Uebereilungen barinnen; ihm als einem bestans bigen Lefer Angustini find unbequeme Redens : Arten entfahren, ja er bat mit biefem feinem tehrer irren tonnen. Und wem ift unbefandt, bag man zwischen ben erften und fpatern Schriften Lutheri einen Unterscheid bat bemercken wollen? Doch er habe fich der besten Musdrucke bedienet, so schicken fie fich doch wegen einer doppelten Ursache nicht in ein symbolisch Buch. Eritlich, die deutsche Sprache, und Philosophie hat fich in den 200. Jahren so geandert, daß feinen Musdrucken bereits eine mercfliche Dunckelheit anhanget : jum andern ift feine gange Schreib : Urt feurig, lebhaft, breift, figurlich, ja huperbolisch ; welches ibr eine Bierde, in einem symbolischen Buche aber ein Rebler ift.

Ich hoffe nicht, daß die Verfechter der Einigkeit und Liebe, der Zärtliche keit und Schonung der Gewissen uneingedenck senn werden. Sollten diese ben der Vereinigung leiden, so ist es besser, wir behalten ben Einem Gott und Erlöser, und ben Einer Hoffnung unsers Verusses, ungeachtet der brüderlichsten Liebe ges gen einander, doch zwen Nahmen, und getheilte Kirchengüter, und man kenne nach wie vor an dem Nahmen die Cantel, von der man die Lehre horen kann, die man verlanget. Ist die Trennung? Ist die Lieblosigkeit?

Mit steter Hochachtung beharre

Ewr. HochChrwürden

the control of the section of the control of the co

Gstringen ben 8. Aug.

on ander in angenden bereiten der bereiten beiter bergebenster Diener.

# Drittes Schreiben.

Johnehme mir die Frenheit, noch ein Schreiben von eben der Materie an Ewr. Hoch Ehrw. abgehen zu lassen, von der meine beiden vorigen vom 10. Jun. und 8. Aug. gehandelt haben: um Ihnen noch zuleht meine Gedancken über die Frage zu entdecken, ob man nicht nach den Gesetzen Christi, der ein Reich auf Erden anrichten wollen, schuldig sep, die wirckliche Vereisnigung der Kirchen zu suchen, nicht aber blos bey der liebreichen Dulzdung stehen zu bleiben? ferner, worin allenfalls die höchste und liebe reichste Toleranz zwischen beiden Kirchen von ihrer wirklichen Verzeinigung verschieden sehn würder und endlich, ob denn diese einmahl so unglücklich entstandene Trennung zwer so verwandter Kirchen bis an das Ende der Welt sortwähren solle?

Ich seige ben der Beantwortung aller dieser Fragen zum voraus, daß die wirckliche Vereinigung der Rirchen sehr zu wünschen und auf alle Weise zu ber fördern ware, wenn es nur ohne Gewissenszwang, oder Gefahr neuer Trennung, und ohne jemanden seine Rechte zu nehmen, geschehen konnte: kurt, wenn alle und jede sich bewegen ließen, darein zu willigen. Wenn aber dis nicht zu hoffen ist, und so tange die im vorigen Briefe angezeigten Schwierigkeiten bleiben, glaus be ich nicht, daß das Gebot Christi eine Vereinigung beider Kirchen ersodere.

Christus hat seinen Jüngern befohlen, daß sie sich unter einander lieben, und zwar nicht blos als Menschen, sondern auch noch vorzüglich wegen ihrer Verbindung mit Christo. Auf dis Gebot gründet man gemeiniglich die Kirschen Wereinigung. Lassen Sie uns sehen, ob sie daraus folge, oder was dis Gebot von uns gegen anders denckende, und unserer Einsicht nach irrende Brüsder erfodere.

Mich dünckt, unsere Schuldigkeit wird senn, solche irrende, die doch mit uns dereinst Einwohner eines Himmelreichs senn, und die ganke Ewigkeit zus bringen sollen, von Herken und noch mehr als andere Menschen, die blos in dieser Welt unsere Nachsten sind, zu lieben: ihre Irrthümer nicht in dem uns angenehmen Lichte, dessen sie fähig sind, vorzustellen, wo solches keine Besserung und Ueberzeugung wirken kan: noch weniger ihnen alle mögliche Folgen ihrer Irrthümer benzumessen, und sie deshalb zu verdammen, und von der Seeligskeit auszuschließen: sie in unserm Herken auss beste zu entschuldigen, und zu beden:

bebenden, wie viele Jerthümer wir selbst, oder andere mit uns in Einer Kirche lebende haben, und wie vieles in Absichten auf die Meinungen in der Religion nicht von der eigenen Waht, sondern von Erziehung und früh eingeprägten Lehrsahen abhänge, so daß es mehr ein Glück als ein Verdienst ist, die Wahre heit zu haben: endlich ben allem Necht die Wahrheit zu lehren, in Schriften zu versheidigen, und gegen Einwürfe zu retten, dennoch den anders denckens den im Umgange nicht aus Vefchr: oder Disputir: Sucht mit Neligions: Streit tigkeiten beschwerlich zu fallen, die wenig nußen und den Umgang nur unanzgenehm machen, auch wenn sie selbsten dazu Anlaß geben, und wir sinden sie nicht in der Fassung des Gemüths, daben Religions: Disputen zur Wahrheit führen können, auf alle mögliche Weise diesen Streitigkeiten auszuweichen.

Ift es aber wol zu der Liebe nothwendig, daß wir beide Einen Prediger bas ben, mit beffen tehren ber eine Theil nicht wird einstimmig fenn konnen ? Wes wiß, ift die nicht nothiger, als daß ich mit meinem Freunde, der in der Philo: fophie mit mir uneins ift, einen gemeinschaftlichen Lebrer für unsere beiderseiti: gen Kinder annehme! oder daß wir in den Cerimonien einander vollig gleich werden? eine Sache, Die doch nie über den gangen Erdboden wird erhalten werden konnen, und die zur chriftlichen Liebe eben so wenig erfoderlich ift, als jur blos menschlichen Freundschaft, daß ich meines Freundes burgerliche Sitten annehme! ober daß wir wenigstens die Cerimonien ablegen, die dem andern Theil anftogig find ? Much die nicht : fie find den Schwachen in der andern Rir: the anftogig, allein in unferer Rirche giebt es auch Schwache, die fie fur unent: behrlich halten. Warum follte ich die Schwachen der andern Rirche ben Schwa: chen in meiner eigenen vorziehen? warum foll ich mich nicht lieber nach meinen eigenen Sausgenoffen richten ? Budem befiehlt uns das Chriftenthum gar nicht, alles bas ju unterlaffen, was meinem Bruber fundlich fcheint: Da er nicht jum Richter über meine handlungen gefeht ift, und fie nicht zu verantworten bat, fann er fich gar wehl um dieselben unbefummert laffen , und wenn er fie an mir für Gunden balt, fie als Unwiffenheits : Gunden ansehen, davon er eben fo wenig rein ift, und die mich weder von der hoffnung des ewigen lebens noch von feiner bruderlichen Liebe ausschließen. In der That mare es auch unmöge lich mich nach allen diesen zu richten, und die Foderung ginge in das unendliche. Go gut unfere beiden Rirchen in Deutschland von einander fodern tonnen, ges wiffe Cerimonien zu unterlaffen, die der einen anftofig find, fo gut wird auch Die Schottlandische Kirche verlangen durfen, daß ich das nicht thun soll, was fie aus ungemein großer Schwachheit für Sünde halt: sie, die den Sonntag mit einer Jüdischen Strenge gesehret wissen will, sie, die noch kurhens einen Prediger wegen gegebenen Uergernisse suspendirt hat, weil er am Sonntage nach der Kirche hingeritten war, in der er predigen sollte, da am Sonnabend das Wasser den Weg zu gesährlich gemacht hatte, sie, die fast alles, was in Schottland uns bekannt ist, für Ueberbleibsel des Pabstthums ansiehet. Eben so gut wird sich der Quacker einsinden, und unsere Form der Kleider und Hüte geändert, uns ser Hut: Ubnehmen abgeschafft, und unser Sie in Du verwandelt verlangen. Und selbst im Schoose unserer Kirche werden wir genug gut meinende, aber schwazche Köpse mit einer sinstern Moral sinden, die eben diese Unsprüche an uns mazchen. Gewiß, wer sich nach allen diesen richten wollte, dem würde es gehen wie dem Manne in der Fabel, der dassenige änderte, was die Umstehenden an ihm tadelten, zulest aber selbst nicht wuste, was ihm zu thun übrig bliebe, und sich daher entschließen mußte, sich an den Tadel ferner nicht zu kehren.

Die Moral der Apostel ift bierin von der meinigen im geringsten nicht verschieden. Es ift mabr, Paulus verlanget, daß man fich nach den Schwachen richten, und in ihrer Gegenwart gewiffe ihnen anftoffige Sandlungen unterlaffen Allein er verlangt dis nicht ben allem dem , was einem andern anftogig fenn mochte: er will nicht, daß ich mich des Schweinefleisches, fondern nur daß ich mich des Goben : Opfers enthalten foll, wenn mich mein Brnder daran erinnert. Das 15te Capitel der Apostelgeschichte dienet und zur Auftlarung seit ner Borfchriften im Sten und roten Capitel des erften Briefes an die Corinther, gleichwie diese wiederum jener Stelle der Apostelgeschichte ihr volliges licht ges Die Apostel und Meltesten ju Jerusalem ersuchen nehmlich die aus den Beis ben bekehrten, daß fie fich wegen der Juden viererlen Speisen, des von ben beidnischen Prieftern verkaufften Gogenopfers und hurenlohns, des Blutes, und des Erstickten enthalten follten: bingegen wollen fie ihnen weiter feine taft auflegen, fie verlangen nicht, daß fie aus eben derfelben bruderlichen Liebe fich auch aller Levitisch unreinen Speisen entschlagen, und endlich gar in christlicher Frenheit fich beschneiden laffen sollen: fie find also gewiß nicht ber Meinung, baß mir die driftliche Liebe eine Sandlung verbiete, sobald fie meinem nicht über mich jum Auffeber gesehten Bruder fundlich scheint, sondern erfodern noch et was mehreres dazu, wenn ich schuldig fenn foll, mich der handlung, die andern anstofig ift, ju enthalten. Was diefes mehrere fen, fichet man aus Pauli Brie: fen, der von einem Gleisch : Effen redet, darüber mein Bruder verlohren gebet.

Er will, wir follen dem Bruder feinen Fallftrick legen, noch etwas vornehmen, darüber er straucheln und fallen fonnte. Es waren nehmlich die vier Gattun: gen von Speisen, deren die Bersammlung zu Jerufalem gedenckt, den Juden fo abscheulich , und fie hielten fie fur eine fo offenbabre Theilnehmung an dem Beis denthum, daß ihnen das Chriftenthum felbst abscheulich ward, wenn fie Chri: ften faben, die diefe Speifen genoffen: durch mein Effen fette ich meinen Bruder in Gefahr des Abfalls vom Chriftenthum, und des Berluftes der ewigen Gee Dis ift aber wol gewiß der Sall nicht, in dem beide evangelische Kir chen fich gegen einander befinden. Rein Reformirter wird von dem Chriften: thum abfallen, oder eine Wiedrigkeit bagegen faffen, weil ibm einige Gebraus che der Lutheraner anstoßig find: und nachdem diefe Gebrauche schon so viel 211: terthum vor fich haben, und er von Jugend auf es weiß, daß fie ben uns üb: lich fenn, fo wird er fich, mo er einige Bernunft befiget, nicht einmahl daru: ber ereifern, welches schwachglaubigen Juden, benen es gant was neues war, ein Mitglied der Kirche Gogen : Opfer und Blut effen zu feben, etwas weniger ju verdencken ftand. Die Zeit andert in folchen Dingen vieles.

Erfodert endlich die Liebe, daß beide Rirchen gemeinschaftliche zeitliche Buter und Stiftungen haben ? Dis wird niemand fagen wollen. Go wenig die bruderliche Liebe der Chriften eine Gemeinschaft der Guter unter einhelnen Chris ften verlanget, eben fo wenig fann aus ihr folgen, daß Stiftungen und Guter, welche einmahl bestimmet find, einen Prediger, der die und die Lehre vortragen foll, ju befolden, wider den 3meck des Stifters, oder wider das bisherige Recht ber Gemeine, angewandt werden, einen Prediger, für Musbreitung des Gegen: theils diefer Lebre, oder wenigstens fur fein Gillefdmeigen von berfelben, ju Satte jemand auf Universitaten eine Stiftung fur einen Professor der Metaphysif gemacht, der den Gat des zureichenden Grundes und die Lehre von der besten Welt vortragen und vertheidigen follte : fo wurde es wol die fon: berbahrste Pratenfion fenn, wenn andere, die gerade das Gegentheil behaupten, verlangen wollten, weil doch diefe tehren den Grund der Geeligfeit nicht an: gingen, und wir alle in Chrifto Bruder waren, fo folle fernerhin unter chriftli: then Metaphyficis fein Unterscheid gemacht, fondern von diefer Stiftung ein Professor der Metaphyfit besoldet werden, er moge von jenen Lehren glauben, mas er wolle.

Ich glaube wirklich nicht, daß einer von den Gonnern der Union diese Ges meinschaft der Kirchenguter zur christichen Liebe rechnen werde, da unter einers len Religions: Verwandten doch jede einzelne Stadt; oder Dorf: Kirche ihre eiz genen Guter hat, und z. E. die Lutherischen Kirchen in keiner communione bonorum unter einander stehen. Thate es aber jemand, so entdeckte er eine uns lautere Absicht, und würde der reicher dotirten Kirche mit allen Vereinigungs; und Liebes: Vorschlägen gerade so ehrlich vorkommen mussen, als bemittelte eiz nen armen Menschen ansehen würden, der erst viel von christlicher Liebe redete, und am Ende mit brüderlicher Stimme verlangte, daß der bemittelte mit ihm theilen solle.

Eben das ift auch wol von gewissen burgerlichen Rechten zu sagen, die die Lutheraner in einem, und die Reformirten in einem andern Lande haben. driftliche Liebe erfodert gar nicht, daß alle Chriften gleiche burgerliche Rechte haben: fonft ware nichts fundlichers, als die Vorrechte des Udels. 3ch fann es feinem Berner verdencken, wenn er einen andern Berner, der fich von der reformirten gu-irgend einer andern Religion gewandt batte, nach ben dortigen Landesgesehen von den einträglichen Landvogtenen ausschließen murde : er fann ibn für feinen Bruder in Chrifto und für einen Mit: Erben des ewigen Lebens erkennen, allein dis giebt ihm fein Recht an die Landvogten, und es ift fein Saß, fein Mangel der Liebe, die burgerlichen Rechte, die einer nicht bat, ibm nicht gestatten: eben so billig aber wird auch der Reformirte senn, und da, wo die Lutheraner burgerliche Rechte baben, fie nicht aus liebe mit ihnen theilen wollen, sonft tame mir feine Unfoderung eben so vor, als wenn ich aus christ: licher Liebe mit den Adelichen, die bier im Lande angefeffen find, auf dem Ca: lenbergischen Landtage Giß und Stimme, oder in England aus gleicher Liebe einen Gib im Oberhause pratendire wollte. Doch ich febe diese Ginwendungen als unnothigan, und glaube aus Billigfeit und Liebe, daß man ben Unpreisung ber Union doch von dem bier bestrittenen Sage entfernt fen.

Worin soll also die Vereinigung beider Kirchen bestehen, welche die driste liche Liebe erfodert? Ich weiß nichts mehr, so man neunen könnte, als daß ste das Abendmahl gemeinschaftlich halten. Ich sehe auch wirklich, daß auf dieses Sinck der Vereinigung von einigen ihrer Beförderer am meisten gedrungen wird. Der Herr Consistorial: Math von Hoven hat daher gerathen, das Abend: mahl (wenn ich Ihn recht verstehe) aus den Kirchen wegzunehmen, und in Priz

pat : Saufern diefe Mablzeit der liebe zu genießen , und hiemit wenigstens den Unfang ber Vereinigung zu machen: boch fo, daß es benen, die fich nicht ver: einigen wollen, erlaubt bleibe, das Abendmahl offentlich und in der Kirche zu halten : welche Schonung für die Bewissen ich febr zu billigen Urfache finde. Diefer Borfchlag hat freilich vor allen andern etwas, das gefallen und einnehmen Der Rahme eines liebesmahls, welchen man dem Abendmahl zu geben pflegt, der Gedancke, den Paulus I Cor. X. 17. (\*) außert, die geringere und ben manchen tanen ganglich verschwindende Berschiedenheit der Meinungen bei: der Kirchen, die Gewißheit, daß weder die Meinung und lehre des austheilens ben Predigers, noch die Gefinnung und tehre der übrigen Communicanten, in Das Sacrament, fo fern ich es genieße, einen Ginfluß bat: (\*\*) scheinen diefen Borfcblag anzupreisen. Biele Bedencklichkeiten fallen auch daben weg, die ich porbin geaußert habe: weltliche Absichten scheinen sich nicht daben zu zeigen, ber Gewissens : Zwang, oder die Gefahr einer Trennung fallt auch mehr weg, wenn die Bereinigung in einem gemeinschaftlichen Tisch des herrn besteben Blos der Zweifel bleibt in feiner volligen Kraft, ob eine folche Ge: meine fich an folden Orten, wo die Catholifen die Oberhand haben oder gewinnen, mit glucklichem Erfolg auf den Religions : Frieden wurde berufen ton: nen, und ob daber biefe Bereinigung die Kirchen in Deutschland, sonderlich ben einer fo eritischen Zeit, nicht in eine febr ungewünschte Gefahr verwickeln wurde.

Doch diese Gesahr zu vergessen, und blos von der Sache selbst zu urtheiten, so kann ich wirklich kein Gebot Christi suden, welches besiehlt, daß alle künstigen Erben des ewigen Lebens das Abendmahl zum Zeichen der christlichen Liebe gemeinschaftlich, von Einem Brodte und aus Einem Relche genießen sollten. Die Sache ist an und vor sich ben der Menge der Gläubigen unmöglich, und niemand wird die Worte Pauli, 1 Cor. X, 17. so auslegen, daß wirklich alle und sede Glieder der allgemeinen Kirche Brocken eines und eben desselben Brodtes genießen. Ich sollte kaum einmahl dencken, daß ein nachdenckender Ausleger seine Worte nur so nehmen wollte, als hätten alle Glieder der sehr zahle reichen

(\*) Es ist Ein Brodt; und wir alle sind Ein Leid: denn wir insgesammt nehmen an Einem Brodte Theil.

(\*\*) Man fann des herrn Confistori le Raths Grunde, die ich hier nicht alle anführe,

sondern blos das nenne, was ben mir ben meisten Eindruck macht, in Seiner Erflärung an die Gottingische Gesellschaft der Wissensschaften S. 17 21. nachlesen.

reichen Corinthischen Gemeine von einem einkigen Brodte bas beil. Abendmahl genoffen. Was für ein großes Brodt mußte bas gewosen fenn? Bermuthlich war die Corinthische Gemeine gleich andern in mehrere befondere Berfamme lungs : Saufer gertheilet, denn welches Privat : Saus (und öffentliche Rirchen batte man doch ben dem erften Unfang bes Chriftenthums nicht ) wurde die gan: te Gemeine gefaffet baben? Jede Berfammlung mußte denn doch wenigstens ihr eigenes Brodt haben: fo wie auch jede reformirte Gemeine ihr besonderes Brodt bat, und nicht folches mit andern Gemeinen eben ber Stadt theiler. Muf die Weise konnen die Worte, ele agros, nicht ein einhiges Brodt bedeuten, an dem alle Chriften Theil haben mußten: fondern entweder ein eingiges Brobt an jedem Berfammlungs: Drte, oder einerlen Brodt, das ift, ein mit einerlen Enda zweck gebackenes und zu einerlen Gattung von Mabigeit bestimmtes Brodt. Wablen Emr. SochEhrm. welchen Ginn von beiden Gie wollen, fo entftebet feine Pflicht, daß alle Chriften das Abendniahl in Ginem Berfammlungs Saufe, von einerlen Brodt, und aus einerlen Relch genießen follen: welche Pflicht ohnehin, wie ich Unfangs bemerkte, eine Unmöglichkeit in fich faffet.

Ich bin auch ben nabe verfichert, daß die ftrengften Berfechter und Une preiser der Bereinigung dieses nicht zu einer Pflicht machen wollen. Gie find felbst davon überzeuget, daß ben der großen in die Rirche eingedrungenen Bers borbenheit eine Aufsicht ben dem Genuß des Abendmable nothia fen; und viels leicht bedienen fich gar einige unter ihnen des Rahmens der Kirchenzucht das von, den ich nicht recht gerne gebrauche, weil man gewohnt ift, mehr daben gu gedencken, als ich der Rirche einraume. Gie werden wollen, ober menigftens ben Willen der meiften evangelischen Kirchen nicht misbilligen, daß fich jeder ju einer gewissen Gemeine seines Ortes halte , die ihn fennet, und ohne Urfache nicht außer derfelben ben einer andern Gemeine, wenn fie auch von feiner Res ligion ware, jum Abendmahl gebe, ober jugelaffen werde. Denn wo diefe Gin: fchrancfung nicht mare, murden theils leute, die eine offenbahre Schmach bes Christenthums find, und die man ohne Mergernif nicht jum Tifch des SEren laffen fann, denfelben an Orten, wo ihre Mebelthaten nicht befannt find, verunehren, theils wurde unchriftliche Feindschaft gegen den Prediger oder andere Communicanten viele bewegen, an fremden Orten auf eine bochft argerliche Weise das Ubendmahl zu suchen.

Eure HochShrwurden sehen von selbsten, daß ich mit Willen den Streit gant unberührt lasse, ob die wesentliche Absicht des heil. Abendmahls sen, daß

Gläubige es an Einem Orte und gemeinschaftlich genießen, und sich daburch verzeinigen sollen: oder ob auch der Zweck des Abendmahls erreicht werde, wenn es ein einsiger allein genießet. Sie wissen, daß hiervon einige in beiden Kirschen verschieden gedacht haben, und sehen ein, daß diesenigen Redner für die Vereinigung, die wenigstens die Vereinigung im Abendmahl als nothwendig vorstellen, die eine von beiden Meinungen als wahr zum voraus sehen, folglich wenigstens nicht so handeln, wie die thun sellen, die über eine Union Tractaten pstegen. Denn diese müsten beiden Meinungen gleiche Nechte widersahren laßsen: thun sie das nicht, so sind sie keine Boten der Union, sondern sie werden unvermerett, und wol ohne es selbst zu wissen, Missionarien, die zu ihrer Resligion bekehren wollen, d. i. sie erneuren die Streitigkeiten, und helfen die Usche von dem Feuer abblasen.

In der That dunckt mich auch, daß ben dem Borschlage des herrn Conf. Rathe von Soven, das Abendmahl aus den Kirchen zu nehmen, und gemein: Schaftlich in Saufern, (\*) ju genießen, einige Bedenflichfeiten waren. Dbaleich Die Rirche feine Beiligfeit der Steine bat, so macht doch der ju nichts als jum Gottesdienft gewidmete Drt, mit allen in einem Privat : Saufe nicht möglichen Fenerlichkeiten, einen Gindruck in das Gemuth, welcher die Undacht ben diefer beiligen Sandlung erwedet. Man mußte das menschliche Gemuth nicht fennen, wenn man leugnen wollte, daß bergleichen außere Dinge febr vortheilhaft auf bas Gemuthe wirfen: und wer ben Gindruck, ben fie machen, barum fur eine bloge Schlacke der Undacht ansehen wollte, weil er finnlich ift, der bat eine Sit; tenlehre für reine Geifter, die nichts außer Vernunft besigen, und nicht für Menfchen, die Leib und Geele, und neben den obern Kraften auch finnliche Rrafte haben, die geheiliget werden follen, um der Religion das Lebhafte, und wenn ich fo reben barf, das hefrige und enthufiaftische (verzeihen Gie mir dis Wort, ich nehme es nicht im fanatischen Berftande,) zu geben, bas fie billig Baben foll. Ich fpreche den Herrn E. R. von Hoven vollig davon los, daß er eine folche Moral habe: ich glaube, er fen in diefen Grundfagen mit mir einig.

hörten, sehwerlich eine solche gemeinschaftlische Fener des Abendmahls angehen könnte, so habe ich ihn von Hal ung der Communion in Privat-Häusern verstanden. Wenn ich darin irre, so bitte ich mir Belehrung aus.

<sup>(\*)</sup> Der Herr E. R. gedenkt der Häuser nicht ausdrücklich, sondern nennet nur die Privat-Communion. Da er aber doch noch in den Kirchen die abgesonderte Feber des Abendmahls läßt, auch in den Kirchen, so lange sie nur einer von beiden Religionen ge-

Mir schweben jest andere im Gemuthe, die ich in einem Briefe, welcher ge bruckt werden foll, nicht nennen will. Es ware aber auch in Saufern zu be: fürchten, bag bald eben folche Unordnungen fich dem Abendmahl jugefelleten, als Paulus in der Corinthischen Gemeine bestraft. Gie find feit der Zeit in der driftl. Rirche nicht wieder gehort; es scheint aber, falls anders unsere Gemeis nen nicht in der Lauterfeit vor den apostolischen einen großen Borgug haben, die Beiligkeit des Orts, der zu nichts als zum Gottesdienst angewandt wird, habe fie ausgeschlossen, und fie wurden in Saufern nicht lange ausbleiben. Indeffen gestehe ich nochmable, daß unter allen Vereinigungs : Vorschlägen dieses der thunlichste und billigste sen, der mehr Untersuchung und Prufung verdiene, weil er vom Gewissens : Zwang entfernt ift, und das beiden Religionen gemeinschaft liche Abendmahl niemanden aufdringt, fondern blos erlaubet. Das eingige, was ich behaupte, ift, daß fein Gebot Christi ibn schlechterdings erfodere: ob aber der Mugen deffelben die Gefahr überwiege, ober diefe jenen, finde ich ju untersuchen mich nicht im Stande. Ich habe nur Gefahren angezeigt, die mit in Rechnung fommen fonnen.

Erfodert die driftliche Liebe die außere Bereinigung beiber Rirchen nicht, fo wird man folches noch weniger von bem Frieden fagen, ben Paulus ofters in feinen Briefen anpreifet. Diefer Friede fann nicht darin besteben, daß alle und jede einerlen Meinung haben, welches nie in der Welt erhalten werden wird. und auch felbst ben der Rirchenvereinigung wurde die Verschiedenheit ber Dei nungen bleiben: nicht barin, daß man feine Meinungen gebeim balt, und verschweiger; ober daß man die Lehren nicht beweiset noch Gegeneinwurfe verthei: biget, die man fur mahr halt. Wollte man ihn barin fegen, fo murben bie Rechte der Bahrheit leiden, und fein Theil der Gelehrfamfeit murde zu einiger Bollfommenbeit gelanget fenn, ober gelangen tonnen , wenn es eine Storung des Friedens mare, einander auf bescheidene Urt zu widerlegen. Warum follten allein die theologischen Wahrheiten die Rechte verlieren, die sonst alle ben weiten nicht fo wichtige Wahrheiten haben ? Warum follten nicht liebreiche Streitigkeiten unter Chriften geführet werden konnen ? Es ware lieblos, und wider das Zeuge nif der Erfahrung, wenn man den Gottesgelehrten ohne Unterscheid benmeffen wollte, als waren fie empfindlicher, und gegen einen Widerspruch unleidlicher als andere Gelehrte, und man fonne nicht mit ihnen im Frieden bleiben, wenn man fie widerlegte. Doch auch dis wollen vermuthlich die Beforderer der Union nicht: fo gut es in unfern Rirchen innere Streitigfeiten giebt, und ein Lutheris Scher

scher Theologe den andern widerlegen kann, so gut wurden auch in der vereinigten protestantischen Kirche die verschieden denckenden Universitäten und Gelehrten über eben die Materien Streitschriften wechseln können, die bisher die Scheides wand beider Kirchen gewesen sind. Zu dem Frieden, den Paulus aurath, wird es wol genug senn, wenn man sich wegen Verschiedenheit der Meinungen nicht anseindet, andern seine Gedancken nicht ausdringet, und ben Vertheidigung derselben den möglichsten Glimpf nicht glein in Worten, sondern auch in den Sachen gebrauchet: lauter Pflichten, von denen ich nicht ohne Freude behaus pten kann, daß sie in dem jezigen Jahrhundert zwischen beiden evangelischen Kirchen angesangen haben beobachtet zu werden, und von denen man hoffen kann, daß sie mit der Zeit sich immer weiter ausbreiten werden, wenn man ihr nen nur nicht neue Hinderniße in den Weg leget. Denn der Hestigkeit, die man ehemahls für so rühmlich ansahe, sangen jeht die Gelehrten immer mehr und mehr an, sich zu schämen, und die Bescheidenheit in Streitigkeiten für eis ne Ehre zu halten.

Der lette Beweiß für die Nothwendigkeit einer wirklichen Kirchen: Verzeinigung ist noch übrig. Man beruft sich darauf, es solle nur eine einzige christliche Kirche senn, die in der Bibel als Ein teib vorgestellet werde. Ehristus selbst beschreibe sie als ein Neich, man könne aber das kein Neich nennen, was gleichsahm in so verschiedene Staaten getrennet sen. Ich glaube, der bekannte Unterscheid zwischen der sichtbaren und unsichtbaren Kirche sen hinlanglich diesen Beweiß zu entkräften; allein weil einige den Berdacht darauf wersen möchten, als sen er eine ohne Grund ersonnene leere Distinction, so will ich mich seiner nicht bedienen, sondern eben das, was er kürzer saget, Ewr. Hoch Shrw. mit andern Worten zur Beurtheilung vorlegen, ben denen wenigstens die Anklage, als senn sie ein Schall ohne Meinung, wegfällt.

Ich gebe es zu, daß die ganhe Kirche Christi nur Eine Kirche senn solle, und ich bin-nicht so lieblos, die Reformirten aus dieser Kirche auszuschließen, oder ihnen abzuleugnen, daß sie die seeligmachende tehre haben, d. i. diesenigen tehren, durch die der seeligmachende Glaube entzündet werden kann. Ben dies ser ganhen Kirche sinde ich das, was Paulus Eph. IV, 4. 5. rühmet: sie ist Ein teib, indem sie nur ein einsiges Haupt, Jesum Christum, hat, sie thut sich auch wirklich unter einander die gemeinschaftlichen Dienste und Handreichungen, die ein Glied von dem andern nothig hat. Wir machen uns nicht das geringe

fte Bedenken, ju unferm Unterricht und Erbauung die Gaben anzuwenden, die Gott ber einen oder andern evangelischen Kirche verlieben bat : es geschebe burch lefung und Gebrauch ihrer Bucher, (wo beide evangelische Rirchen auf: richtig befennen, einander recht viel schuldig zu fenn, ja auch wirklich so weit gegangen find, die Fehler mit dem Guten von einander anzunehmen, welches sonderlich in Erklarung der Schrift gescheben ift) oder durch Anborung der Pre: digten, oder burch erbaulichen Umgang. Dich dunckt, an den meiften Orten, wo beide Religionen Rirchen haben, icheue fich ein Lutheraner nicht, in die reformirte Rirche ju geben, wenn fie einen erbaulichen Prediger bat, und zwar nicht aus Rengier, wie man etwan den catholischen Gottesdienft besuchet, sonbern um fich zu erbauen: und die Reformirten thun in Absicht auf unsere Rir: chen ein aleiches. Ich habe wol gesehen, daß man ben vorzüglichen Gaben des Predigers die Kirche, ju der man nicht gehorte, lieber als die feinige befucht bat. Golde, die einen auf die Erbauung gerichteten Umgang fuchen, werden gewiß es fich nicht hindern laffen, daß der eine Lutherisch und der andere refor: mirt ift. Wir haben Ginen Geift, Ginen Beren, Ginen Gott und Bater: bas braucht feine Erlauterungen : daß wir auch Ginen Glauben haben, ob wir gleich in gewiffen zur Seeligkeit nicht unentbehrlichen Studen von einander abgeben. ferner Gine Taufe, werbe ich wol feinem Bertheibiger der Rirchen : Bereinigung zu erweisen nothig haben. Wir haben endlich einerlen hoffnung unferes Bes rufs, und glauben, daß die in beiden Rirchen, die dem Evangelio geborfabnt find, und die man fonft Glieder der unfichtbaren Rirche zu nennen pfleget, ewig Mitgenoffen Giner Geeligkeit und Burger der von Gott gegrundeten Stadt fenn werden. Dhne Ubficht auf den Unterscheid der Rahmen und Meinungen seben wir daber alle rechtschaffene und mabrhaftige Glieder beider evangelischen Kirs chen als Freunde an, mit denen wir die Ewigfeit dereinft jugubringen baben.

Rann man nun nicht mit Recht behaupten, daß wirklich die Kirche Christinur Gine sen? Wird zu der Einheit der Kirche nothwendig ersodert, daß man gemeinschaftliche Prediger, einerlen Häuser der Zusammenkunft, gemeinschaftsliche Kirchengüter, und Rechte, und einerlen Gebräuche habe? Gewiß nicht! denn wenn hierin die Einheit der Kirche bestünde, so würde es unmöglich senn, vorzugeben, daß Christus nur Eine Kirche habe, da doch alle seine Gläubiz gen nicht an einem einhigen Versammlungs: Hause Untheil haben konnen. Sogut in einem Reiche mehrere Provinzen, Städte und Gemeinen senn können, deren jedwede ihre besondere Güter, ihre Rechte gegen einander, ihr eigenthümlistes

ches Nath: Haus, ihre eigenen Bedienten, ihre verschiedenen Sitten haben, so wenig kann alles dieses hindern, daß nicht die unter Einem Könige stehenden besondern Kirchen eine einzige allgemeine Kirche, oder ein großes Reich Jesu Christi ausmachen. Wenn nun mehrere dieser kleinern Kirchen sich wiederum zusammen thun, und eine größere Special: Kirche, gleichsahm eine aus vielen Städten zusammen gesehte Provinz ausmachen: verändert dieses die Sache? Oder wird sie dadurch verschlimmert, wenn der, so ein Bedienter oder Bürger der einen Special: Kirche ist, dadurch in der andern noch nicht Bürger: Rechte hat, oder Bedienungsfähig ist? Ist dis nicht in weltlichen Staaten, die aus mehreren kleinen Gesellschaften zusammengeseht sind, eben so? und bringt es nicht ben nahe die Natur einer großen Gesellschaft, die aus vielen kleinern ber stehet, mit sich?

Diese Eintheilung der Kirche in mehrere Provinzen ruhret nicht blos von den streitigen Sahen der Glaubenslehre her: sie hat noch andere Ursachen, und könnte noch weit mehrere haben. Wenn ich einige derselben nenne, so wird vielleicht ihre Rechtmäßigkeit dadurch noch klarer werden.

Sollte es wol unrecht fenn, wenn der Staat, der die Rirche duldet oder Schubet, der Rirche in seinem lande verbote, mit andern auslandischen gemein: ichaftliche Guter zu haben, auswartige Lehrer zu mablen, und an den Gebrau: chen, Gefegen, oder Conciliis der Kirchen außerhalb Landes Untheil zu nehmen? Er fann große Urfache baben, diefes zu thun, weil ihm der nabere und weltli: che Zusammenhang seiner Rirche mit andern Rirchen gefährlich, oder doch ver= Wie wenn Frankreich den Frankonischen Reformirten, und bachtig fenn fann. Defferreich den Lutherischen Unterthanen unter Diefen Bedingungen die frene Ue: bung der Religion jugeftunde : ware die Ginfdranckung dem Ctaate ju verdens efen? oder mare es fundlich, wenn die Rirche fich ihr unterwurfe ? Die Franbouische Rirche murde aber aledenn von andern Reformirten nicht weniger getren: net fenn, als jest die Lutherische und Reformirte von einander. In der That finden wir auch folche Benfpiele in der Geschichte, die man nicht zu misbilligen pfleget: g. E. wenn Jacobus der erfte die Besuchung der Snnode zu Dordrecht feinen Unterthanen verbot; oder der vorige Konig von Preußen alle, die zu Wit: tenberg ftudirt hatten, wegen der beftigen Grundfage, die dort im Schwange gingen, von dem tehramt in seinen tandern ausschloß. Dis lette werden Emr. Boch Chrwurden defto weniger misbilligen, weil die Absicht mar, die Befrigfeit Des

bes Gifers gegen die Reformirten zu mindern, und der Bereinigung der Rirchen eine Hinderniß aus dem Wege zu raumen. Der Staat fan auch Urfachen bas ben, gewiffe Jerthumer, die anderwarts unschadlicher find, in feinem Lande nicht zu dulden : wo diefes ift, fo wird die von ihm geschütte Rirche schuldig fenn, wenigstens alle die, welche mit folchem Jerthum behaftet find, von ih: rem Lebramt auszuschließen, ja auch wol fich offentlich durch sombolische Bucher bavon los ju fagen. Die ehemablige Lehre von dem gottlichen Rechte der Ro: nige, ober von einem Rechte, bas fich nicht auf Bertrage mit den Unterthanen grundet, fondern unmittelbarer vom himmel berfchreibet, fann in manchen monarchischen Staaten unschadlich senn. In England aber ift diefer Irrthum schon bem Staate bedencklicher: denn es folgen Jacobitifche Gage, und eine Abge: neigtheit wider die jest regierende Familie daraus. Ware es unrecht, wenn der Staat diefen Jerthum ber dort geschüßten Rirche verbote, und ihr, im Fall fie ihn an ihren Lehrern dutben wollte, den Schut auffagte? Es ift mabr, man ift jest in England nicht fo ftrenge: allein was meinen Ewr. Boch Ehrwurden, wenn in Schweden fich einige Prediger zusammen thun wollten, das gottliche Recht der Konige, und den leidenden Gehorfam der Unterthanen zu lehren? Wurde man es bulden? Dort, wo man feit dem letten Retchstage wirklich fo weit gegangen ift, eine wider die unumschrancfte Monarchie gerichtete Frage, was die Prepheit fep? in den Kinder: Catechismum zu rucken? Was meinen Ewr. Soch Ehrwurden, ift es der Rirche in einem folchen Lande unerlaubt, den Irre thumern zu entfagen, welche in dem fie fcukenden Staate Blutvergießen anrich: ten wurden? Ift es gegen die Ginigfeit der driftlichen Rirche, wenn fie dem Staate erflaret, daß ihre Glieder von dem Irribum rein find, und ihm ver: spricht, feine, die damit angesteckt find, oder auch nur die von verbachtigen Unis perfitaten fommen, ju tehrern zu bestellen? Bare bis unrecht, fo murbe ber Staat eine folche Rirche unmöglich schuben fonnen; bas große Recht der Gelbft: erhaltung wurde ihm erlauben, ihr alle von ihm berfommende Wohlthaten auf jusagen, ja fie auszurotten. Kann Chriffus eine folche Rirche gegründet haben? Ift es aber der Kirche erlaubt, und bleibt fie dennoch daben mit den übrigen auswärtigen Gemeinen , die fie ungeachtet folcher gebuldeten Berthumer fur Mit Erben des ewigen lebens anfiehet, Gine Rirche: fo ift offenbahr, daß man auch wegen einer Berschiedenheit der Deinungen, die den Grund der Geeligfeit nicht betrift, fich fo weit, als oben gefagt ift , von andern Rirchen abfondern tonne , ob: ne den Leib Christi gleichsam zu zerreiffen, und daß die außere Absonderung der

£ 3

beiden evangelischen Kirchen der Lehre von Einer allgemeinen Kirche nicht zu: wider sen.

Konnen nicht zwen Gemeinen in ihren Gedancken über gewisse Cerimonien so verschieden sen, daß die eine für nothwendig halt, was die andere sur sünds lich ansiehet? Ist in solchem Fall nicht zu Bewahrung vor Günden wider das irrende Gewissen unumgänglich nothig, daß beide einen besondern Ort des Gotztesdienstes haben? Wird aber dadurch die Einheit der großen allgemeinen Rirche Christi aufgehoben, wenn nur ein Theil den andern nicht verdammet, sondern so von ihm denckt, wie Paulus Kom. XIV. den schwachen und starken besiehlet? Wollte man sagen, diese Trennung in Ibsicht auf das Versammiungshaus hebe se auf: so wurde die Einheit der Kirche unmöglich der Wille Christi senn können; denn der Schwachgläubige wurde von der Seeligkeit ausgeschlossen, wenn er eine vorsässliche Sünde wider das irrende Gewissen beginge. Die Lehre von Einer Kirche Christi muß daher dieser Zertheilung in mehrere kleine gewisser maßen von einander abgesonderte Gemeinen nicht widersprechen.

Die Werschiedenheit der Kirchengucht, die doch niemahle über ben gangen Erdboden einerlen fenn wird, kann endlich eine hinlangliche Urfache abgeben, daß awen größere Gemeinen fich gleichfahm in zwen Provingen des Reiches Chrifti ab: fondern die nach verschiedenen Gefegen regieret werden, fo daß die Glieder der einen Gemeine in der andern noch fein weltliches Burgerrecht haben. In der Rirche, darin ich gebohren bin , und lebe, ift in Absicht auf die Rirchenzucht febe viel Frenheit: ich weiß es, fie wird deshalb von auswärtigen, ja auch von einis gen ihrer eigenen Burger getabelt, welche glauben, fie habe nach ber Deformation in der gehre noch eine zweite Reformation der Rirchenzucht nothig. will nicht alle Mangel leugnen, allein überhaupt bin ich fo febr fur die Frenheit, und habe einen fo furchterlichen Begriff von der in die Sande ber Beiftlichen ges gebenen Gewalt, fonderlich wenn er Gottfried Urnolde find, daß ich glaube, uns fere Rirche fen mehreres Lobes in diefem Grucke murdig, als fie gemeiniglich ers Gegen Gie ein am Sofe lebendes Mitglied unferer Rirche: wurde man cs demfelben verdenden fonnen, wenn es fich bedanctte, das Mitglied einer andern Rirche ju werden, die eine ftrengere Bucht eingeführt batte, und daben gewiffe uns Schuldige am Sofe unvermeidliche Dinge für fündlich erklarte und verbote? Doch ich will fein gedichtetes, fondern ein mahres Venfpiel geben. Die Presbyterianische Rire de in Schottland übet die Rirchenzucht mit großer Strenge, und raumet dazu ihren

Predigern eine ungemeine Gewalt ein. Gie nimt fich die Frenheit, Spionen gu halten, die auf das verborgene des tebens und 2Bandels Ucht geben, und daben Gelegenheit und (nach Urt der Spionen ) Bosheit genug haben, unschuldige Perfonen in Berdacht gewiffer Gunden, fonderlich der Unreinigfeit zu bringen. Gie halt auf eine ungemein aberglaubische Beife febr vieles erlaubte vor Gunde, und ahndet es heftig. Wie fie das Schreiben einer Comodie ansche, davon hat fie noch furgens eine Probe gegeben: und ich bende, fie wurde gegen den nicht gelinder fenn , der Comodien und Tragodien als ein Ctuck der fconen Wiffenschaften betrachtete, Regeln von ihnen gabe, oder über fie critifirte. ben Batteur noch feinen Ueberfeger wurde fie ohne Rirchengucht laffen konnen. Den Gabbath halt fie nicht mit Paulo fur aufgehoben, fondern mit allen feinen Rech: ten auf den Sonntag verlegt: und fepret ibn mit einer lacherlichen Strenge. 3ch will ihre Schwachheiten nicht sammlen, die Emr. Boch Ehrwurden in den Letters from a Gentleman in the North of Scotland mit Berwunderung lefen wurden. Ich glaube von Gergen, daß diefe Kirche die feeligmachende tehre hat, und in ber Ewisfeit verlange ich von ihren rechtschaffenen Gliedern nicht getrennet gu fenn. Allein ihre ftrenge Sittenlehre fann ich nicht billigen. Ihren Nachforschungen wollte ich meine handlungen nicht unterwerfen. Ich halte mit Paulo alle Tage gleich : und benche von dem Conntage fo , wie die Augsburgifche Confesion. Befegt,ich fame nach Schottland, fonnte man es mir verbencten, wenn ich feine Luft hatte, ein Ditglied biefer Rirche ju werden, fonderlich wenn es mabr ift, daß ihre meiften Prediger fo febr unwiffend, und ihr unüberlegter Bortrag fo uners baulich ift. Will fie mich nicht jum Abendmahl annehmen, wenn ich fie nicht jur Michterin über mein Gewiffen und Sandlungen mable, und mich der harten Rirchenzucht diefer Schwachen im Glauben unterwerfe, fo wird es wol am flugs lichften gehandelt fenn, daß ich mich mit einer andern gelindern Gemeine verbinde. Gefett, ihre harte Moral ware die mabre, fo glaube ich es doch nicht, und fant mich nach anderer Ginficht nicht in allen handlungen meines Lebens richten. Indeffen kann ich auch von ihr nicht verlangen, daß fie ihre Rirchenjucht, und Gits tenlehre, von deren Unrichtigfeit fie nicht überzeuget ift, um meinet willen andern 2Bas meinen Emr. Soch Ehrw. handeln nun die in Schottland befindlichen Englander unrecht, wenn sie sich zu jener strengen Gemeine nicht halten, sone, dern zu der episcopalischen? Ist dis wider die tehre von einer einzigen driftlichen Rirche? Gewiß denn mare Die eine harte Lehre! fie machte mich dem Gigenfinn aller Unwissenden unterwürfig. Ift es aber nicht dagegen, so wird es feine lees re Schul : Distinction, sondern Wahrheit senn, wenn ich mit andern Worten behaupte:

haupte: die unsichtbare Gemeine Christi sen nur Eine; allein die sichtbare Kirsche könne gar wohl in mehrere von einander unabhängige, und ihre besondern Rechte, Eigenthum, Bedienten, und Bürger habende, Gemeinen oder gleiche

fabm Provingen zertheilt fenn.

Ben den Umftanden, und ba wir wirklich Gine einfige unfichtbare Rir: che haben, die außere und gleichfahm weltliche Bereinigung beiber Rirchen aber fo vielen Schwierigkeiten und Gefahren unterworfen ift, da zwischen beiden Ge meinen jest wirklich viele Tolerang und tiete berrichet: fo bunft mich, man ton: ne hiemit jufrieden fenn, ohne das unmögliche ju begehren. In wenigen Orten eifern beide evangelische Rirchen noch gegen einander: Die Schriften, Die Dres bigten, die Schulen, die Universitaten der einen find ber andern nicht mebe verdachtig, fondern werden ohne Unterscheid zur Erbauung gebraucht: man Areitet wider gemeinschaftliche Feinde der Religion: man führt gröftentheils die Streitigfeiten unter einander hoffich und glimpflich; ja jum Theil lagt man fie fast liegen, und gedencket ihrer nur in den Compendiis, ohne fie durch eigene ibnen gewidmete Schriften fortzuseben, weil man doch glaubt, daß diefe nach einer fo langen Berjahrung wenig nugen wurden : in vielen Studen bat man fich auf diesem Wege einander unvermerft genabert, und fich von einigen Rebl: tritten ber Borfahren emfernet, wenigstens baben folches viele Gelehrte gethan: man fchließt fich einander nicht mehr von der ewigen Scligfeit aus, fondern bei: de Rirchen hoffen dereinft in Gin Baterland, darin verschiedene Meinungen und Brrthumer aufhoren follen, verfett ju werben. Ift es nicht beffer, mit die: fem , was wir bennahe ohne Bemubung und Gorge der Menfchen erlanget, und der Lange der Zeit , den glimpflichern Gitten , der Frenheit zu dencken , der meb: reren Gelehrsamfeit, hauptfachlich aber der Geberin alles dieses, der Providenz, ju dancken haben, vergnügt zu fenn? Wir fonnten es durch Unions : Bemu: Bungen ftoren: laffen Sie uns vorsichtig fenn, dis ja nicht zu thun. Die na: turliche Folge ber Unions: Bemühungen ift, daß diejenigen, fo anders bencken, Die Wichtigfeit des Unterschieds beiber Religionen in Schriften zeigen, und die alten Streitigkeiten erneuren, die fonst nach und nach eingeschlafen waren. Das Gemiffen, wenn es anch irrig ware, berechtiget fie diefes ju thun: und (ich will es nicht leugnen) weltlicher Bortheil, ber fich in geiftliche Gachen un: vermercft menget, wurde manchen noch wirksahmer hierin machen, als er fonft gewesen fenn mochte. Gin Luthrischer Prediger, der Die Lehre feiner Rirche vor mabr halt, fann seinen Gohn Gewiffens wegen doch nicht anders als in diefer Lebre un: terrichten : er widmet ibn gemeiniglich dem Stande, in bem er feibsten lebet, und verlangt

verlangt fodann mit Recht in eben diefem Stande den Unterhalt für ibn: allein wenn die vornehmeren, welche die Rirchendienste zu vergeben haben, reformirt find, oder von Reformirten gefeht werden, fo fann er ben nabe gewiß wiffen, baß fein in gang andern Grundfagen erzogener Gobn nicht befordert werden mer: de, fo bald die Union eintrit, und den vornehmeren durch diefelbe erlaubt ift, einen Prediger ju feben, der mit ihnen dencket. Glauben Emr. SochEhrwür: den nicht, daß einen folchen die Berforgung der Geinigen, ein Triebrad, deffen Reis nigfeit ich nicht erheben will, ob ich es gleich nicht fo febr verdammen fann, bewegen werbe, den Unterscheid beider Religionen in das ftarcffte Licht zu fegen, beffen er fabig ift, und wiederum Controversen ju predigen, bie langftens ges schwiegen hatten? Der Reformirte Prediger wurde es ben gleichen Umftanden nicht anders machen. Daß die Union durch alle bisherige menschliche Bemubungen ju Stande fomme, glaube ich nicht : fobald aber es fchiene, als trate fie ihrer Wirklichkeit naber, fo wurde auf diese Beife der alte Streit wieder auf: wachen, und tonnte leicht mit den aus der Weise gefommenen Berbammungen begleitet werden. Doch nicht blos weltliche Ubsichten, sondern auch die reine Liebe jur Wahrheit, werden manche bewegen, ben Unterfcheid beiber lebren in ein neues licht zu fegen. Dan schlägt zur Union zweideutige Befanntnife vor: man giebt wohl darin im Dabmen der einen Rirche zu, was fie leugnet: gewiß. es wird Leute geben, die Offentlich fagen, die Bergleichs : Puncte fenn parthenifch aufgefest, und fie glaubten das nicht, was darin ftebet. Wie ich denn Emr. Boch Chrw. aufrichtig verfichern muß, daß nicht alle Lutheraner das glauben, was felbst in den Ucten der Academie in Absicht auf die Gnadenwahl von ihnen gehoffet wird. Ginige mogen vielleicht mit ein und anderm Musdruck zufrieden fenn , andere aber nicht. Emr. Soch Ehrm. wiffen , daß es in unferer Rirche über die Kraft des Wortes Gottes, und die Urt der Wirchungen des Seil. Geiftes neuere Streitigfeiten giebt, die bierin einen farfen Ginfluß haben. Doch über diese unangenehme Sache will ich mich nicht weiter erflaren. Gelbft der Ber: dacht muß die bisherige liebe und Zutrauen beider evangelischen Kirchen schma: chen, der ben ben farfen Unions: Bemubungen unvermeidlich ift, daß es um eine Gemeinschaft ber Kirchen: Guter, und ber an die Religion bin und wieder gebefreten burgerlichen Rechte zu thun fen. Gobald jemand mir von driftlicher liebe vorredet, und fich daben merten lagt, er fuche eine Gemeinschaft der Gu: ter mit mir, durfte ich behufahmer und frember gegen ibn fenn, und nach und nach , wenn ich gar an der Lauterfeit feiner Abfichten zu zweifeln anfinge , ibn auf alle Weise meiden. Dis ift doch ein Berbacht, der nie allen eingelnen Gliedern der

## 170 Briefe von der Schwierigkeit der Religions = Vereinigung.

ber Kirchen fann benommen werden, die man vereinigen will, und der am Ende

Widrigfeit wirchen muß.

Mein aufrichtiger Bunfch, meine Bitte an Die Gefellschaft, Deren Gefins nungen Emr. SochEhrw. mir fund gemacht baben, ift daber: eine Sache, die ohne Unrecht und Gewiffenszwang nicht wurde erreichet werden fonnen, gar nicht zu versuchen, da der Berfuch naturlicher Weise Folgen baben muß, die ibs ren Absichten gerade zu wider find, und une vom neuen in die beftige Trennung fub: ren konnen, die wir an den zwen verwichenen Jahrhunderten bedauren. Trennung wird deshalb nicht ewig mabren, wenn man nur nicht entzwenende Bereinigungs : Mittel gebrauchet. Die Provident, die uns feit so Jahren durch fanftere Mittel so viel naber zusammen gebracht bat, kann uns, ehe wir es wissen, auf eine festere Urt vollig verbinden. Irrthumer an einer oder der an: bern Seite find es boch ohne Zweifel gewesen, die uns getrennet haben, da man fie zuerst im Uffect für ungemein wichtig und verdammlich ansabe. Fast alle Irrs thumer baben ihre Perioden: wenn erft ber beftige Widerspruch vorben ift, fo legt das eine Geschlecht diesen, und das folgende den andern ab. Endlich kommt man ohne Dube zusammen. Es entfteben freilich neue Jrrthumer: allein bie: fe verursachen nicht gleich eine Spaltung in der Kirche. Bon den alten Ragerenen findet man jest jum Theil feine Spur mehr : follten nicht ben der Frenheit gu bencken, und ben der gelehrten Forschung ber Schrift endlich auch die Irrthus mer gleichfahm von Alter fterben, die uns getrennet haben, fo wie gewiß einige berfelben schon mit dem Tode ringen, die ich aber nicht nennen will, weiles fich in einem Schreiben von biefer Urt faum geziemet, eine eingelne tebre ber einen oder andern Rirche nahmentlich als einen Irrthum zu bezeichnen. Gben fo haben auch Wahrheiten, davon man in langer Zeit nur wenige überzeugen fonnte, ihre gunfti: gen Zeitpuncte, in denen fie, wenn ich mich des Musdrucks von Babrbeiten bedies nen darf, gleichsahm ansteckend werden, und fich febr geschwinde ausbreiten. Allen: falls hat die Providenz, die das Uebel zum Beften febren fann, noch andere Unions: Mittel in Sanden: gemeinschaftliche Feinde beider Rirchen, fie mogen fie mit Schrif ten oder mit dem weltlichen Urm angreifen, find unwiffend ihre Diener. Diefer Providen; überlaffe ich eine Sache, die durch menschlichen Rleiß misrathen wird.

Ewr. Hoch Shrwurden merden nunmehr die Grunde meines bisherigen Bers haltens einsehen. Ich überlaffe fie Denenselben, und der naher mit Ihnen vers bundenen Meademie zur Beurtheilung, und beharre mit beständiger Hochachtung

Emr. Hoch Chrwurden

Gott. b. 26. Ung.

ergebenster Diener. ORA-

ri:

#### ORATIO

DE

# EA GERMANIAE DIALECTO, QVA IN SACRIS FACIVNDIS ATQUE IN SCRIBENDIS LIBRIS VTIMVR,

CVM MVNVS PROFESSORIS ORDINARII PHILOSOPHIAE
SVSCIPERET AVCTOR

DIE XII. SEPTEMBRIS MDCCL. HABITA. (\*)

### LECTVRIS

S. D.

### IO. DAVID MICHAELIS.

Cum ante hos octo menses professoris philosophiae ordinarii munus a potentissimo magnae britanniae recur, quod ex legibus academiae sapienter institutis publica oratione auspicandum erat: nolui equidem ab auditoribus exigere, ut me de usu philologiae, aut de necessitate linguam Hebraicam discendi, aut de philologo sacro, aut de compendiis viae ad eam philologiae partem, quam vix tertia ipsorum pars arreptura erat, disserentem, modesto illo taedio silentioque audirent, quod debitum oratori quasi jure petissem. Verba ergo seci de re multum animo agitata, de qua alios nec dicere nec dixisse memineram, & quam plerisque auditoribus vel eo nomine gratam fore sperabam, quod eam patriae charitas valde commendaret. Quae oratio cum quibusdam & civibus & collegis probaretur, peterentque a me, ut eam typis describi curarem, debere hoc me illorum studio existimavi, ut quae non patienter, sed benevole atque avide audiverant, legendo recognoscere atque recogitare possent.

Ea in patriam pietate adfectus sum, ut percupiam, jure aut saltem juris aliqua specie Salae Albisque Mesopotamiae principatum linguae Germanicae deser-

(\*) Typis descripta primum est, cum ea, quae sequitur praesatione, anno 1751.

ri: nec tamen re perpensa ipsi mihi persuadere potui, hunc patriae meae honorem deberi. Quod si dialestus aliqua Germaniae Venedicae, quam provinciam Germaniae dicere possis, regnare per victrices terras debebat, mirabar, eum honorem non Silesiae inprimis haberi, cui dudum divini vates Idumaeam illam retulerunt, quam Mantuae suae promisit Maro palmam, aut Lusatiae, cui ipsa Misnia natales societatis Teutonicae debet, quamvis illam deinde ad Misnicas leges informaverit, aut late imperanti Marchiae Brandenburgicae. At jure priscae Saxoniae honor ille deberi videbatur, sive copiam divitiasque linguae, sive elegantiam adpellationis, sive antiquitatem spectes & illibatum decus. Quod si jam Misnica lingua omnino utendum est, haud tamen hujus magistram praestantissimam ipsam Misniam existimabam, sed veterem Saxoniam, in qua purior limpidiorque sluit Misnica dialectus, nec putidis illis literarum adpellationibus aut plebejis vocibus turbida, quas propius a sonte secum vehit.

Sed quid ea praefaturus delibo, quae oratione uberius profequutus sum? Hanc si non gratam omnibus sperare audeo, veram tamen & sinceram esse confido. Dissentientes atque etiam contradicentes, si qui suerint, ea profequar humanitate, quam patriae mihi charitas praecipit.

Subjeci illustrationes quasdam, Feuerlinianae bibliothecae & humanitati Summe Venerandi Pleskenii, aliorumque gravisimorum Virorum debitas, qui, licet ipsi ad me literas non dederint, tamen per commilitones meos mecum communicarunt, quaetad historiam linguae Saxonicae faciebant. Gratam his mentem debeo, eamque publice testor. Uberiora haec sutura erant, si eorum excutere thesauros voluissem, qui passim de fatis linguae Germanicae commentati sunt. Sed summa per hanc hiemem interclusus sum temporis angustia, ut vix mihi respirare a laboribus licuerit, nec eas ipsas horas, quae paucis his observationibus impendendae erant, nisi surtim impendi. Gratius etiam lectoribus me facturum sperabam, si ipse aliquid ex instructissimis bibliothecis promerem, eaque cum ipsis communicarem, quae per literas edoctus sum, quam si scrinia ipsis nec agnota nec clausa compilarem. Unum excuso, quod de linguae Saxonicae usu in foro nihil subjecerim: quod omne alii tractationi integrum atque illibatum servo. Dabam Göttingae die 8. Martii 1751.

# MAGNIFICE PRORECTOR, COMITES ILLUSTRISSIMI,

PATRES ACADEMIAE GRAVISSIMI, CIVES GENEROSIS-SIMI AC NOBILISSIMI,

AVDITORES OMNIVM ORDINVM HONORATISSIMI.

Quamquam honestissimum semper atque pulcherrimum existimavi, & ex hoc loco & ad hos dicere auditores, atque sapienter informatas leges academiae putavi, quibus statuitur, ut in hoc templo sapientiae & eruditionis publica oratione munera nostra auspicemur: idem tamen mihi locus arduus & periculosus visus est, partesque oratoris si non omnino exhorrui, graves tamen & difficiles esfe intellexi. Verecundia enim animum subiit, in hac ornatissima corona verba facere, quae filentio potius colenda erat: atque audax putabam, unum omnes dicendo tenere, quos tamen fi aut docere, aut eorum animos oratione regere se velle profiteretur, minus de se modeste, minus de Vobis honorifice sentire videretur. Nec eo solum onere premor, de quo antiqui oratores conquesti fant. In ea tempora incidimus, in quibus vero oratori locum esse posse pene desperaverim, postquam ex vita & ex republica exturbatae atque in scholas coacae funt orationes. Non jam persuadet, non accendit animos, non adfectus sedat orator, quod cum faciebant antiqui tum demum orationis vim promere, tum fulminare Ciceroni atque tonare videbantur: fed egregie nostro cum oratore agitur, si docere possit, quamvis id frigidissimum genus dicendi sit, nec eam fibi audientiam faciat oratio, quae docet, quam quae fuadet. Frigent ergo auditoria publica, gratiasque illis habere orator, Latinus praesertim, cogitur, qui ipfius miferti non, ut audiant, convenerunt, sed ut inter dicendum aut benevole oscitent, aut placide colloquantur. Nec enim orationem exspectant aures animosque erecturam, sed languentem, ac notissimas repetituram sententias declamationem potius quam orationem; eamque fere optimam existimant, quae brevissima fuerit. Accedit, quod minus modestum videatur, si quis suscipiat hos docere, quos collegarum aut patrum loco habere debebat, nec fere sit, quod omnes doceri cupiant, aut ad se arbitrentur pertinere, diversissimo literarum genere imbuti.

### 174 ORATIO DE EA GERMANIAE DIALECTO, QVA IN SACRIS

Hae licet caussae sint, hoc loco abstinendi, animum tamen & audaciam mihi ad dicendum addit ipsa illa, quae me terrere poterat, celebritas, qua servet auditorium, addit audientium multitudo, quae neglectis etiam huc consluxit scholis: addunt leges, quae me auctoritate sua in hunc locum deducunt: addit animos, quod eo de argumento dicturus sum, quod nemo ex Vobis a se suisque literis alienum existimabit.

Deliberabo enim Vobiscum, Auditores, de ea Germanorum dialecto, qua in sacris faciundis atque in libris scribendis utimur. Casu potius quam consilio accidit, ut hic honor dialecto Misnicae tribueretur: quo si digna erat, in sapientiam casum vertamus, ac si fieri potest, reliquas omnes Germaniae dialectos proscribere adlaboremus! sin, ut saepe sit, coecus fuisse & imprudens casus videatur, sequamur quidem legem usu jam receptam, caveamus tamen, ne plus detrimenti Germanorum lingua capiat, quam necesse est. Vos Auditores, Germanos, judices alloquor, de linguae nostrae regula judicium laturos: a Vobis peto, ut si Germanorum honesto ac glorioso nomine digni esse velitis, eo me studio audiatis, ea pietate, quam patriae Vestrae, rerum maximae Germaniae debetis, atque unicam horam, & vero ipsa aestate hibernam, orationi caussam linguae nostrae oraturae tribuatis.

Ea dialecto & paginae nostrae & cathedrae sacrae loquuntur, quae Salam inter & Albim seu in Misnia viget, cujus Lipsia vicinaeque urbes domicilium & sedes propria habentur. Equidem aliqua admiratione perstringi me sateor, Misniam potissimum lectam esse, quae dicere & scribere Germanos doceat; regionem ne nomine quidem Germanam, a Slavis diu habitatam, a Germanis recuperatam, ita tamen, ut victrices coloniae cum gente victa coalescerent, & sere nobiliores samiliae (\*) a Slavis originem repetant. Velim quidem, Misniam illo honore dignam esse, in ea urbe natus, ad quam post unam Lipsiam haec, si qua est, gloria pertinere videretur. Pietas in patriam & natalis soli dulcedo efficit, ut eam dialectum reliquas omnes elegantia superare cupiam, quam hae aures primam hauserunt. Gratulor uberrimo Salam inter & Albim solo hanc felicitatem:

mirari

(\*) Docent hoc crebra nomina in ITZ definentia, quae Slavica esse constat Equidem saepe miratus sum, qui sactum sit. ut in hac eadem Misnia, cujus plebs Germaniae originis est, nobiles vero Slavonicae, tam

ciro ac tam pure lingua Germanica omnes uterentur, cum conftet, tenacissimos esse linguae suae Slavos, & in hunc usque diem ne edictis quidem principum omnino linguam Slavicam deleri in agro Germanorum potuisse. mirari tamen licebit, qui factum sit, ut coloniae Germanorum, cum Slavis, alienissima gente confusae, rectius & elegantius Germanica lingua utantur, quam genuina & vera Germania! (\*)

Hos quidem fertiles nunc agros, cum arboribus adhuc obsiti dumisque horrentes magnae silvae Hercyniae pars essent, vocibus Germanorum sonuisse non dubito: sed periit illa prisca Misniae & germana dialectus, cum Hermunduri aut alias sibi sedes optarent, aut a Slavis sub ditionem redigerentur, ex quo tempore dulcem quidem, sed tamen barbarum Germanis stridorem Slavorum selicissimi agri audiverunt. Nec ergo antiquitatis gloriam suae dialecto Misnia vindicare potest.

Duplex potissimum dialectus Germaniae & veteri suit, & nunc est, ad quas reliquae omnes referri posiunt, Borealis & Australis: utraque in alias minorum gentium atque civitatum dialectos divisa, quarum non una quidem pronunciatio, nec tamen valde diversa est, qualis sororum este solet. Germania, qua ad Boream spectat. (\*\*) mollius limpidiusque adpellat literas, easque non facilius modo, sed & distinctius effert, ut B. a P., D. a T., I. ab ü., G. a I., nullo nego-

tio

(\*) Ne lectores minus recte mentem no-Aram adsequantur, opus erit, curatius illud exponere, de quo disputamus. Non miramur, neque adcusamus, quod dialecto Misnicae femel receptae a Germanis ille fervetur locus, quem occupavit, nec eam abrogatam volumus; hoc unum credimus, fub initium non jure lectam effe, ad quam reliquae Germaniae dialecti in scribendo & dicendo exigerentur. Nec ergo objici nobis elegantia Misnicae dialecti potest, quam ei non negamus: at non eadem semper fuit elegantia, nec tum erat, cum primum per Germaniam dominari inciperet, qua duorum pene feculorum ufu trita & polita splendet. Quod si alii dialecto, atque ut exemplo utar, dialecto inferioris Saxoniae, tam felici esse contigisset, ut ea mystae sacri & eruditi per duo fecula ufi effent, dubium non est, quin eodem nunc se sultu ac pulcritudine nobis

commendatura esset. Horridae sunt linguae & plebejae, donec stilo & dicendi arte poliuntur, nec elegantia illa Misnicae linguae propria est, sed ab hoc ipso fausto ejus sato pendet, quod hac orationes habitae, hac libri elegantiores scripti sunt, hacque divini vates carmina sua cecinerunt.

(\*\*) Laudes hujus dialecti differtatione de linguae Saxoniae inferioris injusto negleclu atque contemtu Rostochi anno hujus seculi quarto habita prosequutus est Franc. Alb. Aepinus: quam dissertationem laudabimus nonnunquam, nec tamen semper calculum ei adjicere nobis licebit. Videtur id AEPI-NO accidisse, quod sere accidere solet, ut de sono illius linguae, quam a pueris didicimus, non recte judicemus: qui mollis an asper, Martius an delicatus sit, adeuratius intelligunt aures exterorum, quam illae, quae totius vitae usu quasi obsurduerunt. tio discernas. Queruntur (\*) aliae gentes, nimia consonantium mole (\*\*) Germanicas voces obrutas esse, ut crepitare potius quam loqui videamur. Sed non valet haec adcusatio in borealis Germaniae dialectum, quam recte cum veteribus uno vocabulo Saxonicam (\*\*\*) dixero, quae multas consonantes omittens, atque inprimis crebrum D. & T. proscribens, (\*\*\*\*) mollissime fluit, nee silia sua, dialecto Anglica, (\*\*\*\*\*) asperius loquitur. Eadem etyma vocum optime servavit,

(\*) Alia est in dialectum Germaniae superioris justa adcusatio, quod sibilum Sch (w Hebraicum, sh Anglorum) nimis saepe habeat, quem Saxonica lingua minus novit. E. g. schneiden, sniden. Quin ubi S ab initiis vocum sine sequente vocali scribitur, habent Misnici sch, ut, sprechen dicunt schprechen, ac ne norunt quidem, se sch proferre. Suevi etiam in sine vocis, ut nichtsch pro nichts. In quo quidem Suecorum dialectum ut pulcherrimam laudans Popowitsch in Untersuchungen vom Meere p.

LVII. ignorans laudat Saxonicam.

(\*\*) Isaacus Vossius de poematum cantu & viribus rhythmi p. 56. Germanorum, inquit, ut vasta sunt corpora, ita quoque vastus est sermo. Plus ille ponderis quam majestatis babet, qua tamen non destitueretur, nisi illam infringeret syllabarum ipsas quasi fauces abradentium asperitas. & frequens nimis consonantium concursus. Et p. 58. Germanorum sermo, licet nullum non admittat pedum genus, dissiculter tamen bic se insimuat delicatioribus auribus -- propter -- concursum nimium literarum. Non omnino justam hanc esse accusationem verissime nuper docuit Ramlerus in manuductione ad literas elegantiores: nec tamen negari tota potest.

(\*\*\*) Liceat nobis in hoc veteres imitari, eamque linguam, quam inferioris Saxoniae dicunt, plabbeutsch, Saxonicam adpellare, ne nimiis & molestis circumloquutionibus orationis filum abrumpatur. Sic bibliorum anno 1599, Witembergae impressorum ti-

tulus est, biblia dat ys de gantze billige Schrift, Saffisch, ne aliis auctoritatibus utamur. Qui norunt, Holsatiam, terrasque Brunsuicenses veram & antiquam esse Saxoniam, longam & quaesitam excusationem non desiderabunt.

(\*\*\*\*) En tibi exempla, quae, ne undique corrafa dici possint, ex uno symbolo apo-

stolico depromimus:

dialecto superioris dialecto Saxonica. omissum

| Germaniae     |              |     |
|---------------|--------------|-----|
| Himmel        | Heven        |     |
| der Erben     | der Eren     | D.  |
| Und           | un           | D.  |
| unfern        | usen         | N&R |
| ber           | den          | R   |
| nidergefahren | nederefahren | G   |
| aufgestanden  | upestahn     | GND |
| fommen        | fomen        | M   |

Qui utriusque linguae periti funt, nullo negotio plura exempla colligent, inprimis o-

miffi D. & T.

(\*\*\*\*\*) Mollissimam fere linguam esse Anglicam, omnes sciunt, qui Anglos loquentes audiverunt. Mirabilis oris rapiditas, ut tardi etiam Galli videantur Anglis collati; vocabula lubrica fere dixeris, adeo nihil habent, quod loquentem (modo Anglus sit) impediat. Haec cum ex Saxonica dialecto orta sit, mirum sane foret, si eadem Saxonicae dialecti esse asperitas, quam in lingua Germanica adcusant exteri.

Ipse hic nobis errare videtur AEPINVS ejus commentationis, quam supra citavimus,

fectione

fervavit, quod ingens est ultimae antiquitatis argumentum. Hoc vero singulare habet, quod ora duccilia adeo in omnes sonos esticit, ut, qui eam a pueris didicerunt, plurimas alias linguas commodissime & purissime eloqui discant, atque vel Gallis, Anglis, Italis non arte informati ad suas linguas, sed nati videantur. At minus haec dialectus in construendis vocibus clara atque perspicua, quae dandi & adcusandi casus non distinguit, quem unum tanquam in pulcro aliquo corpore naevum tot laudes compensant.

Omnia alia funt în omni Germania Austro subjecta, cujus dialectus soror quidem borealis, sed dissimillima dicenda est; pulcra illis partibus, quibus haec laborat, illis desormis, quae hanc commendant. Aspera literarum adpellatio, crebrae consonantes, nullum aut exiguum discrimen earum literarum, quas Saxones nostros distinguere diximus; sonus eo usque non mollis, ut aut infantia aliqua oris, molliores literas proferre atque volubiles sonos edere nescii, adcusanda sir, aut virilis ille & Martius dicendus sermo videatur. Quidquid sit, adeo haec dialectus non a boreali modo, sed ab omnibus aliis Europae linguis diversa est, ut vix has eloqui discant in superiore Germania nati, & exteri omnes, Sueci, Dani, Angli, Galli, statim agnoscantur, cum Australi dialecto aut etiam communi Misnica loqui audent, quod nimis molliter nobis aut abrupte voces Germanicas proferre videntur. At magis perspicua haec lingua, constructionem si spectes, quae dandi & adcusandi casus curate dissinguit,

Ex hac Australis Germaniae dialecto natam esse Misnicam dialectum adfirmamus. Cum enim Slavis & multas alias terras & vero Misniam eripuisset fulmen illud belli, reique publicae recte formatae conditor, Henricus Auceps, coloniasque in eam duceret: ex superiore Germania, Franconia inprimis colonos evocasse videtur. Argumento est ipsa dialectus Misnica, dissimillima Saxonicae,

fectione XXVI. refutaturus eos, qui horridam esse linguam Saxonicam queruntur & assperam. Negare hoc totum adcusationis genus debebat, quod ipsae aures refellunt. Quod si quando aspera dialectus Saxonica videtur, non dialecto id imputandum, sed rusticorum ori, qui illa utantur, nec certe rustici in Misnia molliter vel ipsis Misnis loqui videbuntur. Nec desunt in terris Brun-

fuicensibus & Luneburgicis urbes terrarumque tractus, in quibus vel ipsa plebs singulari est oris mollitie, quae quidem praecipua prae reliquis Saxonibus laus Cellensium habetur. Sed videtur id accidisse, de quo supra conquesti sumus, AEPINO, ut aures ejus ad sonum patriae dialecti obsurdescerent; unde concedit quidem adcusationem, sed virilem illam asperitatem esse ait. Nec vero coloni ex superiore Germania in Misniam dusti suam dialectum servarunt, sed inter Slavos habitantes barbari sermonis non molesto quidem, contagio (\*\*\*\*) tamen infesti sunt, sensimque degenerarunt. Major sasta est consussio earum, quas diximus, literarum, ut qui in Misnia aut ei subjecta Thuringia educati sunt, plane eas nec dicendo nec audiendo distinguere possint. Ex solo sono plebs inferioris Saxoniae intelligit, quibus literis nomina propria quantumvis ignota seribenda sint, nec vel rusticos, modo seribere didicerint, errare videas: at in Misnia & Thuringia ne quidem eruditi. His si romina loquaris, calamo excipienda, semper occinendum illud est: per P molle, aut asperum, T molle, aut asperum. Tentarunt principes hanc oris infantiam auriumque surditatem, incredibilem exteris,

(\*) Ne unico quidem certo exemplo probari potest, Hebraeos Daleth cum Tet aut Thau permutasse: nisi ab illorum pendere divinationibus lubuerit, qui permutationes literarum nullo argumento & ne veri quidem aliqua specie ubivis singunt, si qua Hebraica vocabula non intelligunt.

(\*\*) Exemplis hoc illustrabit; quem aufloritate illustrishimi Westphali ad decus Germaniae natum recte dixero; collega conjunRissimus, Christ. Gottl. RICCIVS, in historia, quam parat, iuris Germanici, eo capite, quo de lege Salica aget.

(\*\*\*) Lege HEL MOLDI chron. Slavo-

(\*\*\*\*) Slavicae linguae dulcem sonum esse; fatentur, qui Slavos dicentes audiverunt. Slavis ergo acceptum reserimus, quod Misni Germani Francis ipsis elegantius loqui auribus videantur. Saxo, cui a pietate nomen est, operam darent ludimagistri, ut rectius pueri toquerentur. Ridiculum sere est, nec Vestris auribus dignum, Auditores, qua ratione aliqui ex his ludimagistris, ipsi sonos literarum discernere nescii, de illis distinguendis praeceperint: hoc tamen certum est, nihil cura optimi Principis prosectum este. Accesserunt barbara vocabula, quae Misni primum a Slavis, a Misnis omnes Germani acceperunt: ex quibus aliqua post tot seculorum usum barbarum adhuc et peregrinum quid sonare videntur.

His natalibus orta; inter barbaras gentes educata; tot contaminata vitiis fermonis dialectus; difficilis in discendo, ut omnes queruntur exteri, difficultatem unius dialecti linguae totius Germanorum gentis imputantes; impedita reddens ora nostra, ut illi adfueti aliarum gentium linguas male ac barbare loquamur; haec, inquam, dialectus, Auditores, digna erat, quae late per Germaniam non serperet, sed regnaret. Nolo vestra, Auditores, abuti patientia, nolo illa oratione amplificare aut illuminare, quae strictim ac breviter dixi; sed nudam vobis rerum saciem testis potius brevitate exponam quam copia oratoris.

Nec folos linguae Misnicae natales adcufo, non quod omnem turbet germanicarum vocum derivationem, non fola oris & adpellationis vitia. Haec aliquantulum emendantur, cum veri ad Albim Visurgimque Saxones Misnica diale-Qo in cathedris facris aut in colloquiis utuntur; ut purior in his terris quam in ipfa Misnia & limpidior fluat Misnica dialectus. Paupertatem ac fere egestatem linguae adcufo. Vocabula perquam multa, quibus Franconia, Suevia, Bavaria, Helvetia utitur, quae si non comta nobis videntur, antiqua tamen & germana sunt, Misnia desiderat; nec tamen eorum loco alia habet, quae superiori Germaniae defint. Nempe accidit, quod coloniis accidere folet, ut multorum verborum obliviscerentur Germani in Misniam deducti, quibus in agro patrio usi erant. Non ego illas Franconiae, Sueviae, Bavariae, Helvetiae divitias culto sermoni Germanorum, libris, concionibus sacris repeto; nec quorundam sequurus auctoritatem jus civitatis arbitror his vocabulis, quae aures nostrae horrent, postliminio concedendum. Postquam enim longi temporis usu abrogata & proscripta funt, nimis non Misniae folum, sed cultiori Germaniae barbara aut provincialia videntur, nec vult ea in honore effe ufus,

Quem penes arbitrium est, & jus, & norma loquendi,

Conqueri tamen de illius dialecti paupertate licet, ad cujus exemplum omnia quae scribimus aut dicimus, referenda sunt.

Artis vero nauticae vocabula, superiori Germaniae satis ignota, penitus Misnia ignorat, a mari remotissima, quibus nostra Saxonia Holsatiam quo que complexa, ita abundat, ut superba illa dialectus ab hac, quam scholis atque templis exturbavit, exturbatura etiam, si posset, ex amicorum conciliis, ab hac, quam vix plebi reliquit, antiquissima lingua, mutua petat, quibus in scribendo non omnino carere poteit, nautica vocabula.

Ingentem praeterea stragem verborum Misnicorum superioris seculi deliratio dedit, cum, abrogatis fere in culto fermone vocibus Germanicis, plurimas Gallicas civitate nostra donarent patriarum opum contemtores. Qui furor nisi a viris, quibus femper Germania obstricta erit, esset repressus, non jam Germanicam linguam uspiam haberemus, dominam quafi aut parentem tot linguarum, quas per omnem Europam laeto partu edidit, sed Gallicae linguae depravatam aliquam ac corruptam dialectum. Nec tamen hi literarum nostrarum statores perficere potuerunt, ut nihil omnino ex illa deliratione in dialectum Misniae, qua omnis Germania vtitur, redundaret Loco movemus, quem occupaverant, importunas illas atque audaces Gallorum voces; Germanieis loco illarum utimur; fed ita utimur, ut seculi pene praescriptione aliquid de vi sua amisisse, & scholasticam potius elegantiam, quam vitae quam fori commendationem ac laudem habere videantur. Ab hac vocabulorum strage singulari beneficio immunis mansit una dialectus inferioris Saxoniae, quod ea plebs potissimum utebatur, Gallicarum deliciarum infano illo amore non corrupta. Ita in agro aut humiles inter cafas versata, ut multi alii a potenti rum divitumque amicitia fegregati virtutem animi, fic illa priscas divitias & illibatam servavit integritatem.

Indignari mihi fatum patriae videmini, veris Saxonibus orti, Auditores, & ex me quaerere, qua ratione acciderir, ut tanta se arrogantia toti Germaniae nova illa obtrudere auderet dialectus, satis beata. si illi Albim inter & Salam germanicas voces imitari licuisset. Quin ergo Marchicos, quin Silesios, quorum vates divina carmina cecinerunt, quin alios germanice in provinciis Venedicis loquentes, auctores linguae sequimur? illis quod negamus, cur tribuimus Misniae? Non vero consilio id sactum este, sed casu, supra jam monuisse mihi videor: nunc rei, ut surim accidir, vestigia quibuscunque potero indiciis persequar.

Ante seculum XVI. nullo linguae cultu superbiebat Misnia, nec ulla Germaniae dialectus plebeja habebatur. Erat tunc suum, quod esse debebat, decus antiquae Saxonum nostrorum linguae, quae & carminibus pro illius seculi modulo elegantissimis, (\*) & libris annalibusque, & perscribendis foederum legibus ac tabulis publicis (\*\*) adhibebatur: quin anno millesimo quadringentefimo n nagefimo quarto, cum puer adhuc Lutherus effet, Lubecae prodiit Saxonica totius facri codicis versio, (\*\*\*) adfuescente sensim ferocissimae gentis dialecto miti evangelio praedicando, sanctissimisque Dei oraculis promulgandis.

Ortus jam erat Lutherus, ecclesiae restaurator, ingens superioris Saxoniae ornamentum, quae se nullo alumno tantum jactavit unquam, nec jactabit. Huic, huic illa immortali viro debet, quod fua dialectus non elegantiffima modo & pulcherrima, sed & sola habeatur, qua in scribendo dicendoque uti debeamus. Quod si cum tanto ecclesiae commodo dedecus ac pene fatum linguae inferioris Saxoniae conjunctum est, haber illa, quo omnem acerbitatem abstergat, solatium, cum hac mercede proposita, vel totius linguae Germanicae interitus optabilis videri potuisset.

In Mansfeldico comitatu, parte seu angulo, potius Hercyniae metalliferae, natus est Vir ille incredibilis ac vere singularis, ibique linguam superioris Saxo-

niae

- (\*) De carminibus Saxonicis lege, quam supra laudavimus, dissertationem de injusto contemtu linguae Saxonicae. Carminibus Saxonicis reliquis palmam praeripere celeberrima Reinhurdi vulpis fabula viderur, non agrestem illa leporem, sed comtae urbanitatis plurimum & vero aliquid majestatis habens.
- (\*\*) Antiqua diplomata, nobilibus, ecclehis, & aliis gratia principum ad lautiores vitae conditiones emerfis, data, ifto perferipta idiomate affervantur, quae reclius intelligere poterit nemo, nisi qui linguam nostram noscat exactius. Quot quaeso in judiciis & dicasteriis de unico verbulo antiquae vernaculae altercationes? Verba funt praefationis fabulae vulpis Reinhardi ( Reinefe Bof) in editione anno 1711, facta praemissae,

(\*\*\*) Habet illa biblia thefaurus regius Hannoveranus, etiam hoc nomine celebria, quod lepidam explicationem dominii maritorum in uxores subjungunt: on vactene to pys nighende und to flande. Forte haec bibliorum versio longe est editione antiquior, Fando enim accepimus, Gryphiswaldiae fervari codicem manuscriptum bibliorum faxonicorum longe antiquissimum.

Post habitam orar onem ex Fried. Gotth. FREYTAGII analectis literariis intelleximus, jam anno 1490 biblia Saxonica Coloniae prodiiffe, de quibas KORTHOLTVS pagina 346. libri de variis scripturae editiambus & fo, Ge. HAGEMANNVS confulendi fint. Idem FREYTAGIVS de editione bibliorum Saxonicorum nobis vila & laudata uberius egit p. 109. 110.

niae cum aura ipsa vitali hausit. Hercynia enim omnis metallisera, ne ea quidem parte excepta, quae ducibus Luneburgicis ditissima metalla lubens fundit, dialecto utitur Misnicae (\*) simillima: cujus origo inde repetenda videtur (\*\*) quod

(\*) Errant, qui nihil esse discriminis inter Misniae arque Hercyniae dialectum arbitrantur: exiguum il ud quidem, nec tamen pullum est. Exemple rem il ustrabimus, Solent Hercyniae coloni verbis ab Er incipientibus in vulgari fermone D vel T praeponere : vt terwarten pro erwarten, ter. Schreden pro erschreden: quod Misnicos facere omnino non meminimus, negarunt etiam nobis in media Misnia nati. At haustum hoc ex antiqua superioris Germaniaedialecto, quae ita non loquebatur modo, fed & scribebat: cujus idiomatis plurima nobis exempla dederunt biblia Germanica anno 1464. typis descripta, de quibus egimus in bebdomadalibus Halenfium ( Sallifche Unjeis gen) anni 1744. n. XXVI, XXVIII, XXX. Sunt & sui Mansfeldico agro idiotifini, toti Misniae ignoti, ut cum beimsuchen dicunt pro einen besuchen : quod ipsum verbum in hunc usque diem Mansfeldicis familiare in Lutheri biblia irreplit.

(\*\*) Non ab ipsis Misnis repeti haec utriusque dialecti similitudo debet; nec enim Misnia Hercyniae sossores metallorum dedit, sed ab ea accepit, cum diu ante Misniae montes metalliseros Hercynia argentum su derit, Nolo in incertis haerere, ac disputare, argentine venis ante seculum decimum Germani frui cæperint, quod probare adlaborat Erbardus REVSCHIVS primo capite originum metallisodinarum Germaniae, aliss negantibus. Hoc unum certum est, atque inter omnes auctoribus WITEKINDO Corbeiensi, DIETMARO Merseburgensi, & SIGBERTO Gemblacensi constat, sub Ottone

Little Hotel of High Secretary and the

primo venas argenti circa Goslariam aut apertas esse, aut jam suisse apertas. Sunt enim, qui ad ipsum Henricum Aucupem hujus rei & laborem & gloriam reserant; Ottonem primos sructus Hercyniae percepisse atque ex illis mirifice diratum esse existimantes. Consule uberius hace antiquorum testimonia promentem & expendentem Henricum MEIBOMIVM in elegantissima dissertatione de metallisodinarum Hartzicarum origine & progressu, qui unus instar omnium esse videtur.

At illo Aucupum Ottonumue seculo nullis omnino argenti venis Misnia claruit. Fuerunt quidem recentiores aliqui, qui eodem tempore & Hercyniam & Misniam thefauros terrae prodidisse sibi persuadent, quia DIET-MARVS Mersburgensis scribit : temporis suis (Octonis) aureum illuxit seculum; de apud nos primum inventa est vena argenti: ad Misniam Dietmari verba referentes, quod in Misnia episcopatum gesserit. At his dudum fatisfecit MEIBOMIVS S. 15. docens, ex il-Iustri Comitum Walbeccensium gente, atque adeo verum Saxoniae indigenam fuille Dietmarum. Nec vero iple ALBINVS in chronico Misniae metalliferae (Meignische Berg : Chronif) p. 7. fatis tutum argumentum existimare videtur, quod a Dietmari testimonio pro antiquitate fodinarum Misnicarum petitur; fassus ipse p. 9. ante annum 1169. nihil de metallifodinis Misnicis certi adparere. Johannes vero MATTHESIUS in Sareptis seu Berg : Possille tol. 23. pag. 2. ab Hercyniis inventa Misniae metalla refert : als auf eine Zeit , inquit, Fuhrleut bom Wildenmann und Bellerfeld Bley in Bequod metalla a Francis inventa atque effosa (\*) primum sunt, quorum coloniam & Misnicos esse supra ostendimus.

Sed

bem auf ben Ruttenberg füreten, werden fie in einer Wagengleift eines schonen Glank wie noch hentiges Tages das Freybergisch Erg fiehet, gewar, da jegund Freyberg fiehet, und weil es dem Goglarischen Erg nicht unehnlich war, nemen fie etliche Stufen mit fich, und bringens auf ben Wildenman oder gen Goglar, ba es nu Gilber helt, wenden fich etliche Sachsen (hi vero funt Hercyni e five coloni five adcolae) herauff an das Behes mische Gebirg, daher noch die Sachsenftat ben Frenberg genent ift. Alfo fommet das alte Bergwerf auff ju Frenberg , ungefehrlich für 400. (nunc 600.) Jaren, ben Zeiten Dts tonis des Marggrafen ju Meichsen &c. &c. Cacterum anno 1521. Misnia metallifera comicatui Mansfeldico coloniam fosforum dedit, quod docuir nos Seb. span in Auffunft der harkischen Beraweife p. 85: A. afat. inqui , find von den Meisnischen Bergwerden einige Bergleute auf den Bart, und swar in das Mansfeldifde gefommen.

(\*) Ex chronico quodam Amelungsbornensi Theodorus i NGELHVSIVS Einbeccensis, seculi XV, scriptor, haec de Gundelkarlo, quem Goslariae habitasse & primum sub Henrico Aucupe metalla invenisse perhibet, excerpit: Franconiam aditt, erat enim Franco, & plures gentis suae viros socios secum sumens, locum aedisicare coepit, venas retalierum, eupri, plumbi, & argenti reperit, ditatus ultra modum, siegue plures adcurrentes civitatem aedisicant, Sic locum illum alienigenae fundantes, Saxoniae cesserunt: unde adbuc montem eundem quondam Franctinberg nominaverunt. Fusius historiam omnem exponit lo, Eru, BRAUNS

in amoenitatum subterranearum paragrapho 20. & 21. candem contra MEIBOMIUM defendens, qui eam 6. 24. 25. 26 ad fabulas proferipferat. Miramur fane, MEIBO-MIUM hoc ulum argumento ea negare, quae Chronicon Amelungsbornense accidisse tradit, quod Franci peritia rerum metallicarum nunquam inclaruerint: cum iple nullo omnino teste atque auctore §. 26 primos Hercyniae fossores Grimma Misnica, hac sola du-Etus conjectura, quod Goslariae fit aliqua Grimmierum familia. Mirum, quod addits quamvis etiam non constet, isto aevo Misnicos artis metallicae peritos fuille. Scilicet quod argumentum testimonio antiqui chronici gravius esse duxit, illud suae conjecturae oppositum nullius momenti arbitratus est. Meminisse etiam debebat, Misniam eodem illo feculo ab Henrico Aucupe Germaniae adjectam nondum colonis ira abundare potuisse, ut vel sub Ottone coloniae ex ea G rmanorum in filvam Hercyniam deduci poffent. Quae si illis addideris, quae BRAUNSIUs haber, evanescent, credo, Meis bomii adcusationes. Alias deinde a Conrado II, Henrico III, & Henrico IV colonias ex eadem Franconia Goslariam deductas esfe, auctor eft BRAUNSIUS \$. 29. quod unde hauserit, ignoramus.

Franco esse Hercyniae sossorismas etiam perpetua ipsorum Hercyniorum traditio: confirmat dialectus. Quod enim suspra de T prosthetico ante verba, quorum prima syil ba ER est, scripsimus, illud adhuc sa Franconsa in colloquiis plebeiis viegere competium habemus,

Sed haec utcunque sint, Lutherus & dialectum quasi alteram Misnicam a pueris didicit, & celeberrimam illam vitae fabulam partim in (\*) Thuringia, partim Wittembergae (\*\*) ad illam ipsam Albis atque Salae Mesopotamiam peregit. Hinc cum discipulos per omnem Germaniam dimitteret, quid mirum est, eos cum religione dialectum esiam, cui adsueverant, propagasse? Adde, eundem singularem Virum, qua erat incredibili ingenii virtute, primum sere exstitisse, qui elegantius lingua Germanica uteretur, ejusque etymologias (\*\*\*) scriptis persequeretur: eundem ornatissimam condidisse versionem sacrarum pandectarum, & carmina composusse, quibus utrisque late per Germaniam ecclesiae Dei usae sint. Jam intelligetis, Auditores, qui factum sit, ut sensim Misnica Lutheri dialectus Germaniam omnem pervagata reliquas omnes dialectos ex templis primum, deinde etiam ex soro atque ex eruditorum subselliis exturbaret.

Nec tamen hoc ipsum nisi sensim, & longi temporis tractu evenit, suusque honor sub ipsa initia sacrorum ad voluntatem summi numinis reformatorum dialecto Saxonicae constitit. Ex multis pauca libabo. Contigit nostris terris, ut sua dialecto & divina oracula, ab hominum-mendaciis repurgata, audirent, & castis precibus sanctissimum numen adfarentur. Habemus biblia (\*\*\*\*) Lutheri, a so-

(\*) Thuringica dialectus conflata quasi ex utriusque Germaniae, superioris & inferioris, linguis est, ita, ut vocales inferiori Saxoniae, consonantes superiori Germaniae debeat. Sic dicunt

Saxones Superiores Germani Thuringi micken - weichen gewiche cedere Tug - - Zeng, 3ick.

(\*\*) Wittembergenses ipsos olim, atque ante conditam academiam, Saxonice loquutos esse, accepimus. Quod si verum est, in hanc ipsam urbem cum Luthero immigrasse ejus dialectus videtur. In aliis etiam urbibus, in quibus slorent academiae, observare licet, quantum ex docentium ac discentium advenarum lingua in dialectum civium manaverit.

- (\*\*\*) Lege etyma nominum propriorum aliquot Germanorum restituta a MARTIN.
  LVTHERO.
- cui harum deliciarum plurimas debemus, benignissime nobiscum communicatas:
- tigen gecorrigeret, mit eynem Register.
  Martinus Luther. Wittemberch M.D xxv:
  Observavit Vir Summe Venerandus in
  Catalogo bibliothecae suae, hunc librum
  recenseri a REIMANNO in access. cat.
  bibl. theol. p. 142. Nos ex hac editione
  primum comma capitis XII. actuum apostolicorum describemus, ut intelligant
  lectores, quantum haec ab aliis disserat.

a loanne av GENHAGIO inferioris Saxoniae dialecto donata, & aliquoties ante exa-Qum illud seculum aere descripta. Habemus confessiones & libros symbolicos (\*), litur-

#### A& XIII, 1.

Tho ber sulven todt, lebe Berobes be Bende an etlike van der Bersammelinge tho ppnigende.

Dat nye Testament. Martini Luthers. Mit Aven Summarien edder kortem Verstande up ein vder Capittel, dorch D. Johannem Bugenhagen Pomern. Wittemberch M. D. XXXVIII.

#### A&. XII, I.

Umme be fplven tibt, lebe be Roninck Herodes de Bende an etlife van der Gemene, se tho ppnigende.

3) Biblia integra Saxonica, fex voluminibus formae minoris ab anno 1553, usque ad annum 1579. Magdeburgi aere expressa. Pars prima ex officina prodiit Joannis Waltheri anno 1553, reliquae Wolfii Kirchneri aere describi desierunt annis 1572, 1579, 1560, 1561, 1569.

#### A&. XII. 1. ut in praecedente editione.

Ad Apoc. XX. effigies urbis sanctorum a Gogo & Magogo obsessae exhibetur, cui subscriptum nomen Vindobonae est, wien: quem lepidum errorem animi caussa indicasse sufficiat.

dorch D. Mar. Luth. Ma dem Grekes schen recht grüntlick vordüdescht, und upt nye uht der Bibelen mith stythe thogerichtet. Gedruckt tho Rostock durch Ludowich Dyen, m. d. xlviii. Hoc quidem anno liber typis describi cæpit, anno demum LIII. ejus seculi absolutus.

#### A&. XII, T.

Vt in praecedente editione, nisi quod , orthographia alia est.

s) De Propheten alle Düdesch. D. Mart. Luth. Gedrücket the Magdeborch, dorch Wolffgang Kirchner MDLXXXV.

Vidimus etiam in bibliotheca Ludewigiana:

Biblia, dat ys de gantze billige Schrift,

Sasisch, D. Mart. Luther. Wit. 1599.

qui liber vicesimus secundus illius bibliothecae est. Habet & bibliotheca Feuerliniana Partem III. veteris Testamenti Saxonici, anno 1589. Himburgi aere descriptam. Aliam editionem Lubeccensem anno 1533, sastam docuit nos frey-

- (\*) Eidem Fenerlinianae bibliothecae debemus, quae hic strictim dabimus, uberius olim a summe Venerando Theologo recensenda, cum catalogus editionum librorum symbolicorum prodibit, quem summa cura paravit.
- 1) Augustana confessio, Saxonice translata, fine titulo.
- a) De Bekentnesse, D. Martini Luthers up den segenwardigen Kyckesdage tho Augsburg. In XVII. Artickel vorvatet. M. D. XXX.
- gange Summa der rechten waren driftliken Lere des hilligen Evangelii, nah Anholde göttliker prophetischen unde apostolischen Schriften, yn etliche Boker gantz richtich, gotteselich, unde christlik vorvatet, dorch den Kerwerdi-As

#### 186 ORATIO DE EA GERMANIAE DIALECTO, QVA IN SACRIS

liturgicas ecclesiasticasque leges (\*) & alia omnis generis scripta, quae

gen Geren Philippum Melanthonem --- Wittenberg Anno MDLXI.

- 4) Corpus doctrinae christianae, darin de ware drifflike Lere, nha Anboldel godt. liker, prophetischen unde apostolischen Schriften, richtich unde rein begrepen ys welder schall up unser van Gades Gnaden Barnims des Welderen, Jo= hann fridrich, Bugslaff, Ernst Ludes wigs, Barnims des Jungeren, unde Casemiren, Bernogen tho Stetin, Pas mern, der Caffuben unde Wenden, for. sten tho Rugen, Grauen tho Gutz= fow re. Vorordning yn alle Pamersche Kercken, sampt der Biblien unde Tomis Lutheri, tho nutte der Parherren unde Kerckendener gekofft, vorwaret unde Demfülvigen gemeth geleret werden. Mittenberch. Anno Christi 1565.
- 1) Bekenntnisse van dem Sacramente des Lives unde Blodes Christi, Aller Prezdicanten tho Brunswig. Dorch D. Miartinum Luther, tho Wittenberge overlesen unde christlik erkandt. In sine libri legitur: gedrücket tho Magdez borch dorch Michel Lotther. Proditt ibi anno 1534, quod in frante libri ex RETHMAYERI bistoria eccles. urbis Brunsuicensis P. III. p. 98, docet summe Venerandus Possessor.
- 6) Enchiridion de klene Catechismus, eds der christlike tucht, vor de gemenen Parheren, Predigers unde Husveder. D. Mart. Luther. Mit einer nyen Bicht. Magdeborch 1592.
- (\*) Ex eadem instructissima bibliotheca promere licer

- 1) Christlyk Kerden Ordeninge, de yn den zürstendomern Schleswig, Holz sten etc. schal geholden werdenn. Subseriptio haec adparet: gedrukket tho Magdeborch, dorch Hans Walther Anno M. D. XLII.
- a) Rerden = Ordeninge im Lande the Parmern. ANNO MDLXIII. Continet idem liber cantica liturgica, & folemnia facerdotum carmina, lingua Saxonica ad numeros musicos disposita. Unde colligo, cœnam facram atque alias religiones in Pomerania Pomerana dialecto administratas fuisse.
- 3) Jus ecclesiasticum Hadeliticum. Hamb.
  1720. Prima & antiquissima lex in hoc corpusculo juris, est Zaderlesche Kerzesen z Ordenung, tho den Tiden des Dorchluchtigen Zochgebarenen Zürsten un Zeren, Zeren Magnusin - am Dage Maria Zeimsofung,, anno 1526.
- 4) Artikel, darinne etlike Mysbruke by den Parren des Fürstendoms Lüneborg entdecket, unde daryegen gude Ordes nynge angegeven werden, mit bewys synge und vorklarynge der Schrift. M. D. X. X. O. J. J.
- f) Christlike Kerden Ordeninge, Ceremo, nien unde Gesenge, vor arme ungeschische Gede Parheren yn dem lössliken Jörzstendome Fertogen Ericks, gestelt unz de yn den Druck gegeven. Mit einer Vorrede Ant. Corvini. Folium LXXII. carminum solemnium diebus festis reciptandorum hanc habet subscriptionem: Gedrücket yn der lössliken Itadt Hannover dorch Genninck Rüdem M. D. X.-LIII. Corvinus, salutare nostris terris

fidus

dialecto Saxonica ad veram religionem Saxones formabant. (\*) Nec deerant purgatis sacris cantica Saxonica (\*\*) & Melanohthonis auctoritate & aliis curantibus aere descripta. Habitae eadem lingua sunt conciones

fidus, gente Westphalus, cujus vitam fcripfic Dan. Eberh. BARING, uberius aliquando a. S. Vener. FEUERLINO memoriae prodendam, jam biennio antelingua superioris Germaniae hune librum evulgaverat, quem conquerentibus pastoribus ecclesiarum Dei, se ea dialecto uti non posse, Saxonice vertit. Sic ipse in praefatione: nademmale fict bat meifte del manck ium so lange ber beklaget, fe konnen fick on bet Overlendischen Sprake, yn welckerer de utgeghane Forstlike Ordes ninge gedricket, nicht wol schieken, unde Darumme befülve lever in Sagischer Gpra fe lefen wolden etc. Ex quo fatis patet, hos ipíos evangelii ministros conciones eriam Saxonicas ad populum habuisse.

Ex literis Summe Venerandi LVN DII, Pracpositi Flensburgensis, ad juvenem optimae indolis & fingularis diligentiae datis, addimus, Paulum Waltherum anno 1635. librum ritualem in usum ecclesiarum Slesvicentium dialecto Saxonica edidiffe, qui anno demum 1 667, in linguam Misnicam translatus fit. In Pomerania autem Suecis subjecta anno demum 1690. legum rituumque ecclefiafticorum codex Misnice editus est, quod docuit terrarum illarum Superintendens generalis, S. Rev. IAC. HENRICV'S de BALTHASAR.

- (\*) Ex eadem bibliotheca Feuerliniana nobis ad manus funt
- 19 Grunt unde Orfafe, uth der hylligen Schrofft, wo unde worumme, de mysbrute by der holgen Moffe, Jarenden, gewygedem Solte unde Water, jampt et

lyken anderen Ceremonien by ben van Norenberch nagelate fon. D. ER. D. Typis descriptus est libellus Wittemberga.

2) Disputatio URBANI REGIL & GRET-ZIN GERI de amore, dialecto Saxonica. Libellus citulo mancusi

3) Enn Boteichen vor de Lenen unde Rinder. De tenn Babe Gade. De Love mit enner Uthleggunge. Dat Vader Unfe mit enner Uthleggunge. Dat Benedicite unde Gracias. Ban ber Dope. Ban bem Gacramente. Ban ber Bucht. De bubefche tall mit den eifern. Dat titel = botefchen. --Gedrücket tho Bittemberch 1526.

4) Enne Borflarnnge der twelf Artifel bes driffliken Loven - - - bord D. Urbanum

Megium 1526.

5) Sandelnng twofchen ben Barvoten the Zeelle unn Saffen, unde den verordenten Predigern bariulveft, be Doffe belongen. Grundt und Orfake, wurumb durch Forftliche Overicheit, bemelfen Barvoten de Gemeinschop des Bolcks verboden. ecc. M.D.

. AX. V. J. J.

His aliisque libellis per Saxoniam inferiorem femina evangelii spargebant Lutherus ejusque focii: eademque dialecto post quinquaginta annos ufi, quos Cryptocal-- vinistas dicimus, suas sententias Saxonibus nosiris persuasuri. His enim auctoribus anno 1571. Wittembergae prodiit Forte driftlike unde eintfoldige Wedderhos linge der Bekenntnife der Kerken Gades, In bes Chorforften tho Gaffen Lande - in der driftlifen Vorsammelunge the Dre fen gestellet den ro. Octobris-

(\*\*) Huc pertinent

sacrae (\*), ac templa, ex quibus latina superstitio proscripta erat, evangelio Saxonico insonuerunt.

chiambus delle-delle per Habrile cadem home in

At

- schone unde seer nutte Ghesang boek, tho dagelyker Dvinge genstlyker Gesenge un Psalmen, uth driftliker und Evangelischer Schryst, bevestyghet, beweret, unde up dat nyge gemeret, corrigert und in Sasyscher Sprake klarer wen to vorn verdudes schet, und mit Flyte gedruckt M. D. X. X. V. J. Ex ipso titulo adparer, jam antea aliam hujus libri editionem exstitisse.
- e) Enchiridion geistliker Leder unde Psalmen, na Ordenunge der Jartydt, uppet nye mit velen schönen Gesengen gebetert unde vormehret. D. Mart. Luther. Magdeb. 1589
- yit: psalmodiam, hoc est, cantica veteris ecelesiae, cum praesatione PHILIPPI ME-LANTHONIS Wittebergae apud heredes Georgii Rhau 1561. qui liber quaedam cantica Saxonica continet, reliqua latina.
- A) Erudito thesauro perillustris GEBAUE-RI debemus Psalmos D. MARTINI LU-THERI & aliorum ejus seculi psalmistarum, itidem modis applicatos, Hamb. 1588. qui psalmi omnes Saxonice versi sunt.
- (\*) Mittimus eas conciones, quae hoc ipso seculo incunte a pastore quodam notissimo dialesto Saxonica habitae sunt, quippe ridiculi plus habentes, quam aedificationis: nec nos nisi de seriis agimus.

Cellae anno undecimo seculi superioris (1611.) conciones Saxonicas adhuc habitas esse, ac solum Superintendentem generalem Misnicas orationes habuisse, docuit nos ex libro manuscripto BERTRAMII de visis Superintendentium Cellensium, Vic de

ecclessis Luneburgicis optime meritus, PLES-KENIUS, Regi nostro a consiliis ecclesiasticis. Tradit enim BERTRAMIUS, pastor Brunsuicensis, Ioannem Arndium eo anno duci Ernesto laudatione sunebri parentasse, ante susceptum Cellensis Superintendentis munus, cum reliqui pastores non nisi Saxonice dicere possent.

Gærtingae ante hos LXXX. annos in templo S. Albani conciones Saxonicas haberi defiisse, sunt, qui ex majoribus natu audivisse se perhibent.

Flensburgi conciones facras utraque lingua, Misnica & Saxonica, usque ad annum feculi XVII. quinquagefimum habitas effe, docent nos literae Summe reverendi LV N-DII, Flensburgensium praesulis: anno autem 1650. Stephani CLOTZII justu Saxo. nicam linguam abrogari cœpisse. Sic ille: man findet , daß nach eingeführter Lutherischer Lehre Predigten bald in hoch shald in platteutscher Sprache im Druck erschienen - - ja unfer jegiger Reftor, der herr Prof. Moller, erinnert sich noch gang wol, von feinem Bater gehoret ju haben , daß fein feeliger Gros. Bater als Diaconus und College des damahligen General - Superintendenten, Stephani Clotzii, im Anfang feines Aintes noch in der hiefigen Nicolai - Rirche platteutich geprediget, bis etwan um 1650. von gemeldes tem Clotzio die hochdeutsche Sprache überall nach und nach eingeführet, und eine allgemeine Sprache in unferen Rirchen geworden.

De Pomerania consulendus est w ARE No RODER v s in Rugia antiqua de recentiure p. 87. 95. 243. 264. 334. qui docer, ad annum usque 1647. conciones Saxonicas

habitas

At haec vix aliquando esse coepit rerum facies, nec diu fallaci imagine spem Saxoniae lusit. Imitabantur dialectum magni viri, cujus solam pietatem doctrinaeque integritatem imitari debuissent, ejus discipuli: erant etiam, qui alia uti non possent in superiore Saxonia Thuringiaque nati, quorum in numero praecipue commodati pro more illius seculi Theologi habendi sunt. Irrepebat ergo in templa inferioris Saxoniae comes illa religionis repurgatae Misnica dialectus. Succedebant subinde, postquam immortalis esse apud superos coepisser Lutherus, doctores coetuum sacrorum, Wittembergae, Lipsiae, Jenae ad theologiam informati, qui laudis etiam studio ducti, ac ne viderentur in sua delituisse patria, invita nonnunquam Minerva Misnice non dicebant solum, sed & loquebantur. Ita ex scholis peregrinis in conciones sacras admissa, ex templis in judicia, in forum, in cultum hominum sermonem ambitioso gressu transiit, elegantiae jam laude superbiens Misnica dialectus.

Gravi quidem hoc incommodo Saxonibus nostris suit, cum nec in hunc usque diem aratores satis ea percipiant, quae Misnice exponunt evangelii praecones, nec ea imbuantur cognitione Dei, quam ex orationibus Saxonicis uberrimam haurire possent. Habent adhuc suum codicem Juris Dithmarsi dialecto Saxonica. Vide Büschings Beschr. von Holstein p. 46. Atque haud scio, an optandum sit, ut vetus Saxonica dialectus in illa iterum templa admittatur, ex qui-

habitas fuisse. Sic ille p. 87. ad annum 1584. Die Prediger hielten in nieberfachfis fcher Sprache ihre Predigten : p. 95. ad annum 1609. Damable predigte man in Do. mern und Rugen in niederfachfischer ober plat-Deutscher Sprache. Wiewohl D. Krakewitz nach vorkommender Gelegenheit sowohl hochteutich als niedersächsich geprediget. P. 243. de Iacobo Schlicherullo agens, anno 1647. faris functo : er ift einer von ben letten aewefen, fo in niederfachfischer Sprache gepre-Diget haben. P. 264. docet, Gideonem Schleinium anno 1613, folum fuisse in omni Rugia, qui Misnice dixerit. Debemus hec excerpta humanitati viri fumme Venerandi I A C. HENRICI de BALTHASAR, qui & addit, non edicto principum, sed usu

abrogatas in Pomerania esse conciones Saxonicas.

Superfunt etiam concionum Saxonicarum exempla. Nobis bibliotheca Feuerliniana suppeditavit

- 1) Rorte Uthleginge der Episteln, so up de Sondage, dorch dat ganke Jar, un den Rercken gelesen werden. Vor arme Parheren unde Husveder gestellet, dorch Antonium Corvinum. Prodiit liber, quod ex epistola dedicatoria liquet, anno 1537.
- 2) Postilla Dudesch aver dat ganke Jar, vor de Husveder unde jungen Christen, Knechte unde Megede, in Fragestücke vervatet dorch Johannem Spangenberch. Magdeb. 1586.

bus ejecta est, (\*) atque etiam edicta principum utraque lingua perscribantur, ne ignara Misnicae linguae plebs ea non intelligat. Sed de hoc non est nostram dispicere, Auditores, templique hujus quamvis augusti castiganda esset audacia, nisi illud integrum & illibatum sapientissimo Patri patriae relinqueret, qui & bac condita academia curavit, ne penitus lingua Saxonica exstingueretur, optimo quovis ad exteros proficifcente, ut mercatoris instar fapientiam ab illis peteret, & ad eorum se mores ac dialectum sensim formante.

Nec vel eo pertiner oratio mea, ut abrogatam inter eruditos inferioris Saxoniae, Misnicam dialectum velim, tot jam pulcris diligentiae fœtibus beatam matrem, tot elegantissimorum ingeniorum cura tersam atque expolitam. Nolo, Auditores, nolo tantum eruditioni Germanorum vulnus aut precari aut ominari, ut tot libri hac dialecto scripti a nostris aegre aliquando intelligantur. Gaudeo potius aliquam esse linguam eruditis Germaniae communem, quam & plebeii omnes intelligunt, qui non ab omni cultu remoti horridique funt : quamvis credam, si consilio res, non casu, acta esset, alii dialecto hunc honorem fuisle tribuondum.

Teneamus eam, quae nos tenet, Misnicam dialectum, conferamus in eam, quidquid Germanica lingua aut divitiarum habet aut elegantiae : sed meminerimus, non ea vocabula repudianda & provincialium loco habenda esse, quae felix nostro errore Lipsia ignorat, nec nimis rigida tyrannide grammaticorum proscribi elegantissimas opes inferioris Saxoniae ex culto sermone atque ex libris patiamur.

(\*) Adeusamus pontificios, quod illa lingua magnam facrorum partem peragant, quae a plebe non intelligitur. Quod vituperantes ipfi a nobis disfidere videmur, in omnibus vicis atque in rusticorum concionibus per Saxoniam Misnice dicentes, cum aegre a rusticis nostris orationes Misnicae intelligantur. Quod si nullis principum edi-Etis lingua Saxonica ex templis cathedris. que facris exturbata est, male pastores ecclesiarum per pagos Saxonicos elegantiae quodam nimis delicato studio lingua Saxonica uti desierunt. Nihil hic certi adfirmamus: nobis quidem non constat, ulla regum principumve lege sancitum esse, ut ad plebem enterioris Saxoniae prationes Misnicae habeantur. Noftra certe actate, cum nec Misnicis evangelii praeconibus nostra indigeat Saxonia, nec ad exteros proficifcendum nostris fit, ut divinam sapientiam ex Misnia reportent, mirum est, Misnicis orationibus agros nostros pagosque personare. Kia diculis, credo, hominibus risui foret, si quis Saxonice concionaretur. Quod fi cui acciderit, ridebit ille suo jure ineptos homines, quibus ridiculum videtur, quemque fus, quam intelligit, lingua alloqui.

Alia est ratio edictorum atque legum, quae facilius etiam a plebe intelligi possunt, quod scripta leguntur, non solis percipiuntur auribus.

Nec illae aures laedent, si leviter mutatae, & cultu Misnico indutae, Saxonico fonte ceciderint. Inprimis vero magistra antiquissima dialecto inferioris Saxoniae, & putidam literarum Misnicam adpellationem, & infinita scriptionis vitia inde orta corrigamus. Vestrum autem est, Saxones, in his terris nati atque educati, vestram linguam non spernere, sed omnem artem, omnes ingenii vires ad eam ornandam & illustrandam conferre. Fundat illa novos ingenii scetus, sub senectutem soccundior, & cum crepitantem Misniae dialectum molli suavitate sacile superet, curate, ut hanc suavitatem stilo & carminibus augeatis.

Sed quid tempus dicendo & fere docendo tero, Auditores, quod gratiis agendis, quod precibus, quod votis suscipiendis debetur? Contrahenda jam mihi orationis vela esse video, postquam in altum evectus nunc demum ferentibus ventis & turgidis vestro savore carbasis uti possum. Non enim de tricis quibusdam grammaticis, non de dialecto Misnica aut Saxonica dicendum, sed gratiae agendae, DOMINO, PRAESIDIO PATRI utriusque Saxoniae, & quae in Germania & quae trans mare colitur, cujus in me indulgentia secit, ut ex hoc loco ad Vos mihi dicendum suerit,

Admirationi mihi saepe suit ille aut lusus aut ordo, fatorum, qui Saxonibus insulanis ex eadem Saxonum gente, cujus colonia erant, post tot secula reges tribuit, utramque Saxoniam conjungens. Nec credo optabilius me munus satorum precari Germaniae Britanniaeque communi parenti posse, quam, ut fraterna amicitia coalescant gentes, quae una stirpe ortae eundem patriae patrem

venerantur, atque ut unam faciamus Saxoniam utramque animis.

Gratias acturus demonstrare quidem debebam, Auditores, quam me judice indignus illo honore sim, quem mihi REGIS indulgentia tribuit. Sed vereor, ne audax sim, sancto REGIS oraculo obstrepere, omnemque illam orationem, quae modestiae specie sapientissimum AVGVSTI nutum numenque adcusat, verecundus praetermitto. Hic certe animus, ex quo nunquam vultus ille sene-scentis prudentiae & fortitudinis labetur, quem ante biennium summa cum voluptate suaviter exhorrui, ea semper in REGEM indulgentissimum side & pietate adfectus erit, quae maxima in mortali pectore inesse potest.

Servet nobis REGEM OPTIMVM numen cœleste, ejusque filios, FRIDE-RICVM & WILHELMVM, spem Britanniae, totamque gentem. Sero FRIDERIcvs, sero gravissimo oneri succedat, quod illi non tot regnorum gentiumque cura, cui par est, sed patrii nominis incredibilis existimatio, & exspectatio non Britanniae solum, sed Europae imponit. Sero TIBI, GEORGI AVGVSTE, gratias agat utraque Saxonia, quod selicius non imperaveris quam genueris.

#### 192 DE EA GERMANIAE DIALECTO, QUA IN SACRIS FAC. VTIMVR.

Servet idem Deus illustrissimum nostrum, non Maecenatem (credo enim antiquatum iri hoc vocabulum, atque aliud successurum) sed MVNCHHVSIVM. Hoc nobis precari solemus, collegae; sed ne nostri potius commodi quam publici rationem habere videamur, precemur idem terris Brunsvicensibus, precemur Germaniae, aut, si hae plus apud Vos gratia valent, literis precemur ipsis. Surgant illius auspiciis urbes, casis aedes, aedibus templa succedere jubeat, desideret historia illius vestigia belli, quod per triginta annos Germaniam vastans his praecipue terris incubuit, servere urbes commerciis, agros colonis, academiam civibus videat.

Vos, Patres academiae, ex quibus ego plurimos, si aetatis aut prudentiae rationem habeam, Patrum nomine compellare poslum, oro atque obtestor, ut eodem in me animo, quo suistis, esse nunquam desinatis. Equidem mihi gratulor, quod nullis nisi exoptatissimis vultibus oculi hi impleantur: totidemque amicos & patronos, quot collegas praesentes videam. Non mihi nunc demum ad vestramamicitiam precibus & blanditiis adrependum est: de quotum in me voluntate & benevolentia satis mihi tot benesiciis constat. Hoc scitote, nihil in me officii humanitatis, amicitiae, aut potius pietatis, (quo sanctissimo nomine non imprudens

utor) vos desideraturos.

Nec est, cur Vobis, Commilitones, longa & facta oratione molestus sim, diutiusque Vestra abutar patientia. Nostis, quanti faciam Vestrum non modo erga me meas scholas favorem, sed & amicitiam & consuetudinem: nec id potius muneris memor mihi demandati facio, quam sponte, & animi quendam impetum ac dele-Clationem sequutus. Viget adhuc in Vobis ingenuum illud virtutis decus, a quo fere ut aetate provehuntur, longius aberrare miseri mortales solent, nondum ambitu munerum, qui animum ad humiles callidasque artes nonnunquam formare folet, nulla avaritia, nullis infidiofis inimicitiis, quas commodi fui ac lucri caussa suscipere solent eruditionem cauponantes, corruptum aut exstinctum. Ad quam virtutem cum animus erectior & vis ingenii accesserit, nescio, quo me illa imperu abripit, ut non possim non talium consuerudine delectari. Felices Vos, si perpetua haec Vobis virtutis juventa concessa sit, nec unquam in vario honorum gradu senescentes senilem illam ambitiosamque prudentiam, quae mihi semper deliratio visa est, didiceritis. Equidem a Vobis peto, ut me porro eodem non modo favore ample-Camini, sed amicitia, Vestraque consuetudine me non indignum habeatis. Si quid in me est ingenii, industriae, literarum, si quid officii, amoris, pietatis, illud omne lubens Vobis tribuam, quorum erga me favore animoque delectarus hic dego, & per quos mihi dulcis est in hac urbe commoratio, dulcis Georgia Augusta. Dixi.

#### COMMENTATIO

DE

# TROGLODYTIS SEIRITIS ET THEMUDAEIS

IN CONVENTY SOCIETATIS REGIAE
SCIENTIARUM

RECITATA DIE VI. MARTII 1756.

#### S. I.

Argumentum exponitur, quidque praetermittatur, breviter indicatur.

De duobus troglodytarum populis, qui olim in Arabia habitarunt, donec, alter ferro hostium, terrae motu alter, delerentur, agere constitui. Quod sacturus, non exponam, quantae sint in Arabiae Palaestinaeque montibus cavernae, domiciliis aptae, saepe latronum, nonnunquam miserorum, latibula, humanis sacrisque literis celebrata: non de samiliis agam hoc terrae hospitio usis: non de arte, Aegyptiorum maxime, naturae imitatione ingentes sub terra meatus, mysteriorum suorum adyta, excavante. Ex his enim aliqua aut non ignota sunt, aut ab aliis jam tractata, ut hujus loci esse non putem, quantumvis jucunditatis utilitatisve habeat, sparsa colligi: quod si qua latent, alio tempore periculum investigandi faciam. Commemoranda tamen in exordio haec tanquam capita plenioris de troglodytis disputationis erant, quia opus est, ut cuncta mente & cogitatione complectamur, de populis satis magnis acturi, quorum alteri natura, alteri artisscium studiumque suum spatiosas sub terra domos struxit. In his tamen ipsis populis nota aliisque dicta compendii faciam.

#### S. II.

De troglodytis Seiribis. In eorum genealogiam Gen. XXXVI. vittà aliqua scriptionis immigrarunt.

In montibus nunc desertis, quos olim Idumaei coluerunt, ante Idumaeos Esavi posteros celebrem gentem troglodytarum habitasse, debellatamque deinceps ab Idumaeis esse, Moses austor est (\*), genealogica etiam aliqua de illis servans historiaeque intexens, ac septem eorum familias majores seu tribus nominans (\*\*): idemque belli ab eo populo tempore Abrahami infeliciter gesti obiter mentionem fecit (\*\*\*). Choraeos (חירים) vocat, quod Hebraeis troglodytas fignificat: nec dubitari potest ; quin nomen, cujus etymon latius pater, ad omnes troglodytas pertinens, illis proprium haeserit. Genealogia a Mose prodita, (nec mirum id in tanta nominum propriorum congerie, ) librariorum culpa laborare videtur, demtis aliis, aliis mutatis. Nemo certe ita scripserit, ut v. 24. capitis XXXVI. Geneseos legimus : filii Sibeonis fuerunt, arque Aja, & Ana; quod ita inconditum est, ut pleraeque ve siones antiquae importunam vocem atque omittant: eumque valde a re critica abhorrere dixerimus, omnesque concoquere posse laplus librariorum, qui non videat, aliud filii majoris natu nomen ante Ajam excidisfe. Leve illud per se cst, nec nobis curiose de numero filiorum Sibeonis anquiretur : indicandum tamen vitium manifestum erat, ut intelligeretur, cur & in aliis capitis XXXVI. nominibus suspiciosior sim, audeamque, minime alias novarum lectionum cupidus, Hebraicum textum aliquoties deserere. Primarium ex his, ut caerera omittam, quod cum Houbigantio & Kennicoto in versu secumdo pro בות צבערן filia Sibeonis restituo בות צבערן filium Sibeonis, nec vero ex conjectura, quanquam res ipsa loqui videtur, sed ex Pentateucho Samaritano, confentientibus interpretibus Graecis & Syro. Argumenta rei ab aliis tractata eo redeunt: Anam non posse pro filia Sibeonis haberi, cum nec soleant Hebraei in genealogiis matrem nominare, omittere patrem, quod adeo ab eorum moribus abhorret, ut vel patri filios non habenti pro filiabus generos feribant filios; & versu 24. Ana filius dicatur Sibeonis: quo minus autem na filia, sit neptis, vertanturque verba, Obolibama, filia Anae, neptis Sibeonis, perpetuum obstare nsum stili genealogici, qui nomina filii & filiae semper ad proxime praecedens nomen referat. Haec ab aliis' perorata attigisse sufficiat: nec attigissem quidem, misi magnum inde penderet historiae troglodyticae momentum, quod brevi videbitis.

#### S. 111.

Ex bis troglodytis fuit Obolibama, axor Esavi, Phoenissa, Ipsi troglodytae
Seiritae, gente Phoenices.

Dissentiendi autem in hoc argumento a Patre meo imposita mihi est nesessitas, qui de alia scribens materia, nec de lectionis varietate omnino cogitans, habet

(\*\*\*) Gen. XIV, 6.

<sup>(\*)</sup> Deut. II, 12. 22.

<sup>(\*\*)</sup> Genef. XXXVI, 26. 30.

habet tamen in dissertatione de nominibus muliebribus in virilia versis (\*), quae lectioni Samaritanae opponi possunt. Consuetam enim codicum Hebraicorum lectionem explicans, defendensque verissime, verti eam non debere, neptis Sibeonis: fimul hoc addit, gente diversum esse nostrum Sibeonem, avum uxoris Esavi, a Sibeone Troglodyta (v. 24.), quamvis uterque Anam genuerit, filiam noster, alter filium: illum enim Sibeonem Troglodytam fuisse; nostrum hic Chevvaeum dici, inque capitis XXVI. versu 34. Chettaeum; sieri autem non posse, ut idem sit gente Chorneus seu Troglodytes, & Chevvaeus, & Chettaeus. Non occupaverunt, ac ne praeviderunt quidem dubium, quos hic fequor, parcus eorum affecla, Houbigantius & Kennicotus: solvi tamen nodus potest, & quidem Te adjutore, Gesnere, Tuaque (ne mirere. Te, in caussa, de qua nunquam forte cogitasti, advocari) Tua, inquam, nupera illa commentatione de navigationibus Phoenicum opitulante. Cum enim Herodotum recte Bocharto, magno nomini, praeferens, docueris, Phoenices, in quibus & Chevvaei & Chettaei funt, a mari rubro venisse, sedesque antiquissimas ad intimos ejus sinus in Arabia habuisse: non contrarium est, troglodytam in Seiritide esse, & tamen five Chettaeum five Chevvaeum. Idem ergo poterat esse noster Sibeon Chevvaeus, pater Anae, & qui versu 24. commemoratur Sibeon Choraeus seu troglodytes, pater Anae. At non hac medicina aliud fanari vulnus, versusque secundus capitis nostri conciliari cum tricesimo quarto capitis XXVI. potest, ubi uxor Esavi, quae hic Chevvaea est, Chettaea dicieur: hae enim diversae sunt Phoenicum, olim familiae, deinde gentes. Quod cogitanti, recordatoque, troglodytam a in Chevvaeo uno tantum literae apice distare, non potest non videri, in versu secundo capitis nostri legendum (\*\*): Obolibama, filia Anae, filii Sibeonis min troglodytae: ut superiore meo observato jam non opus sit, ad versam secundum capitis nostri cum vicesimo quarto conciliandum, sed ad docendum, quomodo Sibeonis troglodytae filius in capite XXVI. Chettaeus dici potuerit.

5. IV.

in Hexaplis, habet, ἐμμως ὁ χος ἐφίσε.

<sup>(4)</sup> p. 28.

<sup>(\*\*)</sup> Sic & Genef. XXXIV, 2. pre

#### S. IV.

Herodoti narratio, de priscis Phoenicum sedibus in Idumaen, circumnavigataque ab illis Africa, antequam sedes in Palaestina gerent, ex Mose confirmata. Filis Anak troglodytae sunt.

Tibi quidem, Gesnere, ut gratiam pro Tua nupera commentatione, Herodotum mihi vindicante & approbante, debeo habeoque; ita & referre quodammodo mihi videor, dum ostendo, ipsi Mosi, quem Herodoto Bochartus opponebat, priscos inculas specuum in Seiritide ad litus maris Erythraei, Chettaeos esse, parentesque Esavi aegre tulisse, quod Cananiticas sibi feminas matrimonio jungeret, qui alteram ex troglodytis duxerat Genes. XXVIII, 8. Videtur etiam fama navigationis Phoenicum ex rubro mari in mediterraneum, de qua egisti, inter Iudaeos servata: qui Romanos singunt Idumaeorum colonos suisse: quae fabula adeo apud illos percrebuit, ut & Romanos, ipfosque jam christianos, Idumaeos appellare foleant, & fertile folum Efavo ab Ifaaco promiffum de Italia explicent, ac minacia in Idumaeos vaticinia nonnunquam ad Romanos trahant (\*). Cui indoctae & mendaci fabulae ortum deditle videtur verum & multo antiquius Phoenicum ex Seiritide circumnavigata Africa in mare mediterraneum iter, coloniaeque in ejus litora deductae. Sed haec obiter. Suspicor etiam, eos ex Cananitis, qui filii Anac (בני ענק ) proprio nomine vocari putantur, troglodytas potius appellativo nomine dici: Arabibus quidem verbum in- eft, intrare latibula fibterranea, cujus de muribus frequens usus, unde & latibulis murium nomen ducunt. Nec vero nomen proprium existimari debet, quia articulus ei praeponitur, Num. XIII, 22. 28. Jos. XV, 13. Jud. I, 20. Quid si הכי עכם fint filii frecus feu troglodytae? Solus obstare videtur locus Iof XV. 14. si tamen meminerimus, urbium conditores Hebraeis patres urbium dici, verti poterit: Caleba - - dedit urbem Arbae, conditoris Anacae, quae eft Hebron, ita ut Hebron, multis illa nominibus infignis, condita fit ab Arba aliquo, (quod fateri omnes solent interpretes) eademque olim Anac, quasi specus, dicta sit, forte qu' d'antea in specubus, quarum circa Hebronem copia fuit, conditor cum familia habitaverat. In reliquis locis, Num. XIII, 22, 28. 33. Deut. I, 28. II. 10. 21. IX, z. Jos. XI, 21. 22. XV, 13. 14. XXI, 11. Jud. I, 20. nihil difficultatis. Ubi pluraliter positum est ענקים, troglodytas ab אנקים specu dici putemus, ut חרים

<sup>(\*)</sup> Vide commentarium Raschii ad Ge- XV, 17.1 & Vitringa ad Jes. XXXIV. nes. XXVII., 39. Lightsooti ad Act.

audiemus, etiam in Phoenicum posteris, Carthaginiensibus, vituperari solet, quibus Persae primi canina velci vetuerunt (\*).

#### S. V.

Paragrapho III. scripta uberius confirmantur. Ana non nisi unus.

Duo autem sunt, quae maxime suadent, Anam socerum Esavi, filium Sibeonis, eundem illum suisse troglodytam, qui v. 24. commemoratur: primum confensus nominum, major quam ut jactu constitisse videatur. Utrobique enim, Sibeon Anam creat, Ana siliam Oholibamam. Auribus ipsis judicate: sic Moses v. 2. Esavus duxit Oholibamam siliam Anae, filii (filii an siliae?) Sibeonis: sic idem v. 24. 25. Sibeonis silii sunt Aja & Ana. -- Oholibama autem est silia Anae. Auribusne persvadere poteritis, hanc aliam esse Oholibamam, quam quae supra Esavo uxor data erat? Alterum, quod nulla ratio excogitari potest, cur Moses contra morem suum victae gentis troglodytarum integram genealogiam genealogiae Idumaeorum intexat, si nihil victa gens ad Idumaeos, nullisque cum Esavo affinitatibus coaluit: at si Oholibama uxor Esavi hac ex gente suit, prudentissimo consilio Moses ejus etiam origines persequutus est. Quomodo autem accidat, ut, quae in n stro capite utrobique vocatur Oholibama silia Anae, in capite XXVI. suo patrisque nomine mutata sit, Juditha, filia Beeri, non hujus loci est disquirere.

#### 6. VI.

Dedecus troglodyticae sirpis Jobus exprobrat Idumaeis. Deseriptio victus troglodytarum, morumque gentis, ex Jobo potissimum & Diodoro.

Quod si Oholibama ex troglodytarum gente suit, ac forte aliis deinde conjugiis populus uterque, a stirpe jam cognatus, coaluit, aliquamdiu eandem regionem habitans (\*\*), antequam civili pene bello Idumaei Troglodytas vincerent: facile erit intellectu, quae natalium turpitudo posteris Esavi in Jobi libro objicia-

(\*) Addi his possunt, quae de alio gigantum Phoenicum nomine, באים, in nota 2. Lowthi praelectio i VII. de poesi Hebraeorum subjecta, scripsi. Nempe, quod nomen samiliae Phoenicum proprie suit, idem demde & inferis dederunt Hebraei, qui in iisdem specubus credebantur degere, in quibus olim Phoenices habitaverant.

(\*\*) Vide Patris mei historiam antiquisfimam Idumaeorum. tur. Meministis, superioris anni commentatione id me agere, ut Jobi librum ad calamitatem Israelitarum in Aegypto referrem, Jobusque ipse & obloquentes severiusque de eo judicantes amici personas sustineant populi Israelitici, cognatarumque illis in Arabia gentium. Est autem amicorum primus, ex Idumaeis, Eliphazus Themanita. His ergo disputare desinentibus, victor quodammodo Jobus inexhausta oratione infanda dictu objicit, natalium inprimis dedecus, quod Israelitae aliis Abrahami posteris exprobrare non potuissent, nisi peregrini vilisque sanguinis aliquid admixtum haberent. Quo in opprobrio & alia de troglodytis narrari solita, & hoc ipsum audire coguntur amici Jobi, patres suos olim in specubus habitasse. Sunt haec interpretibus, doctissimis etiam, non intellecta: possintne autem lucis quid accipere, si troglodytas Idumaeis consusos cogitemus, historiamque troglodytarum vicissim illustrare, Vos videritis.

Sic ergo in capitis tricesimi initio Jobus : jam vident me natu minores, quorum patres canibus gregis mei adjungere detrectassem: (i. e. homines tam perditi & nequam, ut gregem talibus credere, infimosque ex illis pastores legere, Lycifcae tanquam collegas, dubitassem, cani meo plus sidens quam illis. Sciendum autem, vagis Nomadibus nullum vitae genus nobilius visum este, viderique adhuc Arabibus, vago & errante pastoritio; ut vel agros colere aedesque splendidas habitare, servitutis utrosque obsides, intutum & ignobile ducant, liberam & vagam sub tentoriis vitam admirantes. Ex his cum essent Israelitae, troglodytas illis abjectissimam mortalium faecem visam, veri non est dissimile.) Etiam robustae illorum manus, sic pergit Jobus, quem mihi usum praestarent? in quibus tetrica emoriebatur senectus. In egestate & same tanquam duri silices erant, (comparant autem filici Hebraei & sterilem improlemque, qui non magis sobolem procreat, quam filex, & hoc loco, qui famem pene in filicis modum tolerat, adivetus inediae.) arida rodentes, campos (\*) vastitatis & desolationis. (En imaginem populi, saevissimam paupertatem perpessi ! sed graviora sunt, quae addit:) Decerpebant sapida ex fruticibus, & genistarum rami erant cibus ipsorum.

Haec quidem, quod omnium minime intellecta sunt, illustrationis uberioris indigere videntur. mibo, quod varii varie vertunt, salsas amarasque herbas
interpretari nolim: hisne enim vesci infandae paupertatis aut est, aut videri potorat, cum in ipsa paschali coena adhibendae essent? sed sapida potius, quamquam

<sup>(\*)</sup> Ita reddere nuper me docuit Heathius, ex Syriaco La S? ager.

quam haec ipfa a fale dicta. Sunt autem sapida ex fruticibus, extrema fruticum arborumve, quae tenera adhuc & humore rurgentia non prorius infipidum lignum funt. Nostis, Diodorum Siculum, nims illum credulum, ubi interioris Africae populos, accolasque maris rubri describit, vera ac fabulosa miscentem, popul s narrare ichthyophagos, chelonophagos, rhizophagos, spermatophagos, hylophagos, acridophagos, de quibus quae habet, credere omnia, paene anile, repudiare universa, nulloque habito delectu, nimis juvenile f ret. De hylophagis quidem Africae fic ille, l. III. c. 24 οι υλοφάγοι μετα τέκνων καί γυναικών έπει τας νομάς έξιόντων, αναβαίνουσιν έπε τα δένοςα, και τους απαλούς των απρεμόνων προσφέρονται i.e. Hylophagi cum filiis uxoribusque palcentes, conscendunt arbores, mollia ramorum comesturi, & deinde: καὶ πάντα δὲ κλάδον έγχυλον τοις όδουσι κατεργαζόμενοι, πέπτουσιν ευκόλως τάζς κοιλίαις (\*), & ramum quemvis succulentum dentibus conficientes, bene concoquant. Artemidoro haec, & quae sequentur de Africae & Arabiae incolis, debere credo Diodorum, ex quo similia brevior modo Strabo in libro XVI. excerpsit. Hunc ergo a me testem citari putate, quoties Diodorum nomino excerpta geographica ex Artemidori libris satis copiosa servantem. Quae de incredibili gracilitate ac levitate corporum addit, de saltu pene volucri, de mortis genere ex same, sabulam

(\*) Asperior victus est, quo in Scandinavia nonnunquam uti aratores narrant viri side digni. Nempe ex cortice abietum aliarumque arborum farinae genus faciunt, veraeque farinae admissent. Lege, ut ali os taceam, KAI MII commentarios itinerum p. 129. versionis Germanicae, sub 17. Jan. 1748. Praelect oni meae cum interesset Summe Reverendus Büschingius, ut reliquae geographiae, ita maxime septentrionalis peritus, postridie haec, quae sequuntur, mihi scripsit:

In dem nordlichen Theile von Schweben backen die Einwohner aus der Tannenrinde auf folgende Weise Brodt. Sie nehmen die selbe im Frühsahr ab, schneiden die außerste grobe Schale weg, legen alsdenn die übrige Rinde in einen Ofen über die Gtuth, oder halten sie über ein Holzsener, bis sie auf beisden Seiten braun wird, aufschwillet, gleichs

sam in Gahrung gerath und das Harz abbrennet. Diese Rindenstücke werden wohl getrocknet, zerhackt und gemahlen, und alsdenn wird Brodt daraus gebacken, welches in dunnen Fladen bestehet.

Der norwegische Bauer pflegt auch zur Zeit ber Roth die Kinde vom Tannenholz zu koschen, zu troefnen und zu mahlen, und seinen kleinen Vorrath von Hasermehl dadurch zu vermehren. Dieses Biodt ist zwar etwas fetter und hat einen harzigen Geschmack; doch wird es von einigen so geliebet, daß sie auch in gusten Jahren etwas davon essen, um es im Rothfall vertragen zu können.

1743 und 44. hat man in Rotwegen einen Versuch gemacht sich auch der Rinde von den Ulmen-Baumenzu biesem Zwecke zu bedienen, und solche suffer und angenehmer als die Tannenrinde befunden.

lam sine dubio sapiunt: nec tamen ideo pro mendacio habendum, quibusdam aliquando gentibus fucculenta ramorum pro cibo fuisse, quamvis mirabilia narraturi rem in majus auxerint. Nolo aliorum compilare de hylophagis collectanea: ut Hammondi & Clerici, ad Matth. III, 4. alieno loco scripta, ubi cum patrum nonnullis, Gothicoque (ut dicitur) (\*) interprere, quem tamen omitti video, loannem aliqui recentiorum hylophagum faciunt. Injuria id quidem, fa mihi judicare licet: ut enim taceam, locustas pro cibo esse, ipse noster Diodorus ἀκριδο Φάγους & ύλο Φάγους probe distinguit. Τ'λο Φάγοι ipsi sunt, extrema & mollia ramorum depascentes: azerdo Páyor, qui locustis vescuntur: unde maxime ab usu graecae linguae aberrant, qui angidas, cibum Ioannis, pro extremis ramis habent. His tamen omnibus adeo non fuit incredibile, mollibus ramorum ac fapidis humanam ali naturam posse, ut mallent hunc Ioanni cibum quam locustas apponere. Integras autem fuisse hylophagorum gentes, non pro certo dixerim: quae enim illis silvae suffecissent? at populos agrum non exercentes, quod troglodytavum maxime est, penuria victus interdum eo redactos, ut mollia ramorum absumerent, idque deinde saepe ac quotannis ab illis factitatum. licet alios cibos non fastidirent, a vero haud abludit : quod ab aliis nimis auctum & fabulofae Diodori narrationi occasionem dare, & Jobo crimen in troglodytas ministrare potuit. Sequens בחמים certo certius non juniperos, sed genistas significat, quod post Schultensium & Celsium sumi tuto potest. At quid sit, radix genistarum est cibus ipsorum, utrique, quem modo laudavi, philologo non liquebat. Schultensius intactum reliquit nodum: Celsius, inauditum ac prorfus incredibilem existimans victum ex genistarum radicibus, verti jubet, radix genistarum erat illis ad calefaciendum, (\*\*) i e. urebant radices genistarum, illisque incalescebant. Fateor, verbis Hebraicis accommodari hanc sententiam posse: sed sunt alia, quae valde Celsianam premunt interpretationem. Adversatur illi, favet receptae versioni, qui in carmine Hebraico explicando spectari curiose debet utriusque membri parallelismus: ut enim in superiore membro est, decerpebant sapida, ita in hoc mont de cibo potius, quam de ignis alimento accipi debet, inprimis, cum and cibus frequentissimi usus vocabulum sit; ann autem, calor, non nisi semel recurrat. Deinde dubitari nequit, quin saeva & pudenda majorum paupertas amicis a Jobo objiciatur: cujus indicium nullum est, genistarum radicibus ignem alere, idque in Arabia, in qua plerumque panem co-Auri

<sup>(\*)</sup> Lege IHRII Ulphilam illustratum (\*\*) Hierobot, T. I. p. 249. pag. 21. 22. not. m. ad Marc. I, 6.

churi fimo boum arefacto accensoque utuntur. Superius quidem membrum perditissimam egestatem ita jam descripserat, ut fruticum mollibus ramis vesci troglodytas diceret: his ergo hylophagis quid porro objici putabimus? accendere cos & urere radices genistarum, commodissimam igni alendo materiam, ut vel tela ignea (\*) ex genistis fierent? an vero, ut summa fruticum carpebant, qua mollia & fapida erant, ita nec visceribus terrae parcere, radicumque tenera ac succulenta depasci? Nec denique apparet, cur non genistarum potius quam radicis genistarum mentio fiat, si materia igni quaeritur. Malim ergo, ut habet suos Diodorus rhizophagos (\*\*), arundinum radicibus vescentes, & hunc locum interpretari de radicibus genistarum cibo quaesitis, nec vero de lignea radicum parte, sed de mollibus earum filis initiisque. Quod si nimis incredibile videtur, radicibus populum ullum vesci coactum, & vero sub miti illo caelo, (quod Celsius maxime urget contra consvetam interpretationem;) nec audire vultis, quod pro me dicere possum, populos inertes, qui agros non exercent, in deferta illa Arabia artiumque omnium & humani generis infantia, saepe ad dirissimas fames redigi potuisse, quoties

#### arbuta facrae

#### Deficerent silvae, & victum Dodona negaret:

fuspicio esse possit, rem ab irato, ut in grandisono carmine singitur, Jobo in majus augeri. Sed ne opus quidem est, illuc deveniri: www enim non radicem modo, sed & surculum & ramos (\*\*\*) radicibus simillimos Hebraeis significat. Ramusculos ergo, si lubet, intelligamus genistarum, qui teneriores sunt nec succi inopes: quibus troglodytae hylophagi aut vescebantur, aut ignominiae caussa vesci dicebantur a vicinis. Ac sorte jam verum illud tenemus, quod sabulae a Diodo-

(\*) Pf CXX, 4, (\*\*) 1. III. c. 23. Vide & Strabonem 1. XVI pag. 570. edit. Cafanbonianae.

(\*\*\*) Jes. XI, 10. Judic. V, 14. Ezech.

XVII, 9. Apoc. V, 5. Radicem ipsam, sub
terra latentem his locis intelligi non posse,
manifestum: nec enim radices in signum populis convocandis eriguntur, nec Sedekias
nec Messias radix Isaei, nec Josuas radix

Mangeyanae. Lectorum es
Ephraimitarum dici potest, sed propago. De renim inquirere non vacat.

Christo quidem radice seu creatore Davidis portentosa multa habet Vitringa: hunc nuper resultatum video in ephemeridibus Bremensium (Bremisches Magasin) T. I. p. 1. meaeque cognatam, nec tamen prorsus eandem, desendi sententiam. Intelligit nempe eruditus Bremensis novas radices propullulantes, & scite confert Sirac. XLVII, 22. 23. Marc. I, 10. Philon. p. 455. 478. edit. Mangeyanae. Lectorum esto judicium, jamenim inquirere non vacat.

Bull by

Diodoro relatae substratum erat; quem ita legi sas est, ut non omnia, quae incredibile quid admixtum habent, rejiciantur, sed ut sedulo investigetur, quid veri subsit, mendacio occasionem praebens. Hoc autem verum optime nos docebunt, & qui illis ipsis in terris vixerunt scripseruntque, ut poëta Jobi sabulam carmine convestiens, & qui nostrorum hominum eas adierunt, itinerumque commentarios nostri juris secerunt.

Antequam autem in verbis Jobi praelegendis & excerpendis pergam, adferibam & alia, quae de victu troglodytarum aspero veteres habent. Non magnum est, nec nostro tempore, quo iterum torrida regio adiri coepit, inauditum, quod serpentum carnibus vesci narrat Plinius, in eo tamen deceptus, quod addit, stridorem esse, non vocem, adeo sermonis commercio carere. Credo, cum illae gentes alias spirarent exhalarentque literas, quam quas Graeci audivissent possentque scribendo imitari, quales sunt Chet & Ain Orientalium, ipsumque adeo w, stridere Graecis visos, ut Europaeis primo Hottentotti, Aethiopum more quatuor literas crepitantes excutientesque potius, quam eloquentes, gallos Indicos imitari loquendo dicebantur. At multo saeviora sunt, quae Diodorus de troglodytis narrat, (supra enim de Hylophagis modo differentem audivimus,) (\*) liquorem pro vino bibere, quem ex paliuro plebs, ex slore quodam ditiores parent. Quae cum ita sint, non mirum est, troglodytarum posteris inopem & pudendum victum parentum objici.

Pergit autem Jobus: ex cavis aedium expellebantur, clamabatur contra illos tanquam contra fures. In umbrosis vallium (sic expono yary ex Arabico
valge), valles arboribus obsitae) babitandum erat, (jam clarius agnoscetis troglodytas) in specubus pulveris & petrarum. Sub fruticibus rudebant, sub paliuro
sponte fundebantur; silii sceleratorum (\*\*) & silii bominum sine nomine. Unicum ex his verbum luce nova opus habet, anso, quod cum diversimode alii
conjectura potius quam philologia duce reddant, ausus sum, de siliis incerto
patre

#### (\*) 1. III. c. 33.

(\*\*) בכל נבל Disco ex Heathi commentario in Johum, in codice Oxoniensi, quem vocat Laud. A. 162. pro בול בול ופני לבח, qua elegantior nostroque loco aptior lestio vix cogitari potest. Nec enim eam

exposuerim, ut facit Heathus, filii mundi patentis, sed filii incesti concubitus. Vide, quae de DIN scripsi in tractatu de legibus Mosaicis incestum prohibentibus s. 41. Insaniam amoris notat Arabibus, indeque Hebraeis incestos patris amores, thalamum silii invadentis. patre natis ac tanquam effusis accipere. Est nempe Arabicum effundere, unde ad scortationem transferri coepit: hinc Hebraeis miso sponte nata seges, nullo seminante, qualis proveniebat anno Sabbatico, quod ex granis temere effusis succreverat. Existimem ergo, ut n'so segetem sine justa semente indicat, ita verbum, hoc uno in loco obvium, ad effusos temere atque extra conjugii usum filios pertinere; cum videam & alia fimilia natalium dedecora objici, ut, quod sceleratos, hominesque fine nomine patres habeant. Non audeo equidem affirmare, vera este, quae de troglodytis matrimoniorum sancto usu carentibus habet Diodorus: atque haud scio, an ne possit quidem post tot seculorum decursum populus quantumvis brutus sine conjugiis esse: sufficit tamen Jobo explicando, talia genti objici consvevisse. Nec enim vera semper populi sibi invicem objectare crimina solent, sed pleraque invidia in majus aucta: Jobus praeterea valde iratus & concitatus, tragicoque orationis genere omnia inflammans, a poëta facro fingitur; ne Deo quidem parcens, ut in laedendis amicis non semper verax & aequus haberi possit. Narrat autem de troglodytis Diodorus (\*) & liberos, & uxores illis communes esse, sola tyranni conjuge excepta, quod si quis cum ea rem habeat, certum numerum ovium (unam ovem, narrat Strabo) exigere tyrannum. Caeterum mortalium nemini parentum nomen tribuere, sed tauro, vaccae, arieti, & ovi, quod borum animalium carnibus alantur. Nolo id dedecus troglodytis Idumaeae incolis totum inurere, quales Esavi tempore fuerunt, alioqui nec eorum genealogiam texere Moses, nec distinguere tribus potuisser. Forte tamen olim sub gentis initium certis conjugiis, (ut ipsi Sinenses & Athenienses) caruerant, aut exiguam illis sanctitatem statuerant, promiscuis contuberniis, aeque ut communi in eodem specu domicilio, confusi. Loti certe & filiarum in specu degentium castitatem non laudare solemus. ארול autem, sub quo fundi passim dicuntur, Celsio, botanicae sacrae principi (\*\*), ipse ille paliurus est, quem tanquam proprium troglodytis describit Diodorus. & Strabo, utpote ex quo & potum parabant, & ejus viminibus mortuos constringebant: ut jam mihi multo probabilior Celsiana explicatio videtur. Paliuro cujus tam frequens apud Troglodytas usus, obtesta eorum regio videtur, late illo per inculta & inarata serpente. Sub hoc ergo concumbere passim, filiosque serere Jobo dicuntur.

Scio quidem, hace omnia Diodorum de troglodytis Africae scribere: verum & saepe antiqui scriptores confundunt populos in utroque litore maris Ery-

<sup>(\*)</sup> I.III. c. 32. Adde STRABONEM (\*\*) hierobotan. I.II, p. 163.
1.XVI, p. 533.

thraei habitantes, & eaedem lingua moribusque gentes hanc illamque oram late tenebant. Nec enim nego, & Africano litori suos troglodytas suisse, quos & nomen moratum prodit, a Mose commemoratum prodit, & diu post Idumaeorum troglodytarum internecionem superstites, non Diodorus solum, sed & side dignior descripsit Plinius, I.V, c. 8. Quidquid sit, Diodorum Pliniumque cum Jobo conferens dubitare desinet, quin utriusque, seu potius ejusdem gentis ab utroque litore, similsimi mores suerint, idem ingenium.

# S. VII. Interitus gentis.

Plura de troglodytis in Idumaea commentari non audeo quod partim ocoupata sunt, partim incerta. Excisam ab Idumaeis gentem Moses memorat,
Deut. II, 12: quod quomodo intelligendum sit non liquet: utrum nempe sit
internecione deleta, an post magnam cladem subacta, illis, quas in genealogia
Idumaeorum nominat Moses, tribubus servatis. Nec enim semper quae excisae dicuntur Hebraeis gentes, ita deletae penitus sunt, ut nemo ex strage evaderet, patriae superstes, quod Amalecitarum exemplo consirmari poterat, si opus
esset.

#### S. VIII.

Themudeni troglodytae, terrae motu deleti. Excerpta de illis ex Corano.

Ad alium venio Troglodytarum populum, illo nobiliorem & beatiorem, in eodem maris rubri litore immanes petras habitantem. Themudaeos dico, seu ut vocare Muhammedes solet, socios petrae, quorum fatum Arabibus suis exemplum vindictae divinae proponere solet. Praecipua describam. Sur. XV, 80-83. mendacii, inquit, arguebant socii petrae legatos, dedimusque illis signa nostra, sed recedebant ab illis. Excavabant ex petris domicilia sua perennes suturi, sed corripuit illos supplicium matutinos. De troglodytis loqui Coranum, manifestum est, nec tamen de his, qui a natura sactas cavernas inhabitabant, sed qui ipsi sibi, ut magis securi essent, petras excavabant: terraene motum timentes, quem saxa evertere non posse credebant? ut Lotum post deletam Pentapolim in specubus latuisse legimus (\*\*). Socios petrae quod vocat, Arabum id more sacit, ex quo & illud Solini explicandum, cum Essenos ad mare mortuum,

gentem palmarum sociam, verbis Latinis, phrasi Arabica dixit. Nempe nimis tenax fuisse videtur nominis Arabici, accolas palmarum sonantis, in quo fortasse recondita aliqua historiae inesse putabat. Supplicium gentis, nomenque proprium, alibi prodit Muhammedes, admiscens, quas in impostore non aegre feretis, cum in Diodoro pertuleritis, fabulas de miraculosa camela: nec enim haec portenta omittere tota possum, quod vera illis intexta funt. Sur. VII, 71. segq. ad Themudaeos misimus fratrem illorum Salichum, qui dixit: mei tribules, colite deum, non est vobis alius praeter illum Deus. Signum autem habetis a domino vestro hanc camelam Dei, cui permittite, ut libere comedat in terra Dei, nec malo illam adficite, poenas alioqui daturi graves. Et recordamini, quod Aditarum fuistis, successores, (eos nempe populos, qui aliis maxime olim florentibus aut deletis aut debilitatis succedunt, & post illos potentia prosperaque fortuna nobilitantur, fuccessores illorum dicere solet, quamvis eosdem tractus non colant (hospitiumque vobis concessit in terra, ut in planitiebus palatia conderetis, & montes domiciliis excavaretis. Omitto hicingratas disputationes, fabulamque de camelae divinae pedibus succisis. Pergit autem v. 76. supervenit illis terrae motus, ac mane in habitaculis suis in pectora procubuerunt. Notemus hic praeter nomen & fatum gentis, de quibus deinde, quod floruisse ac prospera fortuna usi dicantur, illorum valde dissimiles troglodytarum, quos ut dedecus ac sentinam mortalium Jobus fastidiebat. Similia habet in Sura XI a versu 64 usque ad 71, nisi quod addit, triduo ante gentis interitum terrae motum a vate Salicho praedictum esse. Eandem iterum repetit ornatque historiam a versu 141. capitis XXVI, ubi, ut alia omittam, ne taedio fint repetitiones, hanc Salicho tribuit florentis Themudaeorum status descriptionem: in bisne, quae nunc sunt, securi semper manebitis? In bortis, & fontibus, & fatis, & palmetis, fructum concoctus facilem praebentibus? excidetisque ex petra domos, ingeniosi?

#### S. VIIII.

Quid fidei tribuendum Muhammedi in biftoria gentis patriaeque suae.

Videtis ergo, clarum olim in Arabia populum fuisse, qui, quod in Aegypto frequentissimum est, ut ex petris non sepulcra solum sed & viventium domicilia excidant, secit, hoc tamen discrimine, quod Aegyptiorum aliqui ita habitant, secessus plerumque & sicae sanctitatis caussa, hic totus populus, artificio
naturam quam imitabatur superans, petras excavavit, in quibus securius cum-

que voluptate habitaret: ejusque populi, ante Muhammedem deleti, memoriam tamen septimo post Christum seculo durasse.

Neque haec ideo fabulis annumeranda, quod fabulofa nonnulla iis admiscentur, hausta quippe sunt ex traditione Arabum ante Muhammedem. Ausim etiam rebus Arabicis, quas Muhammedes narrat, majorem fidem habere, quam relatis ab eo historiis biblicis Judaicisque, in quibus pleraque, quae sacris narrationibus addit, commenta Judaeorum funt, nec vero fatis aut intellecta aut curate descripta. In his si mendax est, mendacissimos seguutus auctores, non ideo & ea damnanda, quae de patriae suae rebus ex communi sama hausit, atque ita commemoravit, ac si de illis inter cives suos constaret. Ridiculum etiam videtur, quod aliqui hic Arabicae historiae monumentis opponunt: facram scripturam nihil earum rerum habere: quo uno argumento omnis paene historia, tanquam unica aliqua spongia, deleri posset. Quo enim modo conficient, sacras literas historiam Arabiae complecti voluisse, cujus vix aliquam obiter faciunt mentionem? ut taceam, pleraque horum diu post Christum, evulgatumque codicem divinum accidisse. Puderet talia refutare, nisi & Marraccius Corano opposuisset, & qui ex illo sapiunt easdem nobis voces occinere non definerent. Prophetas quidem, quos missos ad gentes Arabicas dicit, ut Salichum ad Themudaeos, in prophetarum cenfu non habeo: non magis, quam vates quos Graecia & Roma jactat, aut Muhammedem ipsum. Aliquos eorum severioris moris viros, bonosque monitores fuisse crediderim; alios, philosophos. idolorum cultui inimicos, quales Arabia multos habuit, hac parte felicior quam Graecia: alios impostores. Quod autem quaerere solent, quibus Orientales literae non parum debent, ipseque adeo Herbelotus, quisnam fuerit Hadus? quisnam Salichus? alique Arabum prophetae? id vero est, quo nomine in sacra scriptura infigniantur; ejusdem mihi industriae videtur este, ac si interroges, quis sit Miltiades? quod ei nomen in codice Hebraico? sitne Joabus, an Naeman. an quis alius? Habet tamen hanc in Herbeloto excusationem, quod idem a commentatoribus Arabicis Corani, hominibus partim ab omni historiae cognitione ingeniique laude remotissimis, factitatum erat. Non equidem nego, aliquos, de quibus facrae literae produnt, mutato nomine in Corano comparere, quod fine caussa culpare solet Marraccius: sit enim pro gentis ingenio, nomina etiam propria interpretantis, unde alius illis fonus. Sic fine dubio Mosis Bileamus Muhammedi Suaibus est: Hebraice dictus a percutiendo yoz, tanquam percussor vi-Horque populorum, Ninohaos, Arabibus a destruendo, win, nec ita foli Muhammehammedi vocatus, sed & Anabicae versioni Novi Testamenti, ab Erpenio editae, quae, ut id obiter contra Moshemium notem, (\*) neminem ante Coccejum Nicolaitas pro Bileamitis habuisse dictitantem, vel Nicolaitas in Apocalypsi Joannis Suaibitas seu Bileamitas interpretata est. Haec autem aut licentia aut confvetudo nomina propria vertendi ac mutandi, non eo valet, ut omnia nomina in Corano viris a sacro codice nobilitatis tribuere debeamus.

Hac ergo demta alienissima historiae Arabicae cum sacris bibliis collatione, quid est, cur sidem negemus Arabiae, res non incredibiles, situique locorum aptas, memoranti? aut cur ejus & traditioni ac samae, & carminibus historicis minus tribuamus, quam septemtrionales populi suis? idque postquam reliquiae ejusmodi historiae Arabicae a Corano servatae aliunde illustrari & consirmari coeperunt?

6. X.

Minor fides plurimorum scholiastarum Corani: praecipue in chronologicis.

Probe autem in toto hoc genere distinguenda & segreganda sunt, quae ipfe Coranus habet, ex mediis Arabum fermonibus atque avita traditione hausta, ac fini Muhammedis callide aptata, dum populos omnes ideo deletos fingit, quod plures Deos colerent, monentesque meliora adfpernarentur; a fabulis commentatorum, larga manu additis, quas a Marraccio sequacibusque (hi autem fere omnes sunt, qui Coranum scriptis attigerunt) cum Muhammedis sententiis confundi video. Quamvis enim non pauca Corani loca ex historiae Arabicae reliquiis sibi notioribus quam nobis egregie interpretati sint scholiastae: tamen & delectu opus est, ne ignaro homini fidem habeamus, quam bono & erudito commentatori debemus; nec his, qui diu post Muhammedem vixerunt, idem atque illi credendum in historia patriae antiquae, carminibus magis quam libris fervata. Est praeterea magna in plerisque fingendi audacia, similis Thalmudicae, atque incredibilis rerum mirabilium amor, quo fit, ut historias Muhammedis in majus augeant, & portentosa plurima assuant: turpis denique chronologiae ignoratio. Ex his ergo quidquid peti possit, totum omitto, ac legi ab imperitis linguae Arabicae in Marraccii Saliique commentariis quam in meis malim: id unum, quod illi neglexerunt, quaerens, possitne etiam ex monumentis non Arabicis Themudaeorum ille populus oftendi.

S. XI.

<sup>(\*)</sup> Vide ejus fyntagma prius dissertationum ad historiam ecclesiasticam pertinentium, p. 395. seqq.

#### 6. XI.

Regionis Themudenae ex Diodoro Siculo descriptio.

Id vero factu facillimum. Habet eum, ipsasque etiam petras, quas domiciliis excavatas dixit, Muhammedes, curiofius describit Diodorus Siculus I. III. c. 44. Rubri enim maris litora legens, deque illis, non, ut supra in media fecerat Africa, miracula, sed res satis probabiles narrans, portus etiam eorumque fitus & opportunitates non negligens, ut bonis hic testibus, five ipse, sive potius Artemidorus, ex quo similia adfert Strabo, credidisse videatur, ita pergit; μετά δέ τας νήσους ταύτας αίγιαλος παςήμει κεημνώδης και δυσπαςάπλους έπι σταδίους ώς χιλίους. "Ουτε γάς λιμήν, όυτε σάλος ἐπ' άγκύςας ὑπόκειται τοις γαυτίλοις, όυχ ύλη δυναμένη τοις αποςουμένοις των πλεόντων αναγκάμαν υπόδυσιν παςασχέθαι. "Οςος δε τάυτη παςάκειται κατά μεν την κοςυφήν πέτςας αποτομάδας έχου, καὶ τοῖς ὑψεσι παραπληκτικάς, ὑπὸ δὲ τὰς ρίζας σπιλάδας ὁξείας καὶ πυκνάς ἐνθαλάττους, καὶ κατόπεν ἀυτῶν Φάραγγας ὑποβεβρωμένας καὶ σκολιάς. Συντετειμμένων δε άυτων είς άλληλας, και της θαλάττης βάθος έχύυσης, ο κλύδων ποτέ μεν εισπίπτων, ποτέ δε παλισσυτών, βρόμω μεγάλω παεαπλήσιον ήχον έξίησι, του δε κύματος τό μεν πεός μεγάλας πέτεας άξαττομενον είς ύψος ίσταται, καὶ τὸν ἄΦεον θαυμαστον το πληθος κατασκευάζει, τὸ δε καταπινόμενον κοίλωμα καὶ σπασμόν ποιεί καταπληκτικόν, ώςτε τους άκουσίως έγγίσαντας τοις τόποις διά το δέος διονεί προαποθνήσκειν. Ταύτην μεν δύν την παράλιον εχουσιν "Agaβες, οι καλούμενοι θαμουδενοί. post bas insulas (in quarum una columnae erant barbaricis literis inscriptae ) litus praeruptum & difficile praeternavigatu ad mille circiter stadia pertinet. Nec enim portum, ac ne stationem quidem anchoris fidam, nautis praebet; non silvam, quam subire possint qui navigationem desperant. Mons autem ea parte imminet, abruptas in vertice petras, altitudine terribiles, babens, ac sub radicibus acutos crebrosque scopulos in -mare prominentes, post quos sunt cavitates exesae & incurvae. Hae ergo cum attritu perviae in se invicem sint, mare autem profundum, fluctus jam irruentes, jam repercussi sonum emittunt, magni fragoris similem; unda autem, qua parte magnis saxis irruit, erigitur, mirabilemque vim spumae excitut, qua autem absorbetur, hiatum terribilem efficit: ut qui coguntur ad illa loca accedere, jam diu antea tanquam emoriantur timore. Hanc ergo oram Arabes tenent, dicti Themudeni. Idem litus descripsit Strabo l. XVI, p. 534. sed brevius, & omisso gentis nomine. Quae apud Diodorum sequuntur, ita comparata sunt, ut facile sit lieus Themudenorum dignoscere, si quis illa parte iter faciat: bonis autem itineitinerariis destituti vix quidquam de Arabia, qualis nunc est, certi habemus, magis in nostra, quam in antiqua Arabia peregrini.

#### S. XII.

De terrae motu qui Themudenos delevit. Quando is acciderit?

Fuit ergo adhuc, nisi Diodori, Artemidori certe tempore, (ex hoc enim sua de Themudaeis habere Diodorum non dubitabit, qui contulerit Strabonem) suit inquam Artemidori tempore ad litus maris rubri, asperrimis saxis horrendi, Themudaeorum populus, quem ante Muhammedem jam desiisse, idque terrae motu sactum, vel mendaci prophetae in patria tamen historia sacile credimus. Montes ipsos ruisse non dicit: sed poterat terra movens alia ratione, pestiferis etiam animamque praecludentibus exhalationibus, illarum cavernarum incolas enecare. Nec eam internecionem ad omnes pertinuisse volo, sed reliquos metu prisca reliquisse domicilia, ut adeo populus Themudenorum nullus superesset.

Quando autem hoc factum fit, in magnis chronologiae Arabicae tenebris demonstrare nequeo. Id unum ex superius dictis constat, medio inter Artemidorum & Muhammedem tempore accidisse. Quod enim commentatores Corani ad Abrahami aetatem terrae motum referunt, in eo audiendi minime funt homines ne in aliis quidem rebus magna cum fide aut prudentia versati. Solent enim, non ipsi folum, sed & melior illis Muhammedes, omnia quae ante Christum sunt confundere tempora, decursusque tot seculorum pro uno tanquam aetatis puncto habere: ut prophetam, qui fe historiam sacram a Deo edoclum mentiebatur, interrogans suos Arabes, unde haec omnia nisi a Deo habere poslit, non puduerit, Mariam matrem Jesu Mosi sororem dare, Hamanem illi Pharaoni, qui Ifraelitas vexavie, amicum, inque turri Babylonica condenda focium. Hic quidem, cum ex Diodoro & Strabone sciamus, Artemidoro vivente, id vero est Olympiade CLXIX, adhuc fuisse Themudaeos, istis testibus non credemus, deletos sub Abrahamo esse. Si quid ipsi Corano chronologicum credi sas est, id forte erit, Themudaeos post Aditas rerum potitos esse: folet enim eos & post Aditas nominare, & Aditis successores dare. Quamquam ne hoc quidem fatis intellexerunt scholiastae, ex successorum nomine efficientes, ut eos ipfos tractus, in quibus olim habitaverant Aditae, Themudaei coluerint. expended capen in the company supremary

## OITATIO O CERT INDENIE, ma-

DE

### NOMADIBUS PALAESTINAE,

MODELLE STREET THE STREET CONVENTY.

#### S. I.

Argumenti ratio. Ab omni retro tempore in Arabia Palaestinaque Scenitae egerunt.

De troglodytarum duobus populis novissima commentatione egi: jam liceat, de Nomadibus Palaestinam pervagatis nonnulla promere, nec injucunda, ut spero, audientibus, nec inutilia. Ex corum enim curatiore notitia pendet, de qua multum disputatum est, nihil persectum, justitia belli, quod Phoenicibus Israelitae intulerunt. Non hujus diei solemntas, brevitatem a me exigens, permittit, ut reliquos per totum terrarum orbem Scenitas prosequar, satis enim superque laboris Palaestina vicinique tractus mihi imponent: non hujus societatis instituta legesque, ut, qui sint Nomades, susius explicem, nota cum ignotis confundens. Vulgata ergo ista & tralatitia non deesse censenda sunt, quorum mentionem non saciam, sed consisio omissa. Ne tamen de vagis pastoribus dicens, quibus nullum avitum privatumque solum, sed ingentia parebant deserta universis libera, illis obscurus siam, qui a meo literarum genere alieni natalem Societatis sua praesentia ornant ac cohonestant, verbis Virgilii (\*) qui Nomades sucrint exponam.

Quid tibi pastores Libyae, quid pascua versu
Prosequar, & raris habitata mapalia tectis?
Saepe diem, noctemque, & totum ex ordine mensem
Pascitur, itque pecus longa in deserta sine ullis
Hospitiis, tantum campi jacet. Omnia secum
Armentarius Afer agit, tectumque, Laremque,
Armaque, Amyclaeumque canem, Cressamque pharetram.

Haec ille de Libyae Scenitis, verum ita, ut in Palaestinenses dici pleraque possint: Scythiae autem pastores a nostris ut gente, ac caeli terraeque ingenio, ita vitae genere diversissimi, atque tanquam medii inter Scenitas & Troglodytas.

Hoc ergo modo & nunc Palaestina ab Arabibus pererratur, de quibus Arvioso nemo melius egit (\*), potuitve agere, (quippe qui diu in castris Scenitarum Arabum versatus est) eademque semper cum vicinis tractibus Nomades habuit. Ut enim ab ultimis ordiar, Babylonis conditores Arabiam antea cum gregibus pervagati erant, ipsoque illo verbo, quo saepe deinde patriarcharum Nomadum itinera designat, utitur Moses in eorum describendis erroribus: accidit, inquit, cum vagarentur in Oriente, ut planitiem invenirent in Sinearitide, ibique considerent, seu diutius stativa haberent (\*\*). Quem quidem Orientem Arabiam interpretor, consvetudinem sequutus linguae & Hebraicae & Arabicae. Illi enim Oriens proprio nomine Arabia est, filique Orientis Arabes (\*\*\*).

ipsique se Arabes Ismaelitae شرقبون Saracenos, id vero est, Orientales dixe-

runt: nato nomine non ab ipso terrae situ, nulla enim regio ita Orientalis, ut non eadem & occidentalis sit, sed ab incolis, Ismaelitis, qui dudum observante ipso Mose omnibus reliquis gentibus Abrahamo ortis ab Oriente (\*\*\*\*) habitarunt. Nimrodus etiam, Babylonici regni conditor, Cuschaeus seu Arabs suit: Genes. X, 8-10.: quique antea errabant, planitiem in Sinearitide dicuntur invenisse, ut ex montana regione venisse, vicina Arabia, videantur. Israelitarum progenitores eandem in Palaestina vitam agitasse, non opus est, ut commenterem. Nec postquam Israelitis cessit Palaestina, Nomades in ea errare deserunt: namque & integrae tribus diu in castris habitasse leguntur, agris urbibusque non potitae (\*\*\*\*\*): & Kainitae in tentoriis egerunt (\*\*\*\*\*), eorumque propagini, familiae Rechabitarum, ne licuit quidem, in aedibus degere agrosque conserve (\*\*\*\*\*\*): & Nabochodonosaris tempore vagos habemus circa Chasoram Dd 2

(\*) Tomo III. itinerum.

(\*\*) Genef. XI, 2.

(\*\*\*) Job. I, 3. Genef X, 3. XXV, 6. Judic. VI, 3. &c. Jerem. XXXXIX, 28.

(\*\*\*\*) Genel. XXV, 18. 753 non est Mosi cadere, sed, ut ipsi, libroque Judicum saepius, jacere, quod geographice acceptum situm gentis indicat, Ante fratres suos, quod

sit ab Oriente fratrum suorum, si quem sugit, conferenda Patris mei dissertatio de antica & postica dextra & sinistra apud Hebraeos.

(\*\*\*\*\*) Judic. XIII, 25. XVIII, 1. (\*\*\*\*\*\*) Judic. IV, 11. V, 24. (\*\*\*\*\*\*) Jerem. XXXV, 6: 7: Galilaeae Scenitarum Arabum cum regulis populos (\*), a Nabochodonosare debellandos.

#### g. II.

Pascua Scenitis communia ac libera, fontes proprii.

Libera erant Scenitis pascua, privatis possessionibus non divisa, sed totis corum populis communia: five omnino, ut in quibusdam Arabiae partibus, deserta essent, nemine arante, colente, aedificante, sive inter Phoenicum urbes coloniasque interjecta: unde Lotum, Abrahamumque ejusque posteros, quocunque vellent in Palaestina cum gregibus ivisse, modo pascua sufficerent, legimus, hisque jam angustioribus Abrahamum a Loto petere, ut aliam sibi partem Palaestinge, quae tota ipsi pateat (\*\*), gregibus pascendis deligat. Quod quidem in Palaestina a paucitate arantium, terraeque vastitate repeti posse, non reor: quippe quae Abrahami tempore a magnis Phoenicum gentibus habitabatur, contraclioribus jam pascuis (\*\*\*). Videri potius possint, qui illo jure, inter alienistimas gentes, utebantur, ita existimasse, pascua, quae nec arantur, nec coluntur, universi generis humani aut certe gentis suae universae esse, neque pascendo atque utendo, in quo nihil laboris est, ita occupari ut res privata ac propria fiant. Hinc ne ipfi quidem inter se pascua humanae opis non indigentia partiebantur, fundos proprios non habentes, nifi quos sepulturae emerent, (hujus enim magna cura, honestumque, domum aeternam post mortem habere:) at iidem ci-Mernas, fontesque in illo aestu paucos, in quibus & inveniendis industria, & ef-"Todiendis altius falmacidaque, pro terrae ingenio, aqua purificanda labor, tanquam suos tuebantur ac defendebant, ut crebrae de illis lites (\*\*\*\*) essent. Hos & partiebantur, sua cuique gregi portione aquae concessa (\*\*\*\*\*): & cifternarum, quas effodiendi modum docet Diodorus Siculus (\*\*\*\*\*), aqua argento emenda, cum fluminum rivorumque limpha in communi esset (\*\*\*\*\*\*). Quod quidem jus adeo fuit Hebraeis consvetum ac perpetuum, ut rem quae nullius est profluenti aquae comparantes ab hac libertatem אות dixerint (\*\*\*\*\*\*\*). S. III.

(\*) Jerem. XXXXVIIII, 28. 29. 31. (\*\*\*\*\*\*) Libr. XIX. Vide me ad Pf. (\*\*\*) Genef. XIII, 9. XXXX, 3. (\*\*\*\*) Genef. XII, 6. XIII, 7. 8. (\*\*\*\*\*\*\*) Num. XX, 17. 19. Deutl (\*\*\*\*) Genef. XXI, 29 - 31. XXVI, II, 6.

(\*\*\*\*\*) Genef XXIX, 2,3.7,8. Exod. II, 16-19.

de & myrrha fluens Mosi 777 7D.

#### S. III.

Liberi erant a regum imperio, duoque in eodem tractu diversi populi, aratorum

Hoc quidem jure si inter se utebantur, quibus proprii soli nulla cura, agrique consiti, & vineae, aedesque elegantiores, servitutis obsides videbantur, aequum erat, cuivis concedi, quam ipie concedebat reliquis, pascendi libertatem. At mirum, alias etiam gentes, quas inter errabant Scenitae, Phoenices inprimis, arando deditos, idem juris Scenitis concessisse, nec vicina & interjecta arationibus suis pascua, ea certe quae fertilitatis commendationem habebant, occupasse: liberos praeterea a regum imperio suique juris Scenitas in media Palaestina reliquisse. Abrahamus enim armatam servorum manum, nec pro eo tempore exiguam alebat, cccxvIII vernas bello adívetos (\*), praelio cum regulis exteris decertare aufus: foedera idem cum Palaestinae tyrannis aequo jure feriebat, idque & postea filius ejus fecit (\*\*), pronepotes & illatam forori injuriam ferro impune, neminique caussam dicturi ulti sunt (\*\*\*), arma Phoenicum metuente Jacobo, non judicia; & fummi ipfi familiarum magistratus ultima supplicia decreverunt, ut in Thamaram Judas (\*\*\*\*). Non ergo Phoenicibus parebant Nomades, nec illis permittentibus Palaestinam peragrabant, ne foederati quidem semper Phoenicum, foedere ipsis jungi cupientium: sed liberi prorsusque sui pascuis nemini obnoxiis imperitabant, ut duo essent in eodem tracu populi civitatesque, arantium hic, ille pascentium. Qui quibus conditionibus in Aegyptum concesserint, ab eo rege invitati, cujus amicus Josephus erat, facile existimatu est: sed hoc obiter.

Nec vero adfirmaverim post occupatam ab Israelitis terram antiquo jure Nomades excidisse, licet facile mihi persvadeam, aliter eo sub Davide usos esse, aliter sub judicibus, prostratis Israelitarum rebus. Kainitae, amica Israelitis Scenitarum Arabum familia, neutrarum in bello partium, ac foederati hostis Israelitarum suisse leguntur (\*\*\*\*\*), ne indignantibus quidem Israelitis (\*\*\*\*\*\*): decemque tribubus in exsilium actis, captisque earum urbibus ab Assyrio rege, Dd 3

(\*) Genef. XIV, 14. (\*\*) Genef. XXI, 22. XXVI, 26-31. (\*\*\*) Genef. XXXIV, 25-30. (\*\*\*\*) Genef. XXXVIII, 24. (\*\*\*\*) Judic. IV, 17. (\*\*\*\*\*\*) Sic iidem Kainitae, medios inater Amalecitas habitantes, neutrarum partium sunt, cum bellum Israelitae Amelecitis inferrent, admonitique a Saulo secedunt, 1. Sam. XV, 6.

ac novis in eas ductis Samaricanorum coloniis, tamen in Galilaea reguli Scenitarum Arabum (Emiros fuae gentis vocabulo, nostro tempore in Palaestina notissimo, diceres) oberrarunt, a Nabochodonosare demum debellandi. Quam in rem infignem habemus Jeremiae locum, sed quorundam ex interpretibus crucem, non intelligentium, quo fato circa Chasoram Galilaeae Arabes regnarint: licet vel quae nunc est Palaestinae facies non diversa sit a Jeremise tempore. Adicribo verba, nihil jam difficultatis habitura: (\*) contra Cedarenos, & regna Chaforae, (regna nempe, non majora, sed qualia sunt principum Arabum cum gregibus vagantium, ipsiusque olim Abrahami.) quae vicit Nabochedonofar rex Babylonis, sic dixit Jehova: surgite & ascendite contra Cedarenos, & vastate filios Orientis, i. e. Arabes. Tentoria gregesque corum (videtis ergo quales fuerint Arabes, Scenitae) capient, aulaea eorum, omne instrumentum, camelosque eorum. - - - - Surgite, ascendite contra populum tranquillum, secure babitantem, cui nec portae nec vectes sunt, quique solitarius colit. Cameli ejus, magnique greges, praeda fient, dispergamque eum versus omnem tradum tonforum angulum, seu Arabum.

Kainitas tamen & Cedarenos indicasse sufficiat, nec prorsus eorum libertate abutar ad jura Nomadum probanda, satis habens, patriarcharum exemplo ea confirmasse, qui nec vastatam Palaestinam, & florentibus Phoenicum rebus peragrarunt. Kainitarum enim & Cedarenorum eadem conditio suisse videri queat, quae nostro tempore est Arabum in Palaestina, liberorum, non quasi hoc eis a Turcis concedatur, sed longinquitate ac debilitate laborantis imperii, & quod omnia sua secum portantes nullis tanquam obsidibus servitutis obstricti tenentur: nec si quis ita rationes instituat, brevi disputatione & certa defungi possim. Docebo tamen infra insigni exemplo, eandem pascendi libertatem vel pacis legibus exteris concedi consvevisse, duobus in una patria populis suturis, si modo patria latine est, quae pererratur. Id etiam certum, ex Thalmudicorum sententia pascua per omnem Palaestinam libera reliquisse Israelitas, ac ne tribubus quidem divissis. Locum non excerpo, quod eum & descripsit, & interpretatus est Relandus p. 260. 261. Palaestinae. Non ergo alio jure Israelitarum progenitores usi, quam quo & posteri steterunt.

§. IIII.

<sup>(\*)</sup> Jorem. XXXXVIIII, 28. fegg.

#### g. IIII.

Haec jura Nomadum inde, quod ante Phoenices Paluestinam tenuerunt.

Unde autem tanta in medio aratorum populo alius populi vagi jura? Antiquane ex consvetudine, omnis illa juris moderatrice, legumque conditrice prima? Verum unde haec ipsa consvetudo? quae quidem si teneri posset, vereor tamen, ut perfectum vobis videatur jus Nomadum, quod ab illa sola repetitur. Quid tamen, si, qui arare Palaestinam, privatisque dividere possessionibus instituerunt, non indigenae suerunt, sed coloni, diu post Nomades in eam delati,

queis litus arandum Queisque loci leges dederant?

Quid? si illo adhuc tempore, quo maximam occupaverant Palaestinae partem, solis pascuis relictis, terra tamen Nomadum esset habereturque, ad quam, qui vagis gregibus delectabantur, undique confluerent, antiquo jure, liberique a regum imperio iis aequales suturi?

Atqui Phoenices non indigenas Palaestinae fuisse, sed ab Erythraeo mari advenas, qui commerciorum opportunitate allecti colonias ad litora maris mediterranei duxerint, & Herodotus tradidit, a Te nuper, illustris Gesnere hac parte contra Bochartum defeníus (\*), & novo argumento ex Idumaeorum historia confirmavi (\*\*): idemque & Moses supponit, cum in primo itinere Abrahami docet, Cananaeos TVM in terra fuisse (\*\*\*), idque tanquam lectorem fugere possit, paulo post repetit Genes. XIII, 7. Mosis tempore is erat rerum status, storentibus in Palaestina regnis Phoenicum, ut nemo Israelitarum docendus effet Phoenices ibi habitare, nisi vulgatum fuisset interque omnes constitisset, fuisse aliquando tempus, quo Palaestina alios incolas, aliam patriam Phoenices haberent: quod adeo manifestum est, ut plerique interpretes viderint, qui tamen maluerunt, in ratione particulae TVM reddenda ad fabulam de divisione orbis inter Noachi filios confugere, qua Palaestina Semo obtigerit, vi postea & armis a Phoenicibus occupata. Quali vero in illa hominum paucitate, orbisque terrarum, nec dum satis cogniti, amplitudine & vastitate, sanorum hominum fuerit, de eo aequaliter dividendo cogitare, nec potius in tanta regionum, quae habitari possent abundantia, quae vel hunc in diem hominum generi non suffecia

(\*\*) pag. 195. 196. (\*\*\*) Genef. XII, 6,

<sup>(\*)</sup> de navigationibus Phoenicum extra columnas Herculis.

fecit folum, sed illud superavit, quaeque colonia proxima a cultis, aut commodissima & opportunissima libere fuerit occupatura. Sed hanc quidem fabulam, multis demum, non dicam post Noschum sed post Mosen seculis natam, refellere, id veri hoc loco Vestrisque auribus indignum est, magnaque Vos iniuria afficeret, qui crederet, talem Vobis errorem eximendum esse (\*). Hoc tamen veri fabulae subesse, quod Phoenices non aborigines Palaestinae fuerint, forte etiam non juste satis in eam immigrarint, verba Mosis, de quibus ago, efficiunt. Nec ille ipse locus Mosis, quem praecipuum existimes Bocharti robur, nobis contrarius, ubi enumeratis five filiis Canaanis, five coloniis Phoenicum, subjungit: postea exundarunt, fines nempe suos in morem fluminis supergressi, Phoenices, fuitque terminus eorum a Sidone Gazam usque &c. Nempe non in eo est Moses, ut primos Phoenicum fines describat, sed eos, quos deinceps ac post exundationem suam occuparunt: quod forte interpretes non fugisset, si verbum yin non conjectura sed Arabismi ope exposuissent, cui est exundare, de Nilo inprimis usurpatum. Mihi haec ejus mens: postea Cananitae ex priscis se essuderunt sedibus, omnemque a Sidone Gazam usque Palaestinam inundarunt.

Hoc autem postquam sactum esset, non desit Palaestinae quidquid non arabatur Nomadum esse, atque ab exteris etiam gregum pascendorum causia, ceu communis aliqua Scenitarum patria peti. Certe si Mosen sequamur, non virum quantumvis pium, primumque martyrem, sed tamen antiquissimae historiae incertum auctorem, Stephanum, Abramus cum primo ex patria exiret nondum monitu id Dei secit, sed patrem comitatus: quod si & Stephanum audiamus, exque illo, & exemplo Samaritano, Hebraice scripta exempla emendanda statuamus, exire quidem ex patria Abrahamum jusserat Deus, non Palaestinam ei occupandam demonstraverat, sed incertam terram, cujus nomen subticebat: ἔξελθε, inquit, ἐκ τῆς γῆς σου, καὶ ἐκ τῆς συγγενείας σου, καὶ δεῦςο ΕΙΣ ΓΗΝ ΗΝ ΑΝ ΣΟΙ ΔΕΙΞΩ (\*\*). Alterutrum ergo ut optaveritis esto; non Abrahamus solum, sed & pater ejus, aliusque cum illis Nomadum populus nullo oraculo de Palaestina monitus, ex patria egrediebantur, in Palaestinam sua sponte migraturi (\*\*\*). Quod eorum consilium licet eventu caruerit, Carris remanentibus plerisque, ibique & patre Abrahami mortuo, indicio tamen

<sup>(\*)</sup> In Ephemeridibus Germanicis Goettine gensibus, p. 291. anni 1756. breviter rationes exposui, quibus ductus fabulam damnem.

<sup>(\*\*)</sup> Ad. VII, 3.

<sup>(:\*\*\*)</sup> Genes, XI, 3t.

est, quae terra tam putaretur aut libera, aut Nomadum patria, ut in illam relicto natali solo cum gregibus commigrarenc.

Possum & alia minutiora colligere, ut, nomina ipsa multarum in Palaestina urbium antiquas Nomadum sedes prodere: atqui Phoenices, mercaturae marique vicino dediti nunquam hanc vitam egisse videntur: sequitur ergo, ut & alii plurimi Nomadum populi praeter Abrahamum eam olim tenuerint. De illis loquor urbibus per omnem Palaestinam frequentissimis, quae a num incipiunt. Est autem yrn ex mapaliis, Nomadumve tentoriis pluribus vicus mobilis, a circumdando & cingendo nominatus, forte quod continuata tentoriorum serie greges clauderent, quo tanquam muro a feris per noctem tuti essent: quam nostro tempore mapaliorum Arabicorum rationem esse docet Arvieux (\*). Quam vocabuli vim illa loca confirmant, in quibus Midianitis & Cedarenis, tanquam propriae illorum & consvetae habitationes tribuuntur (\*\*), atque urbibus opponuntur (\*\*\*). Ab his ergo mapaliis quae urbes dicae sunt, videntur ipfae initio mapalia fuisse: diutius autem eodem in loco stativa habentibus Scenitis, a ditioribus pro tuguriis aedes condi coepisse, quod ubi reliqui imitarentur ex casis urbes factae. Ipsum urbis nomen Hebraicum עיד, ex etymo castra significat iter facientium, ab Arabico sle prosicisci; unde & Arabibus Je est iter facientium cobors, vulgo Caravane, & Hebraicum vocabulum eodem sensu in Salomonis ecclesiaste occurrit, cum stultum suo defatigari ait labore, quippue qui nesciat ire, לעיר, secundum agmen (\*\*\*\*), seu cum sociis. Sententia est, solum sibi sapere stultum, singularem in omnibus consiliis atque unicum, relinquentem quae aliis placeant longo usu probata, simillimumque homini, qui agmine iter facientium relicto solus sibi per avia ac deserta viane quaerat. with or S. V. world lated and

Jus belli ab Israelitis Phoenicum genti illati.

Quae hactenus disputavi, ad gravissimam quaestionem transferamus, de justitia belli, quod Phoenicibus ab Israelitis indici Moses justit, ejusque atrocissimi & truculentissimi. Ne pacis quidem conditiones, ut aliis hostibus, ita Phoenicibus offerendae, nulla civitas in deditionem recipienda, ur vel unica,

(\*\*\*) Jof XIII, 28. XIX, 8. (\*\*\*\*) Cohel, X, 15.

<sup>(\*)</sup> Tom. IV. itinerum p. 28. (\*\*) Geneli XXV, 16. Jel XXXXII, 11.

cui servire permissum est, fraude id jurisque jurandi religione obtinuerit, trucidandi omnes, nisi exsilio & suga longinqua saluti suae consulerent. Qua de re multa di putari meministis, quae nec repeto, nec singula refello: ex quibus si qua sententia a litigioso teneri desensore quodammodo possir, haec esse videtur; Israelitas, quamvis nulla in re a Phoenicibus laesos, Dei tamen, regis fui, infignes atque infolentes injurias ejus justu ulciscendas suscepisse. Equidem ut Deo jus non negaverim, talia praecipiendi, animi tamen sensus nescio quos percipio, quando populum reliquis fanctiorem divinitus omni illo jure exfolvi audio, quo focietas hominum continetur, aliisque populis, qui nulla in re eum laeserunt, ultorem immitti, nempe ut ea vindica animum divinum impleat, quae five occulta fatorum vi exigi, five a patientissimo futurique temporis prudentissimo Deo alteri vitae servari poterat. Tam ille populus reliquis erit abominatus, tam caussa belli late patens, & capidissimo cuivis atque iniquissimo victori parata, (quis enim est, qui non profiteri possit, scelera se vicinorum Dei jusiu punire) tam suspicionum horrorisque omnia plena, ut quantumvis licuerit Deo, injurias suas populo sancto ulciscendas committere, non vamen decuerit. Reliquas omitto: uni autem omnium maxime ruinosae sententiae, quae a testamento Noachi jus Israelitarum in Palaestinam repetit, quid obstet, in ephemeridibus Vestris breviter exposui.

Israelitis nulla injuria lacessitis gestum videtur: quam existimabitur crudele, si id addidero, quod omitti negligique solet, sancia medios inter Phoenices sepulcra Israelitica per plures hominum aetates mansisse, intactam etiam illis relictam, quam armis & caedibus occupaverant Sichemum? Hanc enim antiquissimam urbem, Palaestinaeque sub judicibus sere metropolim, armis recuperasse Israelitas, nuspiam legimus: quin sola Hierichunte & Aja, quae Sichemo proxima est, captis ad Sichemum legem Mosaicam lapidibus inscribi, atque ex utroque monte, qui urbi imminet, sanctiones legis pronuntiari Josuas jussit (\*), ut semper Israelitarum suisse videatur. Quid jam crudelius injustiusque bello tam ferali, tam pacatis gentibus illato videri potest?

Primo autem attendi velim, non universae Phoenicum genti exitiale illud bellum indictum fuille, sed solis qui intra Jordanem, ad mare usque mediterraneum colerent. Ab Amoraeis enim, quibus ultra Jordanem Sihon imperitabat, transitum Moses innoxium amice petiit (\*), qualem ab Idumaeis, quos bello lacessere nesas (\*\*), ut hujus si copiam secissent, in sedibus antiquis relinquendi, & amici Israelitarum suturi suerint. Quo cum Israelitas vi armisque prohibituri praelii potestatem ultro sacerent, tum demum victores Israelitae terram ipsorum ceu aliquam Palaestinae accessionem occuparunt. Taceo, Tyrios plerumque amicissimos Israelitarum habitos esse: quod hac parte mitiores Mose Israelitae videri possint. Sufficit Amoraeorum in Peraea exemplum, ad persiciendum, ut non gens universa bello petita sit, non (ut volebat Grotius) dedecus totius hominum generis abstersum, cui ignominiae cedebat, tam prosligatos omnibusque sceleribus deditos mortales in ipso censeri, non Dei nomine supplicia sumta, sed terra, quam suam putabant Israelitae, repetita.

Hoc autem quo jure facere potuerint me jam tacente intelligetis. nitarum fuerat ab omni hominum memoria Palaestina inter Jordanem, non privatis quidem illa possessionibus divisa, communi tamen Nomadum propria, ab illisque primis occupata. Phoenices deinde a mari Erythraco colonias in eam duxerant, non impedientibus Scenitis, quos lucri spes & commerciorum commoda nimis reddiderant hospitales, ita tamen, ut terrae possessionem non abdicarent, cum urbibus emporiisque opportuna, tractusque aliquos, fine cultuforte steriles, olivetis, vineis, agris aptiores, Phoenicibus relinquerent. Hi autem novae patriae situ delectati maris Erythraei litora sensim deserere, partim etiam. quod troglodytis in Seiritide accidit, ab Idumaeis exturbari, universi denique in novas immigrare colonias, tanto numero, ut jam denfius habitata Palaestina proxima quaeque pascuorum arare inciperent. Sic sensim Nomades patria exfui, quos quid vetabat sua repetere, si sero intelligerent, quo tenderent Punica confilia. Israelitae inter ea invitati in Aegyptum concedebant, non abdicata patria, sed potius spem professi atque prae se ferentes, fore ut in illam aliquando redirent; unde in ea & sepeliri gestiebant, malebatque Josephus. pro Aegyptiorum more, osla sua in filiorum aedibus cista inclusa servari donec in Palacstinam redirent, quam humari in Aegypto. At per illa duo & quod excurrit secula densius jam densiusque Phoenices habitare, multiplicata indies sobole, arare ubi Scenitae greges habuerant, indigenarum jure uti, atque etiam greges pascere, idque prohibentibus Scenitis manus cum illis conserere. quidem, quod novum & inexfpectatum videri possit, non conjectura assequor. sed testimonio confirmare poslium plerisque neglecto, auctoris chronicorum, qui

<sup>(\*)</sup> Num, XXI, 21. feqq. Deut, II, 26. feqq. (\*\*) Dent. II, 4-6.

qui vivente adhuc Ephraimo, cum in Aegypto habitarent Israelitae, posteros ejus, greges Phoenicum abacturos, caesos ad Gatham narrat: 1. Paral. VII, 21.

22. Cum ergo, qui nunquam revertendi animum deposuerant, Israelitae, sub Mose ex Aegypto exirent, nullamque praeter Palaestinam patriam haberent, optimo eam jure a colonis repetebant. Sic quidem Septemtrionalis Americae incolas, qui Britannos Gallosque coloniis in maritima deducendis non prohibuerunt, si quando ab utraque gente, silvas caedere, omniaque arare & occupare ausura, silvis suis exsuerentur, patriam ferro repetere posse nemo negabit, modo vires suppetant: idque & agnoverunt aliqui eorum, qui colonias deduxerunt, tractus enim terrae maritimos non occuparunt, sed emerunt a barbaris, aut foedere ab illis obtinuerunt. Quamquam hoc est inter utramque vagam gentem non exigui discriminis, quod pauci Americani ingentes solitudines pererrant, quas occupasse totas non magis censeri possunt, quam Oceanum qui in illo navigarunt: Scenitis autem vel Abrahami tempore pascua vix sufficerent.

Haec Israelitarum jura cum ante duo menses viro nostrae societati amico, qui in jure naturae & gentium tanquam habitat, interrogatus per literas exponerem, sed ita breviter, ut obscurus sactus mihi videar, & omissis aliqua, sine quibus de jure Israelitarum sententia ferri non poterat, repositi: Scenitas mihil agri proprii habuisse, liberum ergo suisse Phoenicibus, pascua eorum, ut quae nullius essent, occupare, sibique vindicare: jubens, me & huic dubio satisfacere. Quod quidem jam sactum esse spero, postquam uberius Vobiscum de Scenitis egi: qui privatim nihil proprii agri habebant, multum publice, toto populo ingentia pascua occupante, sed ea privatis possessimo non dilacerante. Quod eorum jus in pascua ipsi Phoenices agnoverunt, cum a Nomadibus Libyae agrum urbi condendae Dido Phoenissa emeret. Sic Americanae illae silvae gentium sunt, licet privatus nemo aliquot earum jugera sua dicere possit: sic Hercynia olim patrum nostrorum, non certe a Romanis eo nomine adpetenda quod privatim eam singuli non tenerent: sic sinus, sic paludes, populorum sunt, quamvis inter cives non divisi.

Quae autem fuerint Phoenicum artes, quae alienorum agrorum cupiditas, infinitae nos docere possunt coloniae, quibus superiorem inferioremque maris mediterranei oram tenuerunt: ac vel sola suffecerint Carthaginis initia, quae ipsa melius intelligemus, ubi Scenitarum mores cogitaverimus. Namque & Libyamante Carthaginem conditam pererrasse Nomades constat, ipsamque Carthaginem Vir-

gili-

gilius, omnis ille antiquitatis scrutator & compilator, magalia quondam, dixit. Ab his ergo petiisse locum Dido, quantus corio bovis tegi posset, dicitur: quod nisi ex moribus eorum ipsorum Scenitarum explices, quibus dolus struebatur, veri videbitur dissimillimum. Quis enim vel barbarus populus fraudem emtionis nullam subodoretur, cum non appareat, cui usui tantillum terrae ematur. At qui in tentoriis degebant, folum corio, aut si lautiores essent tapetibus insternebant, ne humi sedendum esset: cujus & mentionem fieri arbitror a Jeremia (\*), locum fignaturo, in quo Nabochodonofar Saphrir fuum (שפרירר) expansurus sit. Rarissimo enim vocabulo, nec ab interpretibus intellecto, lucem ministrat Arabia, a me proficiscendo corium solo instratum Antiquior ejus mentio in libro Judicum (\*\*) fieri videtur, ubi fugientem Sisseram Jaela tugurio exceptum Semicha (שמיכה) obtegit: quidquid enim praeter corium in quo sedebatur intelligas, humi stratum insequentibus suspicionem moturum erat occultati hostis. Ejusmodi ergo corio locum petiisse Dido videtur, emtura etiam, quod ignominiosum esset, ne sua quidem habere, quae fessum corpus excipiant, sed sedere in alieno: quem cum emtionis calumnia tantum deinde posceret, quantum minutim conciso corio bovis amplecti posset, byrsam inde vocasse urbem fertur. Quod si nomen non Graece versum est ex Phoenicio, sed ab ipsa Phoenissa inditum, lusu quidem aliquo linguae consonare cum Graeco Bugga censendum est, neutiquam ex illo ortum. Intellexerunt hoc, qui etymon ei Hebraicum quaesivere, cum בצרה, munimento, etiam literis transpositis conferentes, in eo tamen reprehendendi, quod sola Hebraica in promtu habentes, sperare ausi sunt, hujus linguae ope, cujus ne decima quidem pars superest, Punica satis illustrari posse, qua spe freti priscae historiae tanquam bellum indixerunt, omninoque negarunt a corio bovis arcem Carthaginiensium dictam. Quid si sit potius usitatissimum Arabibus no-

men cerii, quo folum mapaliorum insternitur, وَرَاسَ (Phiras) a Graecis pro suo more paulisper instexum, ut Graecum sonaret.

Ut ergo Carthaginienses primo artibus doloque locum urbi impetrarunt, annuum insuper pro solo urbis vectigal diu pendentes, postea adulta jam civitate & vectigal negarunt, & indigenas magna parte Libyae privarunt, aut in potestatem redegerunt: ita & Phoenices Palaestinae portus initio petebant, soe-

(\*\*) c. IV, 18.

(\*) c. XXXXIII, 10.

dera & amicitias Nomadum affectantes, deinde sensim Punica side soli Palaestinam omnem ut tenerent persecerunt, jure a Scenitarum posteris repetendam.

Justo bello satis hoc caussae fuisse non negabitis: at vero etiamne tam atroci & internecino? Hoc vero immanibus Phoenicum sceleribus, quae non solus Moses adcusat, defendi poterit, modo ipsum bellum justum sit. Ut enim taceam, nostrorum bellorum mansvetudinem non juri naturae deberi, sed illi, quod mutuus gentium consensus statuit, diuturnaque consvetudine confirmavit, aliaque omnia jura in eum hostem esse, qui si victor foret ipse crudelius consulturus esset, Punicis autem victoriis funestius immitiusque cogitari vix quidquam posse; haec ut omnia taceam, immania Phoenicum vitia ac dedecora faciebant, ut Moses, Palaestinam recuperari jubens nollet populum sentinae isti mortalium misceri, cujus confortio corrumperetur: hinc fummo belli jure, quod laefae genti adversus turpislimum saevislimumque hostem natura concedit, usus, omnes exstirpari jubet, qui in patrio Israelitarum solo consisterent, salvis futuris, nec extra Palaestinae fines prosequendis, qui injuste parta deserentes, fuga sibi consulerent (\*). Neque hane ei tantae severitatis excusationem commodo atque praetexo, sed ipse, foedera cum Phoenicibus iniri vetans, prae se fert, ingenia sibi Punica ac vitia suspecta esse; haec populum consortio contaminatura, illa novos dolos structura, si ulla conditione in Palaestina relinquantur. Quae belli atrocia si nobis saeva videtur, rei insolentiae id tribuendum, non injusticiae. Ipso enim, quod supra commemorabam, longo temporis decursu jam tanquam mansvefacta bella sunt, ut ex nostris moribus olim gesta judicari nequeant: & pleraque nostra bella regum sunt, novos cives, non populorum sedes patriamque quaerentium, unde ipsa prudentia exigit, ut vitae devictorum parcatur, civium futurorum.

S. VI.

(\*) Postridie praclectionis illustris Gesnerus perlectam domi commentationem mihi remittens addidit literas, in quibus & haec: beri jam dicturus eram publice, sed reticui, quod nunc, possquam nox consiliaria intereessit scribo, videris mihi reduxisse nos in veram Palaestinam, & nodum solvisse valde intricatum. Facilius sorte boc sentirent etiam tardiusculi, si tibi placeret, paullo magis id urgere, quod capitale cst, & bene a te ob-

servatum, sed sorte dictum brevius, quam us ad omnium intelligentiam satis valide perveniat: patuisse sugam ultima experiri notentibus. Ego vero hoc magis urgeri non posse censeo, quam addita hac ipsa sententia virì, in suo eruditionis genere principis, qua sententia & meam desensionem belli Israelitici veram haberi & comprobari non potest non jucundissimum mihi contingere.

#### S. VI.

1. Reg. XX, 34. ex Nomadum jure illustratur.

Ex eodem hoc miro, nobisque infolito Nomadum jure, leges etiam paeis, quas Syri ab Israelitis petebant, intelligendae funt, quae 1. Reg. XX, 34. relatae, multorum errorum aestuumque caussa interpretibus fuerunt. Quid enim his Damasceni regis verbis impeditius: plateas tibi pones per Damascum, (urbem, an terram?) ut pater meus per Samariam? Ut autem eos omittam, qui nostri temporis quam antiqui magis memores, de libero, quod vocant, exercitio religionis, Israelitis per aliquot plateas Damascenas concedendo, cogitarunt, ( quo de jure ipsos magis solicitos esse arbitrer, quam Ahabum, patriorum sacrorum paene hostem) aliosque, qui non ex usu linguae, sed soli conjecturae servientes, jam plateas de castellis extra Israeliticam terram interpretati sunt, jam de vectigalibus: expedita erunt omnia, modo meminerimus, deferta Nomadum, quae pascendo pererrabant, Hebraeis mixim dici; ut Ps. CXXXXIIII, 13. Prov. VII, 26. lob. V, 10. quem fignificatum nominis etiam Jonathan agnovit, Hos. VII, ו. pro בחרץ, foris, referibens במרברא, in deferto; & Graecae linguae intulit Marcus, cum Christum έξω, έν έρήμοις τόποις versatum narrat. Marc. I, 45. Haec ergo sententia: ut sub tuo patre victoribus tum Syris licuit, Nomadum jure Palaestinae pascua pererrare, liberis ab Israelitarum imperio; ita & boc tibi meae gentis jus remitto, & vicissim concedo, ut pascuis Syriae Israelitae, a mea dominatione liberi, fruantur.

#### G. VII.

Israelitae jure Nomadum usi late per Arabiam ad Euphratem usque greges pascebant. Non ergo incredibilis numerus Israelitarum, sub Davide inventus.

Jam & melius divinae promissioni eventus constare videbitur, quae omnem usque ad Euphratem terram posteris Isaaci concesserat. Nec enim opus erit, omne hoc ad Davidis victorias transferre, quibus regi provincia, nec diu in osficio sutura, non populo sedes quaerebatur, cum persectius pleniusque implementum habeamus in pererrata omni, ad Euphratem usque, a gregibus Israelitarum Arabia- Nec vero haec conjectura est, sed historia, ex iisdem excerpta chronicis sacris, quae minus quam par erat lecta & excussa (genealogiae enim intricatiores lecturos terrebant) supra alia occasione citabam. Sic enim illa (\*): versus Orientem consederunt Rubenitae, usque ad desertum, ab Euphrate inde, quia greges

224

greges corum in Gileaditide valde aucti erant. Hi etiam Sauli tempore bellum cum Hagarenis gesserunt, (montis Sinai accolis) eosque vicerunt, inque mapaliis eorum habitarunt, omnia Gileaditidi orientalia insidentes. Quod bellum deinde, v. 18 - 22. ejusdem capitis describitur: sed plura non excerpo.

Quae si ita fuerunt, nec sola Palaestina, sed & magna Arabiae parte potiti funt Israelitae, incredibilis videri non debet numerus populi fub Davide inventus: cujus qui rationem reddere student computatis omnibus totius Palaestinae jugeribus, eorumque aestimato proventu annuo, inque singula civium capita, tanquam lege agraria & frumentaria, diviso, nae illi in magna diligentia perridiculi sunt, facilisque caussae ineptissimi desensores. Ut enim taceam, non solo patrii agri proventu, sed peregrini etiam, suaque industria, ali populos; absurdumque esse, si quis jugerum multitudine incolas comitatus Hollandiae metiri velit: omnino a nostris regionibus ad alias indulgentiori caelo subjectas nulla ratio valet, dictuque incredibile est, quanto plures illae possint suo proventu cives pascere & vestire, quam nostrae. Nec enim hiberna ab illis frigora immensas silvas poscunt, aratroque subtrahunt: nec caelum, nostro mollius, cogit incolas, tantum lanae linique vestimentis ac defendendo frigori impendere, possuntque aut pauciores agri lino conseri, aut lanae linique quod superat cum exterorum mercibus permutari; vineae praeterea pluribus vina ministrant, quam totidem agri jugera cerevisiam, confectosque ad vini imitationem potus fortiores: saepius etiam quam apud nos fructibus exuberat annus, nec prorsus ignavae hiemes, unde menstruos proventus laudat Moses (\*): solent denique sub calido caelo minus adpetentes cibi, paucioribusque contenti nasci, quam sub nostro. Verum haec omnia omitto, id unum tenens, non solam Palaestinam, fertilistimam regionem commerciisque ditescentem, tot millibus Israelitarum sub Davide suffecisse, sed iisdem pascendis vestiendisque omnem, Jordanem inter & Euphratem, Arabiam fuisse vectigalem.

ented at appropriate our

<sup>(\*)</sup> Deut. XXXIII, 14.

#### DE la un oftense anno

# COMBUSTIONE ET HVMATIONE MORTVORVM

## APVD HEBRAEOS COMMENTATIO,

recitata die x111. Augusti 1757.

#### G. I.

- 12 di ani me Combustionis & bumationis apud aliquas gentes vices.

nter sepulturae genera duo latius ac per omne pene genus humanum vulgata eminent, humatio integrorum corporum, & combustio: praeter quae si alia fuerunt, ut, quod Aegyptiis in more, domi habere mortuos medicamentis & aromatibus conditos, aut quod troglodyticum, torve constrictum corpus cum rifu lapidibus impetere, donec obrueretur (\*), ad morum illa aut peregrinorum aut antiquorum miracula referuntur, vix aliam ob caussam scitu digniora, quam quod a plerorumque populorum consvetudine maxime abhorrent. Humationem autem & cremationem fuerunt qui ita conjungerent, ut cuivis optio esset, velletne totus terrae mandari, an igne absumi. Nobilissimum exemplum Romani, quod statim in initio eruditi de eorum funeribus operis Kirchmannus docuit. Apud alios populos altera alteri successit, ut in Scandinavia, antiquitatis etiam memoriam ita dimetiente, ut in ustionis & humationis aetatem priscum tempus dispertitum habeat. Apud Hebraeos idem accidit: quibus patrium antiquumque fuit, integra mortuorum corpora sepulcro condere: accessit deinde combustio, atque humatione honorificentior haberi coepit, donec & ejus peregrinis imperiis usus atque adeo memoria periret. Qua de re pauca, si licet, Vobiscum agam, cum videam temporum confusione errari.

## Hebraeis animalium sepultura in usu fuit.

Hoc tamen antequam faciam, non docere Vos, sed consulere, ac vero ex medicis quaerere velim, quam censeant fini sepulturae magis convenire, combustionem an humationem? Nec ab hoc argumento aliena quaestio, cum de ejus populi moribus agamus, cujus institutis nihil diligentius in vitando per sepulturam morborum contagio cogitari potest. Cadavera enim omnia, avium etiam

<sup>(\*)</sup> Diodorus Siculus 1, III. c. 33. pag. 169. al. 119.

atque insectorum, cum attactu ex Mosis institutis polluerent, humana etiam sota in iisdem aedibus commoratione incestarent, sanctuariique aditu, & purorum commercio excluderent: urgens adhibebatur civibus universis necessitas faciendi, quod lex nulla praecipiebat, sepeliendique non homines solum, sed & beluas, aves, serpentes, si quid ex illorum cadaveribus ossibusque carnivora animalia reliquissent. In qua ossium relictorum sepultura quomodo versari consueverint Hebraei, videor mihi ex Ezech. XXXVIIII, 15. intelligere. Quod miror ab illo praetermissum, qui solus de sepultura animalium Hebraeis usitata singulari scripto egit, THEODORO DASSOVIO, alia omnia minuta ac partim incerta ex nimis recentibus Thalmudicorum rivis colligente: verum fidebat vir, eruditionis laude non defraudandus, his ducibus, pro more quidem plerorumque, qui antiquitatem Hebraicam tra Cant. Opponi quidem meae sententiae illa Jeremine video posse: (c. XXII, 18. 19.) non planetum illi facient, heu frater, beu foror, beu domine, beu bonor ejus! Ut sepelitur asinus sepelietur, trabendo, & sepeliendo ultra portas Hierosolymae. Cui enim illa minatur, alibi prorsus inhumatus relinquendus dicitur: c. XXXVI, 30. Respondere satis vere possem, multa in illa reipublicae Israeliticae declinatione, legumque omnium contemtu, alia fuisse, non folum quam Moses voluerat, sed & quam praeceperat: nec ex moribus Judaeorum Jeremiae tempore satis tuto de institutis Moss sententiam ferri: addere etiam; non per omnia similitudines quadrare, regisque sepulturam hoc folo similem dici potuisse sepulturae asini, quod omni caruerit pompa funebri. Verius tamen existimo, fuisse aliquem Hierosolymae agrum suburbanum, ab hominum celebritate remotum, in quem cadavera impurorum animalium projicerentur, a vulturibus statim depascenda: ita tamen, ut terrae mandaretur, quidquid hi relinquerent. Nec enim dixi, Mosen sepulturam praecipere, sed lege cogere, ad ea animalium sepclienda, quae ferae relinquerent, ne foetore aer contaminaretur. De quarum avium cura ab ipfo Mofe suscepta, alias agere animus est (\*): eundem tamen suis de immunditie legibus cogere voluisse Israelitas, ut sepelirent animalia, terramque foetore liberarent, eo veri similius est, quod Aegyptii, ex quorum disciplina egressus ac leges persaepe imitatus est, animalia multa non sepultura solum, sed & honore suneris adsicerent, sacra illa Diis aut diversoria animorum humanorum putantes. Sic nempe docuerant eos legum auctores, mendacio plerumque & religionis fraude usi, ubi legem publice salu-

<sup>(\*)</sup> Factum id anno eodem die xvi. Se- storia naturali & moribus Aegyptiorum illuptembris in dissertatione seorsim edita, cui. strata: quae & ipsa in ossicina Vandenhoetitulus: lex Mosaica Deut, XXII, 6.7. ex bi- kiana prostat.

tarem valde svadere suis & inviolabilem reddere veilent. Nec sepaltorum apud Aegyptios animalium soli antiqui testes (\*), sed & in hunc usque diem eorum sepulcra visuntur, a nostris, qui Aegyptum adierunt, descripta (\*\*). Quod si nobis, insolens quia est, pene ridiculum videtur, Mossque legem ut molestam accusamus, quod toties aliquo cadavere pollutos purorum arceret confortio: primo cogitemus, quam non modo foedum, sed & insalubre sit, animalium cadavera non fepelire. Laudabimus, credo, rigorem illum, nostrarum civitatum stupori & incuriae collatum, quae vel statuunt, humanis cadaveribus templa, brutis maxime suburbana foetere; aliorum autem minorum animalium corporibus plateas contaminari non satis probibent. Deinde & recordemur, foeditatem, quae apud nos modice nocet & lente, intolerabilem & perniciosam esse in calido illo tractu, maxime in Aegypto, in qua, peregrinam nobis & advectitiam nec unquam sua sponte in Europa Asiave ortam, pestem verno tempore, nimio calore & stagnantis aquae foetore nasci jamjam constat. (\*\*\*) Ibi ergo latere non poterat, quo vergeret ista immundities, foeda apud nos & noxia, sed non tam manifesta febrium caussa: primaque bonarum legum & eadens optima inventrix, saeva necessitas, legislatores docebat, quod apud nos vel ex prudentioribus multi ignorare videntur.

#### g. III.

Dubitatur, sitne periculi expers mortuorum crematio.

Equidem suspicor, ex antiquis qui comburere mortuos instituerunt, non paucos eo id secisse consilio, ut sugaretur contagium, ac si quid esset pestiferi in cadaveribus ac noxii, aut interiret igne, aut dissiparetur. In quo ne graviter errarint, vereor. Contra enim, quam volebant, accidere potuit, ut subtilius contagium, non absumtum slamma, sed vinculis exsolutum, liberius per aërem dissunderetur. Memini me ante aliquot annos ejusmodi quid legere, quod Britanniae nescio cui urbi vix dum acciderat. Mortuus erat ante urbem ex variolis mendicus, cujus vestes tabe morbi foedissimae, ne praetereuntes eodem morbo inficerent, extra urbem comburebantur: quod cum spirante ab ea parte vento, urbique incumbente, factum esset, variolae totam urbem derepente invaferunt, non sunestae quidem, ac solito potius multo minores, sed ita crebrae

<sup>(\*)</sup> Herodotus 1. II. c. 66. 67. 74. 75. (\*\*\*) MEAD de peste. RVSSEI, na-Diod. Siculus 1. I. c. 83. tural history of Aleppo, cap. IV. Sect. I. p.

<sup>(\*\*)</sup> Paul Lucas Voyage fait en 1914. 225. 226.

atque ad omnes pene, qui morbo antea non laboraverant, dissusae, ut vestium crematione sparsum venenum putaretur. Quodsi verum est, non valde laudanda illorum prudentia, qui mortuos cremarunt, nec his, quos pestis peremerat, exceptis: quale quid & a Graecis Trojam obsidentibus factum canit Homerus, (\*) & historia saepius factitatum refert. Ac ne id quidem, quod nostri mores ferunt, periculo caret, vestes eorum comburere, qui peste obierunt. Sic saepe nimia cura in magnis malis periculum augetur, quod sugere cupimus, quaeque medicina putatur morbos spargit. Sed id totum medicis relinquens, quid Hebraeis in more suerit, exponam.

#### 6. IV.

Sola bumatio antiquis Hebraeis in ufu, ante Mofen & circa Mofis tempus.

Antiquissimis temporibus nulla apud illos combustionis memoria. Terrae mandantur omnes: Aegyptiorum etiam ritu condiuntur, ut Jacobus, aut cistae (1112) inclusi domi apud silios servantur; quod de Josepho patriarcha relatum legimus (\*\*). Hebraeorum enim alias erat, in aperto seretro mortuos esserre, quem & lectum, prorsus ut Graeci & Latini (\*\*\*), nominabant: quippe post lectum occisi Abneri in solemni pompa ivisse David dicitur, (\*\*\*\*) a quo lecto cista, quippe clausa, dissert. Apud Aegyptios contra non omnibus mortuis sepulcrum: aliqui capulis inclusi in aedicula erecti ad parietem statuebantur, quin &, si aes alienum filii contraherent, pignori dabantur: nec incerta sides, cum nihil turpius putaretur, quam corpora majorum non redimere (\*\*\*\*\*\*). Quamquam hanc consvetudinem Moses aliud agendo abrogasse videtur, incessari domum cadavere edicens, nullo inter communia & medicata cadavera facto discrimine.

Ustionis autem nulla apud Mosen, in Jobi libro paulo antiquiore nulla mentio. Nec solo scriptorum silentio essicimus, Hebraeos Mosis tempore mortuos

(\*) Iliad. A. 51.

Αυτάρ έπειτ αυτδισι βέλος έχε-

Βαλλ' αἰεὶ δὲ πυραὶ νεκύων καί-

Adde de peste Attica Thucydidem II, 47-54. Lucretium VI, 1136-1284.

(\*\*) Genef. L, 26.

(\*\*\*) Vide omnino KIRCH MANNVM de funerib. Romanorum. 1. II. c. 9.

(\*\*\*\*) 2. Sam. III, 31. Alibi שמכל, cubile, dicuntur, ut Jes. LVII, 2. Ezech. XXXII, 25.

(\*\*\*\*\*) Diodorus Siculus I, I. c. 91,92. 93. p. 82. 83. al. 58. 59. non cremasse, sed certiore etiam argumento. Summae quippe infamiae ultimique erat supplicii cadaverum combustio. Quam enim gravissimis sceleribus Moses statuit combustionis poenam, non illa a vivis exigebatur, sed a mortuis, quod ex patris mei libro de suppliciis capitalibus Hebraeorum sumere liceat.

#### S. V.

Quid in humatione Hebraeis consveta Aegypto debeatur?

Nec tamen humationem mortuorum, quod suspicari quis possit, prodiditque Tacitus, ab Aegyptiis Hebraei acceperunt, sed antequam Aegyptum adirent, in usu habuerunt: quod vel emtum ab Abrahamo sepulcrum, in quo Saram conderet, fine ulla vel in hoc vel in alio funere cremationis mentione, arguit. Neque qui Taciti tempore vivebant Judaei humationem ab Aegyptiis habere poterant, quippe cui dudum successerat, ut infra docebimus, duratura ad exsilium usque Babylonium crematio, denuo abolenda deinde, Perfarum ni fallor exemplo an imperiis, locumque antiquae factura humationi. Hallucinabatur ergo quodammodo, ut saepius in Judaicis, Tacitus, haec de Judaeis scribens: condere corpora, quam cremare, ex more Aegyptio (\*). Reliqua reclius: eademque cura, & de infernis persvasio. Non tamen nego, antiquam humandi con-Ivetudinem, ex Abrahami tentorio tralatitiam, exemplo Aegyptiorum confirmatam, auctumque combustionis horrorem Israelitis esse, qua nihil ab institutis Aegyptiorum alienius. Quibus enim humano corpori vel mortuo ullam vim, vulnusve inferre, adeo nefas, ut qui condienda mortuorum corpora lapide Aethiopico fecabat, quo immitti manus, vifcera extrahi, infundique medicamina possent, infamis censeretur, ac necesse haberet, dissedo corpore citata fuga salutem quaerere, lapidibus & diris undique impetitus (\*\*), quibus inquam haec înstituta erant, illine probare possent totius corporis concremationem? Docet & Herodotus, Aegyptios facerdotes tum demum fibi castos videri, si vivi nihil occidant, (l. I, c. 140.) & illegitimam Aegypto esse mortuorum combustionem, quod ignem putarent, seu plebi potius confingerent, animal insatiabile, devoraturum omnia, sed moriturum, ubi comederit quantum satis sit. (1.111. c. 16.) Inter tales natis educatisque Israelitis, non mirum est, si & busta Phoenicum crudelia, & sceleratorum post mortem combustio non leve supplicium videretur.

Ff 3 9. VI.

<sup>(\*)</sup> L. V. Hist. c. 5. (\*\*) Diodorus Siculus, 1. I. c. 91. pag. 80, al. 57.

#### 6. VI.

Combustio in Sauli funere coepta, latius deinde manavit.

In populo ergo, a majoribus acceptum habente terra corpora condere, atque apud Aegyptios hoc omnis crudelitatis, etiam in mortuos, horrore imbuto, post multa demum secula in Sauli filiorumque funere prima cremandi mentio (\*), sed ex necessitate & metu. Cum enim regis filiorumque corpora victores Philistaei ignominiae caussa ex muris Scythopolitanis suspendissent, Jabestae, maximis Saulo beneficiis obstricti, noctu illa furati combusserunt, ne nova injuria affici possent. In quo notare liceat, quia non parum facit ad verisimilitudinem rei, cui tenebras ossundere Judaei conati sunt, simillimam hujus moris apud Romanos Hebraeosque originem. Apud illos enim cremare mortuos institutum, postquam longinquis bellis obrutos erui animadvertissent, exque gente Cornelia, avitae humationis tenaciore, primum cremari Sullam voluisse, veritum, ne suo cadaveri accideret, quod ipse Mario secerat, auctor est Plinius (\*\*). Non ignoro, quid in hoc ipso Plinii loco tenebrarum sit: sed eas dissipandas Gesneris relinquo, certe non ero ita inverecundus, ut Te praesente aliquid tentem.

Sensim autem mos invaluit, credo, quia plus impendi in cremata funera quam in humata, majoresque ostentari divitiae poterant: quodque initio temporum erat, honoris ac luxus coepit este. Asa rex primum, nec jam modicae profusionis, exemplum: lecto impositus, quem omni aromatum genere onerari vivus curaverat, ingentique pyra combustus (\*\*\*). Lectum intelligo, non in quo dormiunt vivi, sed feralem, ut supra vidimus nomen Hebraeis accipi: in quo si Judaeos habeo contrarios, reputate quaeso, nomen plures significatus habens, ubi de funere sermo est, in significatione sepulcrali accipiendum esse: nec lectum dormitorium onerari aromatum vi consvevisse, certe non ad funus, ideoque minus audiendos Judaeos, quod ritum, si non prorsus novum & inauditum, rarissimi tamen moris, pro noto multisque gentibus usitato nobis reponunt. Scio illos hic per omnia obstrepere: sed de hac dissensione deinceps. Ad Asam redeo: in cujus funere quid sactum sit, lectis historici sacri verbis non jam dubitabit antiquitatis Romanae peritus, (\*\*\*\*) cujus in aromatibus luxus, incre-

(\*) 1. Sam. XXXI, 12. (\*\*) Hift, nat. 1, VII. c. 54. de Romanis moribus agens, otium nobis fecit. In Hebraicis, quos delibat, omnia Judaeis credidit, quasi vero hi in illa antiquitate rerum vel fine argumentis testes esse possint.

<sup>(\*\*\*) 2.</sup> Paral. XVI, 14. (\*\*\*\*) Confule KIRCHMANNVM de funerib. Rom. l. III. c. 5. p. 301. 307. qui

dibilisque profusio, adventitius ex Oriente suit. Nempe regium, immanem thuris aromatumque vim cum mortuo comburere, ut sunus, res sua natura acerbissima, oblectationem magnarumque opum ostentationem indueret.

#### S. VII.

Indicia cremationis post Asam usque ad exsilium Babylonium.

In morem autem inde ab Asae tempore combustionem abiisse, ac coepisse regiam haberi, Jorami & Sedeciae exemplis constat: quorum alterum, populo ob malesacta invisum, rogi honore patrio privatum ait historicus sacer (\*): alteri promittit Jeremias, patrum more solemni cum lamentatione, ipsum crematum iri (\*\*). Est & Amosi locus (\*\*\*), in quo, qui funus effert, 5000 combustor dicitur: consentiente tandem aliquo ex Judaeis, qui combustionem superstitione ducti negare solent (\*\*\*\*).

Praeter haec loca, observata, sed non recte intellecta plerisque interpretum, sunt & alia Jesaiae, in quibus ad cremandi ritum alludi videtur. Assyriorum enim ingentem stragem canens, paratus jam est, inquit (\*\*\*\*\*), locus sepulcralis, (Thopeth, in quo mortui sepeliri consveverant) regi etiam uptatus est, alte & late effossus. Rogus ejus (loci sepulcralis) igne & materia abundat: halitus eum Jehovae ut rivus sulphuris accendet. Quod enim hic de inferorum suppliciis regi Assyriorum destinatis, habent Judaei (\*\*\*\*\*\*), & a serie oratio-

ei bustum, ut patribus ejus, sed - - illaudatus abiit, sepeliveruntque eum extra sepulera regum.

(\*\*) Jerem. XXXIV, 5. morte non violenta morieris inque bustis patrum tuorum, regum qui fuerunt ante te, similiter tibi ignem supponent.

(\*\*\*) Amos VI, 10.

(\*\*\*\*) Sunt, inquit Kimchi ad h. 1. qui combustionem exponant, posito D pro W. Sic erit
interpretatio: amicus ejus, veniens ad comburendam carnem mortui, sibi propinqui,
propter foetorem. Alii tamen, quibus ipse
magis accedit, quamquam nullo nec derivationis nec linguarum Orientalium reliquarum, indicio ducti, fratrem matris, quia
ita volunt, interpretantur. Miror, nemi-

nem legisse 17500, lugens illum: quae quia lectio possit probabilis videri, nolo multum huic loco sidere.

(\*\*\*\*\*) Jef. XXX, 33.

(\*\*\*\*\*\*) Sic Raschi: beri, ]i. e. die secundo creationis, die, cui est heri, sed non nudius
tertius (Nempe die secundo ex veteri fabula, quae & ad Christianos transiit, diabolus
creatus, cumque illo gehenna) Thopheth ]
Gebenna, David Kimchi: Thopheth est Gebenna, quam paratam illis dicit ab besterno
die, seu ante mortem ipsorum, quia propheta vaticinatus est, antequam veniret decretum de clade ipsorum. Cum autem morietur
corpus eorum, morietur & anima, eritque
in Gebenna. - Rogus ejus ] nempe rogus
Thopheth erit mugnus, ad comburenaas animas malorum horum &c.

orationis alienum, & vel ideo repudiandum est, quod sui temporis phrasin antiquo scriptori sine antiqua austoritate commodant. Diu enim post reditum demum ex exsilio Babylonis agri sepulcrales Hierosolymae subjecti pro loco acternorum suppliciorum nominari coeperunt. Dubium etiam, quod plerique statuunt, Jes. LXVI, 24. de aeternis suppliciis sermonem esse. Malim ingentem cladem describi, tanta cadaverum multitudine, ut nec vermes nec rogi absumendis illis sussiciant, sed diu inexstincti rogi spectentur. Eodem & refero, quod in Assyriorum clade describenda habet vates, (\*) populos in calcem combustum iri: atque etiam Jeremiae illam vocem, qui sepulcrorum locum cadaverum cimerisque vallem dixit (\*\*).

#### S. VIII.

Interpretationes borum locorum Judaicae expendentur.

Monebam supra Judaeos hic obstrepere, ac magno confensu de Asa negare, eum combustum esle. Qui in eundem errorem consensus unde exstiterit, accipite quaeso. Nempe gens superstitiosa suique admiratrix omnia sua divina ac mutationis expertia & ab omni peregrinitate pura faciens, ex sui temporis ritu antiquum majorum judicabat: unde cum eo tempore cadavera non comburerentur, quo Chaldaicae versiones & Thalmudicae memoriae literis consignatae sunt, nunquam putabant in usu fuisse, quod desierat. Falso illi quidem: vix enim ullius gentis magis mutati funt, ac non potuerunt non mutari, mores, quam Judaeorum, quod diu sub peregrinis imperiis agentes, Babyloniorum, Persarum, Graecorum, Romanorum, semper aliquid ex victorum moribus imitarentur. Sed de hoc argumento alio tempore Vobiscum me agere memini (\*\*\*). Accedebat, quod cremationem, cujus exempla in folis Graecorum Romanorumque funeribus videbant, nec ab omni idolorum superstitione pura, ipsam jam profanam & impiam existimare inciperent, atque ad vanorum numinum cultum referrent. Sic certe Thalmudici in libro, quem de idolorum cultu conscripserunt: in omni pompa funebri, in qua fit combustio, inest cultus idolorum (\*\*\*\*). Atque etiam, nec hoc forte male, combustionem cadaveris vocant, combustionem ex ritu Amoraeorum, quam, utpote peregrinam & impiam, nolunt in Afae funere usu venisse, sed celebre illud effatum fundunt, toties a Judaeis sacrae Scripturae

<sup>(\*)</sup> XXXIII, 12.

<sup>(\*\*)</sup> Jerem. XXXI, 40.

<sup>(\*\*\*)</sup> T. II .Commentariorum p. 54.55.

ל מיתח (\*\*\*\*) Aboda Sara c. I. ק. ז. חותר כל מיתח שישבה שריפה יש בה עברה זרה

pturae interpretibus repetendum: cremarunt cum regibus, sed neutiquam ex ritu Amoraec: (i. e. non ita, ut & regum corpora cremarentur: quasi vero cremaria aliquid cum aliquo possit, qui ipse non crematur.) quemadmodum dicitur, in pace morieris, & in incendiis regum &c. Quid autem cremabant cum illis? letum ipsorum, & instrumentum lecti! (\*) seu, ut alii citant verba: linum & instrumentum lecti (\*\*). Hos ergo duces sequutus, non ambiguis verbis Raschi Amoraeismi accusat combustionem corporum, Saulum combustum negans; sed combusta cum ipso existimans, quae cum regibus comburi solent, ex nostra lege, non ex ritibus Amoraeorum (\*\*\*).

Sie ergo, ut praecipiunt Thalmudici, praeiveratque jam Jonathan, Christo paulo superior, ad 1 Sam. XXXI, 12, plurimi Judaeorum credunt, Asae lectum aromatibus plenum combustum esse, cineremque aromatum inspersum cadaveri. Male hi profecto; nam & lectum vel cubile aliter accipiunt, quam in funeris deseriptione debebant: & ritum insolentem sine auctoritate satis antiqua confingunt, comburendi lectum ipso mortuo non cremato, qui desodiendus potius cum cadavere humato videtur: & ineptissimam nobis narrant sparsionem cineris aromatum, qui igne resolutus nihil jam aromatici habebat: & phrasin comburere super vel cum aliquo coacte interpretantur, comburere, & cinerem super corpus spargere: & in Sauli sepultura prorsus non cogitant, quae necessitas amicos illi Jabelitas adegerit ad ipsum comburendum, nempe, ne illudere cadaveri victores possent. Alii Sauli cadaver ritu eodem, quo Jacobi corpus, id vero est Aegyptio, conditum medicatumque volunt aromatum combustione (\*\*\*\*), quasi vero suffitu facto aut condiri mortui possint, aut consveverint. Hos quidem suam prodentes insignem ignorantiam, non audiamus, qui Aegyptium corpora condiendi morem ex Graecis scriptoribus melius cognitum habemus: nec ve-

שורפים על המלכים ולא (\*) מדרכי האמרי שנאמר בשלום תמות וכמשרפות אבותיך וג מכאן ששורפים על המלכים ומה הם שורפים עליהם מטתן וכלי תשמישן

(\*\*) נשתן וכלי תשמישן ita citat Kimchi ad I Paral, XIV, 16. fed ad I Sam. XXXI, 12. habet, ut nos expressimus.

וקלו עליחון כמו דקלן על (\*\*\*) מלכיא תמן כרתנן שורפים ער המלכים ולית מדרכי האמורי Rafchi ad I Sam. XXXI, 12.

(\*\*\*\*) Lege Kimchium ad 1 Sam. XXXI,

ro vestram patientiam verbis eorum recitandis satigabo, sed ea infra adscribam (\*).

Hos tamen sequi video, nec quidquam dubitare, plerosque ex christianis, nec interpretes solum, sed & de antiquitate Hebraica sepulcrali commentantes, ut Geierum de luctu Hebraeorum, c. VI, Kirchmannum (\*\*), & Joannem Nicolai (\*\*\*). Tacerem hoc, nisi Vobis rationem reddendam existimarem, cur de re disputaverim clara & plana, & quam ignorasse in tanta luce testimoniorum credidissetis neminem, nisi errantium aliquos nominassem. In promtu erat, indicem errorum augere, & addere Arabicum interpretem, cui comburere Saulum est, lampadem ei accendere, ut accendi regibus solet. Sed ohe jam satis est.

#### S. IX.

#### Josephus combustionis mentionem vitat.

Interrogabitis tamen fortasse de Josepho, quid hic in sua habeat historia: maxime, cum de side, qua ex antiquioribus monumentis sua hausit, jamjam inter viros doctissimos disputetur. Is vero & in Sauli & in Asae, Jorami, ac Sedeciae, sunere omnem cremationis mentionem non praetermist modo, sed & solicite cavit: credo, quod ipse dubitaret, cum crematio corporum, de qua sacri historici perspicue testantur, nimis a sui temporis moribus, atque a consveta interpretatione abhorreret. Ita agit Antiqu. L. VI. c. 14. §. 8. l. VIII. c. 12. §. 6.

(\*) Paucos ex multis eligam, qui pleniores sunt. Salomon Ben Melech ad 2 Paral, XVI, 14. combusserunt super regibus le-Stum lectique apparatum. Sic in Thalmude invenimus: comburebant super regibus &c. (citat verba Thalmudicorum, hic non reperenda.) Sunt & qui combustionem de suffitu interpretantur, quem adhibehant mortuo ne foeteret caro. Ad eundem locum Raschi: comburebant illi aromata praestantissima, redigebantque in cinerem, quem super illum spargebant: prout comburere super regibus folebant. 1 Sam. XXXI, 12. Jonathan, Christo paulo superior, exque tabulis Thalmudicis facile jam intelligendus, vertit: ufferunt super illo, sicut uritur super regibus ibi. Quam versionem citans Kimchi, addit:

forte verba ita intellexit, ut scriptum in Thalmude est: comburunt super regibus. Quid autem comburunt? lectum illorum d'instrumentum lecti. Aut etiam de combustione aromatum intellexerunt, scut dicitur (de Jacobo) d'o condiverunt medici. Verius autem est, combussisse eos carnem, quae vermes producebat: nolebant enim cum vermibus sepelire, quod fuisset ignominiosum. Combusserunt ergo carnem, d'o ossa sepeliverunt. Ita se torquet, vera videns, ne ritu Amoraeo combustum Saulum concedere opus habeat.

(\*\*) de funerib. Rom. p. 305 - 307. in

fine capitis quinti, libri III.

(\*\*\*) Vide ejus libros IV. de sepulcris Hebraeorum pag. 48. 49. lib. II. c. 3. §. 3. 1. IX, c. 5. §. 3. ubi de Joramo: μηδε κηδείας της βασιλευσι ωρεπούσης άξιον είναι τυχείν λογισάμενοι, ουτε ταις πατεώαις ενεκήδευσαν αυτόν θήκαις, ΟΥΤΕ ΑΛΛΗΣ ΤΙΜΗΣ ΗΞΙΩΣΑΝ, άλλ' ώς ιδιώτην εθαψαν. Tandem de Sedecia, cui promiferat bustum Jeremias, l. X. c. 8. §. 7. nihil habet, nisi, Nabochodonosarem honeste & regie eum sepeliri curasse (θάψας ἀυτόν βασιλικώς) combustionis mentionem refugiens. Nec accuso Josephum, quod omittere, de quibus dubitabat, quam errare maluit: ac ne sic quidem reprehendo, si veritus, ne incredibilia Romanis narraret, ex suo tempore antiquos Judaeorum mores aestumaturis, cremata regum Judaeorum corpora scribere noluit, ut est alias horum judicum valde reverens, ac nimis pene operam dans, ut illis veritatem suae historiae approbet.

#### 6. X.

Combustionem Hebraei a Phoenicibus babuerunt. Persarum dominationi tribuendum, quod post reditum ex Babylonio exsulio omnis cremationis memoria obliterata desvetudine fuit.

Ex his autem omnibus, ex Jonathanis Christo superioris detorsione loci, ubi Saulum combustum legimus, ex Josephi dissimulatione ac silentio non fortuiro, ex Thalmudicorum placito, cremationem cadaverum Amoraei ritus esse à ad idolorum cultum pertinere, ex tot Judaeorum erroribus, id quidem veri liquet, cremationem circa Christi tempus in summam desvetudinem abiisse apud Judaeos, ac recte Tacitum testari: condere corpora potius, quam cremare.

Id tamen quaeri adhuc posse video, qui factum sit, ut cremandi mos, inauditus antea, sub regibus tantopere invalesceret, deinde vero omnino disperiret, omnisque ejus memoria apud Judaeos obliteraretur?

Thalmudicis ergo lubens concesserim, quod & Carthaginiensium exemplo constat, Amoraeum suisse cremare mortuos, id vero est, Phoenices crematione usos. Persas contra a cremandis mortuis abhorruisse, quod ignem pro Deo colerent, ex Herodoto docuit Kirchmannus (\*), idemque monet, Justini verba (\*\*), ut nunc leguntur, Darium edicum Carthaginem misse, quo Poenis mortuorum corpora cremare potius quam terra obruere a rege jubebantur, historiae adversari, ideoque sic inverso ordine legenda esse: legati a Dario Persarum Gg 2

(\*\*) Libr, XIX, c. 1.

(\*) 1. I. de funer. Rom. c. 2, p. 11.

### 236 DE COMBUSTIONE ET HUMATIONE MORTVOR. AP. HEBR.

nege Carthaginem venerunt, afferentes edictum, quo Poeni humanas hostias (& hoc institutum Phoenicium) immolare, & canina vesci probibebantur: mortuo-rumque corpora terra obruere potius, quam cremare, a rege jubebantur: in quo ei & Berneggerus in notis Justino subjectis adstipulatur.

Videntur ergo post Sauli tempus cremare mortuos Israelitae a Phoenicibus didicisse, quibus & hunc morem Thalmudici tribuunt, & eorum coloniae, Carthagini, emendatior jam Justinus. At cum post reditum diu Persis parerent, ab his odium cremationis, Amoraei moris, susceperunt, ut multa alia Persis benevole dominia sua exercentibus debent, idque ipsum fortasse Persicum existimandum est, quod, qui populus antea nullis prophetarum castigationibus. Deique monitis & miraculis, ab idolorum cultu revocari poterat, quippe quo vicinos omnes servere videbat, post Persarum imperia nihil pejus idolis odit, nihil constantius. Nam & Persae idolorum hostes atque adeo iconoclastae. In quo exemplo apparet, quanto plus valeat ad superstitiones depellendas,

populi victoris & late regnantis imitatio, optimis legibus.



the advertishing describe the inverte ordine legenda effect teach a tree of the Pental and

(\*) I'll defined. Road to a part. - (\*\*) libe, Mily, to a