# Disputatio philosophica v. continens quaestionum physicarum, sive physiologicarum, quintam de anima mundi ... / defendet Gulielmus Roell.

### **Contributors**

Roell, Willem. Andala, Ruardus, 1665-1727. Universiteit van Friesland.

### **Publication/Creation**

Franequerae (Franeker]): Excudit Henricus Halma ..., 1720.

#### **Persistent URL**

https://wellcomecollection.org/works/nr3b96ky

#### License and attribution

This work has been identified as being free of known restrictions under copyright law, including all related and neighbouring rights and is being made available under the Creative Commons, Public Domain Mark.

You can copy, modify, distribute and perform the work, even for commercial purposes, without asking permission.



Wellcome Collection 183 Euston Road London NW1 2BE UK T +44 (0)20 7611 8722 E library@wellcomecollection.org https://wellcomecollection.org DISPUTATIO PHILOSOPHICA V.

Continens

QUÆSTIONUM PHYSICARUM, five PHYSIOLOGICARUM,

Quintam

ANIMA MUNDI.

FAVENTE DEO, SUBPRÆSIDIO

Viri Clarissimi,

D. RUARDI ANDALA,

A. L. M. Phil. & S.S. Theol. Doctoris & Professoris Ordinarii, in Privato Auditorio defendet

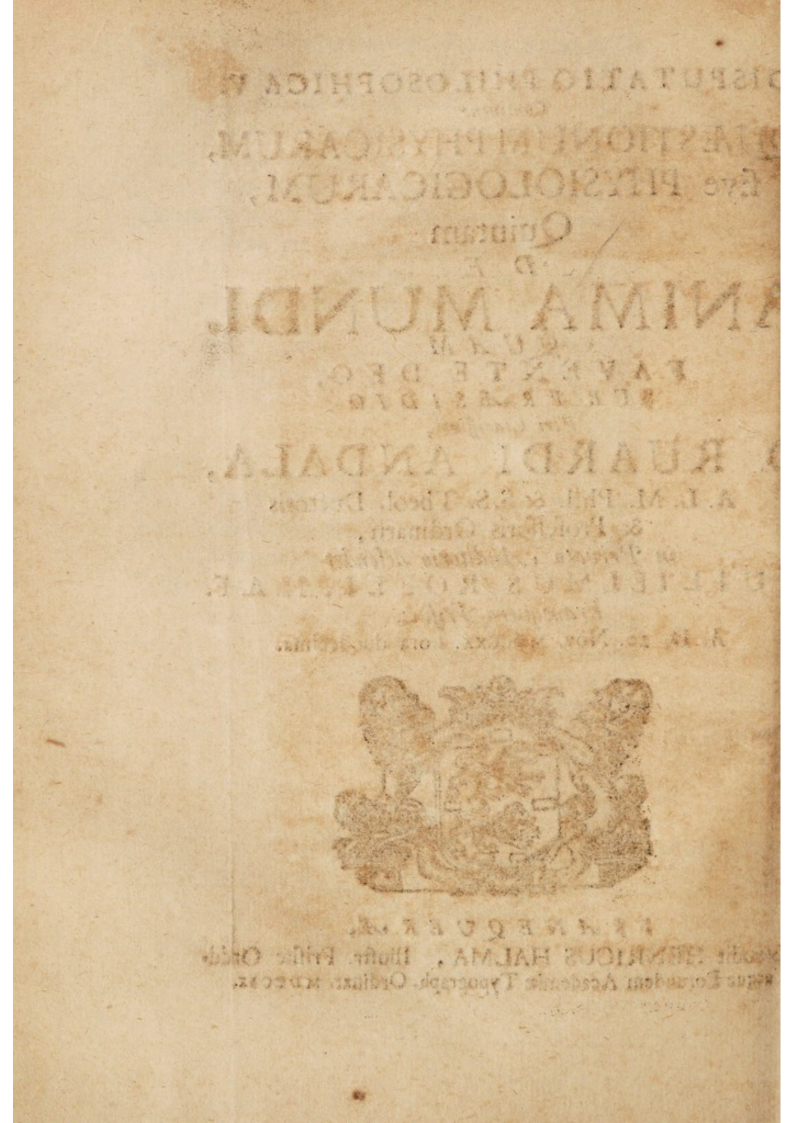
GUILIELMUS ROELL, H. A. F. Franequera Frisus.

A. D. 20. Nov. MDCCXX. hora duodecima.



FRANEQUERÆ,

Excudit HENRICUS HALMA, Illustr. Frisiæ Orddo





### DISPUTATIO PHILOSOPHICA V.

Continens

# QUÆSTIONUM PHYSICARUM,

five

## PHYSIOLOGICARUM,

Quintam

DE

# ANIMA MUNDI.



diceret genericam quandam naturam, quæ pro varia disterentia constitutiva esset vel rationalis, vel sensitiva, vel vegetativa; cum anima rationalis, cogitans, mens, toto genere & natura distinguatur à vi corporea vege-

tativa & sensitiva. In eodem confusionis luto hærent. qui brutis tribuunt sensum cum perceptione, nec tamen substantiam intelligentem, cogitantem, à corpore distinctam. Errores Anthropomorphitarum ex eodem fonte manarunt, nec non plurimorum gentilium, qui ideam Dei habentes, sed ad eam non recte attendentes, perversis subjectis, & quidem corporeis, Divinas Perfectiones attribuerunt, & Solem, Lunam, Stellas, defunctos homines &c. pro diis habuerunt. Pythagorei, Platonici, & Stoici, qui Animam quandam mundi statuerunt, eamque vel pro Deo habuerunt, vel Deum ut mundo corporeo insertum, & per totam rerum naturam pertinentem & diffusum, conceperunt, gravissime etiam heic hallucinati sunt, nec Deum ut Spiritum & mentem Perfectissimam ab ejus opere, à mundo corporeo & extenso, recte distinxerunt, sed cum eo confuderunt. Quod abunde patebit ex iis, quæ hac Disputatione de corum Anima Mundi proferre propofueramus.

Platonicorum, Stoicorum, aliorumque opinio de Anima mundi. Licet autem Apologiæ pro vera & saniore Philosophia Dissert. 2. de Spinoso Stoicismo Spinozismi sonte agentes, quædam ex Stoicis huc pertinentia citaverimus, hæc tamen paulo specialius & susius heic exponere, & deinceps breviter consutare lubet. Plutarchus de Placitis Philosophorum Lib. 2. Cap. 3. inquirit; Εὶ ἐμψυχος ὁ κόσμος; Απ mundus sit animatus? Ο΄ μὲν ἄλοι (scribit) πάντες ἐμψυχον τὸν κόςμον ἢ προνόια διοικεμονον. Δημόκριτος δὲ ἢ Επίκερος ἢ ὅσοι τὰ ἄτομα ἐισηγενται ἢ τὸκενὸν, ἔτε ἔμψυχον ὅλον δὶ ὅλων, ἔτε μην ἀισθητικον ἀλογω. Αρισοτέλης ἔτ ἐμψυχον ὅλον δὶ ὅλων, ἔτε μην ἀισθητικον χον, ἔτε προνόια διοικείσθαι, φύσει δὲ τινικον χον λογκὸν, ἔτ νοερὸν, ἔτε προνοία διοικείμενον. τὰ μὲν

γαρ έρανια τέτων απάντων κοινωνείν σφαίρας γαρ περιέχειν μψύχες κ ζωτικάς. τὰ δε περίγεια μηδενός ἀυτῶν τῆς δ΄ υταξίας κατὰ συμβεβηκός, ε προηγεμένως μετέχειν. Ceterimnes animantem ese, σ providentia regi mundum. Denocritus, Epicurus, σ quotquot corpusculorum σ inanis unt auctores, neque animatum ese, neque providentia regi, ed natura quadam rationis experte. Aristoteles neque animatum totum undequaque, nec vero sensibilem, nec rationis compotem vel intellectus, nec providentia gubernari. Nam cælestia omnium horum esse consortia: quod spheris imbiantur animatis σ vitalibus. At terra finitima nulius eorum. Decentem vero compositionem casu, non primirenie obtinere.

III. Speciatim de Pythagora scribit Cicero Lib. 1. le Nat. D. S. 27. Pythagoras sensuit, animum esse per taturam rerum omnem intentum, & commeantem, exque softri animi carperentur. Hinc Laertius in Vita Pythagora cribit 6. 28. Είναι δε την ψυχήν απόσπασμα αιθέρος, η ε θερμέ η τε ψυχρέ, τω συμμετέχειν ψυχρέ αιθέρος. Animam vero avulsionem atheris esfe, or calidi or friidi, eo quod sit particeps frigidi atheris. Pythagoræ fenentiam eodem modo proposuit Minucius Felix in Octaio Cap. 19. S. 7. Et Pythagora Deus est animus, per niversam rerum naturam commeans, & intentus: ex quo ciam animalium omnium vita capiatur. Sic & Lactantius e falsa Sapientia Lib. 1. Cap. 5. S. 17. Pythagoras a definivit, quid esset Deus: Animus, qui per universas sundi partes, omnemque naturam commeans atque diffusus; x quo omnia, qua nascuntur, animalia vitam capiunt. De rigine animarum nostrarum hæc habet Cicero de Seectute §. 77. 78. Sed credo, Deos immortales (parfife nimos in corpora humana, ut esent, qui terras tuerentur, uique calestium ordinem contemplantes, imitarentur eum vitæ modo, atque constantia. nec me solum ratio, ac disputatio impulit, ut ita crederem; sed nobilitas etiam summorum Philosophorum & auctoritas. Audiebam Pythagoram, Pythagoreosque, incolas pane nostros, qui essent Italici Philosophi quondam nominati, nunquam dubitasse, quin
ex universa mente Divina delibatos animos haberemus.

IV. Plato quoque in Timao Animam mundi agnovit, quam tamen ab ipso Deo distinxisse videtur, ut opus ab opifice. Diogenes Laërtius Lib. 3. de Platone §. 71. κός μον τε ειναι ένα γεννητον, επειδή η αισθητός ές ιν ύπο Θες κατεσκευαςμένος. έμψυχόν τε ειναι, δια το κρείττον είναι τα αίψυχω τὸ έμψυχον. Mundum unum effe genitum, nam & sensibilis est à Deo conditus; animatumque esse, quod prastantius sit quod animatum est, quam quod caret anima. Statim etiam eum appellat Snuispynua TE Beatise airis. opisicium optime cause. Pauca etiam verba proferam ex Ciceronis fragmento de universo, sive Platonis Timao, à Cicerone translato. §. 3. Quocirca intelligentiam in animo, animum conclusit in corpore. Sic ratus est opus illud effectum esse pulcerrimum. Quam ob causam non est cunctandum profiteri, si modo investigari aliquid conjectura potest, bunc mundum animal esse, idque intelligens, & divina providentia constitutum.... cujus ergo omne animal quast particula quedam est, sive in singulis sive in diverso genere cernatur, ejus similem mundum esse dicamus.... Quod enim pulcerrimum in rerum natura intelligi potest, or quod ex omni parte absolutissimum est, cum Deus similem mundum efficere vellet, animal unum adspectabile, in quo omnia animalia continerentur, effecit. Et §. 6. Animum autem ut in ejus medio collocavit, ita per totum tetendit: deinde eum circumdedit corpore & vestivit extrinsecus; caloque solivago, & volubili, & in orbem incitato complexus est, quod secum ipsum propter virtutem facile esse posfet ,

set, nec desideraret alterum; satis sibi ipsum notum & familiare. Sic Deus ille aternus hunc perfecte beatum Deum

procreavit.

V. Hic autem sordescere incipit oratio Platonis.

Quare merito icripsit Minucius Felix Cap. 19. §. 16.

Platoni apertior de Deo, & rebus ipsis, & nominibus oratio est: & que tota esset calestis, nisi persuasionis civilis nonnunquam admixtione sordesceret. Et Cicero Lib. 1. de Nat. D. §. 30. Jam de Platonis inconstantia longum est dicere; qui in Timao, patrem hujus mundi nominari neget posse; in legum autem libris, quid sit omnino Deus anquiri oportere non censeat... Idem & in Timao dicit, & in legibus, & mundum Deum esse, & calum, & astra, & terram, & animos, & eos, quos majorum institutis accepimus: qua & per se sunt falsa perspicue, & interse ve-

hementer repugnantia.

VI. Obscura talia & imperceptibilia fere ibidem addit ipse Plato in Timao apud Ciceronem, §.7. præmittens, Sed nos multa inconsiderate, ac temere dicimus. Considerentur sequentia; Deus autem & ortu, & virtute antiquiorem genuit animum, eumque ut dominum, atque imperantem, obedienti prafecit corpori, idque molitus tali quodam est modo. Ex materia, qua individua est, e qua semper unius modi, suique similis, & ex ea, qua corporibus dividua gignitur, tertium materia genus ex duobus in medium admiscuit, quod esset ejusdem natura, & quod alterius: idque interjecit inter individuum, atqueid, quod dividuum esset in corpore. Ea cum tria sumsisset, unam in speciem temperarit: naturamque illam, quam alterius diximus, vel cum eadem conjunxit, fugientem, & ejus copulationis alienam, permiscens cum materia, cum ex tribus effecisset unum, id ipsum in ea, qua decuit, membra partitus est. Jam partes singulas ex codem, & ex altero, o. ex mas

ex materia temperavit. Fuit autem talis illa partitio. Sed

hæc ibi videatur; est enim imperceptibilis.

VII. Quia tamen Plato Animam hanc mundi ut opificium à Deo opifice distinxit, videntur hæc placuisse Boëthio de Consolatione Philosophiæ Lib. 3. Metro 9.

Tu cunsta superno Ducis ab exemplo: pulcrum pulcerrimus ipse Mundum mente gerens, similique imagine formans, Perfectasque jubens perfectum absolvere partes, Tu numeris elementa ligas, ut frigora flammis, Arida conveniant liquidis; ne purior ignis Evolet, aut mersas deducant pondera terras. Iu triplicis mediam natura cunsta moventem Connectens animam per consona membra resolvis. Qua cum secta duos motum glomeravit in orbeis, In semet reditura meat, mentemque profundam Circuit, & simili convertit imagine calum. Tu causas animas paribus, vitasque minores Provehis, or levibus sublimeis curribus aprans In calum terramque seris: quas lege benigna Ad te conversas reduci faces igne reverte.

Quomodo hunc Boeihii locum, simulque Animam mundi, explicet Eruditissimus Chauvin, in Lexico ejus Philosophico videat, cui volupe est, Lector; nos quædam etiam ex Stoicis de Anima mundi proferemus.

VIII. Stoici Deum huic mundo immerserunt, opisicem cum suo opisicio sive cum mundo consuderunt, & mundum corporeum pro corpore Dei, Animam mundi pro anima & spiritu Dei, sive pro ipso Deo, quin singulas mundi portiones pro totidem Dei particulis habuerunt. Sextus Empiricus Libr. 3. Pyrrhonia-

rum

rum Hypotypôsewn Cap. 24. varias circa Deum opiniones recensens, scribit, Στωικοί δε, πνέυμα, διηκον δε & δια των έιδεχ θων. Stoici autem, spiritum pervadentem etiam per illa à quorum adspectu quis abborreat. Sic Seneca de Beneficiis Lib. 4. Cap. 7. Quid aliud est natura, quam Deus, & Divina ratio, toti mundo O partibus ejus inserta? Postea; Quocunque te flexeris, ibi illum videbis occurrentem tibi. nihil ab illo vacat: opus suum ipse implet. Ergo nihil agis ingratissime mortalium, qui te negas Deo debere, sed natura; quia nec natura sine Deo est, nec Deus fine natura, sed idem est utrumque, nec diffat. Et in Præfat. Quæst. Nat. Quid est Deus? Mens universi. Quid est Deus? Quod vides totum, & quod non vides totum. ... Quid ergo interest inter naturam Dei & nostram? nostri melior pars, animus est; in illo, nullapars extra animum; totus ratio est. Rursus Quæst. Nat. Lib. 2. Cap. 45. Vis illum naturam vocare? non peccabis. Est enim, exquo nata sunt omnia, cujus spiritu vivimus. Vis illum vocare mundum? non falleris. Ipse enim est, totum quod vides, totus suis partibus inditus, & se sustinens vi sua. Sic Epist. 65. universa ex materia & ex Deo constant; .... Quem in hoc mundo locum Deus obtinet, hunc in homine animus: quod est illic materia, id nobis corpus est. Et Epist. 92. Totum hoc, quo continemur, & unum est, & Deus. Et socii ejus sumus & membra.

IX. Augustinus scribit de Civitate Dei Lib. 7. Cap.6. Varro de Naturali Theologia praloquens dicit, DEUM se arbitrari ANIMAM MUNDI... & ipsum mundum effe Deum. Addit, Sed sicut hominem sapientem, cum st ex corpore & animo, tamen ab animo dici sapientem; ita mundum Deum dici ab animo, cum sit ex animo & corpore. Sed Varro ipse à Cicerone ita de Stoicis disserens introducitur Lib. r. Academ. Quæst. 6. 24. De natura

ATTEMA THE

natura autem ita dicebant, ut eam dividerent in res duas; ut altera esset essiciens, altera autem quasi buic se prabens, ea, quæ efficeretur aliquid. In eo, quod efficeret, vim este censebant; in eo autem, quod efficeretur, materiam quandam: in utroque tamen utrumque. neque enim materiam ipsam cohærere potuisse, si nulla vi contineretur, neque vim sine aliqua materia. Nibil est enim, quod non alicubi esse cogatur. Et S. 28. 29. Partes autem esse mundi, omnia, que insint in eo, que natura sentiente teneantur: in qua ratio perfecta insit, qua sit eadem sempiterna. Nihil enim valentius esse, à quo intereat, quam vim ANIMUM esse dicunt mundi, eandemque esse mentem, sapientiamque perfectam; quem Deum appellant, omniumque rerum, que sunt ei subjectæ, quasi prudentiam quandam, procurantem cælestia maxime, deinde in terris ea, qua pertinent ad homines: quam interdum necessitatem appellant; &c.

X. Balbus autem Stoicus sic apud Ciceronem Lib. 2. de Nat. D. S. 21. ex Zenone brevius & presse, quæ ab ipso dilatantur, disserit; Quod ratione utitur, id melius est, quam id, quod ratione non utitur. Nibil autem mundo melius. ratione igitur mundus utitur. Similiter effici potest, sapientem esse mundum: similiter, beatum; similiter, aternum. Omnia enim hæc meliora sunt quam es, quæ sunt his carentia: nec mundo quicquam melius: ex quo efficitur, esse mundum Deum. Idemque hoc modo: (quæ erit nova argumentatio,) Nullius sensu carentis pars aliqua potest esse sentiens. Mundi autem partes sentientes sunt: non igitur caret sensu mundus. Pergit idem, & urget angustius, nim. Zeno; Nibil, quod animi, quodque rationis est expers, id generare ex se potest animaniem, compotemque rationis. Mundus autem general animantes, compote/que rationis. Quæ in seqq. fusius exsequitur, concludens S. 47. Ita efficitur, animantem, sensus, mentis, rationis

ationis mundum ese compotem. qua ratione, Deum ese

nundum, concluditur.

XI. Hinc abunde liquet, quod hæc Anima mundi consideretur à plurimis ut informans, quod tanto corpori inserta vastissimum animal perficiat, & tot diverarum naturarum partes ut unius animalis membra sociabili nexu copulet & connectat; licet quibusdam videatur esse tantum assissens, quæ tanquam universale principium ratione quadam omnia moveat & dirigat,

anquam avepos, ventus; unde vox animus.

XII. Notandum denique, ipsos concepsse Aninam mundi ut quaquaversus extensam, capacem mous, per totam rerum naturam commeantem & pertinentem; instar aqua, aeris, & ignis liquidam; to τνευμα, dixit Zeno, διηκον δί ολε τε κόςμε. Sic Balbus spud Ciceronem Lib. 2. de Nat. D. S. 57. dicit, Zesonem definire naturam, quod sit ignis artificiosus ad rignendum progrediens via. Addit §. 58. quod & natura dicatur ab eodem Zenone artifex, consultrix or provida stilitatum, opportunitatumque omnium. Hæc ei est Mens mundi, quæ ob eam causam vel prudentia, vel providenia appellari recte possit, (Grace enim πρόνοια dicitur,) bac potissimum providet, o in his maxime est occupata, primum ut mundus quam aptissimus sit ad permanendum; deinde ut nulla re egeat; maxime autem ut in eo eximia pulcritudo sit, atque omnis ornatus. Stoici nempe omnem vim & vitam mundi in igne ponebant. Hunc Laërtius in Zenone πυρ τεχνικον ignem artificialem dicit, & explicat, όπερ έςι, πνευμα πυροειδές η τεχνοειδές, quod sit spiritus ignis & artis similitudinem præ se ferens. Sic Heraclicus Deum definivit, περιοδικόν πύρ αίδιον, ambientem sive circulantem ignem aternum.

XIII. Hinc intelligi possunt, quæ de Anima mundi

mundi habet Poëtarum Princeps Æneid. Lib. 6. V. 724.

Principio calum, ac terras, camposque liquentes,
Lucentemque globum Luna, Titaniaque astra
Spiritus intus alit, totamque infusa per artus
Mens agitat molem, & magno se corpore miscet.
Inde hominum pecudumque genus, vitaque volantum,
Et qua marmoreo fert monstra sub aquore pontus.
Igneus est ollis vigor, & calestis origo
Seminibus: quantum non noxia corpora tardant,
Terrenique hebetant artus, moribundaque membra.

Carolus Ruaus, Soc. Jesu, qui Virgilium in usum Delphini edidit, existimat in Diss. ad h. l. Virgilium Platoni (temperationem quandam statuenti, ex qua mundi Animam formaverat Deus, & ex reliquiis ejus singulares animas viventium;) heic potius adhæsisse, quam Pythagora, qui ex Deo, mundi Anima, decerptas sinxit vitas hominum & pecudum. Quod tamen Virgilius hano Animam Mundi pro Deo ipso habuerit cum Pythagoreis & Stoicis, patet satis ex Lib. 4. Georg. V. 220

His quidam signis, atque hac exempla secuti,

Este apibus partem Divina mentis, & haustus

Ætherios dixere: Deum namque ire per omnes

Terrasque trastusque maris calumque profundum.

Hinc pecudes, armenta, viros, genus omne ferarum,

Quemque sibi tenues nascentem arcessere vitas.

Scilicet huc reddi deinde, ac resoluta referri

Omnia; nec morti este locum; sed viva volare

Sideris in numerum, atque alto succedere calo.

Servius ad eum locum Pythagoræ opinionem sic explicat; emnia animalia ex quatuor elementis & Divino spiritu constare manifestum est. Trahunt enim à terra earnem, ab aqua humorem, ab aëre anhelitum, ab igne fervorem, à Divino spiritu ingenium; quod quia est in apibus, sicut in hominibus, (namque metuunt, cupiunt, dolent, gaudent; qua probantur ex his qua faciunt: dimicant enim, colligunt stores, pravident pluvias,) fateamur necesse est, etiam

apes partem habere divinitatis.

XIV. Pythagorei, Platonici & Stoici, Animam mundi statuentes, finxerunt totum hoc universum, sic & sellurem esse animal, quod inspirando & exspirando efficeret fluxum & refluxum maris; atque hanc effe caufam astus maris. Hinc Pemponius Melade situ orbis Lib. 3. Cap. 1. Scribit, Neque adhuc satiscognitum est anhelitune suo id mundus efficiat; retractamque cum spiritu regerat undam undique, si (ut doctioribus placet,) unum animal est: an sint depressi aliqui specus, que reciproca maria residant, arque inde se rursus exuberantia attollant: an luna causas tantis meatibus prabeat, ad ortus certe ejus occasusque variantur: neque codem assidue tempore, sed ut illa surgit ac demergitur, ita recedere atque adventare comperimus. Eandem opinionem Varenius Geograph. Gen. Lib. 1. Cap. 14. Prop. 11. præter alias recenfet. Alios prætereo; quos citat Gassendus Meteorolog. Epicuri mg. 562. de astu maris agens.

XV. Uti autem Pythagorei, Platonici, & Stoici cotum mundum statuebant animatum, Aristoteles vero celum, orbesque cælestes; (hos enim ab intelligentiis circumagi voluit;) ita Gilbertus, præcipuus magneticæ virtutis, ejusque quæ in terra, maximo magnete, est, primus inventor, Terram, domicilium nottrum, omnesque magnetes animatos statuit; & ab hac anima omnes directiones & motus magneticos arcessit, Lib. 2. Cap. 4. & Lib. 6. Cap. 12. Imo monstrum istud in Aristo-

Aristotelico mundo ci videtur, in quo omnia perfecta, vivida, animata, unica vero terra, infelix, pars pusilla, imperfecta, mortua, inanimata, & caduca. Contra vero Hermes, Zoroaster, Orpheus, universalem agnoscunt animam. Nos vero animatum totum mundum, omnes globos, astra omnia, tellurem etiam inclytam, propriis & destinatis animis ab initio gubernari, motusque sua conservationis habere existimamus. Et infra; Misera conditio astrorum, abjecta sors telluris, si eximia illa animæ dignitas, qua vermibus, formicis, blattis, stirpibus, & fungisconcessa est, illis denegata sit; sic namque vermes, blatta, tinea, corpora essent in natura decora magis & perfecta; sine anima enim nullum corpus est eximium, pretiosum, aut egregium. Ipse Gassendus observat Physiologiæ Epicuri pag. 200 - 202. non tantum exsistentem in magnete vim, & sransfusam ab ipso in ferrum, habere quid analogum vita, animaque plantarum; sed etiam, videri ese in magnete, ac ferro vim quandam analogam sensui; id nempe propter attractionem haud absimilem animali. Et infra; Quidni ergo credere liceat, esse in ferro, nisi animam, at aliquid certe analogum anime, quod tameisi tenuissimum, transferre tamen reliquam massam, licet valde gravem, ac inertem poffit.

XVI. Originem hujus opinionis de Anima mundi sinvestigemus, ea hæcesse videtur; deprehenderunt innumerabiles motus in corporibus quibuscunque, sive continuos & perennes, uti in corporibus cælestibus; sive & intrinsecos, quorum causæ non videntur; E. Gr. in plantis & animalibus: sic in igne, magnete &c. Nullum autem à se & per se movetur, sed ab alio; & hoc ab alio. Quæsivere tandem causam, à qua omnis esset motus in universo mundo, vel & particularum in quovis corpore moto. Quia autem in se experiebantur.

animam,

animam, quæ est in corpore nostro, & cum eo connexa, variis modis corpus nostrum ejusque membra movere; prochve ipfis visum fuit cogitare, tum in fingulis corporibus, quæ moventur, esle animas, corum motuum causas, tum in toto universo similiter esse animam quandam universalem, omnium eorum motuum caulam. Quia autem venius, avepos dictus, est occulta plurimorum motuum causa, inde usus obtinuit, ut insitum occultumque (quicquid id quoque sit,) perennis & continuæ motionis principium vocaretur arenos. Sic Plutarehus scribit de Philosophorum Placitis Lib. 4. Cap. 2. quod Thales animam dixerit quois eieixivntov i autoxivntov, naturam semper aut sua sponte mobilem. Pythagoras, numerum seipsum movemem. Plato, Bolav vontho et Eauths Rivntho, essentiam intellectualem per fe mobilem: &c. Addit Cap. 3. Anaxagoræ Asleclaseam dixisse asposion te ny owna, acreum quid ese, & corpus; Stoicos, πνευμα θερμόν, spiritum calidum. De Platone explicat Cap. 6. Πλάτων ἀεικίνητον την ψυχήν, τον δενέν ακίνητον της μεταβατικής κινήσεως, Plato moveri perpetuo animam, immotam autem mentem effe, motu transgressibili. Et de Genitura anima, quæ in Timæo Platonis, Scribit, Αριθμίν γε ο Πλάτων εδέποτε την ψυχήν προςείπεν, αλλά κίνησιν άυτοκίνητον άξὶ, η κινήσεως πηγήν η άρχην. Numerum quidem Plato nunquam animum appellavit, sed naturam sua sponte perpetuo mobilem, motusque fontem co principium. Et animam mundi infra dicit цета Водней иνήσεως πάσης ήγεμόνα η πρωτεργόν έγκαθες ώσαν, animam (corpore antiquiorem) omnis mutationis & motus ducem auctorem & architectum, in corpore collocatum.

XVII Causa, cur tam multa de Anima mundi (omissis tamen maxime intricatis & imperceptibilibus alus ex Timao Platonis, &c.) ex illis Philosophis pro-B 2 ferre

ferre voluimus, non una est. v. ut ea istorum opinio clare ex ipfis cognoscatur. 2. Ut constet, quam obteuram & confusam naturæ & substantiæ animæ sive mentis cogitantis, ejulque à corpore, sive subtili, aëre, æthere, vento, halitu, spiritu, igne, sive à crasso, distinctionis cognitionem habuerint; imo quantopere ipsum creatorem cum creatura confuderint. 3. Ut hodie diligenter vigilemus, & caveamus, ne quis sub speciosis, novis, aliis & aliis vocibus, nobis obtrudat & revocet five Pythagoreorum, five Platonicorum, tive Stoicorum dogmata, vel eadem, vel nonnihilimmutata, vel etiam deteriora reddita. Quod à B. D. S. factum esse demonstravimus Diss. 2. Apologiæ pro vera & saniore Philosophia. Ibid. etiam §. 11. verbo innuimus, ab hac anima mundi, quam Antoninus Philoso. phus na Johnny universalem dixit, effictam este universalem cogitationem W. Deurhoff. Caveamus ergo, ne quis fingat fatalem omnium rerum necessitatem, excluso liberrimo Dei, à mundo diversissimi, mentis æternæ & perfectissimæ, de iis omnibus decreto, & liberrima, licet respectu decreti certo futura, omnium efficace operatione; ne quis pro Deo habeat, sive nomine Dei subdole appellet, spatium, ens infinitum, five naturam, cujus duo essent attributa, infinita extensio & infinita cogitatio; ne fingat extensionem, in initio ortam, cui omnia impressa essent, quacunque ei accidunt; sive principia, causas, semina omnium rerum, unde res omnes necessario absque prima & continuata, vera Dei creatione, efferrentur, eorumque seriem in infinitum continuatam; ita ut nulla fuissent

& operosam consutationem hujus sigmenti de Anima mundi,

quin ipso Deo; de anima mundi ut mente Dei; de omnibus corporibus, ut partibus, membris, corpore Dei, sine quo Deus esse non posset: ea per Dei gratiam etiamnum vivimus tempora, & talia semper carunt, ut (quicquid etiam moliantur, quicquid glorientur impii homines de tantum non explosa, negletta, spreta istac philosophandi ratione, quam suo proposito maxime obstare satis perspectum habent, assumere, & suponere liceat veritates inconcustas, sape à nobis demonstratas, de distinctione anima à corpore, & Dei à mundo suo opisicio. Attamen pauca de sigmento Anima mundi, qua ad ejus consutationem sufficere abunde poterunt, heic subjungemus.

XIX. Inter opinionem Pythagoreorum & Stoicorum & inter Platonis opinionem hæc maxime videtur esse disserentia, quod priores Animam mundi pro ipso Deo & mente Divina habuerint; cum tamen Plato eam à Deo creatam & productam statuat. Adeoque duplice hac ratione examen opinionis de Anima mundi instituemus; 1. ostensuri, Animam mundi neutiquam esse Deum ipsum; 2. nec quoque opus Dei; sed esse figmentum, nullo sundamento nixum, plurimisque absurditum, nullo sundamento nixum, plurimisque absurditum,

tatibus scatens.

XX. Quod attinet ad prius, Animam mundi non esse mentem Dei, sive Deum ipsum, per totum mundum pertinentem & dissusum, probatur i ex idea Dei, quæ nobis repræsentat Ens summe Persectum, sive Mentem Persectissimam, substantiam sibi ad exsistendum sine ullo subjecto sufficientissimam; independentem ab omni re alia; quæ ita exsistit, ut nulla prossus alia re indigeat ad exsistendum. Deus, Enssumme Persectum, independens, eo ipso distinguitur abomni alia re.

XXI. 2. Pri-

XXI. 2. Primitas & Æternitas Dei docent, Deum exstitisse ante res omnes alias; adeoque solitarium; ita ut Deus exstiterit, cum nullum esset corpus, nulla mens, nulla cogitatio finita; res enim, quæ subest successioni momentorum, æterna esse non potest. Quomodo ergo mens æterna, quæ exstitit ante res omnes alias, ante mundum, posset esse Anima mundi? Quomodo mundo ita esset inserta, ut nec natura sine Deo, nec Deus sine natura esset?

XXII. 3. Ex Simplicitate & Immutabilitate Dei; cum Deus non sit hoc & hoc, sed simplicissima mens, indivisibilis, quæ partes non habet, & immutabilis; quomodo posset esse ea Anima mundi, à qua delibatæ & discerptæ essent animæ humanæ, ut particulæ animæ Divinæ? Hoc acute & eleganter exsequitur Cicero Lib. 1. de Nat. D. §. 27. Nam Pythagoras, qui censuit, animum esse per naturam rerum omnem intentum commeantem, ex quo nostri animi carperentur, non vidit distractione humanorum animorum discerpi, co lacerari Deum: com miseri animi essent, quod plerisque contingeret, tum Dei partem esse miseram: quod sieri non posest. Pergit §. 28. Cur autem quicquam ignoraret animus hominis, si esset Deus? quomodo porro Deus iste, si nihil esset nisi animus, aut insixus, aut insus esset in mundo?

XXIII. 4. Ex Unitate perfectissima Dei argumentari possumus contra Animam mundi, quæ sit Deus ipfe. Ex ea enim spargerentur omnes animæ humanæ, & in eam redirent, & cum ea rursus unirentur. Idcirco quoque immortalitatem animarum docuerunt. Cum Deus singularissime sit unus, unum Ens summe Perfectum, una mens Perfectissima, unus creator, una substantia; quomodo animæ humanæ, quæ totidem sunt substantia; realiter distinctæ, quæ aliquando non suerunt, &

exfilte-

exsistere cœperunt, cum Deo æterno, infinito, unico, unam & singularissimam substantiam, & quidem persectissimam, constituere, aut ex ca manare & ad eam redire, ut quædam ejus particula, possunt? Quid absurdius, quid magis contradictorium, Deo injurium &

blasphemum cogitari aut fingi potest?

XXIV. J. Absurdissime statuitur, mundum corporeum esse corpus Dei, & corpora particularia esse membra five partes Dei. Mundus aliquando non fuit, Deus semper fuit. Corpus Deo non competit. Mundus corporeus est opus & opificium Dei, minime corpus Dei; ac si cum Deo unum compositum efficeret. Acute rursus Cicero Lib. 1. de Nat. D. S. 24. Quodque in nostro corpore si minima ex parte significatur, molefum st; eur hoc idem non molestum habeatur in Deo? terra enim profecto, quoniam pars mundi est, pars etiam est Dei. atqui terra maximas regiones, inhabitabiles, atque incultas videmus, quod pars earum appulsu solis exarserit, pars obriquerit nive, pruinaque, longinguo solis abscessu. qua, si mundus est Deus, quoniam partes mundi sunt, Dei membra partim ardentia, partim refrigerata sunt. Quibus facile additur, eadem quibuscunque passionibus, doloribus, divisionibus, destructionibus, ut & morti, ac quibuscunque mutationibus obnoxia esse.

XXV. 6. Uti per se absurdum est, mundum universum, cælum, sidera, terram, magnetes, & omnia esse animata; sic multo absurdissimum est & blasphemum, mundum per hanc animam, per Deum ipsum ut alteram sui partem esse animal, vitæ, sensus, rationis particeps, intelligens, & providentia omnia administrans. Deus voluit ut mundus exsisteret, summa ratione & sapienter eum fecit, conservat, curat, regit & gubernat. Sed inde nihil sapientiæ & rationis mundo

C ineft,

mest, sed Deo Creatori & Rectori. Hinc concidunt facile omnia argumenta Stoicorum; quod mundo nihil sit pulcrius, melius, præstantius, excellentius; quod ergo rationis, sensus, vitæ, intelligentiæ, debeat esse particeps. Deo nihil præstantius aut pulcrius esse verum est; sed mundo, re dependente, producta, finita, quæ olim non fuit, falfum. Sic etiam dicunt, mundum generare & producere animantia; ergo debet esse ipse particeps rationis, sensus; uti ea, quæ procreat. Sed ita fingitur tantum productio per emanationem & generationem; & quidem factam à mundo ut causa solitaria & totali; cum tamen necessum sit admittere primam aliquam creationem, qua prima semina, animalia, vel & primæ plantæ, primique homines sint producti, omnipotente nutu & justu Dei creatoris; cujus efficaci operatione & continua creatione etiam, quotquot unquam ex seminibus consequenter proveniunt & generantur, indigent, & fine qua nullum unquam animal, planta, aut homo generaretur.

XXVI. 7. Veræ spiritualitati Dei, mentis Perse-Etissimæ, adversatur, Animam mundi concipere instar ignis liquidi, ambientis sive circulantis, & intenti vel diffusi per totum universum; sic & naturæ animæ humanæ contrariatur eam concipere instar ignis, aëris, vel ætheris craffioribus corporis partibus infusi. Naturæ animæ non minus alienum est corpus subtile & igneum, quam crassa moles; ignis non magis cogitans & intelligens esse potest, quam faxum, rupes aut stipes. Deus vero maxime ab omni materia, subtilissima etiam, prorsus est secretus. Plato recte Deum dixit ασώματον. Quod citat, sed intelligere non potest Cicere, sive Vellejus Epicureus apud eum Lib. 1. de Nat.

D. S. 20.

XXVII

MXVII. 8. Denique etiam absurdissime statuunt, materiam licet inertem, Deo, causæ, sive rationi illicoæternam: quemadmodum causa & materia sunt duo

ipsorum principia æterna.

XXVIII. Confutata ita Anima mundi, quæ esset Mens Divina, Deus ipse, facillime porro confutatur Anima mundi Platonica, quam Plato à Deo distinxisse videtur, & habuisse pro opere Dei; quam Deus, licet corpore antiquiorem, tamen produxisset, ut Deum quendam beatum. Non potest quid statui exsistere in rerum natura, nisi ejus exsistentia ex certis argumentis & indiciis cognoscatur; sic novimus nostram mentem exsistere ex intima conscientia & cogitatione; Angelorum exsistentiam vel ex effectis, vel maxime ex apparitionibus, operationibus, & pluribus aliis, quæ S. Scriptura de iis docet, cognoscimus & demonstramus. Ita pariter, ut istiusmodi Anima mundi statuatur, deberet ejus exsistentia certissimis argumentis & indiciis cognosci & demonstrari. Quænam vero erunt ea argumenta? An quia mundo nihil datur melius, pulcrius, præstantius, idcirco sensus, vitæ, animæ & rationis, debet esse particeps, & animatus? Sed ita æque proparetur, mundum esse Deum. Quod tamen est absurdissimum & falsissimum. Adeoque falsum pariter est, quod assumitur & supponitur, mundo nihil dari meius, pulcrius, præstantius. Imo quanto persectius est ens independens, à se & æternum, ente dependente, quod est ab alio, quod olim non fuit, & exsistere cœpit; quantum ens infinitum & potentissimum enti inito & imbecilli præstat; tanto præstantior, melior & perfectior mundo Deus est. Deus solus est æternus, ndependens, omniscius, omnipotens, creator & causa omnium rerum, totius rerum naturæ, ipsius mundi.

C 2 XXIX. An

XXIX. An vero Anime mundi exsistentia ex motibus corporum cælestium perennibus, constantibus & æquabilibus cognoscetur & evincetur? An eamadmittere oportet ob æstum maris, regularem ejus fluxum & refluxum? An eam probant directiones, conversiones, & motiones magneticæ? Sed aut una eademque Anima mundi erit causa omnium istiusmodi motuum in cælo & in terra; quæ vero anima finita & creata tantis effectibus par esse posset; cum nostra anima ad tantillum corpus movendum sit restricta & limitata? Aut ea Anima erit admodum multiplex, & tot erunt animæ, quot corpora motus habent perennes, constantes & æquabiles; sed ita non erit una Anima mundi, de qua quæstio est. Præterea aut Deus motum omnem, qui est in mundo, indidit, & potenter conservat; aut Deus nihil agit, & fola anima mundi, vel animæ innumerabiles id præstant. Si prius; ea causa prima solan fufficit; & posito Dei concursu ordinario, corpora omnia secundum leges naturæ, quas Deus in hujus mundi mechanismo sapientissime constituit, habitura sunt omnes illos motus, quos in cælo & terra, imo & in mari, in magneticis corporibus, & in ipsis plantis & animalibus, observamus; nec opus est quadam anima mundi, una, aut mille, aut multo pluribus. Quod universa & sola Cartesis Physica docet. Cui usui, cui necessitati ergo foret ca Anima mundi? Unde ejus exfistentia cognoscetur? Ut autem Deus nihil agat, sed ut anima mundi, una, aut plures, imo innumerabiles omnes illos motus & effectus producant, prorsus est absurdum & impossibile. Ex ea distinctione, quæ est inter animam & corpus, fequitur necessario, quod anima finita naturali vi & potentia ne vel minimam stipulam movere possit. Quod & experimur in nostra anima. Ut ergo

Ut ergo nutu, vi, potentia, volitione & operatione animæ cujuscunque finitæ & creatæ, motus excitetur in quocunque corpore; (uti anima nostra motum excitat in spiritibus animalibus, eorumque ope in nervis, musculis, & corporis nostri membris, & consequenter in corporibus quibusdam extra nos positis; ) requiritur ordo & nexus à Deo sapientissime institutus, placitum Dei ita ordinans, certosque motus & effectus animæ alicujus vi, potentiæ, volitioni, nutui & imperio subjiciens. Hinc vel minimus motus ab anima in nostro corpore productus evincit exfistentiam Dei, causæprimæ; à qua sola tam stupendus effectus esse potest. Ut ergo Anima mundi tot motiones in mundo independenter producat, absolute impossibile est. Cum ergo independenter nulla anima finita & creata ita agere pofst; cumque dependens ejus operatio in tota rerum natura partim naturæ ejus finitæ contraria fit; partim nullius usus; nec ullo indicio innotescat; concludo, alem animam non posse, nec debere admitti; sed esse figmentum omni ratione destitutum.

XXX. Imo addo, scatens innumeris absurditatibus, contradictorium, & semet ipsum evertens. Quod expræcedentibus jam facile ostenditur & deducitur. 1. Anima una, universalis, simulque finita, omnibus illis effectibus par esse non posset; sed plurimæ, imo innumerabiles requirerentur; quod probavimus. Quomodo rero hæ omnes unam Animam mundi constituere possent? Quomodo inde carpi potuere animæ hominum, peculum & volucrium? Quomodo ad cam reverti & redire possunt? Cum animæ humanæ sint separatæ substantiæ; quomodo tamen cum Animamundi connectuntur? Si illa Anima mundi toti mundo, omnibusque ejus paribus sit inserta, & commeet, & dissus sit per totam

. C 3 T

rerum naturam; quomodo totanimæ quotidie emanant ex illa anima mundi ad homines, qui nascuntur, ad pecudes; volucres, & omne genus animantium, quæ generantur? Si sit substantia spiritualis, intelligens & volens, distincta à corpore; quomodo pertingit & diffunditur per universum mundum corporeum? Si sit corporea substantia, ignis, aër, autæther; quomodo cogitabit, intelliget & volet, rationisque erit particeps?

XXXI. Ex his omnibus concludo, opinionem veterum de Anima mundi, sive increata statuatur, & pro Mente Dei & Deo ipso habeatur; sive creata & à Deo producta agnoscatur; esse sictam, omni ratione destitutam, & plurimis absurditatibus, contradictionibus, & obscuritatibus, involutam; ejusque originem repetendam esse ex ignorata vera mentis essentia & substantia, ac ejus cum corpore subtili, igne, vel aëre, confusione; maxime etiam ex co quod Stoici mundum à Deo, opus à creatore, non recte distinxerint. Hinc jam facile confutatur principium naturæ corporea hylarchicum, qui effet spiritus quidam incorporeus, non intelligens, & tamen causa secunda omnium motuum & effectuum, qui in mundo corporeo contingunt; quem Henricus Morus finxit, & Clar. Sturmins fuse confutavit; sed de eo proximè agere, Deo volente, constituimus

### COROLLARIA.

Harpothesis simplicissima & Phænomenis explicandis aptissima tam Physico, quam Astronomo, admittenda est. 2. Generalem Corporum naturam in Extensione consistere ass. 3. Non ergo datur Vacuum. 4. Elementa vulgo dista in locis naturalibus gravitare ass. 5. Gravitatem non esse essentiale Corporis attributum statuo. 6. Causa adscensionis aque in siphonibus citra recursum ad nature abhorrentiam a vacuo debet explicari. 7. Formas substantiales, Naturas plasticas, Principium Hylarchicum & alia id genus sigmenta rejicimus.

THIRT