#### Disputatio physica de affectibus humanis in genere ... / submittunt Johann-Enoch Blechschmiedt ... respondens G. Schröter.

#### **Contributors**

Schroeter, Michael Gottlieb. Blechschmiedt, Johann Enoch. Universität Leipzig (1409-1953)

#### **Publication/Creation**

Leipzig: C. Scholvinus, 1679.

#### **Persistent URL**

https://wellcomecollection.org/works/dwdmfaja

#### License and attribution

This work has been identified as being free of known restrictions under copyright law, including all related and neighbouring rights and is being made available under the Creative Commons, Public Domain Mark.

You can copy, modify, distribute and perform the work, even for commercial purposes, without asking permission.



Wellcome Collection 183 Euston Road London NW1 2BE UK T +44 (0)20 7611 8722 E library@wellcomecollection.org https://wellcomecollection.org F. D. A!

DISPUTATIO PHYSICA.

# AFFECTIBUS HUMANIS IN GENERE.

JUVANTE TRINUNO

Inclytæ Amplissimæqve Facultatis Philosophicæ indultu

in

Alma hac Academica

Placidæ Eruditorum ventilationi publicè submittunt

# M. JOHANN-ENOCH Siledischmiedt/

Schneeberga Misnicus SS, Theolog, Studios,

80

RESPONDENS

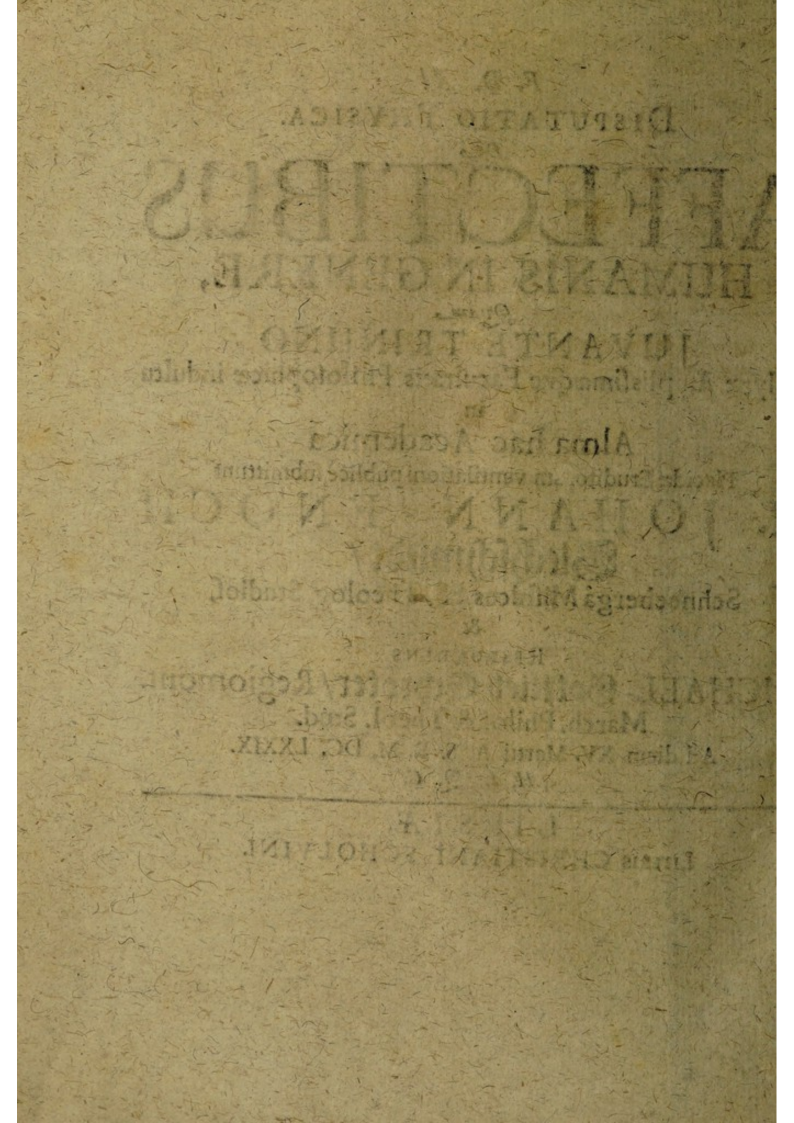
MICHAEL-Gottlieb Schröfer/Regiomont.

March, Philos, & Theol. Stud.

Ad diem XV. Martii A. S. R. M. DC. LXXIX.

H. L. Q. C.

LIPSIÆ, LITERIS CHRISTIANI SCHOLVINL





am penetrandam nimia veterum curiofitas obscu-

#### PRÆFATIO.

Icuti in rerum Spiritualium Scienti-

ram nobis valde & multis erroribus intricatam reddidit, quam de anima accepimus doctrinam, ita haud minorem hallucinandi materiem Pomum Eridos aut nodum gordium, cui Alexander aliquis folvendo veniat, non absurde dixeris, posteritati reliqvit eorundem nescio qvæincuria & jejuna admodum de functionibus iis præcipue, qvas in appetendo aversando que anima exerit, tractatio. Rarior nimirum notitia nobis supererat de potiore hac nobilioreque humanæ structuræ parte, raritas verò ejusmodi facit haud rarò, ut rei aut nimiú incumbamus aut tantum non negligamus penitus (a). Rara enim itemqve ardua ficuti, pulchra nobis jucundaqve videntur hominibus, ita desiderium sciendi immane quantum augent (b), & ea ipfa pulchritudo vicissim rem difficilem reddit (c). An vero rei gravitas in hoc negotio, cum de Affectibus agendum erat, in causa fuerit qu'è segnius susciperetur, hic non disputo, interim id neglectum effe à Veteribus, dolendum est. Aristotelem quidem quod attinet, causam aliam adducit Piccolomineus, ejus verba hæc funt: Evenit tamen frequenter, quod Philosophus in Scientiis ad ultimas species non descendit & multa negligit tanquam conspicua ex communibus ac principiis ab eo explicatis, de quibus cumulatius mox agitur in disciplinis inferioribus, qua uti illis debent & qvibus inservit eorum distinctior explicatio (d). An hoc servaverit Aristoteles in doctrina

(4) Sicuti in Virtute duo extrema habemus, ita & hic eadem vitia Excessum se. & derestam deprehendimus. (b) Cic.2. Invent. (c) Δύσκολα τὰ καλὰ. (d) Piccol. grad. l.cap 2.p.67. cur nonnunquam rerum species in Physicis negligantur. (e) Scholastici precipue (f) Thomas. Phys. cap. 48. §. 106. p. 257.

perturbationum etiam valde dubitamus, cum ipfa Piccolominei

scripta intricata satis aliud doceant. Inde factum est, ut atas po-

sterior (e) in hoc negotio operose sudarit, sed cum veteribus pene

neglectum opus emoliendum suscepisset (f) nihil aut parum cer-

tè profecerit, cum tot propemodum depréhendamus sententias quot capita (g). Quare minime perdere nos operam rati sumus, si materiam hanc de Affectibus per modum disputationis penitius paulò consideremus, neque tamen eum in sinem, quasi tot multiplicia Autorum capita conciliare aut controversiam hanc pro ingenii nostri modulo sc. dirimere velimus, meo enim agnoscimus nostram tenuitatem ætatisque imbecillitatem; Sed quoniam in operà hac Præ-Clari nobis præivêre Viri magnique nominis Philosophi, (b) ideo crambem hanc sæpiusculè ab aliis coctam iterum apponemus, Laudatissimorumque Virorum vestigiis Autoritatibusque insistemus, vel Exercitii Academici ergò, rationem interim veritatis inprimis habituri. Sit igitur Bono cum Deo

(g) id, l.c. 5.105. (b) Dürr. Excell. Thomas. qvibus addatur Jason Denor.

# SECTIO 1. DE DEFINITIONE EJUSQUE CAP. I.

DEFINITO.

Efinitio late sumta absolvitur definito & definitione stride sic dicta. Definitum Thematis nostri quod attinet, id Disputationis frontispicium sistit sunt Assestus humani in genere sic dicti. De subjecto quidem, quod affectus denominat, nostro, hic quidem nihil dicendum est & ejus significationem appellationes que satis notas prasupponimus

J. 2. Affectus verò sine dubio deducitur ab afficiendo, quod eo ipso homo, aut potius anima humana afficiatur, imo ipsum corpus quo mutationem quando que percipiat, ex quo verò ne

colligas velim ac ficorpus effet Sub ectum Affectuum (1)

s. 3. Hinc vocantur etiam à nonnullis passiones seu perpessiones, quia sunt non tantum formæ accidentales sc., quas patitur ac in le recipit potentia eas eliciens, sed quia ad eas insuper in corpore hominis sequentur sensibiles quædam per manisestam alterationem passiones, ut ad amoré dilatatio cordis, (b) & recte etiam hominem affectibus occupatu pati dicimus; quodcunce enim ab

(a) vid. inf. c. V. S. 62, hujus Sect. (b) Fromond, lib. 3. de anima c. 9. art.3.

objecto externo afficitur recte dicitur pati. Vocula passionis egregiè respondet græco vocabulo πάθος quod à πάχω patior deri-

yatur

f. 4. Cic: Lib. 4. Tusc. quæst. eas appellat animi perturbationes, quia sæpenumero animum hominis in contemplando &
agendo perturbant, sed id vitiosorum & malorum tantum affectuum est, has Stoici in sapientem cadere negant. Si quis enim supra id, quod oportet, irascatur aut paveat, jam non se habet aut
operatur ut sapiens, (1) igitur affectibus propriè sic dictis & nostris
vox perturbationis impropriè competit.

ovod hic non agatur de Affectibus practice uti Ethicus svevit, quatenus sunt moderandi, Rhetor quatenus sunt movendi in Auditorum animis; Medicus quatenus sanandi veniunt. Sed theoretice & in actu signato quatenus sunt affectus & ad Physicam species.

Cant.

bis commercii est cum aliis affectibus quocunce veniant nomine, nisi humani audiant, sive divinis illis & Angelicis, de quibus Theologi, sive beluinis denice. Definito sic satis, ut arbitror explicato propiùs ad definitionem accedimus.

(c) Fromond. ibid.

#### CAP. II. DE GENERE.

Efinitionem verbalem, quam in primo capite perlustravimus, excipit realis, hic vero, uti supra præsati sumus, eadem difficultas se objicit, qualis in definitione acciden-

tium communiter.

vimus, operofas admodum invenimus definitiones hujus Anima accidentis, & tamen minus accuratas & imperfectas valde. Utigitur & Methodi observetur ratio, & ut perfecta hujus accidentis eliciatur definitio, in hoc & sequenti Cap: evolvamus ipsorum aliquot definitiones, easque censura submittamus, quam suppeditat nobis doctrina Doct. Nöldelii in disp. quadam, (a) ubi enumerat requisita ad parsectam accidentium definitione facientia.

3 J.9.Per-

(4) Joh. Nöldel, disp. de ordine doct p,226.

5.9. Perfectas definitiones accidentium secund.cit. Nöldel. tribus constare partibus oportet, (1.) Genere, quod exprimit sormam Accidentis ad definiendum propositi (2) Subjecto quod loco differentia proponitur, & formam illam coarctat (3) Denica causa à qua vis sive essentia accidentis tota dependet, quaca posita ponitur sublata di tollitur proprium Accidens. Genuinum igitur nobis omnium primò & adaquatum affectuum genus quarendum est.

ovalitatis referendi Affectus sint; ad quam speciem verò hujus Accidentis proprie spectent, id est, in quo dissentium quadantenus. Ut autem hac res intricata quidem ad omnium oculos evidentius pateat, remaltius repetemus, ipsumque hoc genus secundum species illius pradicamenti sub examen revocabimus, antequam ad ipsam definitionem descendimus.

J. 11. Sic ordinem istarum specierum ex Logicis petimus & progredimur à remotione non immerito ad ipsam rei positionem.

Hinc statuimus Affectus humanos non esfe

6. 12. Habitum seu potentiam acqvisitam nec consequenter pertinere ad primam speciem qualitatis, id prob. (1.) ex definitione habitus, qua affectibus applicari haut poterit. Est enim habitus qualitas acquisita per modum potentia firmiter inharens subjecto Affectus vero non est acqvisita qualitas nec per crebras actiones animo inducitur, fed ab objecto cognito fubito excitatur & natura inhæret subjecto, nec tamen per modum potentiæ, sed operationis aut actus (2) subjecto differunt, habitus enim requirit potentiam liberam & hoc modo homini faltim inest, secus affectus,licet enim humani nostri affectus qvidam in potentia libera sedem suam quoque habeant, hoc tamen non est de essentia corum, ut homini soli competant, cum etiam in pueris, imo in brutis deprehendantur (3) proprietatibus, habitus difficulter est mobilis, affectus contràfacile interdum pereunt, & sic momentanei omninò sunt uti infrà ex divisione patebit, ita ut benus affeclus facile transeat sæpius in malum & mutationem patiatur, qvod contra naturam & reqvisita habitus est.

6. 13. Ex dictis itaque patet nec opinionem sive judicium.

entiam proxime accedere recte dicitur, qvid? qvod Alstedius ipsam inter habitus resert in Hexilog. sua, verum non habitus qvidem, sed dispositio tamen & gradus ad habitum est, (b) & sirespedu ad definitionem opinionis habeamus, illa estassensus seu actus intellectus. Intellectui vero nulli insunt affectus uti capite sq. patescet, sed ad voluntatem pertinent, non ad facultatem judicantem, sed appetentem. Perperam igitur Chrysippus & qvi eum sequentur, desinium affectus per opiniones, judicia aut existimation

nes uti optime annotat Piccolom. (c) vid. cap. III.

verò hic non sumitur pro arte, inde distinctio in artem conjecturalem & definitam (d) atqve hoc modo facultas habitus est; sed pro
potentia quatenus habitui contradistinguitur, hasce autem facultates seu potentias non este affectus monet iterum Piccolom. (e)
Perturbatio seu masos non est facultas aliqua anima nostra, neqi
habitus assvetudine aequisitus, sed commotio quadam media inter facultatem & habitum, utut enim affectus dicantur natura ineste ab Aristotele, non insunt tamen per modum potentia uti s.

12. hujus cap. dictum est. Exinde etiam statuimus non este sensus
neque internos nece externos, quanquam proveniant à sensibus,
neque appetitus, sed aliquid quod huic inest sive consequens hujus facultatis, uti stierius (f) appellat eosdem, non tamen privationem qualitatis aliquam.

6.15. Ad quartam vero speciem qualitatis an pertineant non est cur prolixiùs disputemus, cum illi quantitatem afficiant & confequenter corporibus competant, affectus vero non in corpore, sed in anima sedem suam occupare mox patebit cap. III. 5.23.

motionem dedimus, argumentari jure possumus ad positionem, speciei restantis tertiæ, neque aberrabimus à scopo hoc modo, & hinc etiam assertionem nostram elicimus, dicentes ad hanc specie tertiam qualitatis propriè pertinere (g); Cæterum, sive ad Patibiles Ovali-

<sup>(6)</sup> Georg. Meierus cap. 7. Gnosol, th. 9. Sect. 1. p. 328.
(c) Piccol. grad. 1. c. 7. p. 76. (d) Arist. 3. Eth. 3. vid. etiam Cl. Dürr. probl.
91. p. 182. (e) p. 66. grad. 1. c. 2. (f) Stier. part, spec. trad. IV. cap. 16. Phys. (g) contra Alsted. in Patholog.

Ovalitates retuleris, sive ad passiones parum intererit, cum discrimen quod inter eas intercedit non sit specificum, sed accidentale(b) & hoc etiam affectibus competit, quos dividimus in durabiles & minus durabiles vid. Sect. II.

speciei afficientes, ut à B. Dannhauero (i) appellantur, duplicis este generis, vel corpori enim vel animo accidunt; A ffectus vero,

non corpori, sed anima inesse 1q. cap. docebit.

g. 18. Ex supradictis quoque manisestum est, non pertinere affectus ad prædicamentum passionis ex doctrina ergo de prædicamentis Logicahic repetenda est illa distinctio, qua hæ passiones actioni contradistinguantur, illæ verò in tertia specie qualitatis actionem potius includant. Nam non tam passionem quam actionem etiam in omni affectu deprehendimus, &, quod de nominibus verbalibus Excell. Thomasius (k) pronunciat, idem hoc loco de Affectibus notandum est, eandem sc. vocem significare tum actionem tum passionem diverso sc. respectu, ita & Affectus, cum actionem respectu objecti vel facultatis etiam agentis; tum passionem, respectu patientis, alterius in anima facultatis, quæ recipit motiones tum objecti, tum facultatis prioris, hoc autem, dicit, ex eo evenire, quod actio & passio revera sint unicus motus. 1)

dicamento Qvalitatis collocentur, verum qvo minus etiam actionis aut passionis in definiendis iis vocabulo utamur, sed adhibemus potius vocabulum motus, translatione sacta a motu corporum ac anima. Per actum vero ideo non definimus affectus, qvia vocabulum istud perfectionem qvandam importat, affectum verò actum imperfectum esse ex eo constat, qvia passionem simul involvit, qva imperfectionis indicium est, imperfectus vero actus

per motum denotatur.

§. 20. Igitur cur Aristoteles affectus non in prædicamento
Actionis aut Passionis, sed in aliquâ specie Qualitatis locaverit,
causam aliam adhuc subesse censet Excellent. Thomasius m) quia

(b) Hundshag. Tab. Log. Dannh. in dialect. (c. 15. Log. 5. 10. & 15. 1) Hinc. Aristot. 3. de an. 54 appetitio motus quidam est aut actus. m) Phys. c. 41 5. 101. p. 256. in Metaphoris locus est etiam dissimilitudini.

non tantum hic motus in conversione vel aversione, sed etiam in qviete in suo bono consistit. Qvæqvies considerari potest, & in animo & qvatenus extra animum se prodit vid. infr. cap. XV. §.54.

DE SUBJECTO.

S. 21.

A prima parte perfectæ accidentium definitionis, qvæ formaerat, ad alteram delabimur, nempe Subjectum, qvod differentiæ vices sustinet in definitione. In hac verò parte non minus atqve antecedenti abstrusas admodum Autorum diversitates &

majores fortaffis difficultates reperimus.

- omnis in eo vertitur, quod cum nescientibus dubitent, utrum ad animam totam & omnesejus partes aut facultates, an verò ad aliquam saltim & ad quamipsius potentiam restringi debeant. Hac in resc. eandem fortunam experti sunt actus & sunctiones anima, quam aliàs anima ipsa, qua an per totum hominem substantialiter sit dissus an verò in aliqua corporis parte inclusa lateat, magna controversiarum materia Veteribus suit. a) Hac res cum nobis expedienda sit, in aliquot opiniones sententias que Autorum inquiremus, veram deinde annexuri.
- dissentire Autores vix possunt, quia eos anima accidentia esse concedunt. At, qua anima accident, propriè quidem & tanquam Subjecto, corpori eadem eodemque modo accidere nequeunt, Proprii enim accidentis à subjecto in subjectum non datur transitus. Sed ad quam partem pertineant varia extant Autorum sententia; Ceterum qui ad animam totam adaquate retulerunt, aut consusè, aut non satis accurate rem tractarunt.
- J. 24. Et sicuti in tres partes dividitur anima in Schola Peripatetica, in Vegetativam sc. Sensitivam & Rationalem, ita pro qualibet parte certi reperiuntur Patroni, adeò ut Vegetativa ctiam Anima nulli desuerint. Et hac est Classis prima.

J. 25. Huic sententiæ Patronus est Cardanus, qvi statuit et-

a) ad Thomas, Phys. c. 45.

iam facultati Vegetanti competere affectus sive passiones. Id probare conatus est ab ipsa plantarum natura eorundemqve Sympathia & Antipathia. Hinc dicit: Plantas se invicem amare itemqve odisse. Hanc sententiam ipsi praivit Plato, qvod colligere possumus ex vulgata illa divisione, qva appetitum dispescit in Dunov & Im Duniar, aperte enim hic asserit Duniar vel Irascibilem facultatem brutis competere, Im Duniar vel concupiscibilem plantis, propriè ergo & actus hujus facultatis eis competunt juxta ipsius sententiam. b) de qva infr. Sect. II.

f. 26. Sed nos, sicuti appetitum naturalem eum que improprie talem haut inviti plantis relinquimus, sic vicissim sensitivum omnem adeo à affectus illis omninò denegamus vid. cap. IV. appetitum non habere talem prob. quia plantis neque cognitio inest, neque sensus; atque appetitus nisi præcedente cognitione non excitatur; & hoc pacto valere jubemus Platonem, qui in hac doctrina, dum sensus plantis etiam una cum appetitu concupiscibili affinxit, distinctissimos appetitus magis consudisse, quam bene

docuisse censetur. c)

of. 27. Etenim suo qvidem alimento imminent plantæ, sed nullo prævio sensu, qvod si verò tribuimus plantis & arboribus Sympathiam qvandam aut affectum, id plane improprie sit: qvod enim appetitui naturali aut causæ etiam alii proprie adscribi debet, sive illa causa nobis sit nota sive non, id non affectious aut

Sympa thiæ & Antipathiæ qualitatibus debet affignari.

J. 28. Sympathia autem, qua de plantis dicitur, non accedit ad naturam istam affectium, cum nulla pracedat cognitio ignoti enim nulla cupido Accedit & hoc, quod planta loco se movere non possint, quod tamen in affectibus etiam aliquando requiritur, ad illum prosequendi aut aversar di actum plenius exercendum.

§ 29. In altera classe sistant se nobis il Autores qui in parte sentiente & quidem ejus appetitiva facultate sedem affectuum collocant, ita ut vegetantem & tertiam illam rationalem excludant, ad quam classem pertinet etiam Aristoteles caterique

6) vid. disp. 1 de 4. Virt. Cand. Thomas. 5.32. c) id disput. Secunda 5. 14 & 15. & præcipue n. 20. & 77.

Peripathetici & Scholastici d) plerique, qui per motum appetitus sensitivi affectum definiunt & hos sequentur etiam modernorum Philosophorum nonnulli, e) hanc definitionem operose defendentes.

f. 30. Qvod facit & Piccolom: & argumenta magni ponderis in medium affert, ipfa verò definitio Piccolominei hac est: Perturbatio, sic ipse affectus vocat, est motio appetentis sensuum facultatis, nec non spirituum cordis, ab ob ecto qvod per vimimaginandi nobis vel molestum apparet pro molestia vitanda fruenda spiucunditate. Commendat hanc definitionem tq.omnibus absolutam partibus, qvod omnibus causarum generibus con-

flata sit.f)

S. 31. Inter alia verò & prolixe defendit e us differentiam. sive subjectu; 1.) argumentum ejus estab habitu desumtum, cujus objectum Affectus sunt, virtute nimirum, qvia & virtus ipsa appetitui sensuum convenit, itaqve & affectus qvos moderatur. 2.) ab alteratione corporis, quod non fine motione sangvinis spirituum & alicujus partis corporis fiant, at in actione five perpessione voluntatis & mentis nullam adesse motionem instrumentorum vid. Piccol, c. I. p. 78. ubi plures adducit similes objectiones præsertim contra Stoicos & ex Aristotele locum huc maxime facientem, qvi habetur 7. lib. Phys. Afferit ibi Philosophus: Alterationem solam fentiendi facultatem attingere, non autem mentem. At perturbatio animi non fit fine aliqua alteratione. Ad que respondeo in ( ) gvidem probari dubium per æqve dubium 2.) distingvo inter Affectus crassos & subtiles, de his nego, de illis concedo, de qvibus etiam locus Aristotelis intelligendus est, plures si desideras objectiones Piccolom Confule.g)

6. 32. III classis est eorum Autorum, qvi facultati rationali tantum inesse contendunt & Soli homini competere, ad qvorum numerum accensendi funt ii, qvi affectum definiunt per opinionem aut judicium, qvæ definitio vulgo Stoicis imputatur.vid.sup.

§. 33. Animæ rationalis verò duæ tantum facultates, Intelectus nimirum & voluntas. Sunt igitur alii Autores, qvi intelle
ectus nimirum & voluntas.

Outores, qvi intelle
ectus nimirum & vol

d) HicConimb. disp. Ethic. 6. q.3 art.1. e) Strateman, in Phys. Ethic. Itterus. Alsted, &c. f) Piccol.grad.l.t. c.s.p. 71. sq. g) id ib. cap. 8. p. 78.

cum, alii qvi voluntatem sibjectum affectuum faciunt.

f. 34. Ex iis, qvi Intellectum statuit, est Chrysippus b) sed falsissime statuit, actus enim hujus facultatis non consisti in easappetendi aut aversandi operatione, sed cognoscendi ipsi inest sacultas, unde & per objecto non habet bonum aut masum, qvod affectuum, sed verum, circa qvod contemplando occupata est, & si affectus essent intelligendi ejusmodi actus, bruta à nobis nihil differrent animantia, qvippe qvibus actus illi, qvos affectus appellamus, etiam competunt.

J. 35. Qvibus voluntas sedes affectuum visa est, ii nimirum coarctarunt hoc accidens, ita ut motiones eas saltim censuerint perturbationes, que limites recte rationis transilirent, sicuti verò quoad vocabulum motibus animi abusi sunt, sic & strictum nimis motuum subjectum nobis saciunt, cum eos ad solam voluntatem hominis adstringant. Et hi sunt Stoici qui omnem affectum, cum in vitio ponant omnem, à sapiente abesse & exulare

penitus voluerunt.

Stoicorum, ea adhuc magis peccat, qvam illa Scholasticorum & Aristotelis, cum non tantum strictior sit suo definito, brutis enim. hoc modo ejusmodi motus denegantur, sed insuper etiam propriam affectuum naturam pervertunt & affectiones i sis tribuunt proprias, qvæ tamen ex alio sonte promanarunt. i.)

S. 37. Hic rejectis & tanqvam veritati minime consentaneis resutatis sententiis, qvia vel non exhauriunt desinitum vel plane excedunt, subjungimus veram & genuinam, qvæ vel ex hachenus dictis elici potest, sententiam, in qvantum hoc loco respe-

ctus habetur ad fedem sive subjectum affectuum.

9.38. Qvoniam intelleximus qvodammodo ex jam dictis affectium subjectium esse appetitum sensitivum, qvæ Scholasticorum erat sententia, sed non tantum, cum subtiles ad rationalem etiam pertineant, & Stoici in contrario ad hanc solum retulerint, qvam bene, patet ex 9.36. Uti igitur utrich huic malo medeamur, partim referre licebit ad facultatem aliqvam animæ specialiorem, partim etiam abstrahere à rationalitate & irrationalitate, qvoniam voca-

bulum

6) Strateman, Phyl. p. 535, i J Jure n. aliqv. Iraseimur, Senec.

bulum ejusmodi nobis suppetit, quod adus illos circa bonum exprimit simul & natura etiam divisionis illius adæquate exhaurit.

6. 39. Statuimus ergo cum Viris Præ-Clarissimis quibusdam k) affectus sedem suam habere in appetitu, quatenus ille indisserenter se habet ad sensum atque rationem, & hic posterior vocari solet voluntas, & hæc sententia cum plerisque nostratium Theologorum consentit. Sequitur

( ) Jaf. Denor. Durr. Thomas.

## sal al (while anning of CAP. IVit is sold of the image in

OBJECTO.

SUperest, ut tertium requisitum etiam examinemus. Id verò abfolvit causa illa, à qua vis vel essentia accidentis tota dependet, quaque posita ponitur, sublataque tollitur proprium accidens, qua essentia cum in affectibus quidem definiendis ab objecto dependeat, jure igitur eandem etiam in eo ipso quarimus.

of. 41. Objectum autem affectuum non esse Verum, nemo facile mihi negabit, nisi qvi intellectum statuat subjectum eorum, qvippe qvi id ipsum objectum solus sibi ad contemplandum proponit, multo minus erit falsum, cum appetitus ad falsita-

tem nullus inclinet.

f. 42. Absqve ulteriore igitur ambage statuimus esse bonum. Bonum enim est id, qvod habet convenientiam cum appetitu, inqvit Aristoteles. a) Res ergò propemodum omnes, qvæ boni saltem aliqvam speciem præ se ferunt, sub objectum nostrum. cadunt, cum appetitus qvicqvid modo conveniens sibi est aut vi-

detur, appetat.

6. 43. Bonum verò istud qu'am latè pateat infra videbimus. Nunc ipsam objecti nostri sormalitatem præcipuè indagabimus, que non consistit in opinione, uti Andronicus putavit; nec
in depravato judicio, que sententia Stoicis communiter imponitur, qvippe que objecti sormalitas à solo intellectu dependet, uti
sepè audivimus, nec in permixtione voluptatis & doloris, cum.

hæc

hæc vocabula multæ significationis apud Autores sint & non tam animum, qvam corpus respiciant & hæc permixtio etiam non sit.

in simplicibus affectibus, sed mixtis.

bamus, qvia 1.) vox illa huc commodè qvadrat, cum non intellecum solum, uti opinionis vocabulum respiciat, sed ad sensum pariter & intellectum indifferenter se habeat, non secus atqveipsum vocabulum appetitus antea in præcedenti cap. Definitionem enim cognitionis hanc tradit Thomas: Cognitio est actio vitalis potentiæ in se objecti similitudinem exprimentis. b) In hac definitione vel unum vocabulum potentiæ indifferentiam cognitionis satis declarat.

ovate convenire affectui, & videmus inde non sensibile, uti Peripatetici vulgariter tradunt, tantum, neque opinabile tantum uti Stoici; neutrum enim latitudinem objecti exhaurit, sed ex aliqva parte sensibile, ex alia verò intelligibile objectum sub hanc for-

malitatem cadere.

s. 46. Hæc verò cognitio objecti necessaria est propter illam ipsam prosecutionem & aversationem, pro diversitate Objecti Cogniti, prout objectum conveniens aut disconveniens est, vel

etiam pro conditione præsentiæ aut absentiæ objecti.

omnia sensuum objecta sub his qvodammodo comprehenduntur, qvam lato verò campo sese offerant hæc objecta, in Physicis videre est, pertinent hîc qvoqve omnes divisiones boni cogniti, qvarum unam analogicam qvidem dabimus: bonum nimirum triplex in morali disciplina statuitur; Honestum, qvod rectæ rationi conforme est; Utile & Jucundum. Non id igitur tantum, qvod cum sensu & voluptate percipitur & delectabile maxime bonum est, uti Scholastici voluerunt, sed utile etiam & honestum movere hominem, in qve eo affectu excitare, asserimus.

S. 48. Sub Objecta etiam eorum non solum res animatæ, sed

inanimæ etiam cadunt, quales funt v. g. Patria. Unde Poëta:

Nescio, quanatale solum dulcedine cunctos Ducit & immemores non sinit esse sui. c)

b) Thom. 1. part. q. 85. & 86. c) Ovid. 1. de Pont. Eleg. IV.

CAP.

### CAP. V.

## DEFINITIONE IPSA.

Post evolutionem definitionum aliarum earundem ve examen, subjicimus aliam, in quantum illa ex prævia proximè indagatione instituta elici potest, quidem ad ductum doctrinam fiepè Laud. Nöldelii. Subjiciemus autem ita, ut subjectum mox istius declaratio & brevissima, quantum quidem sieri potest, resolutio excipiat. Institutum verò nostrum & Thematis nostri ratio requirit, ut Affectus non in communi, sed in specie humanos, desinamus.

f. 50. Definitio ipsa hac esto: Affectus humanus est motus facultatis appetentis in homine, ortus ex cognitione boni prose-

qvendi & mali averlandi.

J. 51. Hanc definitionem iis qvidem partibus abiolutam puto,qvas doctiff Joh. Nöld, ad hujusmodi perfectionem requirit

Constat enim genere suo & differentia vide supra cap.II. J.9.

finitione est motus: Motus verò variè considerari potest (1) vel in suo proprio significatu, quo pacto competit motui ut est affectio corporis naturalis & hujus motus enarrantur sex species in Physicis. Sed nulla illarum ad genus nostræ definitionis, cum illa corpus & ejus affectiones respiciant, vel impropriè, prout substantia spiritualis etiam moveri dicitur, ejusmodi motus vocatur aliàs, motio, mutatio. Et hæc metaphorica acceptio hujus est loci, qvia non tantum in motu h. e. in conversione sui boni & aversione à suo bono, verum etiam in qviete in suo bono consistit, & si internum motum respiciamus, etiam in eo ejusmodi qvies aliqva internum motum respiciamus, etiam in eo ejusmodi qvies aliqva internum motum respiciamus, etiam in eo ejusmodi qvies aliqva internum repetitur, de qvo §. 54, hujus cap.

fubintelligitur. Facultas enum appetens non movetur duntaxat ab objecto cognito sed ipsa quoque movet animum, imò corpori quandoque alterationem manisestissimam imprimir, quod in sensitivis affectibus sieri solet, & hac est actioab intra. Activus dicitur

etiam

etiam ab extra & maxima qvidem ex parte, ex actu sc cum proseqvendi, tùm aversandi. Hinc sit, ut loco Generis alias ponatur actus, cum affectus ab eodem actu potissimam denominationem suamaccipiant. Uti sit in Ethicis, ubi actui jam persecto moralitas introduci debet. Ex his constat affectum esse motum mixtum, qvatenus tum actionem tum passionem includit. Consule sup. Cap. II. §. 18.

5.54. Motus (3) est vel internus vel externus. Motus internus affectus est, quoniam intra facultatem cognoscentem & appetentem manet. Externus dicitur in respectu ad actum illum prosequendi boni & aversandi mali, quem utrumos etiam quando que exercet, uti sit in amore & odio, spe & metu. Simili modo quies etiam est vel interna, quando sc. motus ille internus formam suam acquisivit, tunc dicitur in quiete quasi consistere, tanquam in termino ad quem; Vel externa cum affectus etiam quando sin sui boni quiete consistit, uti sit in gaudio tanquam fruitione boni prafentis. Hôc enim delectationis affectu anima quiescit, aut volvit ac revolvit se quasi circulariter in boni prafentis duscedines

non evolvendo se & extendendo ulterius a).

S. 55. Hic etiam notetur processus & Ordo affectuum sive motuum appetentis facultatis; nam in motus productione ex fententia Aristotelis talis ordo consideratur, uti observat Piccolom. b) Primò objedum optabile, ut movens immobile facultatem cognoscitivam movet: Hinc oritur ejus cognitio per sensus externos atque imaginandi vim: & primo quidem cognoscitur absolute,secundò, cum ratione boni vel mali, jucundi vel molefti &c. Qvod ob ectum sub hac conditione cognitum, tertio loco excitat facultatem appetendi vel sensitivam vel rationalem : Prioris commotio non est sine alteratione aliqua spirituum & corporis per quantam refrigerationem vel excalefactionem, item per dilationem vel constrictionem cordis: demum anima per cognitionem, ut per ducem & dirigentem, per appetitum ut per proxime agitantem. excitat appetitum prosequendi vel aversandi, & tandem in senfitivis affectibus auxilio spirituum aut caterorum instrumentorum corporis movet corpus to tum. Et sic satis de Genere affectui.

Fromond, 1.3, c. 9 art. 3. 6) grad. 1, c.7. p.75.

g. 56. Differentia desumitur 1.) à Subjecto. 2. ab Objecto.

3.) à fine.

of. 57. I. Subjectum, quod duplex est vel subjectum quod, vel quo; Subjectum quod seu denominationis significatur in definitione per vocem in homine, ipse nimirum homo est Subjectum quod, quia de ipso dicitur, quod sit affectus, quod sit commotus metu, gaudio &c. Hinc & affectus nostros diximus humanos, non verò hic intelligimus tantum hominem in statu corrupto, quatenus jam sapsus est, sed stantem etiam, uti ante sapsum in statu suo integro suit. Tam enim secundum, quam contra rectam rationem concupiscere potest homo & aversari.

6, 58. Subjectum quo seu informationis est Facultas appetens sive appetitus humanus. Appetendi autem vox æqvivocatio-

ni valde est obnoxia, à qua igitur erit liberanda.

§. 59. Sumitur appetitus (1) vel strictè, quatenus idem est, quod prosecutio alicujus boni, & sic opponitur aversationi mali; vel latè, prout aversationem includit, factà denominatione à potiori; hæc posterior significatio huc spectat (2) Appetitus est vel Naturali, qui sit absés præcedente cognitione, qualis etiam est in plantis & rebus inanimatis; vel Elicitus, qui prævia cognitione elicitur, hæc quidem acceptio hujus loci maximè est propria.

J.60. Termino hîc ab æqvivocatione liberato, ejusdem analogiam evolvere opus est; dispescitur autem ratione Analogi, in appetitum sensitivum & rationalem. Subjectum primarium dicimus esse sensitivum, secundarium appetitum rationalem seu ut alias dicitur, voluntatem. Affectus cur primariò adscribatur appetitui sensitivo, ratio est, qvia huic magis propriè motus competit, hic enim & corpus etiam afficit, & voluntate vulgo ha-

betur prior.

f. 61. In voluntate verò ponimus, qvia in hoc appetitu non minus ac in illo sensitivo etiam excitantur motus, ex apprehensione sc. bonorum malorumvè ad gloriam, honorem, eorum poposita mala pertinentium, qva utiqve ab anima sensitiva, hominica cum brutis communi, nec cognosci nec appeti possunt. Id vel exinde confirmatur, qvod pudor sit affectus i. e. Timor qvidam infamia, ut Aristoteles explicat 4. Ethic. ult. At infamia, nec timor ejusdem in bruta cadunt.

C

J. 62. Sciendum præterea hîc est, alias & Aristotelem etiam sedem affectuum collocare omnium in corde; id qvidem plane negare non possumus, si sc: hic sedes intelligatur organica

seu organon, quo mediante anima actus illos exercet.

of. 63. II. differentia desumebatur ab Objecto, quod est vel Materiale idque vel primarium, ut Bonum, & secundarium ut malum; utrumque vel verè tale vel apparenter; vel Formale; quod consisti in cognitione istius boni vel mali, sc. est bonum non in esse entitativo, sed in esse cognito. Potest autem objectum hoc non quatenus cognoscibile, sed quatenus nimirum cognitum varie iterum dividi, vel in bonum ut est præsens vel absens &c. de qua divisione in Sect. II.

J. 64. III. Causa finalis indicatur per utrumqve vocabulum, tam prosequendi quam aversandi. Est autem nihil aliud, quam alacritas actionum humanarum, seu quod idem est, vehementia quadam prosecutionis & aversationis, velsi mavis, stimulus quidam ad actus illos utrosque. Isthac verò alacritas in definitione innuitur per vocabulum motus, loco generis ibi po-

fitum.

Finis Sectionis Prima.

## SECTIO II. DE CAUSIS ET DIVISIONIBUS.

CAP. I.

De

#### CAUSIS AFFECTUUM EORUNDEM-QVE EFFECTIS,

Efinitionem & naturam Affectuum, quantum quidem opus fuit, consideravimus atque explicavimus; Nunc recto ordine progredimur ad eorum divisionem.

S. 2. Ultima verba superioris sectionis mentionem faciunt causa finalis Affectuum, exinde percipimus, hanc definitionem prater alias accidentium esse persectam, quoniam omnia causa-

rum

rum genera in se continet, a) & hoc modo satisfactum quoque esse Philosopho, b) qui, quotiescunque, inquit, exacte definire volumus vel affectionem vel actionem aliquam ex facultate prodeuntem, id efficere debemus per omne genus causæ.

o. 3. Ob meliorem igitur faciliorem que dividendi rationem, causas eruere Assectuum & inquirere in ipsorum essecta in

hoc capite animus est.

Iis, ipsa cognoscendi facultas. Hæc enim proximè & immediatè movet atque elicit appetitum humanum, & dicitur interna, qvia intra subjectum sive hominem est. Remota verò causa, qvæ extra subjectum consistit, nihil aliud est, qvam ipsum objectum, qvod h. l. cum causa efficiente coincidit. Et istud objectum omninò potest excitare motus appetitumque movere, licet id siat à longinquo & remotè, aliquando tamen propriè agit, ut Orator dicitur movere Affectus in Auditorum animis, aliquando impropriè & materialiter saltem ut Patria vid. Sect. I. §. 47.

etiam humoru & spirituum temperies & intemperies, qvæ Medicis dicitur Complexio. Nam & hæc plurimum adjumenti adsert adconcitationem affectuum, sangvinei enim ut plurimu sunt hilares, propter sangvinis & spirituum puritatem; Cholerici ad iram sunt proclives, propter siccitatem sangvinis & spirituum celeritate; Phlegmatici segnes & qvodā modo qvasi ana goi propter aqvosum sangvinem & spirituum frigiditatem; Melancholici denicit ad tristitiā & metum inclinant, ob crassitiem sangvinis, & impuroru obscuritatem spirituum. e) Hinc Galenus affirmat: Affectus seqvitemperamentum corporis- Nos dicimus ut plurimum, non semper.

6.6. Hoc temperamentu verò variat pro dispositione subjecti, quod est homo, ubi notetur diversitas 1.) Sexus; Sic sequior sexus nostrò ad Affectus proclivior esse putatur. 2.) Ætatis; Sic Pueritia segnis este Affectibus minus obnoxia; Adolescetes rebus jucundis

C 2 gau-

Möld. in Prat. logic, p. 199, demonstratio & perfecta definitio accidentium, que habet causam finalem, complecti omnia quatuor causarum genera. b) Aristot, sub init. IIX. Metaphys. vid. Piccol, grad. 1. c. 2. p. 66. c) Alsted. in Encycl. & Dürr, probl. VII. moral. p. 14. Strat, Phys. 1.3. c. V. 5.55.

gaudent, amori indulgent; Viri verò & Adulti vindia fludent; Senes deniq; sunt timidi, justitiæ dediti, &misericordes In pueritia se phlegma exerit; in atate juvenili sangvis; in virili cholera; in Senili Melancholia d) 3.) Nationum. Sic Gaili ad libidinem proclives, Itali ad Iracundiam; Hispani honoris; Germani utilitatis cupiditate ducuntur e) 4.) alioru adjunctorum. Sic sapientes affe-Aibus non tam sunt obnoxii, quam Vulgus; sic in Dispositione sensium externorum etiam non nihil momenti est positum, v.g. qvi oculorum acie pollet, facilius at vehementius fortasse movetur quam qui hebitiore sensuest.

§ 7. Ad varias affectuum mutationes in homine multum quoque facit regionum locorumque situs, f) dissimilitudo aëris, nec non ciborum varietas. Nam populos suis sedibus ipsa fata ita distribuunt, ut penè ex aëris agrique natura mores quoque & vivendi disciplinam deprehendas. g) Qvieqvid verò hadenus dictum est de hisce causis adjuvantibus, id non intelligendum est

απλως, fed ως έπιτο πολύ. 550 . bes sing memorial J. 8. Materia triplex aliàs est, materia ex qua & proprie sic dicta, in quâ & circa quam. Materiam proprie sic dictam non habent Affectus. Nullum enim accidens materiam habet, igitur nec Affectus. Qvod notandum est adversus Alstedium, qvi in sua Encyclopædia materiam Affectuum vult esse motum animalis in-

ternum. Sed contra communem loquendi usum. b)

S. 9. Materia in quasive Subjectum, & qvidem denominationis, uti suprà audivimus, est homo, & dividitur ratione sexus, atatis, aliorum adjunctorum. i) Subjectum verò illud, qvod dicitur informationis, est appetitus elicitus. Hunc sensitivum ob meliorem distinctionem & aqvivocationem affectuum. dividimus in humilem & altum k) in humili verò appetitu affe-Etus non collocamus, nisi improprie.

d) Thomas. Phys. c. 28. S. 22. p. 138. e) Masenius in Palæst. Orat. c. 23. p.114. f) Didacus Saavedra Symbol. Pol. LXXXI. p. 674. diversitas, qvz in climatibus situ provinciarum, aëris contemperatione & alimentis cernitur varie discriminat hominum constitutiones, hæ verò ipsas deinde eorundem naturas. g) Barelajus in Icon. anim. c. 2. h) Strateman, l. 3. c. 1. Ethic. p. 131. 1) vid. S. s. hujus Sect. k) Thomas. Wisp. IN Virt. Cardinal. S. 14. n. 55. fq.

G. ic. Huc referimus etiam Organon illud omnium affechuum, tanqvam Subjectum secundarium, Cor. Sunt qvidam, qvistatuunt hepar, sed nobiscum consentit Fromondus. 1) Et-Lælius Peregrinus, qvod ad organon, inqvit, inter illas (facultates) nullum statuo discrimen, sed in corde utramqve constituo Qvod is de facultatibus loqvitur, idem de affectibus dicendum. Nam & si qvidem Affectus in jecore, ut cupiditas; alii in splene, ut lætitia, alii in selle, ut ira, dominari videntur, somnes tamen in corde; persiciuntur.

omnes agunt. m) Hoc verò bonum est vel simpliciter cognitum vel cognoscitur sub ratione præsentiæ aut absentiæ vid. Sect. III.

cessum hujus motus supra descripsi cap. V. Sect. I. Triplex sc. in omni Affectu est motus, unus facultatis cognoscentis ab objecto; Secundus facultatis appetentis à ju dicio; tertius totius hominis à facultate appetente & instrumentis; primus est causa secundus, secundus tertii. Primus minus propriè dicitur motus, secundus

magis tertius penitus propriè motus est.

g 13. Hic notetur etiam reflexio animæ, tam sensitivæ qvam rationalis supra se ipsam. Nam anima per sacultatem cognoscentem proponit sibi objectum amandum; deinde seipsam excitat ad amandum per appetentem, tertio hunc Affectum sui appetitus iterum per cognoscentem cognoscit. n) Nota: facultatem cognoscentem & appetentem late hic usurpari, prout etiam includunt intellectum & voluntatem; Phantasia Affectum suum cognoscit, ut cætera solet, non qvid sit, qvod facit Intellectus, sed qvod sit.

of. 14. Finis est actionum humanarum alacritas. Motus verò indicat aliquam alacritatem, sicut contrà hujus privatio, segnitiem præsert. Qvicqvid enim sine affectu sit segniter & cunctanter; ut contra, qvod cum affectu & animi concitatione, promptè sit alacriter & expedite, ut igitur stimuli sint ad honestas actiones,

Deus insevit nostris affectus animis. 0)

C 3

1) Fromond, l, 3, c, 9, art. 1, p. 729. & art. 3p. 739. m) Aristot. lib. 1. Pol. n) Fromond. l, c, art. 2, p, 736.0) Tilo rudim. Rhetor. lib. 2, c, 1, p. 96.

teratio corporis, eaque tum perfectiva, tum destructiva, & hæc crassioribus Affectibus accidit (2.) dilatatio cordis v.g. in amore, lætitia &c. aut constrictio e. c. in odio, tristitia &c. (3.) Frigesactio aut excalesactio membrorum. (4.) Palpitatio cordis in vehementioribus motibus. (5.) Color externus, vehementioris enim affectus indicium etiam est externus color. p) v.g. externus rubor & pallor, qvi extrinsecus in homine conspicitur. (6.) tremor membrorum & horror (7.) Virtus denique itemque vitium.

dii, & fletum, quem tristitiæ appendicem appellaveris. q) Risus est motus diaphragmatis & musculorum pectoris atque oris, ex delectatione, cum admiratione rei novæ inopinatæ & ludicræ. Nam jucunda & nova simul conjuncta, risum excitare solent. r) Jucunda verò gaudium, nova admirationem adserunt. Risus, si insonitum pulmonum emicet, cachinnus, sin in vocem exeat sletus, lamentum vocatur. Nota: Affectus plerum per vocem inarticulatam exprimuntur, sicut per articulatam conceptus.

Motus enim illi sunt ipsæ sormæ & accidentia qvædam homini per principia naturæ competentia. Sicuti naturæ facultate ridendi præditi sumus, ex qva deinde actus ridendi sive risus prodit; ita facultas appetendi etiam à natura nobis competit, ex qva actus illi aversandi proseqvendi prodeunt deinde. s) Plures Affectio-

nes easos disjunctas vide cap. II. fequenti.

o. 18. Adjuncta sunt iterum varia & innumera propemodum; v. g. voluptas & dolor. Hinc definiuntur communiter; Affectus sunt mutationes, quas dolor aut voluptas sequitur. 1) It. bonitas & malitia, quam Stoici pro proprietate vulgo habuisse videntur; Moderatio & exsuperantia Affectuum, nec non vehementia; Permixtio item voluptatis & doloris.

J. 19. Species cognatæ Affectuum funt Sympathia & Antipathia, nec non Metropathia quodam modo, ut & mores quos quidam lenes Affectus appellant, sed minus propriè, cum magis ad virtutes atque habitus accedant, quam ad Affectus. Huc refer

p) Dürr. probl. 48. p. 92. q) Frommond. l. c. p. 378. r) Francif. Valles. I. 5. c. 9. Contr. s) Piccol. p. 66. & 67. s) Arist. II, Nicom.

etiam famem atqve sitim qvæ videntur analogiam qvandam habere Affectuum; Sed Affectus non finnt, qvia non fiunt præcedente cognitione, sed stomachus pro diversitate siccitatis appetitum. illum creat; Huc accedit, qvod illi appetitus ratione compesca non possunt. Commodissimum igitur hic erit, cum Excell. Thomasio appetitum sensitivum parti re in Humilem & Altum. u) Altus appetitus est ea ipsa potentia, cujus actus vocantur affectus proprie dicti, ratione gubernabiles in homine, & in corde fedem. habentes. Humilis verò non in corde sedet, sed in inferioribus membris vegetativæ facultati destinatis, v.g. Genitalibus, ventriculo, ubi etiam fames residet. Fromondus ita x) respondet; fames & situs non sunt proprie actus appetitus sensitivi, sed sensus qvidam pruritus & convulfionis ventriculi, qvi antecedit adum appetitus, quem Affedum appellamus.

S. 20. Oppositum est à na Dera i. e. Immunitas ab Affectibus. Duplex verò à má deta est, crassa nempe illa, & omninò exagitanda, atque sana, limitibus suis circumscripta. Est enim & sapiens apathes, & stultus. Segnis atque stultus omni caret affectu etiam naturali, sapiens immunis est à pravitate & exuperantia affectuum. Homo enim est sapiens, humanique à se nihil alienum. existimat, ergò affectibus quoque præditus est. Hinc Seneca: Non educo sapientem ex hominum numero, nec dolores ab illo, sicut ab aliqua rupe nullum sensum admittente, submoveo. &c. Cur verò in sapientem non cadere affectus Stoici contendant, ratio est, quod ejus sapientiam, qua sapiens est, nullo errore obnubilare aut labe subvertere possint. Et salva hac interpretatione sensu à Peripateticis non dissentiunt. y)

\*) Thomas, disp. 11. Virt. Cardinal. S. 14. n. 55. 1q. x) 1, c. p. 40, y) Rap-

pole. ad lib. 2. Horat. Carm. od. 2. p. 1224.

#### CAP. II.

#### DIVISIONE AFFECTUUM IN GENERE.

Ausis affectuum sic cognitis, Divisiones illorum proponimus. Possunt etenim affectns dividi vel 1.) ratione Aqvivoci, 2.) Analonalogi, 3.) Subjecti & actus, 4.) Ordinis & Processus affectuum, 5.) effectuum, 5. Ob ecti, 7. Affectionum, 8.) denique Adjunctorum aliorum. Ratione

impropriè di cos, quô modo mores dicimus affectus 1.) propriè & impropriè di cos, quô modo mores dicimus affectus, 2.) in divinos, Angelicos, brutales & c. DEO & Angelis impropriè, brutis propriè, homini tamen propriissime competunt, 3.) in affectum, verum & apparentem, qualis fames & sitis. Hinc multò magis

plantis denegamus affectus.

Illi sunt in anima sentiente, hi in rationali. Affectus, inqvit Piccolom. a) est vocabulum ab uno, qvod variis convenit ordine qvodam. Dicimus inde nomen istud sensuum motibus competere
primariò, voluntatis verò secundariò, b) Primarii ut plurimum
cum magna corporis alteratione sunt conjuncti, & ad brutalium
indolem propius accedunt; Secundarii verò homini sunt proprii,

nec tam crassam turpitudinem involvunt.

6. 24, III. Sub ecti, & qvidem 1) ratione ipsius hominis, gyoad fexum, in masculinos & fæmininos; Fæminæ enim ad affectus procliviores; quoad xtatem in pueriles, juveniles, feniles &c. Huc etiam diversitas Nationum pertinet vid. superioris Cap. 5. it. affectus sapientum & stultorum, nec non divisio in sacros v. g. Christiana Charitas, & profanos, &c )2.) appetitus in sensitivos & rationales vel intellectivos, qvi non tantum differunt. Subjectis, quatenus sensitivi competunt homini ut animali, rationales verò, ut homini, sed etiam objectis, sensitivi enim sunt motus inferiores orti ex cognitione objecti similis; Intellectuales autem. funt motus interiores, qvibus homo excitatur, ad profequendum bonum Intellectui cognitum : Et efficientibus, prout sensitivi pendent à cognitione sensuum, illi verò ex intellectus cognitione & judicio; Differunt denique ordine inexistentia, sic sensitivi prius infunt homini, quam intellectuales vid fup. c. V. Sect. I. c) Uterque Affectus tam fensitivus quam rationalis partitur iterum in concupiscibilem, qvi in concupiscente; & Irascibilem qui in Irascente facultate locum habet, de qua mox DOTTP SHOURT HOVE DIVIDENDED SINGER MINESON Cap.

cap. III. hujus Sect. (3.) ratione actus, dispescuntur in prosecutivos boni & aversativos mali, sed hæc divisio cum priore in Irascibiles & concupiscibiles coincidit, si mentem Aristotelis respicimus.

f. 25. IV. Ordinis & processus motuum, dividimus in motum primum & ultimum. Primi non sunt in nostra potestate, ultimi verò sunt. Hinc Affectus alii sunt Inconsulti, qvi rationem præcurrunt & sine assensione siunt; alii Consulti, qvi adhibito rationis judicio cum assensu fiunt. Affectus Inconsulti seu motus primi vocantut etiam Affectus Præcipitantiæ; Affectus verò consulti iterum sunt vel domiti; vel indomiti. Indomiti vocantur Insirmitatis Affectus.

6.26. V. Effectuum, in Perfectivos, qvi subjectum suum perficiunt, & maxime naturales sunt; ac destructivos, qvi subjectum. destruunt, & tantum non opprimunt; Suntés non naturales illi,

qvi ex habitu aliqvo vitiolo proveninnt.

J. 27. VI. Objecti, (1.) in Affectus Objecti præsentis v. g. lætitia; vel absentis, ut tristitia, spes (2.) in Affectum determinatum vel ad bonum, ut Amor, gaudium; vel ad malum, ut odium. & tristitia. Loquor hic de bonitate & malitia, quatenus naturalem convenientiam, aut disconvenientiam cum subjecto denotant. Et hoc modo objectum illud indifferens non est; Non enim nisi bonum appetimus, interim tamen si consideretur in ordine ad mores, potest dici indifferens, prout à bonitate & malitia morali abstrahit v. g. cibus, potus. Hinc alius Affectus, hoc modo qvidem dicitur indifferens v. g cupiditas cibi, honoris &c. cui deinde moralitas introduci debet, & tunc alii Affectus boni, alii verò mali evadunt, v.g. cupiditas cibi moderata, vel immoderata. Ab objecto moraliter considerato, alii Affectus dicuntur honesti, ut Amor mutuus inter parentes & liberos, isqve moderatus qvidem; alii turpes; item utiles, ut Amor concupiscentia, qvi in contra-Cibus dominatur; &noxii alii: alii deniqve jucundi,ut amor Amicitiz, letitia; & molesti, ut tristitia. Honesti & utiles in voluntate jucundi in sentiente facultate sedem habent.

of. 28. VII. Affectionum, hocmodo, Affectus alii funt (1.) naturales vel non naturales. Aristoteles lib. V. Nicom. cap. 8. vocat naturales, qvi ex natura conditione, omnibus aqve insunt

D

homi-

hominibus, quales sunt Amor, Ira, Metus &c. Non-naturales verò, qvi ex habitu vitiofo spontè contracto aliqvibus insunt, qvales funt illi, qvi ex habitu ebrietatis aut avaritiæ &c. proveniunt, ut nimia veneris cupiditas &c. & hi,non tam funt Affectus, quam. vitia. Nec non illi affectus quorum ipfa nomina implicant pravitatam aliqvam, ut loqvitur Aristoteles, quales sunt invidia, Ja:xaioexania. d) (2.) Simplices vel mixti. Simplices ab uno objedo saltem dependent, & alium sibi admixtum affectum non habent; ut Amor, Gaudium, Spes &c. Mixti, qvi ratione plurium. objectorum ex aliis constant, v. g. ira, Zelus, vid Sect. HI. (3.) vel Indifferentes, qvi neque boni neque mali funt, ut cupiditas, potus; vel determinati, qvi pro diversitate subjecti vel objecti, boni vel mali funt vid. f. sequentem, item præcedentem 4.) vel Subtiles denique vel crassi ;Illi resident in facultate interiore & rationali; Crassi verò in Inferiore appetitu & manifestam corpori alterationem imprimunt, ut Amor sensualis vide & 23. hujus capitis.

§ 29.IIX. Adjunctorum (1.) Alii funt moderati, qvi jam cum virtute conjuncti; vel immoderati, qvi rationis imperio reluctantur; dicuntur alias virtuosi & vitiosi, boni & mali. Hic verò meminisse oportet; Affectus posse dici bonos & malos, non tantum. ex regimine rationis, verum etiam ex objecto, unde specificationem suam seu denominationem accipiunt, uti dictum est g. 27. hujus cap. (2.) Ordinati alii aut Inordinati, utrique vel Phylice vel Ethice vel utroque modo. Duplex enim ils potest inesse ordo, naturæ & virtutis, e) ordinati natura, ut qvando motus cietur positis omnibus ad movendum requisitis; Inordinati verò, qvi ex vitiosa subjecti aut se. suum dispositione v. g ex morbo aliquo aut delirio proveniunt. Ethice inordinati nihil aliud funt quam vitia ipsa (3.) ratione durationis, alii sunt momentanei & minus durabiles alii verò durabiles. Illi citò pereunt, us en ma egda; Hi verò sive permanentes, qui semel inducti ægrè & difficulter expelluntur v. g odium inveteratum (4.) ratione graduum intentionis, sunt vel lenes vel vehementes. Per benes h.l. non intelligimus non,

d) vid. Hornei. Philos. moral. lib. 2. c. 6. §. 12. p. 223. e) vid. Alsted. Pathol.

qvia hæc ad naturam habituum magis accedunt, sed næ3n! etiam, si modo cum minori motu aut vehementia siant. Fatendum
enim est divisionem hanc differre accidentaliter saltim vid. §. 16.
Sect. I. Unde non probamus illos Autores, qvi non à næiste distringvunt ratione vehementiæ, melius faciunt illi, qvi differentiam à diversitate personarum petunt. (5.) Ratione approbationis,
qvi dam sunt grati, qvi cientur & consistunt cum voluptate propter objectum gratum; nonnulli ingrati, hi consistunt cum dolore
propter objectum ingratum, dicuntut aliàs Affectus approbationis vel improbationis vide Sect. III.

#### CAP. III.

De

#### DIVISIONE AFFECTUUM IN CON-CUPISCIBILES ET IRASCIBILES

IN SPECIE.

S. 30.

Divisimus supra Affectus in Irascibiles & Concupiscibiles, quam distinctionem, cum variis difficultatibus laboret, & implicata, sit, in hoc capite prolixius evolvere atque examinare, operæ precium existimamus, cum diversorum summorum que Philosophorum, diversæ sententiæ & opiniones id à nobis exigant.

9. 31. Explicatio verò hujus divisionis petenda ex subjecto ejus és distinctione, à qua nostra divisio hausta est, tres verò potissimum enumerentur sententiæ samosæ: Platonis alia, Scholastico-

rum,& Aristotelis alia.

6. 32. Sicuti verò Affectus denominationem suam maxime accipiunt ab objecto, ita & differentia in hac divisione ab eodem objecto desumi debet. Nobilis enim facultatum ab objecto distinctio est a) & in plerisque primas tenet. Verum enim verò objectum id ipsum est, quod toties penes Autores in controversiam venit, eosque tantum non in diversissimas traxit sententias.

§. 33. Platonem enim si respicimus, ille concupiscibiles Affectus ad plantas quoque relegavit, & ejusmodi objecta ipsis tr = buit, quæ secundum Arist. brutis hominibus que communia esse dicundicun
D 2

dicun-

") Thomas, Disp. II. Virtut. Cardinal. 9, 17. not, 101.

dicuntur, Irascibilibus verò, qvæ homini propria, Plato tamen illa brutis etiam assinxit. Nimirum bona seu voluptates corporis, & harum instrumenta divitias, objectum din Ivuias, Ivu

S. 34. Plantale verò bonum dabat Plato, pro objecto Affe-Etibus concupiscibilibus, & brutale b) qvod brutis contra Plantas proprium est, Irascibilibus. Plantale verò bonum existimavit esse, cibum, potum, rem veneream & horum instrumenta divitias, qvæ omninò voluptates corporis funt; brutale autem victoriam, honorem, gloriam &c. Nam in brutis animofioribus, ur eqvis & gallis, studium quoddam honoris manifeste animadvertere licet. Quam sententiam etiam secutus est Piccolomineus: Irascibilibus bona animi; concupiscibilibus verò bona corporis objecta propria facit, qvi & Aristotelem in similem sententiam trahit, sed falsò, vide Piccol, prolixé p. 92. Ubi & differentiam aliam dat, inqviens concupiscibiles circa finem, Irascibiles verò, circa media. occupatos esse potissimum. Qvæ sententia cum multis obscuritatibus laboret, à nobis meritò rejicitur; Plato enim ipse sibi non satis constat, cum ipsi idem sit Im Doula seu concupiscendi facultas, quod profequi, & Junis feu Irascendi, quod aversati aut fugere; at verò profeqvi, ad animi bona, & aversari contra, ad corporis mala applicat, in exemplo illo, qvod Excell. Thomasius adducit in disputatione quadam, c) & habetur apud Platonem IV. de Rep. fol. 644. Leontius quidam injecta publicæ fententiæ cadavera fimul gestiebat videre, (hæc curiositas sciendi, est bonum animi omninò) simul aversabatur (natifea verò ista rei fœtidæ, malum corporis est, qvod sensibus ingratum, sicuti illud intellectui jucundum bonum est.)

6) Thomas. I. c. n. 109. sqq. c) id, I. c. n. 161, & 124.

35. Altera est Scholasticorum sententia, d) qvi statuunt, eos Affectus ad facultatem concupiscibilem referre debere, qvi tendunt in bonum sensibile absolute, ad Irascibilem autem, qvi in bonum i dem teruntur, sed sub ratione arduitatis aut difficultatis, quam sententiam ure meritoque resutat Piccolomineus, cum nulla efficaci ratione firmata sit; arduum enim & non arduum. five facile & difficile, non constituunt distinctum objectum, ad distinctam facultatem pertinens, cum magis & minus speciem variare aut constituere nequeant. Qvid qvod Aristoteles ipse doceat, animæ facultates, & consequenter ejus functiones etiam & motus, per objecta, fines & actiones, non per facile aut difficile distingvi debere. Hæc enim funt differentiæ accidentales, non efsentiales aut specifica, ut recte observatum est à Piccolomineo. e) Præterea Scholastici Aristotelem explicant, ad Platonis tamenmentem propius accesserunt; Bonum enim arduum cum brutali illo Platonis benè convenit.

g. 36. Tertia est Aristotelis, que cum illa divisione, qua Affectus partiuntur, in Profecutivos boni, & aversativos mali, coincidit vid. cap. 1 hujus Sect. Licet enim Aristoteles, nullo in loco, quantum selri potest, mentionem injiciat hujus explicationis, nec determinet, qvi ad qvam facultatem pertineant. Magnæ tamen autoritatis Viris commodissime videtur, concupiscibiles esse eos, qvi circa bonum appetitui utriqve i.e. sensitivo & rationali, secundum nostram receptam sententiam gratum atque conveniens funt occupati; Irascibiles verò, qvi ad malum iisdem appetitibus adversum & inconveniens determinantur. Concupiscere enim est rem sibi gratam expetere; Irasci verò propulsare aut propellere

molestam.

9. 37. Quæ sententia & interpretatio ad Aristotelem explicandum & intelligendum, magnopere conducit, & potissimum in Ethicis usum sum, in virtutibus dijudicandis, habet. Hinc videmus Aristotelem nobiscum sentire in actu exercito, licet non in actu signato. Imò hanc interpretationem ab objecto desiumtam, mirifice ejustem objecti oppositio commendat. Opposita enim

d) vid. Stratem. Alsted. Frommond, &c. e) p. 48. vid. Durr. p. 129. Instit. Ethic.

species variare in confesso est, ita ut bonum concupiscibilium, ma-

lum verò irascibilium objectum affectuum sii. f)

Concupiscibiles & Irascibiles differant realiter. Discrimen enim hoc rationis esse ex Platone & ristotele constat, quanquam ex illo obscure. Hoc quidem negare non possumus Affectus inter se alias differre realiter, quia sunt motus & operationes anima. g) Attamen hi ipsi ex ea ratione, qua concupiscibiles quave Irascibiles sunt, realiter non differunt. Sunt enim conceptus saltim rationis, qui discrimen in re non constituunt, cum Affectus ita dicantur, quatenns à concupiscibili vel Irascibili appetitu proveniunt, suamáve appellationem accipiunt. b)

f) vide has sententias prolixius persequenté atque explicantem Excell. Thom. loco sæpè citat. g) id. Phys. c. 43. 5.15. p. 207. h) vid. Dürr. Probl. p. 98.

### ilstricture man tempo SECTIO III.

## NUMERO ET SPECIEBUS AFFECTUUM.

Xplicato specialis in antecedenti Sectione de divisione in Concupiscibiles Affectus, & Irascibiles, vel ob hanc rationem necessaria suit, quod species Affectuum secundum illa judicari debeant, uti patebit in hac Sectione ultima, quam subjicimus. Esto igitur

# DE NUMERO.

SUper est adhuc explicatio de speciebus Affectuum, earundemque numero. Satis enim explicatum este mihi videtur, in quantum ad naturam, definitionem, at & divisionem ipsorum pertinet.

fouritatibus, nec non difficultatibus est, & ut Piccolomineus amat loqvi; Perturbatio hydra est multorum capitum, nihil enim aut parum certi de numero Affectuum penes summos Philosophiæ Autores plerosqve, & si qvi rationem ejus inierunt, ad modum tamen hæstant diversissimis suis sententiis.

f. 4. Aristotelem si consulimus, atque evolvimus, nihil certistatuit, de numero lib. 1. enim & 2. Rhetor; admodum multos recenset, alibi verò hunc ordinem observat; Perturbationes, inqvit, dico, cupiditatem, Iram, 90µ00, voluptatem aut dolorem. Ex his constat determinatum numerum Aristoteli non suisse Affeduum.

dem sex enumerat, voluptatem sc. & dolorem, tanqvam Principia, qvibus subjicit audaciam, & metum, spem denique ac Iram, alibiassimat Categorice Affectus esse innumeros, voluptates enim, inquit, & dolores, cupiditates, timores, innumera qvidem sine no-

mine, nominatæ qvoqve permultæ.

Gap.III. verò dicit; perpessiones anima, quas omnes cognoscunt, sunt Excandescentia, Ira, Timor, Mœror, Invidia & Cupiditas vehemens, his accentet denique ex sua sententia, amorem & odium; Sed, si simplices enumerare voluit, non rectè invidiam inter eas refert, insuper etiam insufficiens enumeratio est, quod ex oppositis neglectis videmus, sic Galenus quoque parum sibi constat, in Affectuum assignando numero. a)

a) De numero vide Piccol, prolixè gr. 1.c. 10. p. 81.

#### CAP. II. DE NUMERO CERTO.

S. 8.

Diversas iterum hic invenimus sententias samosiores. Prima opinio duo genera Affectuum statuit, qua Aspassi est, qui duas illas priores Perturbationes quas Plato recenset, pro communibus assimat, ita ut ad has duas omne genus reliquum Perturbationum possit reduci. Quam sententiam prolixè resutavit Piccolomineus, a) & jure quidem. Aristoteles enim X. Nicom. c. 3 & 4. voluptatem non esse motum asserit, sed motum sequiposse, quatenus per motum aliquid nobis consequimur accommodatum, ut ex opposito consurgit dolor. Distinguendum tamen interimest, inter voluptatem propriè & impropriè sumta. Aspasius in genere voluptatem

Little Parties

tatem definit. Voluptas, est operatio secundum naturam non impedita, sed nimis arctus numerus est, adeoqve adhuc confusus.

fententia non potest concedi (i.) eo qvod qvidam sint, qvi ex Affectibus nominata genera planè excludant, & principia saltim Affectuum esse dicant, (2.) nimis latè horum significatio extenditur, ita ut nomine amoris, omnis Affectus concupiscibilis denotetur. Odii verò omnis Irascibilis, cui sententia etiam subscribere qvo-

dammodo videtur Piccolomineus.b) santalina visidal and to

distinctionem desumit, à diverso actu, sive sine perturbationum, quem triplicem esse asserit; Animum enim tendere, vel ad apprehensionem, quod ei competit per voluptatem, vel ad sugam, quod tacit per dolorem; vel ad repulsionem, quod per Iram assequitur. Hac sententia, quam Turisano adscribunt Monacho, videtur in recessu quid habere. Potest enim confirmari per triplicem motum spirituum, insitiés caloris; hoc modo: spiritus in Perturbatione vel per Voluptaté essunduntur, ad externa tendunt, vel interna repetunt per dolorem; vel partim ad externa reseruntur prorepellenda injuria, partim ad interna, per conjunctum dolorem, ut illis evenit, qui irascuntur.

oloris vocabulum nimis impropriè usurpatur. (2) Species specialissima annumeratur ad genus commune, qvalis est, ira qvæ ocpata est in reponenda injuria; verum Injuria, non est commune illud objectum malum, sed species mali (3.) ex probatis constat, Iram este affectum mixtum. De compositis verò eleganter Piccolomineus: Mixtum & compositum non potest statui Genus, unaucum componentibus, 1. e. simplicibus, se haberet enim acsi in-

ter prima corpora numeraremus, elementa & mixtum. d)

nera Affectuum, que apud Stoicos recepta & vulgata nimis est, diversimode tamen referri ab Autoribus solet qui eam recensent, & cum eis Cicero; voluptatem, dolorem, timorem, & libidinem, alii pro libidine substituunt spem. Et hos quatuor Affectus in.

certas

certas classes distribuunt, quas objectum pro diversitate temporis

suppeditat.

f. 12. Circa præsens enim, inquiunt bonum, occupatur lætitia (sive Gaudium vel delectatio, item voluptas certo sensu accepta) circa præsens malum tristitia (dolor) circa suturum bonum desiderium (cupiditas vel libido & secundum alios spes)
circa suturum malum suga (abom inatio, item timor & metus. e)
Hasce quatuor passionns expressit IV. Æneid. eleganter unico
nec toto versu Virgilius:

Hinc metuunt, cupiunt que, dolent, gaudent que.

6. 13. Huic sententiæ etiam adstipulatur, Fromondus; f) & illos in duas classes redigit; Alteram quæ bonum, & alteram quæ malum respicit, quam dichotomiam non improbo quidem, sed numerum diminutum & contractum nimis rejicio; Defendit qvidem hanc fuam affertionem laudatus Autor, distingvendo inter Affectus Principales & minus principales; reliquos appellat passiones minus principales, qvibus annumerat etiam amorem & odium, dicens has ipsas non passiones esfe, sed principia tantum. & rudimenta aliarum; Nosillas non excludimus à confortio principalium, cum æqve simplicitate sua gaudeant, atqve illæ quatuor, à Fromondo recensitæ, atque ad has classes, absque ullo alio respectuaut conditione optime referri possunt, divisionem. nimirum illam,qva in Principales & minus principales, & illam. qua in Simplices & compositas dividuntur, habemus pro aqvipollentibus, ut ne per distinctionem ac divulsionem simplicium. à principalibus confusio siat. Esse verò simplices, ex ipsius confessione colligimus, dum amorem definit : esse primam inclinationem,& simplicem complacentiam in bono fecundum fe, non considerando illud, ut absens aut præsens. Jam verò denominatio classium utrarumqve, ab objecto simplici desumta est, non à præfentia aut absentia ejus. Qvid obstat igitur qvo minus non hoc folum, fed & aliud par simplicium ad has classes revocemus. Sed prolixi nimis præter opinionem fuimus, ergò pergimus.

6. 14. Supersunt adhuc alii Autores, qvi eundem qvidem numerum retinent, sed species tamen diversas enumerant; ratio-

P) Thomas, Phys. c. 48.5.108. p. 257. f) From. I. 3. 0 9. art. 3. p. 737.

nem verò divisionis hujus, sumunt ab ordine seu processu motus, utiPiccolomineus sacit. Datur enim, inqvit, in qvolibet motu ac in universo progressu perturbationu, principiu, medium, & sinis, in sine, pergit, non servatur motus, sed aliqvid ex motuconsurgens & possessio objecti. Huc refert voluptatem & dolorem. Propterea inqvit, servatur motus solum à principio admedium, & à medio ad sinem, qvæ statui possunt prima capita perturbationum; postea in duas partes secat hunc progressum, principii unam & medii alteram, ad has revocat qvatuor genera Affectuum, ita, ut Amor & Odium principii, An Suula verò & Suud; h.e. cupiditas & animostas (ut loqvitur,) medii locum obtineant, & tandem in epilogo duo prima genera, Amorem & odium in utroqve appetitu collocat; reliqva verò distincto appetitui adjungit, cupiditatem qvidem cupiendi, animi vigorem appetitui Irascendi. Neqve tamen in hoc ipso sibi satis constat.

munem divisionem Affectuum in concupiscibiles & Irascibiles

recurrit,nec fatis accurata eft.

f. 16. Tandem etiam ad hanc Classem referre cogor Cajetanum, qvi fundamentum suæ divisionis petit ab ipso motu, ejusque opposito, non privativo, sed positivo, & ad qvatuor genera omnes reducit hoc ordine & serie; vel enim, inqvit, dicunt motum ad bonum; vel motum à malo; vel qvietem in bono; vel inqvietudinem in malo. Qvam divisionem reprehendere non valemus, qvia ad sententiam nostram applicari potest, qvamvis ipse ad Scholasticorum divisionem respecerit, qvam nunc subjicimus.

Scholastici statuunt, numerus est, sex Affectus primarios in concupiscente, aqvinque in Irascente collocantes, hoc ordine digestos, ut sex concupiscibiles occupati sint circa bonum, ut Amor, desiderium a latitia; circa malum, odium, suga a tristitia, qua a se, invicem distinguunt, quatenus illud objectum, velabsens vel prassens est. Amor, inquiunt, est inclinatio ad bonum; desiderium motus, inclinationem sequens ad contequendum bonum absens;

lætitia est qvies & possessio in illo bono præsente. Ex parte contraria itidem, odium est declinatio à malo; suga motus hanc sequens, qva qvis à malo se distrahit; tristitia verò inquietudo qvædam, in malo, qvod essugere non potueris: Qvanqvam alii tristitiam, qvieté dicant in malo, sed violenta, & ex adverso lætitia est, qvies m bono naturalis.

f. 18. Quinque Irascibiles iterum objectum habent; vel bonum, ut spes & desperatio; vel malum ut Audacia, timor, & Ira. Circa bonum si apprehendatur, ut possibile spes occupatur, sin ut impossibile desperatio; versus malum autem, si suturum est, & aggrediendum audacia; sugiendum verò timor; Sin præsens, ira. b)

6. 19. Sed licet Hi rem propius tangant, & numerum nobis quoque satis amplum admetiantur, quia tamen sundamentum principale, ab arduo & non arduo petunt, numerus nobis displicet, præsertim cum Iram inter simplices species referant, quæ tamen insima est & specialissima i) aliqua species, nihil præterea uti in priori sactum est, huic speciei opponant.

J. 20. Cæterum dissimulandum non est, plerosqve Eruditorum hanc sententiam amplecti, qvod facit & Alstedius, Stratemann. Hornejus, & Dürrius, qvi tamen sundamentum, divisionis

principale rejicit.

f. 21. Numerum eundem retinet etiam Gutberleth in Patholog, sua, quam laudat Alstedius, ob elegantiam & methodum. Recenset autem Affectus à Scholasticis non nihil recedens, in hoc ordine 1.) tres approbationis, cum voluptate conjunctos, propter objectum gratum; hi sunt vel temporis simplicis, præsentis qvidem lætitia; suturi spes; vel conjuncti, ut Amor. 2.) Octo improbations, propter objectum ingratum: & illi sunt, vel simplices vel mixti; Simplices objecto præsente, aut in statu nostro malo, tristitia; aut in alieno malo, misericordia; bono verò Invidia; objecti suturi, metus. Mixti sunt vel ex diversis compositi, ut Ira & odium; vel ex oppositis ζηλ & Επιχαιφενανία.

6. 22. Hæc divisio maxime probata videtur Alstedio, nobis tamen nec numerus, nec partitio placet. Nescio enim qua ratione

h) Thomas, c. 1. 5. 109. sqq. i) id. ib. 5. 138.

tione aliquot simplicium omittat, & vicissim addat alios compositos, & insuper eos annumeret, quorum ipsa nomina implicant pravitatem aliquam, quales sunt Invidia, In xaspenania & species in-

fimas etiam, qualis Ira & Misericordia.

f. 23. Aliorum opiniones & numerum, ne nimium crescat hoc pensum libentes omittimus ad nostram sententiam propius accedentes, qvi aliorum desiderat sententias, consulat Alstedium, qvi inter eos, qvi qvatuor statuunt non Stoicos, duntaxat, sed & Academicos Lactantium, Nyssenum, Augustinum, Prosperum, Hieronymum & Damascenum, numerat. Nemesius omnes ad qvinarium teducit Assectus, Fracostorius decem sive undecim recenset, sed à Thoma & Scholasticis in pleris precedit. Cardanus viginti facit, totidem serè Ludov, Vives, Sunt & alii, qvi octo numerant.

## -st aup strateforestord CAP. III on word

NUMERO SIMPLICIUM.

J. 24.

TT verò nos facilius felicius que expediamus, non omnium Affectuum numerum hic comprehendere animus est, sed eorum
tantum, quos simplicitas commendat. Hic præeuntem, habemus
Flaminium Nobilium, qui decem in universum numerat Affectus
simplices, quinque circa bonum, circa malum totidem; priorem
quinarium absolvunt, Amor, desiderium, spes, gaudium & gratitudo; Posteriorem singulis iis affectus oppositi; Odium Amori, desiderio suga, spei timor, tristitia gaudio, gratitudini denique ira.

fermè ejusdem verbis huc apponimus; In bonis hanc seriem observat: Si res objecta, inqvit, afferat voluptatem, excitatur in appetitu Amor; seqvitur conseqvendi desiderium; inde spes; Qvod
si ea aliqvando potiatur, Gaudium emergit; Gaudium vero est
qvædam facultatis appetentis qvies in re exoptata; qvod si rem,
qvam cupiit, alicujus opera acqvisierit, Affectio qvædam innascitur, qva illi, à qvo benesicium accepimus, gratiam referre cogitamus, & à nonnullis gratitudo vocatur.

S. 26.

g. 26. In malis eandem propemodum: ut, cum voluptate sensus afficiebatur, ex re consentanea, appetitus excitatus eam amabat, cupiebat, sperabat, possessa gaudebat, adjutori gratiam referre volebat. Ita rem à se discrepantem adeo prosequitur, sugit, ne vel in gratiis eveniat, timet, præsente tristatur, irascitur ei, per quem evenit 4.)

6. 27. Hæcce partitio nobis videtur optima inter recensitas, nisi qvod aliqvid adhuc mutatum velimus, cum Excellent.

Thomas in Physica.

g. 28. Denarium verò illum non immutabimus, cum maximè in delitiis sit orbi erudito, & Pythagoreis præcipuè, sed absit à nobis, ut hic suspicio superstitionis ullius in nos caelat, quasi pro persecto illum veneremur, quod Pythagorei saciebant.

Flaminii, ex parte igitur immutabimus hanc divisionem.
Flaminii, ex parte retinebimus. Ut igitur in denarium excrescat numerus noster, postremos illos duos plane è numerosimplicium exterminemus, cum constet esse specialissimas. Gratitudo enim benesicium, ut boni, ira injuriam, ut mali speciem respicit; hac est cupiditas vindicta, illa gratia referenda.

f. 30. In corum verò locum succedat aliud par, quod Flaminius omisit, desperatio nempe & Audacia, nihil enim im-

pedit, qvo minus simplicibus annumerentur.

gvinqve ad bonum, & qvinqve ad malum revocat. Fundamentum enim nobis aliud non est, qvam qvod hic suppeditavit Flaminius, qvia hoc ipsum, nostra illa communis divisio, in irascibiles & concupiscibiles, obtinet; subdivisionem autem, ex illa Scholasticorum petimus, præsertim cum Flaminius superficialem eam saltim dederit. Differentias igitur objectorum, in hanc seriem redactas accipe.

of. 32. Objectum erat vel bonum vel malum, utrumqve ita se habet vel 1.) simpliciter, vel 2.) sub conceptu præsentiæ aut; absentiæ 3.) absens iterum cogitari potest, vel ut possibile, vel impossibile; hanc appellare posses absentiam absolutam, il-

lam verò secundum qvid.

of. 33. Reductionem autem sinstituere volumus, videndum est, qvi Affectus versentur circa bonum & malum simpliciter, & cum indifferentia; qviqve circa illud cum addito, qvatenus præsens vel absens est, in qvo negotio Scholasticorum distinctio nos apprime adjuvat.

J. 34. Ad bonum igitur simpliciter, reducimus Amorem, autmalum odium; ad bonum verò absens desiderium; ad malum abominationem sive sugam; ad bonum quatenus est præsens lætitiam, & ad malum tristitiam; rursus ad absentiam objecti possibilem boni spem; mali verò metum; ad Impossibile absens bonum, desprationem; malum audaciam, vel si mavis, securitatem.

g. 35. Hic notandum est, impossibilitatem illam dupliciter posse considerari 1.) absolute. 2) Secundum qvid, si priori modo explicas ita, ut malum absolute non possit sieri præsens, nec metuendum sit, etiam nobis otiosis, & nullis adhibitis mediis, securitas locum obtinet; sin posteriori, ut malum illud absens, nunquam sieri possit præsens, nisi secundum qvid i.e. repugnando, mediisque adhibitis, audacia; occupat. Hoc addere debuimus, ut scrupulus adimatur, cur decadem excurrat hæcce enarratio. b)

6: 36. Nunc facile ex prædictis patebit opinor, qvomodo Affectus ad generalem divisionem illam reduci possint, qva mediante alii sunt Irascibiles, & concupiscibiles alii. Res cognitu facilis est, modo objecti ratio habeatur, ut illos, qvi circa bonum ad concupiscibiles, & qvi circa malum objectum, versantur, ad Irascibiles reducamus.

J. 37. In facultate nempe concupiscibili, sedem habent; amor, desiderium, gaudium, spes & desperatio; In Irascibili odium, abominatio, tristitia, timor sive metus, & audacia deni-

que vel certo modo, securitas.

J. 38. Operæ qvidem precium eslet, ad species specialissimas, descendere etiam, eas ép ad suam qvamép classem redigere, sed cum nulla difficultate hoc, qvicqvid est, negotii, laboret, supersedere hic animus est. Etenim, si Objectum est species boni, ad Concupiscibiles reduc, sin mali ad irascibiles. De mixtis verò intricatior resest, ut & eorum qvi bonitatem aut malitiam incurrunt, sed hic aut à potiori siat denominatio, aut ad utramés specimem reserantur, e à tamen conditione, ut ne injuria siat Classi nostræ simplicium. Sic iram ad concupiscibiles possumus revocare, cum sit cupiditas vindictæ, Est autem vindicta bonum vita jucundius ipsa ut Poëta ait, Inde etiam videmus, iram non solum esse affectum mixtum, sed etiam insimam speciem aliquam.

§. 39. Prætereà hic notamus, quod reductio nostra ad concupissibiles & irascibiles, non ex omni parte, uti quidem videtur, cum illà Gutberlethi conveniat, quà alii ad affectus approbationis, alii vero ad improbationis illos reseruntur. Hoc autem sit, propter diversum objectum, Illi enim objectum est gratum & ingratum, nobis vero bonum & malum. Ab illo affectus possumus dicere gratos, qvi cor dilatant at qve extendunt, & ingratos, qvi

constringunt & comprimunt.

J. 40. Gratos vocamus, Amorem, desiderium, gaudium, pem, audaciam, (vel securitatem); ingratos, odium, abominationem, trissitiam, metum, & desperationem. Faxit autem Desis ter Optimus terés maximus, ut nunquam de salute nostra deperemus, in cujus gloriam & hæc nostra opella cedation.

6) ib. id. 9. 137.

#### Tantum.



#### ERRATA.

SECT. I.

6. 14. lin. 12. proappetitus leg. appetitum.
13. (b) Gnosol, leg. Gnostol.
18 lin. 2. ex leg. Ex.
19. lin. 5. ac an. leg. ad animæ.
30. lin. 7. omnibus leg. ex omnibus.
34. lin. 4. per leg. pro.
47. lin. ult. affectu leg. affectus.
52. lin. 5. illa leg. illæ.
lin. 10. à suo bono leg. à suo malo,
59. lin. 5, naturali leg. naturalis,
60. lin 1. hic leg. sic.

SECT, II,

7. (g) Barelajus leg. Barclajus,
10. lin. 2. secundarium leg. qvodammodo secundarium,
19. l. 16. situs leg. sitis,
21. lin. 7. differunt. del. punctum.

SECT. III.

6. 1. 1.1. Explicato lleg. Explicatio.