Philosophia sceptica, extracto de la physica antigua y moderna, recopilada en dialogos entre un Aristotelico, Cartesiano, Gasendista, y Sceptico / [Martín Martínez].

#### **Contributors**

Martínez, Martín, 1684-1734 Aristotle Descartes, René, 1596-1650 Gasendista. Sceptico.

### **Publication/Creation**

Madrid: A. Marin for F.G. del Mazo, 1768.

#### **Persistent URL**

https://wellcomecollection.org/works/k5ex5qbh

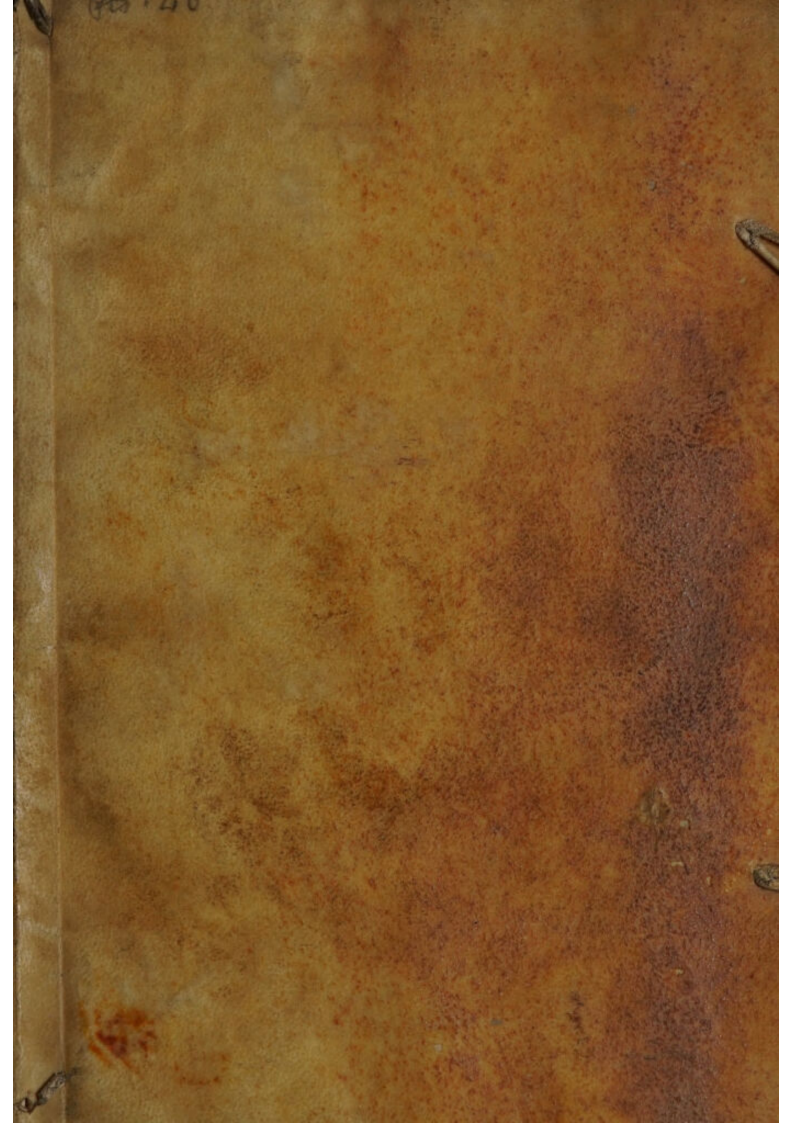
#### License and attribution

This work has been identified as being free of known restrictions under copyright law, including all related and neighbouring rights and is being made available under the Creative Commons, Public Domain Mark.

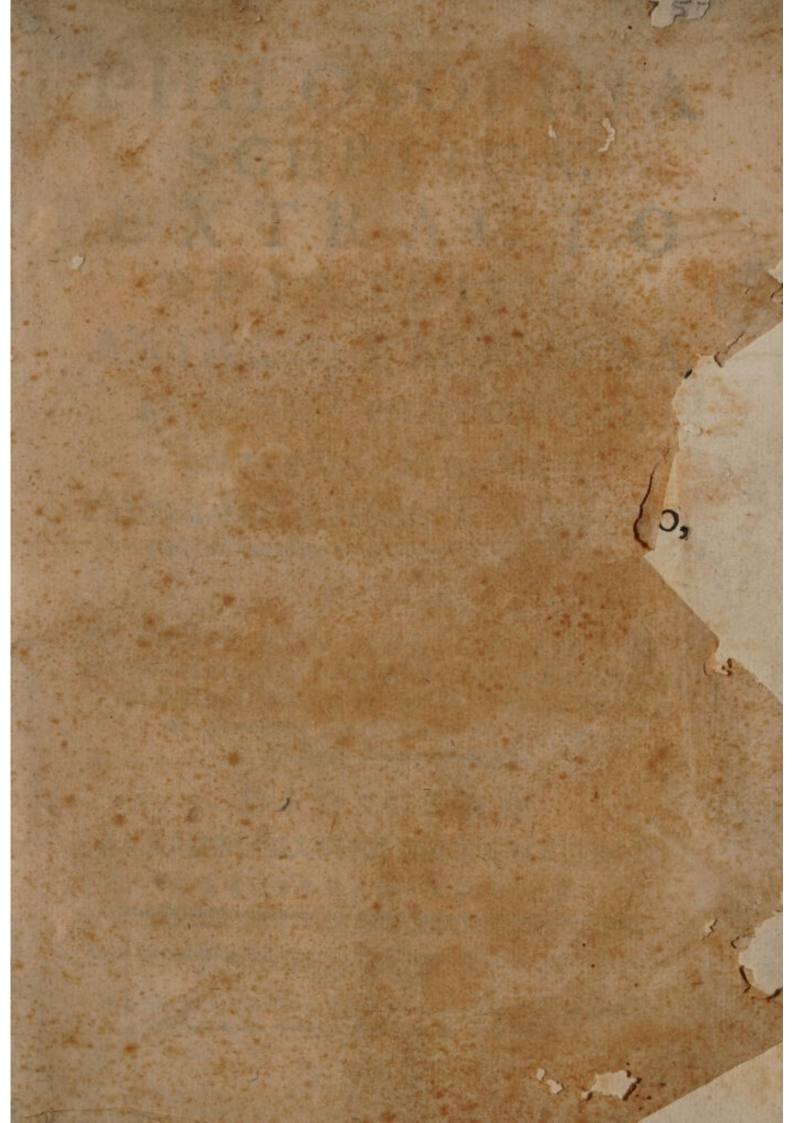
You can copy, modify, distribute and perform the work, even for commercial purposes, without asking permission.



Wellcome Collection 183 Euston Road London NW1 2BE UK T +44 (0)20 7611 8722 E library@wellcomecollection.org https://wellcomecollection.org









57605

# PHILOSOPHIA SCEPTICA, EXTRACTO

DE LA PHISICA

ANTIGUA, Y MODERNA,

RECOPILADA EN DIALOGOS,

ENTRE UN ARISTOTELICO,

CARTESIANO, GASENDISTA, Y SCEPTICO, para instruccion de la curiosidad Española.

### POR

EL DOCTOR DON MARTIN MARTINEZ, Medico de Camara de su Magestad, Socio, y Ex-Presidente de la Regia Sociedad de Sevilla, Professor público de Anatomía, y Examinador que suc de su Real Proto-Medicato.

### DEDICADO

A LA MISMA ILUSTRE DOCTA SOCIEDAD.

TERCERA IMPRESSION.

CON PRIVILEGIO. En Madrid: En la Imprenta de ANTONIO MARIN.

Año de 1768.

Se ballará en la Libreria de Francisco Gonzalez del Mazo, frente de las Gradas de San Phelipe el Real, con las Obras del Autor. In Phisicis ubi natura opere, non abversarius argumento constringendus est, elabitur plane veritas ex manibus propter longe majorem naturalium operationum, quam verborum subtilitatem. Verulam. de Augment. scient.

APHOSOPHA

SOEPTIOA

At quoad syllogismorum formas, animadverti, non tam prodesse ad ea, quæ ignoramus investiganda, quam ad ea, quæ jam scimus aliis exponenda; vel etiam ut ars Lullii ad copiosè, & sine judicio de iis, quæ nescimus, garriendum. Cartesius dissert. de Method.

DEDICADO

de la Regue Sociedad de Souths, Profesion marach

de Antemen , o Examinador que fue

de la Real Loorent trefferre.

A LA MISMA ILUSTRE DOCTA SOCIEDAD

TERCERALMERESSION

Con Privile Co. En Madell : En la Imperson de Annonto Manna de Ano de Collana de Collana

EL DOCTOR DOWN AS LETTAL A

Medico de Camara de fue Adam Laia, Soco, y E



## MUYILUSTRE REGIA SOCIEDAD.

el info de mishejos a despues acedo en Buena

den , quando passe en assistencia del Exce-

loutissimo Señon Marines de Santa Cruz, co

(em aquellos ratos en que ocia nervus agebac) d

y by day at priblice por implanting de algunes

Amigos, ar forth and aminorality of the colorest

Toerdade amene , à qui in pudiora , à

OMO tendré aliento de ofrecer tan gravissimo Congresso.

Audebisne, præcor doctæ

Inter tot Proceres, nostra

buffer of apoyo of iupol avraniM destors Effe

Solo me anîma tener el honor de hijo de essa gravissima Sociedad; pues à ninguna Madre (por mas circunspecta que sea) la suelen parecer mal las cosas de sus hijos.

COM-

Con

Con esta, pues, unica consianza, presento à VV. SS. essos apuntamientos Philosophicos, que empecé à recoger en Madrid para el uso de mis hijos: despues acabé en Buendia, quando passè en assistencia del Excelentissimo Señor Marqués de Santa Cruz, (en aquellos ratos en que otia nervus agebat) y oy doy al público por instancia de algunos Amigos.

T verdaderamente, à quién pudiera, ò debiera yo dedicar tan ténues trabajos, sino à V. S. que como autorizada, puede protegerlos, como sabia corregirlos, y como Ma-

dre dissimularlos?

El poder, y autoridad de qualquier Compañía, es como una robusta bobeda, cuya reciproca union hace la architrave sirmissima: Frater, qui adjuvatur à fratre, quasi Civitas sirma. Por esso contemplandome débil, busco el apoyo de tanto numero de doctos. Este es el provecho de los Associados: Habent enim (como dicen las Sagradas Letras) emolumentum Societatis suæ: si unus ceciderit, altero sulcetur....& si quispiam prævaluerit con-

contra unum, duo resistunt ei. Funiculus

triplex difficile rumpitur.

Alla en la juventud del Mundo solian dedicarse los Libros à un docto amigo, que supiesse juzgarlos, y pudiesse defenderlos: oy yà en su vejéz, ò la codicia, ò la lisonja ha mudado los fines, (aunque por lo comun vanamente) dedicandolos à quien ni sabe sostenerlos, ni suele estimarlos. Yo, restituyendo el Mundo à su mocedad, no solo dedico esta Obrilla a un Sabio Amigo, sino à tantos Amigos, y Sábios, quantos son los que componen esse Celeberrimo Colegio de Philosophos, y Eruditos.

Ni esto se crea ponderacion, pues la Academia Hispalense en solo el espacio de seis lustros ha ilustrado mas la Phisica, y Ciencias naturales, que todas las demás Escuelas de España en algunos siglos: Quas omnes superat capite, & cervicibus altis; pudiendo decir de ella, aun sus mismos contrarios, lo que Bacón de Verulamio, no obstante de ser Herege Calvinista, dixo à otro proposito des Argum. Scientiar lib. 1. pues tambien moderadamente son dignos de observar nuestros Socios Hispalenses, que par-

parte por aplicacion propria, parte por emulacion de sus Antagonistas, se han dedicado tan bizarramente á las Letras, que han dado no poco auxilio para reparar, y establecer la profession Medica, en España casi yá cadente.

Pero sobre tantas glorias, no es la menor tener por Protector, y Caudillo à su actual Presidente el Doctor Don Joseph Cervi, lustre de nuestra Facultad, credito de su Patria: Oh! & præsidium, & dulce decus meum: Por cuyo justificado influxo, para el conseguido premio en la agradecida memoria de nuestra Sociedad:

Semper honos, nomenque suum,

zent laudesque manebunt.

El animo de este Libro es dar à los Curiosos Romancistas una idéa de las mas famosas Philosophias, que oy corren en Europa, anteponiendo la de Aristoteles para los Estudios Theologicos; no solo por la harmonía, que dice el Systéma Peripatetico con el Theologico-Escolastico, (como digo en varias partes de la Obra) sino porque la uniformidad de las frasses hace que aunque passen de la Philosophia à este otro estudios.

tudio mas alto, no les parezca sin embargo la Theología Provincia estraña, como que oyen hablar la misma lengua. Il gololis I ombisis

Pero esforzando, que para los Estudios Medicos es mas acomodada, y util la Philosophia Corpuscular: si bien en muchas Conclusiones no han hecho los Modernos mas que mudar las voces: en algunas solo explicar con mas claridad el concepto, y en todas descubrir la obscuridad, è ignorancia de los Phenomenos, que

es el assunto Sceptico.

Sè que muchissimos, invenciblemente ocupados con sus doctrinas Philosophicas, me murmuraran en extremo; pero como estas saetas no passan del cutis, solo con sacudirse, de suyo se caen. To suplico à todos, que purgando su mente de las impuridades de su razon, y de las beces de sus sentidos, bagan justicia entre las opiniones, sin que las cosas que se oponen à su dictamen, solo porque se oponen:

> Intellecta priús quam sint, contempta reliquant.

I pues yà está roto el hielo, y allanada esta materia contra los vulgares Philosophos, por nuestro eloquentissimo Feyjoó, en sus Guerras Philosophicas, tom. 2. y en el Scepticismo Philosophico, tom. 3. por nuestro Sutilissimo Guzmán, en su Escudo Atomistico, y por otros Socios: yo tambien con ellos (Doctissima Sociedad.)

Te Sociam studeo scribendis versibus esse.

Quos ego de rerum natura,
pangere conor.

Se que muchissmos, invenciblemente ocu-

pados con fus doctrinas Philosophicas, me mur-

no passage centis, solo con sacudirse, de suyo

mente de las impuridades de su razon, y de las

beces de fus femides, hagan inflicia entre las

opiniones, fin que las cofas que se openera à sus

Intellecta prifes quem fint,

anten and B. L. M. de VV. SS.

es el assimio Sceptico.

El Doct. Martin Martinez.

distance folo porque se oponen:

T pues ya esta roto el bielo, y allanada esta materia contra los vulgares Philosophos,



# DE LA PHYSICA GENERAL.

## DE LA HISTORIA E LA PHILOSOPHIA

Aristotelico. Cartesiano. Gasendista. Sceptico.



A parece que Vmds. se han olvidado de su antiguo Amigo.

Mas parece que vos os haveis olvidado de los vuestros, pues tanto tiempo nos haveis hecho carecer de vuestra amable compañ a.

Arist. La precision de seguir las Escuelas me sacó de mi Patria; y lo que fue mas sensible, me divorció de vuestras dulces, y eruditas conversaciones.

Scept. Y en qué haveis empleado el tiempo?

Arift. En las materias Philosophicas, que acabo de estudiar por uno de los Autores Aristotelicos; si bien no sé qué rumores he oído, de que en el Siglo passado se movió sedicion en el imperio de las Letras, atropellando el respeto, y turbando el pacifico dominio, que fobre ellas, por muchos años, havia obtenido Aristoteles.

Scept. Es verdad ; pues reparando algunos mas generosos ingenios, que la Physica de vuestro Aristoteles no era dem.

mas,

DIAS.

mas que un Diccionario de terminos vagos, y confusos, ineptos para explicar sensiblemente los esectos de la naturaleza; ò que no tanto es Philosophía, quanto una especial lengua, que no entiende el Vulgo, han alterado tanto vuestro systéma Philosophico, que apenas hay doctrina, que no haya padecido impugnacion, y novedad: Y aquí teneis dos Amigos, (y à sé bien noticiosos) que siguen contrarias opiniones à la vuestra.

Arist. Me admira lo que me decis, pues à Aristoteles le he oido llamar siempre por antonomasia el Philosopho.

Cartes. Essos à quienes lo haveis oído, lo oyeron tambien ellos, pues por la mayor parte no le han leido, si no citado, ò salpicado: y de los mas que le han leído, hay vehemente sospecha, de que no le hayan entendido, porque (segun él confiessa en su Carta à Alexandro) afectó no dexarse entender; y si algunos le han entendido, los mas dicen, que nada dice: con que no sé por qué titulo le viene essa sobervia Antonomasia! Logró Aristoteles ser feliz tyrano de los entendimientos, como Alexandro, su Discipulo, de las Provincias. Tocó à ruína, y saquéo contra las opiniones de sus hermanos los Philosophos. Recalcitró como su Maestro Platón. Compró, y obscureció las Obras de Spensippo. Ocultó la memoria del Grande Hypocrates, de quien robó sus mas celebradas doctrinas: (como la del numero, y essencia de los Elementos) en fin, ayudado de los tesoros, y autoridad de su Discipulo el Grande Alexandro, recogió, y sepultó en el olvido las Obras, y nombre de sus predecessores los Sábios; y por estos, y otros malos artes, impugnando à unos, y ocultando, o menospreciando à otros, con el sufragio de aquel Gran Principe, facilmente se usurpó el arrogante titulo de Philosopho.

Gasend. Ayudó no poco à su fortuna, que auxiliado del grossero gusto, y genio cavilador, y supersticioso de los Arabes, logró introducirse, y subyugar todas las Escuelas de Europa (no obstante que padeció varios infortunios, y condenaciones en la de París, como saben los Eruditos, y lo trae Juan Launoy de Varia Arist. in Aca-

dem.

dem. Parisiens. fortun. ) hasta que con sábia, y Christiana politica, viendo que con él se hacía la mas cruda
guerra al Christianismo, y que era laudable estratagema dár à beber à aquellos Barbaros el purissimo nectar de nuestros Sacros Dogmas, en el immundo vaso de
su Philosophía, quedó su correccion à cargo del Angelico Maestro Santo Thomás; (empressa solo digna de sus
soberanos talentos) y assi purificado, ò por mejor decir
dessigurado, sue traido, como siervo violento, à servir à
nuestra Religion Catholica, despidiendo à Platon, que
tan siel, y gloriosamente havia servido à la Iglesia en sus
primeros Siglos.

Cartes. Pero como no hay fortuna constante en este Mundo, en los Siglos passados algunos genios mas desembarazados, como Gomez Pereyra, Campanela, y otros, insultaron la venerable reputacion de este Philosopho, impugnando algunas particulares conclusiones suyas. Finalmente, el famosissimo Renato Descartes fabricó un entero systéma Philosophico, (y otro el Rmo. P. Maignan) sacudiendo del todo el yugo Peripatetico, y restituyendo

la razon à su debida libertad.

Gasend. Y casi al mismo tiempo el Eruditissimo Pedro Gassendo, resucitando, y christianizando la antigua Philosophía de Epicuro, recopilada por Lucrecio, (como Santo Thomás lo hizo con la de Aristoteles) estableció otro diferente systéma, plausible en toda Europa, permitido por la Iglesia, y no menos opuesto à Descartes, que al Aristotelismo.

Scept. Pero viendo la falibilidad de los sylogismos, y discursos humanos, ha havido otros, que en todo han puesto duda, y solo se han dexado convencer de la revelacion Divina en los Dogmas de Fé, de la experiencia en las cosas naturales, y de los primeros principios de la razon en las consideraciones metaphysicas, à los quales llamamos Scepticos reformados. A esta opinion vivo inclinado, como lo viven aquellos mas ingenuos, que professan las Artes prudenciales, y han probado los escarmientos de la conjetura.

Arist. Cosas estrañas me decis! Y pues lo largo, y frio de

de estas noches de Invierno combida à concurrir, y conversar, estimarè que la Philosophia sea el assimto de nuestros coloquios. Yo escucharé con el mayor desinterés vuestras razones, no solo por la docilidad de mi genio, sino porque haviendo tan poco tiempo que estudio mis doctrinas, no estoy tan tenazmente asido à ellas, que la casualidad, ò la faccion hayan passado à empeño,

me ocurran: que aunque no sirvan de ilustrar la disputa, darán ocasion por lo menos à vuestros singulares inge-

nios, para afinar mas los discursos.

Cartes. Vos propondreis primero la materia de que se ha de tratar; y en cada conclusion, os diré en breve el pensamiento de Descartes, para que justificadamente sintais la suerza de los sundamentos agenos; y sin la passion de Sectarios, conozcais la debilidad de los vuestros.

Scept. No obstante, señor Aristotelico, si vuestro intento es seguir los estudios Theologicos, cultivad la Philosophía de Aristoteles, como se estudia en nuestras Escuelas, no solo por la harmonía, con que mutuamente se dán la mano el systéma Philosophico con el Theologico, sino porque como el Aristotelico se sunda en idéas abstractas, parece mas proporcionado para explicar las cosas sobrenaturales, agenas de toda materialidad; pero si quereis seguir las Ciencias naturales, parece que hallareis mas claras, y utiles idéas en los Philosophos corpusculares (que sobre principios Geometricos, y sensibles han interpretado la naturaleza) que en vuestros Autores, que no cuidando en los Cursos que han escrito de adelantar la Physica, solo han tomado por intento hacer unos Proemiales para su Theología.

Arist. No es mi animo ser Theologo; pero aunque

lo fuesse, oyria con gran gusto noticias tan curiosas.

Scept. Pues siendo assi, demás de decir yo mi parecer sobre los vuestros, tomaré el trabajo de escribir los Dialogos, aunque ocupe en esto gran parte de la noche

10-

sobre las taréas del dia; y aunque seamos murmurados de aquellos, que ineptamente gastan mucho mas tiempo en

novedades, juegos, y diversiones.

Gasend. Por esso decia un Discreto, que los Medicos estudiosos eran muy parecidos á Plauto, de quien se cuenta, que de dia daba bueltas, atado como mulo à una Tahona, para ganar la vida; y de noche escribia las celebradas Obras, que de él nos han quedado.

Scept. Pues antes que empecemos las que stiones, será bien, en vez de Proemio, hacer una sucinta descripcion Historica de la Philosophia, y su objeto: contar su origen, y progressos; y dár noticia de los principales Autores, que

la cultivaron.

Gasend. Sea muy enhorabuena: todos oirém os gustosos essas noticias, que aunque tan comunes, no será comun el modo fluído, y agradable, con que nos la dirá vueftra eloquencia.

Scept. Philosophia, pues, es palabra Griega, que significa amor de la sabiduria, voz modesta, de que usaron los antiguos Sábios, para explicar con humildad desengañada

su poca ciencia, y su mucha aficion.

La Philosophía, generalissimamente hablando, es Ciencia de las cosas Divinas, y Humanas: en el qual concepto se incluye la Theología, Metaphysica, Physica, Ethica, Jurisprudencia, y Lógica; pero dexando las demás, que no son de nuestro instituto, la Philosophía Physica es una Ciencia, o por mejor decir, es una probable noticia de los efectos naturales por sus causas. Dixe probable noticia, porque haviendonos Dios dexado en este mundo solo cierto el uso de las verdades, pero no la comprehension cientifica de ellas, por mas que investiguemos las causas de las cosas, nos es facil su probable noticia, pero impossible la evidencia: Esto para mí no solo es de Fé humana, sino aun de Divina: pues la Sacra Escritura enseña, que de todas las obras de Dios, que están debaxo del Sol, no puede ballar razon el bombre : y que quanto mas trabaje para inquirirlo, tanto menos hallará.

No obstante, esta Ciencia, ò probable noticia, se distingue del conocimiento vulgar, porque el Vulgo vé

los efectos, y no solo no conoce las causas, y razones, por las quales las cosas son assi; pero ni aun prudentemente las investiga, ni trabaja para conocerlas, que es la pésima ocupacion, que dió Dios à los bijos de los bombres; esto es,

à los Philosophos.

Entre estas obscurissimas sombras dexò la Philosophia nuestro primer Padre Adán, desde que el borron de la primera culpa aseó la Naturaleza, y malogró la hermosa luz de Ciencia que le infundió su Criador, quedandole solo por piedad divina la luz de la razon, ò primeros principios, que adelantados con repetidas experiencias en el dilatado curso de su vida, le constituyeron en la Ciencia adquirida consumado Philosopho, y Maes-

tro de su posteridad.

De Adán descendieron todas estas adquiridas noticias à los primeros Patriarcas ante, y postdiluvianos hasta Moysés, que las comunicó à sus Israelitas, de quienes passaron à los Egypcios, Asyrios, Caldéos, Fenicios, Griegos, Latinos, Arabes, y de estos à nosotros; pero assi como los que caminan muchas tierras suelen mudarse tanto en facciones, y modos, que de nadie son conocidos, assi la anciana sólida Philosophía, con la dilatada peregrinacion hasta nuestros tiempos, se ha dessigurado tanto de su primitivo aspecto, y trage, que si oy resucitàran aquellos antiquissimos Sábios, no sabemos quál de las que hoy corren abrazáran; ni aun si à alguna de ellas reconocieran.

Bolviendo à la Historia, Thalés Milesio (uno de los siete Sábios de Grecia) sue el primero, que haviendo aprendido la Philosophía entre los Egypcios, la participó à los Griegos, quienes por su ingenio sutil, originado del benigno Clima, que habitaban, y su infatigable aplicación, (sundada en la estimación, que de ellos, y sus Obras se hacía) hicieron tales progressos, que llegaron à tener la presumpción (como nota Bacon de Verulamio) de que con ellos bavian nacido las letras, y con ellos bavian

de perecer.

Suscitaronse en la Grecia dos principales Sectas de Philosophos, que fueron como matrices de las demás: es à saber, la Dogmatica, y la Academica. La Dogmatica asseguraba, que havia encontrado la verdad de las cosas (si con temeridad, ò sin ella, juzguelo quien suesse versado en los Phenomenos naturales) y esta se dividió en dos partidos: el primero se llamó Jónico; y el otro Italico.

Del partido Jónico fue Autor el mismo Thalés, el qual no solo trabajó en inquirir los efectos Sublunares, sino se dedicó tanto à la contemplacion de las Estrellas, que llegó à prognosticar los Eclypses de Sol, y Luna. (efectos, que son los solo demonstrables necessarios, y naturales; como que sabida la ley de sus movimientos, es preciso saber, quando un Opaco interpuesto delante del Lucido, causará opacidad, o sombra; pues los demás pronosticos, que el ignorante Vulgo cree, son vanos, y ridiculos) El primer Discipulo de Thalés fue Anaximandro : à éste se siguieron Anaximenes, Anaxagoras, Archelao, Xenofantes, Heraclito, Demócrito, y otros, hasta que Socrates, abandonando con el partido el Dogma, instituyó la Secta Academica, llamada Antigua Academia, de que despues hablaré.

De la Secta Italica fue Caudillo Pitagoras, Discipulo de Pherecides Syro, que haviendo passado à Babylonia,
y Egypto (donde entonces florecian mas los Artes) bolvió à establecer su Escuela en Italia, de donde tomó el
nombre la Secta. Este sue el primero, que se puso el titulo de Philosopho, porque preguntandole Leonte el Tyrano, quál era su profession? Respondió, que Philosopho,
(esto es, amante de la sabiduría) por no usar el vano apellido de los demás Griegos, que se llamaban Sábios: de
este sueron Discipulos Timéo Locrense, Architas Tarentino, Philolao, Parmenides, Cenón, y Meliso, con otros
celeberrimos.

La Secta Academica (llamada assi de Academo, un Ciudadano rico, que dexó un Lugar ameno cerca de Athenas para sundar la Escuela) sue instituída por su Principe Socrates, natural de Atica. Este, despues de investigar cuidadosamente la naturaleza, se dedicó

A4

enderezar sus costumbres à lo justo, y honesto; ò porque ensadado de la incertidumbre de las opiniones, buscó lo cierto en la bondad de las costumbres; ò porque purificando sus procederes de los apetitos terrenos, creyó poder llegar mas desembarazado à contemplar las persecciones del mismo Criador, donde virtualmente están contenidas las criaturas. Su fin sue trágico, porque como se oponia al Vulgo, impugnando con su natural gracia, y donayre las opiniones de su entendimiento, y reprehendiendo los desectos de su voluntad, sue acusado por algunos falsarios, y embidiosos, è injustamente condenado à muerte; sí bien despues el mismo Magistrado de Athenas Iloró su pérdida, no solo lastimado de su inocencia, sino codicioso de su pericia.

Los Sectarios de esta Doctrina (al contrario de los Dognaticos) decian, que nada se sabía con certeza, y assi jamás defendian con tenacidad opinion alguna: investigaban, pero nada decidian. Los principales que la siguieron sueron Crito, Aristippo, Cebes, Xenosonte, Euripides; pero el mas eminente de todos sue Platón, (si no contamos al expertissimo Hyppocrates Coo, que en muchos lugares se declara, y en todos se insinúa enemigo del Dogma) y por esso los de este sentir se llamaron Platonicos, y tambien Scepticos, que quiere decir inquiridores

de la verdad.

Otra Academia huvo moderna, cuyo Maestro sue Arcesilas, à quien siguieron Evandro, y mas agudamente Carneades, que con singular eloquencia leyó en Roma, teniendo por Discipulos à Clitomaco, Philón, Anthioco, y mucho despues à Ciceròn. Estos hyperbolicamente llevaron la duda hasta el extremo, por lo qual sueron llamados Acatalepticos, (esto es insensibles) porque decian, que no solo nada se sabía, sino que ni aun podia saberse, negandose del todo al informe de los sentidos, sin duda hyperbolicamente, por rebatir el demassado orgullo de los Dogmaticos, que consiaban sobradamente, no solo en la falibilidad de sus sentidos, sino en la ceguedad de sus potencias, y asserciones.

De los muchos Discipulos de Platón, el mas ilustre fue Aristoteles, natural de Stagira, Villa de Macedonia, por lo qual fue llamado el Stagirita, hombre de agudo ingenio, y elevado espiritu: éste, muerto Platón, y Speusippo, (cuyas Obras compró por tres Talentos, que le dió Alexandro Magno, para desfrutarlas, y borrarlas de la memoria de los hombres) vanaglorioso con la proteccion de este gran Monarca, su Discipulo, è hinchado con la creencia, ò la ficcion de que havia penetrado los arcanos de la naturaleza, se desdeñó de seguir á Platón, fu Maestro; y corrempiendo la leche, que havia mamado de la Academia, defertó de la duda, y bolvió al errado dictamen de afirmar como ciertas sus sentencias: y por su maña, ò apoyo, reducidos á Dogmaticos todos los Philosophos de aquel tiempo, se dividieron en tres vandos: uno de Estoycos, cuya Aula era un Portico: otro de Epicureos, del nombre de Epicuro, su Maestro; y otro de Peripateticos, llamados assi de la voz Peripato, que significaba un Patio, donde passeando al rededor disputaban, la qual costumbre, y genio ambulativo conservan aun los Peripateticos modernos.

De los Peripateticos fue cabeza Aristoteles: de los Estoycos, Cenón: y de los Epicureos, Epicuro, (como yà dixe) cuya vulgar, y falsa fama, de sensual, y delicioso vindicaron nuestro Don Francisco de Quevedo Vi-Ilegas, y Pedro Gastendo, probando ambos nerviosamente, que fue de los Philosophos mas sóbrios; pues aunque se le imputa, que tuvo su Escuela en lugares amenos, y Jardines, éste no es argumento contra la moderacion de sus costumbres; y aunque acabó sus dias metido en un baño, y bebiendo un vaso de vino, que le traxeron sus Discipulos, consta, que esto no sue por delicia, sino por remedio del mal de piedra, de que adolecia, y de que murió: pues por otro lado se sabe, que su comun alimento era agua, y harina, ò quando mas, por extraordinario, un plato de higos, siendo tal su templanza, que como no le faltasse una puche, solia decir, que era tan feliz como fupiter.

La doctrina de Platón, no obstante, tuvo los mayo-

res creditos en la Iglesia, hasta los ocho primeros Siglos, Siguieronla de los Padres Griegos San Justino, el Gran Bafilio, San Gregorio Nazianceno, Clemente Alexandrino, Origenes, y otros: de la Iglesia Latina bastará nombrar uno por diez mil, y sea el Grande Agustino, que ilustrandola con su soberano ingenio, la hizo servir de prueba à nuestra Sagrada Religion contra los Heresiarcas de aquel tiempo. Pero viendo despues, que con las doctrinas de Aristoteles (que entonces servian de fomento à los Hereges, como prueba historicamente Launoy, vá citado) se hacía la mas cruel guerra á nuestra Fé, se encargó, y dedicó el Angelico Maestro Santo Thomás à castigarlas, y arreglarlas à las verdades christianas, para desarmar à los contrarios. Acendrada politica del zelo Catholico! Excluir à Platón, como mas seguro, y conforme, teniendo por esta parte mejor guardadas las espaldas, y admitir à Aristoteles, como menos fiel siervo, haciendo, como solemos decir, del ladron fiel, with some la commente s

Los que mas se señalaron (buelvo à decir) en estender la doctrina de Aristoreles, sueron los Arabes, que aunque hoy Barbaros, tuvieron por casi cinco Siglos la Regencia de las Letras, y principalmente Averrhoes, y Avicenna, Interpretes tan apassionados de este Philosopho, que el primero se atrevió sacrilegamente à afirmar, que lo que Aristoteles decia, era la suma verdad, y que su entendimiento era el fin del bumano entendimiento. Estos, con las varias inundaciones, que hicieron en Europa, introduxeron, y acreditaron à Aristoteles en nuestras Universidades, de donde se ha derivado esta Philosophia contenciosa, y vociferante, que llamamos Escolastica, à diferencia de la Experimental; si bien aun no estan convenidos todos, pues se han dividido en tres Escuelas, tan acerrimamente entre si opuestas, que lo explica bien en sus congressos, y disputas el colerico alboroto de patadas, y gritos. Il a obrasi social ab ottalina, ous

Yo os confiesso ingenuamente, señores, lo que yá se ha dicho; esto es, que para la Theología me persuado es mas acomodada la Philosophía Aristotelica, por la bien

examinada concordancia, que tiene un systéma con otro: pues aunque los Insignes Maignan, y Sanguens, de la Orden de los Minimos, trabajaron otro Systéma Philosophico (que corre con aceptacion por toda Italia, y Francia ) sobre que fundaron el Theologico ; ninguno parece que está con mas firme harmonía, que el Ariftotelico; (à lo menos ninguno suena mejor à nuestros Theologos Españoles ) pero en las cosas physicas, y materiales, assi como los que vén por vidrio verde, todo lo miran verde, asi los que vén por anteojos Aristotelicos, todo lo vén con formalidades, abstracciones, reduplicaciones, y virtualidades: de donde se sigue, que como la naturaleza, para las Ciencias naturales, no quiere ser abstraida, sino desmenuzada, (como reparó Verulamio) de aí es, que la Philosophia de Aristoteles es menos conducente para las Ciencias Phyficas, quales fon la Medicina, Efpagirica, Mathematica, Agricultura, Nautica, y demás Artes, que materialmente sirven para los usos humanos, y que no contemplan à los Entes como universales (supremos, subalternos, ò infimos) sino como corporeos, y analyticamente divisibles : ni consideran las becceidades, petreidades, reduplicaciones, precisiones, connotaciones, causalidades, substiftencias, ubicaciones, relaciones, facultades, qualidades ocultas, y otros conceptos, que parece no firven para adelantamiento de la Phyfica; antes inquieren las verdaderas causas, y principios sensibles de las cofas.

Estas razones movieron en el penultimo Siglo à Galiléo Galilei, famoso Mathematico, y Physico de Florencia, à redimir la servidumbre de su entendimiento, buscando otros mas sensatos principios: y dexando respetuosamente para los Claustros (en donde parecen precisos) aquella multiplicidad de Entes, y palabras, que para el sin de investigar la naturaleza, mas juzgó le consundian, que le ilustraban.

A su exemplo Renato Descartes inventó (como yá haveis oído) su systéma mecanico, el qual siguen Rohault, Purchot, Bayle, y casi todos los modernos Franceses. Al mismo tiempo Pedro Gassendo, Canonigo Diniense, y

Maef-

Maestro de Mathematicas en las Escuelas de París, resucitó los yá olvidados átomos de Democrito, y Epicuro; á la qual opinion se arrima Edmundo Dikinson en su Physica vetus, & vera, intentando esforzar, que esta sue la Philosophia, y mente de aquellos antiquissimos Sábios, y Pa-

triarcas de antes, y despues del Diluvio.

Yo, considerando tantas diferentes, y encontradas sentencias, por la misma oposicion de sus principios saco la mas eficaz prueba, de que aún no está ocupada la verdad; y que solo se sabe lo que se experimenta, no lo que se opina: pues por revelacion natural de los sentidos nos ha enseñado Dios, que el fuego quema; pero nos ha ocultado el cómo. Bastó concedernos lo util, sin descubrirnos lo curioso: y assi, sin cautivar mi assenso en las questiones, que propongais, expondré mis repáros. Inclinaréme tal vez à lo mas verifimil; pero nunca creeré lo que no atestigue la experiencia, que es el proposito, è instituto de los Scepticos, Secta, que no desmerece contarse entre las demás, assi porque las especula todas, como porque tiene por Patronos, fuera de los Antiguos, à los hombres de mas desembarazado juicio de este tiempo, como Sidenham, Gassendo, (que siempre inclina à lo dubitativo, y propone con débil assenso sus opiniones) y entre nuestros Españoles (fuera del Doctor Don Miguél Boix, mi suspirado amigo, y otros muchos doctos Medicos) al que vale por muchos, el eruditisimo Don Diego de Saavedra, Carneades de nuestro Siglo, que en su Republica Literaria, haviendose antes declarado à favor de la duda, satyriza tantos libros como hay escritos inutilmente, y que no sirven para descubrir la verdad, diciendo con su acostumbrado donayre en el expurgatorio que hace de ellos, que à los que llegaban con materias de Astrologia, Nigromancia, Sortilegios, Adivinaciones, y Alkimia, los embiaban para bacer cobetes, è invenciones de fuego: à los Satyricos, para papeles de agujas, y alfileres, para embolver pimienta, dár bumo à narices, y bacer libramientos: à los que traian materias Medicas, para tacos de arcabuces ; y à los de Philosophias imainarias, para storones, gatos, y perros de carton. El juiciociossissimo Verulamio sue de sentir tambien, que quantas Philosophias havia inventadas, y recibidas, eran otras tantas fabulas, y Scenas Cómicas, haciendo cada uno el mundo à su gusto, convocando, y amassando los Elementos à medida de su paladar, y estableciendo arbitrariamente hypotheses tan disiciles de probar, como de creer.

Verdaderamente, la razon desapassionada dicta, que para proceder con rectitud en estas materias naturales, solo debe darse credito à la observacion, y experiencia, recusando los meros discursos, y los Autores, y sus Escritos desnudos de ella: ¿ pues quién será tan necio, que no crea que hay Indias habitadas, porque gravissimos Autores escribieron, que no havia mas tierra que el Continente, entonces descubierto? Ni crea, que se puede vivir ( y mas commodamente) en Quito, y Lima, porque otros discurrieron, que la Linea, y toda la Torrida Zona era inhabitable por los grandes ardores? Quién se negará à que circula la sangre en nuestro cuerpo, porque Galeno, y Avicena no lo dexaron claramente prevenido? Solo la autoridad de Dios, y la Iglesia es infalible: las demás pueden engañarse, y engañarnos.

Tampoco es racionalidad mantener tercamente una opinion, folo porque la aprendimos, y nos hemos hecho faccionarios de ella; mas razon será examinarla con reflexion, y dàr indiferente oido, escuchando todas las partes, para hacer mas recta justicia. Yo supongo, señores, que vosotros no sereis de estos espiritus obstinados, y en particular el señor Aristotelico; mas si acaso lo sucreis, dexemos los coloquios, y no prosigamos adelante, que es perder el tiempo, y la paciencia discurrir con los terca-

mente preocupados. 1510 1510 plano 25

-37

Arist. Yo ofrezco escucharos con la mayor docilidad; pues los Aristotelicos, aunque reputados por tenaces de sus opiniones, no pueden negarse à la razon, ni yo es razon me niegue à ella, y mas oyendola con el realce de vuestra explicacion.

Gasend. Es assi: yo he conocido muchos Aristotelicos ingenuos, y dóciles, que aunque para la vida comun, y en el fuero exterior defendian sus principios, en el interior,

y privadamente bien conocian, y confessaban la insusiciencia de ellos, para explicar con claridad los esectos de la naturaleza. Y assi, para passar á otras conversaciones, concluid vuestro Discurso Proemial.

S

Scept. Prosigo: Esta voz Physica es Griega, y significa Ciencia de la naturaleza, ò conocimiento del cuerpo natural, en quanto natural. Por naturaleza, tal vez se suele entender la essencia de una cosa, y assi en Dios concebimos naturaleza, porque concebimos essencia, ò sér Divino.

Otros, por naturaleza entienden la materia: otros, la materia; y la forma: otros, lo que se contrapone al arte, ò industria: tal vez llamamos natural à aquello que opone à lo violento; pero mas propriamente, y à nuestro assumpto: Naturaleza en general, es el conjunto de todas las causas criadas, y destinadas à obrar, segun las leyes que las impuso su Dueño, y Criador: y por esso llamamos à Dios Autor de la naturaleza, ò Naturaleza naturante, porque crió, y ordenó estas causas segundas con determinadas leyes, y destinos para la composicion,

y harmonía del Universo.

Aristoteles dixo, que la naturaleza era principio de movimiento, y quietud de aquella cosa en que está primariamente por si, y no por accidente. Pero omitiendo lo prolixo, y obscuro de esta difinicion, si se repáran con cuidado todos los esectos de la naturaleza, se hallará, que
lo que se mueve (como enseño el mismo Aristoteles) por
otro se mueve: pues qualquier cuerpo de suyo es indiserente al movimiento, ò la quietud, si otro de suera no
le determina: con que si los Aristotelicos no tienen su desinicion por infalible, nos permitirán que la tengamos
por sospechosa. Fuera de que no nos explican, siendo la
naturaleza principio indiferente de movimiento, y quietud, quién la determina à uno, ù otro, pues ambas cosas à un tiempo son incompatibles. Ni nos reveló Aristoteles, cómo, y quándo la naturaleza era causa de mo-

vimiento; ò cómo, y quándo lo era de quietud? Y assi, mientras no nos lo aclaren, no deben llevar à mal, que

les embarguemos la tal definicion.

Solo Dios es el unico, y verdadero principio del movimiento, pues sue quien dió el primer impulso à la materia, el qual hasta hoy se conserva comunicado de unos cuerpos à otros, y repartido variamente en toda la naturaleza, hasta que lo mande aquietar el mismo Dios, que es tambien verdadero principio de quietud. Este mismo movimiento, segun sus varias remissiones, concursos, participaciones, y modos, origina todas las alteraciones, generaciones, y corrupciones, que en el Mundo observamos.

Mucho mejor definió Platón à la naturaleza, quando dixo, que era Arte de Dios en la materia, pues todas las cosas naturales no son mas que unas máquinas de la idéa Divina. Y assi como el Relox entre las cosas artificiales no se mueve por sí, sino conserva por razon de la conexion de sus ruedas, y la opression del muelle, aquel primer movimiento à que le destinó el Artifice: assi las cosas naturales, que son fabricas de su Criador, hechas con Mathematica Divina en numero, peso, y medida, no son principio de su movimiento, sino haviendo de recibido, ò le mantienen, ò le participan, segun las

leyes, y potencias con que fueron criadas.

De aqui se infiere contra el vulgar sentir, que la naturaleza no debe entenderse por cada cuerpo singular, como principio, y causa de los movimientos, y mutaciones, que en si tiene, ( pues si quedára un solo cuerpo, destruídos todos los demás del Universo, no suera por si capáz de moverse, ò mudarse de aquel estado, ò sitio en que Dios le dexasse, ahora suesse quieto, ahora movido) entiendese por naturaleza la colección de todas las causas, que concurren á las tales mutaciones; v. gr. quando el Arbol crece, no es él solo principio de su movimiento vegetativo, sino el Sol, el Ayre, el jugo de la tierra, y las demás causas, que influyen, y contribuyen activamente à la preparacion, coccion, introduccion, y circulacion por sus sibras del hu-

humor, que sirve de nutrirle. Con que la voz naturaleza es una palabra compendiosa para explicarnos brevemente, aunque contiene en si muchas idéas, y no quiere decir una sola cosa singular. Los imperitos Philofophos usan de ella, para difimular su ignorancia, pues con el corto socorro de esta voz desatan facilmente los mas arduos phenomenos, diciendo de qualquiera de ellos, que es obra de la naturaleza : assi echando obscuridad fobre la pregunta, quedan fatisfechos, aunque malamente, de su respuesta. Dicen de la naturaleza, que es Autora de cosas estupendas: Maestra, sin Maestro: que nada bace en vano: que aborrece lo superfluo, y otras iguales expressiones; pero despues de todas ellas, el que pregunta se queda con su curiosidad, y el que responde con su remordimiento de conciencia. Preguntase, por qué la polvora causa estruendo? Pronta, y facil respuesta! Por su naturaleza. ¿ Por qué del retozo de los gatos inferimos la lluvia? Por su naturaleza; y assi de lo demás. Por cierto descansada clave! A esta costa en muy breve està uno hecho consumado Philosopho.

Buelvo al intento: El objeto material de qualquiera Facultad, es la materia de que trata; y el objeto formal, es la razon, ò modo, debaxo del qual la trata: y de los dos refulta el objeto total, o de atribucion; v. gr. el objeto material de la Mathematica es la quantidad : el formal es la menfurabilidad, porque la Mathematica trata de la quantidad en quanto mensurable, y este es su objeto total: assi el objeto material de la Physica es la naturaleza, ò el cuerpo natural: el formal es la razon, debaxo de la qual trata de él; esto es, en quanto natural, o en quanto es una substancia impenetrable, estendida, capáz de moverse, aquietarse, dividirse, figurarse, y las demás qualidades, o afecciones, que de aquesto nacen: y del conjunto de ambas cosas resulta el objeto total, que las Escuelas llaman de atribucion; esto es, el cuerpo natural, en quanto natural.

Diferenciale la Physica de otras Ciencias, y disciplinas, que tratan tambien del Ente natural, porque tratan de él debaxo de distinta consideracion; v. gr. la MeMedicina trata del Ente natural, solo en quanto sanable, ò en quanto conducente para la sanidad: la Chimica trata de él, en quanto resoluble en sus principios, mediante el suego: la Machinaria, en quanto sigurable, elastico, y moble: la Optica, en quanto visible; y assi de las demás, que pueden llamarse Physicas particulares, y que han servido de mucho à los Philosophos modernos para el ade-

lantamiento de la Phyfica general.

Dividiremos toda la Physica general en diez Conversaciones: La primera es ésta, que sirve como de Prolegomeno. La 2. serà de la materia prima. La 3. de la forma substancial. La 4. de la essencia, y existencia del cuerpo natural. La 5. de los principios perceptibles (llamados Elementos) de los mixtos. La 6. de las primeras, y comunes afecciones del cuerpo natural, como magnitud, movimiento, quietud, sigura, y sitio. La 7. de las qualidades particulares. La 8. del systéma del Mundo. La 9. de los cuerpos Celestes, y Metheoros. La 10. disputa, si los Brutos tienen alma sensitiva, ò son meras maquinas corporeas? Y baste por hoy, pues divertidos en la dulce conversacion:

Jam condit radios Orizon: jam candida lucem
Luna negat: splendent tremulo sub lumine Campi.

## DIALOGO II.

## DE LA MATERIA PRIMERA.

Aristotelico. Cartesiano. Gasendista. Sceptico.

ni ribia, ni blanda, ni dura, ni obicuta, ni clara, ni aluc-

Sceptic. CElebraré, que anoche no quedasseis can-

Arist. Solo puede cansar el no oíros: à mí, por lo menos, el dia se me ha hecho largo, y solo ha templado mi impaciencia la esperanza de bolver brevemente à escucharos.

Scept. Pues para no perder tiempo, y proceder métodicamente en nuestras conversaciones, esta noche hablablaremos de la materia primera, que es uno de los primeros, è imperceptibles principios del Ente natural, ò el primer sugeto, que compone todos los cuerpos naturales, ò compuestos substanciales del Uuniverso; y à vos, señor Aristotelico, os pertenece darnos la primera mate-

ria para difcurrir. Particas particular salla debag sup

Arist. Siguiendo, como ley, vuestro gusto, digo, que los primeros principios son aquellos, de que primariamente se compone el cuerpo physico, y natural. Dicense primeros, porque ni se hacen ellos de si, ni de otros; y todo se hace de ellos. Estos son (segun nuestra Escuela) tres; es à saber, la materia, la forma, y la privacion. Pues quando del leño, v. gr. se engendra suego, este suego transmutado se compone de la materia, (que es la misma que havia en el leño, pues esta es incorruptible) de la forma de suego, (que le determina en sér de tal compuesto) y de la privacion (que havia antes en la materia) de la

forma de fuego.

Cartes. Por cierto es cosa prodigiosa, segun vuestra doctrina, que sobre tres nadas esté fundado el todo del Universo: y que todas las cosas se compongan de tres, que no son cosas. Parece paradoxa, y de chanza la propuesta, pero no es sino séria, y muy formal; porque si creemos à vuestro Fundador Aristoteles, (Lib. 7. Metaph. cap. 3.) la materia es aquella, que neque quid, ni es algo: neque quantum, ni es cosa chica, ni grande : neque quale, ni tiene qualidad alguna: (esto es, ni es caliente, ni fria, ni tibia, ni blanda, ni dura, ni obscura, ni clara, ni aspera, ni lisa) neque aliquid corum, quibus fit ens determinatum; esto es, que no participa de alguno de los diez predicamentos, que puso en sus cathegorías, y que hacen à un Ente determinado, que son substancia, quantidad, qualidad, relacion, accion, passion, donde, quando, sitio, y babitud. Con que ni es substancia, ni accidente: ni estendida, ni sin estender : ni tiene qualidades : ni se compara con otra cosa : ni hace, ni padece : ni està en parte alguna : ni tiene duracion, ni tiene sitio, ni habito. Por Dios, antes que passemos adalante, quisiera preguntaros, (con licencia de vuestro Aristoles) si pudierais hallar mejor definicion

cion de la nada, que esta que dais de la Materia ? Ella apetece todas las formas por sí, y por sí no existe; con que tiene actual apetito, aun quando no tiene actual sér. Però no quisiera demassiadamente enfadaros: vamos à la segunda nada, que es la Forma. Esta, decis, que es educida de la materia : con que es sacada de la nada, segun lo que acabo de decir : y si, segun orden natural, de nada, nada se bace, la forma será nada, como que saca su sér de la nada. Fuera de esso, la Forma, ni puede existir separada por sí, pues depende de la materia, y sale de su seno, como de una matriz secunda: (assi soleis explicaros) con que no siendo su sér capáz de ser por si, sino dependiendo de otro, no parece substancia. Por otro lado, no pudiendo existir, ni ser, sino en otro, no es accidente. Tampoco es corporea, porque no es materia. No es impenetrable, porque está en el mismo lugar que la materia; y mutuamente, ni se resisten, ni se excluyen de un mismo espacio, antes son necessariamente compatibles. Tampoco es incorporea, porque no es espiritu; no tiene qualidades, y es quien las dá: con que es un conjunto de contradicciones, que verdaderamente mas parece quimera, que Forma, y à bien librar es otra nada. De la privacion (fiendo carencia) nadie duda, que es nada. Con que la generacion, (que llamais mutacion) segun vosotros, es una segunda especie de creacion, pues de tres nadas lo haceis todo. Cobangro mileb -/ norament of one

Nosotros los Cartesianos, suponiendo, que el cuerpo physico tiene extension sensible, creemos necessariamente, que está compuesto de partes extensas, las quales deben estár compuestas de otras, hasta llegar à otras
minimas, que no se sujetan à los sentidos, y solo el entendimiento debe conjeturarlas, à las quales llamamos primeros principios del Ente natural. Estos principios primeros, (que tambien suelen llamarse principios mecanicos,
porque con ellos mecanicamente se explican todos los
phenomenos de la naturaleza) en la hypothesis de mi
Cartesio son tres; no porque él, ni quiera, ni pueda demonstrarlos, sino porque hecha la hypothesis, ò suposicion de que sean ellos, se conciben clara, y facilmente

todos los esectos physicos: ni porque se atreva à asirmar, que Dios hizo el Mundo debaxo de las leyes, que él propone, sino porque en caso de estár hecho assi, como discurre, se observarian los mismos phenomenos, que hoy se observan en esta presente providencia: y en esto sunda la

verisimilitud de su systéma.

De los tres primeros principios, el primero es la materia sutilissima. El 2. la materia sutil, globulosa, ò etherea : y el 3. la materia estriada ; porque el mismo Cartesio ( part. 3. principior. Philosoph. ) supone, que quando Dios crió la universal materia, despues de dividirla en particulas casi iguales, y de mediana magnitud, las dió toda aquella cantidad de movimiento, que hoy se halla en el Mundo: con el qual fueron movidas igualmente, no folo cada una al rededor de su proprio centro, (mutuamente separadas, de modo que compusiessen como un cuerpo fluído ) sino muchas juntas, al rededor de otros puntos, ò exes, que eran como otros tantos Remolinos, ò Torbellinos : de donde, segun las leyes mecanicas del movimiento, debieron resultar las tres dichas especies de materias, ò principios: El primero, aquel menudissimo, como serrin, que resultó del continuo choque de unas partes con otras, el qual se acomodó à llenar los rincones, que las otras partes dexaban, capaz de toda figura, y tenáz de ninguna. El segundo, los globillos, o particulillas redondas, que se formaron, desmoronados los angulos con los repetidos golpes, y tropiezos. El tercero, la materia mas crassa, ò de figura menos apra para moverse. Del primero se hizo el Sol, y las Estrellas fixas. Del segundo los Cielos. Del tercero la Tierra, con los Planetas, y Cometas : porque en este Mundo aspectable solo observamos tres especies de cuerpos: unos, que producen luz: otros, que la traducen; y otros, que la rechazan: (esto es, unos lucidos, otros diaphanos, y otros opacos) con que no mal se reducen todos à los tres primeros Elementos referidos; y estos son la primera materia de que se hicieron Carrello fon tres s'no porque el , ni quie senna sol sobot-

De aqui se insiere, que la materia prima es un Ente physico, extenso, impenetrable, que tiene propria existencia, y que aunque no es cuerpo en especie determinada, v. gr. leño, hierro, ù otro, es no obstante cuerpo, en quien debemos concebir actual existencia, y extension en las tres dimensiones, longitud, latitud, y profundidad: es divisible, figurable, moble, y assi indiferente à recibir

qualquiera forma.

Gasend. Lo primero que se ofrece contra essa hypothesis, es, que aquellos primeros cuerpos de casi igual magnitud, en que Dios dividió la materia, quando la imprimió el primer movimiento, no sé por qué no se puedan llamar Atomos, (fino es que esta voz sea escandalosa, y ofensiva de los oídos Cartelianos) siendo unos cuerpecillos sólidos, agiles, è imperceptibles; ni sé cómo entienden, que pudiessen estár divididos, pues no haviendo hueco, ni otro cuerpo mas ténue enmedio, no es conceptible la tal division en principios del mismo Cartesio; como quiera, que entre todos compondrian una massa tan sólida, continua, y compacta, como cada uno de ellos era en sí: pues por esso cada uno era macizo, y no dividido, porque entre sí, ni mediaba espacio, ni se interponia otro diferente cuerpos (pues aquellas cosas decimos, que no están divididas, que ni se apartan, quedando algun espacio, ò cuerpo entre ellas, ni se rompe la travazon, ò engarce, que antes tenian sus particulas) assi es, que entre toda aquella massa, ò chaos, despues de su primera division, (assi como entre cada particula suya) ni mediaba espacio,ò hueco, ni se interponia otro algun etherogeneo cuerpo, ni se rompia la travazon de sus particulas; porque para estár travadas, era menester que fuessen antes de figuras irregulares, y como anzuelosas: (lo qual es contra la hypothesis, pues antes del primer movimiento no las pueden suponer movidas, ni figuradas) luego toda aquella massa, ò chaos era un cuerpo macizo, continuo, y no dividido, lo qual sin duda es contra lo supuesto, pues implica haver dividido Dios la materia, y quedarse ella continua, y fin dividir.

Lo segundo que se ofrece contra Descartes, es, que sus elementos no son primeros principios, pues se suponen otros antes que ellos: es à saber, aquellos primeros cuer-

B 3

pos,

pos, que movidos por Dios, vinieron à formarse en materia sutil, glabulosa, y estriada, pues son los mas simples, y primeros: luego aquellos primeros son los Elementos, y los otros tres segundos los elementados. Añadese, que una vez divididos, yá tuvieron sigura determinada? luego sorma determinada, pues la especifica distinción, segun Descartes, de un cuerpo á otro, no es mas que la distinta si-

guracion: luego no fon pura, y prima materia.

Lo tercero que se ofrece, es, que Dios, con toda fu Omnipotencia, no pudo hacer mover aquellos primeros cuerpos, porque no se puede empezar à rebolver un cuerpo cúbico, ò cilindrico junto à otro de la misma figura, sin que se aparte alguna superficie de la superficie del otro; pero Dios, con todo su poder, no pudo hacer que se apartassen las superficies, porque quedaria vacío, (el qual, ni de Potencia Divina se puede dár, si creemos al mismo Cartesio) no haviendo entonces cuerpo alguno mas sutil, que le llenasse: luego Dios, con toda su Omnipotencia, no pudo empezar à poner en movimiento aquellos primeros cuerpecillos. Esta misma razon vale, para que al chocarse las esquinas de estos cubos, ò cilindros, no pudieran desmoronarse, por no haver aun fabricado ripio, que ocupasse los huecos, que debian dexar. Estas, y otras dificultades incluye la hypotesis Cartesiana; y cierto no obró politicamente su Autor, pudiendo facilmente evadirlas, pues la misma costa le huviera tenido suponer desde el principio yá formados por Dios los tales tres Elementos ; y pues todo corria à su arbitrio, imprimir el primer movimiento en el yá supuesto triumfigurato de materias.

Arist. Nosotros nos evadimos de essas dificultades, di-

Cartes. Suplicoos, que en adelante reformeis essa Antonomasia, odiosa à todos los Eruditos, que no ignoran

la excelencia de los demás Philosophos.

Arist. Entre nosotros es muy corriente este modo de hablar, porque no cuidamos de la doctrina de los demás Philosophos. Pero en sin, ya que no os agrada la definicion negativa de la materia, porque no explica lo que

es, sino lo que no es, Aristoteles dá otra positiva, pues dice, que la materia es el primer sugeto, de que se hace algo,

quedando primeramente por si, y no por accidente.

Gasend. Esso explica la materia por unos atributos tan generales, y por configuiente tan obscuros, que apenas podemos entender lo que es. Entendemos, que es el primer sugeto de la generacion, y el ultimo, en que viene à parar todo lo que dexa de ser; pero no basta decir, que es el primer sugeto, si no nos decis lo que es, antes que se sujete: pues si alguno me preguntara, señor Aristotelico, quién erais vos? No sería buena respuesta decir, que erais el primero que vino esta noche; porque me preguntaria, quién erais antes de venir? Y entonces sería necessario decirle, à lo menos, la Escuela que seguis, las propriedades que teneis, y otras cosas, que ayudáran à describiros; pero qué idéa clara podeis tener de la materia, sabiendo solo que es primer sugeto de la generacion substancial, si no labeis lo que es en sí, sin el respeto à essa sujecion ? La misma que yo tendria de Fuenterrabía, solo con decirme, que es el primer Lugar de España : ò del Navío llamado San Fernando, porque me digan, que es el primero que llegó en Galeones. on about out offens en amattheismal

Nosotros, con Gassendo, que christianizó à Epicuro, y Demócrito (Lib. 3. Physica, sect. 1. cap. 5.) defendemos, que los principios del Ente natural en su produccion (o in fieri) son los átomos, y el movimiento; y los de él yá producidos (ò in facto) son los átomos, y la configuracion; esto es, la combinacion de sus magnitudes, figuras, y movimientos, con el debido sitio, y orden: y nos inclinamos à que la primera materia de los compuestos naturales son los dichos átomos, primeros elementos, ò semillas de las cosas. Estos son unos tenuissimos, minimos cuerpecillos, indivisibles, ò impartibles (no porque carezcan de extension, y no tengan su tal qual magnitud, aunque menudissima; pues no son como los puntos, que consideran los Mathematicos) sino porque aunque tenuissimos, y extensos, son sumamente sólidos: con que no haviendo flanco, ò hueco por donde cedan, ni otro cuerpo mas sutil, que los penetre, y rompa, no B 4 hay hay fuerza en la naturaleza para dividirlos physicamente.

La razon que hay para probar estos átomos, es, la misma con que prueba Aristoteles, que hay materia primera, (assi la huviera señalado) pues la naturaleza nada hace de la nada, ni nada reduce à la nada, sino todo lo hace de algo: luego en la ultima refolucion ha de quedar algo, lo qual sea irresoluble, è intransmutable; esto no puede ser, sino unos corpusculus sumamente macizos, incorruptibles, è insectiles, quales son los átomos: luego estos son la primera materia, de que se engendran, y en que se resuelven todos los Entes naturales.

Persuadese mas, pues la fuerza de la naturaleza es limitada: luego folo tiene virtud de resolver los cuerpos hasta cierto termino, del qual no puede passar. A estos cuerpecillos, pues que son el limite de su poder, llamamos Atomos; y aunque entre ellos admitimos necessariamente (como condicion para los movimientos de alteracion, generacion, y corrupcion del Universo) vacios, ò espacillos interpuestos, que dán lugar para la division, y resolucion de los compuestos naturales; estos vacios, ni son elementos, ni principios, sino condicion, porque lo que essencialmente es cuerpo, no puede componerse de principios, que no sean cuerpo; y el vacuo es nada en razon de cuerpo, aunque es algo en razon de espacio.

Que estos átomos sean en si insectiles, y no divisibles indefinidamente, è infinitamente, ( que es lo mismo, si no jugamos con las voces, como vuestro Cartesio) se prueba: pues qué mas claro absurdo, que tener en la mano una cosa finita, y terminada, v. g. una pluma, y que sus partes sean infinitas, è interminables ! No siendo otra cosa el todo, que sus partes juntas. Qué cosa mas ridicula que creer, que la punta del pie de un mosquito se puede dividir en mil millones de millones de partes, y cada parte de estas en otros mil millones; y que aunque se esté assi dividiendo cada parte por momentos, un dia, un mes, un año, mil millones de años, y aun por toda la eternidad, aun aquella ultima parte es divisible en otras tantas, por otros tantos millones de años, y de figlos, hafta el infinito; porque si llegamos à alguna parte, que sea VEE

insectil, ò no pueda mas dividirse, yá tenemos un átomo. Y esto, solo porque dice Cartesio, que en aquella ultima minima particula, es preciso aún concebir parte superior, inserior, y laterales, como si suera lo mismo ser
divisible por el entendimiento, que physica, y practicamente: o suera inconceptible, que dos puntos practicamente indivisibles, aunque extensos, enteramente no se
tocassen.

Verdaderamente, quién se persuadirá, à que todo el Mundo no se puede dividir en mas partes, que el pequeñissimo pie de un mosquito? Quién no se reirá, de que
una sola gota de vino sea divisible en tantas partes, que
pueda mezclarse con toda la immensa agua del Mar, y
aun llenar todo el Mundo, y mil Mundos como éste, è
igualarse en extension con ellos? Pues siendo indefinitas,
como dice, aún quedarán indefinitas de sobra. Luego por
no caer en estos ridiculos inconvenientes, es menester llegar à corpusculos impartibles, que son los Atomos.

Ni vale decir, que estas partes son infinitas en potencia, y finitas en acto; porque una de dos, ò un cuerpo no tiene partes, ò son infinitas en acto; pues segun vosotros, si solo llamais partes las que están actualmente divididas, un todo unido, ni una, ni dos tiene divididas; y si llamais partes, en las que se puede dividir, tendrá actualmente

infinitas, pues puede dividirse en infinitas.

Supuesto, pues, que la materia prima son los Atomos dichos, à estos les convienen todas las propriedades de cuerpos; es à saber, magnitud, (porque ellos dán toda la grandeza à los cuerpos, que vemos, y el mas gran cuerpo no tiene mas magnitud, que la que le dán los atomos de que se compone) peso, resistencia, y tanta parvidad, que cada uno es imperceptible à los sentidos: pues aunque el Vulgo llama Atomos à aquel sutil, como polvillo, que se vé, quando entra el Sol por un agujero à un quarto obscuro, se engaña, porque no hay cuerpo tan chico, (con tal, que sea visible) que no se comporga de muchos millares de átomos. Tan sutil es la naturaleza, que lo que nosotros reputamos por pequeñissimo, para ella es muy grande, y grossero! Y assi el Microscopio ha enseñado,

que en un granito de mostaza hay muchas superficies; y por él se vén sobre la mas chica hoja de ruda innumerables animalillos verdes, en los quales sin duda debe haver entrañas, las quales se compondrán de fibras, por donde circulen sus humores, y estos humores deben ser massas, compuestas de muchas particulas etherogeneas, y aun cada una debe ser mixto, compuesto de los elementos; en una Cresa, que parece un punto, apenas visible, es cierto que hay boca, aguijón, astas, seis pies, y vello en cada uno, como demuestra el Microscopio: debe tambien haver, segun la economía animal, estomago, intestinos, higado, corazon, pulmon, cerebro, y en cada una de estas visceras, nervios, arterias, venas, y en ellas humores; en sus piernas debe haver conyunturas, musculos, tendones, membranas, y en cada parte de estas, vasos en los vasos liquidos, y en los liquidos etherogeneidad de partes, y aun en cada parte elementos secundarios, compuestos de los primarios; ò átomos. De tan menudos principios construye sus fabricas la sutilissima Naturaleza.

Estos átomos son varios en magnitud desde su creacion, y con esta variedad responden los Epicureo-Gasendistas à las dificultades, que objetan los Aristotelicos contra el continuo de Zenón, compuesto de atomos indivisibles, y diversos en magnitud; pues dicen es repugnante, que el átomo que es mayor, no tenga en sí divisible aquella parte, que constituye su mayoría, ò excesso; y estotros responden, que el átomo mayor es divisible, y extenso mathematica, y mentalmente; pero no physicamente, pues no tiene partes physicas; porque siendo una simple entidad, producida por creacion, no puede ser compuesta de partes physicas antecedentes.

Cartes. Pero como responderán al que reputan por insoluble argumento los Peripateticos, y Cartesianos, conviene à saber : si qualquier cuerpo continuo se compusiesse de átomos indivisibles, se inferiria, que un cuerpo tardo, como la Tortuga, debia caminar en un mismo tiempo, lo mismo que una Aguila, ò una Estrella; pues el cuerpo tardo no puede caminar menos en un punto de tiempo, que un punto de espacio (por quanto los puntos son indivi-

sibles en vuestra hypothesis) assi es, que el cuerpo velocissimo, por muy rápido que camine, no puede menos de gastar un punto de tiempo, en caminar un punto de espacio: luego el cuerpo tardissimo, y el velocissimo, caminando un mismo tiempo, andan lo mismo, lo qual es ab-

surdo, y contra lo que se experimenta.

Gasend. Si contra alguno valiera esse argumento, suera contra Zenón, Principe de los Estoycos, que se figuro los átomos iguales, y sin extension; pero contra nosotros, que los suponemos desiguales, y extensos, no tiene suerza alguna; pues siendo uno mayor que otro, se entiende muy bien, que el cuerpo mas tardo camine la mitad de distancia, que el otro, y aunque el mas velóz camine muchos puntos de espacio, mientras el mas tardo aun no haya acabado de caminar uno. Quanto, y mas que el moverse un cuerpo tardamente, no es otra cosa, que no moverse en todos los puntos de tiempo, sino tener sus morulas, ó paradas: ( de las que no hace tantas el cuerpo velóz ) luego se implica en terminos el argumento, pues siendo un cuerpo tardo, y otro velóz, supone, que ambos caminan un mismo tiempo: pues las paradas interpuestas, que el tardo hace, no pueden contarse por tiempo, en que camina. Con esto nos ahorramos de aquellos terminos obscuros, cathegorematico, fincathegorematico, partes aliquotas, y proporcionales, con que las Escuelas intentan dar soluciones mas intrincadas, que el misino Continuo.

Profiguiendo, pues, la descripcion de los átomos, tambien son varios en figura, unos redondos, otros triangulares, otros anzuelosos, &c. y de esta variedad de figuras, proviene, que unos cuerpecillos penetren el organo de la vista, y no el del olfato, ù osdo, porque caben, y se proporcionan, para impressionar las porosidades de un organo, ò no caben, ò passan holgados, y sin tropezar por las del otro. Proviene tambien, que los cuerpos dissue ltos, y despues aquietados, siempre queden formados en determinada figura, segun la figura que les dá la combinacion de sus átomos; y assi, la sal comun queda formada en cuerpos cúbicos: el alumbre en octahedricos, ù ochavados: el nitro en hexagonos; y assi de los demás. Final-

mente proviene, que unos cuerpos sean mas fixos, y otros mas volatiles, del mayor, ò menor enlace, y trabazon, que tienen entre sí las particulas, originada de la especial figura de los átomos, por la qual son capaces de engarzar-se mas, ò menos estrechamente; por esso la plata no vue-la en la copela, como el plomo, ò mercurio; y el oro aun es mas resistente, porque las particulas rapidissimas del suego pueden arrebatar los cuerpecillos menos unidos; pero no pueden los mas travados, ò porque en los cuerpos, que tienen los poros mas anchos, hallando facil passo los corpusculos que exhalan del suego, no hacen tanto impetu en sus particulas, y assi no las arrebatan.

Tambien tienen los átomos el determinado movimiento, que Dios les imprimió en su creacion, segun la idéa, y leyes, con que determinó hacer este mundo, el qual grado de movimiento siempre conservan, mientras no están impedidos, y enredados con otros; pero al punto que se ponen en libertad, nuevamente le recuperan,

por ferles natural, y congenito.

En esta opinion se explica mejor la naturaleza, que en otras, y segun el rigor con que la llevò Epicuro, solo tiene que enmendar, para christianizarla, el que los átomos sean infinitos, y que se muevan casualmente por si; pero diciendo, que Dios los hizo finitos, y los imprimió el movimiento, segun sus eternas idéas, queda reformada, sin grave escandalo, pues mucho mayor castigo, y correccion necessitó la de Aristoteles para ajustarla à los Dogmas de Fé. Por lo demás, con esta se explican mas sensiblemente los phenomenos naturales; es à saber, por qué una cosa es rara, ò densa; blanda, ò dura; aguda, ò embotada; volatil, ò fixa? Lo que no pueden explicar tan bien, los que dán la materia infinita, o los que la dán figurada; pero con tan escasa variedad, que, ó no basta, ò no es del caso para tanta diversidad de cosas, como constará adelante, quando se hable de los phenomenos physicos, y de las qualidades de los cuerpos.

Scept. Tantas han sido, señores, las diversas sentencias sobre los principios del Ente natural, que su misma variedad muestra bien, que hasta ahora no se saben. Por esso

los Griegos à la materia primera la llamaron Selva, ò porque Dios la ocultó, y enmarañó tanto al examen de los hombres, o porque es de tal modo obscuro el camino de bir, que unos cuerpos, que tenian determinad: alrarmona

Quale per incertam Lunam sub luce maligna Est iter in Silvis, ubi Cælum condidit umbra Jupiter, & rebus nox abstulit atra colorem.

Unos dixeron, que era el agua, otros el fuego, otros la extension, otros los átomos. Pitagoras dió por principios la materia, y los numeros. Platón la materia, y las idéas. Aristoteles la materia, y la forma. Epicuro los átomos, y el vacio:

Omnis ut est igitur per se natura duabus

Constitit in rebus, que corpora sunt, o inane.

Cartelio sus materias, sutilissima, globulosa, y estriada. Gassendo sus átomos, y la configuracion. Y en fin, si se huvieran de referir todas las opiniones, sería menester mas tiempo, que el de una noche. Pero como folo aquietamos la mente, en lo que tocamos con los sentidos, y nadie fue testigo de vista de la materia de que Dios hizo este Universo, es propriamente echarse à adivinar, quererlo saber, mientras no lo revele el mismo que lo crió. La revelacion que tenemos, es, que en el principio crió Dios el Cielo, y la Tierra. De este dogma certissimo se infiere, que jamás huvo materia alguna sin forma, pues en el principio facó Dios de la nada Cielo, y Tierra, sin duda con sus formas de Cielo, y Tierra: y se infiere, que essos átomos, y essas materias cúbicas, que se formaron en sutiles, globulosas, y estriadas, por varios torbellinos, son meras ficciones de la fantasía, pues en el principio fue criado el Cielo, y la Tierra, y antes del principio nada procedió, sino la nada; las demás hypotheses, que se desvian del Sacro Texto son Gentilicas, è imaginarias; pues considerar la materia desnuda, y prescindida de toda forma, es considerar un Ente de razon, que no tiene otro sér, que en el entendimiento. Y porque mejor lo veais, decidme, señor Cartesiano, aquellos primeros cuerpos cilindricos, que, segun vuestra mente, se rebolvieron sobre su proprio centro, no tenian su especial figura? Luego tenian forma; DOI-

porque los compuestos substanciales no se distinguen en otra cosa, (si no nos engañais) que en la figura, que los especifica, y distingue unos de otros. Podeis acaso concebir, que unos cuerpos, que tenian determinada figura, extension, y solidéz, ni fuessen lucientes, transparentes, ni opacos, (que son las tres especies de cuerpos que poneis) no pudiendo haver medio entre producir, ò no producir luz, y entre dexarla, ò no dexarla passar? Vuestros átomos, señor Gasendista, no tenian su determinada figura, y magnitud ? Luego tenian su forma de átomos, distinta de la forma de hierro, il del oro: y aun entre si mismos se distinguian especificamente : pues por esso se distingue especificamente el hierro del oro, por las varias figuras, que les son essenciales à uno, y otro, y por los diversos espacios, o vacuos interpueltos, pero estas mismas varias figuraciones tenian los atomos: luego tenian su forma especifica, que los distinguia entre sí, y de los demás Entes; y assi, aun antes de haver compueltos, eran ellos compueltos substanciales.

Todas essas opiniones las han inventado espiritus sutiles, pero ociosos, è inutilmente, porque no pueden servir para nada de los usos humanos; pues si algo sirve para esto, solo es inquirir materias immediatas de las cosas, no la primera, y mas remota. Esto se inventó, como la esgrima con espada negra, para jugar, y ensayarse los ingenios à reñir Escolasticamente. Cada uno lo dice como quiere, alegando razones, y discursos, de que el otro se escurre con otros tantos: y lo peor es, que en llegando à presentarse estos Esgrimidores burlescos en el verdadero Teatro de las Artes Physicas seriamente, y con espada blanca, no solo no les sirven essas doctrinas, sino suelen

falir los primeros concluídos, y escarmentados.

La definicion de los Aristotelicos es justa, y verdadera: justa, porque define metaphysicamente un Ente, que solo es metaphysico: verdadera, porque el ser primer sugeto de la generacion substancial, conviene tanto à la materia Cartesiana, como à los átomos Gasendistas; solo parece obscura, pues debiendo dár positiva especie de lo que es absolutamente la materia, no explica sino la rela-

cion

cion de la primacía que tiene en la composicion. La materia de Cartesio tiene contra si la infinitud. La de Gassendo tiene, que donde hay magnitud, y solidéz, parece se debe concebir divisibilidad; es verdad, no obstante, que muchas cosas persuade la razon necessarias, que la naturaleza demuestra impossibles : pues por mas sutil que sea la naturaleza, es mas delicada nuestra mente. En un gran peso equilibrado convence la razon, que si de un lado en la balanza se pone una mosca, se ha de perder por alli el equilibrio; pero la experiencia enseña lo contrario. Los Mathematicos, con modo metaphysico, consideran à la quantidad abstraída de la materia; fingen puntos mathematicamente indivisibles, y sin extension; linea sin latitud, y otras semejantes quantidades : con que de ellas, como separadas, conciben consequencias, que de ellas, como unidas à la materia, salen impossibles. Estas abstracciones son la causa de las implicaciones, con que solemos encontrar, quando espiritualizamos las cosas, facandolas del quicio de materiales, y corporeas, porque las divisiones que hace el concepto, no siempre las puede hacer la naturaleza : y otras que hace la naturaleza, se le ocultan al entendimiento. Por lo qual, en question tan inutil, podeis seguir la opinion que quisiereis, como que nadie os podrá convencer con experiencia, haciendoos cargo de que para confeguir la verdad ninguna alcanza; pero para gritar qualquiera fobra. Esto baste, hasta mañana, pues divertidos en el dulce discom reminos Electaficos; elto es ala mente ciupolo

Luna cadens medio, volucri pede, volvitur Axe.

meta) la bescritat, por la qual se dilingue ello de aqueello surro de los circunstantes, persuadido à que con voces singidas explicaba una secion, le dixo: Lo bien veo la
mesas pero ma veo la menseidad s pero Aristoteles, con soi brado desembarazor, replicó: Es, que tencia cios, pero no
entendimiento. A este exemplo, ninguno debe osenderse
ede semejantes licencias eque son galanterias del ingenio:

y assi proteguid los difentlos, como de la forma de la forma fubiliancial pla qual decimos, que es el asso primero de la

27755-

-AIO

### DIALOGO III.

#### DE LA FORMA.

Aristotelico. Cartesiano. Gasendista. Sceptico.

Aristot. No estár tan deseoso de imponerme en vuestros principios modernos, me suera intolerable la vehemencia, con que maltratais nuestras doctrinas.

das, son como los arboles, con profundas raíces, que necesfitan muchos, y vehementes golpes para desaraygarlo s.

Gasend. Las objeciones demassado satyricas irritan mas el animo escuchadas, que escritas: porque oídas, excitan el primer movimiento de impaciencia: y leidas, dán lugar à la reslexion; pero no debeis estrañarlo del señor Cartessiano, quando su mismo Cartesso tuvo tal desensado en las impugnaciones, que à mi ingenuissimo Gassendo le trató acerbamente, y de hombre obtuso, y carneo.

Scept. No hagamos la conversacion de otra cosa: esso se debe reputar por libertad Philosophica, que han professado los mayores Sábios. Tambien del mismo Aristoteles se cuenta, que estando explicando las diferencias de las cosas con terminos Escolasticos; esto es, la menseidad, (diferencia, por la qual se distingue la mesa de lo que no es mesa) la becceidad, por la qual se distingue esto de aquello: uno de los circunstantes, persuadido à que con voces singidas explicaba una siccion, le dixo: To bien veo la messa pero no veo la menseidad; pero Aristoteles, con sobrado desembarazo, replicó: Es, que teneis ojos, pero no entendimiento. A este exemplo, ninguno debe osenderse de semejantes licencias, que son galanterias del ingenio: y assi proseguid los discursos.

Arist. Solo deseo obedeceros. Siguese tratar de la forma substancial, la qual decimos, que es el acto primero de la

materia, ò una substancia incompleta, por su naturaleza ordenada, y capáz de unirse à la materia, como acto substancial que determina su potencialidad, para la constitucion de este compuesto substancial, y no de otro: y es la que en qualquiera compuesto es principio, y raiz de sus accidentes, y operaciones. Esto es, que las formas, que constituyen los cuerpos naturales en su determinada especie, v. gr. de cavallo, ò de leño, son unas substancias realmente distintas de la materia; pero incompletas como la materia, porque ambas están destinadas al complemento, y constitucion del cuerpo natural. Aristoteles desine à la forma: Ratio quidditatis; esto es, razon del sér de la cosa. La forma sale, ò se educe de la potencia de la materia; pero no se cria, porque no se hace absolutamente de nada, sino se educe de

la materia, como de sugeto presupuesto.

Cartes. Y no sabeis mas que esso de todas las formas de este mundo? Admirado estoy, de que ingenios tan agudos hayan vivido satisfechos con una explicacion tan confusa, haciendo, como que entienden, lo que ni se puede entender, ni concebir. La forma (fegun nos la explicais) es substancia, y no es Ente por si, sin dependencia de otro, como suelen ser las substancias. Su sér es en otro, y no es accidente. Sale de la materia, y no se vá. Introducese, y no viene de fuera. Educese, ò sacase de la materia, y no estaba antes en ella. Destruyese, y sin quedar cosa alguna de ella, no se aniquila. Producese, y ( nada haviendo de ella antes ) no se hace de la nada. No es corporea, porque ni es impenetrable, ni es materia. No es incorporea, porque no es espiritu. De estas formas una sale, y otra entra; pero la que sale, à ninguna parte và: como la que viene, de ninguna parte viene, porque estaba alli en potencia; que quiere decir, que podia estár; pero nunca havia estado; y despues está, sin venir de fuera. Decidme à fé, puede haver cosa mas inconceptible, ni mas llena de cavilaciones?

Añadís tambien, que la forma es la raíz de todos los accidentes, de modo, que aunque les pese à los sentidos, el cabello, y los dientes, que están ahora en un hombre vivo, al punto que muere, yá no tienen aquella for-

C

ma, sino otra cadaverica: la cicatriz no es la misma, que era antes: ni la dureza de los huessos es la misma dureza: con que toda la piel, carne, y sigura de aquel cuerpo no es numericamente la misma que sue: con que para cada particula minima, despues de la muerte es necessaria su formita particular, distinta de las formitas antecedentes.

Tambien decis, que la forma es principio de todas las operaciones del compuesto, porque de ella dimanan otras tantas facultades, quantas haveis menester para responder à lo que se os pregunta: pues lo que crece, cre-ce por una facultad aumentativa; lo que se cuece, por una facultad Coctriz: lo que se expele, por una expultriz: lo que se retiene, por una retentriz : lo que se nutre, por una assimilatriz; y sin costaros mas que las palabras; esto es, sin mas trabajo, que sacar el adjetivo del verbo, y unirle al substantivo facultad, teneis un tesoro inagotable de sacultades, que son otras tantas respuestas de todas las dudas, por mas graves que sean. Oh, compendioso facil modo de interpretar la naturaleza! Quando se pregunta la razon de algun efecto physico, assi el que pregunta, como el que responde, en llegando à encontrar con alguna facultad, (que no es mas ardua, como he dicho, que hallar un adjetivo del verbo ) uno, y otro se quedan satisfechos: como si el decir, que se hace por una facultad, suera mas que decir, que hay poder para hacerse, lo qual sabe un Idiota; solo que no sabe decirlo con la clave de palabras, que es el idioma de las Escuelas. Es verdad, que para qualquier aprieto hay de retén la simpathia, y antipathia ; y si se vé el Sustentante en el ultimo conficto, apela à tal, ò tal disposicion de la materia, que es el otro inexhausto caudal, para escurrirse de las dificultades: concluyendo (quando todo turbio corre) con que se hace por una qualidad oculta, que es lo mismo que hacerse por una razon, que el que la dice confiessa, que la ignora, y el que la oye no la comprehende; y no obstante, ambos quedan contentos, y victoreados, y suele el Vulgo decir, que son los mayores Philosophos del mundo.

Pero dexando el estilo familiar, quiero proponeros

esto con mas formalidad. Si las formas substanciales materiales fueran realmente distintas de la materia, su produccion fuera creacion; assi es, que no puede ser creacion; (porque los agentes naturales no tienen virtud de criar) luego las formas substanciales materiales no son realmente distintas de la materia. La mayor se prueba assi: las verdadera, y propria creacion es produccion de una cosa, tanto de nada de si, como de nada del sugeto presupuesto; pero si las formas fueran distintas de la materia, su produccion suera tanto de nada de si, como de nada del sugeto: luego, &c. La menor consta, pues la tal produccion fuera de nada de si, porque nada de las formas existía antes que se produxeran : y de nada del sugeto, porque no conteniendose en ellas cosa alguna del sugeto, ò materia, (pues suponeis, que real adequadamente se distinguen) no se puede decir que son hechas, ò producidas de algo del sugeto: y por configuiente, son criadas, como lo es el alma racional, verdadera forma substancial enden de las varias inbilancias, o formes, ardmod lab

Los Cartesianos, aunque convenimos con los Aristotelicos en los nombres, y usamos de las mismas voces, y tambien convenimos, en que la forma es lo que determina la especie del compuesto, y le constituye en ser lo que es, distinguiendole de lo demás; v. gr. en ser agua, ayre, suego, leño, ù oro; discordamos mucho en el modo de explicarlo, porque no admitimos otra forma rigorosamente substancial, y que sea Ente por si, sino la alma racional, criada por Dios, sin dependencia de la materia, pues puede existir, y conservarse sin ella; pero unida al cuerpo humano con tan reciproca correspondencia, que quando el alma libremente manda, está obligado el cuerpo (naturalmente constituído) à obedecerla; y quando en los organos corporeos hay tales, ò tales impressiones, se la representan al alma tales, ò tales idéas.

Discordamos por consiguiente, en que las sormas materiales, que componen todos los demás Entes physicos, decimos, que no son rigorosamente substanciales: y assi, Santo Thomás comunmente las llama solo essenciales, o naturales al compuesto; pero latamente permitimos,

C2

que se substancia, y son modos de ella: como por la misma razon se llaman materiales. Propriamente deben llamarse formas essenciales, porque son de essencia del compuesto; de modo, que no puede entenderse el tal compuesto, sin que se entienda la tal forma; ni puede entenderse la tal sorma en la materia, sin que se entienda el tal compuesto; v. gr. la figura redonda es forma essencial del circulo, porque no puede entenderse circulo, sin que se entienda con figura redonda.

Arist. Luego todos los compuestos, fuera del hombre,

fon accidentales?

Cartes. Pues qué dificultad teneis: es esso acaso contra algun Canon de Concilio? El determinarse una materia à ser piedra, ò vidrio, solo pende de la accidentalidad de su figura insensible; pues si el suego la taladra los poros rectos, se vitrifica; y si no, se queda piedra.

Arist. Luego los varios escêtos, que observamos, no dependen de las varias substancias, o formas, sino de solos

los accidentes?

Cartes. La materia, ò substancia modificada con los accidentes (que lo son respecto de ella, aunque no respecto del compuesto) es la sola causa de todos los esectos materiales de este mundo; y si la diversidad de accidentes con la misma substancia no puede producir tan varios esectos, me direis, por qué la semilla de cidra, ò melon enteras, producen cidras, ò melones; y molidas, ò machacadas, jamás son capaces de producirlos? Pues en uno, y otro caso solo lo hay la distinción accidental en la figura: por qué el vidrio hecho polvo es saludable, y comido en zarazas no solo no es saludable, sino mortisero?

Arist. Las diversas figuras, yá se vé, que producen diversos esectos: pues el azero en figura de espada hiere, de tixeras corta, de aguja pica, de lima rae, de sierra roza, de tenaza muerde, de bola magulla, &c. pero qué tiene

que vér esto con los efectos naturales?

Cartes. Mucho, pues si con solas las diversas siguras accidentales, y perceptibles concebis, que pueden causarse tan diversos esectos: por qué os parece arduo concebir,

que las diversas configuraciones insensibles de las menudissimas particulas de los cuerpos (que son accidentales à la materia) puedan causar los diversos esectos naturales, que observamos, siendo certissima aquella sagrada sentencia, de que: Las cosas invisibles de Dios se vén entendidas por las que ba becho visibles? No es mas claro, y razonable creer, que la pimienta pica, porque sus minimas particulas están formadas como pequenissimas agujas, que hieren las fibras del gusto, que no porque su forma está adornada de un accidente llamado acrimonia? No es mas conceptible, que el membrillo verde frunce la boca, porque sus moleculas están figuradas à modo de tenacillas, ò anzuelos; y assi clavadas, aprietan las fibras. de la lengua, que decir, que de su propia forma dimana una qualidad adstrictoria? Juzgadlo vos mismo, desnudo de passion, respectate esta tenejar anoiste esta de passion.

Por estos motivos defendemos nosotros, que la forma essencial (ò llamese substancial) de los demás cuerpos physicos, es la cierta disposicion de todo el cuerpo, y de cada una de sus partes, y el principal conjunto de todos sus ascidentes, y qualidades: pues en tanto un cuerpo physico se mantiene debaxo de su forma, ò especie, en quanto conserva la disposicion de sus partes, y el conjunto de sus modificaciones; pero en perdiendolas, y adquiriendo otras, passa à otra forma, y especie; v. gr. en tanto dura la leche debaxo de la forma de leche, en quanto todas fus partes conservan su natural union, y qualidades; pero si se altera su disposicion, y se apartan las mantecosas, y crassas de las suerosas, entonces dexa la especie de leche, y passa à ser manteca, queso, y suero. Lo mismo sucede con la arena, y barrilla, que fundidas, y solo mudada la textura, y disposicion de sus particulas, passan à ser vidrio. El hierro, y piedra lipis, mudada la combinacion de sus moleculas, (si juntos se echan en agua) se convierten en cobre : y los pedazos de trapo abatanados, y desleídos, solo por la varia situacion, y figura de sus particulillas toman forma de papel : y en las mas de las cosas vemos comunmente, que solo mudada la disposicion de un cuerpo, y tomando sus moleculas minimas diferente si-C 3

tio, figura, ò combinacion, se muda en otra especie distinta: pues en él vemos otros accidentes, y virtudes, no haviendo otro testimonio por donde naturalmente distinguir las diversas especies, sino por la diversidad de accidentes: luego la forma essencial (que llamais substancial) no es distinta, real, absolutamente de la materia, sino la

misma materia, con cierta disposicion, ò modo.

De este mismo sentir parece sue Aristoteles, pues (en el lib. 2. Physicor. cap. 3. y 7. Lib. de Generat. & Corrupt. cap. 9. lib. 2. Analyticor. cap. 11.) llama à la forma substancial razon de la substancia, y razon de la essencia. Y el Angelico Doctor Santo Thomás (Summ. Theolog. part. 1. quast. 15. art. 1. 2. & 3.) dice: La forma es una semejanza de la idéa divina, impressa en las cosas sensibles, por la qual las cosas, ò cuerpos sensibles se reducen à cierta especie. Con que no pudiendo percibir mejor esta semejanza, impressa en las cosas sensibles, que por la configuracion de sus partes, debemos confessar, que no es otra cosa la forma substancial, huyendo la multiplicidad de entidades, que intuilmente se han inventado en las Escuelas.

Tambien San Agustin (Lib. de Immortalit. Anima) escribe assi: Sià la cera blanca se la dá el color negro, no es menos cera, ni si de quadrada la dán forma redonda, ò de blanda, la buelven dura; pero si de las cosas (esto es, las disposiciones) que están en el sugeto, se biciere tal mutacion, que aquello que estaba en él, no puede decirse yá que está: como si con el calor del fuego se dissipa, ò resuelve la cera en bumo, padeciendo tal mudanza, que pueda decirse bien, que el sugeto, que era cera, queda yá mudado, y yá no es cera de ningun modo, ni por razon alguna se podrá juzgar, que ha quedado alguna de aquellas cosas, que por esso estaban en el sugeto, porque era lo que era: luego, segun la mente del Santo, la forma no es mas, que las disposiciones de la materia.

Arist. Tened un poco, señor Cartesiano, que si la forma del cuerpo physico no es mas, que la cierta disposicion de la materia, ò el conjunto principal de sus qualidades, no se diserenciará la alteracion de la generacion: porque en una, y otra solo havrá mudanza en las disposiciones,

y qualidades.

Cartes. Se diferencian en mucho, porque en la alteracion queda sensiblemente el mismo cuerpo, con poca mutacion en sus qualidades, como quando la agua de fria se hace caliente, ò la cera de dura se hace blanda; pero en la generacion perecen todos, ò casi todos los accidentes; de modo, que los pocos que quedan, no bastan para que aquel cuerpo se denomine sensiblemente él mismo; v. gr. quando la cera se convierte en humo, aunque queda el olor, la pinguosidad, &c. estas qualidades no son suficientes para que se denomine cera. Finalmente, señor Aristotelico, si supiesseis darla à la cera el peso, solidéz, color, sonido, ductilidad, liquabilidad, y fixacion del oro, nadie dudaria, que la sabiais dár la forma de oro; y si al oro, de amarillo le bolvierais blanco; de pesado, ligero; de denso, raro; de correoso, quebradizo; de fixo, volatil; de duro, blando; de sonoro, mudo; y en fin, que no le entraba la Agua-Régia, cierto, que quitados folos estos accidentes, nadie podia dudar, que le haviais mudado su forma: luego no entendemos por forma material mas que el principal conjunto de las qualidades de un Ente.

Arist. Luego la alteracion, y la generacion no se distinguen en especie, porque solo se distinguen segun mas,

ò menos; y el mas, ò menos no varia la especie.

la alteracion, y generacion, segun mas, ò menos, eran de la misma especie; pero por interpretar benignamente el adagio del Vulgo Philosophico, distingo: El mas, ò menos, no mudan la especie, quando en el sugeto quedan las mas de las disposiciones, lo concedo; pero quando se mudan tanto, como en el exemplo referido de la cera, entonces el mas, muda la especie: pues para esto solo es menester, que lo que essencialmente se prueba de uno, no convenga à otro. Y assi, el adagio absolutamente proferido, es salso; y para darlo à entender con un exemplo sensible, el vidrio gruessamente quebrantado es veneno, que mata; y hecho polvo sutil, es medicina, que aprovecha: no distinguiendose en uno, y otro caso, para tan diversos esectos, en especie, sino en mas, ò menos molido.

Arift.

Arist. A lo menos no podreis responder à la objeccion, que se os hace de la Hostia Consagrada, en que queda el conjunto de las qualidades, ò accidentes del Pan, y no queda la forma: luego ésta no es el conjunto de sus accidentes.

Cartes. Ese inefable Mysterio debieramos dexarle en lo mas profundo, y humilde de nuestra veneracion: pues siendo solo nuestro assunto considerar las formas segun el orden de la naturaleza, parece que es salirnos del intento hablar del mayor milagro de los milagros, en que echó Dios el resto de su Amor, y Omnipotencia. Bastaria, segun manda la Fé, y el Santo Concilio Tridentino, creer sencillamente, y sin disputas, que en virtud de las palabras de la Consagracion, se convierte la substancia del Pan, y el Vino en Cuerpo, y Sangre de nuestro Señor Jesu-Christo, quedando solo las especies de Pan, y Vino; pero no nos enseña la Fé, ni nos manda creer modo alguno philosophico, con que esto se haga, ni qué se entienda por especies? Solamente sabemos, que no se hace por orden natural: con que nada hay mas distante, que querer ajustar, no sin temeridad, este portento à nuestras physi-

cas especulaciones.

Pero porque no parezca efugio, (fuponiendo la ciega creencia de tan alto Mysterio) para responder à la objeccion, debemos suponer, que los accidentes pueden considerarse de dos modos: fundamentalmente, ò representativamente. Fundamentalmente no son otra cosa, que la disposicion, ò modo substancial de los cuerpos, de que resultan las especies, ò sensibilidades, que son las expressiones, por las quales naturalmente distinguimos unos Entes de otros: y estas expressiones, ò especies son los accidentes, considerados representativamente; v. gr. en la Obléa hay la disposicion de la superficie del Pan, dispuesta de tal modo, que represente, ò explique la sensibilidad, ò especie de blancura; y esta colocacion imperceptible de las minimas particulas del Pan, ò el conjunto de los accidentes fundamentales, es lo que llamamos forma de Pan : y hay la misma blancura que aparece, la qual es expression, especie, ò accidente representativo del

del Pan : y este no es forma de Pan, sino especie, ò representacion de la Forma. La forma, pues, de Pan, que es el conjunto de los accidentes fundamentales, y la materia, faltan en la Sagrada Eucharistía; pero quedan las especies, representaciones, sensibilidades, ò si quisiereis llamarlas accidentes representativos del Pan. Y assi, bolviendo al entimema, distingo el antecedente, queda en la Eucharistía el conjunto de las qualidades, o accidentes del Pan, fundamentalmente, niego: representativamente, concedo: y distingo el consiguiente; luego la forma substancial no es el conjunto de sus accidentes : representativos, concedo: fundamentales, niego: y assi quedais en forma respondido, pues se concibe claramente, que el Cuerpo de Christo conserve las especies, accidentes, ò apariencias de Pan, faltando la substancia, como en sí mismo conservó la especie de Peregrino, quando se apareció à sus Discipulos; y la sensibilidad de Hortelano, quando se apareció à la Magdalena.

Arist. Luego si la Forma es el conjunto de los acciden-

tes, no será substancial, sino accidental.

Cartes. Respecto de la materia, es accidental, porque la es accidental tener éste, ò aquel conjunto de modificaciones; pero respecto del compuesto, es essencial, ò substancial, porque pertenece essencialmente à la materia, ò substancia, para constituir el compuesto physico, y sensible: de modo, que éste no puede ser tal en su especie; v. gr. leño, hierro, ù oro, sin aquel determinado complexo de accidentes.

Arist. A nosotros nos parece, que la forma substancial del agua, v. gr. no es el conjunto de sus qualidades, sino el principio productivo de ellas: y esto consta de que, si la agua se calienta, en faltando el extrinseco calesaciente, buelve à recuperar el frio, que la es debido por su forma: pues no hay otro à quien se pueda atribuír la restitucion à

su estado natural.

Cartes. La agua, que se calienta (apartado el suego) recupera su frialdad; pero no lo hace esto essa entidad, ò semisubstancia ininteligible, que vulgarmente creeis, es el principio, y raíz de sus qualidades; ni es menester para ex-

pli-

plicar éste, y otros phenomenos: pues el agua caliente por esso recupera su frialdad, porque apartado el extrinseco calefaciente, y exhalando las particulas igneas, que tenia interpuestas, el mismo ayre ambiente vá reprimiendo la agitacion de sus particulas; (en la qual consistia el calor, como despues explicaré) y en prueba de que las formas no tienen poder por si para restaurar sus qualidades, decidme, por qué el azogue, en la preparacion del Mercurio dulce, siempre se queda sólido, y persevera assi años enteros en las Boticas, sin que sirva su forma substancial para recuperar la liquidéz, que era una de sus qualidades en estado natural? Por qué el cristal molido (apartado el extrinseco) no recupera por su forma la connatural diaphanidad perdida? Por qué los frutos cocidos no restauran por su forma (apartado el fuego) el color, y sabor, que antes tenian? Por qué los huevos duros (separado el calefaciente) se quedan duros, y no les sirve su propria forma para restituirse à su natural liquidéz ? Y en fin, por qué la sangre se quaxa al ayre, y apartado éste, no restaura su fluxibilidad? Omitiendo otros muchos exemplos.

Arist. Con todo esso me queda el escrupulo de que

vuestra opinion es sospechosa.

Gasend. En nada desdice este modo de philosophar de la piedad, y Religion Catholica, la que exactamente professaron Gassendo, y Descartes, sus Autores, segun la fama, que aun hoy dura, de su religion, y virtudes.

Cartes. Lo que no se dice de Aristoteles, Galeno, y Avicena, de quienes ni podreis mostrarnos las Fees de

Baptismo, ni la memoria de sus buenas costumbres.

Gasend. Verdaderamente, bolviendo al argumento de la Eucharistia, no carece de temeridad, querer sujetar tan inesable Mysterio al examen de nuestra razon, y traerle para prueba, de lo que la mente humana alcanza acerca del modo natural de las generaciones.

Dicen, pues, los Philosophos corpusculares, que la forma substancial, ò essencial no es otro sér absolutamente distinto de la materia, sino solo modalmente; esto es, es la materia figurada de éste, ò el otro modo, con el mo-

vimiento, que recibió de Dios en la creacion, (como explicaré quando se hable de las qualidades de los cuerpos) de donde resultó quedar determinada en esta, ò aquella especie.

No es esto arduo de concebir, pues si la Naturaleza no es otra cosa, que una oculta Arte de Dios en la materia: y si las cosas arcanas, è invisibles de Dios se de xan conocer por las cosas visibles, assi como en las cosas artificiales humanas un Relox se distingue de un Cañon de Artilieria, no en el hierro, que es la materia de ambos, sino en la disposicion, y modo mecanico de sus partes, por lo qual tienen distintas facultades, y potencias, de suerte, que el uno señala las horas, y el otro arroja la bala, y saltandoles esta disposicion, ò configuracion, yá no son mas, lo que eran, y se hacen otra cosas lo mismo se puede, y debe discurrir en las formas naturales, que no son mas que unos secretos artificios del Criador.

Considerémos, que no se puede entender Relox, sin entender una cierta disposicion de partes, compendiada en este hexametro de Lucrecio:

Concursus, motus, ordo, positura, figura: Es à saber, cierto concurso de ruedas; determinado movimiento, que las dá el muelle, ò peso: el orden en su colocacion: la cierta postura en el encaxe; y en fin, determinada figura, y numero de dientes. De modo, que aunque toda esta disposicion es accidental al hierro, es essencial al Relox, y de ella proviene la facultad de dár justamente las horas, y fonar la repeticion, ò alguna cancion musica, quando se le dá, segun su estructura, determinacion para ello; y si alguno dixera, que la forma de Relox era substancia distinta del metal de que está hecho, sería cosa risible, pues sobre el hierro no añade la tal forma, sino una modificacion distinta real, modalmente del mismo hierro, y accidental à él, considerado en sí; pero essencial, considerandole yá Relox: al modo que le es accidental al hierro tener dientes; pero considerado como fierra, le es essencial.

Esto tambien se puede explicar con el exemplo de las

las letras, que son (digamoslo assi) la materia de las palabras, y las mismas palabras, que son los compuestos, que resultan de las letras, y de la forma, ii orden con que están colocadas, (que es en lo que se distinguen especificamente unas dicciones de otras) pues de unas mismas letras, mudandolas la combinacion, ò postura, resultan palabras muy distintas, como Roma, Amor, Orma, Mora, Ramo, &c. Al mismo modo, colocadas en cierta configuracion las partes de la materia, por medio del movimiento, resulta el modo de ser la essencia, ò forma del cuerpo physico: porque del mismo modo se tienen las materias segundas con las formas fegundas, para los compuestos artificiales, que la materia primera con la forma primera, para los cuerpos naturales: y de la misma suerte, que una nueva diccion no tiene otra novedad, que la nueva colocacion de letras; assi en el compuesto natural no hay otra nueva forma, que le determine en cierta especie, que la diversa modificacion de las partes de la materia; pues las que antes componian un cuerpo de una especie, se ponen por el movimiento, que las imprime el generante, en diversa situacion, o coordinacion, que es lo mismo que en otra imperceptible modificacion, figura, ò forma.

Y aunque estos exemplos bastarían spara dár idéa clara de las generaciones, que llaman substanciales, es tambien digno de repáro, que el Arte (que es imitacion de la naturaleza ) de unas mismas piezas, de madera, piedra, ò plata, hace diversas figuras, con diversas formas artificiales, solo poniendo el Artifice las partes en diversa disposicion : con que del mismo modo se puede concebir, que la materia, por solo el movimiento de sus particulas infensibles, segun la figura en que quedan formadas, recibe diversas especies de formas, y constituye diversos Entes con diversas virtudes, las quales se conservan, hasta que otro movimiento las hace perder su configuracion, siendo esta mudanza, alteracion, ò corrupcion, segun la mayor, ò menor mutacion que se hace ; v. g. del trigo se hace harina, salvado, massa, pan, chilo, sangre, carne, &c. Y siendo superfluo, y aun obscuro, recurrir à tanto numero de formas, basta mas clara, y sensatamente

entender, que todas estas mudanzas no son mas, que diversas combinaciones, y transposiciones de las particulillas del trigo, mediante el movimiento, que en tanta succession de alteraciones, y generaciones, le dá diversas figuras, y colocaciones; o llamense formas, porque en una question de voz no faltemos á la moderacion, y cortesía.

Esta es aprehension mas prudente, que la de los Aristotelicos, que con tanta confusion de entidades, unas informantes, otras emanantes, otras inherentes, solo logran embarazar mas el entendimiento, y explicar menos la Naturaleza. El mismo Aristoteles, en todos sus libros de los Physicos, quando habla de la forma substancial (que assi le comentan, y traducen siniestramente sus Interpretes) solo la llama OUSIA... voz Griega, que equivale à essencia, ò naturaleza : y otras veces MORFE, que se interpreta forma, ò aspecto; y qué evidencia teneis, de qual de estos significados fue la mente de este Philosopho? No pudo ser que la entendiesse por essencia, aspecto, ò coordinacion, que son modos de la materia; y no como substancia, ò entidad absoluta? Y acaso entendiò esto mismo, sino que por ocultar al Vulgo su doctrina (como escribió à Alexandro, quando se le quexó, de que huviesse dado al público sus Obras, pues le dixo, que lo mismo era, que si no las buviera dado, porque solo las entenderia quien le oyesse à él, y no quien las levesse) por esso sin duda usó de termino equivoco: y con efecto parece que logró fu intencion con vosotros.

Para mayor inteligencia de lo dicho, (aunque no toca aquí tratar de los Vegetables) no será suera del proposito explicar, segun estos principios, cómo del grano de
semilla de una planta, ò arbol vemos salir determinadamente otra planta, ò arbol de la misma especie, que el
que dió la semilla, con solo el movimiento, y la materia, sin necessidad de considerar dentro escondida ninguna forma substancial Aristotelica? Lo primero, debemos suponer, que este grano está compuesto de modo
muy diferente, que los otros de otras especies: y que están, aunque en abreviatura, sus particulillas con la mis-

ma traza, y figura, que en los grandes de su especie misma: pues con el Microscopio han observado esto muchos Physicos curiosos en algunas simientes. Lo segundo, es innegable, que en el dicho grano hay cierta cantidad de materia, la qual entrò alli por un movimiento especial, que colocó, y ordenó sus particulas, de cierto modo distinto, que en otras semillas, y parecido al original, de quien se derivaron. Supuesto lo qual, quando se siembra el grano, la agitacion, que induce el Sol, ù otro calor en los jugos salinos de la tierra, los introduce en la semilla, poniendo en movimiento las partes, que estaban en quietud, y agregandolos à ellas: de que se sigue, que no cabiendo yá movidas en el espacio, en que antes cabian quietas, rompen la superficie exterior, o cascara, y assi empiezan à estenderse, y crecer, sin que sea menester mas forma substancial, que el orden, y disposicion que tomafon por el movimiento.

Tambien es muy verisimil, que el Autor de la Naturaleza, que puso precepto à las plantas, de que propagassen, las dió el modo de hacerlo, depositando en lugar destinado para esto unas menudissimas partes, que tuviessen como en compendio, y breviatura toda la disposicion, y sigura de la planta, ò arbol, de donde procedieron; las quales despues, estendiendose con el impulso, que poco há diximos, hacen patente, y fenfible la figura, que tenian oculta, y abreviada en sí, y que por esso era imperceptible à nuestros sentidos, hasta que aumentandose con el nutrimento, que circula por las fibras de su cortéza, y centro leñoso, se hacen corpulentas, y visibles. A este modo se explican mecanicamente los demás phenomenos naturales, sin necessitar de essa semisubstancia, ò forma material inconceptible : extensa, sin que ocupe lugar : corporea , y material , pero penetrable con la materia : penetrable, y no espiritu : difundida por el cuerpo, y no quanta: que da la existencia à la materia, y sin la materia, ni puede darla, ni existir : y en fin, essa quimera natural, ò prodigio, que no tiene otro sét, que el que la dá la fantasia. A a sarto ob sorto sol sup percentido

Scept. Señores, aunque entre los Philosophos antiguos,

y nuevos es punto tan renido el de la forma substancial, yo creo, que si cada uno cediesse algo del empeño, y de la ojeriza contra la opuesta Escuela, podrian ajustarse sus diferencias, y venir à un acomodamiento, no haviendo mas entre unos, y otros, que la mas, o menos clara explicacion: pues los Aristotelicos consideran la forma en ayre abstracto, y metaphysico: los Corpusculares en trage mas physico, y sensato. Esta disposicion, ò complexo de qualidades, que decis los Modernos, que es la forma, si se considera abstraída, parece que es la misma, que nos describen los Antiguos, pues sin duda es el acto primero de la materia, por el qual se determina su indiferencia à constituír tal especie determinada de cuerpo physico. Puede tambien llamarse substancial, por quanto aun (segun vosotros) es modo de la substancia, ò materia, y es essencial al todo: llamarse incompleta, porque de essa consiguracion, y la materia, como de dos compartes, se hace el compuesto: es unible, y capáz de recibirse en ella, como que los modos, no podeis negar, se reciben en la substancia, de quien son modos. Que la forma determina la potencialidad de la materia, tampoco podeis negarlo, pues de essa disposicion de partes, que decis, se verifica, que determinando à cierta especie la materia, fixa la potencialidad, que tenia à todas. Es tambien cierto en vuestra opinion, que essa disposicion, ò modo de la materia es el principio, ò raíz de las especificas operaciones del compuesto, y de todas las propriedades, y accidentes repre-sentativos suyos, como vosotros mismos confessais. Es substancia real, modal, è inadequadamente distinta de la materia, porque los que realmente se sepáran, realmente se distinguen. Que se educe de la potencia de la materia es constante, pues los modos no pueden criarse, porque no salen de la nada, antes son asecciones, que suponen sugeto, de quien se educen, y son modos.

Lo que mas me admira, es, que intenteis hacer ridicula la opinion Aristotelica, diciendo, que ni se puede entender, ni concebir, quando vuestras disposiciones de la materia (las que ignorais, quales son en cada compuesto) las concebís con los mismos caractéres, que los Aris-

totelicos conciben su forma: ellas faltan de la materia, y à ninguna parte ván : ellas vienen, y de ninguna parte vienen: ellas, sin ser espiritu, no ocupan lugar: y siendo corporeas, se penetran con el cuerpo: en fin, son estendidas, sin nuevo espacio, y difundidas, sin diferente corporatura, que la de la materia: son substanciales, y no pueden existir por si: son entes en otro, y no obstante no son accidentes, sino essencia del compuesto: ved si la inftancia puede ser mas en terminos; con que pudiera haver reconciliacion, ò à lo menos una pacifica tregua entre vosotros, si los Modernos os persuadiesseis, à que la idéa de la forma Aristotelica conviene con la vuestra; y los Aristotelicos os arreglasseis à esta mas clara explicacion de los Modernos, con la qual se puede dár alguna razon menos confusa de los phenomenos naturales, y acercarse algunos passos mas à la verdad de la naturaleza; pero nunca se logrará esto, porque nuestros Escolasticos (que escriben Philosophías para enseñar en las Escuelas) no cuidando de las pruebas experimentales, solo se dedican à aquellas razones, que sirven de aparato para su estudio Theologico: y de aqui nace, que acerca del compuesto corporeo han introducido aquellas questiones, nada conducentes para los Physicos; v. gr. Si la union se distingue de los extremos? Quantas uniones bay en el compuesto? Y en caso de haver una sola, en qual de los extremos se recibe? Si la union de la forma se identifica con la educcion de ella? Si el compuesto substancial se distingue de la materia, forma, y union? Si la substancia se distingue de la naturaleza substancial? Si la possibilidad de las cosas se identifica con las tales cosas, ò con algun atributo de Dios? Si la materia milagrosamente puede estar sin forma? Si tiene una, ò muchas privaciones? Si toda causa es primero que su efecto? Si la causa se diferencia de la casualidad? Y otras semejantes, que bien pueden ser necessarias para otras Ciencias; pero para las naturales, no solo no se vé su importancia, sino es manisiesta fu inutilidad.

longing a species for on catal complete

en losar los associates en la resol as

# DE LOS ACCIDENTES, O FORMAS, que llaman accidentales al compuesto.

Arist.. Y Qué opinion llevais acerca de los acci-

Cartef. Accidente es lo que sobreviene à la cosa ya constituída en su sér, y que puede faltarla, quedando entera su essencia; v. gr. la blancura se dice accidente del hombre, porque concebimos entera su essencia, quando aprehendemos animal racional, sin que pensemos en blancura, y aunque se la neguemos. Esto es hablar segun nuestro modo de concebir, porque realmente hay accidentes, que se llaman proprios, (à distincion de los contingentes) que tienen intrinseca conexion, è identidad con la essencia, como la risibilidad, que si se le quitasse al hombre, se le quitaria la racionalidad. Esto se entiende de la essencia metaphysica : pues en sentido physico, tambien si al hombre se le quitasse la quantidad, figura, color, organizacion, (y otros, que se reputan por accidentes, respecto de la essencia metaphysica) ni quedaria physicamente hombre, ni aun animal. No obstante, todos han recibido la definicion de Porphyrio: Accidente es, lo que puede estár, à no estár sin corrupcion del sugeto. De que se infiere, que las formas, que llamais substanciales, son accidentales, respecto de la materia, puest a sobrevienen constituída yá en su sér, y tan accidentalmente la viene la forma del leño, como otra qualquiera; sí bien son essenciales lal compuesto, al modo que la blancura, aunque es accidental al hombre, es essencial al hombre, en quanto blanco. La inherencia de los accidentes en el sugeto suele tambien ser modo de concebir, porque el estár vestido, ò armado es accidente del hombre, y nadie ha dicho, que el vestido es inherente. De todo lo qual tambien se infiere, que considerando nosotros dos solos generos de substancias; es à saber, euerpo, y espiritu, à cada uno constituído en su sér, le correspon-

111/2

den sus especiales accidentes : los accidentes del cuerpo, o materia, son la tal determinada magnitud, figura, sitio, quietud, y movimiento: assi como del espiritu (cuya essencia es ser inteligente ) lo son todos los modos de pen-

far, y querer.

Esto supuesto, que no se dán accidentes real adequadament e distintos de la materia, lo prueban nuestros Cartesianos, como probaron, que las formas materiales essenciales no se distinguian : porque si no incluyeran algo de la materia, y fueran adequadamente distintos, fueran producidos de nada de si, y de nada del sugeto, lo qual feria creacion, y ésta en ellos repugna. Finalmente, porque si estos accidentes no son modos de la materia, (esto es, la materia con tal superficie, figura, y movimiento) no es inteligible, ni podemos concebir lo que es blancura, si ésta no es un modo de la superficie del cuerpo, que por ser invisiblemente mas igual, y lisa, rechaza à la vista muchos rayos de luz, y oculta pocos, por lo qual este color es el mas cercano, y parecido à la misma luz; y si no es esto, qué otra clara idéa podemos tener de un Ente inherente, ò asido à la materia, de quien no sabemos otra cosa, que el nombre de blancura? Vuestra equivocacion, señor Aristotelico, està, en que infiriendo de vuestras sensaciones, otras tantas formas accidentales, que las excitan, creeis con precipitado juicio, que porque el fuego con el movimiento de sus agudas particulillas os excita una sensacion, que llamais calor, esso mismo que sentis, está en el fuego: como si porque sentis dolor de la picadura de una aguja, fuera buena ilacion, que el tal dolor está en la aguja : y por cada sensacion inventais un Ente distinto, asido en el objeto; quando todo se explica con la tal superficie, figura, y movimiento, que en cada sentido excita su especifica sensacion: pues aquellas mismas particulas del Balsamo, v. gr. que exhaladas, excitan en la nariz por su figura, agradable olfato, porque entran sin violencia, y como con alhago; essas mismas en la lengua causan amargura, porque penetran, molestando las porosidades del gusto; y à fé no parece cuerdo dictamen, creer, que el buen olor, y la amargura, fon

son dos entidades distintas, pegadas al Balsamo, pudiendo

componerse todo con una sola configuracion.

Gasend. Por esso es mas verisimil, que los accidentes no son otra cosa, que aquellos modos de la materia, que se consideran com o que sobrevienen à la essencia del compuesto, y que puede éste considerarse sin ellos; v. gr. aunque se identifica con Pedro aquella determinada individual sigura, que tiene, no obstante le es accidental à su essencia, en quanto hombre, porque pudo tener la sigura de Juan, sin perder la essencia de hombre.

Arist. Bolvemos à tropezar en el grave escollo de los accidentes Eucharisticos: pues si se identifican con la materia, quedando ellos, quedará la materia, la qual es de Fè, que salta; ò saltando la materia, saltarán los acciden-

tes, los quales es de Fé, que quedan.

Cartes. Esse argumento quedó yá respondido; pero bolveis à inculcarle, porque à vosotros os hace grande fuerza, y à la verdad en vuestros principios es insoluble, pues à lo que el Concilio llama especies, llamais vosotros accidentes, y despues por opinion errada Philosofica, concebis à estos accidentes como unos Entes absolutos, asidos à la materia, y adequadamente distintos de ella; y assi os parece impossible quedar ellos, y no quedar la materia, si se identifican con ella: pero como nosotros llevamos otros principios, decimos, que la materia, y todos sus modos sundamentales saltan, (como enseña la Fé) pero quedan milagrofamente las especies, ò representaciones de la substancia, que nos excitan à percebirla ; y esto os lo haré inteligible con un exemplo : Si miramos al Sol mucho tiempo, faltando el Sol, ò apartando nosotros la vista, aún vemos al Sol, (que yá no hay) porque aunque faltó el Sol, queda impressa en el organo su especie, ò representacion, que excita en la idéa la percepcion del Sol: del mismo modo Dios, sin que haya Pan, conserva la especie de Pan. Esta solucion se confirma con el mismo Santo Thomás, pues en el Cantico que compuso al Sacramento, dice: La vista, el gusto, el tacto, en ti se engaña, y no se engañaria la vista, informando que havia blancura, si fundamentalmente quedára; (pues à D2

este sentido no le toca juzgar de la substancia, sino del color) engañase, pues, porque quedando solo la especie, ò blancura representativa, informa, que hay blancura fundamental, o por mejor decir, da ocasion al entendimiento, para que siniestramente infiera, que hay blancura fundamental, lo qual es falso. Y esto baste para ajustar tanto abysmo de milagros à nuestras grosseras consideraciones : y en fin, aun quando estuvieramos débiles en la solucion, lo que importa, es, que estemos firmes en la creencia, sin querer medir con el debil passo de nuestras fuerzas los inmensos espacios de la Omnipotencia Divina, empeñada à beneficio de los hombres en hacer milagros; pero sin obligarse à darnos razon del modo de hacerlos.

Gasend. Dexemos estas cosas, que ván por via de milagro, y procedamos en la Physica, segun la via ordinaria de la naturaleza: à esta solo debemos, como Physicos, observar, reservando la via de la Fé, en quien, como fieles,

ciegamente, y fin disputa debemos creer.

Scept. Como para los Scepticos Catholicos es la primera, y superior classe de verdades las de Fé, como que son reveladas por Autor infalible, à distincion de las verisimilitudes humanas, y physicas, que no tienen mas estrivo, que el de una faláz conjetura, ò razon aparente, y el de unos Autores falaces, y falibles; lo primero, que debe ir establecido en nuestra conversacion, es la constante creencia en el inefable Mysterio Eucharistico: ( ojalá le veneraramos por tan Inefable, que segun explica esta misma voz, todo en él fuera creer, y nada hablar) admitida esta suma verdad en la explicacion de las especies, ò accidentes, cada uno piense como gustare, siendo la controversia puramente philosophica. Segun todos, falta la substancia, y quedan los accidentes; esto es, inconcuso: vosotros decis, que quedan en sentido Aristotelico; estotros dicen, que quedan en el sentido Cartesiano: poco importa la diferencia en la explicación, como haya convenio en la creencia. offur to , elice : La villa , el guffo al Sacramento, dice : La villa , el guffo al Sacramento, dice : La villa , el guffo al Sacramento, dice : La villa , el guffo al Sacramento, dice : La villa , el guffo al Sacramento, dice : La villa , el guffo al Sacramento, dice : La villa , el guffo al Sacramento, dice : La villa , el guffo al Sacramento, dice : La villa , el guffo al Sacramento, dice : La villa , el guffo al Sacramento, dice : La villa , el guffo al Sacramento, dice : La villa , el guffo al Sacramento, dice : La villa , el guffo al Sacramento, dice : La villa , el guffo al Sacramento, dice : La villa , el guffo al Sacramento, dice : La villa , el guffo al Sacramento, dice : La villa , el guffo al Sacramento, dice : La villa , el guffo al sacramento de la companio de la com

Pero es digno de estrañar en los Aristotelicos, que recusando las pruebas naturales para discurrir en lo sobre-5110

natural, quieran traer lo sobrenatural, para prueba de sus discursos naturales, haviendo mutua improporcion. Tambien es claro argumento de su mucha pobreza de razones Physicas vér, que recurren à razones Theologicas; pues parece slaqueza de ingenio no traer para prueba de lo natural otra cosa, que lo milagroso; pero dexemoslo yá por esta noche:

Namque mora dulci jam jam propè crastina Colo. Purpureis invecta rois Aurora rubebit.

### DIALOGO IV.

## DE LA ESSENCIA, Y EXISTENGIA del cuerpo natural.

Aristotelico. Cartesiano. Gasendista. Sceptico.

Scept. ME alegraré, que Vmds. no quedassen ano-

Gasend. Si hay algo que alivie las fatigas del dia, solo es el descanso, y suave diversion de nuestros coloquios de noche.

Cartes. Pues señor Aristotelico, mientras refrescamos,

proponed materia para el discurso de ésta.

Arist. Yá que convenimos en que el objeto de la Physica es el cuerpo natural, será muy del caso saber en qué consiste la essencia del cuerpo? Nosotros desendemos, que cuerpo es aquello que pertenece intrinsecamente à lo impenetrable; al contrario, el espiritu es lo que no pertenece à lo impenerable. Pruebase, porque la definicion dada explica lo que primeramente concebimos, quando hablamos del cuerpo: luego la dicha definicion explica la razon formal, ò essencia metaphysica del cuerpo.

po, es, ser una substancia estendida en longitud, latitud, y profundidad; porque aunque prescindamos de todas las

D 3

de-

demás afecciones, o modos, como la figura, sitio, color, movimiento, y todos los demás atributos, que suelen tener los cuerpos, como concibamos, que queda extension, concebimos que queda cuerpo. Pruebase con San Agustin, que (en el Libro de la quantidad del alma) dice: Preguntote lo primero: Si juzgas que bay cuerpo, que no tenga alguna longitud, latitud, y altura?.... Si esto les quitas à los cuerpos, à lo menos en mi opinion, ni podre-

mos sentirlos, ni juzgar rectamente, que son cuerpos.

De ser el cuerpo una substancia extensa, se sigue ser sólida, divisible, è impenetrable, no como entiende el Vulgo la penetracion, que es quando las particulas de un cuerpo passan por entre las del otro: y assi dicen, que penetran los rayos del Sol por un christal, y la agua penetra por entre la arena, lo qual no es porque rigorosamente se penetren ambos cuerpos, sino porque las particulas del uno passan por entre los poros del otro; debe entenderse rigorosamente la penetración, como la entienden los Philosophos, los quales dicen, que dos cuerpos son impenetrables, porque no pueden naturalmente estár colocados

en un mismo lugar, ò espacio.

Supuesto lo qual, yo admito con Descartes, que la essencia del cuerpo physico es solo la extension en longitud, latitud, y profundidad. Este concepto de Descartes es tan evidente prueba de la immortalidad del alma, que osenderia ingratamente su memoria, omitiendo su nombre: pues si en la substancia extensa del cuerpo physico no concebimos otra cosa, que ser divisible, impenetrable, sigurable, y moble, hallandose en el hombre una entidad inteligente, llamada alma racional, que no es cosa alguna de las referidas, ni está incluída en el concepto de ellas, hemos de creer, que es de otra especie, y classe muy distinta del cuerpo; y assi capáz de subsistir por sí, sin que se la conozca contrario, que la destruya, y por consiguiente immortal.

Arist. Nosotros defendemos, que el cuerpo, ni es la misma extension, ni es extenso por sí, sino por la quantidad, que es cosa distinta de él: pues las cosas, que realmiente se separan, realmente se distinguen: assi es, que

la

la extension, ò quantidad del Pan realmente se separa en la Sacrosanta Eucharistia del cuerpo del Pan: (pues queda la extension, y no queda la substancia, ò cuerpo del pan) luego realmente se distinguen: y assi la extension no pue-

de ser essencia del cuerpo.

Cartes. Havia propuesto Cartesio no responder à esse argumento, fino observar perpetuo silencio acerca del modo como Christo Señor nuestro está en la Sagrada Eucharistia, persuadido à que puede Dios hacer muchas cosas, adonde no puede llegar la mente humana, siendo (como dixo San Agustin) toda la razon del becho, la potencia de quien le bace; y cierto fuera mas justo, que nunca huvieran pensado los Philosophos en querer averiguar las verdades de nuestra Fé con principios de su Philosophía, siendo tan immensamente inferior nuestra explicacion à la Magestad de tan altos Mysterios; pero en fin, importunado, mudó de dictamen, y dixo: que assi como, segun el orden natural, si Christo Señor nuestro se nutriera de Pan, y Vino, estas substancias, despues de varias alteraciones, se convertirian à largo tiempo en su Cuerpo, y serían informadas por su Sacratissima Alma: assi en un instante, por milagro, y fuera del orden de la naturaleza, sucede aquella repentina informacion, ò transubstanciacion, en virtud de las palabras: porque supone Cartelio, que el ser cuerpo humano no se constituye por tener ésta, ò la otra extension, sino por estár informado con alma racional, sea con la extension que se quisiesse.

Gasend. A mi me parece, que es insussiciente essa solucion, porque el milagro no solo está en que de repente, se convierta el cuerpo del Pan en Cuerpo de Christo, sino en que siendo Cuerpo de Christo, quede con la extension de Pan, la que no quedaria despues de las alteraciones en una regular nutricion. Pero aun admitiendo, que el milagro solo estuviesse en hacerse de repente la conversion del Pan en Cuerpo de Christo, (que por la nutricion se haría poco à poco) quisiera yo preguntaros, si la extension sensible que queda, es la de Christo, ò la del Pan ? Que no es la extension sensible de Christo,

D4

56 Dialogo IV. de la Essencia,

lo informan los sentidos, y lo enseña la Fé; pues, segun el Concilio, queda la especie, color, olor, sabor, y extension sensible de Pan. Si queda la extension sensible de Pan, ni de potencia de Dios puede dexar de quedar el mismo cuerpo del Pan: pues, segun vosotros, la extension es la essencia metaphysica, y razon formal de la substancia corporea; y Dios no puede hacer que una cosa se sepáre de su misma essencia, como no puede hacer que falte el hombre, y quede el animal racional.

Cartes. En la Sagrada Eucharistia falta la extension sundamental del Pan, y solo queda la especie, ò extension

representativa.

Scept. Entretanto, no puedo menos de admirarme de vuestro celebrado Cartesio, que haviendonos él mismo dado reglas para deducir verdades, aconsejandonos, que dudassemos en hypothesis, y como de passo, de todo lo que creemos por los sentidos, y opiniones, hasta encontrar una sola verdad, en que no pueda caber engaño; y obtenida ésta, como desde otro punto de Archimedes, ir por ella infiriendo las demás, y rebolviendo desde este punto sirme todo el Orbe metaphysico, è inteligible; à mi me parece que erro el método: pues dado que convengamos en dudar de todo, por solo el plazo de su hypothesis, porque los sentidos pueden engañarse, y las opiniones engañarnos : qué mas firme punto, ni qué mas inconcusas verdades, que las de Fé! La primera verdad infalible que él encontro, fue ésta : Yo pienso, luego yo soy; y despues halló en todos los discursos el tropiezo de las verdades de Fé, que son mas infalibles que la suya: luego tomó el método al rebés, debiendo empezar por las sumas verdades de nuestra Religion, acomodando á ellas su Philosophía, y no à su Philosophia, queriendo acomodar la Religion. Empezó à echar los cimientos por el pensar, debiendo empezar por el creer: pues la Philosophia no os puede hacer Fieles, pero la Fé nos puede hacer Philosophos.

Dexando estas cosas Sagradas, donde debe llegar nuestro respeto, pero no puede nuestra comprehension, passemos por razones humanas à impugnar vuestros principios. La extension no es lo que primero concebimos en los cuerpos; pues si haceis quieta reslexion sobre el concepto de extenso, esto quiere decir, tener sus partes unas suera de otras, y para esto primero debemos concebir, que estas tales partes son impenetrables; pues de ser impenetrables se sigue, que una no pueda estár donde está la otra; y assi, que todas estén suera mutuamente, y tengan extension: luego primero concebimos lo impenetrable, que lo extenso; y assi la extension es propriedad del cuerpo, no essencia, sino es propriedad del hombre; porque primero concebimos, que es racional, y de ser racional, o discursivo se sigue ser admirativo, y de aqui nace el ser risible.

Fuera de que la extension no es essencia, sino modo de estár el cuerpo, como en mí es modo estár extenso, y no recogido: pues si Dios hiciera, como puede, que todas las partes de un cuerpo se penetráran en un mismo espacio, (pues pudo hacer que su Sagrado Cuerpo penetrasse glorioso la losa del Sepulcro, y las puertas, quando entró despues à vér à sus Discipulos) entonces aquel cuerpo perderia su extension, y modo de estár, pero no per-

deria su essencia.

Confirmolo mas, porque es conceptible un punto corporeo Mathematico; (y de hecho le concibió Zenón, y los antiguos Epicureos) siendo, pues, este punto indivisible, no tendrá partes extensas, ni unas suera de otras; y assi, no será extenso, ni extensible, siendo cuerpo: luego el concepto de cuerpo no se constituye por la extension.

Otro argumento se os hace en el espacio, o lugar, pues el espacio tiene extension: esto es claro, pues no es la misma extension la que hay de aquí à París, que de aquí à Alcalá, aunque Dios aniquilára, como puede, los cuerpos intermedios; assi es, que ésta extension, o espacio no es cuerpo: luego no toda extension es cuepo. Este argumento facilmente se compone en la opinion, que pone la essencia del cuerpo en la impenetrabilidad: pues el espacio es una extension; pero es una extension

penetrable con los cuerpos, supuesto que los cuerpos están

en el espacio.

Arist. Tambien es conceptible, segun la Escuela Jesuitica, una substancia espiritual, compuesta de partes integrantes, y assi extensa; assi como es possible ser compuesta de partes essenciales; esto es, de materia, y forma
espirituales. Demás de esso, la presencia de un Angel en
toda esta sala (la qual es possible) es extensa, y no es

cuerpo, porque es modo espiritual del Angel.

Dixisteis tambien, que era nueva esta opinion, y que debiamos mucho à Descartes en havernos enseñado la distincion del cuerpo, y espiritu, demonstrandonos, que el espiritu era substancia cogitante, immortal, y viviente por sí; pero esto es muy antiguo aún en los Autores Aristotelicos, pues los Jesuítas Quirós, y Ribadeneyra desendieron, que la essencia del espiritu, y lo que primero se aprehendia en él, era ser intelectivo, que es lo mismo que cogitante. Lo que mas admira, es, que tengais por nuevo constituír el cuerpo por la extension, quando antes de Descartes lo desendió el P. Hurtado, quien

cita al Vazquez.

Gasend. Quanto, y mas, señor Cartesiano, que flaquéa la demonstracion, que haveis alegado, para convencer, que la alma, ò espiritu cogitante es immortal, y distinto del cuerpo; de modo, que si no nos lo enseñára la Fé, por essa demonstracion, no lo creeriamos: y es la razon, porque aunque no concibamos en la substancia del cuerpo physico el pensar, esto no basta: pues era menester probar, que concebimos el pensar, como incompatible, y repugnante al concepto de cuerpo, lo qual no es preciso concebir, pues el pensar puede ser un modo superior, sobreañadido à la materia, sutilissimamente organizada, como la figura es tambien modo suyo; y en confirmacion retuerzo el argumento: Aunque en el concepto de cuerpo no concibamos ser vegetable, ni aquel grado de sagacidad, y prudencia, que observamos en los animales, no decimos, que lo vegetable, ò sensitivo se distingue de lo corporeo, sino como la especie se distingue del genero, solo porque no concebimos, que lo vegetal, y sensitivo

es repugnante con ser cuerpo. Y se confirma mas, porque no menos improporcionado es, que el espiritu reciba impressiones materiales, y corporeas, que el que el cuerpo exerza las acciones, que se llaman espirituales; pero segun Cartesio, (en muchos lugares, y especialmente en la Meditacion fexta ) la mente recibe las afecciones del cerebro, ò de aquella parte suya, llamada glandula pineal, donde reside el sentido comun, y donde concurren las impressiones materiales, que embian los sentidos externos: luego no es repugnante, que tambien el cuerpo exerza las acciones de sentir, y penfar.

Añadese, que no nos demostrais, si la distincion de la mente, y el cuerpo la hace el entendimiento, ò es real, verdadera, y physica de parte de la cosa, como hablan las Escuelas : pues de que nuestro entendimiento pueda concebir à Dios existente, sin concebir, ni pensar en la Sacrosanta Trinidad de Personas, no se prueba, que Dios pueda existir sin las tres Divinas Personas, ò que puedan separarse las Personas de la Naturaleza Divina: luego de que pueda concebirse el cuerpo sin la mente, y negar uno de otro, no se infiere, que se distinguen realmente, ni que puedan separarse, y subsistir uno sin otro: porque nuestro modo de concebir no es el criterio de las esfencias.

Hay otro reparo contra la opinion de Descartes, pues él define al cuerpo como un Geometra, o Mathematico, que solo considera en los cuerpos su magnitud; esto es, su extension en las tres dimensiones, largo, ancho, y profundo; pero los I hysicos no deben solo considerarlos assi, ni solo atender à su grandeza, sino como cuerpos naturales; esto es, como actuosos, y capaces de movimiento, y de quietud: luego la extension no es lo primero, que concibe el Physico en el cuerpo natural, siendo essa consideracion puramente Mathematica, y que toca solo à lo mensurable.

Por todo lo qual, nuestro Gassendo, suponiendo, segun la opinion de Epicuro, que toda la naturaleza se compone de dos cosas, que son cuerpos, y espacios vacios; y

2110

que el vacio es una extension sin solidéz, impalpable, incapáz de accion, passion, y residencia, y penetrable con
los cuerpos: desiende, que el cuerpo, por el contrario,
tiene bulto, es tangible, capáz de accion, y passion, y
resistente mutuamente à otros cuerpos, ò naturalmente
impenetrable con ellos; pues esto es lo que primeramente

concebimos en la idéa de cuerpo natural.

Scept. Qué presto en los primeros Dialogos os olvidasteis del objeto, que propulisteis! Entrasteis à tratar del cuerpo physico, y natural, y definis un cuerpo, segun su essencia metaphysica, sin extension determinada, sin figura, ni forma, abstraido de todos los particulares, y qual jamás le ha havido en la naturaleza de las cosas. Este es un concepto universal de cuerpo, que ni existe solo physicamente, ni tiene otro sér, que en nuestra mente; con que esso propriamente es tomar la sombra por el cuerpo. Los verdaderos cuerpos tienen (demás de su especial grandeza, sigura, y virtud) todos essos atributos generales, que haveis dicho, pues son sólidos, extensos, sigurables, divisibles, palpables, mobles, y resistentes, ò impenetrables, sin que se distingan todas estas cosas physicamente en sí,

sino solo por nuestro entendimiento.

La definicion vuestra, señor Aristotelico, no me agrada, porque definiendo al cuerpo por el respecto à lo impenetrable, le define por negacion, y debiera explicarle por lo positivo; esto es, por la solida resistencia, que es el acto primero que le hace impenetrable. La vuestra, señor Cartesiano, es aún mas intolerable, no solo por las razones que ha representado el señor Gasendista, sino porque siendo la razon formal de espiritu, segun Descartes, la de substancia cogitante, debiera ser la razon formal de cuerpo, substancia estupida; esto es, incogitante, (porque de contrarios hay la misma razon) y no substancia extensa, como él dice; pues si es verdad lo probado, puede haver espiritu con extension, y cuerpo sin ella. Solo quisiera, que en qualquier particular cuerpo physico me dixerais, qué era su essencia? v. gr. en la Canela; pero creo, no solo que no lo sabemos, sino que estamos bien lexos de saberlo. Esto es lo

que

que en la Physica sería mas importante; y no todas vueltras palabras, y pensamientos vagos, y metaphysicos.

Yo por mi, que solo cuido de las verdades physicas, y utiles, para el fin de ellas qualquier concepto tomaré, de los que haveis dado, sin cansarme en urdir mas telarañas metaphysicas; y verdaderamente, si bien se considera, todos decis lo mismo, pues ser extenso en las tres dimensiones, es ser sólido; sólido es tener sus partes unas fuera de otras; tenerlas fuera, vale lo mismo, que ser impenetrable; impenetrable es tener bulto, y ser tangible ; y en fin , esto es lo mismo , que ser moble , y capáz de quietud, como qualquiera, aun el mas rudo, puede conocer : lo demás es querer perder tiempo en disputas, que acelerando la muerte, y no sirviendo para la vida, mi son utiles, ni deleytables; pero dexemos esto, y vamosá otra cola. im sap, ordensies out im damos ma ora

## DE LA EXISTENCIA DE LOS cos, por erincipalm se Cuerpos, caro, y vehencence,

orfacio finale en cuando à veces nos hace desportar, Cartes. D'Ues ahora, dicho el sér de los cuerpos, falta demonstrar su existencia.

Arift. Y es possible, que hay quien duda, si hay cuerpos que existan! Nosotros suponemos esso, no solo por

Fé, sino por experiencia.

Scept. Cosa prodigiosa es, que acuseis à los Aristotelicos, de que disputan questiones inutiles; y à los Scepticos, de que dudan vuestras opiniones, è hypotheses, quando vosotros controvertis, lo que por consiguiente

observacion es patente à todos.

Cartes. Pues porque lo veais, dexando aparte la Fé, (de que prescindimos, quando se trata por modo de disputa de cosas naturales) Descartes, siguiendo à San Agustin, y à los Platonicos, intenta demonstrar la existencia de los cuerpos, mas por actos de entendimiento, que por informe de los sentidos: pues como para obtener mas seguramente las verdades, es menester anticipadamente fingir las dudas, (que fue la loable máxima de nuestro Car-

tesio) por esso dudamos momentaneamente si hay cuerpos, para demonstrarlo mejor despues. Fuera de esso hay muchas razones probales de duda; pues aunque yo percibo, que tengo cuerpo, y en él siento dolor, deleyte, fed, y cansancio: percibo el color, sonido, sabor, movimiento, dureza, y calor de otros cuerpos: veo los Cielos, y Estrellas distintas; la Tierra, y el Mar con tanta variedad de vivientes : observo, que si hablo en un idioma à quien le sabe, me responde; y al que no, es como si hablàra à un sordo : que las idéas que se sufcitan en mi imaginacion no son tan vivas, y claras, como aquellas, que immediatamente producen en mí los objetos corporeos: con todo esso, sabiendo, tambien por experiencia, que algunos, à quienes les cortan una pierna , ò un brazo, sienten despues de cortado dolor vivisimo en aquel mismo miembro, que yá no tienen, como si le tuvieran: (lo qual se observa frequentemente) y en fin, que no hay imaginacion de las que tenemos despiertos, por eficaz que sea, que no la podamos tener dormidos, principalmente si el sueño es claro, y vehemente, como suele suceder, quando à veces nos hace despertar, y permanecer por algun tiempo en el engaño con firme assenso, hasta que otras sensaciones nos desengañan: no repugnando (pues puede ser un sueño mas vivo que otro ) que haya uno, que represente à la imaginativa estas idéas claras, que hoy percibimos, y que nuestra vida sea un continuado sueño; parece puede inferirse, que assi como en el fueño percibo como presentes los objetos, que no hay: (fin que haya demonstracion, que me convenza à lo contrario) assi puede suceder en este estado, que llamamos vigilia. (esto es, que percibamos como existentes los objetos, que no lo son) Demás, que no sabiendo nosotros por razon, si quien nos crió nos hizo de tal condicion, que nos engañemos aún en las cosas, que nos parecen mas verdaderas; no parece hay argumentos, que demonstrativamente concluya la existencia physica de los

No obstante lo dicho, nuestro mismo Descartes demuestra la existencia de los cuerpos, porque haviendo en nuesnuestra mente facultad de recibir estas idéas, debe haver, ò en mí, ò en otro, facultad de producirlas: en mí no puede ser, porque yo lo sabría; assi es, que no lo sé, pues ellas à veces vienen suera de mi noticia, y aun contra mi voluntad; ni las puede producir Dios por sí, ni mediante otra criatura, distinta de los mismos objetos; porque no haviendome dado facultad de discernir el engaño, antes haviendome infundido una gran propension a creer, que aquellas idéas, ò especies representan los objetos corporeos, que las embian; ò sería Dios saláz, (lo qual es indecente à su infinita bondad) ò verdaderamente estas idéas las embian à mis sentidos los tales objetos corporeos;

y configuientemente existen.

Gasend. A mi me parece, que essa razon no convence el assumpto, pues aunque Dios nos infundiesse essas idéas, no podia decirse, que era faláz: pues muchos Theologos han sido de sentir, que los condenados son atormentados por la idéa vivissima de fuego, que Dios les infunde, y tan viva, que perciben constantemente, que un verdadero material fuego les atormenta, y no admiten por esto, que Dios es faláz: ni en la Eucharistía, porque conserva las especies del Pan, que no hay: como ni porque represente à los Angeles en figura visible, la qual verdaderamente no tienen, se puede decir, que es engañoso, pues todo esto lo puede hacer, siendo Supremo Señor de todo, que puede disponer absolutamente de las criaturas, segun su arbitrio, por causas, que nos son ocultas. Demás, que en tal caso, Dios no sería Autor de la falacia, ni nos engañaría; fino nofotros feriamos Autores de nueftro mismo engaño, ó à lo menos nos dexariamos engañar : pues al que le cortan la pierna, quando despues de cortada siente dolor en el dedo de la tal pierna, que yá no tiene; si assiente à que la tiene, no se puede decir, que le engaña el sentido, que siempre es fiel, y representa las cosas, como debe; solo se engaña él mismo en la opinion, si assiente à que tiene pierna por el informe solo del dolor, como si fuera en ella : del mismo modo no le engaña la vista, al que cree, que la vara medio metida en agua está torcida; ni se

puede decir, que el sentido es faláz, pues él representa la especie, como viene: la mente es quien se engaña. crevendo, que está realmente torcida sobre un fundamento insuficiente para persuadirselo, y obligar su assenfo, que es el solo informe del sensorio, à cuyo cargo no està el criterio de la verdad. Assi lo siente San Agustin (en el Libro de la verdadera Religion) diciendo: La especie corporea nunca miente, porque no tiene voluntad..... ni aun los mismos ojos engañan, porque no deben avisar al alma, sino de su afeccion. Con que si todos los sentidos del cuerpo informan del modo que sienten, yo no sé, que mas sa les debe pedir : quando alguno juzga, que un remo està quebrado en el agua, y quando le vé fuera, que está entero, no es malo el informe, el fuez es el malo: porque el sentido, ni pudo, ni debió sentir de otro modo, pues si una cosa es el ayre, y otra el agua, es justo, que diversamente perciba en el ayre, que en el agua. Por lo qual, los ojos proceden en sus informes rectamente, porque solo ban sido bechos para vérz pero el alma perversamente, à quien se la dió la mente para discernir, y no los ojos. Tota est expella la la como la babasy

Scept. Esta question, que haveis exagitado es inaudita en nuestras Escuelas, pues entre tantas questiones como se han inventado, jamás les ha ocurrido dudar, quál es mas demonstrable, y segura verdad : que el hombre consta de espiritu? ò que el hombre consta de cuerpo? Ni aun à los Scepticos (que en el sentir del Vulgo son la gente mas cavilosa, y dudadora) se les ha ofrecido jamás el impertinente escrupulo de la existencia de los cuerpos naturales; ni han pedido que se les demuestre, lo que por perpetua, y configuiente experiencia de toda la vida les consta. Rara especie sois los Dogmaticos! Creeis invenciblemente lo que se puede, y debe dudar; y dudais dissimuladamente lo que se puede, y debe creer-Unos assertivamente defendeis, que nada bay en el entendimiento, que antes no baya estado en los sentidos; y otros poneis el criterio solo en la mente, y os negais à las physicas sensaciones. Pedis demonstracion de la existencia de los cuerpos, y no nos la dais de la verdad de vuestras hypotheses. Si introduxerais esta duda hyperbo-

ña, que no que discurre.

A esto decis, que la consequencia historica, y politica de tantos Siglos no es demonstrativo argumento, porque puede todo esto ser mental, é imaginario, sin existencia de objetos exteriores, como suelen ser ordenados, y configuientes muchos sueños; pero decidme, si estas idéas, ò especies, ni yo, ni objeto alguno las produce, es preciso que Dios me las embie; y suponiendo por certissimo, que es Omnipotente, Sèrio, Magestuoso, y que no le tuvo mas costa criar un Mundo de cuerpos, que excitassen idéas, que criar un Mundo de idéas sin cuerpos; no fuera indecencia de tan séria Magestad, y escaséz de su Omnipotençia, hacer un mundo burlesco, imaginario, ò de tramoya, como Scena aparente, en vez de uno physico, y real? No sería cosa pueril, y ridicula haver hecho este Universo pintado, pudiendo sin mas costa hacernosle de bulto? Bien confiesso, que metaphysicamente no puede demonstrarse la existencia de los cuerpos: y que todas essas especies son muy buenas para chasquear un rato à un Dogmatico; pero todas son parlerías de ingenios perspicaces, y ociosos. Cuidemos de nuestras physicas consideraciones, y no bebamos la mandrágora, descuidandonos del instituto, que propusimos al principio de nuestros coloquios: pues querer con metaphysicas alcanzar los mysterios de la naturaleza, es lo mismo que querer con un gorrion cazar una liebre: y baste por hoy......

Arist. Teneos: y qué sentis de la famosa question: Si la essencia se distingue de la existencia? Yo desiendo que sí.

Cartes. Nosotros hemos tenido por supersluo inquirirlo, porque la existencia no es mas que la essencia puesta en acto; y quando no está puesta en acto, ni hay existencia, ni hay essencia, porque lo que no existe, nada es; solo puede haver la essencia, prescindida de la existencia en nuestro entendimiento.

Gasend. El acto primero, y el acto segundo, sin duda se distinguen: assi es, que la essencia, y la existencia son acto primero, y segundo: luego la essencia, y la existencia se distinguen. Esta objecion solo os la pongo, por ir consiguiente à aquel espiritu de oposicion que tenemos los Gasendistas con los Cartesianos: que por lo demás, tambien

reputo por inutil la question.

Scept. No perdamos el tiempo: Essa disputa es como la passada, muy buena para hacer exercicio el discurso, en los que temen, que se les opile el entendimiento. Dexad gritar sobre ella á los Philosophos desocupados, que à nosotros bastante nos falta que saber en la naturaleza. No hagamos como los niños, que los embian à coger espigas, y ellos se entretienen en coger milanos. Mañana proseguirémos adelante.

Hora est, qua canent borealibus arva pruinis.

grame, or as actinious, comes Seena aparente, en ver de uno physico, y can de No Kria-cost pagell, y lidicula bever lectro con Université pintado, pudiendo ún crus costa hacameste de butes à Bien conseile la cristia mente physicames e no percent demonstratic la cristia con production de la literation de la cristia con percent de la cristia de la cristia con percent de la cristia de la cristi

carried and not entered office of the control of th

igora, detenidandenos del inflituro, que propali-

parachalquest an rate 1 ms Bonatario ; pero todas 1 pr patierias de rogenios peripicaces , y ociolos. Culdentos de mutinas phyticas comideraciones, y no bebamos la

# DIALOGO V.

DE LAS CAUSAS, O PRINCIPIOS secundarios, y perceptibles, llamados vulgarmente Elementos.

Aristotelico. Cartesiano. Gasendista. Sceptico.

Arist. A Ristoteles dice, que los Physicos, despues de tratar de la materia, y forma, (principios primarios, è insensibles de las cosas) parece que estàn obligados à tratar de la causa esiciente, porque la materia por sí no pudiera recibir mutacion, si no huviera principio que la moviesse; y este es el principal intento de la Philosophía, investigar las causas de las cosas.

Causa es la que de qualquier modo influye en el efecto, y le dà el sér. Aquello que dispone, y se requiere para que la causa influya, se llama circunstancia, é condicion, sin la qual no existe el esecto. Todos nosotros, con Aristoteles, consideramos quatro generos de causas, material, formal, eficiente, y final: otros añaden la exemplar, y otros la principal, è instrumental; v. gr. en una estatua la materia es el marmol: la forma es la figura, ò especie de Jupiter, que representa : la eficiente, el Artifice : la final, el lucro, la gloria, ò deleyte, que se propuso para hacetla: la exemplar, aquella idéa, ò disseño, segun el qual, la sabricó, y á cuyo exemplo la dispuso: la principal, el mismo estatuario, à quien principalmente se debe la obra : la moral, u ocasional, el Principe, que se la mandó hacer, pues à éste se atribuye, que él la hiciesse; y en fin, la inftrumental son los cinceles, escoplos, y demás instrumentos, y erramientas con que la trabajó.

Haviendo yá hablado de la causa material, y formal, se sigue hablar de la esseiente, que es la que hace, ò produce la cosa, como acabo de decir. De estas la suprema es Dios, que se llama causa primera, porque dió el sér, y virtud à las demás causas criadas, que por esso se

llaman segundas.

Que Dios sea la primera causa, que crió todo este mundo aspectable, no solo consta por Fé, sino por el testimonio de tantas admirables criaturas, que son clarissimo argumento de la Bondad, Sabiduría, y Omnipotencia de su Criador: y porque naciendo unas de otras, o hemos de llegar à una, que no sea por otra, y esta es Dios, o he-

mos de sumergirnos en el infinito.

Cartes. En esso no tenemos que detenernos, porque fiendo todos Fieles, estamos lexos de la disputa; pero reparo essa costumbre vuestra en todos los discursos, y tratados philosophicos: tomais por assunto las causas materiales, y physicas, y al punto declinais à las consideraciones Metaphysicas, y Theologicas: prueba de que el fin que llevan vuestros Libros, o Autores, no es instruir un Medico, ò Philosopho natural, sino educar un Theologo: y assi en el tratado de causas no explicais el modo mecanico, como influyen en el efecto: sabeis que el fuego engendra fuego, y el trigo engendra trigo (lo que no se le oculta al masidiota ) pero no cuidais de ilustrar mas estas superficiales noticias, Solo disputais de la prioridad de naturaleza, que es dignidad mental, porque es ser una cosa primera, y no ser antes: y assi entre la materia, y la forma es arduo decidir qual es prior de naturaleza, como que la materia tiene la dignidad de falir de ella la forma; y la forma tiene la de dar existencia à la materia. Controvertis la conexion de las causas con la possibilidad de los efectos: Si Dios está connexo con la possibilidad de los possibles. Si la criatura està conexa metaphysicamente con la possibilidad, y existencia de Dios? lo qual mada es physico. Si Dios concurre à todos los efectos de las sausas criadas? Y del concurso de Dios al pecado? Sise dá physica predeterminacion? Donde discurris disusamente del libre alvedrío, del pecado, y de la ciencia, y decretos divinos, las quales materias no solo no son physicas, sino fon el mas profundo centro de la Theología. Y si alguna

vez os acordais, que os obligasteis à tratar de Philosophia natural, lo mas que inquris, es: Si la substancia es immediatamente operativa? Si se dà resolucion basta la materia primera? Si un mismo esecto puede proceder divisamente de dos causas? Si un mismo esecto puede à un tiempo provenir de dos causas totales, y adequadas? Y otras tan utiles para la Physica, como si para la Theología preguntassemos, en

qué se distingue el color de la luz?

Gasend. En las causas superficiales, y manifiestas, señor Aristotelico, se detienen poco los verdaderos, è ingenuos Physicos, porque son patentes à los sentidos, y no quieren vender por ciencia, lo que en un rustico se reputa por ignorancia: detienense en las ocultas, en que està la dificultad, y arcanismo de la naturaleza, y que por esto son mas dignas de la averiguacion. Vuestros Aristotelicos, satisfechos de haver hallado, con no gran trabajo, las causas exteriores, y sensibles, se han descuidado de inquirir las secretas, y dár passos en el obscuro laberynto de la naturaleza : han visto v. gr. que de la semilla nace la planta, y contentos con decir, que en la semilla hay una virtud seminal, que produce otro semejante, se les agota la curiosidad, de como se hace esta grande obra. ¿ Qué señas tiene, y de qué condicion es essa tal virtud? Cómo possee tanta erudicion, y sabiduría aquello, que con tal orden sabe rebolver, separar, y componer la materia, para que resulte un esecto tan prodigioso, como un vegetable con su flor, y fruto, ò un animal con sus sentidos, y organizacion? Cosa tan estupenda, que aun para recibirla, burla la mas sutil industria de los hombres, y hasta los Angeles podrán quizas entenderla, pero no construírla.

Lo mismo digo de la materia: pues satisfechos con que todo mixto se hace de un primer sugeto, (lo que en comun es facil decirse, ò suponerse) no cuidais de buscar la materia mas dispuesta, y cercana de los Entes, lo que sería mas justo, y provechoso: y à este sin se han cansado en investigar la naturaleza, para benesicio de los hombres, los Philosophos experimentales. Hablar de la misma materia remota, qualquiera puede hacerlo, sin

E 3

gran

gran fatiga desde su aposento; pero averiguar por qué no todo nace de todo? Ni qualquiera cosa prevalece en un mismo terreno? Por qué del lypis, y el hierro unidos en agua se hace el cobre, y no del lazuli? Por qué del alumbre se hace el fossoro, y no del azustre? Y otras cosas semejantes, que ilustran, ò aprovechan al genero humano: este es assunto, que pide mas trabajo, que amontonar palabras sobre noticias tan generales. Esto se adquiere con la experiencia, no con las disputas; y aunque ninguno puede llegar à las intimas causas de las cosas, à lo menos todos deben acercarse quanto puedan.

Cartes. Hablando generalmente, las causas eficientes por esto producen sus esectos, porque mediante el movimiento que tienen, imprimen otro semejante en las particulas del passo, y assi las dán determinada combinacion, y sigura; si es total, convirtiendolas en su misma naturaleza, lo qual se llama generacion; y si parcial, immutandolas algo, à lo qual llamamos alteracion, como constará adelante, y mucho mas quando tratemos de las qua-

lidades particulares.

S.

Arist. Pues para hablar determinadamente, las principales causas eficientes del Universo, por quien tienen virtud las demás causas, son los quatro Elementos perceptibles, Fuego, Ayre, Agua, y Tierra, pues de ellos, o de

sus virtudes se componen todos los mixtos.

Scept. Quiénes, y quantos sean los Elementos secundarios, y perceptibles, hasta ahora se ignora, porque hasta
ahora se disputa, como tengo persuadido en el primer
Tomo de la Medicina Sceptica. Solo el Supremo Autor,
que sapientissimamente compuso todos los Entes naturales, puede saber las materias que juntó para ellos; pero
los hombres, que no podemos buscarlas por el orden de
la composicion, (porque ni sumos criadores, ni testigos
de la creacion) las buscamos inversamente por analytis;
esto es, destruyendo los Entes, y creyendo, que aquellos
principios, que son ultimos en la resolucion, deben ser
los primeros en la composicion; pero como esto lo hace-

mos tumultuariamente por el fuego, que no guarda el orden de la composicion, antes à veces anade, y à veces engendra cosas nuevas, (como el hollin, que no estaba formalmente en lo que se quema ) à veces corrompe las que formalmente havia (como el alma de un bruto metido en la retorta, que despues de laidestilación no parece) por esso no es cietto el criterio; y assi, ni el numero, y naturaleza de los Elementos que suponeis. Fuera de que los mas han buscado los Elementos por capricho, como Heraclito Ephesio, que tuvo por unico Elemento al Fuego. Anaximenes, y Diogenes Apolloniates al Ayre. Thalés Milesio al Agua, y Hesiocio à la Tierra. Descartes sus tres, que yá se han insinuado. Los Chimicos sus cinco, de quien hablarémos despues : ( aunque estos tienen fundamento mas experimental que los otros ) cada uno hable como quisiere, que en todas hypotheses puede explicarse la naturaleza ; y el hablar es tan facil, como el demonstrar dificultoso.

Arist. Nosotros admitimos los quatro referidos Elementos, porque Elemento es aquello, lo qual puesto, è indivisible en especie, se compone algo en otra especie; pero el Fuego, Ayre, Agua, y Tierra, cada uno es indivisible en especies, y de ellos por la mixtion se componen los demás Entes, y en ellos ultimamente se dividen: luego los quatro son los Elementos.

Esto nos enseño Aristoteles; y añadió, que el Fuego es caliente, y seco: el Ayre humedo, y cál do: el
Agua fria, y humeda: la Tierra seca, y fria; y que de
estos unos son simbolos, ò semejantes, porque tienen semejanza en una de sus qualidades, como el Fuego, y la
Tierra, que convienen en la sequedad: y otros disimbolos,
que en ninguna qualidad convienen, como el Fuego, y
el Agua: que el suego es caliente, y seco, y el agua fria,
y humeda.

Cartes. Y aquí se acabó toda la enseñanza que dexó Aristoteles à sus Discipulos en materia de Elementos! Ellos han sido por cierto bien acondicionados, pues se han contentado con tan poco: porque para saber que el suego calienta, y que si le aplican algo mojado lo seca, no

E 4

era menester la autoridad de tan gran Philosopho: pues aun quando jamàs huviera existido Aristoteles, lo saben los Pastores; y hasta los perros, sin haver cursado Escuelas, no se arriman demassado al suego, porque aun sin ser leidos en el Estagyrita, parece barruntan, que el suego calienta, y que si prosigue, puede introducirles la ultima disposicion, à cuya exigencia producirá la causa universal la forma de suego.

Gasend. Nosotros, suera de los Atomos, no conocemos otros Elementos, porque essos quatro vastos entes, ò massas perceptibles Aristotelicas, no son Elementos, sino mixtos, ò eleme ados, pues se componen de partes de diversa razon, y son divisibles en especies, como se

probará.

Scept. Impugnados los que admiten quatro, quedan impugnados los que admitieron uno, porque casi dicen lo mismo; pues los que admitieron uno, asirmaban, que de él salian al punto los demás; v. gr. una porcion de suego condensado se convertia en agua, otra de ayre incrasado se hacía agua, &c. con que la diferencia es de muy poco momento.

cuerpo sensible, (esto es, perceptible à los sentidos) que no puede dividirse en partes sensibles de diversa especie, y de quien se componen los demás cuerpos mixtos. Segun esta descripcion, que no se diferencia de la vuestra, sino en la claridad, hemos de examinar primero essas quatro massas, (que llamais Elementos) Fuego, Ayre, Agua, y Tierra, y reflexionar sobre las opiniones que de ellos seguis, y defendeis.

### DE EL FUEGO.

Arist. DEL Fuego no dexó nuestro Aristoteles enseñada otra cosa, sino que era Elemento: que estaba debaxo del concavo de la Luna, y que era caliente, y
sec o: por lo menos no se sabe otra cosa, segun la mente
Aristotelico-Galenica.

(à lo menos este suego seal, y physico, que conocemos,

que de otro imaginario, ni tenemos idéa, ò noticia, ni debemos hablar. ) Lo primero, porque este suego que experimentamos, es compuesto de partes de diversa especie, ò razon, pues siempre hallamos en él (tanto al producirle, como al conservarle) partes inslamables, ò azustrosas, y partes salitrosas, terreas, y sixas, como se vé en la polvora, hachas, téas, y demás leños encendidos; con que siendo el Elemento simple, è indivisible en especies, este suego, de quien tenemos noticia, no podrá ser Elemento.

Fuera de esso, el suego cada dia le vemos producir, y propagar, uniendo variedad de cosas; y como quiera que el Elemento debe ser simplicissimo, debe tambien excluír toda composicion: y assi no podrá producirse por mixtura de muchos Entes.

Arist. A esto respondemos comunmente, que este suego, que vemos, y tratamos, no es el que se llama propriamente Elemento, sino el que está en el concavo de la Luna.

Cartes. No ha sido mala politica, para huir de las dificultades, subir este Elemento tan alto, que no podamos examinarle con los fentidos; y afsi, bien puede contarse entre los Entes de razon. Pero hasta que podamos subir allá à la Luna para certificarnos, nos permitireis que le neguemos : pues de allá arriba no percibimos otro calor, ni fuego, que el del Sol, por cuya aufencia nos son tan penosos los Inviernos, y sus noches: y este calor del Sol es suego de la misma especie que el nuestro, no solo porque unidos sus rayos por un anteojo, encienden la yesca, que está detrás, y engendran un fuego de la misma naturaleza, y propriedades, que este domestico que tratamos; sino porque las varias apariciones de las manchas solares (que han observado los Astronomos) dán bien à entender, que hay varias materias, que successivamente dán pabulo à aquella grande hoguera del Mundo, y successivamente se encienden con las mismas leyes, que este nuestro fuego inferior: luego aun aquel fuego superior es etherogeneo, y no Elemento.

Arist. Cosas à sé bien raras me decis! Pues cómo compondrémos, que Aristoteles dice, que los cuerpos celestes son incorruptibles, y si el Sol suera como este suego

nuestro, sería sin duda corruptible?

el Universo, disponiendo que nunca faltassen materias, que ardiessen en aquella grande lampara, ella es perpetua; (à lo menos lo ha sido hasta aquí, que es el fundamento, aunque debilissimo, que teneis, y tuvo Aristoteles, para tener à estos cuerpos celestes por incorruptibles) pero aunque el todo del cuerpo Solar sea perpetuo, porque tanto pábulo consume, quanto adquiere, (segun el peso, y medida con que Dios instituyó todas las cosas) no obstante, en sus partes puede padecer alteracion, y corrupcion. Al modo, que si desde el Cielo miráramos el globo de la tierra, creeriamos falsamente, que todo era incorruptible, porque ha durado desde el principio del Mundo hasta ahora; pero en ella havria, como de hecho hay hoy, alteraciones, y corrupciones.

Pero de passo quisiera saber, qué entendeis por concavo de la Luna? Porque siendo globosa, no dudareis, que en una bola maciza todo es convexo, y nada concavo. Y si entendeis aquel hueco, ò como bobeda del Cielo, donde suponeis clavada la Luna, padeceis equivocacion: porque como demuestran los modernos Astronomos, los Cielos no son sólidos, ni sobrepuestos, como las capas de una cebolla, ni esto se ajusta bien à los phenomenos del movimiento de los Astros, como prueba nerviosamente mi Gassendo; sino es un immenso liquido ethereo, donde se mueven las Estrellas, como los

Peces en el Mar.

Añado, que à Aristoteles en esto se le ha levantado un testimonio en las Escuelas, (como prueba nuestro Feyjoó) pues los lugares que de él se citan son el Libro 1. de Cælo, cap. 2. & 3. el Libro 4. de Cælo, cap. 4. y el Libro 1. Metheor. cap. 4. En el primer lugar no habla Aristoteles del suego elementar, sino de la materia celeste. (à quien sue el llamar suego, como consta del contexto del tal Libro) En el segundo no habla de tal esphera de suego; solo dice, que el suego es el mas liviano, o ligero de los Elementos. En el ultimo, que es el Libro de Metheoros, tan lexos está de probar tal esphera del suego, que la niega abiertamente, pues dice, que al rededor del ayre está lo que por costumbre llamamos suego, pero no

es fuego.

El verdadero motivo de fingir los Aristotelicos esta esphera elementar de suego, que rodéa al ayre, y está debaxo de la Luna, sue vér el connato que pone la llama en subir; de donde infieren, que es por buscar su centro: pero
la razon de esta experiencia, mirada con reslexion, no
tanto parece que es porque la llama trepa, quanto porque
el ayre, que es mas pesado, la impele ácia arriba, por
ponerse debaxo: pues entre dos cuerpos sluídos, por experiencia consta, que el mas grave se mete debaxo, y
obliga à subir al mas leve, como con elegancia cantó Lucrecio:

Nec cum subsiliunt ignes ad tecta domorum Sponte sua facere id sine vi subigente, putandum est.

Y si el vér subir la llama es argumento de que arriba hay esphera de suego, el vér subir al aceyte sobre el agua, ò al espiritu de vino sobre el aceyte, será tambien argumento para probar, que arriba hay alguna esphera de aceyte, ò de espiritu de vino. Fuera de que quando el suego está en materia densa, como en carbon, o hierro, no sube, sino baxa; de modo, que el subir, no tanto parece propriedad, ò qualidad, que se debe à la forma de suego, quanto à la densidad, ò raridad de la materia en que está. La operacion Chimica, que llaman oro fulminante, si se enciende, hace impetu àcia abaxo. Y sobre todo creer, sin revelacion, esse suego elementar, que ni calienta, ni luce, ni parece, ni se vé, parece que es quitar el merito à la Fé.

Cartes. Contra la tercera cosa que os enseño Aristoteles, esto es, que el suego tiene calor en sumo, y sequedad
casi en sumo, os haré vér otra equivocacion; porque calor propriamente es aquella impression, que siente nuestro
tacto, quando nos acercamos al suego (porque à esto
que percibimos es à lo que hemos puesto el nombre de

calor) pero la tal impression, ò passion no està en el fuego, porque él no es capáz de tenerla, aunque es capàz de causarla (assi como la aguja es capáz de causar dolor; pero no es capáz de tenerle) luego el calor no está en el fuego. Explicome : Las particulas del fuego suponemos que estàn en rapidissimo, y voráz movimiento, que afecta dividir, y desmenuzar todos los cuerpos que se las arriman, è introducirse en sus poros, reduciendo sus particulas à un igual, y semejante movimiento, al que tienen; y à esto llamamos introducirse la forma de fuego: y fegun los varios grados de este movimiento, distinguimos el calentar, assar, tostar, quemar, y abrasar. Quando las particulas del fuego empiezan à introducirse en nuestras fibras nerveas del tacto, y vibrarlas con un movimiento semejante al suyo, sentimos esta cierta passion, que llamamos calor, de la qual carece el fuego, porque es incapáz de tener tacto, ni recibir tal impression.

Algunos ingenios superficiales suelen decir con mas gracia, que talento, que si el fuego no tiene calor, metamos la mano en una hoguera, y verémos lo que sucede. Esto lo objeta gente vulgar, y de primera aprehensions y à la verdad no merece séria respuesta, pues no negamos, que el suego en nosotros, y en otros cuerpos aptos para ello, descerraja las particulas, y destroza los poros, excitando un violentissimo movimiento, parecido al que llevan sus essuvis sino negamos, que éste movimiento sea lo que llamamos calor; pues à lo que hemos puesto el nombre, solo es à la sensacion, que en nosotros excita, y que el mismo suego, ni tiene, ni puede

tener

Arist. Y cómo respondereis à este sylogismo? Ninguno

'dà lo que no tiene : el fuego dá calor : luego le tiene.

Cartes. Si esse sylogismo no suera sophistico, tampoco lo suera este: Ninguno dà lo que no tiene: la piedra de amolar dá silo à la navaja: luego tiene silo. O estotro: Ninguno dà lo que no tiene: una teja que cae, me dá dolor, berida, y contusion: luego ella tiene dolor, y contusion. Yá reparais, que la mayor, si se habla de cantidades Arith-

meticas, es cierta, porque ninguno dá cien reales si no los tiene: si se habla de calidades, ò modificaciones, es falsa, porque el escoplo, v. gr. dá sigura redonda à un leño, y no la tiene. La menor en rigor es falsa, porque no se puede propriamente decir, que el suego dá calor, sino que dá un movimiento, que en nuestro sentido se llama calor: con que el sylogismo, para ser bueno, debiera decir assi: Ninguno dá lo que no tiene: el suego dá un movimiento, que excita calor: luego tiene un movimiento, que en nosotros exeita calor. Pero él no puede tener calor, porque estando negado à tener sentido, también está negado à tener en sí una qualidad, que es de sentido,

Explicase con un exemplo: Si huviera una rueda de navajas, que se moviesse aceleradissimamente, y uno se pusiesse dentro de la jurisdiccion de sus silos, sin duda sentiria dolores, y no por esso sería razon inferir, que aquella máquina tenia dolor, porque daba dolor. Semejantemente el fuego, que no es mas que una máquina natural, analoga à la referida, que arroja de si corpusculos con tan rápido remolinado movimiento, que son como otros tantos cuchillejos, ò puntillas, cuyo connato es romper, y despedazar quanto encuentran, reduciendolo à su misma figura, y movimiento : si por la distancia obra en nosotros poco, y remisamente produce calor: si intensamente incendio; pero no por esso es razon linferir, que en sì es caliente, ni tostado. Tampoco el fuego es seco, pues se contiene facilmente en termino ageno, como se vé en la llama de un crisol, que se proporciona al hueco de él: y tambien porque produce humedad, ò fluxibilidad, pues al hielo, y los metales los derrite, y humedece.

Nosotros, pues, defendemos con Descartes, que quando la materia sutilissima, que él llama del primer Elemento, arrebata consigo, y rápidamente rebuelve algunas particulas terrestres, estriadas, o de el tercer Elemento, entonces se excita suego, el qual impeliendo à la meteria globosa, o segundo Elemento, produce la luz, o resplandor (pues esto no es otra cosa, que la

impression, que excitan en la vista las particulas globulosas movidas) esto lo prueba Descartes, por el modo de engendrar fuego, por el modo de propagarle, y por los efectos, que de él se vén: pues del choque del pedernal, y el eslabon resulta suego, porque las durissimas particulillas del pedernal sacudidas con el golpe, son movidas en remolino, por la materia del primer Elemento, que las circunda (pues esta materia, segun él, conserva su rapidissimo movimiento, desde que el Criador al principio del mundo se le dió) con que movidas las particulas estriadas del pedernal sobre las sutilissimas del primer Elemento, constituyen suego. De modo, dice él, que assi como la materia del tercer Elemento, nadando en el segundo (ó materia globulosa) constituye el ayre; assi la misma materia estriada, (que siempre es sulfurea, y nitrosa) nadando arrebatada sobre el primer Elemento, hace el fuego; añadiendosele el movimiento comunicado à la materia globulosa, que es quien le viste de explendor. Este resplandor, ò luz no es essencia, sino esecto, ò propriedad del suego: pues puede separarse de él, como se vé en el agua calentissima, y en el plomo derretido, entre quienes hay muchissimas particulas de fuego (puesto que escaldan una mano, y queman un papel, lo que no pudieran hacer, si no incluyeran suego formal) y con todo esso no se vé en ellas luz, porque el movimiento que allí tienen las particulas igneas, fumergidas entre el agua, ò metal, no impele bastantemente la materia globulosa del ayre, para que llegue à impressionar la tunica Retina del ojo; y assi, primero es mover la materia sutil à la estriada en que consiste el fuego, que à la globosa, en que consiste el explendor.

Y siendo aquella opinion mejor, à quien se acomodan los phenomenos de la naturaleza, ninguna hypothesis mejor que la Cartesiana, por quanto à ella se ajustan, y con ella se explican mejor los esectos del suego. En ella se concibe el violento, y prontissimo esecto de las minas atacadas, donde con tan poco peso de polvora, respecto del gran peso que vuela (pues suele arruinar

Tor-

Torres enteras, y Valuartes) se prueba que hay una materia sutil, y rapidissima, que impeliendo vigorosamente à otra estriada, y gruessa, (que no puede penetrar por los cuerpos que encuentra) vence qualquiera resistencia, y todo lo subierte, y desvarata. Al modo, que aunque el agua passa facilmente por los ojos de un puente, si se atraviesa un tronco de arbol, en quien puede exercer su violencia, suele arruinarle todo: assi, aunque la materia sutil, por su slexibilidad, y sutileza, puede passar por los poros de squalquier cuerpo, sin dividir, ni romper sus partes; quando exerce su violencia, estrivando en las partes salinas, y azustrosas, que son del tercer Elemento, hace el prodigioso estrago, que no hiciera por sí sola.

Confirmase esto, porque las materias sulfureas son de sigura ramosa; esto es, pomposas, ò como ramas de arbol; y assi, una vez puestas en movimiento, gyran con mas balumbo, y son el mas apto pasto para somentar el suego, y darle voracidad, y extension: por el contrario la agua, sales, cenizas, tierras, y otras substancias magras, por ser muy sixas, y nada volatiles, no tienen partes capaces de ponerse en movimiento, y por consiguiente no son

inflamables.

Pero porque las partes sulfureas, è mantecosas son muy flexibles, y blandas para poder romper lo que encuentran, por esso se necessita de otras particulas mas tiesas, ò rigidas, como las nitrosas, si se quiere que hagan estrago, y explosion. Por la norma de esta Physica experimental se inventó la polvora, que se compone de diez partes de salitre, tres de azufre, y cinco de carbon, pulverizados, mezclados, y reducidos à granos, cuyos efectos vemos, sin que se pueda dár otra razon de ellos, que el impetu de la materia sutil contra las partes crassas de la materia estriada. Oh, qué tarde se huviera inventado este polvo, por la mayor radicacion del calor, y la forma Aristotelica! No son estos Physicos abstractos de los que inventaron la polvora : ni con su método se inventará jamás, fegun recelo, cosa util para la conveniencia humana.

Del mismo modo se debe discurrir del otro polvo fulminante, que se compone de tres partes de falitre, dos de sal de Tartaro, y una de azusre, que puesta una cantidad al suego sobre una cuchara, brevemente se enciende con estruendo, en ayre libre, y sin haverle atacado. Tambien los Fossoros, que constan de azusres si-xos, y partes estriadas terrestres, solo les falra el nitro del ayre para ser una polvora completa, con que assi que les toca el ambiente, arden, y lucen. El mismo Sol no es mas que un immenso abysmo de materias estriadas nitro sulfureas, comunicadas del resto del Mundo, y gyradas en aquellos vastissimos pielagos de materia del primer Elemento, que alli concurre, movida por Dios desde su creacion.

Que el fuego, demás del azufre, requiera materia estriada nitro-sulfurea para su generación, y propagacion, se prueba mas : porque si en un crisol se echa salitre, aunque esté mucho al suego, no se enciendes pero si se le echa carbon, ù otra cosa, que tenga partes pingues, ò sulfureas, al punto arde. Que tambien son menester sales nitrosas, se persuade, porque un leño que ha estado mucho tiempo en agua, y en ella ha dexado mucho de lo salitroso, despues de seco, si se quema, dá menos incendio, que si nunca huviera perdido sus sales. Por ser necessario este nitro para el suego, se observa, que encendido un brasero en un quarto cerrado, se siente entrar el ayre por las cerraduras, y resquicios, para subministrar las partes nitrosas, de que abunda. Observase tambien, que metiendo carbones encendidos en la máquina, que Ilaman Pneumatica, o Boyleana (por Boyle su inventor) de donde con artificio se saca el ayre, al punto que salen con él todas las partes nitrosas, que eran fomento de la llama, se apagan; y los animales, metidos en la dicha mágina, tambien mueren, porque faltandoles el nitro-aereo, no puede arder su llama vital, en que consiste la vida, como prueba la Anatomia Completa del Doctor Martinez. Experiencias todas, que persuaden poco menos, que evidentemente, que este suego que conocemós no es Elemento, pues está

está compuesto de partes etherogeneas, y de diversa razon.

Solo falta explicar el phenomeno, por qué la luz de una candela sube en punta? Como indicandonos, que quiere buscar su centro; pero no es essa la razon, sino que comprimida de todos lados por el ayre, y constando, como he dicho, de partes diversas, las mas sutiles, y leves, ván ocupando lo mas eminente de la llama, y las gruessas, y graves (que son las mas) toman lo mas baxo: y assi, segun su momento de levedad, ò gravedad, forman en diminucion la figura pyramidal, dicha assi de la voz Griega pyros, que significa suego. Por la misma razon, si se juntan dos slamas, hacen un solo cuerpo pyramidal, porque comprimiendolas el ayre igualmente por todos lados, las obliga à unirse, y la desigual sutileza las suerza, por la razon yá dicha, à colocarse en pyramide. Por lo mismo, parece que el Sol debe tener figura redonda, porque como aquellas materias queen él arden son mas depuradas, è iguales en gravedad, y levedad, son igualmente comprimidas del Ethér; y no teniendo mas derecho à subir una que otra, por esso forman un cuerpo espherico.

Gasend. No obstante lo que haveis declamado, nuestro sentir es, que la naturaleza del fuego consiste en la union de muchos átomos redondos, sutilissimos, y muy aceleradamente movidos por su impetu proprio, pues en quitandolos el impedimento, que los tenian impedidos, y como encarcelados, ellos por su proprio impulso se vibran agilissimamente àcia todas partes, y assi deshacen, y desvaratan todos los cuerpos que encuentran, convirtiendolos en fuego, porque suscitan, y unen los átomos igneos, que en ellos estaban ocultos, y esparcidos: y de este modo, prorrumpiendo como à borbotones estos mobilissimos cuerpecillos, dán la especie actual de fuego, que antes solo estaba en potencia. Este rapidissimo movimiento, como queda dicho, les es connatural à estos átomos; de modo, que si no están enredados con otros mas grosseros, luego que gozan su libertad, empiezan à girar rapidamente. Son muy sutiles, y por esso penetran, y deshacen los mas densos cuerpos. Son redondos, y assi se mueven facilmente ácia todos lados. Son velocissimos, porque si no, no destrozáran tan prontamente los cuerposs aunque Platón los sospechó pyramidales, con puntas agudas, y cortes asilados, para poder mejor assi romper, y destrozar.

De estos átomos igneos hay mayor numero en los cuerpos oleosos, ò sulfureos, y por esso arden estos mas aprisa, y con mas violencia; y mucho mas si se les juntan algunas sales, y partes terrestres, que asecten oponerse al movimiento que una vez han tomado, pues entonces las sacuden impetuosamente con estallido, y explosion, como

fe vé en la polvora.

Scept. Tanto se ignora la intima naturaleza del suego, del calor, y la luz, que con razon podian contarse entre las qualidades osultas: pues por esso estas se llaman assi, porque se vé el esecto, y no se sabe la causa, (como el Iman, vemos que atrae al hierro, pero no alcanzamos en qué consista su virtud magnetica) semejantemente vemos los esectos del suego, y sentimos su calor, y su luz, como la traccion del Imán; pero se nos escapa la razon, y modo cómo lo hace.

A fé es cosa bien fria la doctrina del suego, que nos dán los Aristotelicos; solo nos enseñan, que es calido, y seco, como si el mas plebeyo hombre no supiera otro tanto: pues no hay rustico, que en sintiendose frio, ò con los vestidos mojados, no se arrime à la lumbre para calentarse, y secarlos. La dificultad (mejor diría impossibilidad) está en averiguar de qué disposicion de partes está compuesto el suego, para que pueda producir tales esectos. Esta sábia ignorancia de los Philosophos es causa de su admiración, como la ignorancia ruda del Vulgo es sundamento de su satisfacción, y quieta consianza. Si llegáramos à saberlo, dexáramos de admirarlo:

Si bené quis novit causas, rerumque figuras,
Desinet ulterius mirari.........

La opinion de Descartes padece sumas disicultades. Lo primero, embuelve una manisiesta contradiccion, pues nos supone, que la materia del primer Elemento es tan

fu-

sutil, que passa sin residencia por los poros de qualquier cuerpo; y por otro lado supone, que no puede penetrar por los poros de las materias estriadas, sulfureas, nitrosas, y terrestres: y que por esso las mueve, y con ellas constituye fuego: yà es claro, que penetrar por todos los poros, y no penetrar por algunos, implica contradicción: Quisieramos tambien saber, qué poros son los de estos cuerpos sulfureo-nitrosos, que resisten el passo à una sutilissima, y fluidissima substancia, à quien no resiste el oro, el vidrio, ni la piedra? Ni el exemplo del agua, que estrivando en la viga rompe el puente, es del caso: pues aunque el agua puede passar por el ojo del puente, no puede passar por los poros de la viga; y assi, qué mucho que haga fuerza en ella? Pero la materia sutil no puede hacer fuerza en la estriada nitro-sulfurea, porque debe penetrar sus poros,

si no miente la hypothesis.

Tambien es arduo de entender, cómo el golpe del eslabon arroja la materia globulosa, estrechando los poros del pedernal, donde está contenida (como defiende Cartesio, explicando la luz de la chispa que salta) pues siendo el pedernal un cuerpo tiesso, y nada flexible, primero el eslabon hará saltar las particulas de la piedra, que las aplaste, y comprima entre si, como era menester, para estrechar sus poros. Ni se puede entender, por qué esta materia sutil, passando continuamente (segun vosotros ) por todos los cuerpos, no enciende los sulfureos con quienes encuentra: y assi toda la cera, y manteca del Mundo arde de un golpe ? antes se vé, que si no se aplica fuego, que haga explicar los átomos de fuego, ocultos en los mixtos, o ellos mismos se explican libertados por medio de la fermentacion, ú otro intestino movimiento, ningun cuerpo se enciende.

Por lo qual, suponiendo, que demonstrativamente no se sabe lo que es suego, la mas verosimil opinion parece la de Gasendo, porque es mas sencilla, y clara, añadiendo solo, que siempre que à qualquiera particulilla rígida, redonda, sutil, y parecida à los àtomos igneos, se la imprimiesse un movimiento remolinado, y velocifsimo (tambien semejante à aquel que ellos tienen) re-

sultará suego, porque esta particulilla, parecida en todo à los átomos igneos, hará los mismos esectos, que ellos.

Assi se explica, cómo se engendra suego del pedernal: ò porque esta especie de piedra abunda de los átomos igneos, que se ponen en libertad mediante el golpe; ò porque las particulas menudissimas, y esphericas, que con el choque se sacuden, se mueven con la misma celeridad, y modificacion, que los átomos del fuego, y assi constituyen fuego: porque no es otra cosa el fuego, que unos futilissimos corpusculos redondos, y movidos rapidissimamente, (ahora sean de piedra, leño, ò hierro) por esso una cuerda muy sutil de azero arde à la luz, como si fuera azufre comun: y dos palos restregados se encienden, porque con el continuo ludir se libertan los àtomos igneos, que estaban implicados, ò algunas sutiles. particulillas con el restriego son giradas rapidissimamente, como las del fuego: lo que no admite tan fencilla explicacion, segun Cartesio.

Quando el fuego se enciende en materias libres, sulfureo aereas, y fluídas, constituye lo que llamamos llama; pero quando sus particulas están encarceladas entre
los poros de algun cuerpo sólido, hacen lo que llamamos asqua, o brasa; solo que en la brasa aún no está todo aquel cuerpo movido, y convertido en suego: pues si
se apagan los átomos, que giran por sus porosididades,
aún se conserva lo demás del cuerpo, si bien con alguna
alteracion, como se vé en la leña que se quema, que apa-

gada, queda carbon.

Es muy conforme esta doctrina al admirable secreto phenomeno, que se observa en el Barometro; pues
si en un quarto à obscuras se mueve igualmente arriba, y abaxo, el azogue que tiene dentro, al baxar (y,
no al subir) representa en la parte superior un fosforo; y
no haviendo allí quien produzga suego, ni luz, es muy
verosimil, que las particulas ponderosas, y sutilissimas
del azogue se muevan al baxar precipitada, y vorticosamente, (y no al subir, porque suben sostenidas de las
demás) y dén especie de luz, y chispa: pues como queda
dicho, las centellas, ò chispas no son otra cosa, que unas

sutilissimas particulillas agitadas, con velocidad, y en re-

molino, sean de la materia que quisieren.

Los átomos igneos en el universo no están contiguos, ni forman alguna grande massa sublunar, como la forma el Ayre, Agua, y Tierra, si no están esparcidos por el Mundo; pero con todo esso forman otras mayores massas

supralunares en el Sol, y los Astros fixos.

En esta opinion tambien se explica por qué los sulfureo-nitrosos arden con tal violencia; pues los azufres, siendo ramosos, emboscan en sus poros gran cantidad de átomos igneos; y los nitrosos, siendo mas rígidos, les sirven de estrivo, è instrumento, para que hagan mas impetu en los cuerpos que encuentran; y assi se explican los phenomenos de la polvora, y las minas, pues estos átomos puestos en libertad son de tal energía, que si el globo de la tierra fuera todo de azero macizo, y ellos en el centro se pusieran (por possible, ò impossible ) en accion, mas facil sería que toda esta gran bola rebentasse, que el que ellos se detuviessen en su movimiento. Tal es el vigor que imprimió Dios en los àtomos, que los del agua, aun siendo débiles, si en tiempo de hielo se llena de ella un cañon de escopeta sin fogon, y en la boca se pone otra rosca como en la culata, para que cerrando no quede hueco, helada la agua, hace rebentar el cañon para ocupar mayor lugar, pues ocupa mas helada, que liquida: ahora sea porque sus átomos puestos mas rigidos no se acomodan entre si, ni se ajustan tan bien : ahora porque las particulas del nitro-aereo, que se meten entre sus poros, los ensanchan, como si fueran otras tantas cuñas. Il solog sul orino sabagi soliag s

Explicase por qué algunos cuerpos, aunque nos calientan, no son capaces de encenderse, como la ceniza, y agua, pues son capaces de admitir en sus poros, hospedados por algun tiempo, los átomos igneos, que externamente se les comunican; pero no teniendolos dentro de sí, nunca pueden unirse, ni explicarse, que es en lo que consiste encenderse.

do cada átomo igneo arrebata configo otro átomo de la

F 3

materia sublimable; v gr. de agua, ò azogue, le levanta, ò sublima, hasta que tropezando con otros cuerpos, pierde la suerza, y le dexa caer, como los vapores del agua, que baxan hechos lluvias, menos que haya otro cuerpo donde se peguen, y detengan, como los vapores en la cabeza del alambique, ò el solimán en los techos de los vasos sublimatorios.

Se explica mas claramente, que en las Escuelas, por qué los cuerpos densos, como el oro, o hierro, cogen mas calor que los raros, pues los átomos igneos que entran en las materias raras, salen con mas facilidad, y no se detienen tanto dentro de ellos; pero en los cuerpos densos se juntan mas, porque no pueden tan presto, ni tan facilmente escaparse, por las muchas obliquidades, y

estrechéz de sus poros.

Se explica por qué la agua hace calentar, y humear la cal viva: pues los átomos de fuego que quedaron quando fe quemó, y calcinó la piedra, estaban encerrados; y la agua, humedeciendo, y embebiendose entre las partes de la cal, relaxa, y ablanda su textura, y assi dá lugar à que salgan los átomos igneos encerrados, y se lleven en forma de vapor algunas partes de la misma agua; (por esso huméa la cal quando se riega) y en saliendo todos estos átomos igneos aprisionados, se acaba el calor, y queda la cal muerta, como dicen.

Se explica por qué el régulo de antimonio, principalmente el marcial, calcinado, pesa mas que antes, aun haviendosele quitado muchas particulas sulfureas en la calcinación: y es, porque se le han agregado muchas mas partes igneas entre sus poros, las quales aumentan

su peso.

Explicase por qué el suego seca el lodo: pues no pudiendo levantar las partes terreas, se lleva consigo las humedas, y assi el residuo queda seco. Explicase por qué à otros cuerpos sólidos, como los metales, los derrite, y buelve sluídos: pues quando al elevarse los átomos igneos encuentran con las particulas de un cuerpo ponderosas, y entre sí encadenadas, no pueden llevarse-las consigo; pero moviendose perennemente con impe-

tuo-

tuoso giro por entre ellas, dissuelven la travazon, ò desengarzan muchas, y las mantienen movidas, y desengarzadas en una continua desunion, ò divorcio, en lo qual consiste estár liquidas, hasta que faltando el suego que las agitaba, buelven ellas poco à poco otra vez à engarzarse, y aquietarse, recuperando la antigua solidéz, yquietud,

que entre si tenian,

El fuego sublima al Mercurio, porque aunque sus partes son ponderosissimas, están fluídas, y disociadas, de modo, que pueden los átomos igneos menudissimamente dividirlas, y cargar con ellas. No sublima à la tierra, arena, ni ceniza, assi porque las particulas de estos cuerpos son grosseras, como porque siendo tan porosos ellos, y hallando facil passo los globulillos igneos por sus porosidades, no hacen impetu en las mismas particulas.

Cartes. Pero mas probable parece una materia sutilissima, que conserva su movimiento desde el principio del Mundo, comunicado por el Criador, que essos átomos, con propension natural à moverse, si se les quita el impedimento, pues no podemos concebir, que un cuerpo una vez quieto, se ponga por si en movimiento, si otro

no se le dá.

Scept. No sé en que esté la diferencia de vuestra materia sutilissima à los átomos igneos de Gassendo, pues à ambos les imprimió Dios el movimiento en su creacion; ni sé por qué no podeis concebir, que un cuerpo quieto (porque otro le ha impedido el movimiento) conserva su connato à moverse siempre que quede en libertad, al modo que un paxaro, que está detenido en la mano, luego que se le suelta, buela. Quanto, y mas, que la detencion de los àtomos igneos, entre otros cuerpos gruesfos, no se puede llamar absoluta quietud, ò total inaccion, sino una especie de impetu tónico, en que equilibradas las fuerzas del átomo, que intenta defprenderse, y de los otros, que logran oprimirle, resulta una aparente quietud, aunque todos están siempre en accion, al modo del movimiento tonico de la boca, en que los dos musculos Zigomaticos la están igualmente F4

-12

de impedir la accion del otro, entonces puesto en libertad el Antagonista, la tira ácia su lado, sin que pueda decirse con verdad, que el que estaba quieto se pone en movimiento, sino que el que estaba con connato oculto al movimiento, puesto en libertad, explica su connato.

Cartes. Es dificil explicar, cómo los átomos esparci-

dos por un cuerpo se juntan para producir suego.

Sceptic. No es mas facil que la materia sutil mueva tan distantes partes estriadas en un cuerpo.

Cartes. Es que las vá moviendo poco à poco.

Sceptic. Pues esso mismo hacen los globulos igneos.

Y en fin, el interior secreto de la naturaleza, figura, y movimiento de las particulas del suego nos es oculto: con que qualquiera puede decir lo que quisiere, que no le ha de coger en mentira quien tampoco lo ha visto: solo Dios que lo sabe, podria desmentirle: lo cierto es, que nosotros ignoramos;

Quoniam sæpé modo populatur fervidus ignis
Flagrantem molem, dum rupta caligine in auras
Actus apex claro perfundit lumine visus.

## DE EL AYRE.

una vez quieto, le ponga por si en movimiento, li otro

Aristot. A Ristoteles solo dixo del ayre, que era Ele-

mento humedo, y caliente:

Cartes. En el ayre, no menos que en el suego, se encuentran diversas especies de partes, que le excluyen de la simplicidad de Elemento, (prescindo de los halitos, ò vapores de que está cargada la atmosphera, porque estos le son accidentales) pues se compone de partes sulphureas, que son vehiculo de la luz, y no pueden penetrar los cuerpos opacos: de las salinas, que son vehiculo del sonido, y passan por el mas ancho muro; y de las mas gruessas, que componen su mas tosca corporatura, à las quales impelidas, el mas delgado vidrio las detiene, (pues le passa la luz, y el sonido; pero no el viento, que es un ayre impelido) lo qual consta tambien por ex-

pe-

periencia; pues qualquier animal, metido en la máquina Boyleana, sabe separar estas partes del ayre, gastando en breve tiempo las nitrosas para su respiracion, (y si se meten dos animales, las gastan en mas breve tiempo) de modo, que lo que queda del ayre, yà no es mas apto para respirar; y assi, el animal, ò animales se sufocan: luego el ayre, ni es simple, ni elemento.

Aristot. Pero quando se resuelve un leño, se vé salir el humo que corresponde al ayre, subir la llama, que es el suego, rezumar la humedad, que es el agua, y quedar la ceniza, que es la tierra: luego el ayre es elemento de

que se componen los mixtos.

mado, tan lexos está de ser ayre, ni elemento, que es elementado, pues de él saca la Arte Espagyrica espiritu, sal,

aceyte, agua, y tierra, como de otros mixtos.

Tampoco el ayre puede llamarse humedo, sino sluído: pues la experiencia enseña, que si está puro, y sin mezcla de vapores aquosos, antes seca los lienzos, y vestidos: con que mejor sería llamarse liquido, o sluido, que se opone à lo sólido, que bumedo, que se opone à lo seco.

Ni se debe llamar caliente, pues si accidentalmente no le viene el calor del Sol, ò el suego, él por si siempre nos enfria; y sin duda por esta razon en el Solsticio de Invierno, y àcia el Septentrion, con la ausencia del Sol, y siempre que le falta causa extrinseca, que le caliente, està frio: de noche, aun por verano, se siente fresco. Finalmente, lo que enseña Aristoteles, nada nos enseña, ni nos hace mas doctos en la naturaleza del ayre.

Los Estoycos dixeron, que el ayre no era mas que los humos, y vapores de la tierra. Quinto Lucio Balbo le tuvo por respiracion de las aguas. Estas opiniones son falsas, porque el ayre, segun experiencias, tiene elasticidad, o resalte; esto es, oprimido, explica robusto connato para restituírse à su antigua debida extension, la qual elasticidad no tienen las exhalaciones, o vapores de la tierra: luego

algo mas que ellas es el ayre.

Antes de decir mi opinion, debo suponer, que los Physicos entienden de dos modos el ayre; ò por el ether, y celeste substancia, que no se diferencia del segundo Elemento de Cartesio; ò por el ayre, llamado elementar, que es el mas cercano à la tierra, el qual, ò es impuro, y crasso, llamado atmosphera, (que llega, segun se juzga, hasta media legua de altura) o puro, y mas sutil, limpio de vapores, y exhalaciones, qual se halla sobre las cumbres de los altos montes. Mi Descartes considera à este puro ayre, que rodéa el globo terraqueo, formado de las mas menudas particulas de la materia estriada, que nadan sobre la globulosa: à las quales particulas estriadas las contempla sutilissimas, y largas, à modo de delgadissimas hebras, ò cabellos entre sí muy separados: pues pretende, que con esta idéa puede responderse à todos los phenomenos, que observamos del ayre, especialmente à su elasticidad, pues quando arrojamos con violencia una pelota de viento, ò vexiga, rebota; y al dár en la tierra, vemos que se aplana su parte inferior, y despues buelve à su figura redonda: sin duda, porque el ayre comprimido, y aplanado, en poniendose libre, recupera su antigua extension. Lo mismo se vé en las escopetas de viento, en que el ayre oprimido arroja con impetu lo que halla delante: tambien se observa en las fuentes artificiales, y en la máquina Boyleana, (esta es una máquina, de donde con una gran fuerza se saca el ayre contenido, no haviendo por donde entre otro) todo lo qual, con nada mejor se puede explicar, que con estos hilos de materia estriada, nadantes en la globulosa: pues si oprimidos violentamente se recogen en menos espacio, puestos despues en libertad, espontaneamente se explican, y estienden, como sucede con la cerda, lana, y algodon, de que se llenan los colchones, y almohadas, en que oprimidas sus fibras, vemos que luego resaltan, y se ahuecan : luego es muy racional, que assi suceda la elasticidad del ayre.

A esta hypothesis se acomodan todas las propriedades del ayre, que demás de la elasticidad, son ser té-

nue, liquido, y pesado absolutamente ( aunque leve, respecto de otros cuerpos mas graves ) es ténue ( pues se introduce en los estrechos poros de los mas densos cuerpos: es liquido, pues cede facilmente el lugar, y se acomoda à qualquier figura, y termino: es absolutamente pesado, pues todo cuerpo tiene su momento de pesadez mayor, ò menor; y se confirma con la experiencia del Barometro: pues llenando un cañon de azogue, cerrado exactamente por un lado, y metiendo boca abaxo tapado con el dedo el extremo abierto en un vaso lleno tambien de azogue, de modo, que no pueda entrar dentro ayre, se mantiene el azogue contenido en el cañon (contra su gravedad natural) hasta la altura de dos pies, y tres dedos, y de alli arriba queda vacío; de lo qual no puede darse mejor razon, que el peso que hace el ayre sobre el azogue del vaso, de modo, que no dexa caer del todo el liquor de dentro, observandose solo que sube, y baxa, segun la atmosphera, está mas, o menos cargada, siguiendo la ley del equilibrio, como si fueran dos balanzas: prueba de que el ayre tiene su momento de peso. En fin, como yá he dicho, es elastico, lo qual se confirma: pues quando una ballesta, ò rama de arbol se dobla, sentimos cierto impulso, que le inclina à bolverse como estaba; y esta elasticidad no puede provenir de otra causa, que de las particulas del ayre, contenidas en los poros de la parte concava del arco, que comprimidas en aquellos espacios, hacen fuerza para restaurar su nativa extension.

Arist. Y decirme, por qué un azero, ò rama de arbol, si se destemplan al suego, pierden su elasticidad, teniendo

entonces muchos mas poros que antes.

Cartes. Por lo mismo pierden la elasticidad, pues con la alteracion que hizo el suego en sus porosidades, halla despues el ayre libre passo, si quieren oprimirle, para salir de aquellos poros, y passar à otros, donde pueda dilatarse, ò salir à buscar su libertad natural. Del mismo modo se puede responder al phenomeno de la barra de plomo, ò plata, que una vez del todo dobladas àcia una parte, yá no hacen mas suerza para bolverse como

estaban, como la hacían formadas en arco: pues siempre que el ayre puede salir de aquellos poros, donde pretenden oprimirle, yá no hay mas elasticidad en aquel

cuerpo.

Scept. Pues si esso es assi, explicarme, señor Cartesiano, por qué en un colchon de lana, si se echa alguno encima, en levantandose se ahueca la lana por si; y tantas veces se echa, que quando viejo el colchon, se aplasta la lana, y pierde mucho de su elasticidad, no perdiendo la configuracion de sus poros : esto consta, de que si se buelve á mullir, y escarmenar, buelve à recuperar lo elastico, sin recuperar nueva traza de porofidades, lo qual prueba, que los mismos cuerpos elasticos tienen el resalte por si : pues si considerais al ayre elastico por unos filamentos rígidos, que nadan en la materia globulosa : qué mas dificultad hay en considerar los mismos cuerpos elasticos, formados de particulas figuradas del mísmo modo? Dexemonos de apurar la naturaleza, contentandonos con la verifimilitud, sombra de la verdad, que en estas cosas que no se franquean à los sentidos.

### Stultus homo, rerunque ignarus imagine gaudet.

Cartef. Segun mi Descartes, todos los cuerpos duros tienen esta propriedad de resaltar, porque tienen sus poros proporcionados à dar pallo a esta materia globulosa, (con cuyo auxilio fueron hechos) y assi los tales cuerpos no pueden doblarse, sin que se varie algo la figura de sus poros : de aqui nace, que las particulas de esta materia, acostumbradas à passar por ellos, hallando los caminos, ò vias menos comodas, hacen impetu para ensancharlas, y de aquí viene la elasticidad. En un arco afloxado, los poros por donde passa el segundo elemento, sean (v. gr.) redondos, es de creer, que en el arco tirante serán elipticos; y assi, los globulos que quieren passar, chocan contra las paredes, por los menores diametros de las elipses, solicitando darlas la antigua figura circular. Y aunque esta fuerza es poca en cada globulo, passando repentinamente tantos por los poros del arco tirante, la fuerza de todos juntos es bastante, conspirando à un mismo conato. Pero si la materia del arco no es muy dura, con las repetidas slexiones pierde prontamente la elasticidad, porque la figura de sus poros, con el continuo encuentro, y passo de la materia globulosa, siempre vá mas, y mas adaptandose à la figura de ella; y assi, los globulos no hacen mas impetu en las paredes, hallando proporcionada cabida.

Gasend. La elasticidad no es mas que un movimiento restexo; y assi la causa misma de la distracción del elastico, es causa de su reducción; como la causa que arroja la pelota, es causa de que rechace; pero bolviendo à lo que estabamos, la naturaleza del ayre consiste en la cierta disposición, y concurso de unos átomos menudisimos, y entre sí desunidos, de modo, que constituyen un cuerpo liquido, y transparente, ( porque por todos lados, y lineas dán passo à la luz) por lo qual, siendo tan pequeños, y no rechazando la luz à nuestros ojos, son invisibles.

Cartes. Essa idéa confunde el ayre con el agua.

Gasend. Solo se diferencian estas dos grandes massas en la mayor, ò menor sutileza de átomos, transparencia, y elasticidad: pues los átomos del ayre son mas pequeños, y assi invisibles: mas penetrables de la luz, y assi mas diaphanos, y mas tiesamente travados: y assi mas elasticos.

Scept. Ni aun las cosas que frequentemente tratamos las sabemos scientificamente. Tocamos el ayre, le respiramos, y vivimos en él; y es tan corto nuestro caudal, que ignoramos lo que es. La hypothesis Cartesiana salsifica uno de sus mas samosos axiomas; pues segun Purchot, Rohault, y otros Sectarios de ella, lo que se mueve, por otro se mueve; esto es, el cuerpo, que está en quietud, siempre se mantiene en iquietud, si otro no le dà movimiento: assi es, que en esta hypothesis los silamentos del ayre oprimidos, y por la compresion aquietados, por si solos se mueven para recuperar su debida extension: luego yá tenemos en su opinion un cuerpo quieto, que restituido à su libertad, por si mismo se pone en movimiento. Pero (yá que, segun vuestro exemplo, parece lici-

cito fingir la figura de cada cuerpo) para hacer idéa mas clara de las particulas del ayre, es mas verifimil concebir, que están formadas à modo de unas tenuissimas elpiras, ò pequeñissimas fibras rigidas, y caracoleadas, en cuyos intermedios se hospedan las sales, vapores, ò cuerpos peregrinos, que constituyen la atmosphera. A esta idéa se ajusta la experiencia: pues vemos que qualquier cuerpo rígido, formado en arco, o espira (si se violenta ) la misma tiesura de sus partes, explica connato à recobrar su presencia; sino que con la continuacion de opressiones se desquicie, y afloxe la nativa travazon de sus particulas, y assi pierda su resalte, ò muelle. Esta es hypotesis mas sencilla; y en ella, mejor que en otra, fe explican todos los phenomenos, porque siendo sus sibras espirales, y rigidas, deben ser mas elasticas que las del agua, que son largas, floxas, y como anguilares: siendo muy ténues, se insinuan à todos los cuerpos, y assi corroen los metales, y piedras, podrecen las carnes, y frutas, y son las destructoras de las cosas: por lo qual puesto qualquier mixto corruptible en la máquina pneumatica, o Boyleana, y sacado el ayre, se conserva por mucho tiempo. Boyle dice, que enmedio de el Estío conservó dentro de su máquina, por mas de dos meses, un vaso de cerbeza sin corrupcion, ni diminucion en su fuerza.

Tambien en esta idéa se explica por qué quando está humedo, y cargado de vapores el ayre està menos elastico, porque estando humedas, y reblandecidas sus particulas, queda mas laxa su compage, y ellas mas dóciles, y pacientes de la flexion. Explicase la diaphanidad, porque los rayos, ò àtomos lucidos, por qualquiera dirección, ò linea pueden passar libremente por entre los poros, que forman estas sutiles espiras, pues por qualquiera dirección son rectos, como los del christal. Explicase la virtud sonorifera, no solo porque la rigidéz de estos arcos, ò espiras es muy proporcionada à propagar las undulaciones del cuerpo sonoro (pues por experiencia vémos, que los cuerpos mas rígidos, como los vidrios, y metales, son mas aptos para traducir los sonidos) sino

por las muchas partes falinas, y nitrofas, que abriga en sus senos: por lo qual suele decirse, que el ayre no es mas que un nitro sutilizado, y el nitro no parece otra cosa, que un ayre condensado sobre las paredes antiguas. Faltando este nitro del ayre, no pueden vivir animales, ni plantas, sin sufocarse aquellos, y marchitarse estotras : y en las altas cumbres es tan sutil el nitro-aereo, que por falta de la debida corpulencia, no puede mantener el fuego vital; y assi alli los hombres sienten opresion, ò sufocacion imminente. Explicase la ponderosidad, porque qualesquiera átomos, à titulo de materiales, y corporeos, tienen mas, ò menos su momento de pesadéz : luego probablemente podemos concebir al ayre con un immenfo conjunto de delgadissimas virutillas tirantes, à modo de sutilissimas cerdas enroscadas, que exercen su muelle, si violentamente se aprietan.

Por lo demás, querer adivinar seguramente sus particulas sin verlas, es echarse à singir, ò soñar, andar à ciegas, y navegar sin vela, y remos. De lo que no tenemos experiencia, parece locura decidir, y aun hablar;

porque

Tabet, & ex oculi subito, ceu ventus in auras Nuda fugit ratio; Sine sensibus omnia fallunt.

#### DE EL AGUA.

Aristot. A Ristoteles no nos dá mas noticia del agua, que el que es elemento frio en sumo, y hu-

medo casi en sumo.

Cartes. Que la agua es humeda, es cierto, porque moja, y reblandece los cuerpos, donde se insinúa; pero que sea fria en suma, parece salso; pues mas fria está quando se hiela, que quando está sluxible: y quando está sluxible, está en estado natural: luego ella en su estado natural no es fria en sumo, pues es mas fria quando está congelada.

ra su naturaleza. Parece muy verisimil que sea elemento, porque si accidentalmente no se mezcla con otros cuerpos, (qual siempre la hallamos) ella en sí es simplicissima, y no compuesta de partes diversas en especie: en esto conspíran Antiguos, y Modernos, Aristotelicos, y Espagyricos. Añadese, que el suego se puede engendrar, juntando variedad de materias; pero nadie sabe engendrar agua, y aun me atrevia à decir, que ni destruirla: pues el suego puede esparcir sus partes, y dividirlas en vapores; pero estos no son otra cosa, que menudissimas particulas de agua, separadas entre sí, ò interpuesto algun ayre, lo qual se vé por experiencia; pues en deteniendolas, y uniendolas por medio del refrigerante en la cabeza de una alquitára, buelven à la antigua figura, y forma de agua, que tenian: de cuya simplicidad parece se arguye, que el agua es elemento.

Cartes. Mi Descartes, para dár idéa clara de la naturaleza del agua, la concibe formada de unas particulas largas; flexibles, escurridizas, ò de figura anguilar; esto es, à modo de sutilissimas anguilas, debaxo de la qual especie explica todos los esectos, que se experimentan del agua; pues siendo tan deleznables, y disociadas una de otra, forman un cuerpo sluído, ò liquido, pues siempre están movidas por la materia etherea, ò segundo elemento, que perennemente sluye por entre ellas; y por esta misma razon, algunos liquores muy sutiles, como el espiritu de vino rectificado, nunca llegan à congelarse con el frio, porque sus particulas sutilissimas siempre están dispuestas à obedecer al movimiento de la materia etherea: con que no dexando jamás de moverse, nunca se aquietan, ni quaxan.

Explica tambien por qué la agua al fuego se evapora: pues el velocissimo movimiento de las particulas igneas arrebata consigo las particulas aqueas, desuniendolas, y

esparciendolas por el ayre.

Explica por qué el agua sirve para lavar, ò limpiar la ropa: pues siendo sus partes de la forma angular, que he dicho, son muy proporcionadas para introducirse entre los hilos, ò poros de qualquier tela. Pero si la mancha suesse de grassa, ò aceyte, no puede la agua

10-

fola quitarla, porque sin auxilio no puede penetrar las ramosas, y muy intrincadas particulas de estos cuerpos oleosos, ò sulphureos: y assi, necessita que se la mezclen algunas particulas salinas, que por razon de su figura aguda sean proporcionadas à cortar, romper, y raer la textura espesa de estos cuerpos pingues, y ramosos. Esto ha enseñado la experiencia (que es la maestra de toda la Physica) aun à la gente mas ruda, pues para limpiar de los lienzos, o paños las manchas mas cundidas, y rebeldes, usan de la lexía (esto es, agua, y ceniza) no por otra razon, sino porque en la ceniza están las sales de los troncos, ò carbones que se quemaron, las quales sirven de instrumento para despegar, ò roer los azufres ramosos de la grassa. Pero porque las sales no suelen ser tan prontas en penetrar lo enmarañado de los azufres, se halló por experiencia, que añad endo otro cuerpo oleoso, sucede mas presto el esecto; y assi se inventó el jabon, que está compuesto de las partes mas viscosas, o hezes del aceyte, y de las sales de la ceniza, barrilla, &c. pues las inmundicias, ò manchas de la ropa se unen prontamente con las partes crassas de el acey:e, que son de su misma naturaleza, y configuracion; y à bueltas de ellas, introducidas las salinas, las cortan, rompen, y sepáran, quedando assi dispueltas, para que la liquida fluxibilidad del agua se las lleve configo.

Explica por qué las partes del agua no pueden ser muy comprimidas, pues estando mutuamente unas sobre otras tocandose, poco pueden estrecharse entre si; (y para esto no es menester que tengan sigura cúbica; (como algunos quisieron) pues esta sigura sirme, mas p opria es de los cuerpos sólidos, y duros, que de los liquidos, y tan mobles como la agua. No obstante, la agua admite alguna compresion: porque si una bola de plomo hueca se llena de agua, y puesta su espita bien cerrada, se dá à la bola con un mazo, despues salta el agua con mas impetu que antes: argumento claro, de que sue compri-

mida con el golpe.

Explica por qué la sal comun, puesta en una sartén

con aceyte, ò manteca derretidos, no se dissuelve: porque las partes ramosas, aunque sean las mas ténues del azeyte, no son proporcionadas à penetrar los poros de la sal; pero echando un poco de agua, sus particulas largas, delgadas, y lisas, incorporadas con la sal, pueden cortar, è introducirse en el aceyte; y assi se hace una dissolucion comun de aquellos cuerpos de diferente especie. Y en sin, sacilmente explica mi Descartes, debaxo de su hypothesis, todos los phenomenos, que se experimentan

en el agua.

Gasend. Mi Gasendo constituye la naturaleza del agua, y de todos los demás liquidos, en unos átomos menudifsimos, lisos, y redondos ( ò que se acercan mucho à esta figura) à los quales los confidera entreverados con pequeños, y frequentes espacios, ò vacios: de lo qual resulta, que cedan tan facilmente al tacto, y que no pudiendose contener, ni afirmar estos lisos globulillos unos sobre otros, formen un cuerpo fluxible, y resbaladizo. Y para explicarse mejor, pone el exemplo en un monton de trigo, ò polvo, pues no estando los granos del trigo mutuamente engarzados, sino libres, facilmente son separables, y por configuiente (si no hay quien los detenga) fluxibles. Lo mismo que del polvo, y la harina, dice del agua: solo que las particulas, ò átomos del agua son, sin comparacion, mas ténues que las del polvo, harina, ò trigo, &c. Por esta razon, sin duda, una gota de agua, ò de qualquier otro liquor, oprimida igualmente por todos lados del ayre, queda en figura redonda, ò emispherica, si la superficie donde está es llana; pero si se la junta tanta cantidad, que baste à vencer la compresion del ayre, al punto se derrama, porque falta quien la con tenga.

Y aunque Gasendo, con los Epicureos, parece que confunden el agua, y el suego, pues los átomos de ambos los conciben redondos, ponen la diferencia en que los átomos de el suego son incomparablemente mas sutiles, y acelerados, por lo qual no hay cuerpo cerrado para el suego; pero algunos hay tan duros como la piedra, y el cristal, &c. que no los puede penetrar el

agua. Con esta idéa pueden entenderse mejor los phenomenos, que con la Cartesiana: pues el azogue, que es un cuerpo sluído, ò una agua metalica, consta de particulas globosas, innumerablemente divisibles, quanto se permite al examen de los sentidos.

Scept. El opinar en cosas que no se perciben, y que están suera de la jurisdiccion de la experiencia, es juego del entendimiento: y entre vuestros dos juegos, el que se dá mas ayre à la verdad, es el de Gasendo: pues muchas particulas esphericas, y lisas, aunque contiguas, son mas faciles à sluir; pero muchas anguilares juntas son mas faciles à enredarse, como se vé en un gran numero de anguilas, ò de hebras de seda, que rara vez sale una sola, sin llevarse enredadas, como en un monton, otras muchas consigo: luego mejor se explica muy divisible la sluxibilidad del agua, y otros liquores, por los átomos globosos, que por las sibras largas, lisas, slexibles, ò anguilares.

Demás, que la idéa de Descartes tambien equivoca el ayre con el agua, pues à ambos los constituye por una materia estriada (ténue, larga, slexible, de figura de sutilissimos filamentos, como cabellos, ò pequeñisimos cuerpos anguilares) que nada sobre la globulosa, ò se-

gundo elemento.

Todos los phenomenos que haveis explicado se entienden igualmente, segun la mente de Gasendo, que segun Cartesio, y principalmente, como la agua se hiela: pues helarse, no es otra cosa que secarse, endurecerse, ò consolidarse, lo qual sucede, perdiendo su fluxibilidad por las partes nitrosas del ambiente, que siendo muchas, y muy rígidas, se insinúan en la superficie del agua, que tocan, y sirven como de anzuelos, que prenden, y asen entre si los átomos del agua, que antes andaban sueltos, y desembarazados, hasta que soplando ayre humedo, y cargado de vapores aqueos, estos dissuelven el sal nitro, que les servia degrillo: y assi buelven los dichos átomos, quitado el impedimento, à moverse, y sluír, lo qual llamamos deshelarse.

Se entiende por qué unos liquores son mas pesados que otros, segun constan de átomos mas, o menos

G 2

graves, y densos, al modo que un monton de polvo de oro hace un agregado mas pesado, que otro de ceniza; y por esta diversa gravedad de liquidos se hace aquel juego, en que enseñando, metidos dentro de un frasco, quatro liquores de desigual peso, y que no puede el uno al otro disolverse, ni confundirse, representan los quatro elementos: pues ponen azogue, que vá al fondo, y le compáran à la tierra: aceyte de tartaro por deliquio, que es una sal de tartaro liquida, que se pone encima del azogue, como la agua sobre la tierra: aceyte comun, ò de almendras dulces, n otro denso, y ramoso, que monta sobre el de tartaro, y hace al ayre : y finalmente, espiritu de vino muy puro, que es un aceyte tenuissimo, y etbereo, que se pone encima de todo, como el fuego; y aunque todos estos liquidos se batan, y confundan, despues buelven à separarse, y cada uno ocupa su lugar.

De donde se deduce una reflexion à favor de mi sufpension Sceptica; pues siendo estos quatro liquores, y lo
mismo todos los demàs, de tan diserente sabor, olor,
tacto, y energía, parece (segun informe del mayor numero de testigos) que deben constar de diserente aguda,
ò esquinada figura de particulas, con que punzen, taladren, ò aprieten las sibras de los organos; y assi lo liquido no se constituye precisamente por átomos redondos;
sino que acercandose à esta figura, digais, que no son
redondos exactamente, sino como una nuez, mora, ò
madroño, que aunque casi esphericos, tienen su supersicie desigual, y de varios modos exasperada: y assi, sin duda habló Lucrecio para no contradecirse, quando dixo

de los cuerpos liquidos:

mos licesores for mas peak-

legate conduct of against mas, o meros

Illa quidem debent ex lævibus, atque rotundis

Esse magis, fluido quæ corpore liquida constant:

Nec retinentur enim inter se glomeramina quæque,

Et procursus item in proclive volubilis extat.

## Thilotopho DE LA TIER RA. on mue

Aristot. A tierra es un elemento secol, y frio comique est

Porque veais que no os impugnamos posseídos del espiritu de contradicion, convenimos en todo; añadiendo solo, que está compuesta de las mas gruessas partes estriadas (o del tercer elemento nuestro) entre sí complicadas.

Gasend. Nosotros con los Epicureos la suponemos compuesta de átomos crassos, corbos, y redoblados à modo de anzuelos, que se agarran mutuamente entre sí, y cons-

tituyen este cuerpo duro ; fixo , y pesado. barros v , asimob

Scept. Ciertamente la tierra tiene señales de verdadero elemento, pues ella solo es simplicissima. (aunque muy capáz de ser matriz universal, por lo qual comunmente se hallan embebidas en ella particulas de los demás cuerpos) Es tambien ingenerable, è incorruptible, (como dicen los Aristotelicos de su quinta substancia celeste) pues no se ha hallado hasta aqui arre de introducirla otra forma, ni hacerla perder la que tiene. Por lo demás, qualquiera idéa de las que haveis dicho, es muy proporcionada para explicar la crasitud, solidéz, dureza, y gravedad de la tierra. Como tambien qualquiera numero de elementos, que admitais de los que expuse en mi Meateina suppier. Convers. I. es suficiente para explicar todos los phenomenos naturales; sí bien por los quatro yá dichos se declara abiertamente San Agustin (Lib. 8. de Givitat. Dei, cap. 5.) diciendo: Luego no es tierra, ni agua, ni ayre, nifuego, de los quales quatro cuerpos, que llamamos elementos, vemos, que está compuesto este Mundo corporeo; y poco antes havia dicho: Porque los Estoycos pensaron que el fuego, que es un cuerpo de los quatro elementos de que consta este Mundo visible, era el viviente, el sábio, el hacedon del mismo Mundo, y de todo lo que hay en él, y que este mismo fuego era Dios, &c. Y aunque en las sentencias puramente Philosophicas qualquier Santo Padre no tiene mas infalibilidad, que la de qualquier otro Doctor, ò Sábio Phi

Philosopho, con todo es un gran motivo de recomendacion, para nosotros, ir protegida esta opinion de un tan gran Santo, para que aunque no sea principio indisputable, sea opinion probabilissima; pues como se dixo:

> Mens tua non graviter sentit, nisi fulciat alter. Quò graviora juvant numina, crescit bonos.

### DE LOS ELEMENTOS CHIMICOS.

Cartes. L OS Chimicos, asidos mas à los sentidos, que à las opiniones, (y no por esso menos prudentes, y acertados) establecen cinco principios, ò elementos sensibles de las cosas, porque estos son los que vén en la ultima resolucion de los Entes, y por consiguiente sueron los primeros en la composicion, si dice verdad el Axioma Philosophico. Estos son, la sal, azufre, mercurio, agua, y tierra. De estos los tres primeros son activos, y los dos ultimos passivos: es à saber, la agua, à quien ellos llaman sema, y la tierra que llaman caput mortuum. Al ayre no le admiten por elemento, porque no le pueden reducir a examen; solo creen, que se halla en los poros de todos los cuerpos, y que se vá con el

mercurio, ò espiritu.

Para hacer la separacion, ò analysis de todos los mixtos, se valen de varios homos, alquitaras, y alambiques, cuyas diferencias no son de nuestro proposito, y el curioso podrá verlas en qualquiera de los Autores Chimicos. Valense tambien del snego, al qual consideran en quatro intensiones, ò grados estimativos: (como los Aristotelicos voluntariamente le dividen en ocho) El primero es aquel calor suave, que solo ha expelído el frio. El segundo, el mayor, que puede sufrir el tacto. El tercero, el que yà totalmente osende el tacto. El quarto, el que pone candente el vaso, al qual llaman de sundicion, ò reverbero, de que se valen para derretir los mas suertes metales, y sacar los espiritus de los minerales Tambien tienen varios medios de arrimar al suego lo que quieren dissolver; pues unas veces

ponen el vaso sobre ceniza, arena, ò limaduras de hierro: otras veces dentro de agua, (à lo qual llaman baño
de Maria, y otras se valen de varios dissolvientes activos, à quienes dan nombre de menstruos, porque en
el espacio de el mes Philosophico, que son quarenta
dias, pretenden, que perfeccionan la obra de la dissolucion.

Lo cierto es, que en los mas Entes, especialmente en los vegetables, y animales, se hallan estos cinco principios; y aunque en las piedras, y metales no son tan demonstrables, es verisimil por analogia, que los haya tambien. El vino, v. gr. puesto à destilar sobre el fuego, para hacer analysis, ò separacion de sus partes, lo primero despide un vapor sutilissimo, que recogido en lo alto del alambique, destila gota à gota, y à esto llaman espiritu, à mercurio de vino: despues destila otro liquor insipido, que llaman agua, o flema: despues de la materia viscida, y melosa, que queda en lo inferior del alambique, con la parte terrea del fondo, poniendolo en una retuerta, y dandolo mas fuerte fuego, (assi que sale otra porcion de slema) destila un liquor acido, llamado tambien mercurio; y en fin otro humor pingue, à quien dan nombre de azufre, ò oleo. Concluida la destilacion, sacan el remanente de la retuerta, le queman, y poniendole en una cazuela, le echan encima agua muy caliente para extraer la sal, ésta la filtran, y evaporan, quedando en el fondo una sal, que llaman lixivial, por haver salido de aquella lexía; y à lo que quedó en el filtro sin poder passar, dán el nombre de tierra, ò caput mortuum. Al papel, ò tela, que sirve de colador, llaman filtro, quizas porque aquellas bebidas, que fingieron los Antiguos, que infundian amor, y que se colaban assi, se llamaban filtra.

De los tres elementos activos, (porque los dos pafsivos yá quedan explicados) el mercurio es la parte mas sutil, moble, y espirituosa del compuesto: por lo qual, todos aquellos cuerpos en quienes abunda este principio, si por otro lado hay copia de humedad, son menos permanentes, porque la misma mobilidad del espiritu,

G 4

Dialogo V.

104

hallando las particulas humedas, y dóciles, las subvierte, y muda de textura, de que resulta la corrupcion, como se vé en las slores, y frutos, mas presto, ò tarde, segun son menos, ò mas aromaticos; por el contrario en los minerales, donde hay poco espiritu, y menos, y mas crassa humedad, hay duracion, y permanencia. Este mercurio, ò espiritu, rigorosamente no es diverso principio de la sal, ò el azusre, pues el que llaman espiritu en la destilacion de partes de animales, es un sal volatil liquido; y en los vegetables un azusre, ò aceyte ethereo, exaltado, y dividido en menudissimas particulillas.

El azufre, ú oleo es la parte mas dulce, pingue, è inflamable del mixto; y por sus partes ramosas embuelve entre si las sales, enredandolas, y endulzandolas, y tambien defendiendo, y abrazando toda la textura, impide que se destinan las partes, y se corrompa el todo. Por esso se observa, que las plantas que abundan de mas azufre, ò resina, como el pino, enebro, sabina, oliva, &c. fon mas durables, y resistentes à la humedad, y al hielo, por lo qual no se despojan en Invierno de sus hojas Este azufre (como los demás principios) rara vez, ò nunca se saca puro de los mixtos, sino mezclado con tierra, ò sales, que por circulacion se precipitan en forma de hezes al fondo del vaso: quando sale mas ethereo, se mantiene, y nada sobre la slema; pero quando en la destilación se le juntan algunas sales, ò partes terreas, y pesadas (como se vé en los aceytes sétidos) entonces no puede mantenerse sobre el agua, y se precipita al fondo. Los Chimicos suelen llamar alguna vez aceyte, aunque impropriamente, à qualquier liquor. que por su untuofidad tiene apariencia de tal, como al aceyte de tartaro por deliquo, que siendo solo una sal fluida, la llaman oleo.

Finalmente, la sal es el principio activo mas sólido, y rígido: es quien dá el sabor al compuesto; pues segun su varia figura, hace varia impression en el organo del gusto; y es quien le dá la mayor, o menor consistencia, y duración; porque embebiendo la humedad su-

per-

persua, mantiene travadas entre si las partes; y assi impide, que se introduzca corrupcion en el com-

puesto.

Aun de estos tres principios consideran los Chimicos varias diferencias, porque à tres generos de liquores llaman espiritu: El primero, al que se extrae de los animales, como el espiritu de cuerno de ciervo, el de sangre humana, &c. que no es mas que un sal volatil, dissuelto en algo de slema. El segundo, el espiritu ardiente, è inflamable, que se saca de los vegetables sermentados, como el espiritu de vino, el de romero, &c. y este no es otra cosa, que un azusre muy sutilizado, ethereo, y volatil. El tercero, es el espiritu acido, como el de vitriolo, tartaro, nitro, &c. ( este no es mas que un sal acido, cuyas particulas, despedazadas por la violencia del suego, quedan sluídas) pero porque estas particulas son mucho menos sutiles, que las de los espiritus ardientes, y los de animales, por esso no los cuentan entre los volatiles,

fino los llaman fixos.

Tambien de las sales secas consideran tres especies: La primera, el sal acido, que es aquel, cuyas particulas estan figuradas, como pequeñas agujillas, ò anzuelos, con las quales penetra, y rompe los demás cuerpos con quienes contrae lucha, movido por la materia sutil, y etherea, que le instiga, è impele à ello, especialmente con los alkalis, introduciendose por sus poros, y rompiendo la coordinacion de sus partes, cuyo movimiento intestino es causa de las mas alteraciones, generaciones, y corrupciones de el Universo. Llamase este movimiento fermentacion, y con él se explica facilmente por qué cuece el vino en las tinajas? Por qué se maduran, y corrompen los frutos? Por qué se esponja el pan con la levadura, ò fermento acido ? Y otros phenomenos inexplicados, y aun inexplicables para los Aristotelicos. La segunda, el sal alkali, que toma el nombre de una yerva muy frequente en Egypto, llamada Kali, (esto es, pesada, ò perezosa) nosorros la llamamos sosa, o barrilla. Este es un sal de figura porosa, à modo de esponja, porque consta de munoil cha

cha porcion térrea, y por esso recibe, y embayna en sus porofidades las puntas del fal acido, embotandolas, y quitandolas su accion. De los sales, assi acidos, como alkalinos, unos son volatiles, porque á la violencia del fuego se dexan levantar en vapores; y otros son fixos, que se resisten à la accion del suego. De los vegetables se saca gran cantidad de sal alkali, fixo, ò lixivial: de los minerales apenas se saca sal alguno alkalico : de los animales se extrahe mucho de sal volatil, y poquissima cantidad de sal fixo. La tercera especie de sal es el salso; ò salado, que resulta de la union de los sales acidos con los alkalis; y assi, es un sal medio por participacion de ambos, como el tartaro vitriolado, (que llaman los Medicos) el qual refulta de la union del espiritu de vitriolo con el sal de tartaro; y éste es de figura quadrada, y ni fermenta con los acidos, ni con los alkalis, porque es un enixo en que ambos están desarmados; esto es, el acido retundido, y el alkali ocupado.

Otro sal hay llamado essencial, que se halla despues de la fermentacion de los zumos vegetables, pegado à las paredes de los vasos, como el tartaro, el qual no es verdadero principio, ò sal elementar, sino un mixto, de quien se sacan todos los cinco principios, como del mis-

mo vegetable.

Todas estas sales nunca las hallamos puras, pues en unas excede el alkali al acido, y en otras al contrario; y assi, las que tienen mas del alkali fermentan con los acidos, y las que tiene exuperante el acido, fermentan con los alkalis.

El azufre, ò aceyte puede tambien considerarse en tres classes. La primera, el aceyte ethereo, y muy sutilizado, como el aceyte, ò essencia de canela, anís, &c. que son instamables. La segunda, el aceyte fétido, ò empireumatico, como el aceyte de succino, y otros, que se destilan de las partes de animales, los quales son penetrantissimos, aunque crassos, y hediondos, por el empireuma, y torrefaccion que les dá el suego. La tercera, los aceytes gruessos naturales, mas, ò menos crassos, que se extrahen de los vegetables, y otros cuerpos, por expression,

sion, ò resudacion, como el de almendras, olivas, huevos, y todo genero de balsamos, y gomas resinosas.

Por el movimiento intestino de estos principios de los mixtos, al qual llamamos fermentacion, suceden las mas de las alteraciones, perfecciones, y corrupciones de los Entes; pero este movimiento no ha de ser solo una agitacion de las partes integrantes, sino una subversion, ò transposicion de las mismas partes essenciales, induciendo alteracion en sus qualidades, y à veces mutacion de forma : como por exemplo, la leche puesta al fue-go suele hervir, y padecer tumulto en sus partes integrantes: pero si por acaso no se corta (como suele decirse) en apartandola del fuego queda en la misma figura de leche, que antes tenia; pero si ella por si, ò por algun acido estraño se corrompe, padece con menos ruido subversion en sus partes essenciales; y assi dexa de ser leche, y se transforma en suero, y requeson. Por partes integrantes se entienden aquellas que son homogeneas, y de la misma razon que el todo; v. gr. una gota de vino, que participa la misma naturaleza que todo el vino. Partes essenciales son aquellas de diversa razon, de cuya union resulta qualquiera parte integrante del mixto; y estos son los principios, ò elementos sensibles de que se compone.

Advierto, que los Chimicos no solamente llaman alkalis à las sales sixas, que quedan en las cenizas de los vegetables, semejantes à la sosa, ò barrilla, sino à otros cuerpos terreos, y testaceos, que por su configuracion de poros son proporcionados à sorber, y embaynar en si las agudas particulas de los acidos, como las perlas, el coral, madre perla, cuerno de ciervo calcinado, y otros

semejantes.

Advierto finalmente, que despues de la fermentacion queda enervado el acido, ò porque quedan embaynadas sus puntas en los poros del alkali, ò porque en los repetidos encuentros, para vencer su resistencia, se rompen; y assi se experimenta, que echando zumo de limon, ò vinagre sobre coral, hierro, ù otro alkali, feexcita fermentacion, y calor, originado de la agitacion, y lucha de ambos; y sossegado el movimiento, si probamos el zumo, no sentimos en la lengua el sabor acido,

que tenia antes de la fermentacion.

Scept. El numero de los elementos no está sabido, ni jamás creeré que se sepa, hasta vér, que todos los hombres se convienen en un mismo sentir. De los cinco que estableció Paracelso, reforman uno sus Successores, que es el espiritu, por quanto éste, como haveis dicho, o es un sal volatil, o un azufre ethereo, desatados en algo de flema: con que no es distinto de los otros quatro. Entre las sales son tan varias sus figuras, y virtudes especificas, que no solo hay el amargo, el salso, el dulce, el acido, fino otros feiscientos, como se explicó Hypocrates, y aun otros indefinidos, que gozan todo genero de facultades, y virtudes. Reducirlo todo al acido, y alkali, es reducir la Physica a dos terminos vagos, y generales, y meter en confusion la claridad de la naturaleza; pues entre los acidos fon inumerables las especies, y de los alkalicos fon tantas, que el alkali que absorve al acido febril, no sirve para el acido venereo, o escorbutico: y el que castiga el acido viscoso, suele exasperar al acido acre.

Del oro, plata, y otros minerales, jamás han podido sacar essos cinco principios, por mas que hayan fatigado los fuelles. Ni los que facan los extraen con aquella figura, y proporcion con que estaban en el compuesto: pues haciendo sus obras por un agente tan violento como el fuego, que todo lo destroza, y desfigura, infieren mal, que lo que encuentran en una tumultuaria destrucción, sea lo que huvo en una pacifica composicional El sal, que parece tiene el mejor derecho para ser elemento, especificandose, segun variedad de matrices que le reciben, forma en la tierra los sales minerales, en las plantas los vegetales, y en los animados los fales animales, tan diversos todos en figura, y virtud; y aun todos estos mismos sales parece pueden dividirse, ( tan lexos están de fer elemento) pues no parece son otra cosa, que un fuego dissimulado entre particulas de tierra:

con que son un mixto de tierra, y suego. Finalmente, las dudas que pa dece esta opinion de los Chimicos en rigor Philosophico, (aunque es bastante para explicar prudencialmente la naturaleza, no menos que las demás hypotheses) las podreis vér en mi Tom. 1. de Medicina Sceptic. Convers. 1. donde conocereis, que en queriendo averiguar los primeros elementos, ò principios, se vé la mente humana en el ultimo desaliento.

Mrist. Pues ya que hablamos de los Chimicos, decidme, qué se ntis de la piedra Philosophal, Elixir, ò polvo de proyeccion de los Philosophos, tinetura celeste, ò sal liquida, con que pretenden hacer oro, transmutando en él todos

los metales, y curar todas las enfermedades?

Scept. Assi como de la utilissima, y deleytable Profession de la Astronomía sacó la supersticiosa curiosidad de los hombres una hija bastarda, que es la Astrología; assi de la provechosa, y loable Arte de la Espagyrica facó la codicia credula la linea espuria de los Alkimistas. Todos quantos he conocido ocupados en este trabajo de hacer oro, mas han adquirido el arte de deshacerle, que de hacerle. De aquellos pocos, que nos fingen adeptos de este admirable arcano, los mas murieron pobres, algunos mozos, y todos de enfermedad. Helmoncio no supo curarse de un dolor de costado, que prontamente le quitó de enmedio; de modo, que él mismo, que à todos remediaba, à si no supo remediarfe. Paracelfo con su Azot, pretenden que logró poco menos que despoblar los sepulcros; pero él murió casi de repente una noche, no obstante de tener à la cabecera el espadín, en cuyo pomo dicen que traía siempre su famoso preservativo antidoto. Si he de decir ingenuamente lo que siento, supuesto que la naturaleza engendra los metales con modo natural, no concibo por impossible, que el Arte llegasse à imitarla, aplicando activos à passivos, como prueba mi amigo Theophilo en su Tesoro de la Alkimia, y principalmente con la experiencia de que el Arte sabe convertir el hierro en verdadero cobre con el Lipis. Pero estoy persuadido á que nadie ha sogrado, hasta ahora, este prodigioso Eli-

Elixir, que sea Medicina universal de metales, y hombres, como prueba Lemeri, y otros ingenuos Chimicos; ni creeré, que esté inventado, hasta ver alterado todo el systéma politico de las Monarquias, y Republicas: pues assi como hallada la Arte de la Imprenta se mudó el estado de las lerras; è inventada la polvora, se innovó del todo la Milicia: assi, en hallandose el Arte de hacer Oro, havra gran mutacion en el govierno civil, y comercio humano. La piedra Philosophal es como el movimiento continuo: que la naturaleza sabe hacerle, pero el Arte nunca ha podido imitarle. Dicen, que el que consigue este secreto, no le revela: secreto moralmente impossible de guardar entre tantos, y tan disgregados, y esparcidos, cada uno con su genio, y sus pasfiones, porque no dudo me confessarán, que no se desnudan de ser hombres estos venerables adeptos. Si dixeran lo guardaba un entero Confulado, se haría mas creible : pero qué modo prudente de ocultarse es, haver cada uno de estos Chímicos impresso en vida su Libro, acerca de esta materia, para que sospechassen que lo sabía, aun quando nunca lo supiesse? El Discreto, que quisiera cuerdamente dissimularse, no solo no escribiría, pero huiría de hablar en este assunto. Por lo que à mí toca; à nadie aconsejaré pierda su tiempo, dinero, y paciencia en este trabajo de construír oro: esperanza vana, que de dia en dia crece, y à la verdad engolosina; y mas, que regularmente los que se ocupan en trabajar en esto, son los que tienen menos, y assi lo necessitan mas, debiendo ser los que tuvieran mas, como que se detrimentarian menos : y estos, quando no lográran su propuesto sin, pudieran à lo menos, con sus repetidas experiencias, ilustrar la Physica, y Medicina: pues hasta aquí los grandes hallazgos se han encontrado cafualmente buscando la piedra Philosophal. Usaría yo, si tuviera poder, y autoridad para ello, la máxima de aquel padre, que al fin de la vida dixo à su hijo, que en unas tierras suyas le dexaba escondido un tesoro: el hijo, muerto el padre, cabó, y cultivó tan bien su heredad por buscar el tesoro, que cogió doble fruto del que solía dar, y se hizo rico, verificandose que halló un tesoro, aunque no el que pensaba. Con esto dexese la conversacion, y cada uno vaya à recogerse:

Namque informis biems rigidis Aquilonibus borret.

### DIALOGO VI.

DE LAS PRIMERAS,

Y GENERALES AFECCIONES

### DEL CUERPO NATURAL.

Aristotelico. Cartesiano. Gasendista. Sceptico.

# DE LA GRANDEZA, O TAMAÑO de los Cuerpos.

A Noche nos dilatamos tanto en la conversacion, que à no ser vuestra, huviera parecido larga; y esta noche no tenemos menos que dilatarnos, pues solo el titulo de los assuntos es materia prolixa. Seguiase hablar de la mixtion, generacion, y corrupcion; pero de la mixtion, y permanencia formal, ò virtual de los Elementos en el mixto se habló en la Medicina Sceptica, tom. 1. y assi es en vano repetir lo que yá haveis oído. En orden à la generacion, y corrupcion, segun lo que dexamos explicado, tratando de la Forma, se infiere, que la generacion es una union de los Elementos en el debido numero, y coordinacion : de modo, que se introduzca aquella determinada forma, que es debida al compuesto; esto es, el conjunto de qualidades que le corresponden à su essencia : y la corrupcion (aun segun nuestro Hypocrates) es una separacion, ò disolucion de los Elementos, de modo, que pierdan del toso la coor-

dinacion, ò forma, que antes tenian.

Aristot. Pero os falta controvertir otra renidissima question de las Escuelas; esto es, si quando un mixto se corrompe, y se engendra otro de él, es necessario que se dé resolucion hasta la materia primera, sin quedar alguno de los accidentes, que havia antes en el com-

puesto.

Scept. Essa question será mejor omitirla: y cierto, que mirandolo con mas reflexion, estoy admirado, de que hombres tan circunspectos, y venerables se hayan ocupado en semejante impertinencia. Toda la question está fundada en una manifiesta preocupacion : pues suponiendo, que la forma material es una entidad absoluta, distinta de la materia; y suponiendo por otro lado, que los accidentes son como unos pegotes, que se asen à la forma : infieren, que faltando ella, deben faltar todos los accidentes; pero aun omitiendo este perjuicio, realmente es mucha la pretension de los señores Thomistas, querer que nos neguemos al fiel perpetuo, conteste informe de los sentidos; y que muerto un animal, aquellos miembros, huessos, y carnes, color, tamaño, pelos, y uñas que vemos, no sean los mismos que antes. Sabiendo que tiene (aun fegun fu axioma) visos de locuta, creer mas à las opiniones, que à los sentidos. Discretamente les oponen los Escotistas, que si los Huesios, y Reliquias de los Santos no son aquellos mismos huessos singulares, que en vida tenian, no se venera en ellos cosa alguna, que suesse propria de los Santos, lo qual es contra la práctica, y sentimiento de la Iglesia: y en el Cuerpo de Christo Señor nuestro, despues que dexó de informarle su Sacratissima Alma, decir, que aquellas heridas, y Sacrosantas Carnes no fueron las mismas de Christo, y sueron dignissimamente tratadas con el supremo culto debido al mismo Dios, parece absurdo. Quede, pues, sentado, que aunque alguna vez en las corrupciones puede darse resolucion hasta los elementos sensibles, nunca dexan de quedar algunos de los accidentes antiguos; y assi no es

verisimil, que se déresolucion hasta la materia primera.

Arist. Bolvamos, pues, à tratar de las cinco propriedades, ò atributos simples de los cuerpos, y primero de la grandeza, ò tamaño. La grandeza, ò magnitud de los cuerpos les viene de su quantidad, que comparada con otra, es mayor, menor, ò igual; y assi puede aumentarse, ò desininuirse la quantidad, quedando la misma substancia, ò naturaleza, como enseña Santo Thomás, diciendo, que la totalidad de la substancia es indiferente à qualquiera cantidad; y assi, toda la naturaleza del ayre está en mucho, ò poco ayre: y toda la naturaleza del hombre, tanto está en un hombre grande, como en uno chico.

Cartes. Como la essencia del cuerpo, ò substancia corporca consiste en la extension, ella por si, sin necessitar de otra entidad sobreanadida, es extensa, tiene sus partes unas suera de otras, y es impenetrable: con que todos sos cuerpos por si son quantos, y assi la quantidad no es dis-

tinta de la cosa quanta.

Arift. Y en la Eucharistia, que queda la quantidad de

Pan, y no queda la substancia?

Cartes. Que siempre haveis de alegar Mysterios sobrenaturales, para probar improporcionadamente las cosas naturales! Pero no obstante, os puedo decir con muchos Aristotelicos, que identifican la quantidad con la cosa quanta, que del mismo modo que falta en la Eucha istía la substancia de el Pan, falta tambien entitativamente la quantidad de Pan; pero no falta expressivamente; esto es, assi como quedan las especies, ò accidentes de Pan, assi quedan las especies, accidentes, ò representaciones de su quantidad.

Vamos aora á que siendo el cuerpo natural, una substancia naturalmente estendida, es necessario que tenga una quantidad determinada, à la qual llamunos tamano, ò grandeza: ésta es la que le hace impenetrable con otro cuerpo; pues aunque los Epicureos, y Gasendistas admiten vacios esparcidos por entre los poros de los cuerpos, desienden, que estos vacios son extensiones penetrables; y assi dicen, que qualquier subst-

H

tancia extensa, es sólida, è mpenetrable, poniendo por contrarios al vacío, y al cuerpo, como que aquel es ex-

tension vacua, y este extension llena.

Por lo qual, quando preguntan en vuestras Escuelas si es possible la penetracion de dos cuerpos; esto es, su residencia en un mismissimo lugar: Responden, que naturalmente no es possible, porque el cuerpo natural tiene extension, solidéz, è impenetrabilidad, por la qual repugna à ceder el lugar que ocupa à qualquiera otro cuerpo.

Arist. Pero Santo Thomás enseña, que puede darse por virtud sobrenatural de Dios, alegando muchos milagros, como el de entrar Christo, cerradas las puertas, à vér

à los Apostoles, &c.

Cartes. Como quiera que sea (porque esto mas pertenece à los Theologos) lo cierto es, que à la magnitud se sigue la divisibilidad, porque todo lo que tiene tamaño, y extension, parece que puede dividirse en otros tamaños menores.

Scept. Desde que hay Philosophos se ha estado discurriendo sobre si el mas menudo grano de arena siempre pueda mas, y mas dividirse, ò deba parar la division en algun átomo, que sea indivisible : que la materia es. infinitamente divisible, defendieron los Antiguos Peripatheticos: negaronlo los Epicureos. Argumento claro de la flaqueza del humano ingenio: y assi, yo sin inclinarme à una, ni otra parte en este Problema, del todo inutil para explicar las cosas naturales, (aunque yá se habló algo antes) os suplico reproduzcais algunos argumentos, si bien están tan equilibradas las suerzas de ambos partidos, que oyendo las pruebas de cada opinion, no puede haver cosa mas fuerte; y oyendo las soluciones, y réplicas, no se puede pensar cosa mas floxa: prueba de que en esto, como en las demás cosas Physicas, nada sabemos.

Arist. El primer argumento de los que llevamos, la división de la materia hasta lo infinito, es, que todo lo extenso es divisible en partes: qualquier cuerpo, aunque minimo, es extenso: luego qualquier cuer-

po es infinitamente divisible en partes.

Gasend. Respondo, que todo lo que es extenso mathematicamente, es mathematicamente, y por el entendimiento divisible ; pero no physicamente: pues lo estendido mathematicamente se considera assi, abstrayendo la dimension de la naturaleza, y condicion physica de el sugeto: y assi, un extenso mathematicamente, puede mentalmente tambien dividirse, porque considerada sola la dimension abstraída de la materia, debe concebirse parte superior, inferior, y lateraless -pero un extenso physicamente, no debe physicamente ser divisible, porque si es una substancia simple, como el átomo, que no está compuesta de partes, mal puede physicamente dividirse en partes, que no tiene, ni desde su creacion tuvo.

Arist. Todo lo que tiene medio, y extremos, tiene -partes physicamente, y no solo partes mentalmente, pero todo cuerpo physicamente estendido, y aun el mismo atomo, debe tener medio, y extremos : luego debe estar compuesto de partes physicas. Pues el cuerpo. que corresponde à diversas partes de lugar, y tiene di-versos angulos, y caras, debe tambien tener diversas partes.

Gasend. Una entidad simple, que sue termino de la creacion, no puede componerse de partes physicas; y assi esse medio, y extremos, essas diversas caras, y angulos, fon consideraciones del entendimiento, ò varios modos, y respectos de una cosa, unica, è individua; pero no diversas partes reales, porque cada parte real debe ser una entidad simple real : è implica, que un átomo essencialmente sea simple, y compuesto de otras

partes simples.

Arift. Esse atomo, o uno simple, debe ser tocado por

diversos cuerpos externos en diversas partes del lugar.

Gasend. Essas diversas partes de lugar, ò diversos angulos, y superficies, son solo diversos respectos, o modos de una misma cosa; y los diversos modos, no son diversas partes reales, mutuamente separables de un Ente, sino quando mas, partes mathematicas, y virtuales, que la

H2

mente distingue en aquella sola entidad. Porque las partes reales son entidades, que pueden subsistir separadas, las quales no puede haver en un Ente simple por creacion.

de dividirse en partes physicas, porque de essos diversos angulos, ò caras, puede Dios destruír una, y de-xar otra.

Gasend. En suposicion, que Dios no les ha dado à los átomos partes phisicas, sino los ha hecho simples principios de las cosas, no puede separar essas caras, ò angulos divisibles, que no les ha dado, como realmente no puede separar del hombre la animalidad, y racionalidad, que le dió identificados, aunque el entendimiento los prescinde metaphificamente, porque no todas las separaciones que hace la mente humana, como imperfecta, puede hacer Dios, que es perfectissimo. Puede, pues, Dios producir àtomos infinitamente menores, y menores; pero los que ha criado sin partes en esta presente providencia, no los puede dividir en partes, que no les ha dado : de donde se infiere, para mayor claridad, que la substancia corporea se diserer cia de la espiritual en la extension, ò impenetrabilidad; pero no en ser divisible, pues las supersicies, y angulos, que en ella puede concebir el entendimiento, son modos reales, y no entidades separables phyficamente; fino es que la tal substancia sea compuesta de otras menores, que entonces podrà physicamente dividirfe en ellas.

Arist. Con que si es legitima vuestra respuesta, podría Dios haver criado un àtomo tan grande como un monte, que no pudiera dividirse en partes, lo qual solo vosotros lo podeis con cebir, pero no el resto de los hombres, que creen por mas verisimilser la materia infinitamente divisible.

Gasend. Si Dios huviera criado un átomo tan grande como un monte, pero ro compuesto de partes, sino simple desde su creacion, solo la mente pudiera dividirle; pero ri aun Dios podia dividirle en partes physicas, que por gusto no le havia dado.

+FIDER

Cartes.

Cartes. Pues escuchad una prueba Geométrica: Si la materia no es infinitamente divisible, los átomos serán medida comun de qualquier linea; (de modo, que haya cierto numero de átomos, ò puntos en dos lineas desiguales, y la mayor solo discrepe de la menor en adicion de puntos) pero hay lineas que no tienen medida comun, porque como demuestra la Geometría la linea diagonal de un quadrado (que es la que se tira desde un angulo de él al opuesto por el centro) es incomensurable à su lado: luego es porque la division de la materia no se termina en átomos, ò puntos insectibles, sino se estiende à lo infinito.

Gasend. Esse argumento tendria gran suerza, si nuestros átomos sueran como los puntos Zenonicos, iguales, y semejantes; pero nosotros con los Epicureos los suponemos desiguales, y variamente sigurados; (como dixe hablando de la materia) de modo, que no hay átomo que sea exacta medida de dos lineas, ò que sea parte aliquota; esto es, que algunas veces repetida, componga aquellas lineas. Quanto, y mas que essa, y otras demonstraciones mathematicas, tienen poder en sentido Mathematico, que contempla à la extension abstraída de la materia; pero no tienen suerza en el estado

Physico.

Arist. Pues aun en estado Physico, vuestros átomos, ni pueden ser contiguos, porque estos son, cuyas extremidades están juntas, segun Aristoteles, como quando las dos palmas de la mano se tocan; y los átomos, siendo entidades simples, no tienen partes extremas con que tocarse. No son continuos, porque estos son, cuyos extremos son una misma cosa, como la piedra es continua, porque sus extremos pertenecen á una misma piedra; pero los extremos de los átomos pertenecen a muchas entidades, ò átomos distintos, y no à uno. Tampoco son entreverados, porque entre ellos no hay interpuesto medio de diversa razon; luego phisicamente son una quimera.

Gasend. Aun admitiendo vuestras definiciones, se infiere, que los átomos son contiguos, porque mutuamente

se tocan, no por diversas partes, sino por diversas superficies, que no son partes suyas, sino modos. Son continuos, porque de ellos se hace el continuo sensible, como la piedra, en quien no aparece separacion, y todas sus partes extremas pertenecen á una misma piedra. Son tambien entreverados, porque entre ellos median vacios interpolados, que son algo extensos; esto es, espacios, ò extensiones penetrables. Y en estos mismos terminos se responde à otras objecciones vuestras, que se insinuaron en nuestro Dialogo segundo, tratando de la materia prima. Ahora, demàs de las que allí puse contra vuestro sentir, escuchad otras. Si el continuo se pudiera dividir infinitamente, tuviera actualmente partes infinitas, porque nada puede dividirse en las partes, que actualmente no tenia, como si una vara no tuviesse actualmente quatro quartas, no podría dividirse en ellas. Y la razon es, porque aunque el continuo no tiene partes actualmente divididas, tiene actualmente existentes aquellas en que puede dividirse: pues por la division ninguna entidad se produce de nuevo, que antes no huvisse entitativamente: luego por la division solo se pone la actual relacion de partes actu divisas; pero no el fundamento real, pues nada real se produce de nuevo, sino lo que antes havia realmente, actu se divide.

Scept. Con los terminos de actu, y potencia se evadirá de vuestros sylogismos, y motivará nuevas instancias, con que se hará interminable la disputa; y si no la dexais, vos mismo sereis la mejor prueba de el in-

finito.

Cartes. Por esso Descartes, conociendo las sumas dificultades que hay contra qualquiera de essas opiniones, tomó un medio termino, y dixo, que el continuo, ni era finita, ni infinitamente divisible, sino indefinidamente; esto es, que no podiamos definir, ni alcanzar los sines de su division; y assi, no podiamos assegurar si los tenia, ò no los tenia.

Scept. Essa es sola la vez que he osdo à Descartes prudente, porque es la sola vez que le he osdo Sceptico; pero hace el hypocrita, porque no conviene la voz con

fu

su mente: pues si ingenuamente juzgó que ni lo sabía, ni podia determinarlo, para qué ostentó en una asectada palabra ciencia, de lo que tenia total ignorancia? El se inclinó à que el continuo era infinitamente divisible; y no atreviendose à proferirlo, por miedo de las graves réplicas que le urgian, busco un honesto esugio de la dificultad, y la consusion en la palabra indefinito. Como si à uno le preguntassen, si las arenas del mar eran pares, ò impares? Y por ocultar la ignorancia dixesse, que ni eran pares, ni impares, sino indepares; siendo mas facil, y honesto responden

ponder, que no lo sabia.

La mente humana, pues, no puede señalar los terminos de la divisibilidad de los cuerpos, porque ni tiene experiencia de ello, ni es tan perfecta, que pueda concebirlo. Decir, que la division es indefinita, es salirse fuera de la question, porque no se pregunta, si el continuo es divisible hasta termino indefinido, o que no se alcanza ( que esto todos lo saben ) sino si es hasta lo infinito; esto es, que no halla el entendimiento fin de su division, ò hasta lo finito; esto es, hasta los átomos, o corpusculos physicamente indivisibles. Demás, que aquello es infinito para la mente humana, en que ni halla, ni puede hallar fin : assi es, que por mas, y mas que conciba, dividido al continuo, nunca halla, ni puede hallar fin de su division: luego el continuo no solo indefinita, sino infinitamente es divisible para la mente humana, à lo menos la de Carresio: con que desatar la pregunta con el juego de una voz, es burlesca, y pueril evasion. Y assi, confessemos la ignorancia, y suspendamos el assenso al ayre Sceptico, principalmente en una controversia tan inutil, para explicar, y entender los phenomenos naturales. A many reports of months in no noisement de cera , o hierro , que esta en neura quadrada per-

ceptible, le pone en lieura recionda y firecde muracion

accidental on he superfice exterior of the entermede of

H4 DE

## DE LA FIGURA, Y SITIO no à que el contin soque le continue de las graves réplicas que viendose à profetielo, por miedo de las graves réplicas que

Arist. EN la sigura tenemos muy poco que dete-nernos, porque ésta no es mas que la su-persicie exterior de un cuerpo, de los terminos, y limites de él, dentro de cuyo ambito está contenida toda su substancia.

Cartes. Algo mas hay que considerar en esso; porque esta figura que haveis explicado, es la figura superficial, y llana, sin profundidad, qual la consideran los Geometras; y assi llaman figura triangular, quadrada, pentagona , hexagona, poligona, oval , circular , &c. pero los Phisicos consideran la figura sólida, o figura central de todo el cuerpo; y assi, dicen, que un cuerpo es cónico, cúbico,

silindrico , Oc.

Gasend. Lo mas importante para hacer justa idéa de los mysterios naturales, y poder explicar sus causas, es considerar, que la figura de los cuerpos phisicos, una es perceptible; y es aquel limite exterior, en que terminandose las partes sensibles del cuerpo, le constituyen en la figura visible que tiene : otra es imperceptible, ( y es la mas contenplable à los Physicos ) que es la especial figura insensible de cada particula i, o átomo de que se compone, y la combinación, y configuracion que de todas resulta; y hay tanta diferencia de la figura perceptible à la imperceptible, que immutada la primera, no padece el cuerpo fino una alteracion accidental; pero deshecha, ò immutada la segunda, padece mutacion en su essencia, ò especie; v.gr. si un pedazo de cera, ò hierro, que está en figura quadrada per-ceptible, se pone en figura redonda, sucede mutacion accidental en su superficie exterior, sin que mude el cuerpo la essencia, y especie de cera, ò hierro; pero si llega à alterarie notablemente la configuracion, y coordinacion de los pequeños corpufculos que le componen, como si á la cera la deshacen en humo, al marmol

mol le reducen à cal, y al hierro le convierten en tierra, entonces no solo pierden la figura exterior, sino tambien mudada la forma, dexan de ser lo que eran, passando à otras especies: con el qual exemplo se puede formar clara idéa de lo que es la alteración, corrupción, y generación de los Entes, y en qué consiste mudar la materia tantas formas, y tan diversos modos de ser.

Para mayor claridad de lo dicho, sirva otra vez de exemplo la palabra amor, la qual escrita derecha, ò en circulo, ò en quadrado, (como guarde el mismo orden de las letras) siempre suena lo mismo : pero si se varía el orden, y quedan dislocadas las letras en otra postura de la que tenian entre si, tienen otro sonido, y significacion diferente; y assi constituyen otra palabra, como Roma,

Ramo , Mora , Oc,

Este modo de philosophar, es cierto que es muy distinto del que usan los que hoy se llaman Peripatheticos, tomado de los Arabes; pero muy facil de ajustar con los principios de Platón, y Pithagoras; y lo que es mas, con los mismos de Aristoteles: pues para explicar con modo mecanico las obras de naturaleza, es inutil considerar à la materia prima como una pura potencia, sin existencia propria; y à la forma como una entidad distinta absolutamente de la materia; pero admitida nuestra opinion, la Philosophia corpuscular, y la Aristotelica solo se diferenciarán en mayor, o menor claridad, y en la diversidad de voces, y palabras.

Arist. Sitio es la presencia del cuerpo en el lugar, por la qual está mas, ò menos distante de los otros. Esta presencia es desinitiva, ò circunscriptiva. Definitiva, es la que constituye al cuerpo todo en todo el lugar, y todo en cada parte de él, como la presencia del alma en el cuerpo. Circunscriptiva, es la que le constituye cada parte en su deter-

minada parte de lugar.

Cartes. Baxemos el buelo à las cosas physicas, y materiales, en las quales el sitio es la disposicion de todo el cuerpo, y de cada una de sus partes en determinado espacio. Esta qualidad en los cuerpos es la mas importante para el conocimiento de todas las obras mecanicas: pues

otra máquina, consiste en la determinada situacion de sus partes, y ruedas: de modo, que alterado el sitio, y la proporcion de alguna, ò muchas de ellas, se altera su uso, y cessa su efecto.

Todos los cuerpos que se hallan en la tierra, el agua, y el ayre, tienen su sitio, segun su momento, de peso; esto es, segun son impelidos ácia el centro de la tierra, por la materia sutil, que gyra al rededor de el Mundo; (como explicarémos despues) y en esto consiste, que las piedras, y demás cuerpos graves, cayendo de lo alto, baxan al centro de la tierra, sino es que los sostenga alguna otra suerza, ò impedimento externo.

Es digno de advertir, que demás del centro de la tierra (punto comun adonde son impelídos todos los cuerpos graves) se considera otro punto en el mismo cuerpo, que es el centro de su gravedad : de suerte, que suspendido por el dicho punto el tal cuerpo grave, todas las demás partes se conservan equilibradas ; v. gr. si una vara de hierro, ò madera se cuelga en el ayre, por aquel punto, que es el centro de su gravedad, sus extremos se mantendrán en aquel mismo equilibrio, y situacion en que quedaron quando se colgó; pero si la vara está compuesta de materias etherogeneas, y desiguales en peso; v. gr. si la mitad es de plomo, y la otra mitad de palo, entonces la extremidad de plomo caerá mas que la otra, hasta equilibrarse en la situacion, pues no es lo mismo el centro de la grandeza aparente de un cuerpo, que el centro de su gravedad. Si el cuerpo es homogeneo, coinciden el centro de la magnitud, y el de la gravedad: pero si es etherogeneo, es muy diverso el centro de su extension, que el centro de fu pefo.

Desde el punto, que es centro de la gravedad, hasta el punto, que es centro de la tierra, se considera una linea recta, (llamada linea de direccion) por la qual indesectiblemente caminan los cuerpos graves, y descienden al

centro de la tierra.

Gasend. Todo esso cierto, aunque hay graves dudas sobre quién es causa de esse impetu, llamado gravedad, que obliga los cuerpos al descenso; pero por ahora, con lo que haveis dicho, se pueden explicar muchos phenomenos, que aunque los vé el Vulgo, no los restexiona, y por esso no los admira. Quando se pone, v.gr. una bola pendiente de un cordon, y se la impele, para que tome movimiento de una parte à otra, assi que se acaba el impulso, queda la bola sixa, è inmoble en una linea recta, ò perpendicular, y no por otra razon, sino porque el punto, y centro de gravedad de la dicha bola queda situado en la linea recta, y de direccion, con el punto, ò centro de los graves que se considera en la tierra.

Quando un Architecto levanta dos paredes paralelas, quanto con mas perfeccion intenta levantarlas, siguiendo exactamente el perpendiculo, tanto menos puede evitar, que las dichas dos paredes estén mas
apartadas por lo alto, que por el cimiento; y tanto mas
apartadas, quanto mas altas: y es la razon, porque quanto mas perpendiculares, y puestas en la linea de direccion, tanto las dos lineas deben rectamente venir de
la circunferencia del Mundo al centro; y por consiguiente, deben estár tanto mas cercanas entre sí, quanto mas inmediatas al punto centrico donde se encaminan:
( como se observa en los rayos de una rueda, que tanto
mas unidos, quanto mas cercanos al exe) y aunque en
una altura tan corta como la de una tapia, respecto de la
dilatada linea de toda la esphera, no pueden percibirlo
los sentidos, es demonstrable que es assi; y que si las paredes sueran de una, ò dos leguas de alto, pudiera la vista
distinguirlo.

Estas leyes guardamos naturalmente, y sin estudio, con un impetu natural, dictado posteriormente por la experiencia, y uso, quando caminamos, ò corremos; pues siempre nuestro connato, ò instinto es, que la linea de direccion; passe por el centro de nuestra gravedad, y lo mismo quando estamos parados: pues mientras estrivamos sobre los dos pies, la linea de direccion passa por entre ellos; y mientras al andar el pie derecho està en el ayre, el cuerpo se inclina sobre el izquierdo, y la linea de direccion passa por entre él, y rectamente por el centro de la pesadèz de nuestro cuerpo, y assi nos mantenemos sin caer. Por esso, arrimando contra una pared un pie, y la oreja de aquel lado, nadie, por mas suerza que tenga, puede mantenerse levantando el otro pie, porque no passando la linea resta de direccion por el centro de la gravedad del cuerpo, es preciso caer; y esta misma ley observa inconcusamente la naturaleza en los que andan sobre los brazos, ò de cabeza, en los quadrupedos, y en todos los demás cuerpos que se mueven.

De aqui se insiere, que las Torres, ò Edificios que tiemblan al tocar las campanas, ò passar un coche, están libres de ruína, mientras la linea de la direccion passe por el centro de su gravedad. Y se insiere quan dificil exercicio es el de los Bolatines, que danzan sobre la maroma, acostumbrados à manejar el cuerpo sobre tan angosta base, y à no perder la linea de direccion, la qual los que no están habituados, al menor descuido pierden, y necessariamente caen.

Se infiere tambien, cómo sucede el maravilloso esecto de governar la vasta máquina de un Baxél, por solo la situacion del timón; pues estando colocado en la popa, quando le buelven à la derecha, impide que pueda el agua moverse libremente por aquel lado, como por el otro; y de aí resulta, que desenido por aquel costado el viage del Navio, la misma agua le determina à inclinarse al izquierdo; y assi se vé, que en queriendo que el Baxél cayga àcia un lado, con solo mudar el sitio al timón, cargandole àcia el contrario, se consigue el esecto. Tan esicaz es la suerza de la situacion en los cuerpos, comunicada por la gravedad, ò el impulso, que es uno de los modos precisos de todos los maravillosos phenomenos, assi naturales, como artificiales, que observamos.

Scept. La situacion de los cuerpos; esto es, su postura en determinado espacio, y la conexion, o respeto que

tienen con los demás, es un modo real, y physico, que con el tamaño, configuracion, y movimiento, que son los demás modos comunes de la materia, son causa de todas las obras de la naturaleza, y raíz de todas las qualidades de los Entes physicos; y solo puede negar esto quien esté poco versado en reflexionar sobre los efectos naturales, y muy embebido en las opiniones de su Escuela, aunque jamás haya podido entenderlas; porque yá se vé, aun el mas inteligente, no puede entender lo ininteligible. Assi lo dixo de las questiones Aristotelicas el Ilustrissimo Dominico Melchor Cano, por estas palabras: Me avergonzaria de decir, que no las entendia, no siendo de muy tardo, y embotado ingenio, si las buvieran entendido los que las trataron; y esto mismo siente el Dectissimo Jesuita Maldonado en la Oracion que hizo à la abertura de las Escuelas, ponderando quánto se admirarían los antiguos Sábios, si vieran las disputas Philosophicas inutiles, que ha introducido la ociofidad, y la cabilacion. Passemos ahora à decir algo del tiempo, pues aunque yá - hablé de él en el 2. Tomo de la Medicina Sceptica, no es razon dexar de decir algo, aunque de passo, en este Dialogo de las afecciones comunes de los cuerpos, siendo aqui su legitimo lugar, y debiendo saberse lo que es tiempo, antes de tratar del movimiento, como que -éste no se hace sin tiempo.

## DE EL TIEMPO.

Arist. Nosotros decimos con Aristoteles, que el tiempo es el numero, à medida del movimiento, se-

gun lo primero, y lo postrero.

Cartes. Es tan disscil saber lo que es tiempo, que el Phenix de los Ingenios el Grande Augustino, se halló embarazado en definirle: Si alguno me pregunta lo que es, (dice el Santo) lo sé: Si quiero explicarlo al que desea saberlo, lo ignoro. Bien sé, que si no buviera passado alguna cosa, no huviera tiempo preterito: Si nada huviesse de venir, no huviera futuro: y si nada sue se ahora, no huviera presente. Havier do consessado su ignorancia este Portento de los

los entendimientos, queda confundida la ossadía de Ariftoteles, que presumio definirle, y disculpada la cortedad nuestra, si no alcanzassemos à explicarle. Tiempo es la successiva duracion de una cosa, que tuvo principio, y puede tener fin. Es successiva duracion, porque el tiempo no es como la eternidad, que existe toda junta, y de una vez, sin principio, medio, ni termino. Por eso tambien se dice, que es de cosa que tuvo principio, y puede absolutamente tener sin, porque el tiempo compete à las cosas criadas, que Dios en el principio sacó de la nada ; y siquiere, puede bolverlas à ella.

En el tiempo deben considerarse dos cosas, una real, y otra mental: la real, son las mismis cosas que tienen duracion successiva; pues el tiempo, real, y physicamente considerado, no se distingue de las mismas cosas durantes; porque realmente considerado, el preterito, y el futuro son nada, y el presente es un indivisible momento de existencia, identificado con la misma cosa que existe. La mental es un acto de entendimiento, que abstrae de las cosas una imaginaria succession de momentos, haciendo relacion, y comparando una duracion con otra; y esta formal relacion no puede contarse entre las cosas reales, porque es un Ente de razon, aunque con fundamento.

Gasend. La definicion del señor Aristotelico, con licencia de aquel Gran Philosopho, no parece se debe admitir, pues no hay mas razon para decir, que el tiempo es numero, y medida del movimiento, que para decir, que el movimiento es numero, y medida del tiempo: antes para medir el tiempo, nos valemos de los Reloxes, assi de Muestra, como de Arena, y de Sol; y por sus movimientos, y por el movimiento del mismo Sol, y el Cielo (que son los grandes Reloxes del Mundo) numeramos los años, dias, horas, y minutos de tiempo: y nunca se havrá visto, qué persona se haya valido, ni pueda valerse del tiempo, para numerar, y medir el movimiento, sino antes del movimiento, para medir el tiempo: luego antes el movimiento es numero del tiempo, que el tiempo numero del movimiento.

Demás, que aun permitiendo que el tiempo sea medida, y numero, tanto lo es del movimiento, como de la quietud: pues tan sujeta está al tiempo, y á la duracion qualquier cosa mientras está movida, que mientras está quieta: de donde se insiere, ò que es manca la definicion, ò que Aristoteles no tuvo por tiempo la duracion de las cosas, que se mantienen en quietud.

Tampoco el tiempo es numero, segun lo primero, y lo postrero, porque siempre lo primero, y lo postrero (esto es, lo que sue, y lo que no ha sido) de presente es nada; y la nada, ni es physicamente numerable, ni definible, ni

aun puede entrar en la definicion de lo que es algo.

Ni les vale à los Peripateticos subirse hasta el primer móvil de los Cielos, para buscar la medida de el tiempo en su movimiento: pues aun permitiendo el systèma de Ptholoméo, (el qual se controvertirá despues) de su misma opinion se insiere, que el movimiento de esse primer móvil es numero, y medida de el tiempo; pero no al contrario, pues por esse movimiento computamos los años, dias, y horas, que son el tiempo que comocemos.

Scept. Hay tambien contra la definicion de Aristoteles, que el numero es cantidad Arithmetica separada, y el tiempo es continuo. Que las medidas para numerar el tiempo son muchas, y el tiempo es uno. Que si Dios huviera criado todos los cuerpos quietos, (como pudo) ò los aquietára hoy, havria tiempo ; esto es, havría abora, entonces, y despues; pero no havría numero de movimientos, siendo todo quietudes. Que el numero, ò medida de las cosas no es las mismas cosas; como los dedos, por donde se numéran los dias, no son los mismos dias; ni la vara por donde se mide el paño, es el mismo paño. Que si Dios huviera hecho durar el Mundo un solo instante, huviera durado en tiempo: y con todo esso no huviera havido movimientos primeros, y postreros: luego el numero del movimiento no es el tiempo, y mucho menos el numero de ellos, segun lo primero, y lo postrero. Este argumento milita tambien contra el señor Cartesianos pues si el Mundo huviera durado solo un instante, no huhuviera tenido successiva duracion, y con todo esso huviera existido en tiempo: luego tampoco el tiempo es
successiva duracion de las cosas. Concluyo, pues, con
que sabemos usar del tiempo: sabemos experimentalmente lo que es una semana, una hora, y un minuto; pero
demonstrativamente no sabemos desinir lo que es tiempo;
y si de algun modo podemos describirle, es diciendo, que
el tiempo, realmente tomado, es un modo identificado con
la existencia de los Entes, ò una existencia sinita de ellos, à
diferencia, y comparacion de la existencia de los otros, y de la
existencia eterna del mismo Dios.

#### DEL LUGAR, Y EL VACIO.

Arist. D'Ebiendo despues hablar del movimiento, y debiendo éste hacerse en algun lugar, es razon que primero hablemos del lugar, y despues del vasio, que es su contrario.

El lugar, uno es intrinseco, y otto extrinseco. El intrinseco es la misma presencia de las cosas. El extrinseco, segun nuestro Patron Aristoteles, es la primera, è inmobil superficie de un cuerpo, que rodéa à otro; v. gr. el lugar externo de la agua contenida en un vaso, es la inmediata superficie del vaso, que circunscribe, y toca por todas partes el cuerpo de la agua: por esso se dice superficie primera, porque entre ella, y el contenido no media otra: otros la llaman superficie ultima, contando al rebés, porque entre ella, y el contenido no hay otra superficie despues.

La dificultad está en por qué se llama inmobil: y es para que el lugar se distinga del vaso material, pues el vaso material es un lugar mudable, y mueble; pero el verdadero lugar formal es un vaso inmobil, segun la explicación que nos dá el mismo Aristoteles (Lib. 4. Physic.

cap. 6.)

No hay poco que hacer en ajustar la inmobilidad del lugar externo (para dexar ayroso al Philosopho) con la mobilidad de la superficie, assi del cuerpo continente, como del contenido; pero esto lo componemos, consi-

de-

derando à la superficie de dos modos, mathematica, è physicamente. Mathematicamente se considera como una extension, è espacio, desnudo, y abstraído de todas las qualidades physicas, y sensibles, como son, dureza, blandura, suavidad, aspereza, &c. Physicamente se considera, en quanto es superficie real de un cuerpo physico, con todas sus qualidades sensibles, como ser suido, mueble, pesado, duro, &c. Considerado el lugar mathematicamente, se dice inmoble, por quanto se contempla como una linea inmóvil de circunvalacion, è un espacio sixo, que imagina el entendimiento, assi como los Astronomos conciben inmobles los dos puntos polares, el zenit, el nadir, y el centro de la tierra.

Cartes. Reparo, que el lugar extrinseco, ò superficie de los cuerpos ambientes, no se puede llamar con prepriedad lugar, porque lugar propriamente, en el sentir comun, es el espacio mismo que ocupa, y donde está qualquier cuerpo; ( pues yá se vé, donde él no habita, ò el espacio que no ocupa impropriamente, se puede llamar lugar suyo) pero ningun cuerpo habita en la misma superficie de los cuerpos ambientes: (pues assi, ò entraria el cuerpo continente en el mismo lugar à penetrarse con el contenido, ò el contenido saldría à ocupar otro espacio suera de su lugar mismo ) lucgo lo que llamais lugar extrinseco, mejor puede llamarse circunscripcion, o termino externo del lugar, que lugar mismo. Pero lo que es mas dificultoso de componer para salvar la definicion de Aristoteles, es la mobilidad de la superficie, con la inmobilidad del lugar; pues la superficie ultima del cuerpo ambiente suele continuamente estarse moviendo, como se vé en el ayre, que nos rodéa, y en el agua de un rio, que baña los troncos de la orilla, ò las basas de un puente, la qual perennemente toda fluye, sucediendo siempre otras nucvas superficies.

Arist. Los Thomistas recurren para explicar la inmobilidad del lugar à los dos polos inmobles del Mundo, (sobre los quales giran los Cielos en sentir de Ptholo-I méo) y al centro de la tierra: pues siendo estos puntos sixos, aunque la superficie de los cuerpos ambientes materialmente sea mudable, es formalmente sixa, por quanto siempre igualmente dista de los polos, y centro del Universo.

Cartes. De toda essa doctrina, lo primero se infiere, que el Universo no está en lugar alguno; pues siendo finito, no hay fuera de él superficie alguna inmoble, que le rodee. Lo segundo, que la profundidad de los cuerpos no está en lugar; pues si Dios aniquilára disformemente, y sin igualdad sus partes superficiales, no huviera ultima superficie, que exactamente los circunscribiera. Lo tercero, Dios puede mudar los polos, y centro del Mundo: luego puede mudar el lugar, ( si éste se computa por aquellos puntos ) luego el lugar no es inmoble. Lo quarto, si un cuerpo se mueve con igual impulso à contrarias partes, como si un Barco le lleva ácia Occidente, y él rectamente se passea ácia Oriente, entonces se moverá siempre, y siempre estará en un mismo lugar, lo qual parece incluye repugnancia. Todos estos argumentos militan tambien contra los que para estrechar mas su doctrina, añaden otros dos puntos: (demás de los dichos) uno perpendicularmente sobre nuestras cabezas, llamado en Arabe Zenit; y otro debaxo de nuestros pies, ácia nuestros Antipodas, à quien llaman Nadir.

Fuera de que essos puntos, y distancias, que considerais los Peripateticos, son imaginarios, ò supuestos por un acto de entendimiento; y el lugar que define Aristoteles es physico, y real: si la superficie, pues, physica, y real de los cuerpos ambientes en ningun sentido es inmóbil, en ningun sentido puede ser lu-

gar.

Arist. Por esso hay otros que sixan, y computan el lugar por la immensa real existencia de Dios, que está disusa infinitamente dentro, y suera del Universo, pues resiriendo las particulas, ò puntos, que ellos llaman virtuales, à esta inmensa divina disusson, les parece han hallado punto sixo, que determine el espacio, ò lugar.

Cartes. Mal se acomodan essas partes, ò puntos virtuales de la Immensidad Divina, con la idéa que tenemos de la simplicissima indivisible existencia de Dios; y mucho peor puede concebirse una immensidad espiritual, como medida, ò termino virtual de una extension corporea, y limitada.

Philosoph. part. 2.) defiende, que no se diserencia el espacio, à lugar interno de la substancia corporea, contenida en él, sino solo por nuestro modo de concebir, porque la extension en las tres dimensiones (largo, ancho, y prosundo) que constituye el espacio, es la misma que constituye el cuerpo; y solo hay la diversidad de que en el cuerpo consideramos esta extension como singular, y juzgamos que se muda, quando se muda el cuerpo; pero en el espacio la reputamos por generica: de modo, que mudado el cuerpo que llenaba el espacio, no pensamos que se muda la extension del espacio, mientras queda con la misma magnitud, y sigura, y guarda el mismo sitio, respecto de los cuerpos externos, por relacion à los quales, determinamos el tal es-

pacio.

Pruebase, que la extension que constituye al cuerpo, y al espacio, solo se distinguen mentalmente, como el genero, y la especie se diferencian del individuo: pues si atendemos à la idéa que tenemos de los cuerpos, v. gr. de una piedra, fi prescindimos de ella, todo lo que no es necessario para la essencia de cuerpo. como la dureza, el color, peso, calor, ò frio, (lo qual todo se la puede quitar, sin que pierda la naturaleza de cuerpo) verémos, que en la idéa de cuerpo essencialmente solo la queda la de ser algo extenso en las tres dimensiones, lo qual es lo mismo que concebimos en el espacio, sea lleno, ò vacio: luego realmente no se diferencia el espacio del cuerpo, sino solo por nuestro modo de concebir : porque quando se quita la piedra del espacio, ò lugar en que está, juzgamos, que falta su extension individual, porque la contemplamos como singular .- é inseparable; pero creemos queda la extenfion

sion universal del lugar, u ocupada con otro cuerpo, o vacía, (como solemos concebirla) porque entonces consideramos la extension en genero, juzgando que es la misma la de la piedra, agua, ayre, u otros cuerpos, que entren à ocupar el espacio que alguno de ellos dexó.

Decimos tambien, que aunque el nombre de lugar, ò espacio no significa cosa diversa del cuerpo que le ocupa, pues solo es un modo relativo del sitio que tiene entre los demás cuerpos; no obstante, algunas veces puede tomarse el lugar externo, por la superficie que proximamente circunda à un cuerpo. Notando, que no se entiende por superficie alguna parte de aquel cuerpo que rodéa, sino solo el termino, o linea que se considera entre el que rodéa, y el rodeado, lo qual no es otra cosa que un modo; pues comunmente no pensamos, que una cosa muda lugar, aunque se muden las superficies exteriores, mientras guarda la misma situacion entre los cuerpos externos, à los quales contemplamos como inmobles. Por esto advertí al principio, que en rigor physico, la superficie de los cuerpos ambientes no podia propriamente llamarse lugar.

De donde se insiere, que el vacuo, en sentido philosophico, (esto es, un espacio donde no haya cuerpo alguno) es impossible, pues la extension del espacio, ò lugar interno no se diferencia de la extension del cuerpo: porque assi que concebimos extension en las tres dimensiones, concebimos substancia corporea, como quiera que la nada (y no es otra cosa el espacio vacio) no puede tener exten-

sion, ni otra propriedad alguna.

Infierese tambien, que el concebir extension vacía, ò espacio sin cuerpo, es error en que caemos desde la ninéz, porque no advirtiendo que hay conexion alguna entre el vaso, y el cuerpo contenido, creemos que Dios puede quitar el cuerpo que llenó el vaso, y no poner otro en su lugar, sino que quede la concavidad vacía. Este error se debe enmendar, considerando, que aunque no hay conexion entre el vaso, y este, ò aquel cuerpo particular, la hay, y muy necessaria, entre la sigura concava del vaso, y la extension (sea ésta, ò aquella) que debe contenerse en ella: pues no menos repugna concebir monte sin valle, que concebir cavidad sin extension contenida en ella, y concebir extension, sin que sea substancia extensa, ò cuerpo; porque la nada, como dixe, no puede tener extension: y assi, si Dios aniquilàra todo cuerpo contenido en un vaso, y no permitiera que otro entrára en su lugar, las paredes del tal vaso estarsan contiguas, y se tocarsan: pues dos cuerpos entre quienes no media otro alguno; es necessario que se toquen: y repugna, que disten, ò que entre ellos haya distancia, como repugna, que esta distancia sea nada, porque la distancia es modo de la extension, y por esso sin substancia extensa intermedia no puede entenderse distancia.

Gasend. No sé por qué considerais por impossible la extension vacía, pues, ò es menester negar la Omnipotencia Divina, ò confessar, que si Dios destruyera todo lo contenido dentro de los Cielos, sin permitir que entrasse otro cuerpo en su lugar, la superficie concava de los Cielos distaría entre si tanto como oy dista, (pues en su figura, y sitio no se havia hecho mutacion ) y seria un espacio hueco capàz de recibir otros tantos cuerpos, si Dios lo permiriera: luego puede concebirse extension vacía, y penetrable, à la qual llamamos espacio, ò lugar : y es la razon, porque bien puede concebirse extension sin cuerpo, ò sin substancia extensa, que la ocupe; pues la extention vacia no se puede llamar absolutamente nada, como quiera, que aunque es nada en razon de cuerpo, es algo en razon de espacio: y assi hay dos extensiones, una llena, que apellidamos cuerpo, y otra vacua, que llamamos lugar, en el qual entendemos muy bien las tres dimensiones; porque negar, o tener por error, que puede Dios aniquilar la agua de un valo, y no substituir otro cuerpo en su lugar, es assercion temeraria contra el Poder Divino; y decir, que permaneciendo aquel hueco, las paredes del vaso se estarán rocando, quedando sin muracion de como estaban antes, es mysterio increíble contra el sentir de los sentidos, y de la razon. Assi debaxo de estos terminos respondemos à vuestro argumento: aquellos cuerpos entre quienes no media otro alguno, ni espacio vacío, es verdad, que se tocan, y no distan; pero aquellos entre quienes, aunque no media cuerpo, media espacio, distarán mas, ò menos, segun la extension del tal espacio: pues el distar, ò no distar no se constituye por lo negativo de cuerpos interpuestos, sino por lo positivo del espacio interpacente.

Quando Dios, pues, crió los cuerpos, necessariamente produxo los espacios incorporeos en que colocarlos: con que la naturaleza está compuesta de dos cosas; es à saber, cuerpos, y espacios, o extensiones llenas mobles, y extensio-

nes vacuas inmobles, como enseñó Lucrecio.

Omnis ut est igitur per se natura duabus Consistit rebus, qua corpora sunt, & inane.

Scept. Mucho temo, que en vuestro discurso haya una grande equivocacion, pues, ò debemos concebir por nada à los espacios, ò lugares internos, que ocupan los cuerpos, ò debemos concebir por algo à los inmensos espacios, que llamamos imaginarios, donde podemos entender tambien inmensas extensiones inmobles, capaces de recibir cuerpos; y assi, ò aquel infinito, fuera del Universo, es un infinito real, ò estos espacios dentro de él son unos Entes imaginarios, y de razon. El espacio, pues, considerado sin cuerpo, es nada; pues assi como hay cosas que no tienen voz, assi hay voces que no tienen significado. El concebir al espacio con figura, y dimension, es modo de pensar nuestro: pues assi como concebimos à la sombra ( que es pura nada, ò carencia de luz) grande, ò chica, y triangular, ò quadrada, (no porque la nada, ò carencia pueda tener propriedades algunas, sino porque la positiva figura, y distancia de las margenes ultimas de la luz la atribuímos à la sombra) assi la extension de los cuerpos, erradamente, y debaxo de especie agena, se la atribuímos al espacio. Parece, pues, que el lugar interno nada es distinto de la misma extension de los cuerpos ; y el lugar externo, folo es aquella margen, que mathematicamente

consideramos al rededor de los mismos cuerpos que los circunscrive.

Arist. De aqui nace otra célebre question, que pre-

gunta, si se dá vacio en la naturaleza?

Cartes. Nosotros le tenemos por impossible, aun de Potencia Divina, porque lo que es nada, ni puede tener extension, ni puede darse en la naturaleza de las cosas, ni ser termino objetivo de la accion Divina.

Gasend. Nosotros le tenemos por preciso; y no solo sostenemos, que de hecho necessariamente le hay entreverado entre las pequeñas particulas de los cuerpos, sino

que puede haver vacuos mayores en la naturaleza.

Arift. Nosotros seguimos la opinion media entre ambas: no creemos, que naturalmente puede haver-le; pero sí, por milagro, ò de potencia absoluta de Dios; y la razon es, segun nuestras Escuelas, porque la naturaleza aborrece, y tiene horror al vacuo. Demás de esso, si naturalmente huviera vacuo, se impediria el influxo de los cuerpos celestes en estos inferiores, impedida la contiguidad de las substancias; pero de Potencia Divina puede haverle, porque el Autor de la Naturaleza puede aniquilar sus obras, y alterar sus leyes ordinarias.

Cartes. Lo que es nada, è impossible, como el vacuo, tiene repugnancia à ser hecho por Dios. Esse borror, y odio, que atribuis à la naturaleza, son afecciones espirituales, proprias de los agentes voluntarios, è intencionales; pero improprias à las substancias corporeas. Quando el agua sube en las bombas, y se mantiene contra su natural gravedad, no es por horror al vacío (pues ni la agua tiene entendimiento para conocerlo, ni arbitrio para executarlo) sino por el peso, y elasticidad del ayre, que la obliga à mantenerse violentamente. Que se impediria el influxo de los Astros, si huvera vacio, no parece cierto; pues antes no haviendo cuerpos que le impidiessen, penetraria el influxo con mas facilidad, como quiera que el vacío, siendo nada, no puede estorvar : la razon , pues , para negar el vacuo , es, porque concebir un Ente criado extenso, incorporeo, iminmaterial, inmoble, y figurable, es concebir una qui-

mera, ò un impossible.

Gasend. El vacuo, que llaman esparcido, o diseminado entre los cuerpos, no solo no es impossible, sino parece necessario; pues si el Mundo estuviera relleno exactissimamente de cuerpos, no pudiera haver movimiento, porque para passar un cuerpo al lugar del otro, era menester echarle de él; y hallandolo todo lleno, no huviera donde suera; y si éste quisiera arrojar à otro, y el otro al otro, buelve siempre la dificultad, porque todo lo suponemos ocupado: luego si es impossible el vacío, es impossible el movimiento, lo qual es absurdo, y contra la experiencia.

Cartes. A esto comunmente solemos responder, que los cuerpos ténues, y sluídos facilmente ceden el lugar à qualquier móvil, porque por detrás, y lateralmente con-

fluyen à ocupar el lugar que él dexa.

Gasend. Vamos mas de espacio, y supongamos, que sea el ayre (cuerpo tenuissimo, y fluidissimo) por donde se haya de mover otro cuerpo: para que este cuerpo empiece à moverse, debe impeler al ayre contiguo, à lo menos la milesima parte del espacio que ocupa una te-Iaraña; v. gr. assi es, que no tiene adonde impelerle, porque todo el mundo se suporre estrechamente ocupado; ni entonces puede ir el ayre à ocupar el espacio, que el tal cuerpo dexa, porque no le dexa hasta que se supone movido, como que primero es desalojar al otro cuerpo de su espacio, que dexar el suyo: pues es impossible concebir lugar detrás, quando él no ha marchado aun adelante: luego siempre deberà estár asido à sur lugar, y será impossible empezar el movimiento: lo qual facilmente se entiende admitiendo espacillos vacuos entre el ayre, y los demás cuerpos, analogos à los que hay ; v. gr. entre los granos de trigo ; pues compresos, y reducidos los corpusculos à estrecharse mas, y ocupar los lugarcillos huecos interpuestos, pueden dár lugar à que se empiece el movimiento, y à que todo el ayre compelido buelva por los lados despues à dilatarle segun su exigencia, y ocupar el lugar que el móvil dexa.

Otro

Otro argumento se hace en la rarefaccion, y condensacion: pues el cuerpo que se rareface antes de empezar su expansion, necessariamente debe impeler al cercano, y éste al otro, y assi successivamente, hasta taladrar todo el Mundo, y aun rebosar, y salir suera de los terminos del Universo, para encontrar lugar vacío. Esto parece absurdo, porque Dios sin duda puso al Mundo, como al Mar, sus ciertos sines; de modo, que ningun cuerpo pueda transcender los decretados limites.

Tampoco la condensacion se puede hacer: pues adónde se recogerán dentro de si las particulas de el cuerpo condensable, si todo el espacio de su profundidad está ocupado? Porque, ò havrán de penetrarse las particulas en un mismo lugar, ò havrá de salir algo suera à otro espacio, y esto es impossible, como queda

probado.

Pero lo que prueba mas esto, es un phenomeno muy comun, y que el señor Sceptico nos ha hecho vér varias veces aquí en su casa. Este es una figurilla de vidrio hueca, la qual tiene un agujero muy suil en su parte inferior : metele esta figurilla en un frasco de estos, que vulgarmente llaman pistoletes, lleno de agua, y como la figurilla está llena de ayre, se queda en lo mas alto; pero si con el Tenar de la palma de la mano se comprime la boca del frasco, la agua contenida en él, es obligada á entrar dentro de la figurilla, y segun se comprime mas, ò menos, baxa mas, ò menos la dicha figurilla, hasta que si le apriera la mano demassado, baxa hasta el fondo, porque entre la agua que entra, el vidrio, y el ayre componen un cuerpo mas pesado, à proporcion que la agua tola. Esto supuesto, la agua no puede entrar en la figurilla, sin comprimir al ayre, que en ella havia. Ahora pregunto, ò entre este ayre havia vacuos minimos interpueltos, o no? Si los havia, tenemos el intento; si no los havia (porque todos los puntos de espacio estaban ocupados) no puede concebirse la compression del ayre, sin que à lo menos dos puntos de quantidad se penetren en un mismo punto de espacio, lo qual

qual es impossible: luego tambien lo es, que dexe de ha-

ver vacuos deseminados en la naturaleza.

Pruebase tambien, que hay lugarcillos vacuos con la vulgar experiencia del agua, la qual solo puede recibir en sus poros una determinada quantidad de sal hasta cierro termino, passado el qual, no puede dissolver mas : de que parece se infiere, que diffuelta la sal en menudissimas particulillas, encuentran en el agua otros tantos espacillos, capaces de recibirlas, y en estando repletos, lo que sobra queda sin colocar, ni dissolver ; pero siendo los corpusculos de la sal comun cúbicos, podrán llenar espacios cúbicos; y pudiendo aque-Ila misima agua, yá saturada de la sal comun, dissolver despues otras, como al alumbre, que es octahedrico, al nitro hexagono, al ammoniaco, azucar, y otras fales, que tienen variedad de figuras, se sigue, que en el agua hay espacios vacíos octahedricos, y de otras diferentes configuraciones ; ò que cada uno de essos espacios equivale completamente á todas las figuras juntas de las sales que pueden dissolverse, ò transfundirse en la

misma agua.

Añado, que no solo puede naturalmente darse tambien vacuo mas grande, y coacervado, como dicen mis Gasendistas, sino que de hecho se dá, como se prueba con la experiencia del Barometro. (máquina tan comun, que apenas hay quatro de curioso donde no la haya) Este es un cañon de vidrio, cerrado por un lado, llenasele por el otro de azogue, y bolviendole boca abaxo, hasta entrar su orificio en otro vaso, que hay debaxo, lleno tambien de azogue, de modo, que no pueda entrar ayre, se observa, que baxa el azogue en el cañon hasta determinada altura, mas, ò menos, segun el determinado peso, que hace suera la atmosphera sobre el baño de azogue; (à la qual gravedad, y elasticidad del ayre se atribuye este esecto, como el de las bombas, y otras máquinas semejantes) pues siempre, como si fueran dos balanzas, observa el equilibrio el avre exterior con el azogue de dentro del cañon (y el mismo equilibrio guarda la agua, aceyte, espiritu de vino, &c. solo que

estos suben mas altos, ò menos, segun su grado de pesadéz sobre el mercurio) De aquel espacio, pues, que
queda arriba sobre el mercurio del cañon, se pretende,
que está vacso: pues haciendose mayor, ò menor este
espacio, segun el mayor, ò menor peso del ayre externo, no hay ayre, ni otro algun cuerpo, que à esta proporcion entre à ocupar aquel hueco, y por consiguiente
está vacso.

Arist. Le llenarán los vapores del azogue, ù otras particulas de ayre mucho mas sutiles, que podrán entrar por

los poros del vidrio.

entrar las que bastassen para llenar todo el cañon, y assi caería todo el mercurio abaxo en el vaso, por no poderse mantener violentamente elevado contra su natural gravedad. Demás, que si estuviera elevado para evitar el vacuo, la misma razon hay para que se conserve en la altura de dos pies, y tres dedos aqui en nuestra atmosphera, que para que se conservasse en tanta altura como la Torre de Santa Cruz, si se hiciera un cañon tan largo; pero nunca sube mas, aunque el cañon se haga de qualquier medida: luego no es por evitar el vacuo, sino porque está sostenido de la determinada presion que hace suera toda la atmosphera: pues, ò es por miedo del vacío, y assi debe subir hasta qualquiera altura, ò no: y assi todo debe caer.

Cartes. El espacio que juzgais vacuo en el Barometro, no lo está, pues la materia sutilissima, y etherea, que es apta à penetrar todas las porosidades, las mas estrechas de

los cuerpos, entran à ocupar aquel hueco.

Scept. Esso lo decis sin prueba alguna sensible, ni razon convincente, y solo en suerza de la hypothesis; pues si la materia sutil entra à ocupar aquel hueco, por qué no entra à ocupar lo demás, y cae todo el azogue?

Arist. Aquí suscitamos otra question, esto es, si un euerpo puede estár à un tiempo en muchos lugares? A que respondemos, que naturalmente es impossible; pero puede

fuceder por milagro.

Cartes. Y cada dia se vé en el mayor de todos ellos,

que es el Augustissimo Inefable Sacramento Eucharistico, donde en tantas, y tan distantes partes del Mundo creemos por Fé, que está realmente à un mismo tiempo el Cuerpo de Christo Señor nuestro.

Scept. Desde el principio propusimos apartarnos de milagros, y puntos de Religion, como que no sirven de argumento, ni se traen bien para exemplo en cosa tan distante como la Phisica, que iolo contempla los cuerpos naturalmente constituídos. Y assi, bolviendo à lo que se hablaba del vacuo, desengañemonos, que en las cosas donde no media el informe de los sentidos, anda la mente ciega, y vaga, porque nunca le faltan al ingenio invasiones, y evasiones: creer, que al movimiento de una mosca se rebuelve todo el Universo successivamente, (como no dudan confessar los Aristotelicos) no solo parece falso, sino ridiculo. Creer que hay entidades, o espacios fin cuerpos, parece es admitir un infinito eterno, distinto de Dios, pues eternamente ha havido, y havrá inmensos vacios, donde pudo criar Dios, y adonde puede mudar este Universo, los quales aún destruídos todos los cuerpos, no puede quitarlos: pues quanto mas destruya de lo que crió, mas lugar, y espacio dexa para nuevamente criar; y assi, passemos, señores, à otra cosa, porque

Mens sine teste, volans, sensu, per inane vagatur.

## DEL MOVIMIENTO, Y LA QUIETUD.

Cartes. AS ultimas qualidades simples de los cuerpos, y que son los principales instrumentos de todas las funciones de la naturaleza, son el movimiento, y la

quietud: de estas se sigue hablar ahora.

Añsst. Aristoteles define al movimiento assi: Es acto de un Ente en potencia, en quanto es en potencia; pero pareciendo esta explicacion algo obscura à sus mismos Interpretes, dixeron, que por ella debe entenderse, que el movimiento es perfeccion de algun Ente, en quanto camina à otra perf ccion, ò termino que no tiene.

Para mayor inteligencia, es menester suponer, que

unos Entes están en potencia, como la agua fria, que respecto del calor, se halla en potencia para recibirle. Otros están en acto, como la agua caliente, que está en el acto mismo del calor. Otros, parte están en acto, y parte enpotencia, como la agua que se pone à calentar, la qual tiene potencia para el calor, y camina al acto de tenerle. Estos ultimos decimos con propriedad, que se mueven, ò están en movimiento.

Tambien se ha de suponer, que en todo movimiento - se dán dos terminos : uno de donde empieza, llamado en ldioma Escolastico termino à quo; y otro adonde pára,

cllamado ad quem. on sup, somewil o . 29vol

Ultimamente se supone, que siendo diversos los terminos del movimiento, causan diversas mutaciones en el moble, porque, ò es del no ser al ser, y se llama generacion: ò es del ser ul no ser, y se llama conrupcion de o es de un ser à otro ser, y se llama conversion. Aun todas estas mutaciones las reduce Aristoteles à tres modos, ò clases: La primera, quando el movimiento es desde un lugar à otro, y se dice movimiento local. La segunda, de una qualidad à otra, y se dice alteracion. La tercera, de quantidad à quantidad, y ésta se llama diminucion, o aumento, segun que es de mayor à menor, ò de menor à mayor quantidad: con que todas, segun la mente de este Philosopho, vienen à reducirse à tres predicamentos, ò cathegorías, que son el donde, la quantidad, y qualidad.

Ultimamente enseña este gran Philosopho, que todos los movimientos que pertenecen á una misma cathegoría, son de un mismo genero, como el passar una
cosa de un color à otro, ò de una qualidad à otra qualquiera; pero si passa à una misma especie de qualidad,
v. gr. dos cuerpos que adquieren blancura, es mutacion
de una misma especie, porque caminan à una misma forma especifica, diferente especificamente de la negrura:
pues como él en varias partes dice, el movimiento queda

especificado por el termino.

Al movimiento se opone directamente la quietud, que es una estabilidad del cuerpo en el mismo estado, ò lugar que ocupa, sin connato alguno para passar à otro. Tambien

bien se opone à un movimiento otro movimiento contrario, como al de ácia arriba el de ácia abaxo, al de laderecha el de la izquierda, y al de atràs el de adelante. En las qualidades hay la milma opolicion de movimientos, pues al movimiento que se hace de calor à frio, se opone el de frio à calor; y en la quantidad hay la oposicion misma, pues à la diminucion se opone el aumento. En fin, se concluye todo lo que sabemos los Peripateticos del movimiento, con decir, que el movimiento local es causada por tres coias: por gravedad, como en los cuerpos pesados, que caen àcia el centro: por levedad, como en los leves, ò livianos, que suben àcia arriba: ò por impulso, como en los cuerpos arrojados por alguna fuerza exterior, que se mueven adonde el impulso los en el mobile, porque, o es del fil fer al f destina.

Cartes. Si nosotros nos contentáramos con tan sóbria, y parca doctrina, apenas tendriamos mas noticias del movimiento, que las que tiene el mas rudo Vulgo. Pero nuestros Modernos (despues que Galilei les enseño el camino) han resucitado las antiguas, y yá casi olvidadas sentencias de Democrito, y Epicuro, sobre el movimiento, contemplando mecanicamente sus leyes, para explicar mejor las obras de la naturaleza, las quales siendo phisicas, y reales, no se dexan facilmente aclarar por

consideraciones metaphysicas. Por a stribution à donor

Es , pues , nuestra opinion , que todos los movimientos de este Universo se reducen à uno , que es el local; pues con solo él se entiende la generacion , alteracion , corrupcion , aumento , diminucion , y todos los demàs , que Aristoteles llamo generos , y especies , y reduxo à las tres cathegorías : pues qué otra cosa son las alteraciones , corrupciones , y generaciones , que unas transposiciones de las particulas de los cuerpos , por cuyo movimiento local mudan sus qualidades , y formas , como parte se probo , hablando de la forma substancial , y parte se probará quando se trate de las qualidades particulares ? Ni qué otra cosa es el aumento , y diminucion , que una agregacion , o separacion local de cantidades?

Descartes (en la 2. part. de sus Princip.) dice, que el movimiento local es la translacion de una materia, ò cuerpo, desde aquellas partes vecinas de los cuerpos, que inmediatamente le totan (y que se consideran quietos) ácia las partes de otros. Para explicar esta definicion, es menefter reproducir la doctrina que se insinuó, hablando del lugar; esto es, que los cuerpos pueden considerarse physica, ò mathematicamente. Physicamente se considera el Mundo, en quanto adornado de qualidades physicas, y sensibles, especialmente en quanto moble, y que actualmente está en perpetuo gyro, assi en el todo, como en sus partes. Matematicamente se considera, ò puede considerarse en quanto desnudo de todas las qualidades fensibles, y solo como una extension inmoble, prescindiendo su extension, y grandeza de su mobilidad, y demás afecciones, al modo que los Astronomos contemplan como fixos los dos puntos Polares, y los quatro de Oriente, Occidente , Zenit , y Nadir.

Esto supuesto, qualquier cuerpo que se mueve de Oriente à Poniente, v. gr. nos dá clara noticia de su movimiento, porque reconocemos, que se aparta del punto sixo, considerado mathematicamente inmóbil, y quieto en el Oriente, y se acerca al otro del Poniente; y lo mismo se debe discurrir si se moviesse de Norte à Súr, ò de

Zenit à Nadir. al sardialib noi enomail supreu, oansim

Assi se explica la experiencia que cada dia solemos vér, quando un tronco, ò ramo viene nadando por un Rio, impelído de la corriente; pues aunque nunca se aparta de aquellas mismas partes de agua que le tocan, pues antes continuamente vá unido à ellas; se dice no obstante, que se mueve, porque considerando quietas las orillas, podemos ciertamente inferir su traslacion, y percibir el lugar donde antes estuvo, y distinguirle del que siempre vá de nuevo ocupando. Lo mismo se dice al contrario de un arbol, ò palo, que está clavado enmedio de la corriente; pues aunque siempre se està apartando de las partes de el agua, que successivamente le tocan, y rodéan (en lo qual, segun la definicion dada, parece que consiste la essen-

. Into Dialogo VI. 144

essencia del movimiento) con todo esso asirmamos. que el palo está quieto, porque contemplamos al Rio como un cuerpo inmoble, fingiendonos mathematicamente fixas sus partes, ò comparandole con otras superficies quietas, respecto de las quales no ha muda-

do lugar. ded comitai of

Gasend. Contra essa explicacion que haveis dado está vuestro mismo Cartesio, (3. part. Principior.) que hablando del systéma del Mundo, considera para el movimiento los cuerpos mobles physicamente, y no mathematicamente inmobles, pues defiende con Copernico, que la tierra se mueve al rededor del Sol; (opinion tenida por impía, y opuesta à la Sacra Escritura) y con todo esso resuelve, que la tierra siempre está inmóbil, porque está siempre rodeada, y tocando unas mismas partes de la materiacetherean comogona A al sup obom la, conos

- Tambien los Cartesianos afirmais, que un Pez, que nadando contra la corriente del Rio, se defiende de que sus aguas le lleven ácia abaxo, aunque siempre guarda un misino lugar mathematicamente considerado, verdaderamente se mueve: pues no obstante, que se mantiene con su essuerzo contra el impetu de las aguas, sin apartarfe, ni acercarfe à los puntos mathematicamente fixos del Mundo, decis, que realmente está en movimiento, porque siempre son distintas las partes del agua, que le tocan, y rodéan : luego no se puede sostener la definicion de Carrelio; pues segun ella, ò es menester concebir como movidos muchos cuerpos, que realmente están quietos, ò como quietos muchos, que realmente le rocan ... oues autes constitutione va. sobivom effan movidos. en successiva autes con esta en con e

Cartes. A vuestro primer argumento respondo, que Descarres, quando defendió que la cierra gyraba al rededor del Sol, y con todo esso no se movia, la consideró physicamente, en quanto no tocaba diversas partes de materia etherea; pero considerada mathematicamente, es preciso, que segun éste systéma, se mueva, pues se aparta del punto imaginariamente fixo de Occidente, y se acerca successivamente al de Oriente, al modo que un hombre, que dormido navega en un Baxél, cilen-

aun-

aunque no se mueve con movimiento proprio, porque vá siempre igualmente distante de unos mismos cuerpos, y partes del Navio, con todo esso se mueve con el movimiento comun de la Nave, la qual siempre se aparta de un punto, ò continente, y se acerca à otro, que se sur ponen quietos.

A la objecion del Pez respondo, que se mueve con un movimiento tónico, y virtual; esto es, con un conato al movimiento; pero no con un movimiento formal, y proprio de translacion, pues siempre se conserva en un mismo lugar, respecto de los puntos matematicamente sixos: y de otro modo, el arbol que se mantiene sirme enmedio del agua, tambien podria decirse, que se movia, lo qual repugna à lo que perciben nuestros sentidos.

Gasend. Nosotros, para huir todas essas dificultades, tenemos por mas clara, y cierra la definicion de Gasendo, siguiendo à Epicuro: pues afirma, que el movimiento local (al qual se reducen los demás movimientos de la naturaleza) es una transmigracion, ò translacion continua, y successiva de lugar en lugar; pues como, segun la mente de nuestra Escuela, hay espacios, o vacuos donde se reciben los cuerpos: moverse un cuerpo no es otra cosa, que passar de un espacio à otro espacio. Dicese translacion continua, y successiva, porque el cuerpo es llevado con continuada succession desde el principio, o termino de donde empieza el movimiento, hasta el punto, ò termino adonde para. Y es tan necessario considerar esta succession de translaciones, y espacios, que sin esso no puede concebirse el movimiento: pues si al cuerpo que aora està en Roma le reproduxesse Dios en Madrid en el tiempo siguiente, sin que passasse successivamente de una parte à otra, en tal caso no se podria realmente decir, que se havia movido, por haver faltado la continua, y successiva translacion de lugar en lugar.

Pero lo mas curioso, y contemplable que hay en el movimiento, son sus propriedades, ò asecciones; esto es, su quantidad, ò grado de impetu, à que se sigue su mayor, ò menos celeridad, su determinacion, ò direc-

K

cion, su reflexion, y finalmente su refraccion.

La quantidad es aquello que concebimos, quando respondemos al que nos pregunta: Quánto, ò qué tan grande es el movimiento? Esto es, quando decimos, que compara-

do con otro es mayor, o menor.

De la cantidad del movimiento se sigue su mayor, ò menor velocidad; porque puestos à un mismo tiempo en movimiento dos cuerpos, el uno doble mas pesado, ò con doble numero de partes que el otro, si ambos llegan igualmente, ò con igual celeridad al termino, se debe entender, que el cuerpo de duplicado bulto recibió duplicados grados de movimiento: pues un cuerpo de dos libras, v. gr. no puede correr successivamente en un mismo espacio de tiempo tanto como uno de una libra, si no lleva doblados grados de impulsion. Y assi supuesto, un cuerpo dos veces mayor que otro, y que ambos se mueven con un mismo grado de impulso, y en un mismo espacio de tiempo, el menor llegará con dos veces mayor velocidad al termino, porque la cantidad del impulso, la cantidad del móvil, y la celeridad, se corresponden con proporcion

Es cierto, que no se pue

Es cierto, que no se puede saber matematicamente el determinado grado de impetu mayor, ò menor en un cuerpo solo; pero los que professan la Statica nos dán una regla, que es compararle con otro, y multiplicar la velocidad de cada movimiento, por lo que pela el cuerpo movido, y el producto que sale nos dá la quantidad del movimiento; v. gr. considerémos un cuerpo de dos libras movido con tres grados de celeridad, y otro de quatro libras, movido con los mismos tres grados, se hallará, que multiplicados tres grados por dos libras, dán seis; y multiplicados en el otro cuerpo los mismos tres grados por quatro libras, dán doce. Digo, pues, que el cuerpo de dos libras lleva la mitad menos de impulso, que el de quatro, porque seis es la mitad de doce, y el primero se mueve con impulso como seis, y el segundo como doce, segun consta de la regla dada. La misma cuenta reciprocamente se puede hacer en la quantidad del cuerpo, respecto de la quantidad del impulso.

La

La segunda propriedad del movimiento es la determinacion, la qual es aquella direccion, ò destino con que el cuerpo se encamina determinadamente à una parte, y no à otra. Debe advertirse, que la quantidad, y celeridad del movimiento dependen de la fuerza del impulso; pero la direccion no depende absolutamente de la fuerza del impulso, sino de aquel cierto modo con que se comunica ; v. gr. quando el jugador arroja la pelota, de la fuerza de fu impulso depende el impetu, y presteza; pero la determinacion ( esto es, por donde se ha de encaminar ) depende del modo con que la impele, dirigiendola por una linea perpendicular, diagonal, ù otras.

Debese advertir tambien, que sin mudarse el impulso, puede mudarse la determinacion: pues quando la pelota, arrojada contra una pared, rechaza, se conservan en ella los mismos grados de movimiento, y solo se muda la determinacion, por el estorvo en que tropieza, que la interrumpe la linea recta que seguia, determinandola al

· 12030

El temple mode es a quento el cuerpo el meno Es digno tambien de reparar, que todo movimiento por si es simple, y de suyo camina siempre rectamente, pues aunque el que dispara una honda la mueve circularmente, no obstante, la piedra desde el punto de donde sale, camina en linea recta hasta el termino donde vá dirigida, si no hay cuerpo que mude su determinacion; pero frequentissimamente sucede, que un cuerpo movido recibe varias determinaciones, yá fuccessivamente, yá à un tiempo mismo, por diversas causas, y entonces se llama movimiento compuesto, porque entonces el cuerpo movido está obligado à obedecer aquellas diversas determinaciones, ò potencias motrices; v. gr. quando la bala es arrojada por la boca del cañon, refulta del impetu de la polvora, que la inclina arriba, de la rectitud del cañon, que la determina à una rectitud orizontal, y del peso de la misma bala, que la dirige perpendicularmente ácia abaxo; refulta, digo, un movimiento compuesto, que hace formar à la bala una linea curva hasta llegar al termino, como demuestra la experiencia.

La reflexion del movimiento es el rechazo que bace el euerpo, quando llevando muchos grados de impulso, encuentra con otro cuerpo sólido, que le estorva seguir la linea recta, determinandole à resaltar, ò rebotar al contrario de donde iba, como la pelota impelida, que no pudiendo penetrar la pared adonde casca, es obligada à rechazar àcia donde venía; y este rebote, ò regresso se llama philosophicamente

reflexion de su movimiento.

De dos modos sucede la reflexion: el primero, quando el cuerpo movido, caminando rectamente desde el Motor al termino, dá contra el resistente: pues entonces hace la reflexion, bólviendo por la misma linea recta por donde sue: y es la razon, porque en el caso dicho no hay causa que le determine mas à un lado, que à otro, (si el obsistente es igual, y diametralmente contrapuesto al impulso) como se vé en una pelota tirada rectamente contra el suelo, que buelve rectamente à la pala, ò mano

que la tira.

El segundo modo es, quando el cuerpo arrojado casca obliquamente, ò de sesgo (que vulgarmente decimos) en el obsistente: pues entonces no estando rectamente opuesta la resistencia, se varía la determinacion, y assi reflecta el cuerpo por otra linea obliqua, proporcionadamente opuesta à aquella obliqua, que traia desde el principio de su movimiento. De estas dos lineas, la primera por donde vá el cuerpo movido, se llama de incidencia; y la fegunda por donde buelve, se llama de reflexion: y quando concurren ambas en el obsistente, forman otros dos angulos, el uno tambien de incidencia, y el otro angulo de reflexion. Todos los Modernos convienen en que si el cuerpo movido toca en una superficie igual, muy llana, y lifa, entonces el angulo de incidencia será igual al de reflexion; esto es, que quanto mas, ò menos obliquamente cayga el cuerpo, tanto mas, ò menos obliquamente rechazara, como claramente demuestra la Mathematica, adonde remito à los curiosos; si bien esta es verdad constante à todos por solo razon natural, y experiencia.

La ultima propriedad del movimiento es la refras-

agua

cion, que se define assi: Es una inflexion, ò corvadura del movimiento, mediante la qual, el cuerpo movido, se aparta de la linea recta que seguia, por razon de la mayor, à menor resistencia de los cuerpos liquidos por donde passa. Debese notar, que para que haya refraccion, es circunstancia precisa, que el cuerpo que mueve, no cayga rectamente en el liquido, sino encuentre obliquamente con él; pues si una piedra (v. gr.) cae con rectitud en un estanque de agua, aunque el ayre por donde passó, y el agua adonde entra sean dos liquidos de resistencia desigual, con todo esso conservará la piedra al passar por el agua la linea recta que llevaba, quando iba por el ayre, pues llegará al fondo, hasta tocar rectamente con el punto adonde se dirigia; pero si la piedra entra obliquamente en el estanque, entonces, siendo la resistencia del agua mayor que la del ayre, sucede re-fraccion en su movimiento: pues aunque en ambos modos de entrar recta, à obliquamente siempre hay la misma diferencia de resistencias en ayre, y agua, con todo resulta diferente esecto, porque entrando en linea recta, no hay quien determine el movimiento mas à una parte que à otra, ni quien la embarace mas por una parte que por otra, y assisigue su rectitud; pero entrando obliquamente, le obsta la mayor resistencia del agua, y assi padece refraccion.

La regla general de las refracciones, es, que quando un mòvil passa desde un liquido menos resistente à otro mas resistente con movimiento obliquo, (prescindiendo de la gravedad mayor, ò menor del tal cuerpo, que immuta mas, ò menos su direccion) padece refraccion, acercandose à la linea perpendicular; pero quando passa de un liquido mas resistente à otro menos: esto es, quando penetra mas facilmente el liquido adonde entra, que el liquido de donde sale, padece refraccion apartandose de la perpendicular. Por esso metiendo una vara derecha la mitad en el agua, y quedando la otra mitad en el ayre, se vé como torcida: tambien puesta una moneda eu un caldero, y colocandose el que mira obliquamente, de modo, que no la alcance à vér, si se echa despues

K 3

agua en el caldero, sin mudar sitio el que miraba, la vé, lo què no podia antes; y es, que los rayos que salen obliquamente del agua mas densa, al ayre que ès mas raro, se desvian de la perpendicular, y assi llegan à la vista. Llamase linea perpendicular la que restamente cae, y corta en angulos restos el plano de la cosa movida.

Arist. La principal question que disputamos en nuestro Tratado de movimiento, es, quál sea la legitima causa eficiente, y conservativa de él: nosotros decimos, que es el cuerpo natural; porque como yá insinué, la naturaleza

es el unico principio de movimiento, y quietud.

propriamente le produce en los cuerpos, o la que inmediatamente les imprime aquel impulso, que los mueve.
Esta és solo Dios: pues aquella es la causa legitima del movimiento de los cuerpos, que successivamente los está conservando en los diversos lugares en que se hallan quando
se mueven; assi es, que Dios es el legitimo Criador, y
Conservador de todos los cuerpos en todos los diversos
successivos lugares: luego Dios es la legitima causa de su
movimiento.

Pruebase de otro modo, porque los cuerpos no tienen essencialmente principio alguno de movimiento, como que son de suyo indiferentes al movimiento, ò la quietud: pues la piedra, v. gr. aunque se conciba quieta, no por esto pierde algun predicado, o propriedad essencial de su naturaleza; ni tampoco se puede entender, que estando quieta, tenga dentro de sí algun principio intrinseco, y activo para moverse, como decís; antes la experiencia enseña, que una vez puesta en quietud, si no hay otro agente extrinseco que la mueva, se mantendrá perpetuamente quieta, sin perder por esso ni un ápice de la naturaleza de piedra : y assi, el movimiento, ni formal, ni eminentemente está comprehendido en el concepto, ò naturaleza de cuerpo ; de donde ha nacido el axioma celeberrimo entre los Philosophos, de que lo que se mueve, por otro en un caldero, y colocalade el que mira oblisveum of

Supuesto lo qual, se prueba, que Dios es la unica, è

immediata causa del movimiento de los cuerpos, con la misma induccion, con que se prueba, que es la unica, ò inmediata causa de su sér, y conservacion: porque si todo lo que se mueve se mueve por otro, ò hemos de llegar à algun otro, que todo lo mueva, y nadie le mueve á él; y éste es Dios, ò hemos de proceder en infinito.

Dios, pues, solo es la causa eficiente de todos los movimientos de este Mundo. Aquellos mismos grados de impulso, que como Criador, y Supremo Legislador imprimio à la materia en su creacion, essos mismos se conservan hasta hoy, aunque diversamente repartidos; pues quanto pierde un cuerpo, tanto adquiere el otro; y assi suceden las varias corrupciones, y generaciones del Universo: siendo demás de esso innegable, que si cessára Dios de conservar un cuerpo, dexaría en aquel mismo instante de passar de lugar à lugar, y por consiguiente de moverse: luego si se mueve, es porque le conserva successivamente de lugar en lugar.

Fuera de lo dicho, vosotros mismos confessais, que el impulso es de tal condicion, que aun faltando la causa que le produxo, se conserva permanente; y assi, si el que arrojó una piedra muriesse al instante, no por esso dexaría la piedra de moverse, ni dexaría el que la arrojó de ser causa unica de aquel movimiento, y de los que à él se siguiessen: luego tambien Dios, que imprimió en el principio el movimiento à toda la materia (y con mucha mas razon estandole hoy conservando) será causa legitima de él, y de todos los que de aquel primero

fe han derivado. nos , shimilist skaug linisten habitans

Ni vale decir, que lo que no es cuerpo, ni incompatible en un mismo lugar con los cuerpos, no puede impelerlos; pues aunque Dios es puro Espiritu, y no contiene en si formalmente el movimiento en razon de tal, con el baxo, è impersecto modo que los cuerpos; le contiene eminentemente, y con un modo superior, y omnipotencial.

Arist. Pues decidme, señor Cartesiano, segun vuestra hypothesis: cómo el suego, el ayre, y otros cuerpos K4

tienen en sí el movimiento, como propriedad essencial de su naturaleza?

Cartes. Es verdad que el fuego, y otros cuerpos tienen essencialmente el movimiento en si; pero no le tienen por si, sino por otro, que los pone en movimiento, y les dá aquella forma, hasta llegar à Dios, que es el Autor de todo movimiento.

Despues de Dios, el primer principio criado de los movimientos es la materia sutilissima, y fluida; porque à ésta se la imprimió primeramente, y ella es la mas apta para conservarle, siendo el medio, ò instrumento, que mueve todo lo demás, como tantas veces he dicho. Esto se deduce de qualquiera de los movimientos que observamos: muevese v. gr. la mano de un Relox: mueve à esta mano una rueda, y à ésta otras conexas entre si por sus dientes : à la ultima rueda, ò piramide la mueve el muelle: (que es una lamina de azero, espiralmente enroscada) éste las tira por su elasticidad : la elasticidad pende del ayre comprimido en sus poros: (como probaré en su lugar) el ayre es elastico, por el perpetuo movimiento de la materia sutil, que es el ultimo termino de las causas criadas; pues si subimos mas arriba, paramos en Dios, Autor original de todo movimiento: luego la materia sutil es al principio criado, y primera causa motriz de los demás cuerpos.

Gasend. En todo estamos convenidos; pero lo que no puedo entender, es, que siempre se conserve en el Mundo una misma quantidad de movimiento, assi porque siendo qualidad material puede destruirse, como porque no se halla inconveniente; antes consta por experiencia, que si à un cuerpo movido le ocurre otro cuerpo muy blando, y quieto, no solo no participa de su movimiento, sino le

sufoca el impulso.

Cartes. Es impossible, que el movido pare, sin que comunique à otros cuerpos los grados de impetu que Ileva; y si no puede à alguno por su pesadéz, ò resistencia, le participa à otros mas dòciles, y fluídos, contenidos en sus porosidades, como son el ayre, la materia sutil, ò

ethe-

'del movimiento, y la quietud.

153

etherea: y assi se vé, que excita sonido respectivo, que no es otra cosa, que particulas del avre impelidas.

cs otra cosa, que particulas del ayre impelidas.

Gasend. Esso es echarse à adivinar: pues muchas veces no corresponde el impetu que lleva al ruído que
excita.

Sceptic. Dexen Vmds. esso, no se haga la conversacion terca, y contenciosa: basta insinuar la duda, pues de otro modo nunca tendrian fin las disputas. Ahora, para profeguir la materia del movimiento, falta decir algo del movimiento perpetuo, tan suspirado, è inquirido de los Philofophos. Que en la naturaleza le hay es constante, como atestiguan las Aguas, Cielos, y Estrellas. Del Mar nacen las Fuentes, que forman los Rios, los quales buelven al Mar, para otra vez fluir. En el hombre es perpetuo el movimiento de respiracion, y el pulso; pero à esto hasta aqui no ha llegado el Arte, por mas que algunos presuman haverlo encontrado en el espiritu de vitriolo, que dicen gyra perenemente por un cañon circular ; y otros en varias fuentes de artificio, cuyo uso nos demuestran especulativamente; pero lo cierto es, que en llegando à la demonstracion experimental todo flaquéa, porque es muy distinto lo que expone la mente de lo que arestigua la experiencia; la verdad es, que como la piedra philosophal es el movimiento continuo de los Alchimistas, assi el movimiento perpetuo es la piedra philosophal de los Machinarios. Resta finalmente, para concluir del todo el affimpto, decir algo de las leyes del movimiento.

Cartes. Supuesto, segun la mente de mi Descartes, que solo Dios es el Autor de todo movimiento, y que las demás causas segundas, ò naturales son como ocasiones, ò instrumentos para propagarle, (por cuyo motivo los mas sinos Philosophos las llaman causas ocasionales de los movimientos) se sigue, que los cuerpos mirados en sí, propriamente son solo principios passivos, y no activos; pero respecto de otros, à quienes tocan, ò impelen, se puede decir, que obran en ellos, ò les imprimen impetuactivamente; y no solo le imprimen en los cuerpos inmediatos, sino por medio de los proximos mueven mu-

chas

chas veces à los distantes, llamandose vulgarmente aquel termino adonde se estiende su virtud, esfera de su actividad. Solo es curioso inquirir, qué proporcion, ò leyes ha establecido el Autor de la Naturaleza, quando se tropiezan dos cuerpos: lo qual solo han podido rastrear aquellos perspicacissimos sensatos Philosophos, que se han dedicado à entender, y meditar los esectos naturales del movimiento.

Nuestro Cartesio, como yá dixe, supone una determinada cantidad de materia, y movimiento, producida por Dios, la qual hasta hoy persevera, sin aumentarse, ni disminuírse: porque aunque alguna parte de materia yá tenga mas, y yá menos, no obstante, en toda natura-leza corporea siempre permanece la misma medida de movimiento, pues quanto una parte adquiere, tanto à otra la falta.

Sobre este fundamento establece tres leyes inviolables en la naturaleza: La primera, que todo cuerpo se conserva en el estado en que le ponen, basta que el encuentro de otro cuerpo se le bace mudar; y assi una materia quadrada siempre mantiene su figura; y si está quieta, conserva su quietud; ò movida, su movimiento; hasta que otra alguna causa la invierte la consiguración, la excita à moverse, ò la detiene, y determina à aquietarse, mudando el

estado en que se hallaba.

2007

La fegunda ley es, que qualquier cuerpo que se mueve sigue de suyo la linea resta, sino es que el encuentro de otros cuerpos le hagan torcer, y mover en circulo, como la agua de un Rio, que si tropieza en el pilar de un Puente, buelve atrás, y se mueve en remolino, perdiendo la restitud de su camino, lo que no hiciera, à no haver aquel estorvo, que muda su determinacion. Y la razon de esto es, porque qualquier cuerpo movido busca la linea mas compendiosa, segun la direccion, que le imprime el Motor, y la linea mas compendiosa es la resta: de que se insiere, que aun los cuerpos que se mueven circularmente buscando esta linea resta, siempre se apartan, quanto les es possible, del centro del movimienro, como se experimenta en la piedra disparada

de la honda, el qual axioma es de mucha utilidad para ex-

plicar los phenomenos Phisicos.

La tercera ley es, que todas las veces que un ouerpo movido encuentra con otro, si es menor su fuerza para seguir la linea recta, que la del otro para estorvarselo, entonces rechaza al contrario, y reteniendo el movimiento, solo muda la determinación; pero si el cuerpo movido encuentra con otro mas débil, tanto pierde de su impetu, quanto le participa al otro: y assi, si una bala disparada de un cañon dá en un monton de tierra, polvo, ò arena, que son cuerpos muy blandos, reparte toda la cantidad de su movimiento en ellos, y en el ayre, y materia sutil proximos; y assi del todo se pára, ò se embaza, como dicen, la qual verdad la saben hasta los vulgares.

Toda la combinacion de movimientos la reduce mecanicamente Cartesio à siete reglas: La primera, si dos cuerpos iguales en quantidad, movidos desde opuestas partes con igual ligereza, rectamente se encuentran, cada uno rechazará con igual velocidad ácia donde vino, porque no hay causa para que salte el movimiento, sino para que se mude la

determinacion on suo sol a naminamos s

La segunda, si dos cuerpos desiguales, impelidos con igual velocidad, se encuentran, el menor (si es elastico) rebotará con la misma celeridad, y ambos caminarán à una misma

parte.

Gasend. Essa regla parece debe enmendarse, pues el cuerpo menor no retrocederá con la misma celeridad, puesto que debe reprimirle al mayor la parte que él lleva de movimiento, y ambos cuerpos, à modo de uno, deben ir àcia una misma parte, aunque mas adelante de donde el menor se empezó à mover; pero con aquella cantidad de movimiento, en que el cuerpo mayor excedia al menor antes de su encuentro.

Cartes. La regla de Cartesio es infalible.

Sceptic. Tened, que no es razon mostrar obstinacion de Sectario, quien tan crudamente ha acusado este delito en otros: passad à la tercera regla.

Cartes. Ciegamente obedezco. La tercera es, si se ensuentran dos cuerpos iguales en peso; pero movidos con desigual celeridad, solo el mas tardo retrocederá, y ambos caminarán con igual celeridad ácia una misma parte; y assi, de dos bolas, ò pendulos iguales, si el uno se dexa caer con velocidad como seis, y el otro como quatro, y ambos se tropiezan enmedio, el como-seis comunicará un grado de velocidad al como-quatro, y ambos irán con velocidad como-cinco, ácia donde debe retroceder el

como-quatro.

Gasend. Essa regla tambien engaña, assi porque solo puede valer en los cuerpos sin elasticidad, (v. gr. en dos bolas de massa) como porque en los elasticos debe quedar menor quantidad de movimiento, que la regla dice: pues si ambos cuerpos son blandos, è iguales en cantidad, el que camina con seis grados de velocidad, si encuentra con uno quieto, le participará tres grados, y ambos irán con igual celeridad à una misma parte; pero si el mas lento vá con quatro grados de velocidad, (como suponeis en la regla) entonces hará perder quatro grados al mas velóz, y ambos repartirán igualmente los dos que restan, moviendose ácia una misma parte, porque los demás grados se comunicarán à los cuerpos cercanos, sea el ayre, ò materia sutil, incluída en sus poros. Demás, que el cuerpo mas velóz cascará en el otro mas fuertemente, que será rechazado por él, y por consiguiente mudaràn ambos sus celeridades.

Sceptie. Dexen Vmds. las alteraciones, que yá se dexa conocer, que el señor Cartesio se dispone à insistir : pero por no alargar la disputa, yo le suplico que prosiga sus

reglas.

con qualquier grado de celeridad, encuentra con otro quieto, nunca le comunica movimiento, antes es rechazado por él à la

contraria parte.

Gasend. Essa quarta regla tambien es salsa, porque si un cuerpo con tres grados, v. gr. de velocidad, dá contra otro cuerpo quieto, y doblado mayor que él, debe participarle dos grados de su velocidad, y ambos agregados en un cuerpo, que equivaldrà à triplicado, caminarán con solo un grado, porque tres grados repartidos

en un cuerpo triple, tocan à uno; pero mucho mas si el cuerpo es elastico, pues entonces el menor no retrocederá con todo su movimiento, como quiere Cartesio, sino comunicará algo al cuerpo mayor, y otros proximos, como reparé en la segunda regla.

Cartes. La quinta es: Si un cuerpo mayor dá en otro menor, y quieto, le participará tanto de su movimiento, quanto baste para que ambos marchen con igual celeridad; v.gr. si el cuerpo mayor vá con tres grados de celeridad, le comunicará uno al menor; y assi el cuerpo la mitad menor, con un grado caminará tan velóz, como el doble mayor

con dos.

Gasend. Essa regla es verdadera en los cuerpos blandos, porque ambos se congregan despues de su encuentros pero en los elasticos es salta, porque el mayor, aunque no comunica al menor mayor cantidad de movimiento, le comunica mayor celeridad que la que lleva, pues aquel mismo impetu en un cuerpo de menor bulto, aumenta la velocidad.

uno movido con celeridad, como quatro, tropieza en el otro quieto, le dará un grado de su celeridad, y con los tres res-

tantes recbazará à la parte contraria.

Gasend. Essa es falsissima, segun el mismo Cartesio, pues el cuerpo movido debe dár al quieto la mitad de su movimiento, (si no son elasticos) y ambos caminar à una misma parte, porque forman como un solo cuerpo; pero si son elasticos, el cuerpo movido en el mismo ocurso, debe parar, y transferir todo su movimiento al quieto: pues en el primer movido hay dos determinaciones contrarias, una con la que iba, y otra con la que es rechazado por la elasticidad del otro: con que equilibrandose estas dos opuestas determinaciones, es necessario que allí pare; y el otro cuerpo, teniendo una sola determinacion, se moverá, segun ella, adonde vá inclinado.

Cartes. La septima, y ultima regla es: Que si un cuerpo menor, y otro doble mayor se mueven àcia una misma parte, yendo el mayor delante; pero mas lentamente, de modo,

que el menor llegue à alcanzarle, à sucederá, que este le comunique parte de su celeridad, ò que rechace con el mismo impetu que lleva: porque si el excesso de celeridad en el menor es mas que el excello de magnitud en el mayor, entonces el menor participará algo de su movimiento al mayor, y ambos con igual celeridad irán àcia una misma parte; pero si es menos el excesso de celeridad en el menor, que el excesso de magnitud en el mayor, nada dará el menor al mayor, sino rechazará con todo fu movimiento. og esto la leta y a regiona la odu estariama

Gasend. Essa regla es mas engañosa que todas, porque si los cuerpos no son elasticos, (en el caso opuesto) o ambos son iguales, ò es mayor el que vá delante, ò el que se sigue. Si son iguales, al tocar el que vá con celeridad como quatro, v. gr. al que vá con celeridad, como dos, le participará un grado, y ambos caminarán con celeridad como tres, porque deben repartir por mitades el conjunto de sus seis grados, y la mitad de seis fon tres.

Si el cuerpo que precede es mayor, (supuestas las demás circunstancias ) debiendo distribuirse el movimiento à proporcion de la magnitud, el menor que se sigue al encontrarle, no puede darle todos los grados de su velocidad: assi como si es mayor el que vá detrás, le debe comunicar mas que un grado : de modo, que si quando son iguales reparten à medias la suma de sus grados, como queda dicho, quando el que precede es mayor, la celeridad de ambos debe ser menos que la mitad de la suma; y quando es menor, la celeridad en ambos debe ser mas que la mitad.

Esto se entiende no siendo los cuerpos elasticos, por--que si lo son, y son iguales, (al encontrarse) trocarán sus velocidades; pues si el que vá detrás impelido con quatro grados tocó al de delante, que lleva dos, le herirá con dos, porque perderá los otros dos en el rechazo con el otro elastico; y assi se le añadirán dos grados al de delante, y se le quitarán dos al de atrás: con que -cambiarán las velocidades yendo el de dos con quatro, y el de quatro con dos; pero si son elasticos, y en todo desigua-

159

les, se ha de hacer el cómputo à proporcion de su magni-

tud, y la fuerza de su elasticidad.

Scept. Passen Vinds. à otra cosa mas propria de los Phisicos, que essas son consideraciones, que pertenecen à los Matematicos: aprovechemos los momentos.

Tempora labuntur, tacitis senescimus boris.

## DE LA GRAVEDAD, Y LEVEDAD de los Cuerpos.

Sceptic. Siguese tratar de la gravedad, y levedad, no porque hicisteis mencion de ellas entre las causas del movimiento, sino porque no haviendo levedad absoluta, sino gravedad mayor, ò menor, pues todo cuerpo tiene su momento de quantidad, y à toda quantidad debe corresponder su momento de pesadéz, (por lo qual el aceyte, y la llama, à no haver otro cuerpo mas pesado, que es el que tiene mejor derecho á ocupar el lugar inferior, ellos de suyo baxarian hasta el abysmo) se sigue, que la gravedad es afeccion comun de los cuerpos, y assi debe ser tratada entre las demás propriedades comunes.

Aristot. En nuestras Escuelas es principio sentado, que la gravedad es un apetito, ò potencia, con que el cuerpo pe-sado baxa àcia abaxo buscando el centro de la tierra; y la levedad un apetito, ò qualidad, con la qual sube ácia arriba; y assi la piedra espontaneamente, si se suelta en el ayre, cae à la tierra, y la llama busca el lugar mas alto. Esto lo dán por supuesto, y sobre ello no se les ofrece decir mas à nuestros Escolasticos.

Cartes. Con que en esta materia tan curiosa no muestran mas erudicion, que el Vulgo mismo; pero aun en tan sóbrias noticias padeceis equivocacion: pues nada absolutamente es arriba, ni abaxo, sino comparativamente; y assi, lo que nosotros reputamos por alto, nuestros Antipodas lo juzgan por baxo. Demás de esso, siendo todo cuerpo indiferente al movimiento, o la quie-

tud, no hay razon, ni experiencia para probar esse principio intrinseco en los cuerpos, llamado gravedad, que los inclina à abaxo; antes bien siendo puramente passivos, donde los pusieron se estarian; y no se moverían arriba, ni abaxo, si otros no los impelieran, y

obligáran.

La causa de este descenso de los graves se entendería mas claramente, si huvieramos hablado del systema del Mundo, segun la idéa de Cartesio; (lo que harémos despues) pero entretanto no es dificil concebirlo, suponiendo antes, conforme à su hypothesis, que hay un cuerpo liquido, que rodéa al globo terraqueo, compuesto parte del ayre mas crasso, y parte de la materia mas sutil, y la etherea, el qual gyra desde Occidente à Oriente, como un rapidissimo remolino: de donde nace, que todas, y cada una de las partes de este fluido afecten quanto pueden apartarse del centro del dicho remolino, inclinandose à la extrema superficie de él. De aquí se sigue, que puesta una piedra, u otro cuerpo grave entre esta liquida substancia, siendo siempre mas eficaz, y duradero el conato de ella para apartarse de el centro, que el conato, ò impulso del tal cuerpo, (que brevemente cessa) deben sus partes ocupar el lugar superior del remolino; y assi, arrojar al cuerpo grave ácia donde el impulso del dicho remolino sea mas lento.

Esto se explica con un exemplo: Echese cera desmenuzada en una caldera llena de agua, muevase al rededor el agua con un palo, ò dedo, se verá, que las particulas de la cera, con el primer impetu, se inclinan à los lados del vaso; pero siendo su superficie desigual, y aspera, pierden antes su movimiento, que las particulas del agua sluídas, y lisas; con que perseverando el movimiento de remolino en el agua, vá reduciendo à la cera (que yá está sin él) à que se recoja àcia el centro, por no poder seguir su velocidad en la circunferencia.

Y assi, la gravedad, ò descenso de los cuerpos proviene del remolinado movimiento de esta substancia

flui-

fluidissima al rededor del Orbe terraqueo, desde Occidente à Oriente, como se explicará en el systèma de el Mundo.

Arist. Y por qué essa substancia suidissima no sale suera del remolino, pues pone tan esicaz conato para apa rtarse del centro?

Cartes. Porque lo estorvan otros remolinos de que se compone el Universo, como se dirá en su lugar.

Arift. Y quién estorva à los ultimos remolinos?

Cartef. Dios.

Arist. Y sobre qué experiencia sensible fundais que hay essa materia sutil, y sluida al rededor del globo terraqueo?

Cartes. Sobre la figura espherica del mismo globo, pues no por otra razon tiene esta figura la tierra, y el agua, sino porque están comprimidas igualmente de todos lados; y no hay otra materia mas proporcionada para esto que la etherea, y sutil, cuyo perene movimiento, ciñendo, y comprimiendo estos cuerpos crasos igualmente, los conserva en esta figura orbicular.

Arist. Y de qué sabeis, que la gravedad de los cuerpos depende del vorticoso, ò remolinado movimiento de essa

liquida sustancia?

Cartes. De que todos los phenomenos que se observan en el descenso de los graves, se explican assi facilmente, y de otro modo son inexplicables; pues tres cosas se observan: La primera, que los graves caen àcia el centro de la tierra. La segunda, que caen perpendicularmente, no en sentido absoluto, porque demás del descenso recto, participan algo del movimiento vorticoso del remolino, sino en sentido respectivo à la materia del dicho remolino, pues el punto de donde parte el grave, aunque ella se mueve en gyro, siempre corresponde en linea perpendicular, respecto de ella, al punto adonde cae. La tercera, que los cuerpos graves, conforme caen, ván acelerando su movimiento.

Lo primero, se explica por el continuo conato de esta sustancia liquida, que la obliga à apartarse del centro, y ocupar las partes superiores del remolino, lo qual no puede hacer sin oprimir al grave ácia abaxo.

162, Dialogo VI. de la gravedad,

Lo fegundo, porque las partes vecinas de esta fluída suftancia, que con igual suerza de uno, y otro lado afectan ocupar la superficie superior del cuerpo grave, le encaxonan, y obligan à baxar rectamente dentro de aquel piramide en que está, hasta el cono, ò punta, que toca al centro de la tierra, al modo que la agua de un estanque hace subir rectamente un madero desde su sondo, porque comprimiendole con iguales suerzas de todos lados, y afectando meterse debaxo de él, le vá ciñendo en el ascenso por una linea recta. Lo tercero se explica, porque impeliendo siempre al grave nuevos conatos de esta materia sluída, se reduplican mas, y mas los grados de su celeridad.

De lo dicho se infiere, que el haverse inventado en vuestras Escuelas essas qualidades inconceptibles, asidas à los cuerpos, no ha sido por otra razon, sino por no haver encontrado, ni buscado otra verdadera causa del asceno, y descenso de los graves. Tambien se infiere, que aquellos cuerpos son mas graves, que son arrojados con mas fuerza ácia la tierra: es à saber, cuya textura es mas compacta, y mas dificilmente penetrable por esta sutil fluidissima materia: por esso el aceyte es menos pesado que la agua, y sobrenada en ella, porque siendo mas poroso, dá passo à mas particulas de esta materia sutil, las quales no hacen fuerza en él, ni le comprimen: y la piedra, que es de configuracion mas compacta que la agua, es impelida ácia abaxo con mas fuerza, por mayor numero de partes de esta sutil sustancia, que el agua: y el agua, que el leño, &c. pues quanto qualquier cuerpo dexa passar mas partes de estas sutiles impulsivas, tanto menos impetus recibe, y aísi es menos comprimido ácia abaxo. Generale conferencia en linea merpendicular oxada

Scept. Aludiendo à essa varia contextura de los cuerpos, se hace aquel juego curioso, que veis en aquel vidrio,
dentro del qual están incluídos quatro liquidos desiguales
en peso, è insociables: el primero es azogue: el segundo
aceyte de tartaro por deliquio: el tercero aceyte de almendras dulces, ù otro algun aceyte gruesso: el quarto el espiritu de vino: todos estos, aunque se batan suertemente,

y confundan, despues se aparta cada uno à su lugar, colocandose uno sobre otro; (y assi el Vulgo dice, que son los quatro elementos segun la idéa Aristotelica) pero bien pudieran ser cinco, pues Charas añade otro, que es el espiritu de sal amoniaco muy dessemado.

Arist Mas natural parece que el Autor de la Naturaleza haya impresso en los cuerpos un apetito al movimiento

ácia destinado lugar.

Cartes. Es assi, que Dios ha dado ley à todos los Entes corporeos, para que se muevan à determinado lugar; pero no à cada uno de por sí absoluta, è independientemente, sino atendida la conexion, y dependencia, que unos tienen con otros, como partes de el Universo.

Arist. Santo Thomás, citando à Aristoteles, enseña, que el movimiento de los graves, y leves proviene de su

causa generante.

Cartes. No parece verisimil, que quando una piedra cae, sea el Sol, (que segun vosotros, es causa universal de todos los Sublunares) ò qualquiera otra causa eficiente suya, acaso ausente, ò corrupta, quien la impele; sino es que entendais por gravedad aquella contextura de los cuerpos, apta para ser impelida àcia abaxo por otros, que

ésta es cierto se la dá el generante.

Gasend. Por esso nosotros, con Gasendo, y no muy lexos de los Aristotelicos, defendemos, que los átomos,
à titulo de solidissimos, y ponderosos, tienen innata
gravedad, ò por su naturaleza se inclinan ácia abaxo
en linea perpendicular, aunque padecen otro movimiento violento, que los inclina arriba, nacido del impulso, ò repercusion de otros: (el qual explica Lucrecio con el exemplo del madero, que aunq e es pesado,
no podemos sin gran suerza sumergirle en el agua, porque le repele ácia arriba) y finalmente, otro tercero
movimiento, que llaman de declinación, inventado para evitar la necessidad del hado, y salvar la libertad
del hombre.

Que el movimiento de gravedad sea natural, y dado por Dios à los átomos, parece mas probable, que

el que essa materia sutil Cartesiana sea quien los impeles pues el movimiento, ò remolino de essa sutil substancia, debe ser velocissimo debaxo del equator, ò circulo equinoccial: lento debaxo de los circulos polares, y ninguno debaxo de los polos, ò puntos inmobles, que se consideran como exes de este remolino: luego el descenso de los graves debaxo del equator, debe ser muy velóz: debaxo de los circulos polares menor; y debaxo de los polos ninguno: lo qual se experimenta ser falso, pues de todas partes caen los graves con igual celeridad. Tampoco arrojados debaxo del circulo polar por este remolino, debieran caer al centro de la tierra, sino al centro del dicho circulo, lo

qual no se observa.

Gartes. Respondo, que supuesta nuestra hypothesis, los cuerpos graves fe mueven igualmente veloces, tanto debaxo del equator, como debaxo de los polos, àcia el centro de la tierra, y no ácia los centros de los circulos polares, ni de los otros circulos paralelos; porque no pudiendo la materia sutil, movida en gyro, salir suera del remolino por el equator (por estorvarlo los otros remolinos cercanos, donde no hay vacuo que los reciba) es necessario que una gran parte refluya ácia ambos polos por otro gran circulo, que se considera passa por ellos, y se llama meridiano; y por consiguiente, que por todos lados esta materia fluidissima intente apartarse del centro, y assi oprima con igual fuerza los cuerpos graves, tanto debaxo del equator, como debaxo de los polos, y sus circulos : pues para que valiera el argumento, era menester que toda la materia sutil de que se compone nuestro remolino, se escapara por el equator, y entrara otra nueva por los polos. (xa larg la ) :2000

del Argumento; pues aunque ni salga, ni entre nueva materia, moviendose la que hay en gyro, no puede moverse con tanta celeridad, y violencia àcia los puntos, que sirven de exes al remolino, como debaxo del circulo equinoccial: porque, ò esta materia es repelida por la materia de otros remolinos, ò no. Si lo es, mudará determinacion, y en vez de apartarse del centro, se in-

cli-

clinará à él, con que por la contraria razon repelerá arriba los cuerpos graves, lo qual es absurdo; si no lo es, no hay quien la determine á resluír àcia los polos por el circulo meridiano; y assi, es nula la solucion de todos modos.

Cartes. Por experiencia consta, que en qualquier remolino, ù otro movimiento de materia sluída, los cuerpos mas gruessos se ván apartando de donde el impetu
es mas acelerado, y recogiendose àcia donde es mas lento, porque no pueden seguir la velocidad de los mas ténues, y sutiles: y por esta razon toda la materia etherea, y sutil de nuestro vortice, ò remolino, poniendo por
todas partes connato à apartarse del centro, comprime, y obliga al descenso los cuerpos graves ácia la
tierra, y no ácia el centro de los circulos polares, ù
otros paralelos.

Gasend. Mas razonable es creer, que la gravedad de los cuerpos consiste en estár rodeados de un cuerpo sluído, que no puede sostenerlos, que en esse vértigo, o movimiento vorticoso de la sutil materia, ayudando quizás algunos esluvios sustanciales, y magneticos, que salen de la tierra, y atraen rectamente ácia ella los cuerpos graves, como si sueran otros tantos anzuelos, o garsios, segun discurrió mi Gasendo (sect. 1. Physic. lib.5.

cap. 2.)

Cartes. Essa opinion del todo es improbable: lo primero, porque essos anzuelillos magneticos son voluntariamente singidos: lo segundo, porque no se puede explicar quién les dá tanta suerza para atraer à veces tan inmensos pesos; ni quién les enseña à bolverse à las espeluncas de donde salieron: lo tercero, porque es inconceptible, cómo no traen mas aprisa, y con mas facilidad una pluma, que un plomo, resistiendose este mas? Lo quarto, porque al subir estos esluvios, ò daban en lo sólido, ò en lo poroso del cuerpo. Si en lo sólido, debian impelerse artiba, en vez de traerse abaxo. Si en lo poroso, se passarian de largo, y no obrarían en és.

Scept. Apenas se puede verisimilmente determinar la causa del descenso de los cuerpos graves al centro de la

L 3

tierra: pues si es, como nos supone Cartesio, por el movimiento vorticoso de la materia etherea, y sutil, que no pudiendo salir à otros vortices, ò remolinos por la Equinocial, refluye por los Meridianos con conato à apartarse siempre del centro de la tierra, y por consiguiente à arrojar contra el todo lo mas pesado, se sigue, que, ò el Universo es infinito; ò si es finito, las materias sutiles, que constituyen las superficies de los ultimos vortices, que son terminos del Universo, no teniendo fuera quien las estorve, lograrán apartarse de sus centros, y à su exemplo, y en su seguimiento todas las sutiles materias de los demás vortices, hasta llegar al nuestro: con que pudiendo todo escapar à los espacios vacios, que llaman imaginarios, nada refluirá ácia los polos, ni podrán estos sluídos corpusculos oprimir à los graves contra el centro de la tierra por lineas perpendiculares, como

dice la hypothesis.

Añadese (hablando de solo nuestro vortice) que quisieramos saber quién mantiene à la Luna pendula en el Ethér; pues siendo un vasto cuerpo opaco, y denso, incluido en nuestro mismo remolino, hay la misma razon para que cayga sobre la tierra, que si fuera una gran piedra puesta en aquel espacio mismo. Considerémonos puestos sobre la Luna, la misma admiracion nos haría entonces que la tierra no cayesse sobre nosotros que hoy nos hace no caer la Luna sobre la tierra: luego es mas probable la hypothesis, de que Dios à cada cuerpo, que sirve como basa, ò sundamento de un systéma, respecto al qual los demás deben moverse ; le estableció en determinado sitio, el qual es tan inmutable, como inviolable la Ley, è infalible el Legislador: y que à todos los demás cuerpos graves les imprimiò un impetu, que los inclina al centro de la tierra, ( ò como otros quieren à varios puntos de su exe ) ù al de otro qualquier cuerpo, que sirve de cimiento à aquel systéma.

Demás, que siendo certissimo, y de Fé Divina, que la tierra está sirme, è inmoble : y siendo tambien cierto, que un cuerpo arrojado derechamente àcia arriba cae sobre el mismo lugar donde salió; se insiere,

que no es esta sutil materia que gyra, la que le impele, pues el cuerpo arrojado debiera participar algo del movimiento circular, ò vorticoso, y caer no perpendicularmente, sino mas àcia Oriente: luego la causa del descenso no es esta materia vertiginosa, sino el impetu decretado por el Criador en los cuerpos graves. Ni vale decir, que Descartes fraguó su opinion sobre la hypothesis, de que la tierra se movia proporcionadamente, segun la imaginación de Copernico: pues siendo esta hypothesis salsa, y aun impía, será tambien falso todo lo que sobre ella se funda.

Tampoco vale decir, que si desde una Nave (que camine à vela tendida velocissimamente) se arroja à lo alto una slecha, buelve à caer à los pies del que la tiró; indicio de que los cuerpos graves al caer participan algo del gyro de esta materia etherea, porque si no le participaran, debiera caer la slecha muy detrás de la Nave. No vale, digo, porque omitiendo la experiencia por sospechosa, (aunque assi suceda) la slecha en tal caso no vá disparada restamente, sino con determinacion compuesta, parte del que la dispara, y parte del impetu con que iba la Nave: y assi no baxa perpendicular adonde salió.

Pero queda que hablar algo de la aceleracion que reciben

los cuerpos pesados baxando.

Arist. La resolucion de essa curiosidad es inaudita en nuestras Aulas; y assi, no tengo que proponer en ella.

do, aceleran su movimiento, sin duda porque la materia

sutil continuamente los oprime.

Consta tambien por observacion del Insigne Galilei, y otros expertissimos Phisico-Matematicos, que esta aceleracion sigue la proporcion de numeros impares; esto es, de un grado à tres, à cinco, siete, nueve, &c. à lo menos en distancias cortas: pues está averiguado, que un cuerpo que en el primer momento, ò minuto segundo anda v. gr. una vara, en el segundo momento anda tres, en el tercero cinco, &c. esto es, si en un minuto ha baxado la altura de doce pies, en dos mi-

L 4

nutos havrá baxado la altura de 48. porque en el segundo minuto baxará 36. ( à triplicado espacio, que en el pri-

mero ) que sumados con los 12. hacen 48.

Lo mismo han observado en los pendulos; pues si un peso pendiente de un hilo de tres pies de largo, hace su vibracion (esto es, una ida, y buelta) en un segundo; otro colgado de otro hilo quatro veces mas largo, in de doce pies, no hará su vibracion en quadruplicado tiempo, sino en duplicado: conviene á saber, en dos segundos; y si el hilo es nueve veces mas largo; esto es, de 27. pies, harà su ida, y buelta en tres segundos, y assi siguiendo siempre la proporcion de numeros impares. Esto se observa en pequeñas distancias, porque en las mayores, o no se puede, o no se hace con la debida exactitud,

Arift. Y qual es la causa de esta aceleracion?

Cartes. La misma fluidissima materia, que dá el primer impulso; porque supongamos, que el cuerpo baxa con tal impetu, que en el primer minuto segundo ande dos varas, si quando empezó à moverse tuviera yá esta misma velocidad, que adquirió en el primer tiempo de su movimiento; sin duda huviera andado doble espacio: (esto es, quatro varas) luego en el segundo momento, en fuerza del impetu adquirido, debe andar las dichas quatro varas, y otras dos, que debe andar por razon de su gravedad (como las anduvo en el primer momento, segun lo supuesto) que hacen seis varas; y assi, en el segundo momento debe andar triplicado espacio que en el primero. Del mismo modo en el tercer momento no debe andar solo quatro varas, sino ocho; y añadiendo dos, que le corresponden por su peso, andará diez; cuyo numero, respecto de dos, está en proporcion, como cinco à uno : luego la progression de celeridad en los graves camina por numeros nones por esta causa.

Arist. A sé es bien sutil modo de buscar razon á la

experiencia.

Cartes. Solo es menester advertir, que esta aceleracion de los graves no vá creciendo infinitamente, porque en

lle-

llegando à moverse tan veloces, como la misma sutil materia que les impele, no hará ella mas que seguirlos, pero no acelerarlos: assi como en moviendose la Nave tan velóz como el viento, yá no puede recibir de él mas celeridad.

Gasend. Para explicar essa aceleracion, no es necessario apelar à essa soñada materia sutil; basta la presson que hace el ayre, ò la traccion magnetica, que hace la tierra.

Scept. No hay quien os entienda: si se pregunta por qué los cuerpos que llamamos leves suben arriba? decis, que los impelen los mas graves, que se meten debaxo; y si se os insta, por qué los mas graves baxan, y se meten debaxo? añadís, que los oprimen los mas leves, que se meten encima; y assi andais atormentados en un vicioso circulo.

Solo quisiera saber por qué dos cuerpos de una misma especie, v. gr. dos bolas de plomo, una de una onza, y otra de dos arrobas, dexadas caer de una misma altura, llegan à un mismo tiempo à la tierra? Pues si el caer se hace por impulso, mas presto debe ser impelido el menos pesado: assi como mas presto es arrojada ácia arriba por impulso una piedra de quatro onzas, que una de una arroba.

Cartes. El cuerpo mayor, y el menor caen con igual celeridad, porque aunque el mayor tiene mas peso, tambien por esso mismo es mayor la columna de materia su-

til que le impele.

Gossend. La razon de esse phenomeno es, que como el cuerpo menor está compuesto de menos partes, assi necessita de menos organillos magneticos que le traygan: con que el mismo tiempo gastarán pocos de estos organillos en atraer pocas partes, que muchos en atraer muchas.

Scept. Lo de essos halitos magneticos como anzuelos, que suben de la tierra à cazar los cuerpos pesados, lo impugnó poco há el señor Cartesiano. Y lo de que la columna mayor de materia sutil ( ò del ayre) gasta el mismo tiempo en impeler al cuerpo mayor, que la co-

lum-

lumna menor en impeler al menor, parece incluye un sur puesto salso, pues no solo cada columna oprime à cada cuerpo, sino à ambos los oprime todo el sluído en que están contenidos, al modo que à sostener un madero sobre la agua, no concurre solo la columna de agua que está perpendicular, (y aun por esso no pesa el madero, aunque se ponga uno debaxo) sino toda la agua del estanque. Desengañemonos, que la gravedad de los euerpos, señores mios, incluye tambien gravedad de disscultades. Oh, quán poco sabemos! Pero yá es razon concluír, pues detenidos en tan prolixa materia:

Inconcusa suo volvuntur sidera lapsu.

# DIALOGO VII. DE LAS QUALIDADES,

O AFECCIONES PARTICULARES

# DE LOS CUERPOS.

Aristotelico. Cartesiano. Gasendista. Sceptico.

AS afecciones yá explicadas en la Conversacion precedente, no solo se llaman comunes, porque convienen en comun à todo cuerpo natural, (pues todos tienen su tamaño, sigura, sitio, y demás generales afecciones) sino porque son en comun perceptibles à todos los sentidos. Por el contrario, las afecciones que vamos à explicar aora se dicen particulares, assi porque solo son proprias de algunos cuerpos en particular (pues ni todos son lucidos, v. gr. ni todos càlidos) como porque solo son perceptibles à alguno de los sentidos: pues la luz, v. gr. la percibe la vista, y no el osdo, y assi de las demás.

Pero porque entre los sentidos hay su preferencia, ò por la nobleza de su objeto, ò por el modo mas noble de su accion, seguirémos este orden, tratando primero de la luz, y el color, que tocan à la vista (sensorio de mayor dignidad) despues del sonido que pertenece al osdos del olor, y sabor, objetos del olfato, y gusto; y finalmente del calor, frio, bumedad, sequedad, raridad, densidad, lisura, aspereza, dureza, blandura, transparencia, opacidad, y dustilidad, que son qualidades especiales, y privativas del tacto, hablando antes algo de la qualidad en comun.

## DE LA QUALIDAD EN COMUN.

Aristot. I A qualidad es aquello, por lo qual nos llamamos quales: assi la define Aristoteles en el libro

de las Categorias.

Cartef. Essa definicion sería decentissima, si con ella no quedaramos tan poco noticiosos de lo que es qualidad, como antes de oírla. Fuera de que mas parece respuesta burlesca, y retruecano, que descripcion séria, y philosophica: pues si le preguntaramos à Aristoteles, qué son quales? Respondersa sin duda, que los que se llaman assi por la qualidad; y preguntando, qué es qualidad? Responde, que es aquello por lo que nos llamamos quales; esto (buelvo à decir) mas parece mosa, que respuesta: como si uno preguntara, qué cosa es Fiscal? Y se le dixera, el que tiene Fiscalia: y si por informarse bien bolviera à preguntar, qué es Fiscalia? Yà se vé sería respuesta pleonasimica, y de burla decirle, es aquello por lo qual se llama Fiscal.

Nosotros, pues, decimos, que la qualidad es un modo, à determinacion de la sustancia, que la constituye tal, qual nos preguntan. La primera parte de esta descripcion consta de Santo Thomás, que (en la 1.2. quest. 49. art. 2.) define à la qualidad assi: Modo, y determinacion de la substancia. La segunda parte consta de vuestro mismo Aristoteles, que (en las Gathegor. cap. de Qualit.) enseña; que la qualidad es aquello que aptamente respondemos à quien nos pregunta: Quál es la cosa?

La dificultad está en que vosotros (siguiendo à los Arabes, Comentadores de Aristoteles, à los Galenicos, y Aristotelicos Modernos) creeis, que la qualidad es una entidad absolutamente distinta de la sustancia en que se recibe; y nosotros (con Democrito, Epicuro, y el mismo Aristoteles) creemos, que la qualidad no es mas que una disposicion, ò modificacion de la sustancia, que proviene de la figura, sitio, movimiento, y demás afecciones mecanicas de las particulas de la materia, y à veces de los profluvios sustanciales que salen de ella: y para hablar con distinción, consideranse comunmente dos generos de qualidades, unas affivas, y otras passivas: las activas son las que obran à distancia en los cuerpos que encuentran, como la luz: las passivas, las que solo están asidas al cuerpo en que están, y no obran fuera de él, como la dureza, blandura, sequedad . Oc.

Las qualidades activas no son otra cosa que el movimiento de las particulas del cuerpo actuoso, o los efluvios substanciales, que de él salen: pues sin movimiento, ò efluvios no se puede explicar claramente, por qué la luz, y el calor obran à distancia : las slores dan olor desde lexos: el polvo simpatico cura el fluxo de sangre, aun sin aplicarse à la herida : el succino atrae las pajas, y el imán el hierro: luego estas qualidas activas consisten en el movimiento, y esluvios substanciales de las particulas del cuerpo actuoso: pues en cada cuerpo se considera una como atmosphera particular de estos efluvios, y quanto mas dilatado, y velóz el movimiento de sus particulas, tanto mas extensa la esphera de su actividad, y mas poderosa su energía: y assi, el suego calienta, y las flores esparcen su olor hasta aquel determinado espacio adonde alcanza el circuito de su atmosphera, o la exhalacion de sus esluvios.

Las qualidades que llaman passivas, consisten en la magnitud, figura, sitio, y combinacion de las particulas de la materia: pues mudadas estas modificaciones, tambien se mudan las tales qualidades; y assi, el co-

ral,

ral, que en trozos mayores es roxo, molido menudamente, y mudada la configuracion de su superficie, es blanco: el vinagre, si se le mezcla algun polvo testaceo, despues de mudar la figura sus particulas, y quebrantarse en la lucha con él, pierde su qualidad agria: y los metales durissimos, y sólidos, mudado el sitio, y combinacion de sus particulas por el suego que los sunde, se buelven blandos, y sluídos.

Arist. Buelve à resultar contra vosotros el (en mi sentir) indisoluble argumento de las qualidades, ò accidentes Eucharisticos: pues si las qualidades no son entidades absolutas accidentales, distintas del sugeto, ò materia de quien dimanan, sino modos de la misma materia; se infiere, que en la Sagrada Eucharissía no pueden quedar las qualidades, ò accidentes de Pan, faltando la sustancia, lo qual es im-

pio, y heretico.

Cartes. A essa objecion responde mi Cartesio, que aunque despues de la Consagracion falta el sugeto proprio de los accidentes de Pan; esto es, el mismo Pan, que dán en toda la Hostia, y en cada parte suya milagrosamente los modos representativos; esto es, las representaciones de la misma figura, sitio, y orden, que antes tenian las yá ausentes particulas, à que se sigue la misma sensacion de color, porque hay la misma reflexion de luz; y la misma percepcion de fabor, porque hay la misma afeccion en la lengua. Queda, pues, el Sacrofanto Cuerpo de Christo debaxo de la quantidad de Pan; esto es, debaxo de la medida, ò modo de extension, y debaxo de las demás modificaciones que antes tenia el Pan : y assi quedan las especies, y sensibilidades, ò si gustaseis mas llamarlas accidentes de Pan: con lo qual se salva el milagro en nuestra doctrina, sin admitir essas entidadas absolutas distintas del fugeto.

Arist. Pero los modos, ni aun por milagro pueden exif.

tir sin el sugeto de quien son modos.

Cartes. Los modos intrinsecos, y sundamentales es assi; pero no los representativos, y formales; y en sin, muchas cosas sin duda puede Dios hacer que nuestro entendimiento no puede concebir.

Dialogo VII.

174

Gasend. Por esso el P. Maignan, insigne Theologo, y Philosopho, cuyas opiniones se leen con aplauso en Roma, y Turín en Cathedras de stinadas para la doctrina de este llustre Minimo, responde, sen su Philosoph. Sacra, cap. 22.) que los accidentes de Pan no quedan absolutamente en la Hostia, sino en nuestros sentidos, y que por esso se dice quedan las especies, à apariencias de Pan; esto es, las impressiones hechas en los organos, las quales por milagro (aun faltando el Pan, y transubstanciado en el Cuerpo de Christo) se conservan en nuestros sensorios, de el mismo modo que si huviera allí Pan.

Scept. En los puntos de Fé es necessario convenir, como de hecho todos los Fieles convenimos, pues todos firmemente creemos, que por la Consagracion la substancia de Pan se convierte en el Sagrado Cuerpo de nuestro Señor Jetu-Christo, quedando solo las especies, accidentes, ò qualidades de Pan. Explicar estas especies, ò accidentes en sentido Aristotelico, ò en sentido Maignanistico, es question Philosophica, que tan lexos está de ser decision de la Iglesia, que antes bien no carecen de temeridad los que pretenden incluir, y equivocar los puntos controvertibles de Philosophía con los Dogmas inconcusos de Fé.

Arist. A lo menos no es creíble, que tan innumerables qualidades como observamos en los Entes, nazcan de las pocas afecciones mecanicas generales que haveis dicho; esto es, la magnitud, figura, sitio, movimiento, y quietud de los cuerpos; pues la facultad, v. gr. concoetriz, retentriz, y expultriz del estomago, la motriz de los musculos, y otras muchas, no pueden nacer de solo el vario sitio, y

movimiento de las partes.

Cartes. Aunque las afecciones generales sean muy pocas, producen innumerables combinaciones, y assi innumerables qualidades; assi como las letras, aunque tienen corto numero, componen indefinidas palabras: pues hay infinitas diferencias de figuras, y movimientos, por las quales se explican las numerosas facultades del cuerpo humano. La facultad digestiva, v. gr. consiste

en la figura, y movimiento de los sólidos, y liquores salinos del estomago: la expultriz en el movimiento peristaltico de las fibras: la retentriz en las fibras circulares, ò esphincteres; y assi de las demás, como está explicado en la

Anatomia Completa.

Gasend. Lo mas curioso, y principal de la Phisica es el Tratado de qualidades. Todo quanto es licito discurrir en esta facultad consiste en ellas, como que todo consiste en los sentidos, de quienes son total, y unico objeto, porque ellos no perciben las sustancias sino debaxo de la corteza, ò velo qualitativo; pues aunque al percebir el color decimos, que percebimos el sugeto colorido, esto mas es ilación, que sentimiento; porque deducimos por consequencia, que debaxo del color hay un comun sugeto à tanta variedad de accidentes.

Supuesto, pues, que todo cuerpo natural consta de átomos, diversamente figurados en cada especie, (por lo qual, no de qualquiera cosa se hace qualquiera cosa, sino cada especie nace de su materia proxima, y determinada) parece se sigue, que la qualidad es un cierto modo de estàr los átomos, o substancia, o un estado, condicion, y modo de colocarse los minimos principios constitutivos de los cuerpos: del qual estado, o colocacion resultan las varias sensibilidades, o especies con que los percebimos, y denomi-

namos quáles.

Scept. Señores, las qualidades fundamentales no parece se distinguen de las particulas de que se componen los cuerpos sensibles, diversamente modificadas; esto es, segun que están variamente siguradas, situadas, combinadas, y movidas; pues la diversa sigura de los corpusculos, y su distinta situación, y movimiento, hace que hieran diversamente el gusto, olsato, y tacto; y assi sinden diverso sabor, olor, aspereza, blandura, y demás qualidades sensibles. Esta qualidad fundamental (ò sindamento de las qualidades formales, ò de las expressiones con que se nos demuestran las substancias) no se distingue de las substancias missmas, absoluta, y adequada, sino modalmente; porque no es otra cosa, que las missmas particulas minimas sustanciales, en quan-

quanto á sí, o assi situadas, figuradas, o movidas.

Las qualidades formales son las mismas expressiones, representaciones, ò especies, debaxo de las quales perciben los sentidos las substancias; y estas qualidades se distinguen de las substancias mismas, pues Dios, no menos puede conservar las dichas expressiones, destruída la substancia, de que quien son expressiones, que impedir las expressiones, conservando la dicha substancia. Mucho importa instruírse bien en essa distinción, para responder al grave argumento Aristotelico acerca de las qualidades Eucharissicas.

Pero todas las doctrinas dichas son tan generales, que aunque dán tal qual mas clara luz para explicar los phenomenos naturales, (como quiera que se fundan en la razon del sitio, figura, y movimiento de los corpusculos, que son idéas mecanicas, y por esso mas percepti-bles) ni han traído hasta aquí, ni pueden traer en adelante à la Phisica, ni al Genero humano alguna utilidad, mientras no se descubra especificamente en qué particular figura, sitio, y combinacion de modificaciones consiste la essencia de cada qualidad: pues aunque la blancura, v. gr. imaginamos probablemente, que consiste en la superficie (digo la imperceptible) igual, y lisa de un cuerpo, de la qual necessariamente resaltan mas rayos de luz; de qué nos sirve, si no sabemos à un cuerpo, que es negro, u de superficie escabrosa, reducirle à otra superficie pulida, è igual? Oh, qué de bellas cosas harian los Phisicos, si supieran mudar las qualidades à los Entes! Esta seria toda la suma de los Artes. Pero esto và largo: y tardará quanto la Naturaleza tarde en revelar à los hombres sus invisibles secretos, por medio de la prolixa clave de la experiencia. Sabrían del pelo negro hacer canas, lo que valdría un tesoro: de la tierra, o qualquiera otro Ente hacer oro, pues en dandole los accidentes de tal, tendría el cuerpo de tal oro, porque la substancia parece una, y comun en todos, aunque diversificada con varios accidentes. Entonces se posseeria el secreto de la piedra philosophal. En fin, entonces jugarian los hombres con la naturaleza, de lo qual hoy estamos

mos infinitamente remotos, porque los experimentos caminan faláz, y lentamente, por lo qual nunca pueden seguir el buelo de la humana curiosidad. Por aora es preciso contentarnos con las doctrinas dichas: pues aunque inutiles para servirse de ellas en las obras, son las bastantes para

gritar en las disputas.

Arist. Pero os falta decir algo de la intension, y remission de las qualidades: pues quando el hierro metido en el suego se và mas, y mas calentando, la mayor vehemencia de esta qualidad cálida se llama intension de calor: á diferencia de la mayor extension, en la qual no es el calor mas suerte, sino mas estendido à diversas partes con el mismo grado de intension) al contrario la remission es una debilitación de la qualidad, como quando el hierro candente poco à poco se và enfriando.

Los Thomistas asirman, que las qualidades se entienden por mayor radicacion, ò impression en el sugeto. Los Jesuitas acerrimamente sostienen, que es por adicion de grado à grado, los quales grados numéran hasta ocho: de amodo, que por caliente como ocho, entienden lo sumamente

cálido.

Cartes. Essa descripcion, y diferencia de opiniones es question de voz, y no de realidad: pues la mayor intension, y la mayor radicacion de qualidades en un mismo sugeto, son dos voces, que significan una mismissima cosa: pues lo mismo formalmente es decir, que las qualidades se entienden por mayor radicacion, que por mayor intension; pues ni explica, ni funda diversa idéa uno, que otro. Que se entienden por adicion de grado à grado, tampoco es cosa diferente, pues estos grados, qué otra cosa son formalissimamente, que unos aumentos de intension, ò una mayor confirmacion de la qualidad en el sugeto? Qué es anadirse un grado à otro grado, que anadirse mas perfeccion à la qualidad, ò mas intension? Con que esta variedad es de palabras sobre una misma cosa.

La intension, pues, ò remission de las qualidades (segun la doctrina dada de la naturaleza de ellas) consiste en la mayor condensacion, ò dilatacion de las particulas

M

del sugeto, (y assi la luz, ò sus corpusculos, passando mas unidos por un lente de vidrio, ò anteojo, no folo alumbran mas intensamente, sino queman) ò en el mayor, ò menor movimiento, (y assi el sonido se estiende, o se remite por la mas fuerte, ò débil vibracion de las particulas fonoriferas del ayre ) ò en el mayor numero, y mas, ò menos estrecha textura, y mixtion de ellas: ( y assi los sabores, y olores se estienden, porque sus figuras impressionan mas fuertemente los organos sensorios, o porque los efluvios que despiden son mas numerosos, y densos) luego la intention de las qualidades se explica mejor, por la mayor condensacion, numero, movimiento, textura estrecha, ò exacta mixtion de las particulas de los Entes: y del mismo modo que en estas qualidades sensibles, se debe discurrir en las que las Escuelas llaman ocultas, como son las virtudes especificas de los medicamentos, la elastica del ayre, la magnetica del imán, la electrica del succino, y otras semejantes.

Scept. Basta de session acerca de esto: descansemos algo para passar à tratar de la luz, que por su sutileza, propagacion, nobleza, y usos, es la reyna entre todas las

qualidades.

## DE LA LUZ, Y EL COLOR.

Arist. Nuestros Autores, comboyados por Aristoteles, que definio à la luz Acto del cuerpo lucido, en quanto lucido, conciben à la luz como una entidad acci-

dental, asida al cuerpo luminoso, y dimanada de él-

mente entendemos lo que es luz por el definido, que por la definicion. Quanto mas, que fegun vuestra descripcion, no podemos entender lo que es aeto del lucido, sin saber lo que es lucido; y para saber lo que es lucido, es menester saber lo que es luz: (que es lo que se pretendia explicar) con que descubris lo ignorado por otro igualmente ignorado, lo qual es vicio, segun vuestras leyes de difinir, y circulo vicioso, que explica la duda por la misma duda.

Fuera de que vuestros Aristotelicos, que admiten la luz como una qualidad, producida por la forma del cuerpo luminoso, no pueden menos de hallarse muy embarazados para componer la suma verdad de la Sacra Escritura, que en el Genesis pone à la luz criada en el dia primero, y al Sol, y las Estrellas en el dia quarto; pues, ò sue criado este accidente de la luz, sin sugeto, ò sustancia en quien recibirse, (lo qual, segun vosotros, implica) ò la forma del Sol, y los Astros, no produxo la tal qualidad à sí debida, como que yá se suponia producida; y assi sería el asto antes que el Astor, ò se daría Astor sin asto.

Por lo qual, nosotros con Cartesio defendemos, que la luz consiste en la agitacion, ò impulsion del segundo elemento Cartesiano; (esto es, de la materia etherea, ò globulosa) y assi, no ineptamente puede decirse, que la luz es esta materia tenuissima, y etherea, impelida desde el cuerpo luminoso, y rectamente vibrada, por razon de la continuidad, hasta las mas extremas partes de su essera. Esto se prueba, porque entendiendo que es un cuerpo tenuissimo, continuo, y vibrado, se explican facilmente todos los phenomenos de la luz : pues siendo cuerpo, no puede penetrar los cuerpos opacos, pero sí los diaphanos, porque tienen sus poros rectos. Es capaz de recogerse en un foco, ò espejo ustorio, y capáz de rechazo, y refraccion, lo qual prueba, que es cuerpo, pues está sujeta à las mismas leyes del movimiento, que los demás cuerpos, lo que no sucediera, si fuera una mera, y desnuda qualidad.

Pruebase mas por experiencias, porque la luz en su origen (esto es, en el Sol, y las Estrellas sixas) no parece es otra cosa que un suego, cuyas particulas impelidas con velocissimo movimiento, comunican su agitacion à todos los sutilissimos globulos ethereos, difundidos por toda la esfera: y assi se explica por qué los cuerpos, en quienes se suscita un semejante movimiento, al punto engendran luz, y à veces suego, como vemos en los Fosforos, cuyas particulas susfureo salinas agitadas producen luz. La piedra de Bolonia, expues-

puesta al ayre, y despues metida en un lugar obscuro, luce como un carbon encendido por la razon dicha, fegun la explicacion que dá de este esecto Nicolás Lemeri en su Curso Chimico. Los gatos, sacudidos à contrapelo, y algunos hombres al peynarse, despiden centellas luminosas. Los gusanos, que llaman de luz, los maderos podridos, las escamas de los peces, las aguas del Mar conmovidas, y el azucar golpeado, arrojan como chifpas de luz. Los rayos del Sol, recogidos por un anteojo, queman, y rechazados en el espejo ustorio, al llegar á unirse densamente en el foco, no solo queman, y consumen los cuerpos blandos combustibles que encuentran, sino funden los mas firmes metales, como el que tiene el Rey de Francia, que derrite, y hace humear al oro. Todos los quales phenomenos à nada mejor pueden refundirfe, que à una materia tenuissima, aceleradamente vibrada.

Tambien se explica assi, porque la luz como en instante se disunde à immensos espacios, porque una vez que se supone el movimiento en el cuerpo luminoso, aora sea el suego, el Sol, ù otro Astro, es facil concebir por la série continuada del systéma ethereo, que éste movimiento se propague en un abrir, y cerrar de ojos à todo el emispherio, como si huviera una vara, ú cuerda continua hasta la esphera, al vibrar un extremo en instante, se comunicaria el impulso al otro, por razon de la continuidad; lo qual no pudiera suceder, si sucra qualidad, que debiera vencer su contraria: pues para producirse en tan dilatadas distancias, necessitaria muchissimo mas tiempo, como sucede en las demás qualidades.

De lo dicho se deduce, que no siendo la luz en su origen otra cosa que suego, tambien en su origen se constituye por la materia del primer elemento; pero despues de disundida à larga distancia, mas consiste en el segundo, que el primero. Deducese tambien, que en la luz hay el movimiento de translacion, con que el cuerpo lucido impele las particulas cercanas: y hay el movimiencomo tónico, y de vibracion; esto es, la tension, ò com-

presion con que las particulas de la sustancia etherea, inmensamente difundidas, son vibradas rectamente en forma de rayos, por el impulso de las particulas de la llama, u otro qualquier cuerpo luminofo.

Arift. Todo lo que penetra los cuerpos sólidos no puede ser cuerpo; assi es, que la luz penetra el vidrio, y cris-

tal : luego no puede ser cuerpo. om palental im nomes

Cartes. La luz no se puede decir, que es penetrable con los cuerpos sólidos en fentido Philosophico, fino solo en sentido vulgar; porque si son transparentes, sque son los solos que dán passo à la luz) se suponen dispuestos con innumerables poros por todas partes rectos, por entre los quales passan los rayos luminosos; y esto no es estár dos cuerpos penetrados, o en un mismo espacio. sino transmitirse uno por entre otro, lo qual se convence exemplarmente; pues quando se juntan dos cuerpos, cuyos poros no coinciden rectamente, entonces impider el passo à la luz, y forman un obsistente, que llamamos opaco,

Gasend. Nosotros defendemos, que la luz consiste en un efluvio substancial de átomos, perennemente dimanados del cuerpo luminoso, que por su figura, y agilidad causan en la vista la impression, ò especie de la qualidad,

que llamamos luz.

rego engendra me Cartes. Y donde puede haver abasto para unos estuvios tan copiosos? Ni celeridad para que casi en un momento anden los inmensos espacios de la esfera, como observamos en la luz del Sol, que assi que aparece en e) Orizonte despide sus rayos à todo este vastissimo Emisferio ?

Sceptic. Solo el que esté ciego puede ignorar los usos de la luz; pero al mismo tiempo, aun los mas linces no pueden saber su naturaleza. No obstante, que todo lo que Dios hizo es bueno, de la luz dice vió con especialidad, que era buena : de que se infiere, que entre todas las qualidades, ésta es la mas noble, agil, y como parecida à lo inmaterial. Por esso en un instante corre dilatadisi nos espacios, lo qual no es menos creíble en la opinion Epicurea, que en la Cartesiana; pues no es mas dificil, que

unos átomos velocissimos sobre lo comun de la naturaleza, se difundan casi en un momento hasta indefinida distancia, que el que el mismo movimiento se propague tan en instante, especialmente debiendo vencer la resistencia de tan innumerables particulas, que se suponen quietas. Por esso, si es licito entre las demás exponer à examen mi fantasía, me parece, que la luz no es otra cosa que un fuego muy raro, y debilissimo, sujetado en una materia tan ténue, que à veces por su demasiada sutileza, y raridad, no llega à hacer el efecto sensible de quemar, como se observa en los Fossoros, cuya luz es tan rara, que nunca se vé en ellos el esecto de la combustion, aunque se les aplique polvora, ù otro pronto combustible, por ser estos comunmente materias groseras, y refistentes, respecto de la tenuidad del agente, al modo que vemos relistirse el hierro à concebir incendio, aunque se le aplique mucha cantidad de estopa encendida: pues aunque en la estopa hay verdadero suego, es materia muy rara para producir su esecto en la densa, y crasa mate-Galend. Nototros defendemos, que la Lorrein les bir

Persuademe à lo dicho y que si los rayos de luz esparcidos por el ambiente, se unen, y recogen en un vidrio, llegan à engendrar fuego, lo que no hicieran si no lo fuerans (pues solo el fuego engendra fuego) y por consiguiente folo su raridad, y desunion es el impedimento para que lo parezcan. Ili celeridad para que call saciones narsoir

La materia de este rarissimo suego, que llamamos luz, parece que es un futilissimo azufre de que consta el ayre, el qual es tan ténue, y facil de prenderse, que (aunque en realidad sucessivamente) al sentir nuestro en un abrir, y cerrar de ojos se inflama por roda la distancia de la esfera etherea; y no debe hacer esto admiracion, quando un reguero de polvora, o una continuada série de exhalaciones (que son mareria sin comparacion mas torpe, y crasa ) en un momento se enciende por dilatadissimos espacios : de modo, que el rarissimo azufre del ayre es la materia de la luz, como su tenuissimo sal nitroso es vehiculo del sonido. A esta opinion, aunque también dudosa, se ajustan los phenomenos de la luz,

suz, no menos bien que à las vuestras, como constará si se restexiona: y assi passemos à tratar de la restexion, y refraccion de ella, si antes Vmds. no me oponen alguna mas suerte objecion, ò me enseñan alguna mas clara conjetura.

bemos, por revelacion natural, el uso de la luz, y de otras muchas cosas, scepticamente debemos dudar de la intima naturaleza de ellas; y assi passemos à otra

Session.

Arist. De la reflexion, y refraccion de la luz hay un profundo silencio entre los nuestros; sin duda, porque estas leyes de movimiento, y consideracion de lineas, mas pertenecen à los Matematicos, que à los Phisicos.

Cartes. Y qué es la Phisica, sino una Matematica contraida, y actuosa? Esto es, una consideracion de las cantidades, no como prescindidas de la materia, sino como ac-

tivas, y contraídas al cuerpo natural?

Por lo qual no hay que detenernos aora, pues las mismas leyes generales de reflexion, y refraccion, que se consideraron, tratando en comun del movimiento de los cuerpos, essas mismas se deben aplicar en particular à los rayos de luz; pues siempre que caen obliquamente sobre un cuerpo opaco que los rechaza, forman el angulo de la incidencia igual al angulo de la reflexion, como se observa en las imagenes, ò rayos luminosos, que rebotan en los espejos; en los quales tambien es digno de notar, que ayuda mucho para la claridad de la especie, y la fuerza del rechazo, que haya delante algun cuerpo diaphano, ò à lo menos muy denso, y liso, como el azero, ò plata bruñidos, pues entonces se sufocan, y pierden pocos rayos de luz, por la rectitud de poros por donde entran, y salen dirigidos, y con mas union: lo que sucede al contrario, si caen desnudamente en un obsistente desigual, y escabroso, pues entonces los mas se sufocan, muchos se extravían, y pocos rechazan le infiere, que el color escola ran ellanta de laflival fo-

Tambien observan los rayos de luz la ley, de que passando de un medio raro à otro denso padecen refraccion, M4

acercandose à la perpendicular; y passando del denso al raro, (como del vidrio, ò agua al ayre) se apartan de la perpendicular, lo qual se vé en la siguiente dem onstracion.

de barro lleno de agua. una moneda pu esta al fondo del va-To. Coloquese la fitio F. defde collin el qual fe verá neda , la si no que no pudiera verse, si no huviera agua en recto E. D. D. coiboms, efficientificas le deben aplicar en partibum

ni padecer refraccion, solo puede llegar al punto G. pero al salir del agua densa, al ayre raro, declina, apartandose de la perpendicular H. I. (la qual corta en angulos rectos à la linea plana, ù rizontal A. D.) y assi se retuerce ácia el sitio F. y por esso llega alli à informar la vista, y desde alli

puede verse la moneda. Oronne de la moneda del la moneda de la moneda

Sceptic. Basta de esso, y passemos yá à hablar del

color. To men denio, y incolor.

Aristot. El color, segun nuestro Aristoteles, es el motivo de lo que actualmente es pellucido; lo qual quiere decir,
que para verse el color, es menester que mueva, ò immute al ayre, quando está actualmente ilustrado, (pues
de noche solo es pellucido en potencia) y que el ayre
immute al ojo, y de este modo se vé el color: de que
se infiere, que el color es cosa tan distinta de la luz, como lo es el objeto del medio, ò la razon que de la razon
sub qua.

Ga-

Gasend. Tan obscura es essa definicion Aristotelica, como diminuta la descripcion de los Arabes, que afirman ser los colores unas qualidades secundarias, que nacen de las primeras, sin decir cómo, ni por qué. En nuestro sentir, el color no es mas que una modificacion de la luz : pues debiendose suponer en todas las superficies de los cuerpos cierta disposicion de transmitirla, ò reflectarla, es probabilissimo, que en los varios modos de sus rechazos à la vista consista la variedad de los colores. Y no hay que hacer distincion de los colores fixos ( que los Aristotelicos llamais verdaderos ) à los fugaces, y mudables, (que llamais aparentes) porque tan aparente à los sentidos es la blancura en la nieve, y la negrura en el carbon, como verdaderos los colores del Iris, y del cuello de la Paloma, pues mientras se conserve la misma superficie, y rechazo con las mismas circunstancias, siempre serà firme el misino color; y si es sugaz, y mudable, es porque se muda la reflexion, lo qual tambien sucederia à los colores, que llamais verdaderos, si se alterara la superficie de los cuerpos, ò el modo de caer los rayos de luz en ellos, como se vé en las nubes, que conservando el color roxo, v. gr. fixo por mucho tiempo, en mudandose el modo de herirlas el Sol, al punto mudan el color à negro, el qual mantienen firme, hasta que se varia notablemente otra vez la reflexion : pues en todos los colores, aísi permanentes, como fugaces, hay la misma razon : y la mas, ò menos duracion no muda la essencia de las cosas : luego pudiendo la luz, que dá en las superficies, passar rectamente por las porosidades de los cuerpos, ò rechazar, ò refringirse, pudiendo tambien impressionar nuestra vista con mas, ò menos rayos, mas fuerte, ò débil, mas prompta, ò tardamente, es naturalissimo, que esta diversidad de herir los rayos de la luz la vista, sea causa de que percibamos otra tanta diversidad de colores, como advierte el Extatico Malebranche en su loable Obra de la Inquisicion de la verdad. sopring a relevining as anni obqu

Esto parece tan cierto, que con sola la varia vibracion que hacen los rayos de la luz en la tunica retina de nuesnuestros ojos, se puede entender la naturaleza de los colores; y sin ella apenas se puede dár razon de ellos. Y es razon de congruencia, que siendo la Naturaleza uniforme en su modo de obrar, assi como ha puesto la essencia del sonido en el vario, ò undulante movimiento del ayre, y la essencia del sabor, olor, y tacto, en la varia sigura, y movimiento de las particulas de estos sensibles en sus organos: assi parece muy verisimil, que haya puesto la essencia del color en la diversa vibracion de la luz en la retina.

La principal prueba de lo dicho, es, que aun apartados los objetos coloridos, se sue conservar la sensación de los tales colores, solo porque se conserva la misma vibración de luz, que havia antes, quando estaban presentes; y assi en mirando mucho al Sol, y cerrando despues los ojos, se vé la figura, y colorido del Sol, la qual sucessivamente vá mudando colores, conforme se vá inmutando, y debilitando la vibración que induxo en el organo la vehemente luz: luego los varios colores consisten en las varias impressiones que hace la luz en nuestra vista.

Pruebase mas, porque sin mudarse qualidad alguna de parte del objeto, suele mudarse el color, solo porque se muda el modo de herir los rayos luminosos la vista; y assi el que lee mucho tiempo al Sol, percibe verdes los caractéres, que son negros: (como qualquiera puede observar) luego el color no es mas que la tal, ò tal vibracion, que excita la luz en la vista.

Realmente esto no le será arduo de concebir à quien mire, y contemple al Sol, ò qualquiera otra llama, pues observará, que sus particulas están agitadas, y en un perturbado movimiento, (como si fuera un liquido, que hierve) y que ácia todos lados despiden rayos, que no son mas que vibraciones de la sustancia etherea, que llegando á nuestros ojos, los impressionan variamente, segun la varia modificacion que traen.

Y hablando mas en particular, aunque la diversa modificacion de vibraciones en cada color no es facil de terminarla (porque no obstante, que se permite al uso de los sentidos, se niega à su examen) diré algo, yá que no verdadero, à lo menos muy verisimil de la blancura, y negrura, para que por estos se pueda hacer conjetura de los demàs colores.

La blancura consiste en el fuerte, y copioso rechazo de los rayos de luz ácia la vista; y assi la agua quando está liquida, porque reflecta pocos rayos de luz, (pues como es diaphana, los dexa passar sin detenerlos) no se vé blanca, como quando se condensa en nieve, pues desfigurandose la rectitud de sus poros en la condensacion, rebota à los ojos la mayor parte de los rayos de luz, que caen sobre su superficie. La negrura, por el contrario, consiste en la ninguna, ò muy poca, y débil repercusion de rayos lucidos à los ojos; y assi, en las cuevas, y sombras, donde ninguna, ò muy poca luz reflecta à nuestra vista, todo està negro, y tenebroso; y si desde la calle donde hay mucha luz se mira por una ventana muy chica un quarto, se vé negro, à obscuro; porque aunque los rayos de luz entran, no salen, ò salen tan pocos, que no pueden informar la vista. Del mismo modo qualquier cuerpo, cuya superficie minima, é insensible está compuesta de muchas defigualdades, como pequeñas cuevecillas, que al caer los rayos de luz, no los rebotan rectamente à los ojos, sino los ocultan, y sufocan entre sus asperezas, se percibe negro, pues la negrura no parece mas que una respectiva tiniebla, & fombra.

Confirmase lo dicho con varios phenomenos, y experimentos: ponganse dos marmoles al Sol, uno blanco, y otro negro, se verá que el blanco se calienta mas tarde, y retiene menos el calor, porque los mas rayos de luz que admite, los remite, y en esto consiste su blancura; pero el negro de los que admite, oculta, y conserva en sí muchos mas de los que remite, y por esso es negro. Tambien para teñir negro el paño blanco usan los Tintoreros de la caparrosa, y otros ingredientes corrosivos, para que mordida, y escabroseada su superficie, los mas rayos de luz que en ella caygan, se sorban, y sumerjan entre sus asperezas, y assi no salten à la vista; y aun por esso quizas es menos sirme, y duradero el paño

negro, que el blanco, como que yá está empezado à demoler con la tintura corrosiva. Tampoco puede el paño negro ponerse otra vez blanco, no obstante, que el blanco, y los demás colores pueden teñirse negros; porque mas facil es desigualar, y corroer con licuores mordaces la superficie igual de un cuerpo, que igualar la desigual, quando no hay proporcionado instrumento para ello.

Por la razon dada, el vidrio, que es diaphano, el vitriolo, que es azul, y el coral, que es roxo, molidos, son todos blancos, porque mudada por la comminucion la superficie, por todos lados rechazan à los ojos muchos

rayos de luz, que antes no podian.

Sceptic. En confirmacion de vuestro pensamiento, no puedo menos de referir lo que cuenta el expertissimo Roberto Boyle (en su Tratado de colores) de un Ciego que discernía los colores por el tacto, conociendo la cinta, o paño, que era blanco, negro, azul, encarnado, oc. lo que no pudiera distinguir por solo este sentido, si no se fundara el color en la diversa suavidad, ò aspereza de superficies en los cuerpos coloridos: y assi el color formal es solo visible; pero el fundamental tambien tangible. Tambien sospecha Boyle, que siendo siete los colores originales, ( pues los demás fon compuestos de eftos) y siendo el blanco, por los muchos rayos que arroja, el mas cercano à la luz, à éste se sigue (en igualdad de superficie, y claridad de color) el pajizo; al pajizo el naranjado: al naranjado el roxo: ( que es como medio entre los claros, y obscuros) al roxo el azul: al azul el verde: y al verde el negro, que es el mas cercano à la sombra, y remoto de la luz. Esta es la cathegoria que Boyle pone de los colores ; aunque otros solo admiten por colores primitivos al blanco, amarillo, roxo, azul, y negro; pues el croceo, o naranjado se hace de la mezcla del amarillo, y roxo: y el verde del amarillo, y el azul unidos. Y assi, mirando por dos vidrios, uno azul, y otro flavo, ò mirando un objeto flavo por un vidrio azul, se vé verde : y un paño azul, por un vidrio roxo, parece morado, &c.

Ni

Ni se debe entender por esta superficie, que determina los rayos de luz, y en que fundamentalmente consiste el calor, la superficie perceptible de los cuerpos, sino aquella imperceptible, que nace de la colocacion de las pequeñissimas particulas, ò átomos de que se componen; pues assi como estos por su suma pequeñéz son insensibles, assi es tambien insensible la positura exterior, ò superficie singular en que están colocados : y assi hay cosas designales, y escabrosas al sentido, cuya insensible contextura se debe sospechar lisa, è igual, como una pella de nieve; y otras, cuya travazon invisible será asperisfima, y la vilible muy pulida, y llana, como un marmol negro bruñido. En un jaspe de varios colores, aun siendo uniforme la faz perceptible, parece necessario, para explicar sus varios colores, que la imperceptible sea disfora cita difolucioni clara mezelele acep me, y desigual.

Cartes. Nuestro Cartesio explicó los colores por el movimiento recto, y circular de los globulos de la materia etherea, ò segundo elemento: pues supone, que quando gyran mas suertemente, que caminan en linea recta, causan color roxo; y si es su gyro solo algo mas velóz que su progresso, amarillo; pero si el movimiento recto es mas velóz que el circular, entonces representan azul; y en sin, de la varia combinación de estos dos movimientos, hace nacer todos los colores; de lo qual pretende dar demonstración matematicamente en un trigono de

vidrio

Gasend. No puede negarse, que su hypothesis es ingeniosa; pero debiendo darse en toda restexion, y restraccion de luz, demás del recto, algun movimiento circular de los globulos, nunca pudiera darse color blanco, sin mezcla de otros colores. Demás, que quando se vé desde un lugar distante algun objeto roxo, es increible, que el gyro de los globulos sobre su centro, se conserve mas suerte en tal distancia, (como es menester, segun sus principios, para que represente el color rubro) que el movimiento recto, pues éste reciproca, ò tremulamente es mas facil de comunicarse à tan larga serie de globulos, que no el circular: luego es mas probable, que

el color consiste en la diversa vibracion que excitan en la vista los rayos luminosos.

Scept. Todo esso es echarse à adivinar, y nada saber:

passemos à otra cosa.

Arift. Parece increible, que los colores fixos provengan de una cosa mudable, qual es la reflexion, ò refraccion de la luz: mas natural es que sean entidades producidas por la forma del mixto. On mile elle de la mixto.

Cartes. Mucho mas natural es, que el color sea una resultancia de la luz, fundada en la textura, situacion, y orden de las particulas de los cuerpos coloridos. Esto, demás de lo dicho, se persuade con la pronta mutacion de colores, que se demuestra experimentalmente, la qual de ningun modo es mejor explicable, que por la mutacion de superficies. Disuelvase el solimán en agua, y à esta disolucion clara mezclese aceyte de tartaro, se verá que el mercurio, desprendido del espiritu acido del nitro, se precipita, representando color flavo; pero si en lugar del aceyte de tartaro se pone espiritu de sal armoniaco, se precipitará blanco: sin duda porque el sal fixo de el tartaro embebe mas espiritus acidos, que el sal volatil, y mas ténue del armoniaco, y por esso dexa poros mas anchos en el mercario, y mas defigualdad en su superficie, à que se sigue sumergirse mas ravos de luz, y representar el color flavo, y no el blanco, como quando el espiritu de armoniaco , absorviendo menos particulas acidas, dexa su superficie menos es-

Por la misma razon, si al xarave violado azul se le echan unas gotas del espiritu de vitriolo ( ù otro qualquier acido) se buelve roxo; y si se le mezcla espiritu de sal armoniaco, (ù otro semejante, tenido por alkali) se pone verde, la qual variedad solo parece debe refundirse à la diversa reflexion, y refraccion de luz, originada de la diversa superficie que resulta en las moleculas, por la mixtion de dichos liquidos: y si no, podeis explicar, señor

Aristotelico, en qué consiste.

La misma mutacion sucede en la disolucion del vitriolo verde (ò de Marte) en agua, pues siendo clarissima, si se le junta aceyte de tartaro, se precipita el Marte de color verde; y si sele buelve à anadir algun liquor acido, recupera la disolucion su primitiva diaphanidad. Si es el vitriolo azul, (ò de Venus) la disolucion (que es de un color azul baxo) unida con otra solucion del salarmoniaco, se buelve repentinamente verde; pero si en vez de esta solucion se le junta aceyte de tartaro por deliquio, se precipita el Cobre, ò Venus, y el licuor se buelve azul; assi como con otro liquor acido recupera su transparencia. Una redoma, llena de la insusson del palo nephritico, colocada entre la vista, y la luz, se vé de color dorado; pero puesta la vista entre la luz, y la redoma (de modo que los rayos de luz reslecten de ella al ojo) se vé azulada.

La infusion de las agallas, y la disolucion de la caparrofa, separadas ambas, se vén claras, pero unidas componen la tinta vulgar; y si à ésta se junta espiritu de caparrosa, claréa otra vez: finalmente, si se añade sal de tartaro, buelve à restaurar el color negro. De modo, que estos, y otros varios juegos, que hacen tan repentinamente los Phisicos experimentales con los colores, prueban, que no son accidentes, è entidades separadas, que dimanan de la alteracion, y proporcion de las primeras qualidades, (pues esto debiera hacerse poco á poco) sino varia modificacion de la superficie de los cuerpos, que prontissimamente resulta de la repentina union de unos con otros: à que se sigue, que los rayos, reslexos, ò refractos, en mayor, ò menor copia, mas fuerte, ò débilmente, y con mas vivas, ò torpes vibraciones, hieran la vista, y exciten estas diversas sensaciones, que llamamos colores : y por eso un mismo cuerpo, diversamente expusto à la luz, representa diverso colorido, como se observa en el cuello de las palomas, y en las plumas de las aves.

De todo lo dicho se insiere, que aunque de la varia combinacion de los elementos, assi Aristotelicos, como Chimicos, suele resultar diverso colors (como quando de la union del ayre con el agua resulta la blancura de la espuma, ò de la union de las sales, y azufres otros diversos coloridos) esto no es primariamente por la union de los tales elementos, sino en quanto por esta union resulta diversa superficie, que modifica de diverso modo la luz.

Arist. Todos los phenomenos que haveis alegado, pueden explicarse muy bien en nuestra sentencia; y si no los tenemos yá explicados, es, porque nunca hemos cuidado demasiado de las experiencias, sino solo de las razones; no como vosotros, que siempre andais asidos à los sentidos.

Cartes. Como que ellos son las fieles guias de la razon,

y entendimiento.

Scept. Por esso adonde ellos no alcanzan andais tambien tentando. Es cierto, que la idéa corpuscular es mas ajustada à lo sensible, pero no convincente: por lo qual, ambos podeis burlar los argumentos contrarios; pues en estas cosas dudosas, buscar evasiones es facil; hallar demonstraciones, es impossible.

# DE EL SONIDO.

Arist. El sonido, dicen nuestras Escuelas, que es una qualidad sensible, nacida del choque de los cuerpos sólidos, y comunicada por el agre basta el or-

gano del oido.

-757

Cartes. Que para el sonido no es precisa la colision de cuerpos sólidos, se prueba, porque no solo dos cuerpos duros que se chocan, sino la concusion, ò trémulo movimiento de solas las particulas del ayre causa sonido, como se ve en una vara vibrada contra el ayre, que cruge: en la articulación de nuestras voces: en el trueno de la nube: en el estruendo de tiro de un cañon; y en el chasquido que dá un latigo: todos los quales sonidos no nacen del mutuo encuentro de dos cuerpos sólidos, sino del impulso de algun cuerpo sólido, que azota al ayre. Por esso el choque de dos cuerpos debaxo del agua, ò ninguno, ò casi ningun sonido produce: y por esso tambien un Relox, dada cuerda, y metido en la máquina pneumatica, si se saca todo el ayre, no suena, aunque hay

colision de dos cuerpos duros; esto es, hay choque de la paleta del volante contra los dientes de la rueda, que llaman Catalina.

De las razones alegadas se infiere la probabilidad de nuestra opinion; esto es, que el sonido consiste en un trémulo movimiento del ayre: pues en aquello debe consistir essencialmente el sonido, lo qual puesto, se percibe, y faltando, no puede percibirse : assi es, que supuesta la vibracion del ayre, siempre hay sonido; y faltando esta trepidacion, él tambien falta, como consta por experiencia: pues las cuerdas de un instrumento musico, pulsadas, suenan, y sensiblemente se reparan sus vibraciones, de las quales deben originarse otras semejantes en el ayre: (y aun por esso los arcos de los Violines se restriegan contra refina, para que mas aspera, y suertemente vibren las cuerdas, y resulte mayor vibracion en el ayre) las Campanas, quando se tocan, su temblor se percibe con el tacto; y aplicando una capa, ù otro cuerpo gruesso, y blando, que sufoque las vibraciones, se extingue el sonido: luego éste consiste en el trémulo, y reciproco movimiento del ayre.

Gasend. Pero una pluma, ò algodon peynado, arrimado à una campana, quando toca, ò puesto donde suena el estallido de un cañon, nada se mueve: lo que no pudiera suceder, si el sonido suesse movimiento del ayre, pues debiera conmover un cuerpo tan ligero. Fuera de que si el sonido consistiera en el movimiento del ayre, quando sopla viento opuesto al sonido, no se pudiera osr del lado donde sopla el viento, pues impidiera que llegáran al oido las vibraciones, lo qual por experiencia consta ser falso. Ni vale decir, que el movimiento del ayre que causa el sonido es muy conciso, y hace tan breves las vibraciones, que ni aun pueden mover un algodon: pues si pueden vibrar en el oído la mebrana del timpano, que es mas sirme, mejor podrán blandear una pluma, ò algodon,

que es mas leve.

Por essos motivos nos persuadimos los Epicureos à que el sonido es un movimiento, no de toda la corporatura de el ayre, sino solo de los àtomos sonoriferos: los quales, segun

N

fon mas asperos, ò lisos, mas convenientes, ò disconvenientes al organo, causan gratos, ò ingratos sonidos al oído: de modo, que el sonido no está propriamente, ni en el sonòro, ni en el ayre, sino en el oído: fuera de él solo hay el ayre, ò algunas particulas suyas movidas, de tal configuración, y velocidad, que si llegan à informar el organo, causan la sensación, que llama-

mos sonido.

Que no sea toda la massa aërea, la que se mueve en el ruído, se prueba; porque ni quando se mueve viento en contrario se retarda, ni quando favorable se acelera: y es, que el movimiento de toda la corporatura del ayre es mas tardo incomparablemente, que el sonido; (como se observa en las nubes, y ramas de los arboles, que agitadas del viento, se mueven lentamente) y assi, ni el favorable puede acelerarle, ni el adverso del todo detenerle; y quando mas, puede reprimir algunos corpusculos, ó átomos suyos, (por lo qual se oye mas remiso el sonido soplando viento en contra) pero no del todo suspenderlos.

Scept. El sonido es un velóz sacudimiento de solas las sutilissimas particulas salinas del ayre; (que son las mas aptas por su rigidéz para concebir, y propagar el rusdo) y assi, mejor puede decirse, que es una vibración en el ayre, que del ayre, (como asirmais los Cartesianos) pues à todo el cuerpo del ayre no solo le detiene una gruessa pared, sino un delgado vidrio; pero à las particulas sonoriferas no las sirve de estorvo el muro mas denso, pues por entre sus poros, à causa de su sutileza, y vehemencia, se traduce

el sonido.

Ni aun quando fuera vibracion del ayre, deciais cosa alguna de nuevo contra los Aristotelicos; pues Aristoteles definiendo al sonido en concreto, (en abstracto le tuvo por

incorporeo) dixo, que era mocion del ayre.

Esta conmocion, ò vibracion de las partes nitroaereas parece se hace, disundiendose ácia todas partes por undulaciones, al modo de las que vemos en el agua, solo que en el sonido son mas ràpidas, y concisas. Cartes. No parece esso verdadero; pues de un solo golpe, sea de mano, ò campana, solo percebimos un ruído, que suele durar mucho: lo que no pudiera ser, si se propagára por undulaciones, pues cada undulacion produxera diverso sonido, como en el agua cada golpe causa distintas, è interruptas olas, perceptibles separadamente por el tacto.

Scept. Esso sucediera, si las olas sonoriferas sueran tan gruessas, y lentas como las del agua, y aun como las de todo el cuerpo del ayre; pero siendo (como se debe creer) las del sonido tan menudas, y aceleradas, aunque son muchas, y successivas, llegan sensiblemente en un mismo instante al oído, y assi causan un solo son: pues no hay mas razon para que una piedra arrojada cause olas en el liquido del agua, que para que un estruendo las cause en el liquido del ayre, suponiendo en estas la mayor velocidad, y vigor, por la rigidéz, y tenuidad de las particulas commovidas : y assi se experimenta, que ser grave, ò agudo el sonido, puede fundarse en lo crasso, ò ténue de la undulacion; pero no en lo mas, ò menos velóz de ella, como quiera que tan presto llega al organo el sonido alto, como el baxo, y el estallido, como el rumor.

Esta velocidad del sonido es tanta, que en el Observatorio de París se ha averiguado por medio de las pendolas, que en siete minutos segundos corre el espacio de dos mil

y quatrocientas varas.

Y assi, el vigor, ò debilidad del golpe no hace mas, ò menos veloces las undulaciones, sino mas largas, ò mas cortas; de suerte, que si un sonido robusto como dos anda en seis segundos dos mil varas, otro robusto como uno andará mil en los mismos seis segundos: pues la debilidad del impulso sonorifero parece se refunde en la extension, y no en la celeridad.

Que el sonido es movimiento de cosa corpulenta, demás de la sujecion que tiene á las leyes de reflexion, y refraccion, se persuade con la experiencia del estruendo de un casión, que suele romper una vidriera, y el de un trueno, que no pocas veces rebuelve, y perturba

N2

el vino, y otros liquores; lo qual no pudiera suceder, si no huviera cuerpo, que impeliera, y perturbára.

dos: el de colision, que sucede quando dos cuerpos sólidos se chocan; y el de verberación, que es quando algun cuerpo elastico, y rígido azota al ayre, ù otro liquido, como

una vara, ò latigo vibrado contra el ayre.

Tambien hay que contemplar tres afecciones, ò modificaciones del sonido: la repercusion, que se llama éco. El aumento, qual se observa en la Tuba Stenterosonica, (inventada por el Cavallero Morlando, Inglés, con tal artificio, que hace creer considerablemente la voz) y la consonancia, ò harmonía. El éco nace de la reflexion del sonido, pues tropezando contra un cuerpo duro, y concavo, rechaza otra vez: de modo, que puesto el oído en la debida distancia, (para que la ultima parte de la voz directa no se consunda con la primera del éco, ò voz reslexa) suele bolver otra vez entera la diccion: y si hay muchos cuerpos que la rechacen, suelen sentirse muchos écos.

El aumento nace de las multiplicadas reflexiones del fonido, y assi se hacen artificiosamente las salas, que aumentan la voz. El estallido del trueno retumba en las nubes, y el tiro de un susilidades reflexiones de la luz en un quarto blanqueado aumentan el resplandor. Del mismo modo en la Tuba sonante, (que es larga, hecha de metal, y empezando angosta, poco à poco se vá dilatando) demás de nada perderse de la voz, las particulas movidas del ayre, vibrando las paredes rígidas, y metalicas de la trompeta, rechazan de tan dilatados trechos, y hacen crecer notablemente la reflexion, y el ruído.

La consonancia no es mas que una mixtura de sonidos agudos, y graves, que impressionan suavemente el oído, assi como la impression desapacible se llama dissonancia. La consonancia, o harmonía consiste en que dos, o mas sonidos lleguen con tal proporcion al organo, que sus vibraciones, aunque designales en numero (esto es,

que

que mientras un sonido hace una, el otro haga dos, ò mas) sean no obstante, iguales en tiempo, ò duracion; es á saber, que à un tiempo empiecen, y al mismo tiempo acaben, porque de este modo, ni se perturban entre si, ni padece violencia el organo del oído. Pero al contrario, si son desiguales en tiempo; esto es, que en acabando una, aún prosigue la otra; y al aquietarse la menbrana auditoria de la primera, la segunda la distrae, padece molestia el organo.

Scept. Debaxo de estas idéas generales se explican en particular los phenomenos de la Musica, y los demás de

la naturaleza.

### DE EL OLOR.

Cartes. E L olor consiste en esluvios substanciales sulphureo-salinos, que exhalan de los cuerpos olotosos; y tocando la membrana interna de la nariz, (que tambien viste las porosidades del huesso Ethmoides) y exagitandola, segun la variedad de su sigura, excitan la sensa-

cion, que llamamos olfato.

Que los dichos efluvios deban ser sulphureo-salinos se prueba; pues todos los cuerpos que expiran particulas de esta naturaleza, tanto son mas, ò menos odoriferos, quanto constan, ò expiran mas, ò menos de estos corpusculos, ò quanto son mas,ò menos agudos,y actuosos. Por lo qual, los balsamos, resinas, polvora, y semejantes son de mucho olor; y al contrario la agua, (que no consta de estos principios) y las piedras,y metales (que no los exhalan) poco, ò nada huelen.

Estos halitos, ò vapores odoriferos no parece se distinguen de los corpusculos sápidos, sino en la mayor tenuidad: por esso los odoriferos obran à alguna distancia, y los sápidos necessitan para su accion immediato

contacto.

A esta hypothesis se acomodan todos los phenomenos del olfato: pues la rosa al amanecer; quando aún está bañada del rocio, y sus poros con el frio cerrados, apenas despide olor; pero assi que el Sol la calienta, y

N3

resolviendo la humedad del rocio, abre sus porosidades,

esparce copiosamente su vapor oloroso.

Tambien muchas cosas, que apenas huelen, por tener sus principios enredados, se buelven muy olorosas por medio de la fermentacion que las atenúa, y descerraja: y assi, el ambar, y algalia, que quietos expiran poco aromatico, si se restriegan, ò fermentan, despiden suavissimo olor. Tampoco el almizcle por si solo huele, pero rociado, y fermentado con algunas gotas de aguardiente de rosas, es olorosissimo. Otras cosas hay, que quando se pudren, huelen mejor que antes, porque las partes que antes por crasas molestaban el organo, sutilizadas despues por la putrefaccion, le impressionan agradablemente.

#### DE EL SABOR.

Cartes. El sabor de parte del objeto (assi como el olor, respecto del olsato) consiste en ciertos corpusculos, de tal modo figurados, que pueden, introduciendose en las porosidades del gusto, y en sus sibras, y no en otras, causar grata, ò molesta sensacion. Por esso los balsamos que tanto immutan la tunica de la nariz, aplicados al cutis, no le impressionan: y lo mismo, por la diversa configuracion, sucede en los demás sensibles, respecto de sus organos: pues la luz, que tanto mueve al ojo, no penetra al osdo: y el sonido, que tanto exagita la tela del timpano, no se insinua al olsato, sin poderse dár de esto otra mas congruente razon que la proporcion, ò desproporcion de los corpusculos sensibles con los poros de los sensorios.

Gasend. Por essa razon misma, mudada la disposicion del organo, aun sin mudarse cosa alguna de parte del objeto, se muda el sabor, porque se muda la proporcion: y assi al que está enfermo le parece amargo, lo que quando sano suzgaba dulce: y al habituado le parece suave el mismo vino, que reputaba por ingrato antes de habituarse.

Los Chimicos, con gravissimos fundamentos, pre-

tenden que la s sales son causa unica del sabor, pues nada hay sabroso de que no pueda extraerse sal, y que extraído el sal, no quede insipido. Ni hay cosa desabrida, que mezclandola algun sal, no se buelva sabrosa. Tambien lo confirma el que nada es gustable, que, ò no sea humedo, y trayga sus sales disueltas; ò no sea disoluble por la saliva, con cuya humedad extraídas sus sales, pueden insinuarse al organo del gusto.

Arist. Mi Aristoteles, impugnando à Democrito, defiende, que el sabor no puede consistir en la figura de los corpusculos; pues si assi suera, juzgaría mas de las figuras

el gusto, que la vista, o el racto.

Gasend. No es la question de las figuras tangibles, sino de aquellas minimas, è imperceptibles al tacto, que solo pueden inmutar al gusto, y de cuyo esecto éste solo sentido es legitimo Juez.

Arist. Pero las figuras no se contrarian; y los sabores (assi como las demás qualidades sensibles) tienen su con-

trariedad.

Gasend. Y quién impide, que lo agudo, y lo romo: lo giboso, y lo llano: lo liso, y lo aspero, puedan llamarse contrarios, tanto como lo dulce, y lo agrio: lo picante, y lo mantecoso: lo amargo, y lo desabrido?

Arist. Pero repára Aristoteles, que de figuras puede haver infinita variedad; y de sabores solo hay siete diferencias,

ò quando mas ocho.

Gasend. Tambien puede haver infinidad de sabores, como de figuras, pues cada cosa en su especie tiene su especifico sabor. Quién no vé que es diversa la dulzara en la miel, que en la leche, azucar, y frutas? Diversa la acedia en la guinda, vinagre, y membrillo? Y aunque todas se contienen debaxo de pocos generos, tambien las figuras están universalmente contenidas debaxo de no muchos.

Cartes. El numero vulgar de los sabores es de nueve, salado, mantecoso, dulce, picante, agrio, adstringente, acerbo, amargo, è insipido, (aunque éste no tanto es sabor, quanto carencia de él) comprehendidos todos en estos dos versos:

Sunt

Sunt salsus, pinguis, dulcisque, acidusque sapores,
Acer, & insipidus, austerus, acerbus, amarus.

De parte del objeto, el sabor consiste en las particulas sulphureas, y salinas, (aunque mas groseras, y crasas que en el olor) y de parte del organo, en la afeccion que percibe la lengua, y paladar por la accion de estos sensibles. El sabor picante parece se sunda en particulas sumamente agudas: el salado en rectangulas, cúbicas, ù ochavadas: el acido, y acerbo en mas, ò menos acutangulas, anzuelosas, y punzantes: el mantecoso en redondas, que no teniendo esquinas, tocan muy blandamente las papilas nerveas de la lengua: el amargo en corpusculos, que como unas pequeñas sierrecillas raen las sibras, y en cierto modo las descomponen: el adstringente en corpusculos, que como tenacillas las aprietan: y el dulce en redondos, que docilmente describas las aprietan: y el dulce en redondos, que como tenacillas las aprietan: y el dulce en redondos, que docilmente describas las aprietan:

iguales, hacen como cosquillas al gusto.

Sceptic. Nada es mas verisimil, considerando que los sabores (assi como los demás sentidos) son una especie de contacto, que el que consisten en la figura, y movimiento de las particulas de sus sensibles : pues assi como el cutis, segun la varia figura de los tangibles, discierne varias especies de tacto, distinguiendo lo que punza de lo que roe, rae, raspa, corta, ralla, magulla, sierra, taladra, comprime, tira, &c. assi podemos concebir, y debemos philosophar de los sabores, y olores, si bien como las figuras de los tales corpusculos no son manifiestas, solo hemos puesto nombre à las afecciones, que nos son patentes, y no à la accion de las figuras; que nos son ignotas. La particularidad de figura, que corresponde à cada sabor, es impossible saberse con certeza, porque en las cosas phisicas, adonde no llegan los sentidos, vacila la razon. Basta la probable explicacion que ha dado el señor Cartesiano: pues en algunos liquidos, v. gr. en el vinagre, llega á descubrir la vista, ayudada del Microscopio, las puntas agudas, con que hiere el gusto: y assi analogicamente debe discurrirse lo mismo en los demás sensibles.

#### DE EL CALOR.

Arist. Slete generos de contrarias qualidades tangibles contó Aristoteles; (Lib. 2. de Generation.) es à saber, calor, frialdad: bumedad, sequedad: gravedad, livedad: dureza, blandura: viscosidad, aridéz: lisura, aspereza: crasitud, y tenuidad.

Cartes. Le faltó contar la raridad, y densidad: la sirmeza, y liquidéz: el impulso: la virtud elastica, y otras, que tambien son tangibles. Demás, que la aridéz, y la sequedad

no sé en qué las distingue.

Arist. Como quiera que sea, de todas estas qualidades, las primeras son el calor, humedad, frialdad, y sequedad, porque de ellas nacen todas las otras: y de las quatro (segun nuestros Peripatheticos) el calor, y frio son las mas principales, y activas; y la humedad, y sequedad se llaman passivas.

El calor, segun Aristoteles, es el que congrega las cosas homogeneas, y separa las etherogeneas; v. gr. en el vino que cuece, el calor congrega lo puro del liquor, y segrega las

heces.

Cartes. Essa definicion no sièmpre se verifica, porque el calor las mas veces mezcla, y consunde las cosas etherogeneas, como se observa en la digestion del estomago, en los zumos que sermentan, y en los metales, que se derriten. Por el contrario, el frio suele separar las cosas etherogeneas, que estaban consundidas, y congregar las homogeneas, como se vé en los vapores homogeneos, y disgregados de un alambique, que con el frio se condensan, y juntan en sorma sensible de agua; y en la sangre, que dentro del cuerpo con el calor tiene unidas todas sus partes; y suera de él, quando se enfria, se separa lo etherogeneo, apartandose el suero de el crasamento.

Y assi, consistiendo el calor, segun nuestra idéa, en un acelerado movimiento de las particulas del cuerpo càlido, mas parece que es propriedad suya agitarlo, y consundirlo todo, entremezclando lo homogeneo con lo etherogeneo: assi como es proprio del frio, ni congregar, ni segregar las partes, sino todo fixarlo como lo encuentra, por lo qual el hielo quaxa el agua, lodo, pajas, y todo lo demás, en la disposicion que lo coge; y lo mismo hace con los metales, que todos los coagula en la situación que los halla, como se vé en la fundición de los cañones, y campanas.

Arist. De qualquier modo que sea, el calor es un acci-

dente, ò entidad absoluta, adherida al sugero.

Cartes. Essas entidades accidentales (segun lo que queda dicho) no solo parecen inutiles para explicar la naturaleza, sino impossibles de concebir, como queda esforzado.

Nuestro Descartes explica el calor por el acelerado movimiento de las particulas del tercer elemento, arrebatadas por el primero. Y no parece cabe duda, en que la naturaleza del calor consiste en un velocissimo perturbado movimiento de las insensibles particulas del cuerpo cálido: porque puesto éste movimiento, ò aumentado, ò disminuído, se pone, se aumenta, ò se disminuye el calor; y faltando el tal movimiento, el calor salta, como se experimenta en la agua hirviendo, el metal fundido, la llama, y los demás cuerpos: pues mantienen mas, ò menos éste acelerado movimiento, mientras se conservan mas, ò menos cálidos.

Esto se convence con el exemplo de las ruedas, pues ácia el exe, donde es mayor el choque, y velocidad del movimiento, conciben calor, y à veces llegan à encender-se. Tambien quando se sierra un madero, con solo el con-

tinuado ludir de la sierra, se calienta.

Que este movimiento debe ser perturbado (esto es, recto àcia diversas partes, y tumultuariamente reslexo de unas
partes àcia otras) se persuade con el exemplo del soplo, y
el aliento: pues si se echa el ayre de la boca directamente
apretados los labios, sale frio; pero abierta la boca, y
exhalando con perturbado, y turbulento movimiento,
sale caliente.

Sceptic. Quando un papel se calienta, ò una pluma, ò cuerda de vihuela se quema, observamos, que lo mismo

es calentarse, que empezar à retorcerse mas, ò menos, segun el grado de calor: luego parece que al calor le es essencial, ò á lo menos le es propriedad inseparable alguna especie de movimiento.

Gasend. Pero observamos, que hay sermentaciones frias, como la disolucion del coral, o la del albayalde en vinagre destilado, en que hay éste perturbado movimiento

de particulas; y con todo esso no hay calor.

Cartes. Essas se llaman sermentaciones frias, respectivamente à otras mas calientes, y à nuestro tacto; pero en todas hay algun calor, lo qual se prueba (porque puestos dos Thermometros, (que son estos yá vulgares instrumentos, que tienen los curiosos para medir los grados de calor) uno en un vaso lleno de vinagre destilado, y otro en otro lleno de vinagre, y albayalde, (quando estas materias empiezan à sermentar) el líquor de este segundo Thermometro sube mas alto que el otro, de la qual experiencia demonstrativamente se concluye, que en estas sermentaciones, que llamais frias, hay alguno, aunque muy remiso calor.

Gasend. Luego los cuerpos fluídos, como el agua, y azogue, (que segun vosotros, tienen sus particulas en agitado movimiento) estarán actualmente calientes, lo que

por experiencia consta ser falso.

Cartes. Ningun cuerpo fluído dexa de tener algun calor, aúnque respecto de nosotros parezca frio, y assi, la sangre de los peces, y tortugas no dexa de estár caliente, aunque por ser mas lento su movimiento, que el de nuestra sangre, la percibimos fria, al modo que el que entra en un baño de agua tibia, al primer encuentro la halla fria, porque las partes del agua movidas mas lentamente, que nuestra sangre, y humores, nos representan respectiva frialdad. Por esta comparacion con nuestro tacto, el ayre de las cuevas en Invierno parece caliente, y en Verano frio; no obstante, que el liquor del Thermometro casi todo el año se conserva en ellas en una misma altura, (digo casi todo el año, porque en Verano sube algo mas que en Invierno) lo qual convence, que todo el año las cuevas se conservan casi en un mismo

temple, porque están remotas de padecer las alteraciones del exterior ambiente: assi, pues, como al que viene de un lugar muy claro le parece tenebroso otro menos iluminado: assi al que viene de un lugar muy caliente, el menos caliente le parece frio.

Pudiera tambien decir, que para que haya calor sensible, no basta solo el perturbado movimiento de las partes de un cuerpo, si no es necessario que sea acelerado, y vehemente, para que pueda inmutar el organo sensitivo; y assi, el agua, y el azogue, cuyas particulas se mueven blandamente, reprimen la agitación de nuestros humores, de que se sigue, que el menor movimiento, y calor, suprimiendo al mayor, represente frialdad.

Gasend. Aun permitiendo que el calor consista en movimiento, mas parece consiste en movimiento gyrativo, ò vorticoso, que en el tumultuario, y perturbado, como se prueba en todas las fermentaciones, en quienes por esso hay calor, porque lo espirituoso que intenta libertarse, mueve remolinadamente las particulas crasas.

Cartes. El movimiento circular, ò de rotacion, suele tambien ser velóz, y perturbado; en el qual caso excita calor, por la celeridad, y perturbacion que incluye, no por el gyro, ò rotacion: y assi, el quemarse un leño por las particulas del suego, introducidas velozmente por sus poros, no tanto consiste en que destrozan, y rebuelven vorticosamente sus partes, principalmente las salinas, y resinosas, quanto en que las perturban, y desordenadamente àcia todos lados la arrebatan.

Gasend. Celebro la bondad del anteojo con que haveis visto todo esso, para poder discernir en la agitacion de tan menudissimas particulas el movimiento circular del perturbado. Nosotros mas sencillamente constituímos la essencia del calor, no en la desnuda, y solitaria qualidad Peripatetica, sino en ciertos átomos sutilissimos, redondos, y agilissimos, los quales con su primera accion calientan, despues queman, y continuandola, todo lo

consumen, y reducen à cenizas: pues por su tenuidad, y sutileza no hay cuerpo tan compacto, que no penetren: por su esphericidad se mueven, è introducen sin tropiezo, (aunque Platón los dió sigura pyramidál) y por su celeridad desvaratan, y trastornan rápidamente toda la compage, ò contextura de los mixtos.

De que se insiere, que considerado el calor, como una especial passion del tacto, (que es la que sentimos, y à quien hemos puesto este nombre) ni está en el suego, ni en los átomos, sino en nosotros mismos: y assi los tales átomos, o suego, mejor pueden llamarse calorissicos, que calientes, porque producen en nuestro sentido la afección de calor, que ellos, como insensibles, no son capaces de tener. Tambien puede considerarse la virtud de calentar en abstracto, como modo de la sustancia: o en concreto, que son los mismos átomos, en quanto con su bulto, sigura, y movimiento son capaces de entrar, penetrar, y dissolver à quantos cuerpos les ocurren.

Tambien se insiere, que el calor, y el fuego solo se diserencian segun mas, ò menos: pues qualquier grado remiso de este movimiento se llama calor; y al intensissimo, y supremo grado llamamos fuego. Y assi se vé, que al calor del Sol en el ambiente (quando por unirse sus rayos en un espejo, produce vehemente el esesto de su movimiento, disolviendo los combustibles) le apelli-

damos fuego.

Estos àtomos calorificos en cada cuerpo, ò se ponen en movimiento, solicitados de asuera por otros de su misma naturaleza, como quando el suego resucita los átomos igneos, intrincados en el leño, ò la llama los resucita en el aceyte, cera, y otros cuerpos pingues: ò por su proprio movimiento intestino, quando despues de muchos essuerzos, algunos átomos logran libertarse, los quales repelídos por otro cuerpo circunstante, ponen en libertad à los demás, como sucede en el trigo, heno, estiercol de palomas, y otras cosas, que de suyo se encienden, ò fermentan; y assi se explica la antiperistasis, ò circumobsistencia, quando por la circunvalacion del frio se aumen-

ta el calor, como se dice de las cuevas en Invierno, (aunque sin razon, como queda probado; pues el Thermometro demuestra, que en toda estacion están casi de un mismo temple) o por razon del exercicio, y restriego de dos cuerpos, que suscita los atomos calorisicos quietos: y esto se persuade, porque donde no hay los tales átomos igneos, v. gr. en el agua, por mas que esta se mueva, y exagite, si no se la introducen átomos igneos forasteros, por solo su movimiento, nunca concibe calor.

Debese advertir, que los átomos caloriferos, por su sutileza, globosidad, y movilidad, en nada mejor pueden contenerse, que entre las substancias pingues, y viscosas, cuyas tenaces particulas son mas aptas para reprimir sus intestinos movimientos; pero si algona causa externa descerraja su tenacidad, salen como en tropél, y esparcen vorazmente el incendio; por lo qual la gordura, ò parte sulphurea de los Entes suele llamarse materia descalor.

Sceptic. Que el calor, ò essencialmente es una especie de movimiento, ò le incluye como precisa circunstancia, parece innegable; pues la agua, quando demasiado se calienta, hierve: el aceyte salta: la polvora arruína los mas robustos edificios, y peñascos: por medio del calor, los cuerpos se arraran; los mixtos se disuelven; los elementos se evaporan, y buelan; los metales se sunden, y todo se mueve, y desfigura, hasta convertirse en ceniza: pues como nada de esto puede suceder sin movimiento, parece que esta determinada especie de movimiento es la mas clara idéa que podemos formar del calor. Que el tal movimiento sea rapidissimo, lo persuade lo voràz, y pronto de esta qualidad; (que por esso con razon se llama la primera de las activas) pero que sea vorticoso, ò turbulento, es moralmente impossible demonstrar, mientras los sutilissimos corpusculos calorificos no se sujetan al examen de nuestros sentidos; y si aun los atomos del agua (que son mas corpulentos) nos son imperceptibles, como percibirémos los sutilissimos del fuego?

Corpora sint, quam de quibus est liquor almus aquarum.

#### DE EL FRIO.

Arist. L OS Aristotelicos defendemos, que el frio es una qualidad, que congrega lo homogeneo, y ethe-

rogeneo.

Cartes. Esso yá quedó probado por falso; pues el frio, ni congrega, ni segrega lo homogeneo, ni lo etherogeneo, sino todo, ò junto, ò separado, consorme lo encuentra, lo comprime, y quaxa; y assi, si halla separadas las materias, (como si entre los metales halla incluídas piedras, ò leños, ò sobre el agua aceyte) no los congrega, y consunde, sino separados como los halla, los congela.

Y assi nosotros sostenemos, siendo el frio directamente te opuesto al calor) que su naturaleza consiste en una quietud respectiva, opuesta al movimiento, por el qual se constituye el calor; y assi los liquores sluídos, y calientes solo se distinguen de ellos mismos helados, en que las partes de los sluídos (y mucho mas quando están calientes) están en movimiento; y quando frios, o helados, están en respec-

tiva quietud.

Assi se explica, porque el ayre en las salas de marmol, ò ladrillo, sin colgaduras, ni esterados, parece mas frio, porque el movimiento intestino, è insensible del ayre, cayendo sobre las paredes, se disminuye mucho; y es, que las particulas solidissimas del marmol, y sus poros estrechos, no dán desahogo al movimiento perturbado que trae, antes le detienen; muy al contrario de la madera, lana, y estera, que siendo cuerpos compactos, dexan mas libre, y no refringen el movimiento intestino del ambiente; y assi, dán ocasion á que se sienta menos frio. La nieve, y hielo por esso excitan intensissimo frio en nosotros, porque casi suspenden el movimiento de nuestra sangre; y ellos por un modo de reaccion se derriten, porque nuestra misma sangre les participa mucho del movimiento que ella pierde.

Ga-

Gasend. El frio consiste en unos átomos frigoriferos, que se deben suponer pyramidales, o tetrahedricos; (esto es, de quatro caras, que forman otros quatro llanos triangulos) y aunque, segun Epicuro, los tales triangulos puedan ser escalenos, (esto es, de angulos, y areas desiguales) parece que mas probablemente deben ser acutangulos: (esto es, de lados, y areas iguales) assi, pues, como el frio es opuesto al calor, assi los átomos frigoriferos son opuestos à los caloriferos; pues por lo que toca à la cantidad, estos tetrahedricos pueden ser mayores que los esphericos, si el tetrabedron ( ò pyramide quadrada ) se circunscribe al circulo. Por lo que toca à la figura, ninguna hay mas opuesta à la elpherica, que la angulosa. Por el movimiento, ningun cuerpo es mas inepto para él, que el tetrahedico, pues tiene todas las razones de ineptitud, que se atribuyen al cúbico, porque enredado por sus esquinas, y angulos entre los demás àto-mos, es el mas dificil à desprenderse por su intestino movimiento.

Por razon de esta figura angulosa, tambien el frio punza, penetra, y como quema; y aunque los átomos igneos esphericos penetran, y punzan, no tanto es por su figura, quanto por su suma sutileza, pues cada globuli-llo de ellos es mas ténue que la mas sutil punta del pyrami-

de frigorifero.

En nuestra hypothesis se explica por qué quando tenemos las manos muy frias, para calentarlas sin dolor, ni violencia, no aplicamos calor suerte, pues entrando en gran copia los átomos igneos para expeler los frios, violentamente punzarian, y dilacerarian las partes sensitivas en contrario, à que se seguiria la total subversion de su textura, y de aquí dolor, y à veces gangrena, y corrupcion, como se vé por experiencia.

Esta figura angulosa tetra, hexa, ù octahedrica, es la mas proporcionada para comprimir, y repeler, como lo hace el frio; por esso el alumbre, nitro, y demás sales angulosas, son astringentes; pues quantas mas esquinas, y angulos, por tantas mas partes tocan, y se

m-

intrincan con los cuerpos, y quanto mas intrincadas, y asidas, tanto mas constrictivas. o ofoli le to adob alm en

Aqui puede preguntarse si hay elemento, que sea fumo receptàculo de los átomos frios, como el fuego lo es de los átomos calientes: Los Aristotelicos dicen, que éste elemento es el agua, à la qual suponen fria en sumo, y bumeda casi en sumo. Pero sin duda es falso, pues la agua no mata al fuego por fria, lo qual se conoce en que no menos le mata, aunque esté abrasando; y si por su naturaleza sucra fria en sumo, cómo, sin perder su forma, pudiera llegar à tal alteracion de calor, que hierbe, y quema una mano? Y á tal alteracion de sequedad, que el hielo la pone del todo se-

ca, y firme?

Scept. Que el frio no consista desnudamente en la quietud de las partes de un cuerpo, parece cierto, pues quando se aplica nieve á una garrafa de vidrio llena de agua, estando interpuesto el vidrio de suyo solidissimo, y firme, la quietud de las partes de la nieve no pudiera traspassar, y aquietar las particulas del agua, à las quales inmediatamente no toca: luego es precilo concebir, que por los estrechissimos poros del vidrio penetran algunos sutiles corpusculos nitrosos frigoriferos, que fixan el movimiento de las partes del agua, y assi la enfrian: por esso el hielo mezclado con sal, o salitre hace mas pronto su esecto, porque de la mezcla de ambos se difunden por entre el vidrio mas espiritus salinos frigorisicos. Por esso quando la agua se hiela, abulta mas, (tanto, que una escopeta llena de agua, y bien atacada, y expuesta al hielo, rebienta) porque estos corpusculos frigorificos metidos en los poros del agua, la hinchan, y hacen ocupar mas lugar. Fuera de que herizadas por estos corpufculos rígidos las particulas del agua, y perdida su ordinaria docilidad, no se ajustan tan bien entre si; y assi ocupan mayor espacio. Por esso el viento Aquilonar, aunque venga movido vorticosa, ò perturbadamente (como en los torbellinos, en que se vé remolinear velocissimamente) no obstante, viene siempre frio, porque de aquellos Climas Septentrionales trae conconfigo embebido muho de este sal nitroso; y en las tierras mas debaxo del Polo es tanta la copia de este nitro, que en la Spitzberga no puede arder el suego; y assi, en Invierno no pueden conservarse los hombres: luego no consiste el frio en sola la quietud opuesta al movimiento perturba-

do de las particulas de un Ente.

Pero ni por esso tengo por verisimil con los Gasendistas, que el frio se constituye formalmente por estos atomos frigoriferos, pues confunden la causa con el esecto. En mi sentir, la frialdad expressa es la sensacion de frio, y esta solo está en el tacto. La impressa es el desecto de agitacion en las particulas de un cuerpo directamente opuesto al movimiento, que induce el calor. Y la causa de esta quietud (en que constituye el frio Cartesio) son los átomos frigoriferos de Gasendo: assi quedan conciliadas las opiniones de todos, y explicables todos los phenomenos, que del frio, y calor observamos, como constará adelante.

#### DELA HUMEDAD, Y FLUXIbilidad.

Aristot. Nuestro Aristoteles tiene por lo mismo à lo bumedo, que à lo stuido, à stuxible, y uno, y otro dice, que es aquello que dissilmente se contiene en

sus terminos, y facilmente en los agenos.

Cartes. El, y vosotros confundis dos cosas, entre quienes hay gran diferencia: pues todo cuerpo humedo es liquido, pero no todo liquido es humedo; y assi la llama, v. gr. y el humo son liquidos, como que se acomodan à qualquier termino ageno, y con todo esso no son humedos, sino secos, como confessais vosotros mismos.

Humedo, pues, es aquello, que penetrando las porosidades de otros cuerpos, y asiendose à ellos, los reblandece, y moja, como el agua, cuyas particulas largas, delgadas, y flexibles penetran los poros, v. gr. del lienzo, y assi le asloxan, y humedecen. Y si estas partes hume-

das,

das, y blandas son mas gruessas, ramosas, y tenazmente capaces de enredarse, como las del aceyte, pringue, y

gomas, se llaman viscosas.

La fluxibilidad de los cuerpos consiste en la pequenéz, è igual figura de sus particulas, y en el movimiento perturbado en que los conserva la materia etherea: pues por esso se distinguen los Entes fluidos de los secos, y firmes, porque la tenuidad de sus corpusculos los hace mas facilmente mobles : su figura igual conduce para su expedicion, y para que no facilmente se enreden, ( y por esso los metales, cuyas particulas son uniformes, se derriten; y la piedra, ò tierra no) y la agitacion de la materia etherea sirve para tenerlos en perpetuo movimiento, ò fluor, lo qual al contrario sucede en los secos, y firmes, sin que haya otra razon, para que una onza de sal se desate al instante en un estanque de agua, sino el continuo movimiento en que están los cuerpos liquidos, pues assi amassan, y distribuyen luego al pun-to el disolvendo en el disolvente. Fuera de esto vér, que con solo el movimiento que introduce el suego se liquidan los metales, es argumento suficiente para persuadir, que la fluxibilidad pende de la continua perturbada agitacion. Debo advertir, que en un rio, fuera del torrente total con que todo él camina al Mar, hay el movimiento de fluxibilidad en sus particulas, con que ácia todos lados están particularmente agitadas por la materia etherea.

Arist. Segun lo que haveis dicho, del mismo modo confundis lo cálido con lo sluído, que nos atribuís la confusion de lo humedo con lo liquido; pues al calor, y al sluor los constituís por el movimiento perturbado de sus particulas.

Cartes. Es cierto, que no hay cuerpo liquido, que no sea cálido, aunque respecto de nuestros sentidos alguna

vez parezca frio.

Arist. Pero hay cuerpos duros, y sólidos, que son calentissimos, como un hierro, ò carbon encendido, y el sal de fresno, y la cal, que sirven para causticos: luego hay gran diferencia de lo cálido á lo sluído.

) 2

Car-

quanto duros, sino en quanto por entre sus poros discurren tumultuadas inumerables particulas igneas, las quales son por consiguiente sluídas.

Gasend. Si lo liquido consistiera en el movimiento perturbado de las partes, los cuerpos liquidos no sueran tan facilmente divisibles, porque aquel perturbado movimien-

to se opusiera à la division.

Cartes. Como las particulas de los cuerpos liquidos son tan ténues, y desatadas entre sí, no es tal su movimiento, que pueda resistir al impulso de los cuerpos mayores, como sucede à los cuerpos duros, cuyas partes estando quietas, y entre sí enredadas, resisten à qualquier conato, sino es que sea muy violento.

Gasend. Tampoco parece que la materia etherea puede ser la causa del movimiento actual de las cosas liquidas, porque siendo esta materia tan sutil, fluirá sin tropiezo por

sus poros, y assi no hará impetu en ellas.

las mas ténues, es cierto que todo lo penetran, como pretende el argumento; pero las mas crasas no tan facilmente fluyen, sin que tropiecen con los corpusculos del liqui-

do, y los mantengan en perturbacion.

Gasend. Por huir todos estos escollos, nosotros defendemos, que la fluxibilidad nace de que los àtomos, ò particulas de que se compone el cuerpo fluido, teniendo vacuolos interpuestos, están de tal modo divorciadas, que pueden reciprocamente moverse, ò rebolverse al rededor de sus continuas superficies, al modo que en un monton de trigo cada grano se puede mover al rededor de sus vecinos : y assi todo el monton se puede derramar, y llenar, ò acomodarse à la figura de qualquier medida, ò vaso. Lo mismo se concibe en la arena menuda, y sutil polvo, capaces de derramarse, y contenerse en termino ageno: con que no es dificil concebir que assi suceda en la agua, con la diferencia de que los átomos del agua son incomparablemente menores, y sus espacios intermedios, sin comparacion, mas estrechos, è invisibles que los del mas sutil polvo, ò arena, por lo qual Care

qual forman un cuerpo liquido, al parecer continuo; y por lo mismo se debe sospechar, que fluye, y se acomoda à la figura de qualquier vaso. Esto se puede dàr à entender con exemplos ; pues si se compara un monton de piedras con otro de nueces, y éste con otro de trigo, y el de trigo con otro de arena, o ceniza, se verá, que quanto cada particula, y espacio interpuesto son menores, tanto aquel monton parece mas continuo, ò menos interrupto: con que considerando los àtomos, y vacuolos del agua sumamente menores, que los de estorros cuerpos, y suera de todo examen de la vista mas perspicaz, es de creer, que por esso representan un cuerpo totalmente, al parecer, continuo, y fluxible.

Hagamos otra consideracion en los metales. Si se calcinan con agua fuerte, y reducen à un polvo impalpable, fluyen como la arena, y pueden servir en los Reloxes; pero porque aun cada grano de ellos no está extremamente resuelto en sus mas menudas particulas, por esso, si despues se derriten, el fuego las desinenuza mas, y reduce estos Entes durissimos à ser fluxibles, y sensiblemente continuos, como el agua. Lo mismo se debe discurrir del ayre, la llama, y demás liquidos, cuyas particulas no es menefter que estén en actual movimiento, sino en potencial; esto es, que estén contiguas, desociables, mobles, acomoda-

bles, y al parecer continuas.

Sceptic. Tengo por mas probable la opinion de Gasendo, por ser mas simple, y no menos inteligible. La pronta disolucion de la sal en toda una cantidad de agua, que es el fuerte argumento de los Cartesianos, facilmente se satisface; pues ésta disolucion puede atribuírse à la gravedad de la misma sal, que resvalando de unos átomos de agua yá cargados, en otros libres, ella por sí se reparte: pues no està demonstrado, que sea esecto del movimiento del agua, lo que puede ser esecto del movimiento de ponde-

es, porque no haviendo fuerza que equilibre dentro, es

muy arduo vencer la prefion que hace fuera la materia

rosidad en la misma sal.

-5H

furil, y el avec ambienie."

qual forman au cuerpo liquido, al parecer continuo;

### DE LA SEQUEDAD, Y FIRMEZA.

Aristot. TUestros Peripateticos, univocando lo seco con lo firme, y solido, dicen, es lo que facilmente se contiene en sus terminos, y dificilmente en los agenos.

Cartes. Con que la llama, polvo sutil, ò ceniza impalpable, no feran secos, porque facilmente se ajustan al termino que se les dá: pues la llama se ajusta al ambiente que la rodéa, y la ceniza al vaso que la contiene. Cierto que vuestro systéma Philosophico está hecho con muy

superficial reflexion.

Nuestro Cartesio refunde la sequedad, ò sirmeza de da haver otro mas eficaz vinculo que las apriete que su mismo sossiego; pero como la quietud es pura carencia de movimiento, y la carencia no puede ser activa, ni positivamente resistente, algunos mas finos Cartesianos, para componer la dureza, y fuerza de los cuerpos firmes, han purificado la hypothesis, defendiendo que la firmeza, ò qualidad opuesta à la fluxibilidad, no solo consiste en la quierud de las particulas, sino en el impulso de la materia sutil que las comprime, y afianza: pues un diamante, v. gr. puesto quieto sobre una tabla lifa, al menor impulso de qualquiera otra piedrezuela se aparta : luego él tambien pudiera facilmente dividirse por medio, si toda su sirmeza consistiera en la quietud de sus partes : luego es menester recurrir à la materia sutil, que está comprimiendo todos los cuerpos duros; y se confirma con una experiencia, pues si de un globo concavo, dividido en dos emispherios, y despues pegados con cera, se saca con la maquina pneumatica el ayre incluído, apenas con la fuerza de ocho cavallos (tirando quatro de cada lado) se pueden separar los tales medios globos; y es, porque no haviendo fuerza que equilibre dentro, es muy arduo vencer la presion que hace suera la materia sutil, y el ayre ambiente.

Scept. Con que el que pueda vencer la presion que

ha-

hace la atmosphera, podrá vencer la resistencia del cuerpo mas firme, y duro; y assi con esta misma fuerza de ocho cavallos, podrà partir un diamante, un peñasco, ò una barra de azero. Demás, que la materia sutil traspassar, y penetra, segun vuestra opinion, por los poros de los cuerpos mas firmes: luego no puede hacer impetu en ellos para afianzarlos; pues lo que ha de apretar, debe hallar resistencia, para no transcender, ò traspassar el cuerpo à nadie ba dicho que es hameda , lino fora : lo assirque naiup

Gasend. Anadese, que si la firmeza, y dureza de los Entes dependiera de essa materia sutil que los cerca, tan facil sería separar en dos mitades una bola entera de marmol,

como si estuviera yá partida, y solo pegada.

Cartes. Distingo: tan facil sería dividirla entera, como partida, con un movimiento perpendicular, y marematicamente opuesto à la división, concedo: con un movimiento paralelo, ii obliquo, niego: pues entonces no todo un medio globo se apartara à un tiempo del otro, sino poco à poco, dando por un lado entrada à la materia sutilibili

Gasend. De aqui colegireis los embarazos que encontrais, por no admitir los átomos insectiles, y hacer la materia siempre divisible: Por esso nosotros constituímos la solidez, ò firmeza de los cuerpos, en que los átomos, ò particulas minimas de que consta el cuerpo firme, de tal modo están prendidas, y enredadas, que ni pueden en sí dividirse, ni facilmente una de otra derenlazarfe, por no haver espacios idoneos para el agente; que ha de dividirlas: y assi, la suma solidéz de los àtomos es el cierto fundamento de la firmeza de los cuerpos.

Este estrecho vinculo puede ser por tres causas: La primera, porque los tales atomos estén figurados à modo de anzuelos, y assi mutuamente se aprisionen, è impidan la libertad de moverse. La segunda, por la introduccion de otros estraños átomos, que por su figura enlazan, y fixan los otros, que antes acaso eran movibles. ocupando los espacillos en que podian rebolverse, como sucede con el quaxo, y la leche. La tercera, por la exclusion de algunos àtomos, que con su revolucion turbaban la quietud de los otros, como se observa en los

04

metales derretidos, que assi que exhalan las particulas igneas, que los mantenian en movimiento, buelven à endurecerse como antes : tambien evaporada la agua, que tenia disuelta la sal, ella se quaxa, y forma otra vez un cuerpo sólido, oq sol toq , nornigo cuisuv nugsi , amonso

De lo dicho se infiere, que la humedad es una especie de fluxibilidad, y que todo humedo es liquido, pero no todo liquido es humedo: pues la llama es liquida, y nadie ha dicho que es humeda, sino seca: los metales derretidos, y el azogue no son humedos, porque no mojan, (esto es, no dexan particulas, ò introducidas, ò pegadas, que reblandezcan al cuerpo que tocan ) y con todo esso como fi estuviera ya partida, y folo pegada .soliupil nol

Infierefe tambien, que la sequedad es solo privacion de humedad; (pues por seco solo entendemos lo que está privado de humor) ésta humedad, ò es magra, ò es aquofa; o pingue, y aceytosa: la primera es facilmente resoluble: la segunda consta de átomos mas enredosos, y assi se refuelve, y despega con mucha dificultad, y solo por medio

de sales saponarias, è incindentes, como yá se dixo. trais, por no admirir los atomos infectiles, y hacer la ma-

# DE LA RARIDAD, DENSIDAD,

lisura, aspereza, dureza, blandura, chan prendaub y chabiasque, sianeraquent dividure, ni facilmentenna de otra babilita de dividirlas: y alsi, ia cios idoneos para el agen chabilita de dividirlas: y alsi, ia

Arist. T O raro en nuestra opinion, es lo que debaxo de grande extension tiene poca materia: y lo denso al contrario, lo que tiene mucha materia, debaxo de corta dido de anzuelos, y alsi mutuamente le aprilionen non nomem

funa folidéz de los atomos es el vierto fiandamento de la

Gasend. Segun vuestra explicacion, en la rarefaccion una misma parte de materia esta bilocada en dos partes de espacio: y en la condensacion, dos partes de materia están

penetradas en un espacio mismo.

Cartes. La rasidad es una dilatacion de las particulas de un cuerpo, que sucede por la introduccion de alguna otra materia mas sutil : y la densidad es una compresion de las par-4300

partes, por la salida de alguna mas sutil, que las tenia am-

pliadas.

Gasend. Nosotros, que admitimos los vacíos sembrados entre los átomos, y que à cada particula de cuerpo la corresponde su debido espacio, segun el momento de su bulto, sin que pueda ocupar mas, por ser impossible estàr un cuerpo en dos lugares, ni recogerse en menos ( porque esto sería penetrarse dos moleculas en un mismo espacio) sostenemos, que la rarefaccion no es mas que una mayor separacion de los átomos de un cuerpo, por la interposicion de mayor numero , ò mayor ampliacion de vacuolos. De que se infiere, que lo material de qualquier cuerpo, aora sea rarefacto, aora condensado, siempre ocupa el mismo espacio; y solo, segun el vulgar modo de concebir, parece ocupa mas, por los mas, o mayores huecos que incluye, los quales se consideran como partes de bulto, por estár incluídos debaxo de la comun, y externa superficie del todo, al modo que una Ciudad no solo se mide, y reputa por las casas, palacios, y paredes, sino tambien por los jardines, plazas, y calles, en quanto son unos vacios contenidos debaxo de la muralla exterior, y geogria mente don los blandos, los qubabuid al lab numbos

cidad, hay un sumo silencio entre nuestros Philosophos.

Gartef. Todo lo dexaron al discreto Lector.

Gasend. La lisura, y aspereza son qualidades, que pertenecen à la superficie; pero como nada hay exquisitamente continuo sino el átomo, toda superficie compuesta de
muchos átomos es desigual, y aspera, por quanto debe
tener interpuestos espacios que la desigualen; y assi solo puede haver superficie lisa, respecto à nuestros sentidos, que como son torpes, no perciben las desigualdades, quando son minimas, è insensibles. Esta es la razon, porque el filo de una navaja; que à la vista, y tacto
parece muy liso, mirado con un Microscopio, se vé tan
aspero como una sierra: pues el instrumento, ò piedra
por donde se amolò, siendo compuesto de varios granos,
ó moleculas, y de varios huecos, no pudo dexar de im-

pri-

primirle varios hoyuelos, y sulcos: el mismo papel mas alisado, y pulido, mirado con un Engiscopio, se vé desigualissimo, y las letras escritas en él se observan llenas de inumerables interrupciones : luego folo hay lifura, y afpereza, respecto à nuestro racto, ò vista, que consiste en la igual, ò desigual superficie, que suaviza, ò exaspera el organo.

Scept. Especialmente el tacto, pues lo liso, y aspero, como tales, pertenecen privativamente à este sentido.

Passando à la blandura, y dureza de los cuerpos, tambien estas son qualidades tangibles, que pertenecen à la su-

perficie.

Arist. Aristoteles enseño, que lo blando es lo que cede de la superficie en si mismo : y lo duro, lo que no cede ; esto es, que lo blando tiene menos fuerza para resistir al tacto, que el tacto para comprimirlo: y lo duro al contrario. Dicese reder en si mismo, por lo qual la agua no se puede llamar rigurosamente blanda, porque no se retira en sí misma à lo profundo de su superficie, sino cede à los lados, (y lo mismo los demás liquidos) equilibrandose con la demás aguas no como suelen hacer los cuerpos dóciles, y sólidos, que propriamente son los blandos, los quales no rebosan, sino se retiran en sí, quedando mas baxos, por donde los aprietan, como la lana, massa, &c.

Cartes. La blandura depende de algun cuerpo mas ténue, que incluido en los poros de otro, huye la compresion: y assi la lana escarmenada, que incluye mucho avre, es blanda; y la apelmazada, cuyas fibras se tocan mas in-

mediatamente, se pone dura.

Scept. Y esse ultimo cuerpo mas ténue, que debe re-Ilenar las porofidades de los orros, será durissimo, como que no hay otro cuerpo mas ténue, que llene las suyas : y no pudiendo haver vacio, segun vosotros, es preciso, conforme à vueltra idéa, que sea sumamente denso, y duro. Aora bien, todo aquel cuerpo, cuyas porosidades él ocupe, será tambien duro, como que estará relleno de otro cuerpo sumamente duro, y éste hará duro al otro, y élte al otros y assi por retrogradacion se arguye, que

no puede haver cuerpo blando, porque todos estarán rellenos de cuerpos duros, lo qual es contra la experiencia.

Gasend. Por esso los Gasendistas, supuesta la dureza, y solidéz de los átomos, y los vacios intermedios, decimos, que el cuerpo duro es, cuya contextura de átomos es mas maziza; y el blando, el que (aunque consta de átomos solidos) tiene mezclados muchos huequecillos, adonde se retiran comprimidas sus particulas, y echan suera qualquier otro cuerpo menos resistente, cediendo slexiblemente al tasto.

Scept. Baste: passemos à otra cosa.

Gasend. Lo transparente, diaphano, o perspicuo, es aquello, que no obsta el passo à los rayos de luz, y assi interpuesto no impide la vista: y lo opaco al contrario. De aquí se infiere, que qualquiera cosa tanto es mas transparente, quanto mas rara; esto es, quanto riene mas espacios vacios, que no se opongan á los rayos de luz. Y se insiere, que como todo cuerpo consta de átomos macizos, ninguno puede ser sumamente diaphano : assi como ni puede ser sumamente opaco, porque mas, ò menos todos constan de pequeños vacíos: y assi no hay cuerpo tan opaco; que reducido à suma tenuidad, no adquiera alguna transparencia, como se observa en un leño, piedra, ò asta, que adelgazados adquieren diaphanidad. No obstante, la transparencia no sigue à la tenuidad, (sino que se suponga igualdad en la contextura, ò disposicion de los poros; o vacuos) pues un papel, o una esponja son delgados, y opacos, y un cristal es gruesto, y transparente: la causa de esto es, que si los poros, o vacuos de un cuerpo rectamente se corresponden, aunque sea muy denso, dexa passar la especie à la vista ; pero si no corresponden rectos, sino contrapuestos los atomos con los vacios, entonces, aunque el cuerpo sea muy ténue, nada se trasluce por él; y assi un pan de oro, v. gr. aunque tan ligero, es muy opaco, porque sobre que tiene pocos poros, sin duda los tiene contrapuestos à las moléculas, y no en rectitud, como debia ser, para que passassen los rayos al ojo. El papel tiene confuso su texido, y lo mismo la esponja, por esso son obscuros; pero el vidrio por la ordenada, y recta textura de poros, que le taladró el fnego al fabricarle, (aunque denfo) siempre es perspicuo.

Esto se explica con el exemplo de la niebla, pues por entre ella, à corta distancia vemos distintamente los objetos, porque en tan corto espacio, aún hay rectos caminos por donde passen las especies à los ojos; pero quanta mayor la distancia, tanto menos se vé, porque unos, à otros corpufculos nebulosos se interponen à los intermedios vacuos, y cierran el passo à las especies, hasta que de muy lexos del todo se impide la vitta. Con este exemplo se concibe la diaphanidad del vidrio, el qual tambien puede ser tan recio, que impedida à mucha distancia la ordenada, y recta posicion de sus sólidos, y vacíos, se buelva opaco, pues de trecho à trecho, ya estos, yá aquellos poros, se tapan, por los corpusculos, que successivamente se van interponiendo. Con lo dicho está dada la razon, porque el cristal es mas perspicuo que el vidrio ordinario: y es, porque éste tiene los poros menos ordenados, y rectos, y las moleculas mas grofferas : la agua mas que el cristal : la niebla que la agua: y el ayre que la niebla: todo lo qual consiste en la situacion, y postura que toman los átomos en la generacion de los Entes: pues del plomo, plata, y antimonio, (cuerpos densissimos ) segun la disposicion que dà el suego à sus moleculas, y poros, forman los Chimicos una especie de vidrio; y con el mismo suego, mudada la tal disposicion, se buelven à convertir en su especie : la agua transparente, quaxandose en nieve, se hace opaca : y el hielo, y vidrio, que son diaphanos, reducidos à polvo, pierden su transdeploy doxy contrate especie aclas without a pero familia

Vamos aora à lo ductil, à correoso, que es una especie de blandura, opuesta à la rigidéz, que es una especie derdureza. W, one sheney on ists will now on being all to

La correosidad, o ductilidad es una qualidad, por la qual los cuerpos son capaces de reducirse à tan imponderable tenuidad, que un solo grano de oro, v. gr. tirado en hilo, se estiende à la longitud de quatrocientos

pies: y por consiguiente, una onza puede alargarse hasta docientos trece mil y quatrocientos, que parece cosa increible. Las causas de tan insigne ductilidad son lo compacto del mismo oro: la suma tenuidad de sus átomos, ò particulas, y la muchedumbre de eslabones, ò enlaces, con que están travadas. Lo compacto subministra mucho numero de partes, que pueden ampliarse en longitud, mermando de profundidad. Lo ténue hace que pueda adelgazarse sumamente. La multitud de enlaces es causa de que, batida aquella massa corpulenta, no llegue del todo à desunirse, pues el mismo golpe, que desprende un átomo de otro, le hace agarrar de otro diferente; y assi se conserva su asimiento hasta una suma tenuidad, al modo que el que desembuelve muchos anzuelillos de alambre, ò desenreda una madeja, con el mismo movimiento que desenlaza una fibra, enreda otra. Assi tambien se entiende la causa, porque el oro no es capáz de volar en la copela, y al mas cruel fuego fe mantiene fixo, è incorruptible. Por el contrario los cuerpos, cuyos átomos tienen pocos de estos eslaboncillos, como el vidrio, y barro cocido, son quebradizos, y al menor golpe faltan.

Scept. No prosigais, pues lo dicho es suficiente para entender la idéa que forman de essas qualidades los Philo-sophos curpusculares; y assi, haviendo hablado de la gravedad, y levedad en el passado Dialogo, y de la virtud elastica, quando se trató de la naturaleza del ayre, solo resta hablar de las qualidades (que las comunes Escuelas llaman

ocultas) para dár fin à este coloquio.

## DE LAS QUALIDADES OCULTAS.

orros animales venenofos, infigionan por las particulas

Scept. Inguna qualidad hay (aun de las que el Vulgo de los l'hilosophos llama manissestas) que no se pueda contar entre las que llaman ocultas, pues de las mas claras, y sensibles, como el calor, solo vén el esecto; pero la causa, o modo de obrar (bien instado) le ignoran. ¿ Qué qualidad mas manissesta, que la calesactiva

del

del fuego? Tocamos el efecto del calor, y no se nos oculta el fuego, que es su causa? Pero de este modo tambien vemos el efecto de la atraccion del hierro por el imán, y sabemos, que el imán es la causa de esta traccion. Pues por qué no se llama tambien esta virtud magnetica qualidad manifiesta? O si se dice oculta, (porque ni sabemos el modo, ni los instrumentos con que se executa esta traccion magnetica) por qué à la virtud calefactiva no se la llama tambien oculta, quando no menos ignoramos el modo cómo se celebra la calefaccion ? Y en uno, y otro caso, lo mas que hacemos es discurrir con probabilidad.

Ni vale reforzar esta voz qualidades ocultas con las otras simpatia, y antipatia, que aunque suenan mas, valen lo mismo; pues los mismos que las profieren, si ingenuamente quieren confessar lo que les dicta su conciencia, solo saben que ignoran su significado especifico, y que han sido politicamente inventadas para embozar delante del Vulgo la ignorancia. En esto hay poco que detenerse, pues convenció esta materia con la valentía que merece, y acostumbra nuestro Rmo. P. M. Fr. Benito Feyjoó en su Theatro Critico. (Tom. 3. Discurs. 3. Sym-

path. y Antipath.)

Cartes. Todas las qualidades que se denominan ocultas, nacen, ò de efluvios sustanciales imperceptibles, ò de las qualidades generales de la materia : es à saber, del movimiento, quietud, figura, y sitio de sus particulas: pues el polvo simpatico, y los remedios amuletos curan por los efluvios que despiden : la cantarida, tarantela, y otros animales venenosos, inficionan por las particulas invisibles coagulantes, ò corrosivas, que introducen en nuestros humores : el mercurio mata las lombrices. por los halitos insensibles que expira : los purgantes mueven el vientre, ò por la sutileza, y movimiento de sus corpusculos, ò por la laxidad que inducen en nuestras fibras intestinales, ò por la irritacion que en ellas causan; y si la hacen superior, excitan vomito: si se actuan, y desprenden mas abaxo (ácia el conducto colidoco) purgan cólera, y limpha pancreatica: si hacen sacudir la mucosidad de los intestinos, purgan slegma: si son suertes, y superpurgantes, royendo los vasos venosos, sacan sangre; y à esto se reduce toda la familiaridad de sustancia, in oculta simpatía de los purgantes con los humores. Las tintas magicas, o simpaticas, que unas borran à otras, y otras las descubren, obran por la varia configuracion de sus particulas, como consta de la diversidad de tinturas, que resultan por la mezcla de varios liquidos, segun se dixo tratando del color. En sin, serían menester muchos volumenes, para reducir à explicacion en nuestra hypothesis los admirables verdaderos phenomenos, que se observan, y atribuyen à qualidad oculta: y faltaría papel, si se incluyeran los inciertos, y aun engañosos, que son tantos, quantos ha podido inventar la simpleza, y malicia, y

aceptar la ligereza, y credulidad.

Scept. El Camaleon, que es un animal bien pequeño, con la lengua, à distancia casi de un palmo, caza una mosca con tal celeridad, y certidumbre, que lo mismo es tocarla, que quedar seguramente asida, è introducida en su fauce: la causa es ser la lengueta larga, en la punta algo corva, y bañada de una saliva viscidissima, en que como en cola, ò liga se pega tenazmente la mosca. Hagase aora una reflexion: si la tal lengua, ù organo de la traccion en este animal fuera imperceptible, se diría viendo el esecto, y no percibiendo el instrumento con que se hacía, que la traccion de la mosca era por qualidad oculta, ò simpatica: pues sin duda la traccion del succino, y otras sustancias electricas, se hacen mediante organillos mecanicos, ò efluvios reversivos, y como anzuelos espirales, que porque nos son insensibles, los llamamos ocultos; y con razon: assi no llamaramos manifiestos à los que nada son mas

de la cierra c. y faien por otro a pares efters effers effers a part

#### DE LA VIRTUD MAGNETICA.

Cartes. El Imán (que los Latinos llaman Magnes, de la Provincia Magnesia, de donde se saca) es una piedra tan prodigiosa por su virtud, como vil, y despreciable por su colorido, y apariencia. Observase en ella, que atrae poderosamente al hierro, á proporcion de su magnitud; y que suspendida libre, siempre mira à los polos del Mundo. De modo, que el linán, como si suera una pequema tierra, parece tiene sus polos, Meridiano, y Equatuor. Por el descubrimiento de esta virtud se halló la aguja de marear: pues por su inclinacion al polo conocen los Navegantes en qué situacion, ò altura de él se hallan. Tambien tiene poder de comunicar su virtud à otro bierro, que

esté tocado à ella.

Todos estos maravillosos esectos atribuyen los Peripateticos à qualidad oculta, tan digna de admirar, como impossible de saber. Cartesio explica todo esto por cierta materia estriada, que circula rapidamente al rededor de la tierra, recurriendo desde un polo al otro por el centro. Hugenio Hagense lo atribuye à ciertos efluvios, que salen de la tierra, los quales hallando mas facil passo por los poros del Imán desde un polo suyo al otro, que por las porosidades del ayre son causa de tan admirables phenomenos. De estos dos polos del Imán, à uno le llama de entrada, y à otro de salida, porque supone las fibras del Imán dispuestas como valbulas, que ácia un lado, y à pelo se abren, y dexan passo à los dichos efluvios; pero ácia otro, ò à contrapelo se cierran, y le impiden. (Vease A. Polo de salida. B. Polo de entrada en la figura adjunta.)

Es, pues, muy probable, que la direccion del Imán ácia el polo proviene de efluvios sustanciales insensibles, que con perpetua circulacion entran por un polo de la tierra, y salen por otro: pues estos esluvios, para buscar facil passo por las porosidades del Imán, le obligan à ponerse directo, y de tal modo, que correspondan

paralelas al exe, ò polo de la tierra, (y lo milino hacen con el hierro, que por estàr tocado, está configurado con el imán, lo qual se persuade, porque quando està caliente el hierro, y por consiguiente mas dócil, está mas apto à recibir esta configuracion, o qualidad magnetica) por esso quando se ponen dos imanes, mirandose ambos por sus polos de entrada; esto es, que ambos polos sean boreales, ò australes, entonces mutuamente se repelen, y apartan uno de otro, porque los efluvios forman dos opuestos remolinos: al contrario si se ponen mirandose el polo boreal con el austral, entonces se unen, porque forman como una sola atmosphera, cuyo rápido vortice los aprieta entre si, porque expele con fuerza todo el avre contenido entre ambos, el qual refluyendo por detrás, impele los dos imanes, y los obliga á unirse. Este ayre repelido, no folo es craso, sino aun el mas sutil, y ethereo; lo qual se prueba, porque en la máquina pneumatica, aun sacado el ayre gruesso, atrae el imán al hierro, sin duda porque aun queda el aceyte mas sutil, o materia etherea. Otros Cartelianos recurren à las espiras, ò como tornillos, que forman estos esluvios de un polo à otro, los quales al passar por los poros del imán, que sirven como de tuercas, o matrices, si los encuentran por el polo correspondiente, los aprietan, y como atornillan; y si por el otro, los apartan, como se observa en los tornillos ordinarios: (advierto, que al hierro por qualquier parte le atrae; ò por mejor decir, segun la razon dada, no tanto es atraído por el imán, como impelído contra él por la presion del ayre) ni obsta la declinacion del imán al polo; pues aunque siempre mira àcia el polo, no tan exactamente, que no nordestée algo: y la causa es la declinación con que tambien se mueven los efluvios.

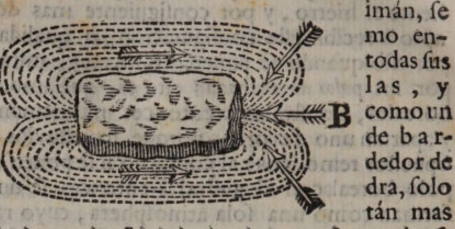
Que esta traccion magnetica se haga por razon de los esluvios, y poros, parece verisimil; pues el suego, ò qualquiera cosa que altera las porosidades del hierro, ò imàn, les quita la virtud.

La facultad de comunicarse esta virtud del imán à un hierro, ( pues tocado éste atrae à otro, y assi una es-

pa-

pada tocada à él, levanta una aguja) proviene de los mismos esluvios, que amoldan las porosidades del hierro, y las configuran al imán: por esto, puesta limadura de

hierro al van cofartando particu formado A
genero
bas al rela pie que ef-



arqueadas ácia los polos del imán, (y por esta prueba se conocen sus polos) y ácia su Equator, o mitad están mas rectas, como se explica en la presente demonstracion.

Sceptic. Del imàn, como de las demás causas naturales, solo sabemos los usos, è ignoramos las razones; pero para jugar con el entendimiento, es mas perceptible essa hypothesis, aun quando no sea verdadera, que la de virtud oculta, ò insluxo celeste, à que recurren otros. Aora, omitiendo otros exemplos menos dificiles, demos sin por esta noche: pues

Umbra tegit segetes, & nigrescentibus agris,

Luna per ethereos condit sua lumina campos.

ro por qualquier paste le atraci è son mojer dedicultegun la cason dada, no tamo es arraido per el imito senno
imprildo contra el por la preficio del ayre) ni oblia da decimentos elel inida al polo se pues annque ficampre miras
àdis el colo, no can expliamente, que no nordelico algo-

s cauta es la declinacion con que tambien le mueven los

ciaccion assametica de la ra por arron de los

ported a perces were intelled a more el rucado de unale

page to collect a the barre, y prising of

cold que altela las sancidades del laierro de industri

a facilità de canadificació alla vimuel del image de

# DIALOGO VIII.

# DE EL MUNDO, Y DE EL CIELO.

Aristotelico. Cartesiano. Gasendista. Sceptico.

Sceptic. SI de las cosas que están por acá abaxo casi todo lo ignoramos, qué podrémos saber de las que están por allá arriba, tan superiores, y remotas à nuestra investigacion? Pero por complacer à la curiosidad, digan Vmds. lo que sienten acerca del systéma del Mundo.

Arist. Por Mundo, unas veces se entiende este globo terraqueo: otras el conjunto de la Tierra, Cielos, y Astros; y suponiendo que Dios le crió, (como ensena la Santa Escritura, y persuade la razon) todas las demás disputas que sobre esto suelen exagitarse sobre no poder difinirse por no haver testigos, son del todo fuera de el intento de la Phisica. Tratenlo los Escriturarios.

En lo demás, nosotros seguimos el systéma de Ptholomeo: (por systéma se entiende la disposicion de las partes del Universo, acomodada para explicar mejor los movimientos, y phenomenos Celestes) Este systéma pone à la Tierra quieta, è inmoble en el centro de todo el Mundo, y à los Cielos sólidos, incorruptibles, y movido al rededor de ella. Contemplaron los primeros desensores de esta opinion ocho diversos movimientos en los Cielos: El primero, el moviento con que todas las Estrellas sixas (llamanse assi, porque nunca mudan de situación unas, respecto de otras) en el espacio de 24. horas, dan una buelta, gyrando desde Oriente à Poniente sobre los dos Polos, o Nortes, que se consideran

como puntos inmobles. Los otros siete movimientos son de los siete Planetas, que se mueven desigualmente al contrario desde Poniente à Oriente, con lento, y obliquo movimiento por el Zodiaco, siguiendo la succession de los Signos; pues Saturno tarda en cumplir su buelta treinta años: fupiter doce: Marte casi dos: el Sol uno: Venus poco mas de siete meses: Mercurio tres meses; y la Luna uno: con que à lo menos señalan ocho Orbes: el primero, el Cielo Estrellado, o primer móvil; (dicho assi, porque arrebata consigo los demàs Cielos, y los hace dar una persecta buelta en el espacio de un dia natural, caminando de Oriente à Occidente) y los otros siete para los siete Planetas made and a Occidente para los siete Planetas made a Occidente para los sietes para los sietes Planetas made a Occidente para los sietes para

Pero para mas clara inteligencia de mi doctrina, debo suponer lo que Vmds. no ignoran; esto es, que en la essera, ò globo del Universo se consideran diez circulos para la mejor comprhension de los phenomenos: seis circulos màximos, y quatro menores. Los maximos, que parten la essera en dos mitades iguales, son el Orizonte, Meridiano, Equinoccial, y Zodiaco, y los dos Coluros, Los menores, que dividen la esphera en dos porciones desiguales, son los dos Trópicos, y los dos circulos Polares.

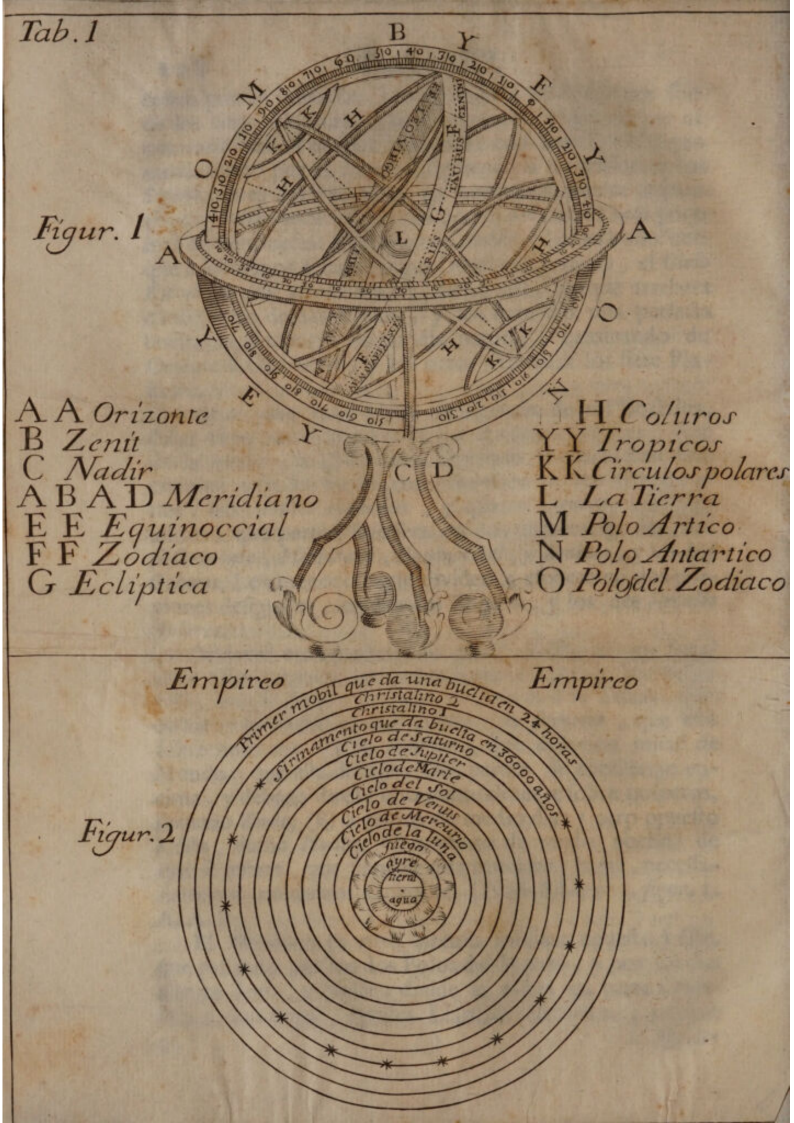
oi Orizonte es aquel circulo que ( puesto en un lugar muy alto) termina por todos lados al rededor de nuestra vista, donde parece se junta el Cielo con la Tierra. Este divide el Universo en dos partes: la superior, que está sobre nosotros: y la inferior, que es la otra mitad de Mundo, que está debaxo. Dos puntos se consideran encima, y debaxo de él: uno puntualmente sobre nosotros, llamado Zenit, (B) ò punto de medio dia; y otro opuesto à éste, dicho Nadir, (C) ò punto de media noche: de que se infiere, que siempre que mudamos lugar, necessariamente mudamos Orizonte. (Vease Estamp. 1. figur. 1. A. A.)

A. A.)

El Meridiano es otro circulo máximo opuesto à este, que passando por los dos Polos del Mundo, y por los dos puntos Zenit, y Nadir, divide la essera en parte Oriental, y Occidental, iguales. Llamase Meridiano., porque

quan-

Eab. 1 freguer. A OFFICANIC Courses Zenti Nadir BAD Meridian tropical Circulos nota L'A Tierra E Equinoccial Ecliptica M Folo Arisco Pelo Amaric Poledd. Zodia Empireo Figur. 2



quando el Sol llega à tocarle, yá es medio dia. (Estam-

pa 1. figur. 1. A. B. A. C. D.)

La Equinoccial, ó Equator parte igualmente la esphera en Meridional, ò Austral, (que es la mitad del Mundo que mira al Polo Antartico) y en Septentrional, ò Boreal, (que mira al Artico) y es el Polo que nosotros vemos. Llamase Equinoccial, porque quando llega à tocarla el Sol, hace iguales los dias, y las noches; y esto sucede dos veces en el año en los dos Equinoccios de Marzo, y Septiembre, porque dos veces en el año se pone el Sol igualmente distante entre los dos Polos. (Figur. 1. E. E.)

El Zodiaco es un circulo máximo, que corta obliquamente à la Equinoccial, y en él está aquella junta de Estrellas; que llaman los doce Signos, por donde tienen su curso los Planetas. Considerase enmedio del Zodiaco una linea llamada Eclyptica, porque en ella suceden los Eclyp-

ses del Sol, y demás Planetas. (Figur. I. F. y G.)

El Sol por la Eclyptica anda con su movimiento proprio, y annual casi un grado cada dia, porque partiendose este circulo del Zodiaco (como qualquiera otro) en trecientos y sesenta grados, cada mes anda treinta grados, que hacen un Signo, y buelve adonde empezó en trecientos y sesenta y cinco dias, seis horas, y minutos, que consti-

tuyen un año folar.

Los puntos que están en el principio de Cancer, y Capricornio se llaman Solsticiales: quando el Sol toca en el punto de Cancro hace el dia mayor, y en el de Capricornio el menor. Los otros dos puntos de Aries, y Libra se llaman Equinocciales, y en los quatro empiezan las quatro Estaciones del año. Los dos ultimos circulos mayores que se forman tocando estos quatro puntos, se llaman Coluros, uno Equinoccial, y otro Solsticial, (Figur. 1. H. H.)

Los quatro circulos menores son los dos Trópicos, y los dos Polares. El primero es el Tropico de Cancer, que siendo paralelo, ò igualmente distante en todas sus partes del Equator, ò linea Equinoccial passa por el primer punto, ò grado de Cancer. El segundo el Trópico de Capricornio, que tambien paralelo al Equator toca el punto

P 3

primero de Capricornio: y estos son la mayor distancia adonde llega à apartarse el Sol del Equador por ambos lados; pues assi que llega allí, buelve poco á poco con sus tornos, acercandose al mismo Equator. (Fig. 1. Y.Y.)

De los dos circulos Polares, uno es el Artico, y otro el Antartico: cada uno dista tanto del Polo vecino, quanto el Trópico de su lado dista del Equator; y tambien se describen paralelos con el Equator, y los Trópicos. La demonstracion de todo esto se puede vér à cada passo (y vos, señores, la havreis visto) en qualquiera esphera artisicial.

(Vease la Estampa 1. fig. 1. K.K.)

De lo dicho se infiere lo que se entiende vulgarmente por esphera recta, obliqua, y paralela. Los que viven debaxo del Equator tienen la esphera recta, pues el Equator corta à su Orizonte en angulos rectos. Los que viven entre el Equator, y los Polos del Mundo, tienen la esphera torcida, ù obliqua, porque el Equator corta su Orizonte obliquamente. Los que viven debaxo de los Polos (si hay quien viva) tienen la esphera paralela, porque el Equator ces su Orizonte, y miran tambien orizontalmente à los

Trópicos, y circulos Polares.

Supuesto lo dicho, considerando Ptholoméo, que el Firmamento, o Cielo Estrellado tambien debia tener su movimiento proprio de Occidente à Oriente, y fingiendo que tardaba en dár una buelta treinta, y feis mil años, huvo de inventar otro nono Cielo, que como primer móvil arrebatasse à los demás de Oriente à Ocaso en espacio de veinte y quatro horas : observando despues el Rey Don Alonso, llamado el Sábio, y otros Astronomos, el movimiento de trepidacion, yá de Oriente à Ocaso, yá del Austro al Boréas, à que se atribuye la desigualdad, y adelantamiento de los Equinoccios, discurrieron para esto otros dos Cielos, llamados Christalinos, colocados entre el Firmamento, y primer movil, y hechos de las aguas, que sobre el Firmamento enuncia la Escritura: con que yá tenemos once, que con el Empyreo que establecen los Theologos para habitación de los Bienaventurados, hacen doce Orbes Celestes, siete de los Planetas: el octavo el Estrellado: el nono, y decimo, los dos Cristalinos: undecimo, el primer movil; y duodecimo, el Em-

pyreo. (Vease Estamp. 1. figur. 2.)

Todos estos Cielos los supusieron sólidos, y encaxados en ellos los Astros, como piedras engastadas en un metal; y para componer que los Planetas unas veces parezcan mas cercanos, y otras mas distantes de la tierra, inventaron los excentricos; assi como para contemplarlos estacionarios, directos, o retrogrados, supusieron

los Epyciclos.

Circulo excentrico es aquel que no tiene el mismo centro que la tierra, (pues el que tiene el mismo centro se llama concentrico) observando, pues, que el Sol, y los demás Planeras unas veces están mas proximos à la tierra, (y entonces se llaman Perigéos) lo qual no solo se conoce en que su diametro se vé mayor, sino en que tardan mas en andar unos fignos que otros; y otras veces están remotos, y se llaman Apogéos, porque parecen menores, y andan mas en breve el espacio de aquellos Signos, es preciso concebir, que andan por un circulo excentrico, cuya circunferencia por una parte está mas cercana à la tierra, que por otra. Observando tambien que los Planetas unas veces parece están quietos, otras andan rectamente, y otras retroceden, parece necessario admitir Epicyclos, que son como unos globos embutidos en la solidez de los Cielos, en los quales clavado el Planeta, y moviendose circularmente sobre el centro de su Epicyclo, hace varias apariencias; pues quando sube por un lado de su orbita, parece que no se mueve: quando camina por la parte superior, anda directamente, segun la succession de los Signos; y quando buelve por abaxo, parece que retrocede : con que con estos movimientos proprios, y violentos, excentricos, y Epicyclos, componemos en los Astros las varias apariencias que Vs. mds llaman Phenomenos.

Cartes. Esse systèma de Ptholoméo no se puede sostener: lo primero, por repugnante à la Sagrada Escritura, que pone por tercer Cielo al Empyreo, pues San Pablo asirma fue arrebatado al tercer Cielo; y nadie dirá, que en el Cielo de Venus (que es el tercero de esse systèma) vió

lo portentoso que exagera, sino en el Empyreo, Silla de la Bienaventuranza.

Lo segundo, porque suponiendo à los Cielos sólidos, repugna con las leyes de la Phisica, porque no pudieran transparentarse unos por otros en tan inmensas distancias, ni dexar passo à la luz, quando un cristal, si es muy gruesso, ò muchos pedazos de vidrio, unos trás otros, forman un

cuerpo opaco, y no la dexan passar.

Lo tercero, repugna con la Astronomía, pues Marte algunas veces se observa mas cercano à nosotros que el Sol, y Venus, tal vez mas allá, y tal mas acá que èl: (como despues de Tycho consiessan todos los Astronomos) y si Marte estuviera clavado en su Orbe sólido sobre el Sol, y Venus debaxo de él en el suyo, tambien sólido, ni Marte pudiera baxar mas acá del Sol, ni Venus subir, y baxar sobre él.

Arist. Al Cielo llama la Escritura Sacra Firmamento,

fin duda porque es firme, y sólido.

Cartes. Le llama Firmamento, no porque sea sólido, y firme, sino porque es estable, y permanente: ò segun la voz Hebréa del Texto, Raquiab, (que significa expansion)

porque es estendido, ò expanso.

Nosotros seguimos, no como thesis, sino como hypothesis el systèma Copernicano, dicho assi de Nicolás Copernico, su Autor, el qual pone al Sol por centro del Universo, y à la Tierra movida al rededor de él, como verdadero Planeta. Este systèma siguieron muchos Philosophos de la Antiguedad, y de los Modernos nuestro Cartesio. (Vease

Estamp. 2. figur. 1.)

Afirma, pues, éste Philosopho, consiguiente à su hypothesis, que sus tres elementos sueron divididos en inumerables remolinos, à turbillones, de cada uno de los quales es centro una Estrella de las sixas; y de éste nuestro en que habitamos, es centro el Sol: de modo, que cada Estrella sixa en los otros, es como un Sol, que sin duda tendrà sus Planetas (aunque à nosotros invisibles) que gyren al rededor de él; y este Sol nuestro es como Estrella sixa, que ocupa el medio de nuestro remolino, à vortice.

Establecido el Sol sixo en el centro del Universo, el mas cercano à él es Mercurio, que en tres meses dá cumplida su buelta. Siguese Venus, que la dá en ocho meses. Despues la Tierra tarda un año en dár buelta à su grande Orbe, y al rededor de la Tierra la Luna gyra en espacio de un mes. Marte consume casi dos años en hacer su circulo. Siguese Jupiter, que consume doce: y Saturno gasta treinta en cumplir su periodo. Debese advertir, que assi como la Luna se mueve al rededor de la Tierra, (no en circulo, sino en sigura eliptica, ù ovalada) assi à Jupiter le circulan otros quatro Satelites, ò Lunillas, y à Saturno cinco: de donde se sigue, que dentro de nuestro gran Turbillon, ò Mundo hay otros remolinos menores: es à saber, el de la Tierra, à quien rodéa en un Elypsis la Luna, y los de Jupiter, y Saturno, à quienes rodéan sus Satellites.

En nuestra hypothesis se explican bien todos los phenomenos; pues moviendose la tierra con su movimiento diurno desde Poniente á Oriente, nos parece que es el Sol quien se mueve desde Oriente à Poniente; (assi como al que navega ácia abaxo le parece que la tierra, y los arboles caminan ácia arriba) y de este modo se compone la alternacion de dias, y noches; y como la tierra no solo se rebuelve una vez sobre su proprio centro, ò exe en veinte y quatro horas, sino cada dia camina respecto del grande Orbe, ò Zodiaco, segun la succession de los Signos, hasta dár en un año toda la buelta; de aí se sigue, que quando la tierra está entre el Sol, y un Signo, el Sol cubre el opuesto, y parece que está en él, v. gr. puesta la tierra entre Aries, y el Sol, el Sol

en Capricornio.

Y aunque la tierra tal vez está mas cerca, y tal mas lexos de las Estrellas sixas, segun lo dicho, nunca las que alcanzamos à vér nos parecen mayores, ni menores, porque en tan inmensas distancias como están las sixas, esta

parece que está en Libra; y puesta en Cancer, el Sol está

diferencia es de ningun momento.

Tambien las mismas Estrellas sixas tienen su movimiento, aunque lentissimo, de Occidente à Oriente; pero éste mas es aparente por el movimiento contrario del exe de la tierra (que llaman los Alphonsinos de trepidacion)

que verdadero.

Las estaciones, direcciones, y retrogradaciones de los Planetas las explicamos facilissimamente, sin el socorro repugnante de los Epicyclos, pues tambien son aparentes, y no verdaderas, porque Venus, y Mercurio acaban su curso al rededor del Sol mas presto que la tierra, por moverse en circulos mas cercanos à él; y la tierra acaba el uyo mas aprisa que Marte, Jupiter, y Saturno por la misma razon: de que se sigue, que la Tierra suele passar por entre los Planetas superiores, y el Sol, como Mercurio, y Venus passan por entre el Sol, y la Tierra; y segun estos varios respectos, con que movidos desde diversas partes miramos estos Planetas superiores, nos parece, yá que se páran, yá que caminan directos, yá que retroceden; pues aunque siempre ván adelante, como es mas lentamente que nosotros, se nos singe que buelven atrás: y del mismo modo nos engañamos con los otros Planetas inferiores, que circúlan mas veloces que nosotros; pues segun los varios sitios, de donde movidos los miramos tambien movidos, unas veces nos parecen estacionarios, otras directos, o retrogrados, como demuestran, segun leyes de Optica, los Astronomos Copernicanos, y se vé en la figura presente.

Sea el Sol A.

lo annual que
ra B. C. D. E.
c i r c u lo de
otro Planeta
riores: es à faSaturno) H. I.
mientras l a
entera buelta,
folo ande una
circulo, defH. y fea finalmamento O.

H C R F G

Sea el circuforma la tierF. G. Sea el
Marte ( ò de
de los supeber, Jupiter, ò
K. L. M. N. y
tierra dá su
el tal Planeta
porcion de su
de N. h a sta
mente el FirP. Q. R.

Esto supuesto, digo, que quando la tierra passa por G. y el Planeta por N. es preciso le veamos en el punto

R.

R. del Firmamento; y al passar la tierra de G. à F. y el Planeta de N. à M. entoncees se verà el Planeta en P. pero porque el movimiento de R. à P. es directo, segun el orden de los Signos, entonces se dice, que el Planeta camina directo.

Passe despues la tierra desde F. à E. y el Planeta desde M. à L. entonces del mismo modo se verà desde el punto P. y porque nos parece que no ha caminado, (viendole en el mismo sitio) le llamamos Estacionario. Pero quando la tierra passa de E. à D. y el Planeta de L. à K. se verà en Q. y porque nos parece que ha retrocedido, se llama retrogrado.

Despues al passar la tierra à C. y el Planeta à I. segunda vez es estacionario, porque se vé en el mismo sitio

que antes.

En fin, moviendose la tierra de C. à B. y el Planeta de I. à H. se buelve à llamar directo, porque se verá en el punto O. del Firmamento, y nos parecerá que ha caminado desde P. à O. consecutivamente, segun la succession de

los Signos.

Arist. Esse systèma es manissestamente contra la Sagrada Escritura, que enseña se mueve el Sol, pues le mando Josué: Sol, contra Gabaón no te muevas; y que està sirme la tierra; pues el Eclesiastés dice: La tierra eternamente està; y David: Fundaste la tierra sobre su estabilidad, que no se inclinará jamás. Tambien Galiléo, que siguió esta opinion, sue condenado por la Inquisicion de Roma.

der como thesis, o conclusion, sino como bypothesis, o suposicion, pues la hypothesis nada determina, sino supuesta ella, se explican ajustadamente los Phenomenos Phisicos.

y Astronomicos.

Es verdad, que los Copernicanos responden à los argumentos de Autoridad, que la Sacra Escritura en las materias Phisicas, que no tocan à la Fé, ni à la instruccion de las costumbres, se atempera al modo de concebir del Vulgo; y assi à la Luna la llama Luminar grande, porque assi nos parece: aunque es cierto, que es el mas chico de los Luminares. De el mismo modo asirma, que

una generacion vá, y otra viene; pero la tierra siempre está; esto es, que aunque se varien las generaciones, ella en su todo nunca se muda, antes permanece con estabilidad; y en confirmacion de su opinion alegan el Texto de Job, que dice, (hablando de Dios) que commueve la tierra de su lugar, y sus columnas se estremecen: con que pues no es sospechosa la opinion que pone quieta la tierra contra este Texto, tampoco lo será la que la pone movida contra los otros. Mandar Josué al Sol que no se moviesse, sue modo de hablar que usaría el mismo Copernico, si se le ofreciesse, porque los Sábios no se apartan del modo de hablar comun, aunque se apartan del modo de sentir. Pero todas estas respuestas son inutiles á los que proponemos el systéma Copernicano, como hypothesis, y no como thesis.

Gased. Pues atendiendo á razones Astronomicas, tampoco puede subsistir vuestro systéma: lo primero, porque si subsistiera, ni suera la misma siempre la altitud del Polo, ni nos aparecieran siempre verticales las mismas Estrellas; ni estando tan distante la tierra del centro del Universo, pudieramos registrar todo el emispherio, ò mitad del Fir-

mamento.

Cartes. Respondo, que siempre es la misma la altitud del Polo: sempre vemos sobre nosotros las mismas Estrellas sixas, y registramos entero el emispherio, porque todo el gran circulo que la tierra descubre con su movimiento annual, es como un punto, respecto de la grandeza, y distancia del Firmamento, ò Cielo Estrellado, con que en qualquier parte de su Orbe, que se halle la tierra sensiblemente, descubre las mismas Estrellas: porque respecto de tan vastissimas distancias, sensiblemente siempre está como un mismo punto: añadese à esto, que no se muda la altura de Polo, porque siempre el exe sobre que se rebuelve la tierra, se conserva paralelo al exe del Mundo; y assi siempre mira á unas mismas partes del Cielo.

Arist. Pero parecen increibles essas interminables distancias que pintais, y absurda tan vasta extension del

Universo.

Cartes. Solo esso puede parecer absurdo à quien quie-

fa señalat limites à la Potencia de Dios, lo qual es temeridad, no haviendo razon, ni experiencia, que pruebe ser
el Mundo mas chico. Muchos mas absurdos ocurren en
vuestro systéma Ptholemayco, pues mas incresble es la
prodigiosa celeridad de vuestro primer móvil, que en
veinte y quatro horas dá una buelta à la Essera, para lo
qual es menester que las Estrellas se muevan quatrocientas
mil veces mas ràpidamente que una bala disparada de escopeta. Es tambien incresble, que las Esseras inferiores dén
una buelta en solo un dia, y se rebuelvan contra el velocissimo impetu del primer móvil; siendo mas facil concebir, que el pequeño globo de la tierra cada dia se rebuelva
sobre su exe, y gyre anualmente al rededor del Sol, que no
la vasta Maquina Ptholemaica al rededor de la tierra, con
tanta rapidéz, y brevedad.

Gasend. Luego el Sol, segun vuestra doctrina, nunca puede estar, respecto de nosotros, Apogéo, ni Perigéo; esto

es, mas remoto, ni mas cercano.

mas distante de él s y Perigéo quando está mas vecina, co-

mo quedò explicado. es el edebe ameno sia a mentione

lo primero, porque es cierto, que los cuerpos pesados caen al centro del Universo: assi es, que caen al centro de la tierra: luego el centro de la tierra es el centro del Uni-

verso: y por consiguiente no es el Sol.

pero no se puede probar, que esta es el centro del Universo, pues la Luna no es menos pesada que la tierra, y ni la
Luna cae sobre la tierra, ni la tierra sobre la Luna; de que
se insiere ser incierto, que el centro de la tierra sea el del
Universo.

Gasend. Lo segundo, si la tierra se moviera, debieramos sentir su movimiento, y los edificios en este perpetuo

terremoto debieran arruinarse.

Cartes. No sentimos el movimiento de la tierra, porque estamos contenidos con ella en un comun liquido, y rapto; ni los edificios se arruínan, porque siempre guardan un mismo perpendiculo.

Ga.

Gasend. Lo tercero, à lo menos en vuestra opinion los cuerpos graves no pudieran caer perpendicularmente sobre el punto de donde subieron, porque moviendose la tierra perpetuamente en el intermedio que suben, el tal punto se les huiría.

Cartes. Respondo, que deben caer perpendicularmente, porque demás del movimiento con que baxan, participan del movimiento comun de todo el vortice, ò remolino; assi como una piedra dexada caer del arbol de un Navio que corre viento en popa, cae al pie del arbol, como si la Nave estuviera quieta, porque participa de un movimiento compuesto, parte suyo, y parte de la Nave. Lo que es cierto, es, que los movimientos que llamamos perpendiculares, no son realmente rectos, segun nos parecen; pues si se pudieran vér desde suera en un sitio del todo inmoble, se observára, que formaban una linea corba.

Gasend. Lo quarto se insiere, que una bala de cañon, disparada contra Occidente, debia ir mas lexos que contra Oriente, porque la superficie de la tierra, que camina siempre ácia Oriente, debe hacer mas corto al tiro: y al contrario, apartandose de Occidente, debe hacerle mas largo ácia esta parte. Tambien el que tira el blanco ácia Medio-Dia, o Norte, tanto debia errar el tiro, quanto (mientras llega la bala) debe haver andado àcia Oriente la tierra.

Cartes. Respondemos, que la bala disparada no camina mas lexos ácia Ocaso, que ácia Oriente, porque ácia
Oriente, suera del movimiento que la imprime el tiro,
participa el comun del turbillon, ò vortice: assi como
de dos que juegan à la pelota dentro de una Nave, el que
la arroja àcia la popa, no la arroja mas lexos, que el que la
arroja àcia la proa; porque la pelota, demás del impulso
que la dá el jugador, participa del movimiento comun de
la Nave. Del mismo modo el tiro que vá ácia Septentrion,
ò Medio-Dia, demás del impulso que le dá la polvora,
participa del movimiento comun que le imprime el vortice de la tierra, y el ayre en que está contenido; y assi camina en linea recta, y dá en el blanco.

Ga-

Gasend. No obstante, Tycho Brahe, Astronomo Dinamarqués, repudiando los systémas de Aristoteles, y Ptholoméo, por repugnantes à la razon, y experiencia, y el de Copernico, por opuesto à la Sagrada Autoridad, compuso un systéma medio entre los dos, que del nombre de su Autor se llama Thyconico. Este pone à la tierra inmoble en el centro del Firmamento, ò à lo menos no lexos de él : y al Sol en el centro del movimiento de los Planetas, menos de la Luna, la qual supone gyra al rededor de la tierra: con que supone tres cosas, que se mueven al rededor de la tierra, como al rededor de su proprio centro: La primera la Luna, que es la mas proxima à nosotros, y dá una buelta en un mes. La segunda el Sol, que está mas apartado, y la dá en un año. La tercera el Firmamento, que está distantissimo, y tan lentamente dá su gyro, que solo le cumplirá en el espacio de veinte y cinco mil años. (Vease la Estamp. 2. figur. 2.)

Tambien defiende este systèma, que al rededor del Sol hacen sus especiales movimientos los Planetas, ò Astros errantes: Mercurio en tres meses: Venus en ocho: Marte en dos años: Jupiter en doce: y Saturno en treinta; pero demás de esso, cumpliendo el Sol su buelta por el Zodiaco en un año, tambien se los lleva consigo; y se debe advertir, que Mercurio, y Venus, por distar menos del Sol, no abrazan con sus reboluciones à la tierra; pero sí Marte, Jupiter, y Saturno, que por estár mas distantes del Sol, hacen los circulos mayores: Marte especialmente es tan cierto que la circúla, que algunas veces está mas cercano à la tierra, que el mismo Sol, como en la figura de este systèma se puede vér en la Estampa adjunta, donde tambien està demonstrado el Copernicano. (Figur. 1.)

Pero como Tycho no hizo mencion del movimiento diurno, sus Sectarios, ò admiten con los Ptholemaicos un primer móvil sobre el Firmamento, que rebuelve en 24. horas toda esta máquina del Mundo, ò dicen, que los tres mobles, Luna, Sol, y Firmamento tienen dos movimientos, uno lento, con que caminan de Occidente à Oriente por el Zodiaco: otro rápido, con que cada dia se rebuel-

ven de Oriente à Occidente por un circulo casi paralelo al Equator. Conciben demás de esto, que los cinco Astros errantes, Mercurio, Venus, Marte, Jupiter, y Saturno, fuera de los movimientos proprios, que executan al rededor del Sol desde Ocaso à Oriente, segun el Zodiaco, son tambien arrebatados en el vortice del Sol, (que para ellos hace veces de primer móvil) cada dia de Oriente à Poniente, por un plano siempre paralelo al Es, monus de la Luna, la qual depone eura al re-rotaupa

Solo, pues, concuerdan los Tychonicos, y Copernicanos en que los Cielos son fluídos, y assi por entre ellos forman sus circulos inalterables las Estrellas, segun la ley que les impuso su Criador, sin tropezarse unas con otras, y sin resistencia de parte del inmenso ether, ò liquido en que nadan, como los peces gyran en el dolo le cumplica en el espacio de velice y cue comilanga.

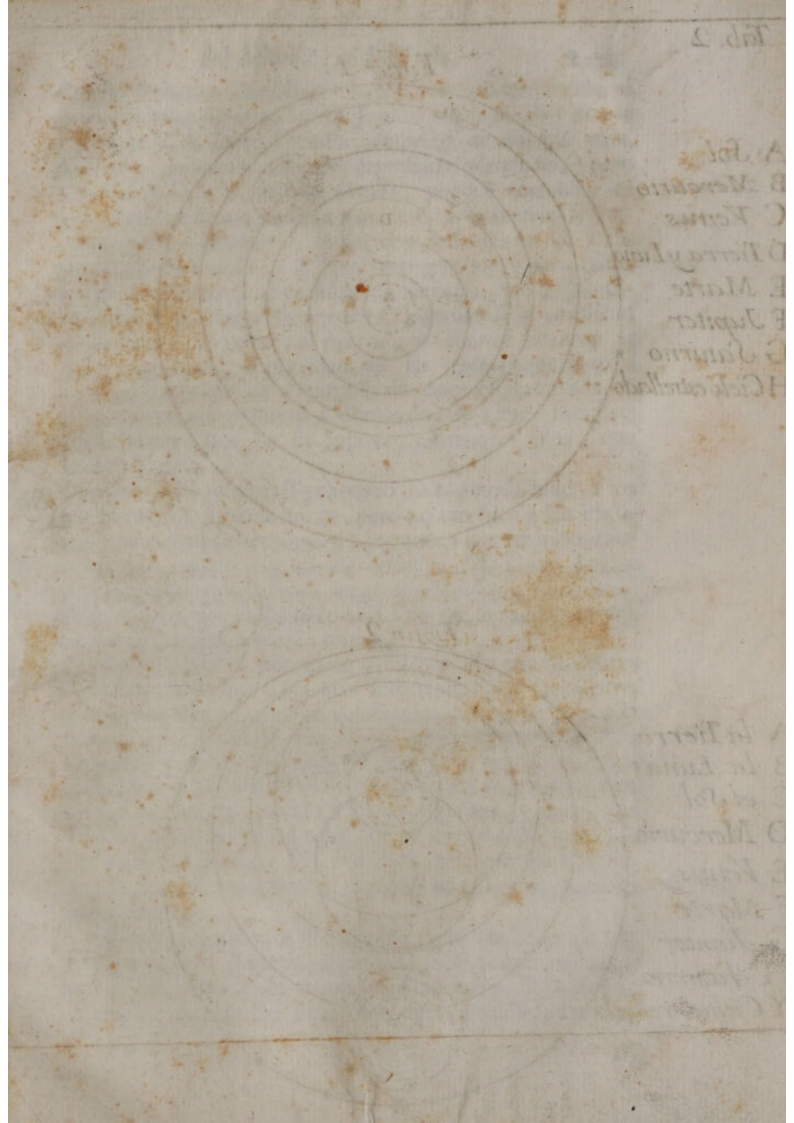
Tambien convienen los Thyconicos, y Copernicanos en que hay tres Cielos. Los Tychonicos dán el Cielo Planetico, el Estrellado, y el Empyreo. Los Copernicanos éste primer turbillon, à vortice nuestro, de quien el Sol es como corazon, que à todas partes igualmente influye. El segundo, todos los demás turbillones, de cada uno de los quales cada Estrella fixa es como otro Sol. El tercero el Empyreo; y assi ambos systémas están conformes con el Texto del Apostol, que dice, fue arrebatado al tercen Cielo; esto es, al Empyreo.

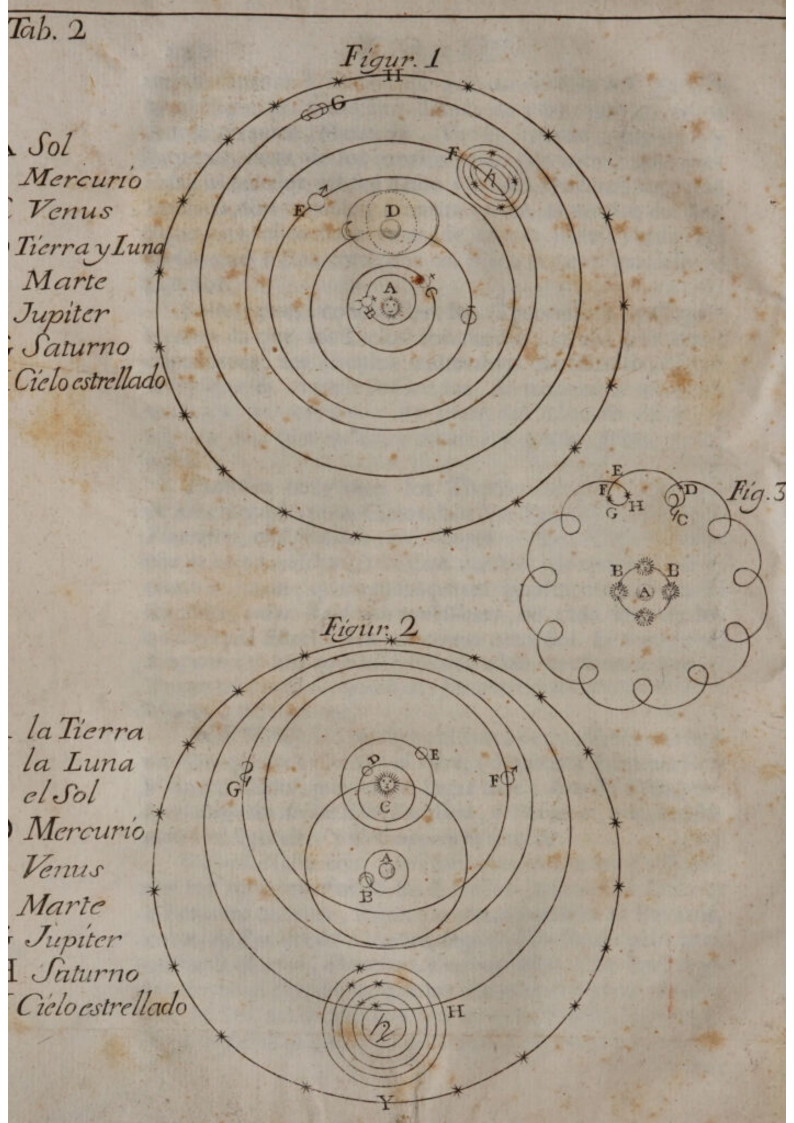
Arift. Tampoco nuestros ultimos Peripatheticos admiten mas que tres Cielos : el Ayre, (à quien la Escritura suede llamar Cielo, pues en un lugar dice : Aves del Cielo) todo el conjunto de las Estrellas fixas, y Planetas, que consti-

tuyen el segundo; y el Empyreo el tercero.

Gasend. Hasta aquí explican claramente los Tychonicos los movimientos de las Estrellas, tanto el de Oriente à Poniente cada dia, segun un plano paralelo al Equator, como de Poniente à Oriente, segun el Zodiaco; pero para ajustar la estacion, direccion, y retrogradacion de los Planetas, inventó Kepplero, que los Planetas que gyran al rededor del Sol, no se mueven por un circulo recto, sino enrofcado, o espiral (como se vé en la Tab. 2. figur. 3.)

Sea





Sea A. la letra: sea BB. el circulo annual, que forma el Sol al rededor de ella: sea C. Jupiter, que al subir por la espira de C. à D. no yendo, respecto de nuestra vista, adelante, ni atrás, se nos representa estacionario: pero al passar de D. à E. camina directo, porque marcha, segun el orden de los Signos; y desde F. & G. buelve segunda vez à ser estacionario, hasta que passando de G. à H. parece buelve atrás, y se llama retrogrado; y para componer Kepplero la diversidad de tiempo que gasta cada planeta en hacer su circuito, demás de la amplitud de su Esfera, lo reduce al mayor, ò menor numero, y à la magnitud, è parvidad de las espiras que forma; y assi à la esfera de Jupiter la dà once espiras: à la de Saturno veinte y nueve : demás de esso ; hace menores las de Marte, que las de Jupiter, y menores estas, que las de Saturno.

Cartes. El systéma Tychonico se acomoda bien à los phenomenos Astronomicos, pero no tan bien á los Phisicos ; pues à un solo cuerpo no le pueden convenir dos movimientos, quales Tycho les atribuye à la Luna, Sol, y Firmamento; pues estos, segun él, demás de sus especiales circuitos, por el Zodiaco àcia Oriente, se rebuelven una

yez àcia Poniente en cada un dia.

-0111

Gasend. No es necessario para esso dos movimientos opuestos: basta que haya uno solo espiral ácia Occidente, y que no sean iguales las celeridades de todos, pues con esso el que se mueve mas tardo, parece que camina ácia Oriente; y no es sino que no pudiendo seguir con igual velocidad à los otros, cada dia se queda mas atrás: y lo que es detencion, parece regresso. Quanto, y mas, que no hay dificultad en admitir un primer movil, que cada dia rebuelva la esfera ácia Poniente, mientras las Estrellas con su movimiento proprio caminan ácia Oriente, siguiendo el Zodiaco.

Cartes. A lo menos es increible, que los Planetas que rodéan con su impetu proprio al Sol, sean arrebatados por él en el espacio de veinte y quatro horas al rededor de la tierra, guardando siempre el paralelismo de su esfera Platonica,

Ga-

Gasend. No es mas creible, que la tierra mientras con su movimiento proprio diurno se rebuelve sobre su exe, al mismo tiempo sea conducida al rededor del Sol con otro movimiento, como asirmais los Copernicanos, y Cartesianos.

Cartes. Y qué decis de que tan inumerables, é inmenfos vortices, no solo de los Planetas, sino de las Estrellas fixas, se rebuelvan cada dia sobre la tièrra, como sobre un punto inmóvil, siendo mas facil, y breve que el mismo pequeño globo de la tierra dé una buelta sobre si mismo?

Gasend. El mayor, ò menor movimiento no pende de nuestra fantasía, ò comprehesion, sino de la voluntad del Criador, à quien no le es mas arduo mover tan vasta máquina por trechos inmensos, que una paja por un corto espacio: y assi, no hay que pararse en semejantes argumentos, que à la potencia de su Autor nada hay dificil en la Naturaleza.

Cartes. Por lo menos no es conceptible, que un globo como la tierra, equilibrado, y suspendido en un liquido, y metido en el vortice de los tres superiores Planetas, pueda estarte quieto, y resistente contra el movimiento del tal liquido: pues qué ancoras tiene que la asiancen, principalmente no estando en lo mas lento del turbillon, sino en lo impetuoso de su corriente?

Gasend. La tierra, demás de ser un cuerpo perezoso, è ir habil al movimiento, está obligada à la quietud por el decreto de Dios, que assi ordenó la naturaleza, y la colocó

firme en el centro que ocupa.

Cartes. Tero es contra las leyes naturales, que el mismo Supremo Autor estableció: pues no hay suerza en un sólido nadante en un liquido, para resistir al movimiento de éste; assi como no hay suerza en una Nave, aunque sea pesadissima, para no dexarse llevar del impetu de el agua.

del Mundo nada huvo impossible al poder, y voluntad de Dios; y aun quardo no satisfaciera bastas temente esta solucion, son las objeciones Copernicanas de menos momento, que la Sacra Escritura, que está abiertamente

contra su systema.

Scept. Haviendo oido vuestras alteraciones, os digo con Plinio, que es una especie de furor, sin tener aun averiguadas las cosas intimas de este Mundo, querer adivinar las extremas, inmensurables, y tan remotas à nuestros sentidos, Componer cada uno el Universo à su gusto, sin haver sido testigo de su creacion, es ponerse à sonar Philosophicamente; y haver compuesto, no una fabula, (porque no excede los limites de la possibilidad) pero si una novela de la Naturaleza, contentos con que yá que no es verdadera, es verisimil. ¿ Quién ha peregrinado los vastos espacios de los Cielos para medir sus gyros, y el lento, ò velóz passo de cada Estrella? Quién ha subido à la Luna, al Sol, ò à las Fixas, que nos haya traido noticia de que el Mundo tiene desde allí la misma forma que nos parece acá desde la tierra? Quién ha habitado en alguno de aquellos mas distantes Astros que nos suponen, para saber que desde alli el Sol solo parece una pequeña Estrella? Y que cada una de las fixas es un particular Mundo? de modo, que assi como hay un Mundo Solar, que es el nuestro, hay otro Canicular, otro Arturo, otro Lyrico, y otros tan inumerables como son la Estrellas. Quién ha echado desde allá la sonda para afirmar, que toda la amplitud de el Universo no excede de algunas pocas leguas, y que las fixas, y Planetas son poco mayores de lo que nos parecen, como algunos han imaginado, cercenando malignamente la naturaleza à igualdad de su pobreza de imaginacion? Quién ha peregrinado estos Países, si no que sea con arbitraria fantasia, para haver averiguado si estos Mundos se comunican entre si, ò median los intermundos vacuos de Epicuro? Porque, ò se disputa de la constitucion actual con que el Universo está dispuesto, y ésta es impossible saberse, y temeridad inquirirse: ò se disputa de la disposicion en que pudo estár hecho; y en este sentido son pocos los tres modos alegados, haviendo otros muchisimos possibles. No fuera mas sencillo el systéma, que pusiera à la tierra inmóvil enmedio, y à los Astros que la CIT-Q2

circulaban de Oriente à Ocaso concentrica, ò excentricamente, (con lo qual se componian sus mudables cercanías, ù distancias) mas, ò menos tardos, ò veloces, (à que podia atribuírse la apariencia de que contramarchaban àcia Oriente) tal vez parados, directos, ò retrogrados, segun las precisas leyes que les intimó su Criador, de que estuviessen, caminassen, ò retrocediessen: y en sin, de todos sus aspectos, circuitos, y phenomenos, no dando otra razon del hecho, que la voluntad de quien lo hizo, que

era el mas facil modo, y compendiofo.

Pero bolviendo à vuestros tres systémas, el vulgar de Ptholoméo es el menos probable, porque pone à los Cielos sólidos, y esto es impossible, sin que Venus, y Mercurio los taladren, y rompan para baxar, y fubir, pues unas veces se ponen mas abaxo del Cielo el Sol, y otras mas arriba, como los Astronomos observan. De los otros dos, para los que veneran, como es razon, los Decretos de la Iglefia, el Tychonico es mas acomodado, como que se ajusta al Sacro Texto, que supone á la tierra quieta, y al Sol movido; y verdaderamente, cómo es possible entender, que la tierra dá una buelta en veinte y quatro horas, y que nosotros andamos en su superficie cada dia nueve mil leguas, que es su circunferencia, (reputando cada grado por veinte y cinco leguas ) (\*) y en cada hora trecientas y setenta y cinco; (para lo qual es menester una celeridad increible) y que ni lo sintamos, ni quando nos movemos al contrario (esto es, de Poniente à Oriente) percibamos la fuerza de la atmosphera, que tan aceleradamente rompemos? Demás, que al systéma Copernicano. todo lo que tiene de mas elegante, le falta de religioso. Con esto, que es lo que basta para instruir la curiosidad, démos fin al Dialogo: porque

Nocte dieque vagans mens jam lassata fatiscit.

DIA-

<sup>(\*)</sup> Adviertase, que estos grados son arbitrarios; pues segun los Franceses, cada grado tiene 20. leguas: segun los Españoles, 17. y segun los Alemanes, 15. &c.

### DIALOGO IX.

## DE LOS CUERPOS CELESTES,

## Y METHEOROS.

#### DE LAS ESTRELLAS FIXAS.

Aristotelico. Cartesiano. Gasendista. Sceptico.

Cartes. Estrellas sixas llamamos las que guardan entre sí la milma distancia, no porque estén asidas (segun nos parece) igualmente à la bobeda del Cielo, pues siendo los Cielos sluídos, unas están inmensamente mas arriba que otras, sino que en tan remotissimos espacios no podemos discernir sus distancias; y assi se nos repre-

sentan igualmente lexos de nuestra vista.

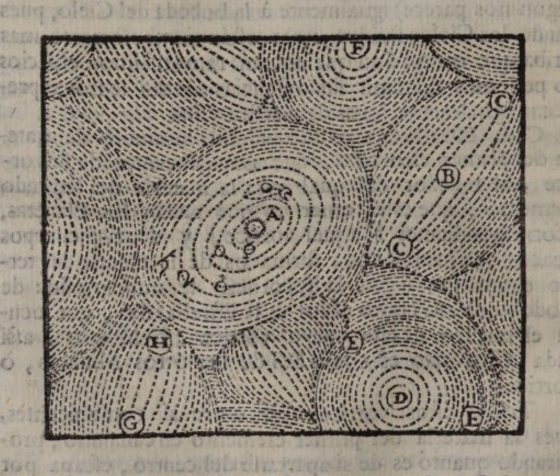
Cada Estrella sixa es un conjunto luminoso de materia del primer elemento, que ocupa el centro de su vortice, al rededor del qual gyra la materia del segundo elemento, que es el ether en que nadan los Planetas, (correspondientes à aquel vortice) y demás cuerpos opacos que los habitan, formados de la materia del tercer elemento, segun la hypothesis de mi Cartesio: de modo, que assi como el Sol es la Estrella sixa, que ocupa el nuestro de este nuevo vortice, o Mundo, assi cada Astro sixo es como Sol de los otros Mundos, o vortices.

Todos estos vortices son entre si comunicantes, pues la materia del primer elemento en cada uno, procurando quanto es de sí apartarse del centro, escapa por la Eclyptica de su vortice, y se mete en los vecinos por cerca de sus Polos, hasta ser impelida al centro de ellos:

23 pues

pues ella solo por su suma sutileza es capáz de seguir el rapidissimo gyro del medio, del qual son repelidos suera los cuerpos mas tardos, y gruessos, por incapaces de seguir aquella velocidad, assi como las pajas, y broza son arrojadas àcia la margen de los rios, por no poder seguir la celeridad de la corriente: y lo mismo sucede à la materia de los otros vortices con este, para lo qual es menester concebir, que no conspiran entre si los remolinos, sino que los Polos de los unos miran ácia las Eclypticas de los otros.

Tambien la materia etherea, ò globulosa de cada vortice, quanto està mas cerca del centro, tanto es mas ténue, y rápidamente movida: y assi el ether, que rodéa à Mercurio, y Venus, es mas sutil, y velóz que el que gyra à la tierra, y el de la tierra, mas que el que rodéa à Marte, Jupiter, y Saturno. esta disposicion del Universo se demuestra, segun nuestra mente, en la siguiente sigura.



A. nuestro vortice, en cuyo centro está el Sol, y al rededor gyran los Planetas de nuestro Mundo: sean B. D.

G. F. centros de otros vortices; y sean C.C. Polos del vortice B. de el D. sean Polos E. E. y del G. el un Polo que se ve sea H. Se vé en la demonstracion, que todos los Polos están contrapuestos, porque si los Polos de unos miráran ácia los de otros, de todos se haría un solo remolino.

Arist. Y es possible essa hypothesis Cartesiana del Mun-

do, fundandose solo en la fantassa de un Philosopho?

Gasend. El mismo Cartesio confiessa, que es singida, y diversa de la que establece la Sagrada Escritura en el Genesis.

Cartes. Pero no estando aun demonstrada por impro-

bable, se debe juzgar que es possible.

Gasend. Solo puede tenerla por possible quien ni tenga fé, ni respeto à los Sagrados Dogmas: pues si como confessais es diversa essa creacion de la que pone el Sacro Texto, siendo lo que éste enseña infinitamente mas cierto que lo discurrido por los hombres, se infiere, que vuestro systéma se opone à la verdad, mas que si estuviera demons-

trado por impossible. The sold and the control of t

Cartes. Esso sería si se desendiesse como sentencia, o thesis, no como suposicion, o hypothesis. Pero bolviendo à los Astros sixos, parece que estos son de suyo luminosos, o como unos Soles, que despiden luz propria, no como los Planetas, que la reciben agena, lo qual se convence assi, porque no padecen Eclypses, (como la Luna, que, no tiene de suyo luz: y assi, quando algun cuerpo opaco se atraviessa entre el Sol que se la dá, y ella que la recibe, la pierde) sino porque centellean, lo qual en tanta distancia suera impossible, si su luz suera remisa, y participada.

Gasend. Pero algunos Planetas tambien centellean sin

tener luz propria, como Mercurio, y Venus.

Cartef. Es verdad que centellean; pero no es con tanta

viveza como las fixas, ni están tan lexos.

Gasend. Y cómo la luz de cada Estrella fixa puede passar por tan inumerables vortices, movidos en contrario hasta nuestra vista?

Cartes. Como el ether, que es cuerpo liquidissimo, pue-

de recibir, y propagar dos movimientos opuestos, uno en sus remolinos, y otro hasta nuestros ojos, al modo que la agua propaga dos opuestas undulaciones, sin que se interturben, si se arrojan en ella dos piedras.

por algun tiempo se oculten, y otras nuevas aparezcan?

das suele mutuamente enredarse, y componer encima una mancha, ò costra opaca, que cubre toda la superficie de la Estrella, hasta que concurriendo mas copiosa materia sutilissima deshace aquella mancha, y restituye à la Estrella su antiguo esplendor: assi como por la misma razon se varían, y desvanecen unas maculas del Sol, y aparecen otras, estando observado, que lo que aora es macula, despues es facula: y al contrario, porque quando se desenreda, y sutiliza una porcion de materia en una parte, se condensa, y trava en otra: y assi la luz, y opacidad reciprocamente se succeden.

En los nombres particulares de las Estrellas fixas no es razon detenernos, ni en los de aquella junta, de algunas que llaman Signos, y Constelaciones, porque esto pertenece mas à los Astronomos, que à los Phisicos. Solo diré, que los Antiguos solo observaron mil y veinte y dos Estrellas. las quales distinguieron en quarentay ocho Constelaciones: veinte y una Septentrionales : doce, llamadas Signos, en el Zodiaco; y quince Australes : y à todas las dividieron en seis magnitudes, ò classes : De primera magnitud es el Arturo, el corazon de Escorpion, &c. De segunda la Estrella Polar, o Norte. De tercera, quarta, y quinta, cuentan muchissimas : y finalmente, de sexta reputan à las Estre-Ilas Nebulosas; y pueden contarse las que componen la Galaxia, o Via Lactea que es aquella como blanca nube, que se estiende desde Capricornio hasta Geminis, à quien el Vulgo llama Camino de Santiago: y no es otra cosa, (segun ha descubierto el Telescopio) que un densissimo agregado de menudissimas Estrellas, que con solo la vista natural, sin auxilio de anteojo, no se pueden separadamente discurrir.

one of their the exchange liquidition of the

#### DE EL SOL.

Cartes. Leguemos à nuestro vortice, ó systéma, en el qual ocupa el primero, y central lugar el Sol, esse vastissimo luciente globo de suego, que como Estrella sixa de este gran turbillon, con su accion, è influxo mueve todos los demás cuerpos contenidos en él.

El Sol, como yà se ha dicho, es verdadero suego de la misma naturaleza, que el nuestro sublunar, pues tiene las mismas propriedades que él, que son calentar, alum-

brar , y quemar.

Scept. Luego cae todo el fystéma de Cartesio; pues si es fuego como el nuestro, no constará solo de materia del primer elemento, segun él enseña, supuesto que à nuestro suego le compone de partes estriadas del tercero, que nadan sobre el primero: de donde resulta una suerte objeccion, pues estas partes estriadas, ò del tercer elemento, y las mas crasas, que constituyen sus manchas, (y son, segun vosotros, de esta misma naturaleza) no pudieran estár en el sitio del Sol, antes debieran ser repelidas como cuerpos Planetarios, muy lexos de él, y del centro del vortice: y siendo esto salso, tambien parece salso el principio de donde se deduce.

A proposito de estas manchas del Sol está observado, que son mudables, pues yà aparecen, yá desaparecen, de donde se sigue, que ò se engañó, ò nos engañó Aristoteles, quando hizo ingenerable, è incorruptible à la quinta sustancia celeste: pues por experiencia consta, que es capaz de alteración, como se prueba del nacimiento, y destrucción de las dichas manchas Solares, y de que el Sol tiene qualidades sensibles à nosotros, pues actualmente calienta, y quema, como nuestro suego elementar.

De la observacion de estas manchas tambien se sigue, que el Sol se rebuelve sobre su proprio exe de Oriente à Occidente, y cumple una buelta en espacio de veinte y siete dias, y ocho horas; pues estas manchas, desde el extremo Oriental del Orbe del Sol, tardan en

He-

llegar al Occidental, que es la mitad de su circulo, casi trece dias: y otro tanto están escondidas en su emispherio opuesto, hasta bolver à parecer, sino es que se disipen, ò desvanezcan antes.

Ni vale decir con los Aristotelicos, que el Sol, segun constante tradicion, siempre ha existido él mismo, sin corrupcion, ni mutacion: pues aunque esto es verdad en el todo de su cuerpo, no lo es en sus partes, al modo que si desde allá vieramos à la tierra, (siempre la misma desde el principio del Mundo ) mal infeririamos de esto, que no padecia generaciones, y corrupciones; y aun en ella reparariamos quizás menos novedades, que desde acá reparamos en el Sol: pues desde acá, á lo menos, siempre le observamos como bullendo, con un agitado movimiento, al modo que el oro fundido en la copela; y cierto, que el calor, è iluminacion del Sol no pueden entenderse sin un rapidissimo movimiento de sus particulas, qual verisimilmente le hay en nuestro suego elementar; y assi, tanto el Sol, como las Estrellas fixas, son unos verdaderos fuegos.

Arift. No haviendo pábulo de que se alimente el Sol,

y estando en continua agitacion, cómo no se disipa?

Cartes. Como tanta materia sutil le entra por sus Polos, assi del suyo, como de otros vortices, quanta sale de él por cerca de su Eclyptica à los otros, segun la medida con que constituyó Dios el Universo.

#### DE LA LUNA.

Cartes. A Unque la Luna en las Sagradas Letras se llama uno de los Luminares mayores, acomodandose à nuestra apariencia, es el menor de todos los Luminares; y aun rigorosamente no se puede llamar Luminar, porque no tiene luz propria; pero como está la mas cercana à nosotros, parece mayor, y nos rechaza con mas suerza los rayos que recibe del Sol, al modo que si miramos desde ella á la tierra, nos pareciera esta mas grande que las Estrellas; y siendo globulosa, y opaca, rechazara la luz del Sol, y representára las mismas conjunciones

crecientes oposiciones, y menguantes, que observamos en la Luna.

Que la Luna es redonda, consta por la vista: que es opaca, lo demuestran los Eclypses; pues puesta entre el Sol, y nosotros, quita el passo à su luz, y causa Eclypse Solar, assi como puesta la tierra entre el Sol, y ella se queda obscura, y sucede Eclypse Lunar. Que es aspera su superficie, se insiere de que no rechaza la luz desde solo un punto, como los especies globosos, ù otros cuerpos brunidos convexos, sino la reslecta de todas sus partes, è

igualmente à todas.

Acerca de sus manchas, unos piensan que son desigualdades, como montes, y valles, ò eminencias, y profundidades : que segun los varios aspectos del Sol, arrojan à diversas partes las sombras. Otros juzgan que son como escollos, (ò montes) y mares (ò lagos) que de las partes eminentes rechazan á nosotros la luz, y assi se vén lucidas; pero de las profundas, y lagunosas no pueden rechazarla, porque estando henchidas de cuerpos diaphanos, y liquidos, transmiten, y no remi-ten la luz á nosotros, y assi se vén sombrias. Otros al contrario conjeturan, que estos como mares, ò cuerpos transparentes, teniendo detràs el centro opaco de la misma Luna, deben, como unos espejos, rechazar mas luz; y assi, que las manchas son las partes eminentes sólidas, y las liquidas son las lucidas, lo qual se vé en los rios, y demás cuerpos diaphanos, que haviendo detrás algun oblistente, rebotan mas copiosa luz, y brillan mas.

Algunos pretenden que no hay tales mares, ò lagunas en la Luna, porque si los huviera, tuviera atmosphera hecha de los vapores que de ellos se elevàran,
como la tiene la Tierra por la misma razon; pero parece
consta que no tiene atmosphera, porque quando la
Luna se nos pona enmedio, y eclypsa à Saturno, no observamos en Saturno, que le entra aquella penumbra, ò
mas sutil sombra, que deben ocasionar los vapores de la
atmosphera del cuerpo eclypsante, al interponerse al
Planeta eclypsado, como se repara en la Luna, quando

la eclypsa la Tierra. Otros admiten tambien atmosphera en la Luna, como Plutarcho, Kepplero, y Galiléo, que

lo esfuerzan con razon, y experiencias.

Scept. Y quién ha estado allá para saber algo de todo esso ? Acaso será la Luna una massa desierta, y vacía? Acaso havrá minerales, arboles, y animales de nuestras conocidas, ò de otras incogniras especies? Acaso havrá liquidos en sus concabidades, de que no tenemos idéa? Finalmente, el que quiera saber lo dudosas que son estas materias de la Luna disputadas sobre la Tierra, finja, que las disputa de la Tierra sobre la Luna. Lo cierto es, y de Fé es, que à lo menos hombres no hay en la Luna, porque todos los hombres son descendientes de Adan, y en él pecaron, y nadie de la posteridad de Adán ha podido subir (omitiendo fabulas) á procrear al globo de la Luna. Por lo demás, no parece decente à la magnificencia del Criador haver hecho un tan considerable cuerpo estéril, sin que ningun otro cuerpo le adornasse, quando por hacer lucir su Omnipotencia, no solo sobre la tierra ( que es la que ha sujetado à nuestro examen) ha criado vivientes, sino aun sobre estos vivientes ha criado otros, por mostrar abundantemente su grandeza, sabiduría, y poder: y aun hay quien se atreve à decir, que ha llegado à columbrar con el Telescopio, como selvas espesas de arboles en la Luna; pero todo lo dicho es dudolissimo.

vé siempre en lo sombrio de la Luna, proviene del reste vé siempre en lo sombrio de la Luna, proviene del reste vo de la tierra, y que la tierra es mayor que la Luna, y menor que el Sol, lo qual se demuestra; pues quando un cuerpo luminoso es mayor que un opaco, la sombra del opaco termina à cierta distancia en punta: Quando el luminoso es menor, la sombra del opaco se amplia, ò se và estendiendo siempre mas, y mas: y quando son iguales, la sombra del opaco prosigue igual infinitamente, como consta por razon, y experiencia. Assi es, que la sombra de la tierra no se estiende infinitamente, pues eclypsaría à los Planetas supriores, Marte, Jupiter, y Saturno, sino termina en punta, que en alguna parte termina: luego el Sol es mayor que la tierra. Por otra

parte, la fombra de la tierra (que, como he dicho, termina en punta) cubre todo el cuerpo de la Luna, especialmente quando está cercana, ò perigéa: luego es mayor la tierra que la Luna. Debo advertir ultimamente, que el gyro que hace la Luna al rededor de la tierra, no es persestamente circular, sino elyptico, ò por los dos lados aplanado, por la compresion que hacen en él los dos vortices de Venus, y Mercurio; y por esta alternada opresion explica Descartes el alternado sluxo, y ressua del mar.

Los varios movimientos que la Luna tiene, tanto sobre su proprio centro cada mes, segun las exactas observaciones de Casini, como de libracion, y el de Oriente à Ocaso cada dia, pertenecen mas particularmente à los. Astronomos, por lo qual no es razon detenernos, bastando lo yá insinuado en el Dialogo precedente.

# DE LOS DEMAS CONOCIDOS. Planetas.

Cartef. DE los demàs Planetas solo hay que advertir en general, que son unas grandes masas opacas, como la Luna, que no tienen luz propria, si no la reciben tambien del Sol, y dán buelta al rededor de él. Mercurio, y Venus circulan por circulos mas proximos, aunque excenticos, ò por mejor decir elypses: (como se puede vér en la demostracion del systéma Thyconico, ò Copernicano) de modo, que respecto de la tierra, Mercurio nunca se aparta del Sol mas lexos que veinte y ocho grados, y Venus cerca de quarenta y ocho: y esta es la razon de que solo aparecen por la tarde poco despues de puesto el Sol, ò por la manana antes de salir; solo Venus algunas vèces, quando está muy remota del Sol, se vé muy de dia.

Ambos Planetas, unas veces están mas allá, otras mas acà del Sol mismo; y entonces se dice están en la conjuncion, o superior, o inferior con él: otras están en las quadraturas, y entonces suelen verse de dia sin Teles-

copio. Esta diferencia de subir, ò baxar àcia nosotros estos Planetas, respecto del Sol, prueba, que los Cielos no son sòlidos, como yá quedó advertido contra los Aristotelicos.

Quando Venus se aparta lo mas que puede de nosotros; esto es, en su conjuncion superior con el Sol, (sino es que se sumerja en la luz del Sol mismo) aparece llena, porque entonces descubre ácia nosotros su mitad ilustrada; tambien por razon de su distancia aparece entonces menor que quando está en los quartos, ò quadraturas: esto se ha de entender mirandola con el Telescopio, porque con solos los ojos, siempre parece de un mismo tamaño.

Mercurio casi nunca se vé globoso, sino en rebanadas, como vémos à la Luna en las quadraturas: las demás observaciones de sus movimientos son agenas de la Philo-

sophia.

De los tres superiores Planetas Marte, Jupiter, y Saturno, solo es de advertir, como yà se dixo, que Marte es el mas cercano, y que hace su circuito tambien excentrico, ò por mejor decir elyptico, al rededor del Sol en veinte y dos meses, y casi quince dias: Jupiter tambien en su elypse le dá buelta en doce años, y Saturno en treinta.

Dentro de las elypses de estos Planetas superiores está contenida la tierra: y están mas proximos á ella quando están en oposicion con el Sol, y aun mas cerca de nosotros que el Sol mismo, por lo qual entonces nos parecen mayores. Tienen tambien sus oposiciones, conjunciones, y quadraturas como la Luna, pero no tan sensibles. En Marte, y Jupiter se descubren manchas, y por ellas coligió Cassini, que Marte daba una buelta sobre su proprio centro en veinte y quatro horas, y quarenta minutos, y Jupiter en casi diez horas.

Jupiter tiene quatro Satelites, que le circulan, (como la Luna à la tierra) y cada uno cumple su buelta en diferente tiempo. A Saturno le rodéan cinco; y este Planeta, unas veces se vé redondo, otras veces elyptico, y otras como guarnecido de dos asas, o ansulas, las qua-

les

les apariencias explican los Astronomos, suponiendo, que está rodeado de un ancho anillo, que segun le coge nues-

tra vista, nos representa estas varias figuras.

Fuera del reflexo, otro influxo de estos Planetas sobre nosotros; ò no le hay, ò si le hay, no se sabe, porque quanto se dice de esto, son arbitrarias sicciones de los Astrologos, que no tienen mas sundamento, que la vana impostura de unos, y la curiosa credulidad de otros, como elegantemente convence el Rmo. P. M. Feyjoó en su 1. Tom. del Theatro Critico.

#### DE LOS COMETAS.

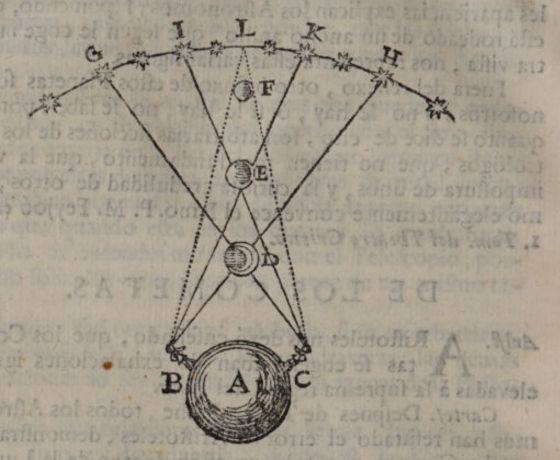
Arist. A Ristoteles nos dexó enseñado, que los Cometas se engendraban de exhalaciones igneas,

elevadas à la suprema region del Ayre.

Cartes. Despues de Tycho Brahe, todos los Astronomos han resutado el error de Aristoteles, demonstrando, que los Cometas, no solo no están debaxo de la Luna en la region del Ayre, sino muy superiores à ella, y en la region Celeste. Esta inmensa distancia de los Cometas sobre la Luna la convencen, porque la Luna tiene sensible paralaxis (y aun el Sol tiene alguna) pero los Cometas no tienen paralaxe; y como por otro lado es cierto, que el Astro que la tiene está mas cerca de nosotros, que el que no la tiene, se insiere, que la Luna está mas baxa, y cerca de nosotros, que ningun Cometa.

Para inteligencia de esto, conviene saber lo que es paralaxis, voz Griega, que significa diversidad de aspecto, la qual solo compete à los Astros que están inferiores, los quales mirados desde diversas partes de la tierra, se vén en muy diferentes puntos del Cielo; pero no conviene à los Astros, que están sumamente distantes, pues estos, desde qualquier punto de la tierra que se miren, siempre corresponden, y se vén en una misma parte de Cielo,

como se manisiesta en la siguiente demonstracion.



Sea A. la tierra: B. y C. dos diversas partes de la tierra, desde donde se mire à la Luna D. Consta, que el que la mira desde B. la verá en el punto del Cielo H. y el de C. la verá en G. las quales dos partes de Cielo distan mucho entre si. Mirefe aora desde los sitios mismos B. y C. al Planeta E. el qual porque está mas distante, se verá en los puntos I. K. que por ser mas cercanos forman menor paralaxe. Finalmente, mirese al Cometa F. el qual por estár ran sumamente distante, se vé desde qualquier parte de la tierra en el mismo punto L. porque toda la amplitud de la tierra se considera como un punto, respecto de aquella suma elevacion : y por consiguiente, aquel cuerpo que no dá paralaxe alguna, se demuestra Matematicamente, que está mas alto que el que la dá; y entre los que la dán, está mas cerca el que la dá mayor, como se observa tambien Phisicamente; pues quanto mas cercano un objeto, mirado desde diversas partes, tanto los exes opticos, o lineas visuales forman angulos mas obtufos, y ván à dár à mas distantes partes de

de la esfera. Pues como está constantemente observado, que la Luna dá mayor paralaxe, que los demás Astros; esto es, mirada desde diversas pattes de la tierra, se vé en mas distantes partes del Firmamento: y al contrario los Cometas, mirados desde qualquier parte del globo terraqueo por diversos hombres, uno en Madrid, y otro en París, o Constantinopla; v. gr. caen en una misma parte de él, y no forman paralaxe, se deduce demonstrativamente, que los Cometas, contra el sentir de Aristoteles, están inmensamente mas altos que la Luna, y aun que los demás Planetas de nuestro vortice.

Scept. Acerca de lo que son los Cometas, hay varias opiniones: unos dicen son un monton de Estrellas errantes : Cartesio dice , que son Estrellas muy manchadas, que se forman de particulas del tercer elemento, entre si implicadas: otros que son Planetas de otros vortices, que quando estàn mas lexos de nosotros en lo mas alto de su remolino, no se descubren; pero quando estàn mas cerca, y en lo mas baxo de su vortice, se dexan vér : otros quieren que sean Planetas de nuestro mismo vortice, que se mueven en circulo muy excentrico à la tierra : de modo, que quando están Apogéos, o muy remotos, por su mucha distancia no se registran; pero quando están perigéos, y proximos se manisiestan: y assi asirman, que son unos mismos los Cometas que aparecen, sino que no buelven àcia nosotros hasta despues de muchos años, por lo qual no ha havido hasta aora ocasion de hacer suficientes, y exactas observaciones acerca de ellos. Todos estos son modos de pensar, todos probables, pero ninguno cierto. Quizás en adelante el mayor numero de observaciones, y la mas cuidadosa reflexion sobre ellas, harà mas clara esta materia.

Gasend. Solo salta decir, que unos Cometas se llaman Caudatos, que tienen como cola: otros Barbatos, como barba: y otros Crinitos, ò como cabellos, segun la diversa ilustracion que les dá el Sol, ù otro Astro luminoso, y segun las varias refracciones de la luz: Todos los

R

HEED CL

presagios satales, que algunos promulgan de los Cometas, son meras ilusiones, y cabilaciones de genios superfficiofos. and anthonia should action to observe e on man diffrance porces del lutimamento : v al

#### DE LOS METEOROS, Y EN PARno noso ve ticular del Viento. In ono v

Scept. N Eteoro en Griego es lo mismo que sublime, 1 porque los Meteoros son aquellos phenomenos contingentes, que se observan en lo sublime

del Ayre.

Arist. Nosotros decimos , que Meteoro es un mixto imperfecto, que consta de halitos atenuados, y sublimados, y se forma en la superior region del Ayre, ò atmosphera : y como los halitos unos son secos, que se Haman exhalaciones, o humos, y otros humedos, que se Haman vapores, por esso tambien los Meteoros unos son bumedos, como el viento, nube, lluvia, &c. otros secos, è igneos, como el rayo, ò lucidos, como el Iristone II mot sup nersino somo : nov mirab sì

Viento, no es otra cosa que un ayre movido, y mas,

ò menos reciamente agitado.

Distinguese el Ayre del Viento, como un estanque de un arroyo, que el estanque tiene el agua parada, y el arroyo movida, y corriente: por lo qual, sin mas que conmover el ambiente con un abanico, hacemos viento del Ayre; pero la dificultad está en averiguar la causa de esta commocion del Ayre. Nosotros decimos, que es una exhalacion caliente, y seca, excitada por el Sol.

Cartes. Cartesio atribuye el fluxo, y commocion del ayre à un vapor agitado, que para explayarse à espacio mas ancho, fluye con gran fuerza: y lo explica con el exemplo de la Eolipila, (esta es una bola de metal con un estrecho orificio, la qual despues de calentarla un poco, para que el ayre contenido se arrare, se buelve à meter en agua fria, para que condensado el ayre con la frialdad, chupe algo de agua, que -516

ocupe aquel hueco. Despues se buelve à meter en la lumbre, y convertida la agua en vapor, es obligada à salir en forma de viento, que sopla reciamente) de donde infiere, que los vapores elevados de las aguas, y nieves, y arrarados con el calor del Sol, buscando espansion, causan los vientos, los quales aunque son vapores, y humedos, secan los lienzos, porque con su rápido movimiento se llevan trás sí las particulas del agua en ellos embebidas. Los vientos, por sus varios tropiezos en montes, y nubes, y po r sus varios rechazos, unas veces soplan de arriba à baxo, otras al contrario, y otras en remolino. Sus varias qualidades provienen de los parages por donde passan. Por sus diferencias, unos son generales, que en todas partes indiferentemente soplan: otros provinciales, que son proprios de algunos Países, pos su especial situacion, y postura de lagos, selvas, y montes: otros anniversarios, que los Griegos llamaron Ethesias, que à cierto tiempo del año se suscitan.

Scept. Los vientos suelen también levantarse de las fermentaciones, que en la tierra, ò atmosphera excitan varias, y opuestas particulas minerales, que exagitadas con reciproca lucha, no pueden menos de commover el Ayre. Con la fermentacion, y la evaporacion que causa el Sol en las humedades de la tierra, se explican claramente todos los phenomenos de los vientos, sin necessidad de recurrir à los precarios influxos de otros Planetas, que algunos sin mas prueba que la de su voluntad, y palabra suponen.

#### DE LAS NUBES, Y LLUVIA.

Cartes. A SSI como el vapor muy arrarado, è impe-tuoso es el viento, assi este mismo condensado, y lento es la nube, y mas condensado, y convertido en agua es la lluvia. Por esso la lluvia suele aplacar el viento, y con el viento suele cessar la lluvia. Quando el vapor que hace la nube està raro, siendo mas ligero que el ayre, se mantiene sobre él; pero quando se condensa en agua, yá no puede mantenerse, y cae à la R2

H2001

tierra : y quanto la lluvia cae de mas alto, cae en gotas mayores, porque siempre cada gota vá juntando mas, y mas particulas, que hacen mayor su volumen. Tambien, fegun es mas, o menos gruessa la nube, se mantiene mas alta, ò mas baxa: de modo, que la niebla, y la nube solo se distinguen en mas, ò menos crasitud : la niebla es una nube baxa, y la nube es una niebla en mas elevado lugar; y assi, los que passan las cumbres de los altos montes, ván por entre una niebla espesa, y opaca, que desde los valles se vé como una nube.

## DEL ROCIO, Y ESCARCHA.

Gartes. El rocio es un tenuissimo vapor, que con el frio continuado de la noche, quando yà se ha extinguido el calor que recibió la tierra el dia antecedente, se condensa en gotas, y poco antes de salir el Sol cae sobre las plantas. Suele traer configo el rocio algunas particulas falinas acres del ayre, con las quales corroe, y quema las miesses, à lo qual llaman los Labradores tizon. opue calaconim adminerates one concerned

Este mismo rocio mas unido, y congelado, por el vehemente frio del Invierno, se llama escareba.

### DE LA NIEVE.

Cartef. T A nieve es la lluvia congelada por razon de la gran frialdad del ayre superior, è inferior à la nube, cae en copos fofa, y à modo de espuma, per el mucho nitro, y ayre interpuesto: el nitro la quaxa, y el ayre la exponja. Por razon de estas sales nitrosas de la nieve, las copiosas nevadas fecundan la tierra : y assi es adagio, que año de nieves, año de bienes. fide, y iento es la nube, y mas condentada, y conver-

vido en aqua es la lluvia. Por esto la lluvia (nele aplacar el vierro, y con el vienro fuele cellar la llavia. Quando of vapor que hace la nobe està raro, siendo mas inceto que el ayre, le mansiene febre di s pero quando fa

## DE EL GRANIZO.

Cartes. Quando el frio encuentra yá las gotas en el ambiente grandes, y formadas, las quaxa en granizo.

Ayre mucho mas frias que en Verano, no se congela la nieve tan compactamente como en Verano el granizo.

estando entonces el ayre menos frio?

Cartes. Porque en el Invierno están las gotillas mas pequeñas, y raras; y assi, quando se quaxan, queda entre ellas ayre interpuesto, por lo qual baxa la nieve como espuma; pero en Verano, baxando de mas alto las gotas, ban yá formadas en un gruesso volumen, sin ayre intermedio; y ocurriendo el nitro del ayre, (que es la unica causa de la congelación del agua) las quaxa como las has lla; esto es, mas grandes, y compactas.

#### DEL TRUENO, RAYO, YOTROS Meteoros de fuego.

Cartes. Los Meteoros de suego son unas exhalaciones sulphureas, y nitrosas, ò una polvora natural, encendida en el ayre por el violento movimiento de sus particulas. Los mas principales Meteoros son el relampago, y rayo: pues quando estas materias nitro-sulphureas se recogen en una nube, es como si se metiessen en un cañon, de donde encendidas salen con esplendor, ò relampago, y con estrepito, ò trueno; y si hay disparo de materia mas corpulenta, con centella, ò rayo.

Scept. Toda essa teoria es salsa, porque siendo la nube una niebla, ò vapor mas, ò menos denso, ni al romperse puede causar tan horroroso estruendo, porque es ninguna la resistencia. Ni la polvora, sin estár atacada, truena, como consta por experiencia, si se enciende polvora libre dentro de la niebla mas espesa, y opa-

R<sub>3</sub> ca,

ca, que nunca fulmina. Qué fuerza, pues, es aquella que impele al rayo para que haga el estrago con mas violencia que si fuesse una bala de Artilleria? Y si la polvora siempre dispara ácia arriba, por qué los rayos suelen caer ácia abaxo? Si qualquiera humedad afloxa la polvora, por qué dentro de una nube, ò vapor nebuloso, y humedo se encienden estas exhalaciones con tal actividad, quando està observado, que la polvora seca en grano, o polvo, hace estrepito, y se quema de una vez; pero al contrario quando sus partes han estado unidas con alguna humedad en un cuerpo continuo (aunque despues se seque) no se quema de una vez, sino sucessivamente, y sin estruendo? Por qué trueca interpoladamente, y no se prenden de una vez todas las exhalaciones sulphureas que hay en la esfera? Todas estas objecciones son insolubles en la doctrina que os dexó Cartesio (en la Disertacion 7. de los Meteoros.)

Cartes. Pues cómo componeis essos phenomenos?

Scept. Como la experiencia es la verdadera Maestra de las cosas, sabiendose por ésta, que hay polvora, que sin estar atacada, por si sola fulmina, como la mezcla del tartaro, nitro, y azufre, el oro fulminante, &c. y que fulmina ácia abaxo, (al contrario que nuestra polvora ordinaria) parece que la polvora mereorica es de la naturaleza de estas. El vapor, antes de convertirse en agua, no es bastante à entorpecer su actividad; y teniendo algun ayre interpuesto, fulmina de una vez, no como el pebete, aunque seco, cuyas partes mas apretadas no tienen dentro bastante ayre para la pronta inflamacion. No se prende todo de un golpe, porque no está todo en un systéma, y solo se encienden aquellas particulas que han concebido la suficiente union, y agitacion. Por lo demás, el sonido de las campanas aparta, y rompe la nube, y assi es util quando està lexos; pero quando está encima trae peligro, porque rompiendo la nube, suele provocar el rayo sobre el Campanario mismo, con riesgo del que toca. El rayo no baxa rectamente, sino culebreando, segun la determinacion que le dán las rafagas del viento; por esso co-

mun-

munmente suele tropezar, antes que en lo demás, en las torres, arboles, y edificios mas altos, porque es lo primero, que gyrando encuentra, y porque acia donde hay estos cuerpos eminentes se remolina el ayre, y los conduce. Por este mismo motivo no es seguto en una tempestad ponerse donde corra rápidamente el viento, porque su mismo fluxo los lleva. Tampoco es seguro correr, porque el ayre se mueve con violencia à ocupar el hueco que vá dexando el cuerpo; y assi guia consigo à la centella detrás del que corre. Los materiales que baxan encendidos son tan sutiles, que penetran una bayna sin ofenderla, y deshacen la espada, no consumen la bolsa, y deshacen la moneda : por lo qual se debe tener por fabuloso, que con el rayo cayga piedra; pues demás que no se observarian estos phenomenos, y otros semejantes, (pues un material denso como el de una piedra no pudiera traspassar los cuerpos porosos ) y que dentro de un Templo, ò Sala donde no hay ayre que la determine à vagar, debia caer recta por su pefo, (contra lo que se experimenta) ningun hombre inteligente, è ingenuo la ha visto, pues la piedra que suelen enseñar por de rayo, es qualquiera que han sacado de la tierra, sospechando que lo es, por el estraño color, ò figura, como si en la tiera no huviera mineras de todas figuras, y colores; pero sin mas testimonio, que la ligereza de pensarlo, y la buena disposicion de creerlo, milia elleman ne smemularia oficia y

## DE LOS METEOROS DE LA LUZ.

Cartes. V Arios son los Meteoros de la Luz, hay suegos fatuos, que alumbran, y no queman, por ser su materia rarissima. Las Estrellas volantes son las que se vén correr de noche en la essera,
aunque no es que corren, sino que se ván prendiendo
sucessivamente como un reguero de polvora. Los Santelmos aparecen sobre las entenas de las Naves. Las
chispas, ò llamas, que salen de los animales, ò de su

R 4

ropa facudida: las luces que se levantan en los Cementerios de los halitos de los cadaveres, (que el Vulgo llama la hueste, y tiene por las Animas) y tambien se levantan de las lagunas, y maderas podridas. Toda esta especie de Fosforos naturales provienen de una exalacion sutil, y pingue, que, ò por su fermentacion, ò por el calor del ayre, ò

por concusion, y movimiento se enciende.

El Iris es aquel semicirculo de diversos colores, que vemos causa el Sol, por la reflexion, y refraccion de su luz en una nube rórida, (ò que destila alguna lluvia ácia el Orizonte opuesto) como enseña Cartesio, Rohahult, y otros Philosophos, y Opticos: pues como el determinado color consiste en la determinada reflexion, y refraccion de luz: y por otro lado, desde cierta determinada parte de la nube, es igual el rayo de luz reflexo hasta nuestro ojo, y aquella cierta determinada parte de la nube debe formar iguales angulos en nuestra vista; por esso desde cierta determinada parte percibimos determinado color: y assi todos los Philosophos Modernos refunden matematicamente esta variedad de colores, y figura circular del Iris, á la varia modificacion de los rayos de luz, y à los iguales angulos que forman en la vista, al modo que en los prismas, ò cristales triangulados se vén las cosas à cierta distancia, con determinado color, (verde, carmesi, dorado, &c) como en el Iris, porque la luz que passa por el cristal es refracta en aquella distancia, con la determinada refraccion, en que consiste representat tal color, y solo circularmente en aquella misma distancia forma iguales angulos en la vista, y representa aquel color determinado. Con esto, que basta para instruccion de los curiosos, demos fin á la Phisica.

Hic puppim valido nostram premat anchora jactu.

annque no es que concer de mache en la estera annque no es que se receis de man prendiente como un reguero de polyoni. Los Santenses en encenas de las Neves Lus

chiphro , colorate to local popular or to help

anan por for formatorial carriers and

## DIALOGO X.

### QUESTION UNICA.

SI LOS BRUTOS TIENEN ALMA sensitiva, ò son meras máquinas (è ingenios del Criador) sin percepcion, ni sentimiento.

Aristotelico. Cartesiano. Gasendista. Sceptico.

Metaphisica, es razon tratarla aqui por complemento de la Obra, assi porque tiene gran parentesco con la Phisica, (pues por ella se vé à quanta virtud, y energía puede llegar la materia organizada) como porque ya estan vulgar, y curiosa, que hasta en las conversaciones familiares suele suscitarse; y sobre todo, el Sapientissimo, y Eruditissimo P. M. Fr. Benito Geronymo Feyjoó, la exagita en el Tom. 3. de su Teatro Critico, para

desengaño de errores comunes.

Arist. Es possible, que hay quien pone en duda, si los brutos sienten! Confiesso, que no puedo os tal proposicion sin escandalo. Las mismas acciones de sagacidad, è industria en unos: de sidelidad, y disciplina en otros; y en todos aquel discernir de cosas, amar lo agradable, y huir lo nocivo, son un casi sensible argumento, de que sienten, imaginan, distinguen, y aun infieren, acercandose (por uno que llamamos instinto) casi al grado de racionalidad. Todos nuestros Philosophos se rien de semejante disputa, reputando por fanatico, y casi loco à quien propone tal question.

Cara

Cartes. Los vuestros convienen mucho con el Vulgo en dar credito à sus primeras aprehensiones, o à aquello que el simple informe de sus sentidos à primer golpe les propone, sin aquella sossegada reflexion, que suelen, y deben usar los verdaderos Philosofos; y à contentarse con una palabra, ni explicada, ni entendida, para desatar las mas graves dificultades. Por esso soleis reiros de quien mas dignamente se rie de vosotros.

A Scept. Verdaderamente es controversia dificil, y recelosa: dificil, porque como nosotros no podemos percibir las sustancias en sí, sino inferirlas por el trage de sus accidentes, y operaciones, facilmente nos equivocamos, atribuyendo muchas veces à superior virtud lo que es solo superior organizacion, y otras veces achacando à defecto de facultad lo que es falta de primor en el organo. Es recelosa, porque en que ni sientan, ni perciban los brutos, nada arriefgamos los hombres, y es opinion mas cercana à los Dogmas de Fé; pero de conceder à las bestias capacidad de idear, y conocer, se dá ocasion à los menos religiosos, y advertidos, para persuadirse à que la alma del bruto es inmortal, è igual en especie con la nuestra: ò la nuestra mortal, y de no mayor dignidad que la suya.

Gasend. Despues de los antiguos Griegos, (entre quienes fue costumbre, y aun gloria la lascivia de controvertir, y la licencia de opinar) fue el primero nuestro Gomez Pereyra, Medico de Medina del Campo, à quien le ocurrio llamar de nuevo à examen esta duda, en su Margarita Antoniana, combatiendo la comun sentencia, que assi en aquel siglo, como en éste, era tenida por principio tan sentado, è inconcuso, como que el todo es mayor que su parte; pero como la tyranía intelectual suele juzgar por passion, mas que por razon, sue despreciada su Obra, teniendo al Autor por mas necessitado de curacion, que de respuesta, y sirvió su libro (oy tan raro) de embolver slegumbrests has ( otnihui eo

Cara

- sl sb not. ..... Thus, & odores, Et piper, & quicquid Chartis amicitur ineptis. Hasta que Descartes, y Gasendo, zelosos de restablecer

la razon à su debida libertad, se respondieron, è instaron mutuamente, suscitando de nuevo, y calificando de
prudente esta duda: Descartes, con Pereyra, sosteniendo
que los brutos eran meras máquinas corporeas, incapaces de la percepcion, y sentimiento: Gasendo, que
sentian, è imaginaban: y finalmente, poco hà nuestro
yá citado Sapientissimo Feyjoó, aunque se explica con
indiferencia Sceptica, consiessa le hacen suerza las razones por la racionalidad de los brutos: y sin duda son poderosissimas, pues suerzan à un Ingenio, capàz de forzar
à los demás.

Scept. Essas son en esta materia las tres distantissimas opiniones, y otras tantas pruebas del corto alcance del saber humano. Pero cómo hemos de saber en los mas nobles Entes, y animados, de qué naturaleza es su Alma, estando tan lexos su examen de la essera de nuestros sentidos, si en los mas toscos Entes, en una ruin pajilla, aún no tenemos averiguado, si son finitas, o infinitas las partes de que se compone? Tan corto es nuestro saber aún de las

cofas que vemos, y tocamos!

- En el hombre, (yá se vé) demás de la Fé, su propria conciencia dicta à cada uno, que tiene en si una alma imaginante, pensativa, senciente, dubitante, inteligente, volitiva, y assi espiritual, y eterna; pero en los brutos qué testimonio inconsuso tenemos? es verdad que vémos en ellos ciertas acciones, que eficazmente nos inducen à creer, que las hacen con conocimiento, como quando nofotros las hacemos; (v. gr. quexarse del objeto molesto, y agradarse del deleytable) pero de dónde nos consta que no son equivocos estos movimientos en sus causas ? Y que lo que el hombre hace por razon, no lo hace el bruto por mecanismo? Toca el Relox un minuet, y cantale un Musico: el mismo es esecto; pero muy diversa la causa: el Musico toca el minuet sabiendo lo que se hace : el Relox le toca, sin saber lo que toca. Canta el mismo minuet un paxaro: quién nos demonstrará, si advierte lo que canta? Y si se parece al hombre en la percepcion, ò al Relox en la necessidad ? Aora bien, considerese si la corte-6200 dad,

dad, y torpeza de los hombres ha sabido hacer màquinas, que en sus acciones emulen à los brutos : qué hay que estrañar, que la suma Sapiencia del Criador haya ordenado

otras, que emulen à los hombres?

Acaso nos ha revelado algun perro lo que le passa en su interior, y que quando ahulla siente? O que sus frases, y movimientos son hijos de su pensamiento, è idéa, y no de la estupenda correspondencia de liquidos, y sólidos en

fu organizacion?

Esto es por un lado, por otro es possible, que tan patentes señas de conocimiento, industria, cautela, dolor, verguenza, suga, amor, docilidad, y aun raciocinacion, que observamos en las bestias sagaces, como en los Elesantes, Monos, Zorras, y otros, son esectos solo maquinales, sin alma en cierto modo raciocinante, ò à lo mesos sensitiva? Ved, señor Aristotelico, si es bastante sundada la duda, y bastante prudente la profunda question son bre que vosotros, siados en la serenidad de un supuesto,

passais à pie enjuto.

distribution

Cartes. Hay otra gravissima razon de dudar, y es, que la idéa que tenemos del espiritu, à diferencia de lo material, o corporeo, es, que por espiritu concebimos un Ente pensativo, è inteligente; y por material solo un Ente exten-10, impenetrable, figurable, divisible, localmente moble, y todas las demás propriedades que se siguen à la extension; y estas son dos tan contrarias idéas, y tan reciprocamente exclusivas de si, y repugnantes en un mismo sugeto, que lo que es puramente material, no puede concebirse como percipiente, ò cognoscitivo; ni lo que es espiritu puede entenderse como impenetrable, ò extenio: pues aunque queramos dár à la materia el mas extremo grado de atenuación, y futileza, y concederla el mas esquisito primor en la estructura, nunca podemos elevarla à la dignidad de cogitante, y sensitiva, como ni al espiritu, por mas imperfecto que le concibamos, podemos defraudarle de la essencia de ideante, è inteligente. Siendo esto assi, y concediendo á los brutos percepcion, y conocimiento, se vé quedamos desarmados de razon Philosophica los hombre, para pro-

bar

bar, que nuestra Alma, à diferencia de la suya, es espiritual, pues quedamos iguales, supuesto que en la linea de pensar, el mas, o menos, y de este, o el otro modo, no varia la especie de sustancia espiritual : assi como el mas, ò menos bulto, y lo mas, ò menos atenuado no varía la especie de extenso, o impenetrable: quanto, y mas, que si en algunas percepciones abstractas, y confusas excedemos à los irracionales, en otras particulares, y mas claras con grandes ventajas nos exceden, como se esforzará despues, no demit eldible alcamembab on otol sod

Scept. A lo menos admitiendo en los brutos conocimiento, se daría un gran motivo à los Philosophos para equivocar las Almas; pues como no percibimos las sustancias en sí, sino inferidas, y retratadas en sus accidentes, y efectos; y como los diversos efectos en especie mas fuelen provenir de la especifica variedad, y habitud de los organos, que de la diversidad de los principios, (y assi, los niños, ni piensan tan universalmente, ni de muy lexos, con la percepcion que los adultos: los rufticos no reflexionan como los bien educados; ni los maniacos pienían correctamente como los fanos, fiendo en todos los hombres iguales las Almas ) de aí es, que una misma naturaleza de principios puede producir acciones diversas en percepcion: con que dado que los brutos sienten, perciben, y conocen, aunque ni sea acerca de tantas cosas, ni tan perfectamente acerca de unas mismas, puede esto refundirse à la improporcion de los instrumentos, y no à la diversidad de los principios : luego admitida la spercepcion de idéas (ò sea racionalidad) en los brutos, nos privamos de un medio convincente para demonstrar la especifica distincion de nuestra Ahna à la suya, solo por hacerles essa merced : y no parece cuerda politica, por concederles una razon, que en ellos está de sobra, defraudarnos de un argumento, que nos hace gran falta.

Ved, señor Aristotelico, si es materia de risa la disputa, como juzgais vosotros; ò si se deben reputar por fatuos, y maniacos, los que afirman, que los brutos fon máquinas, sin mas cogitacion, ò conocimiento, que el

que aplicò el Supremo Artifice en su fabrica. Puès admitido, que lo puro material es incapáz de sentir, conocer, y discernir, y costandonos por evidencia interior, que los hombres hacemos todo esto, podemos ciertamente inferir, que constamos de una sustancia inmaterial; esto es, de una Alma espiritual, inteligente, y libre, sin contrario natural que la destruya, y assi, inmortal, y eterna. Pero concediendo á las bestias idéas, sensacion, conocimiento, o racionalidad, aunque sea impersecta, por solo no desimentir la falible sugestion de nuestros sentidos, nos privamos del mas sirme método de convencer metaphisicamente esta verdad Catholica contra los Enemigos de la Religion: del qual poderoso argumento alguna vez he usado, con gran fruto, y bastante consusion de quien me lo negaba.

Aunque prudencialmente, teñor Aristotelico, me consta que soy cuerpo, pues claramente veo mis manos, piernas, y vestido, ovgo que estoy hablando, veo este quarto, y os distingo à todos clarissimamente: esto aún no me convence con certeza metaphisica, porque mis sentidos muchas veces me han engañado, y no es cordura creer à quien alguna vez me engaño, ò à lo menos basta para que yo no admita como verdad inconcusa, y metaphisica

-fu informe.

Demás de esto, quanto percibimos es por especies, (pues los mismos objetos no llegan à nuestras potencias, y organos) pero nada de quanto se percibe por especies puede demonstrarse que existe, como se convence en la Sacrosanta Eucharistía, en que las especies informan à nuestros sentidos del Pan que no hay; y dexando esto milagroso, en suesos percibo vivamente muchas cosas, y seguramente las asirmo, que realmente no existen: luego aquello mismo que claramente veo, y toco, no puedo demonstrar que existe.

Arist. Ay una gran diserencia de la claridad con que percibimos quando despiertos, à la obscuridad de dormidos.

Cartes. Siendo unos sueños mas claros que otros, lo mas que prueba yuestra respuesta es, que este nuestro aora

será un sueño mas claro; pero no, que no es sueño. Por ventura no son à veces tan vivas las imagenes que se nos representan durmiendo, que aun despiertos en mucho tiempo no sabemos desengañarnos? Por ventura no puede Dios infundirnos estas clarissimas idéas de cosas que no existen ? Por ventura en los mismos sueños no reflexionamos muchas veces, que lo que soñamos no es sueño, y que aquella conexión, y evidencia de cosas no puede dexar de ser verdad ? Luego metaphisicamente no podemos convencer, que es realidad quanto aora percebimos. Solo es demonstrativo, y no puede engañarme, que soy una cosa que piensa; esto es, que duda, entiende, afirma, niega, quiere, no quiere, imagina, siente, &c. porque sea durmiendo, ò velando, afirmando, ò dudando, seguro, ò engañado, es impossible que yo perciba los objetos existentes, ò no existentes, ciertos, ò inciertos, sin pensar; y aun quando quiera dudar esto, esta misma duda es pensamiento.

De esta verdad metaphisica: To soy una substancia pensativa, insiero, que soy una substancia espiritual, por la identidad de estos dos conceptos: lo qual no solo me consta de los brutos, sino me repugna; pues siendo unos compuestos completamente materiales, repugnan incluír algo espiritual, ò cogitante. Es verdad, que nuestra mente, en este estado de conjuncion con el cuerpo, piensa dependiente de los organos, y phantasmas, ò de las es-

pecies recibidas en sus fibras sensorias, y cerebro.

Gasend. Luego siendo tan semejante à la nuestra la organizacion de los Brutos, pues tienen tambien nervios, y cerebro, que reciban las especies sensibles, y las conduzcan al sentido interno; tambien será igual à la nuestra su sensacion, la qual yá que no raciocinacion, podrà llamarse

à lo menos pensamiento.

Cartej. Y qué importa que tengan los mismos organos

materiales, si les falta el principio cognoscitivo?

Gasend. Y de donde probais, que no tienen imaginacion, y principio sensitivo como nosotros?

Cartes. De que es impossible, que lo material sea per-

cipiente, como lo percipiente solo se concibe proprio de

lo espiritual.

Gasend. Bien consiesso, que en el hombre se hallan algunas operaciones mas nobles que en el bruto; pero esto no prueba que los brutos no tengan sus imaginaciones, solo si distinto grado, ò dignidad de ellas : assi como aunque el hombre es mas noble animal, no por el mayor grado, ò dignidad se exime del concepto de animalidad.

Cartes. Essa misma razon prueba mi assunto, pues el hombre debe tener alma de distinta naturaleza que el bruto: luego si la Alma del hombre, segun nuestro concepto, no tiene otra essencia, que ser imaginante, ò cogitante, la del bruto no podrá serlo.

exerce alguna operacion distinta que el bruto, indepen-

diente del cerebro.

Cartes. Es cierto que no la exerce sin dependencia de los organos materiales; y assi, segun vuestro reparo, podia probarse, que ambos son iguales; pero en mi hypothesis se diferenciam, en que obrando todos, mediante los mismos instrumentos, unos se mueven por percepcion, racionalidad, y arbitrio, y otros sin percepcion alguna, solo por necessidad mecanica: en esto se diferencian, como racional, de irracional; aunque convienen en la razon generica de animales, porque unos, y otros mastican, digieren, distribuyen, sanguistican, siltran cólera, y limpha: se nutren, engendran, y mueven con un mismo genero de organos, que es lo que constituye la razon comun de la animalidad, y no la percepcion, ò sentimiento, que es de superior orden.

Gasend. A lo menos, perturbado el cerebro en el hombre, ò borradas las especies, se perturban, ò faltan sus

operaciones, del mismo modo que en los brutos.

Cartes. Con la diserencia, de que en el hombre se perturban las operaciones perceptivas, ò pensamientos; pero en el bruto (como quiera que es incapáz de pensamientos, è idéas) solo se perturban, ò faltan las operaciones animales, ò maquinales.

GA-

Gasend. Es verdad que carece el biuto de la razon humana, pero no de la suya: porque tan general, y comun parece la razon al bruto, y al hombre, como lo es la facultad senciente; pues tambien raciocinan, aunque no tan persectamente, ni de tantas cosas como los hombres.

Cartes. Y esso decia yo, que segun vuestras doctrinas, no se diferencia en especie la Alma humana de la brutal, porque no tiene facultades diferentes, sino segun mas, ò

menos, lo quales impío, y condenable.

La mente humana, siendo en sí meditativa, sabe conscientemente que piensa; pero no hay sundamento por donde conste, que esto mismo hace el bruto: pues solo puede investigarse por sus operaciones, las quales son falaces, y equivocas; pues quando mas, solo prueban que hay en ellos unos movimientos materiales, excitados por los objetos, y sus especies, y parecidos exteriormente à los nuestros; pero no que son dirigidos por alguna percepcion, o mentalidad como en nosotros, lo qual supera el concepto de materialidad: pues como os he demonstrado varias veces, la essencia de lo espiritual es pensar, como la de lo material ser extenso; y entre lo pensativo, y extenso hay tanta distancia, y contrariedad, como entre lo espiritual, y corporeo.

Gasend. Si en vuestro sentir la mente es sustancia cogitante, y todo sentir es especie de cogitacion, siendo patente que el bruto es sensitivo, será cogitante, y tendrá

mente.

Cartes. Assi probarais lo que os parece tan patentes

esto es, que el bruto es sensitivo.

Gasend. Yo bien consiesso, que la facultad senciente es cosa distinta del grosero bulto del cuerpo, y de sus miembros visibles; (esto nadie lo controvièrte) pero falta probar, que es diversa de una aura, espiritu, ò cuerpo sutilissimo, que anima los miembros, y siente, è imagina.

Cartes. Por mas grado de delicadéz, sutileza, y agilidad que concibais en qualquiera sustancia material, nunca podreis elevarla à la virtud de cognoscitiva, ò cogi-

S

tante, que es concepto de tan peregrino, y estraño

orden.

Gasend. A lo menos no es principio tan cierto, que la essencia de la mente es perssar, que no pueda ponerse en duda, pues en un embrion, durmiente, o apoplectico está la Alma con su essencia: y en estos estados no podeis probar que piensa, sin diallelo, o peticion de principio, pues debeis tomar por antecedente lo que vais á probar, (esto es, que la essencia del Alma es pensar) y despues inferir, que en el embrion hay pensamiento, porque hay Alma.

Demás, que la misma Alma humana que exerce la cogitación, exerce la generación, y nutrición, porque tiene facultades diversas: luego toda su essencia no se encierra solo en ser cogitante, siendo tambien nutritiva, y generativa.

Cartes. El pensar es Essencia de la mente, porque es lo primero que concebimos en ella: las demás son proprie-

dades fuyas.

Gasend. Tampoco está demonstrado, que el pensar es essencia de la mente, siendo mas probable que es una ac-

cion, ò propriedad de ella.

Por otro lado; Si la essencia del cuerpo consiste en la extension, toda acción, y toda facultad operativa está tan suera de la naturaleza corporea, como el mismo pensar, pues la extensión es meramente passiva; y assi, el que solo concibe cosa extensa, no puede concebir cosa actuosa: luego siendo lo activo concepto de superior orden á lo extensió, ningun cuerpo como cuerpo tendrá acción, ni facultad activa: luego todas las acciones de los cuerpos nacerán de un principio incorporeo, o si nacen de un principio corporeo, la essencia de lo corporeo no solo será ser extenso, sino operativo.

Confirmolo mas, porque en vuestros principios, assi como la mente no tiene otro sér, que el pensar, assi el cuerpo no tiene otro sér, que la extension: con que ningun cuerpo podrá nutrirse, engendrar, alumbrar, calentar, &c. porque en su essencia solo concebimos ser extenso (y ser extenso es cosa meramente passiva) con que to-

do

do cuerpo solo será extenso, pero no actuoso; ò si aun no siendo del concepto de extension la actividad, admitis cuerpos actuosos, aun no siendo del concepto de lo material la cogitacion, no debeis repugnar que haya Entes materiales cogitantes ; y si no, dadme la dis-

paridad.

Cartes. Padeceis una equivocacion, porque de la extension, impenetrabilidad, y mobilidad, que concebimos en lo, material, puede nacer su actuosidad, porque no desdice à lo que es de suyo impenetrable, y moble, poder mover, y obrar en otro; pero se desdice el pensar que es cosa de mas sublime linea, que quanto concebimos, y podemos concebir en lo solo extenso, y localmente moble.

Scept. En algo convengo con Vmd. señor Cartesiano, especialmente en que no puede entenderse virtud de conocer, ò pensar en lo que es solo material : pues en lo material pueden copiarse, y recibirse las imagenes de las cosas, como en un espejo; pero conocerlas, discernirlas, y usar de ellas para dirigirse, es accion superior à todo lo corporeo: no obstante, no convengo, ni veo demonstrado, que toda la essencia de la mente consista en pensar. Que la mente piensa, no es noticia tan nueva, grande, é inaudita, que los Philosophos, y toda la Nacion Humana hasta aquí la hayen ignorado: ni vos sereis tan ligero, que tengais à vuestro Cartesio por unico Colon de este prodigioso descubrimiento; sino es que digais fue Autor de elevar esta comun verdad à la dignidad de principio, estableciendo como axioma inconcuso, que la essencia de la mente es pensar, el qual no solo no esprincipio, sino parece error; porque la essencia de una cosa no es su exercicio, ù operacion, sino el principio, ò raíz de ella: como la essencia del fuego no es la accion de calentar, sino el principio de donde dimana el calor. Y asi, aunque sabemos que pensamos, y que ésta es una de las funciones del Alma, ni sabemos lo que es pensar, ni tenemos idéa propria de la sustancia, ò principio de donde esta acción procede. Al modo, que si alguno presumiera saber la naturaleza del Imán,

solo diciendo, que su naturaleza es atraer al hierro, la de la piedra caer ácia el centro, la del fuego calentar, la del cavallo relinchar, &c. y que en sabiendo la accion, ò efecto de cada cosa, estaba averiguada su essencia, le tendriamos por hombre facil, y por mucho mas facil su ciencia, porque ninguno es tan lerdo, que porque sepa el esecto de una cosa, crea que sabe yá la essencia de ella: luego aunque sepamos que la accion de la mente es pensar, nos falta mucho para comprehender la naturaleza de esta sustancia cogitante. Falta saber còmo es? Cómo está unida al cuerpo? Cómo obra? Qué ficultades tiene? Si tiene partes, ò es indivisible? Qué mutaciones toma en tanta variedad de pensamientos: es à saber, quando vé, oye, siente, imagina, duda, afirma, niega, se acuerda, quiere, ó no quiere, y otros infinitos? Si solo tiene esta facultad de pensar, o tambien incluye en su essencia la virtud de informar el cuerpo, moverle de lugar en lugar, dirigirle, nutrirle, y engendrar otro semejante? Direis acaso, que solo incluye el pensar; pero otros mas probable, y seguramente creen, que incluye todas las referidas facultades, ò à lo menos pueden prudentemente retener su assenso, segun bnena metaphilica, por no decidir temerariamente en una cosa, aun no bien averiguada. Y aun permitiendo que la essencia del Alma consista solo en lo que de ella concebis, (como si vuestro limitado concepto suera regla, y medida de las naturalezas) no solo en el Alma puede concebirse virtud cogitante, sino informante, motriz, directriz, nutritiva, aumentativa, y generativa.

Cartes. Los rígidos Cartesianos niegan esso; porque lo que puede mover à un cuerpo, debe ser cuerpo: pues siendo la razon del impulso la incompatibilidad en un lugar, tan improporcionado es un cuerpo à mover un espiritu, como un espiritu à un cuerpo. Demás, que si la mente phisicamente moviera, dirigiera, nutriera, y engendrára, supiera cómo hacía estas ocultas obras, assi como sabe, pensando, y queriendo (que son las obras que en sentir de todos hace) como quiere, y como piensa.

Seept.

Scept. Todo esso es falso, porque en el espiritu podemos concebir potencia eminencial para mover un cuerpo, aunque ignore los instrumentos, y modos materiales con que se hace. Que lo que impele à un cuerpo debe ser cuerpo, es proposicion falsissima aun en vuestros principios: pues siendo Dios Espiritu puro, dió movimiento à todos los cuerpos en la creacion.

otra consequencia: luego assi como en la mente puedo concebir facultad motiva, aunque no es de su concepto primario, solo porque no repugna: assi en lo extenso, aunque no es de su concepto, aunque no es de su concepto folo porque no repugna,

puedo concebir lo sensitivo.

Cartes. No os haceis cargo de que yà tengo persuadido

repugna à lo material lo cogitante?

Scept. Tambien decis los Cartesianos, que la Alma puede entender, independiente del cerebro, y las especies, lo que es plenamente falso: porque en este estado de conjuncion quanto entendemos, es por especies proprias, ò agenas; pues lo que percibimos, de que no tenemos especies, lo aprendemos por especies de cosas que yá hemos percibido; v. gr. al Alma la concebimos en forma de una aura, ò espiritu agilissimo, y no podemos entenderla independiente de este phantasma, y del cerebro, de quien realmente no podemos por aora separarnos. Añadis, que el cerebro sirve para imaginar, y sentir, no para puramente entender. Decidme si acaso podeis acordaros de esso mismo que entendeis, sin alguna idéa, ò vestigio, que quedasse en vuestro cerebro, de aquello que una vez entendisteis: supongo confessareis que no: luego sin alguna idéa, ò vestigio propio, ò ageno, tampoco primero pudisteis entenderlo.

Arife. Segun esso, negada la sensibilidad à los brutos, queda dislocado todo nuestro arbol predicamental; pues ni por lo sensible se diferenciáran de las plantas, ni por lo animal convendrán con los hombres.

Scept. No tiene mas dificultad hacer otro nuevo arbol predicamental, que tuvo fraguar el primero. Y assi la razon suprema de Ente se divide en sustancial, y mo-

S 3

dal,

dal. El sustancial en cuerpo, y espiritu. El cuerpo en moble inorganico, como la piedra moble organico, como las bestias, y plantas: y moble cogitante, y libre como el hombre.

Tambien los que dán racionalidad à los brutos están obligados à alterar vuestro arbol logico, pues yá hasta el perro es animal racional; y la diferencia que poniais del hombre al bruto, os la han hecho genero, en que convienen ambos.

Arist. Y como satisfareis à varios lugares de Sagrada Escritura, donde se enuncia, que conoció el buey à su posseedor, y el asno el pesebre de su amo? En otra parte: Quién dió al gallo inteligencia? En otra: Vé á la bormiga, ò Pere-

zoso, y aprende sabiduria.

Cartes. La explicacion, y sentido de essos Sacros Textos pertenece à los Theologos. Entretanto tengo entendido, que la Sacra Escritura suele hablar, no en rigor philosophico, sino segun el concepto comun, y modo de aprender del Pueblo. Porque el fin de las Sagradas Planas no sue enseñarnos Phisica, sino Moralidad, y Religion; ni haceranos Phisophos, sino Fieles.

Arist. Yo siempre he tenido por cierto, que los brutos convienen con las plantas en lo viviente, o vejetativo, y se diferencian de ellas en lo sensitivo, y motivo: pues las

plantas, ni sienten, ni se mueven de un sitio.

Cartes. Y qué direis de cierta planta, llamada sensitiva, ò animal, (la qual se ha visto aquí en Madrid hecha traer, y cultivar por Mons. Ricourt, primer Boticario de su Magestad) la qual encoge, y retira sus ramas, si alguno pretende cogerla? En esta parece que hay no solo virtud motriz, sino la misma sospecha de conocimiento, y suga que en los brutos; y con todo esso creo la tendreis por vejetal, è insensible, y no por animal, por no subvertir vuestro arbol logico, no haviendo mas testimonio para que los brutos conozcan, y sientan, que el que hay para esta planta.

Arist. Alma, segun nosotros, es el acto primero del

cuerpo phisico, organico, que tiene vida en potencia.

Cartes. Y aun con esto se confirma, que no solo ésta, si-

no todas las demás plantas tienen alma, pues tienen acto primero, y cuerpo phisicamente organizado, de sibras, vasos, y humores de proporcionadas figuras, como demuestra Malpighio, y otros curiosos Anatomicos. Demás, que yo no entiendo, ni puedo formar clara idéa de lo que es esso, que llamais Acto primero; ni creo (si confessais en conciencia lo que os passa) que lo entendeis vosotros, sino tan obscuramente como entenderiais lo que es el acto primero del Hércules Furioso, sin haver visto à Séneca el Trágico.

Arist. Acto primero, es aquello con que vivimos, senti-

mos, nos movemos, y entendemos.

Cartes. Y qué es esse aquello? Arift. Es la forma sensitiva.

Cartes. Idéa es tan confusa, como si preguntados del acto primero del Imán, dixerais era aquello con que el Imán atrae al hierro. En nosotros es facil saber, que aquello con que vivimos, nos movemos, y entendemos, es una sustancia espiritual, è inmortal; pero en las bestias es menester explicar qué es esso con que viven, sienten, y se mueven, siendo Entes puramente corporeos: con qué modos, è instrumentos se hacen estas grandes obras : si son movidos por otro, ò activamente ellos se mueven à si milmos.

Arist. Bien patente es, que los brutos se mueven por impulso intrinseco, sin llegar à ellos cuerpo alguno de fuera que los mueva, como quando el Perro viene à oler el

pan, sin que nadie llegue à él.

CH.

Cartes. Haced reflexion de que las especies del pan que llegan à los ojos, y oídos del Perro fon corporeas, como queda probado en la Phisica : y siendolo, pueden vibrar las fibras de sus organos, con tal modificacion, que por la admirable correspondencia que puso el Criador entre sus organos sensorios, y motorios, resulte el movimiento à determinados musculos, que obliguen al Perro à acercarse sin conocimiento alguno, idéa, ò percepcion de parte de él. paron nomente sup que aximp manil

Arist. Para mí todo esso es inaudito.

Cartef. En los Anatomicos hallareis que no hay cosa mas S4 proprobable, y conceptible que lo dicho, fundado sobre las observaciones del movimiento muscular. Ni toda esta opinion os causaria escandalo, si huvierais estendido vuestra curiosidad à leer otros libros mas que los vuestros. Yá os dixe, que Gomez Pereyra fue el primero dos siglos há, que echando la segur à vuestro arbol predicamental, le cortó essa considerable rama de la sensibilidad de los brutos, protestando, que no queria recibir como esclavo la sentencia de Autor alguno, sino creer à su razon, y sus sentidos, quando no se trataba de materia de Religion.

Probó, pues, que los brutos, ni sentian, ni conocian, porque diferenciandose el hombre de los brutos en el conocimiento, y racionalidad, si esto se lo concedemos al Bruto, quedamos iguales con él. Este argumento tiene aun mas fuerza contra los que admiten racionalidad en ellos, pues están obligados á buscar otra nueva diferencia, para que sea buena la comun definicion del hombre,

animal racional.

Scept. Yá se hace cargo el mismo Pereyra de que havia Theologos en su tiempo, que defendian havia en unos, y otros racionalidad; (el qual pensamiento ha resucitado poco há vigorosamente nuestro Sapientissimo P. Feyjoó en el lugar citado ) pero que los hombres se diferenciaban en que conocen los universales, é inteligibles; y los bestias

folo dos particulares, y sensibles.

No obstante, si se restexiona bien de donde saben (es razon de Pereyra ) que los Brutos no conocen los universales del mismo modo que nosotros, si son capaces de conocer los particulares? Esto parece que lo inventan solo para salvar la hypothesis. Por ventura, conociendo que este suego les calienta, y el otro, y el otro, &c. por qué no podrán inferir, que todo fuego les cadienta? Y de hecho los perros yá viejos, y experimentados de todo vehemente fuego, aun de muy lexos, huyen, sin duda, porque saben que todo suego quema. Dirán quizàs, que ellos no tienen noticia de todos los particulares, con que no pueden deducir el universal. Pero ni los hombres, para inferir, que todo bombre es -010

81-

risible, han visto todos los hombres, ni todos los suegos, para conocer que todo suego es calido. Dirán tambien, que el bruto no conoce esta universal, todo suego calienta, hasta que experimenta algunos particulares; pero lo mismo les sucede à los hombres. Un Niño lleva la mano à la luz, y quiere cogerla, hasta que las repetidas observaciones, ò escarmientos le instruyen, de que este, y aquel, y aquel suego queman, de que insiere por semejanza, sin observarlos todos, esta universal, todo suego quema. Y verdaderamente, si se les concede à los brutos poder hacer argumentos de induccion, qué otra cosa es el conocimiento de los universales, que una induccion

de los particulares?

Esfuerzolo mas: El Cavallo, y el Perro conocen à su amo, aun mas seguramente que el hombre, (que sea con mas, ò menos claridad, no varía la especie, pues entre los mismos hombres, unos conocen mas distantemente que otros: por exemplo, un adulto conoce con mas claridad que un niño; y entre los brutos, si es que conocen, se infiere por los efectos que éste conoce, con mas distincion que aquel, y algunos con mas viveza, y certidumbre que los mismos hombres) de que se sigue forman proposiciones afirmativas: éste es mi amo; aquellos son mis amigos, aquellos mis enemigos. El Cordero quando huye del Lobo, conoce sin duda, y asirma, (de que aquel Lobo, y el otro, y el otro son sus enemigos) que todo Lobo es su enemigo, con que conoce los universales, no de diverso modo que el hombre. El corderillo que distingue à su madre en un rebaño, (si es que la busca con conocimiento, y no maquinalmente) fin duda es, porque forma la proposicion asirmativa: Esta sola es mi madre, que equivale à la otra universal negativa : Ninguna de las otras lo es: lo qual es tener Alma tan noticiosa de universales, y distintiva como la nuestra: pues segun San Agustin, la Alma humana no es mas que una virtud de discernir, à coadunar las cosas. Es el accesso, à fuga de los Brutos, no originado de conocimiento, sino del impulso que las especies corporeas imprimen en sus organos; y alsi fuerzan à aquella maquina à determinados movimientos, al modo que en los epilepticos, y somnambulos, los prodigiosos movimientos que se vén, no nacen de conocimiento, ò arbitrio, sino de algunos corpusculos, ò especies materiales, que determinan su organizacion à tales, ó tales acciones, sin noticia, ni imperio del Alma.

Ni vale recurrir al obscuro asylo del instinto, pues este no es mas que una voz, que no satisface: porque, ò con este instinto conocen los brutos lo que aman, ò huyen, ò no? Si lo conocen, está en su fuerza el argumento: si no lo conocen, obrarán con necessidad maquinal, al modo que el hierro se arrima, ò huye del Imán, segun sus varios

polos, sin conocer lo que hace.

Verdaderamente, si las bestias sienten, y perciben las cosas, discerniendolas por sus varias idéas, sin duda tienen infusa en su materia alguna sustancia pensativa, è ideante : y por otro lado, considerando algunas prodigiosas acciones que executan, no solo parece su Alma sensitiva, sino tan discursiva como la nuestra. Recorrase la portentosa Historia de los Animales : reslexionese sobre su economía, astucia, y prudencia, se verá, que en muchas muy futiles, è importantes raciocinaciones nos exceden. La comun induccion del Perro, que conociendo ha huido la Liebre por uno de tres caminos, huele el uno, infiere que no ha ido por allí: passa al otro, percibe que tampoco: y assi infiere, que ha ido por el tercero, y parte en su seguimiento: si la hace con conocimiento, es una ilacion tan adequada, que el mas racional no puede hacerla con mas perfeccion.

Lo mas verisimil parece, que siendo equivocos los esectos, siempre que vémos hacer algo analogico à los brutos, que si nosotros lo hicieramos lo hariamos por discurso, creemos, que tambien por discurso lo hacen ellos; siendo en nosotros esecto de la percepcion, y en ellos esecto de la máquina, con que el Sapientissimo Criador organizó sus miembros, y dispuso sus liquidos: de modo, que ciertas impressiones los determinassen á ciertos movimientos, sin saber idealmente lo que bus-

can, ni lo que tem en, como la yedra, que abraza al olmo, no por conocimiento, ò amor que le tenga, (como
nosotros abrazamos à nuestros amigos) sino por la estructura especial con que Dios organizo estos vejetales. Tanto nos engañan los esectos equivos acerca de sus causas!
Parece que el Criador quiso hacer estas animadas tramoyas, para que dudando, conozcamos à cada passo su insi-

nito saber, y nuestra cortedad.

Pero permitamos por un breve plazo, que las acciones de los brutos sean hijas de su conocimiento: en qué les llevamos ventaja? Puede el mas racional facar consequencia mas artificiosa que la que cuenta el famoso Medice Thomás Willis de una Zorra, que en Londres trepando por las bardas entraba à un corral de gallinas, y los pollos por huir de ella se ponian en falvo, saltando sobre un arbol que alli havia; pero ella se ponia al pie del tronco à dár bueltas velocissimas, hasta que los pollos, por seguir (como es natural) con la vista à su enemigo, se insultaban de vahido, y aturdidos iban cayendo abaxo, y la Zorra degollandolos? Este es el hecho, que se observó varias veces. Aora pregunto: para todo esto no era menester que la Zorra conociesse que los Pollos huirian de ella sobre el arbol ? Y que dando bueltas al pie, era preciso la siguiessen con su vista ? Y que el gyrar la vista mucho, y continuadamente es causa de vertigo? Y que una vez vertiginosos, no pudiendo sostenerse, debian caer por su peso, y ella cogerlos ? Pues qué racional hiciera mas industriosos silogismos!

Omitiendo otros muchos, no puedo menos de ponderar un caso, que sucedió en mis barrios en casa del Marqués de Orellana, yá difunto. Escapóse de la cadena un Moro, y teniendo noticia de ello, escrupulizó (porque era muy timorato de conciencia) que podria, entrando por alguna guardilla de la vecindad, matar algun niño, ò hacer otra especie de daño, propuso subir à matarle, y tomando una escopeta, le llegó á dár vista, pero el Mono, assi que lo advirtió, se resugió por varios lados, hasta que viendose finalmente acosado, co-

gió

gió una teja, y abroquelandose en ella, jugaba de su arma defensiva, oponiendose con la mayor destreza, y agilidad à la linea recta del tiro. Aora bien, si esto procedia de conocimiento, quantas formalissimas consequencias era menester que sacasse aquel irracional, para executar tan prodigiosa accion! Mas creible parece que la especie del cañon, impressionando las fibras nerveas ( ò sean los espiritus ) de su ojo, con determinado incongruo modo obligaban à los musculos de sus brazos. por razon de la establecida correspondencia de organos. à moverse proporcionadamente para dirigir la teja en defensa de toda la máquina. Lo qual no tanto arguye. conocimiento, ò industria de parte del bruto, quanto sumo saber, y poder de parte del Criador, al modo que quanto mas artificioso el Relox, quantos mas primeras executa, como repetir la hora, quartos, y minutos, tocar varias canciones, ò callar, notar el dia del mes, señalar el estado de los Planetas, &c. tanto mas inferimos, no mayor conocimiento en la máquina, fino mayor faber en el Artifice. A 04 autobnallemob and A

Arift. Pero los brutos, aunque obran con algun conocimiento cosas muy prodigiosas, se diferencian en mucho de nosotros, pues ni se explican, ni se entienden, ni tienen idioma con que comunicarse sus pensamientos, como los hombres.

Scept. El explicar por palabras los pensamientos, es cosa muy accidental à la racionalidad: pues los hombres mudos piensan; y con todo que no se expliquen, no dexan de ser racionales. Quanto, y mas, que los Brutos tienen su especie de idioma natural, con que se entienden, y explican: (si es que la suya puede llamarse explicacion, é inteligencia) las gallinas llaman à sus pollos para darles sustento: los paxaros se avisan, donde hay abundante granero: el gallo tiene su especial frasse, para dár à entender à su familia que anda algun enemigo en su gallinero: los perros, y gatos explican sus passiones con varios generos de ahullidos; y yo conocí un amigo mio tan curioso, y observativo, que entendia su idioma, y discernia en sus riñas por el mayido de la frasse del

ven-

vencido, y el vencedor la del zeloso, y el afortunado. (lo qual enunciaba sin verlo, y saliendo à verlo, se reconocía ser verdad) No solamente parece que entienden los brutos sus expressiones naturales, sino tambien nuestros idiomas arbitrarios: pues el zape, miz, ù otra qualquiera voz, que nosotros hemos puesto voluntariamente para atraerlos, ó espantarlos, la entienden, y se acercan, ò huyen, segun la significación que les hemos dado à entender (y los Franceses, y demás Naciones los enseñan lo mismo en sus idiomas) ni vale decir, que ellos no entienden las voces como los racionales: pues entienden, y executan lo que por medio del alhago, el castigo, ù otra señal sensible les hemos enseñado, que significan, del mismo modo que à los niños les enseñamos, vete de aqui, vén acà, &c.

Arift. A lo menos ellos no han inventado idioma alguno

ad placitum.

Scept. Y supuesto que ellos tengan conocimiento, è idéa de las cosas, de dónde nos consta, ò cómo podreis probar, que no tienen algunos sonidos inventados ( á nosotros in-

inteligibles) para darse á entender sus idéas?

Arist. Ellos, buelvo à decir, no conocen los universales, ni las sustancias espirituales, ni perciben otra cosa, que los objetos presentes; y assi, selizmente olvidados de lo passado, è ignorantes de lo suturo, carecen de los dos grandes tormentos de la vida, que son, esperanza, y temor.

Scept. Yá quedo esforzado, no hay prueba convincente, de que los brutos no conozcen las proposiciones univerfales, pues pueden deducirlas de los particulares que conocen. Y aun quando no conozcan los universales, y nofotros sí, qué mayor perseccion, o dignidad arguye en nuestra Alma un conocimiento copulado, y consuso? Es mas el conocimiento de los universales, que una percepcepcion obscura, y en monton, de todos los singulares, debaxo de una razon generica, è incompleta? Pues à mi me parece mucha mayor perseccion, y dignidad conocer essa misma razon clara, completa, y contraída en cada particular de por sí.

Por lo que toca à no conocer las sustancias espirituales, tampoco nosotros las conocemos por especies proprias, sino por agenas, y corporeas; y assi, ideamos al Angel en sigura de un hermoso agilissimo Mancebo; y este conocimiento debaxo de especie corporea, y sensible, no es de

mas perfeccion que el de los brutos.

Por lo que toca à no conocer los passados, y suturos, ellos se acuerdan de la pena que les dieron, ò el mal passo donde tropezaron: ellos huyen, y se precaven de la muerte, que nunca han conocido: y en suposicion de que este temor sea con conocimiento, no es dificil sospechar, que pueden temer lo que les vendrá, ò qué será de ellos despues de la muerte, pues pueden dudar si su Alma se ha de acabar; y assi, todos quedamos siguales: luego estas precauciones en ellos no son temor, que arguye conocimiento de lo terrible de la muerte, ò la pena, sino impetu maquinal, impresso por el Criador, para conservarlos, y conservar el Universo. Ni el buscar el alimento, ò el abrigo es por conocimiento de que lo necessitan: vanse à él ciegamente, como la paja se vá al succino, ò el hierro al Imán.

Acerca de lo futuro, tambien previenen las lluvias, y tempestades. Algunas aves, como las Golondrinas, y Vencejos, pronostican que yá viene el Invierno, y se ván al Africa: luego conocen el Invierno, que aún no ha venido, y se acuerdan que hay otra tierra mas cálida que ésta. Dirán, que unas passan enseñadas por otras; pero à se es admirable prediccion en las primeras que passaron. Quién las haría tan diestras geografas, que adivinassen havia tierras mas allá del Mediterraneo, y à distancia de trecientas leguas conociessen que ácia allí eran sas Regiones mas calidas? Esta noticia es superior à toda la ciencia de los hombres.

Tambien los brutos conocen las yervas que les convienen para sus dolencias, y las saben elegir, sin haverlas experimentado: luego si lo hacen con conocimiento, no solo saben mas Phisica, y Geografia, sino mas Medicina que nosotros, que no las conocemos, sino por sus esectos. La unica salida es decir, que estos phe-

phenomenos son en ellos maquinales, no dirigidos por percepcion alguna, ò inteligencia, sino ciegamente por necessidad mecanica, al modo que los niños assi que nacen buscan el pecho, no porque conozcan, ò raciocinen Todas estas acciones brutales son parecidas à las pateticas nuestras, como los movimientos fomnambulos, el caer àcia el centro, (sin que lo advirtamos) la accion del pulso, la respiracion, y circulacion de la fangre, las quales executamos los racionales, sin ilación, ni conocimiento de lo que hacemos: pues tan lexos estamos de conocerlo, que muchos años ha estado nuestro corazon circulando su sangre, sin saberlo noforros, y aun negandolo muchos. Echa el bruto lagrimas, hace ademanes de risa, y se quexa quando le hieren: todos fon impulsos maquinales, como los de un artificiosissimo Relox, ù Organo: pues las bestias, assi como otros automas solo son capaces de la impression material, no de la molestia formal. No hay que admirar, pudiendo la torpeza de los hombres inventar máquinas tan primorolas, que à otros hombres casi sean incomprehensibles, (como el Telar de Medias, máquina, que confiesso no he podido aún entender) que la infinita Ciencia de Dios haya hecho tan portentosos automas, ordenando cierta conexion, y potencia de sólidos, y liquidos. Assi se entiende lo que vulgarmente se dice de los brutos, que nacieron instruídos por la naturaleza de instinto; esto es, de una admirable compaje de partes, dada por Dios, que es la verdadera Naturaleza.

Dirán, que unos entienden mejor unas cosas que otras, para que no nacen instruídos. Es assi verdad; y lo mismo sucede á los hombres, que entienden mejor las materias, à que su genio, y temple los inclina; pero es mal modo de hablar en los brutos; pues si esto pudiera decirse de ellos, tambien pudieramos decir del Imán, que conoce mejor al hierro, que à otros metales: conceder á los cuerpos pesados conocimiento del centro de la tierra, y á las plantas percepcion del zumo que eligen para alimentarse.

Infierese tambien, (si los Brutos sintieran) que su Alma, aun la de los insectos, sería indivisible, (es esta de las mas sutiles razones de Gomez Pereyra) porque la especie corporea no puede naturalmente estàr toda en el todo, y toda en qualquier parte : con que si su Alma, como tal corporea, debe ser divisible, se seguiria que no podrian percibir la quantidad, ò extension de los cuerpos, la qual parece que barruntan, (pues parece miden si caben, ò no por un espacio, y si una presa es mayor, ò menor) porque cada parte de su Alma solo percibiria una parte de la dimension: y para conocer la extension toda, es preciso que un solo indivisible percipiente conozca varias partes, unas fuera de otras; pero en tal caso, la noticia de una parte del Alma no informaba à la otra: con que toda la Alma no podría ser noticiosa de la extension total.

Movidos de estas poderosas razones, han juzgado otros, que los Brutos no solo tienen sensacion, sino algo de racionalidad: pero los alegados argumentos prueban que, ò no hay en ellos sensibilidad, ò son tanto, y mas racionales que nosotros; pues acerca de las mas cosas, nos exceden en ciencia. Siendo mas seguro, segun Fé, y mas conceptible, segun buena Philosophía, que si los hombres supieran manejar, y ordenar tan sutilmente la materia como supo Dios, pudieran llegar à hacer una máquina, que al menor sonido, ò contacto hiciera determinados movimientos, por el especial modo, potencia, y conexion de sus partes.

Las pruebas que alegan los que conceden racionalidad à las bestias, hacen gran suerza contra los que les conceden sensacion; pues en caso de tenerla, como asirma el Pueblo de los Philosophos, se sigue en sus mismos principios que tengan discurso; pero no son absolutas contra los que por mantener indemne, y de rigorosa adnacion el mayorazgo de sensacion, y racionalidad en los hombres, le

niegan à los brutos.

Quando se dice, que el perro en la encrucixada de caminos conoce, à bace concepto de que la Liebre, ni sue por el primero, ni por el segundo; y assi insiere sue

por

por el tercero, es modo de hablar improprio, y analogico: pues lo puro material, ni conoce, ni puede bacer concepto; (fiendo esto solo proprio de lo espiritual) engañamonos nosotros: (segun enseña Santo Thomás) pues en el caso dicho no hay razon, eleccion, ordinacion, ò direccion de parte del perro : ordenale, y dirigele la razon divina, como nosotros nos dirigieramos en tal coso con el uso de nuestra razon, al modo que la saeta, ò bala vá dirigida al blanco, cómo, y aun con mas certeza, que un racional se dirigiera á un termino. Explicome: Los halitos de la Liebre determinaban al perro à seguirla : con que faltandole en los dos primeros caminos el determinante, falta la determinacion à moverse, à que se sigue pararse; pero tropezando su olfato ácia el tercer camino algunos sutilissimos tufos de aquellos que dexa la Liebre en la atmosphera, buelven à determinarle à seguirla por este camino, hasta encontrarla: siendo necessidad maquinal lo

que parece raciocinio.

Creemos, que el bruto hace induccion formal, porque en nosotros lo sería. En esto se padece un grave engaño: como si porque el Relox me despierta à las doce, creyera yo que numeraba las horas, y hacía esta induccion: En una de estas boras me han mandado tocar, no à la una, dos, ni tres, &c. luego à las doce. Esto mismo que en un criado sería induccion, y advertencia, en el Relox es mero mecanismo. Y es, que cree el Vulgo, que lo que el hombre executa por conocimiento, si executa el bruto lo mismo, lo hace del mismo modo, y con la misma ilacion, lo qual es falsissimo. Quando el racional vé el castigo, teme, y huye por un acto de percepcion, con que le conoce nocivo; pero el perro quando vé el latigo no teme, ni huye formalmente, porque conoce lo molesto del dolor que le amenaza; es su fuga meramente material, porque los sutilissimos corpusculos, ò especies del azote, imprimen especial movimiento en las fibras nerveas de sus ojos, (ò sease en sus espiritus visuales) que determinan à los destinados musculos de su máquina para la fuga. Del mismo modo se debe explicar por la impression material de los sensorios la fuga de los RaRatones quando se cae la casa; pronosticar los Gatos las lluvias, y precaverse del Invierno las Golondrinas huyendo al Africa.

Suele decirfe, que en las acciones de los brutos hay toda aquella série de actos, que los racionales tenemos en nuestras deliberaciones; esto es, intencion, duda, consejo, eleccion de medios, execucion, y consecucion del fin. Nada de esto parece verdadero, siendo unos Entes puramente materiales: pues el Gato, assi que la especie corporea de la carne (puesta en parte dificil de alcanzar) impressiona con cierta modificacion ineficaz sus organos, (esto es remisamente, y de lexos) es determinado à pararfe, como observando, y suspenderse, como si meditasse: despues la undulacion de qualquier tumor le obliga à bolver la cabeza ácia la puerta, (como recelando si alguien viene ) sin duda, porque algunas sibras de su cerebro se vibran entonces, como quando otra vez sue castigado por lo mismo en la misma ocasion, y especie, aunque en realidad es incapàz de recelo, porque es incapaz de razon. Siguese, que entre las especies de los cuepos cercanos, la del mas inmediato, y oportuno le determina à saltar sobre él; à que se sigue coger la presa, ò abandonar la empressa: siendo todo esto una série mecanica de impressiones, con necessidad, y por consiguiente sin deliberacion. A quien le fuelle esto arduo de concebir, reflexione q an prodigiosa série de actos se observa en los sueños, por solo el movimiento de sólidos, y fluídos, sin que intervenga deliberación. son el contimo o ound lo

En los que sueñan, ò deliran se observa que hablan, parece que discurren, se oye que explican sus sylogismos, hacen versos, y executan acciones tan portentosas, como los despiertos, y sanos; pero todas maquinalmente, y sin conocimiento, ò del beración de parte del sonante, ò dormiente: pues siendo esto así, qué hay que admirar puedan executar los Brutos acciones que no son tan portentosas, sin deliberación, ò advertencia por

folo mecanismo? a sobratilo col

El acto de numerar es proprio, y privativo de el hombre: esto se entiende del acto formal, que el ma-

terial tambien le tienen los Reloxes, como los brutos. Afsi se debe explicar la numeracion del Pollino, que refiere nuestro Rmo. Feyjoó havia en su Colegio de Ezlonza: el del Perro de Hartsoeker, citado en su Discurso nono: y el prodigioso que trae Willis de aquel loco, que con el continuado uso de repetir las horas con el Relox, quedó hecho un Relox viviente; pues sin deliberación, ni conocimiento, aun donde no le havia, sonaba maquinalmente la hora que era, con tanta fidelidad, como el mas primorofo.

Suele decirse, que el bruto no percibe el bien bonesto: y que el util le confunde con el deleytable. El bruto, ni percibe lo honesto, ni lo delevtable, ni util, porque carece de toda perfeccion, como queda esforzado; pero si percibe lo deleytable, la misma razon hay para que conozca lo honesto; porque el mismo gato que busca la presa como deleytable, parece que conoce el hurto como feo, y digno de castigo, pues mira àcia la puerta, por si viene persana que le sorprenda en el burto, y no se confirma en su proposito, basta assegurarse, que no bay por esta parte impedimento. Esse mismo se esconde para el coito, y tapa sus excretos, sin duda, (en la contraria opinion) porque reputa estas acciones por torpes, è inhonestas, aunque por otro lado las experimente deleytables.

Tampoco es prueba por la racionalidad de los Brutos, que la experiencia, y observacion los haga mas hábiles, y advertidos en el uso de sus facultades; pues tambien los orgánicos materiales se habilitan con el uso de sus movimientos. La mano derecha, teniendo la misma organizacion, y facultades que la izquierda, se hace mas hábil, y expédita con el continuado exercicio. Pero qué mas ! un cerrojo, ò una llave, con el continuado ludir, hacen me-

jor su oficio.

61286

Verdaderamente es innegable, que si los animales tuvieran las formales precauciones, astucias, y advertencias que se les achacan, y fueran capaces de instruccion, experiencia, y disciplina, en nada, o no en especie, se distinguirian de los hombres: pues en nada, ò no

T 2

en especie distinta, tuvieran la racionalidad. Ellos conocción, como queda probado, las proposiciones universales, y razones abstractas, y comunes: de ellas formarian sus sylogismos: reflexionarian sobre sus actos proprios, como el Asno, que recapacita dónde cayó, y dónde recibió golpe, ò pienso: tendrian su logica natural; (la artificial no les haría falta, como esforcé en mi Medicina Sceptica) con que yo no hallo en qué pudieran distinguirse especisicamente de los hombres.

Por lo contrario, de nuestro modo de opinar se insiere, que las bestias, ni son libres con libertad Moral, ni Phisica: son unas máquinas necessarias, que segun las determinaciones de los corpusculos, ò especies ocurrentes, están precisadas à obrar sin arbitrio, ò indiferencia para lo contrario. El Gato, puestos todos los prerrequisitos, está necessitado à la operacion, porque si pudiera evitarla con su voluntad, arguiría en él intencion, malicia, y libertad moral.

En la contienda de los brutos, en que parece dudan acometer, ò retirarse, no es la indiferencia de parte de ellos, sino la alternacion de parte de las causas, al modo que una cosa quando amaga à caerse, y tenerse, no es ella quien duda caerse, ò tenerse; es la sucessiva determinacion entre el impulso ageno, y su gravedad propria. La misma aparente indiferencia se observa en los locos, y niños, sin que en ellos haya arbitrio, ò libertad Phissica, ni Moral

para las acciones.

Pereyra repara, que si los brutos sienten, y son causas intencionales, no puede haver mayor crueldad que despedazar los Toros encerrados en una Plaza con terribles lanzas, y rejones: pues à sé parece gran impiedad en los Racionales perseguir à unos brutos, que intencional, y justamente desienden su nativa libertad, y con bramidos, y lamentos parece que piden soltura, y misericordia. Esta aprehension vulgar sue causa de la barbara expression de un Amigo en cierta corrida de Toros. Compadeciase de aquellos oprimidos brutos, y se alegraba que matassen cavallos, y derribassen hombres, diciendo: Vengaes, gallardos animales, de tantos

padas, y garrochones, despues de insultar vuestra libertad, y burlarse de vuestro valor, vienen à quitaros la vida. De estos barbaros sentimientos están muy lexos los que prudentemente juzgan, que las bestias son màquinas sin dolor, ni conocimiento.

Dicese, que los brutos, assi como los Niños, y Locos por la pena son cuerdos; pero nada de esto es porque tengan deliberacion, ni advertencia, sino porque sus organos se disponen maquinalmente à obrar bien con el castigo. Si los hombres han sabido hacer que un Relox, movido de cierto modo un registro, calle, ò suene, responda quedo, ò recio, espere las pausas, y se arregle à los compases: por qué no podrán las especies sensibles, moviendo de diverso modo los varios registros de la máquina brutal, hacer que el perro ladre, ò calle, se acerque, ò retire, alhague, ò muerda?

Arist. He reparado, que en todos vuestros discursos confundis, y equivocais lo que es material con lo que es materia, siendo cosas muy distintas. La Alma del bruto no es espiritu, pero ni es materia, solo si entidad material, al modo que, segun Cartesio, las modificaciones de la materia, (v. gr. la figura redonda) ni es espiritu, ni es materia, sino modo material; pues quedando la misma materia, suele faltar la tal sigura: y la figura tiene virtudes, que no tiene

sola la materia.

Scept. Esse parece esugio de la discultad: pues admitido, que la Alma del bruto, ni es materia, ni espiritu,
se debe confessar à lo menos, que es un Ente adherido à
la materia, y material, que saca su sér de ella: y como
lo que saca el sér de otro no puede tener superior dignidad al otro, (porque el arroyo no sube mas alto que la
fuente de donde nace) de aí es, que si la materia de
quien se educe, y saca su sér la forma no tiene dignidad, ni potencia para discurrir, ò sentir, tampoco la
forma material la tendrá. El exemplo de los modos Cartesianos no vale, pues no pueden tener mayor dignidad,
ò virtud, que la materia assi figurada; porque la figura
mada hace que no haga la materia assi modificada: lue-

go si la materia de ninguna suerte modificada, puede concebirse discursivo, tampoco ningun modo, ò entidad que se eduzca de ella.

Demàs, que no pudiendo nosotros concebir en este Mundo mas sustancias que dos : es á saber, cuerpo, y espiritu, siendo sustancia la Alma brutal, y no siendo espiritu, es preciso que sea materia, ò cuerpo; y como quiera que repugna al concepto de cuerpo, discurrir, ò sentir, tambien discurrir, y sentir repugna al Alma brutal, como que todo obrar se sigue al sér.

Ni basta decir, que las formas materiales no participan aquella rudissima torpeza de la materia : pues aunque se considere en ellas la mayor sutileza, y el menos grosero bulto, no pueden salir de la linea de cuerpos, ò sustancias corporeas; y assi, ni de la linea de incogitantes, y meramente extensas, y figurables: pues por mas sutil, y mejor figurado que concibamos un cuerpo, nunca podemos concebirle discursivo, por ser concepto de diferente orden : concebiremosle mas sutil, agil, moble, penetrativo, &c. pero nunca ideante, ò inteligente. Concebirémos todos los prodigiosos Fenomenos que se observan en minerales, y plantas; y demás de esso, los prodigiosos de la animalidad; pero todo esto sin conocimiento, ò inteligencia de parte de la máquina, sino de parte del Maquinador. Cómo es possible que haga una forma material, lo que ni sabe, ni aun entiende la Alma espiritual de el hombre ? El argumento de Campanela es poderossisimo, porque no puede dár una causa el efecto, que no contiene en si; y como los brutos no contienen otra sustancia, que los elementos organizados, Jos quales no son sensitivos, tampoco ellos podrán ferlo. En el hombre no vale la paridad, porque aunque su cuerpo consta de los elementos, y la organizacion tiene en si otra sustancia espiritual, y pensativa, como informa la conciencia propria, y enfena la Fé.

Ciertamente, si los brutos tienen alguna raciona-

lidad, y formal memoria, usan mejor de ellas que los hombres; y no solo son iguales, sino superiores à ellos. Observese la prudencia del Elephante, la disciplina del Cavallo, la fidelidad del Perro, la exacta imitacion del Papagayo, la destreza musica del Paxaro: la habilidad del Mono, la verguenza del Gato, la sé de la Tortola, la economía en la Hormiga, la policia en la Abeja, la gratitud en el Leon: y en sin, la admirable astucia en la Zorra, &c.

Qualquiera que lo observasse, despues de restexionar bien sobre todas estas prendas, (si cree son hijas de conocimiento) aviseme de su opinion ingenuamente, que persuadido de otras mas suertes, è ilustres

conjeturas:

Sic paratus ero, sicut ultrò vincere, vinci.

sorth to leaf filers do projectio examinar como por la deserva aires estado meto en la recula el terrora conor de deserva aires estado meto en la recula el terrora ello el serve a comera la Madrema Scoptica de Vendra de terrora ello ello ello estado de mi tiempo me confidero dendor a tantessa al certo para finistacer à mis serecdores, y entre ellos el Boctis i larga a sunce el se primer descripo en dignidad, ya de no en us mpo: la primer de corras por su orden ya fe nera yer, que rodas estas Finardas à embioricas rienen los pies de barros y bolvierdo al Doctor Letaca, (que cente mento para la vanidad, pudiera ferlo en mi verta decrete mento cente mento para la vanidad, pudiera ferlo en mi verta descripto de cua quando yo contra la vanidad, pudiera ferlo en mi verta contra mento de manistra de contra de contra

-AIG out a la ofenta, no ha necho nueltro Maci-

## DIALOGO XI.

### SUPERNUMERARIO.

# APOLOGIA SCEPTICA,

CONTRA LA APOLOGIA

# ESCOLASTICA DEL DOCTOR LESACA.

Aristotelico.

Sceptico.

Arist. No será fuera de proposito examinar, como por diversion extemporanea, la Apología Escolastica, que el año passado sudó en la Prensa el señor Doctor

Lesaca contra la Medicina Sceptica de Vmd.

caudal de mi tiempo me obliga à pedir algunas esperas para satisfacer à mis acreedores, y entre ellos el Doctor Lesaca parece el de primer derecho en dignidad, yá que no en tiempo: seguiránse los demás por su orden, y se hará vér, que todas estas Estatuas Nembroticas tienen los pies de barro; y bolviendo al Doctor Lesaca, (que assi se dice en ausencia) ciertamente, si huviera decente motivo para la vanidad, pudiera serlo en mí, vér ocupado en impugnar el Scepticismo Medico al singular ingenio de un anciano Maestro, que lo era quando yo Discipulo.

Si bien entre tantos como han salido, unos à la defensa, y otros à la ofensa, no lo ha hecho nuestro Maestro publico con mas felicidad: pues no atreviendose consecutivamente á atacar todo el gruesso de mis razones, las insulta desunidas, y como por destacamentos, practicando la estratagema de entresacar algunas, omitir muchas, y dislocarlas todas, para que perdido el orden, y confundida la inteligencia, haga como que ha respondido entre el Vulgo, y aun entre los que no debiendo ser Vulgo, sin mas reslexion que saber el nombre del Autor, y mirar el cerro del Libro, votan por passion, y allá vá el entendimiento, adonde le lleva la voluntad.

En todas las clausulas (como he dicho, y constará) asecta siniestro, y aun contrario sentido à mis proposiciones para impugnarlas, lo que no pudiendo atribuirse en un tan claro ingenio à ignorancia, se sigue que es malicia, pues debe de saber bien mi impugnador, que donde no llega la suerza, alcanza la maña. Quando se vé estrechado con alguna urgente razon, echa por el sesso, silamandolo bobería, chusteta, busonada, con todas estas libertades omitisé, como desahogos de un entendimiento oprimido, que yá que tenga la desgracia de no vencer en la disputa, quiero vencer en la modestia.

Otras veces sale del aprieto con decir, que yo no lo be entendido, como si el teñor Doctor se passease sobre las cabezas de los demás hombres; pero vale Dios, que ni su merced, ni yo hemos de sentenciar la causa. Tampoco en esto le imitaré, porque en tales licencias de hablar, y malos artes de arguir, desde luego me doy por vencido.

Frequentemente me acrimina, que trato con indecencia las Universidades, y sus Profesiores, como si en la obstinación, y mal método de enseñar consistiera el pundonor de las Escuelas Nunca verá, que contra las Universidades, como lugares públicos de enseñanza, ni contra las personas de los Macstros, haya dicho yo algo menos decente: culpo los abusos del Aula, lo qual no solo me parece honesto, sino preciso: porque esta es la unica causa del poco adelantamiento de la Facultad en nuesnuestra España: y vive engañado el señor Doctor, si cree, que la verdad, y utilidad del público están vinculadas en los vanos gritos, y polvareda de sus Escuelas.

Todo lo confunde con una aparente sophisteria, para echar polvo en los ojos de todos, y que no vean la verdad, siado en que son poquissimos los que pueden, ò quieren detenerse en pleyto ageno à examinar bien las razones de ambas partes; pero desentrañada la nube de la consusion, son tan débiles sus argumentos, que me avergonzaría yo á sé de arguír assi, à ser Cathedratico de Prima de Alcalá, y Medico de los Ilustrissimos Señores Dean, y Cabildo de Toledo, &c.

Amurallase à cada passo con el mayor numero de votos, y antiguedad de su opinion, como si fuera lo mejor lo que agrada à los mas, ò como si la antiguedad pudiera dar à las doctrinas mas verdad, que la que ellas tenian quando nuevas. Suele hacerse desentendido ( y à veces no tiene que hacer) exclama, omite, exagera, singe, supone,

de todes affas libertades omitibé acont de desposinges

Diruit, adificat, mutat quadrata rotundis:
Y con estos artes sormò esse Librillo, ò Galimatias, (como dicen los Franceses) capáz solo de satisfacer à la héz, y espuma de los hombres. Yo, para descubrir los quilates de la Obra, iré siguiendo sus capitulos: porque en estos farragos inconnexos, el mejor orden de impuguarlos es seguir su desorden.

### CAPITULO PRIMERO.

#### DE LA SECTASCEPTICA.

Scept. DE nada presume mas el hombre que de sabers y todo su saber no es mas que presumir. Qué es vér un Dialectico de primer año con solas las inutiles palabras que ha aprendido, mirar à todos los demás hombres como hormigas? Pues qué si su ingenio es duro, é indócil? Entonces se hace insufrible ; porque co-

mo suele decirse, no hay peor necio, que el que ha estudiado; y es, que à lo rudo de la inteligencia junta lo terco
de la presuncion. Esto se vá aumentando hasta la vejéz: de modo, que quando yá provectos, no hay poder
ponerlos en razon; porque mas se han exercitado en la
obstinación de desender su dogma, que en el ingenuo
estudio de buscar la verdad: y con el continuado uso de
tantos años, solo han adquirido el arte de disputar, y no
rendirse. Consiesso, que es durissimo yà en la senectud
apostatar de las doctrinas que se aprendieron quando
mozos:

Et que imberbes didicere senes perdenda fateri:
Y mas si à ellas deben la reputacion, y ascensos en que se vén constituídos; pero cierto debieran advertir, que mas amiga que todo es la verdad. Esta peste de la passion, no solo inficiona à los necios, sino à los mas avisados, y doctos, como el señor Doctor Lesaca; pues sin atender al grave daño que se sigue de los abusos en la enseñanza, sostiene tenazmente el empeño de defender sus Tentativas, y Actos, diciendo sin duda aquello de con razon, ò sin razon, ayude Dios à los nuestros, y trampa adelante,

Arist. Dexando exordios, entra el Doctor Lesaca quetellandose de que Vmd. asestó toda la puntería contra el Doctor Enriquez, y que desprecia las Universidades, y sus

Maestros.

Scept. Impugné la Tentativa de Enriquez antes que otra, assi porque sue la primera que estudié en mis principios, como porque está reputada por la dominante; y me pareció, que impugnada la del primer credito, y mayor uso,

quedaban impugnadas en ella las demás.

El desprecio que se me imputa de las Universidades, y Maestros, no es mas que un espantajo para aterrar simples; pues salvas sus personas, y honores, (que para mi son venerables) culpar la lastimosa pérdida del tiempo: batir en ruína sus mas samosas, y menos seguras opiniones, y poner en disputa sus precarios principios, no es insultar el credito de la Escuela, sino el abuso. En tiempo de los Vegas, y Garcias sue disculpable no admitir el circulo en la sangre, omitir el uso de la limpha, establecer el quaternion de elementos, y hu nores, &c. pero oy, que los nuevos hallazgos han alterado toda la Theoría Medica, conducente para la mas selíz pràctica, parece criminosa terquedad, que sostenga sobre la Cathedra un Maestro contra lo que interiormente siente, por solo el puntillo (como dicen) de la Escuela, los dogmas de Avicena, y Galeno: y mucho mas, que el Doctor Lesaca abrigue á costa de su dinero la importancia de tantas vanissimas questiones, que para la Medicina sirven lo mismo que para el Arte de pintar.

Aristot. Reconvienele à Vmd. con que si son fabulas las dichas Tentativas, las Obras de Vmd. lo serán tambien; y si todas las Philosophias son fabulas, segun Verulamio, la Sceptica que Vmd. nos quiere encaxar lo serà tambien. Pues fabula por fabula, cada qual se guarde la

Suya.

Scept. No seria la primera vez, que una fabula ha desterrado otras fabulas. La fabulosa Historia de Don Quixote logró desterrar los perjudiciales Libros de Cavallerías. Ojalá que la Sceptica suesse tan discreta, y afortunada! Pero no me parece esse decente modo de arguír en
un Cathedratico; porque si la Sceptica es fabula, porque
las Tentativas que impugna son fabulas, la verdad será
mentira, porque las mentiras que impugna son mentiras: la luz será tiniebla, porque destierra las tinieblas,
&c. Y lo que mas admira, es la sossegada capitulación
con que acaba: Pues fabula por fabula, alleluya, cada
uno con la suya. Esto se llama hablar por hablar, ò arguír
por arguír.

Arist. Pone duda despues en que Vmd. se llame Sceptico reformado, debiendo decir relaxado, porque esto se aplica mejor quando las cosas se ensanchan, que quando

Se estrechan.

Scept. Por esso mismo à los antiguos Scepticos (en la duda, ò Scepsis) los llamo relaxados, porque se ensanchaban à dudar de todo; y à los modernos llamo refor-

mados, porque se reforman, ò estrechan à no dudar de muchas cosas: estos son mas estrechos en la duda, y anchos en la creencia: los otros mas rebeldes à la creencia, y mas relaxados en la duda: si esta voz no le agrada al señor Doctor, llamemos moderados, ò mitigados, que no es razon gastar mas verbos en questiones de nombre.

Arist. No obstante, parece que Vmd. por una parte admite certezas experimentales, y por otra parte no, pues trae muchos motivos, que hay para la falacia en los

Sentidos.

Scept. Si se huviera leído mi systéma con sossegada reflexion, se huviera visto que admito certeza experimental en los sentidos, en quanto al uso de las cosas; pero no en quanto à la razon cientifica de ellas. Sè por experiencia, è instruccion natural, que el suego me quema; pero no por ciencia, ò demonstracion, como la piden los Dogmaticos. Y si no, digame Vmd. qué es ciencia?

Arist. Es una noticia cierta, y evidente, adquirida por

demonstracion.

Scept. Muy bien: pues que tengo sed, que tengo hambre, que el suego me quema, que la luz me alumbra, &c. lo adquiero secundariamente por alguna demonstracion, y sylogismo, ò lo sé primariamente por simple informe del sentido? Claro es, que para experimentar no es menester inferir: luego aun segun vuestros mismos principios, la experiencia no es ciencia, antes la ciencia nace, y se deduce de la experiencia.

Mas: Si la ciencia es noticia adquirida por demonstra-

cion, qué es demonstracion?

Arist. Es una conclusion legitimamente inferida de princi-

pios ciertos, evidentes, y que no pueden ser de otro modo.

Scept. Está bien: luego si la certeza experimental no es conclusion deducida de premisas, no puede ser demonstracion, ni ciencia en sentido Aristotelico. Ni aun puede servir de premisa metasissicamente cierta, como vosotros lo pedís: y si no, decidme si lo que percibis por los sentidos puede ser dudoso, falible, y de otro modo, que vos lo percibis? Si hablais ingenuamente, con-

fel-

fessareis que sí, y que à cada passo os engañan las sensaciones (como prueban los varios modos de Epoche) lucgo la certidumbre experimental solo puede sundar un a ciencia prudencial, y Sceptica, pero no metassica, y Ecolastica, como vosotros la suponeis. Por esso sin duda, aun el mismo Vulgo distingue la ciencia de la experiencia: y no llama científico al hombre, que solo sabe aquellas simplicissimas verdades, de que le instruyen sus sentidos.

Quede, pues, sentado, que à estas verdades sensibles, claras, primarias, y simplicissimas assienten de buena sé los Scepticos; pero no las admiten como ciencia en sentido Aristotelico, sino como certidumbres solo prudenciales, y conducentes à la vida comun: tienenlas por seguras en quanto al uso, y modo de vivir; no en quanto à la theoria, y modo de philosophar.

Arist. El Doctor Lesaca parece quisiera que Vmd. se explicara mas, y nos dixera quando podemos dar assenso à los

sentidos, y quándo no?

Scept. Y con esso poco se contenta su merced! pues oyga: Nuestros sentidos son veracissimos, y nunca nos engañan, como sepamos entenderlos: nosotros solemos engañarnos abusando de sus informes. Diónoslos Dios por fieles testigos de la verdad en la vida comun, è instrumentos de nuestra conservacion. El que por experiencia, y testimonio de su sentido cree que el fuego calienta, y la aguja pica, cree bien, si solo cree lo que el tacto le informa; esto es, que el fuego produce en él aquella sensacion, llamada calor, y la aguja el dolor : y aun los mismos perros, quando arreglan su conducta à esta verdad, y huyen de estas molestias para conservarse, sacan tan buena consequencia, que no la sacaria mejor Porphirio; y toda la Logica de las Aulas se puede ir à buscar esparragos; (que es frasse del señor Lesaca) pero si de aqui infiere, que el fuego tiene calor, pues le produce, y la aguja dolor, pues le causa, se engaña miserablemente, ò à lo menos se expone à errar, porque à los sentidos no se les debe pedir mas que lo que es de su oficio, como enseña San Agustin, citado en nuestro Dialogo IV. de la Philosophia. Por esso los Dogmaticos con su Logica artificial suelen sacar engañositsimas consequencias, y establecerlas por principios. El mismo engaño que en el tacto, cabe en otros sentidos : Vemos v. gr. el Cielo poblado de Estrellas, y que en veinte y quatro horas se rebuelve todo su systéma : si de aqui sacamos cómputos para arreglar el tiempo en la vida comun, inferimos bien, y con verdad; pero li inferimos, que no es la esfera quien se rebuelve de Oriente à Poniente, sino la tierra de Poniente à Oriente, nos exponemos à errar, porque el informar de esto, no es del oficio de la vista: y lo mismo pudieramos errar, ( si no nos huviera desengañado la Fé) infiriendo lo contrario: pues los mismos phenomenos se observarán moviendose la esfera ácia Poniente, que movendose la tierra àcia Oriente. Semejantemente, si del simple informe de mis ojos deduzco que el Cielo es macizo, y las Estrellas están encaxadas en él como clavos en una lifa, y concava techumbre, me expongo à errar, porque esto no quiso Dios fiarlo al testimonio de mis sentidos. Con esto queda satisfecha la pregunta del Doctor Lesaca, y yo explicado. Debemos dár assenso à los sentidos quando se trata de lo prudencial del vivir, no de lo scientifico del de un affento pendeare, munca be dicho yorque afololif

Arift. Pues à fé que esso parece lo confiessa el mismo Doctor Lesaca pag. 11. pues dice : Que no siendo ciertas, y buenas todas las conclusiones, que se infieren de proposiciones

ciertas, que los sentidos atestiguan.....

Scept. Antes que passeis adelante: Esse es un torpissimo error en un Maestro público, y mas rebentando de Escolastico: pues cómo pueden dexar de ser verdaderas, y buenas las conclusiones, que se infieren de proposiciones ciertas, ò verdaderas, sin ser falso aquel su decantado principio de la Logica? De verdadero siempre se sigue verplos : porque como ina de haver ciencia dadero.

Arist. Debe (alsi proligue) buscarse la verdad, ò por otra experiencia sensual......

Scept. Qué experiencia hay que no lo sea? Es claro pleonasmo; pero en éste, y otros delitillos veniales no es juljusto detenernos: porque sería crecer inmensamente la

Obra, el gasto, y la molestia de los Lectores.

Arist. Por otra experiencia (repito, ò por razon; y como no todo se puede reducir à la experiencia, es preciso reducirlo à la razon; y como la razon que à uno le parece buena, no à todos parece buena, es indispensable la

disputa. el no ognosia lo si

Scept. Amen à todo, y embido el resto; pues esso missimo es lo que tengo dicho en muchas partes: es à saber, que quanto el entendimiento humano deduce de las verdades sensibles, puede ser dudoso, y disputable; y assi, que no se han de vender por principios sentados las dudas, que aún están en pie. Este ha sido el desecto de los Medicos Escolasticos; pues aquellos primitivos Sabios sueron racionales Empyricos, hasta que la lascivia de saber, (como trae Celso en su Proemio) haciendo buscar razon à la experiencia, introduxo esta razon à dogma, y con vicioso circulo, por ella quiso despues arreglar la experiencia: con que salió una Medicina phantastica, y una Phisica terca.

Arist. Pues por qué Vmd. asirma, que no solo en el

discurso hay falacia, sino tambien en los sentidos?

Scept. En quanto à que el informe de los sentidos sunde un assenso prudente, nunca he dicho yo que hay falacia; y assi los Scepticos creemos, que vivimos, y respiramos: que hay sed, cansancio, &c. que esto es blanco, aquello negro: éste hombre, aquel cavallo: estos son los pies, esta
la cabeza: esta es vena, esta arteria; este nervio, esto sangre, esto limpha: esto vá por aqui, esto vá por allà, &c. pero
en quanto à que el sentido sunde ciencia Atistotelica, es
falsisimo; pues segun acaba de decir el señor Doctor, como la razon que à uno le parece buena, no à todos parece
buena, es indispensable la disputa.

El señor Doctor se enreda en sus mismos principios: porque cómo ha de haver ciencia nacida de las
verdades sensibles, si confiessa, (en la misma pag. 11.)
que de esto que vémos, y tocamos, &c. y suponemos como
cierto, passamos á sacar diversas consequencias, unas ciertas, ò
buenas (por mejor decir) à que assiente el entendimiento pre-

cisamente, y otras no tan buenas, ni ciertas, à las quales no es preciso affentir, aunque à alguno le parezca que si. Pudiera decir mas el mismo Pyrron resucitado? Luego si de lo que suponemos como cierto, unas veces sacamos consequencias ciertas, d buenas, y otras no tan buenas, (sino medianitas) ni tan ciertas, (sino pardas) ò el salir estas consequencias neutrales, es por defecto del Artifice, o de las premisas, ò de las reglas Logicas. Si por defecto del Artifice, tambien están comprehendidos en él los Dogmaticos, pues no son menos hijos de Adán, y falibles, que los demás. Si de las premisas que vémos, y tocamos es impossible, porque de verdadero, siempre debe seguirse verdadero, y solo de lo falso puede seguirse una vez verdadero, y otra falso. Si de las Reglas Logicas, segun el mismo señor Doctor, puede irse la Logica artificial à buscar esparragos. Supuesto lo dicho, me sabrá Vmd. decir, si essa Apología es Sceptica, ò Escolastica?

Arist. El Doct. Lesaca se inclina, no obstante, à que por la razon se pueden ballar verdades Phisicas, y Medicas, porque Hypocrates asirma, que à los sentidos se ba de creer mas que à las opiniones: luego admite se ha de creer tambien à las opiniones, aunque menos que à los sentidos.

Scept. El credito que manda Hypocrates se dé à las opiniones, es el que ellas de suyo se merecen; esto es, un assenso dudoso, y probable: pues si aconsejára darlas un assenso sirme, è inconcuso, no las llamára opiniones, sino ciencias; pues lo que se opina, se duda, y por consiguiente no debe creerse. Aquel mas del texto no es comparativo, sino adverbio; como quando decimos: Mas vale ir por la puente, que abogarse; no entendemos que vale algo abogarse, sino lo contradictorio. Esto quiso decir aquel Gran Sceptico, aconsejando creyessemos à los sentidos, y no à las opiniones.

La prueba de esto la dá poco despues nuestro Apologista Escolastico, pues diciendo, que de un antecedente cierto se puede (yo dixera se debe) sacar una consequencia cierta, ò buena, añade: No digo que no se pueda engañar, sacando una consequencia, que parezca buena, y no lo sea, pero tampoco hay precision en que haya de ser malas

y assi, puede ser buena. Pues si puede ser buena, y puede ser mala, cata aqui la duda, y el Scepticismo. Si el que saca la consequencia puede enganarse, todas las especulaciones Escolasticas pueden ser sutiles imposturas: luego fuera de los Dogmas de Fé, los principios conocidos por luz de razon, y las certezas experimentales, (nada de lo qual se adquiere en las Aulas) todos los Dogmas que infieren las Tentativas son dudosos : y como dice el señor Doctor, pueden ser ciertos, y no ser ciertos: pueden ser consequencias buenas, y pueden ser malas, que es lo que dicen los Scepticos. Estos no afirman, que las sentencias que impugnan son declaradamente falsas, porque esto no sería dudar, sino decidir : no sería ser Scepticos, sino Dogmaticos: solo afirman, è intentan que se debe suspender el assenso: no vender por principios los que no lo son, ni malgastar el tiempo en lo que no sirve. Aora bien, quién entenderá este Galimatias del señor Lesaca? El dice bien, y mal de la Lógica : él impugna la duda, y la defiende: él hace fieles los fentidos, y él los hace infieles : él finge à los Scepticos una vez dudosos, y otra decissivos: en un mismo libro, en un mismo capitulo, en una misma plana, y aun linea; ni se entiene, ni nos dexa entender. Representaseme al hombre, de quien decia el Sátyro, que con un mismo aliento calentaba, y enfriaba. Aqui si que viene mejor lo del Sapientissimo Cano: La verdad reluce en la sinceridad, y sandor del que escribe; y al contrario, la falsedad la descubre la angustia, y efugios del Autor....

Vengamos à lo estrecho: En la pag. 12. dice: Aunque es verdad, que la experiencia puede ser faláz, como tambien la razon; pero no hay capitulo por donde, ni la experiencia, ni la razon no puedan ser buenas, y ciertas. Solo falta, que su merced nos dé el Criterio para distinguir quándo son falaces, y quándo ciertas: porque si el sentido, y la mente pueden ser ciertos, y ser engañosos, no nos queda otra sirme regla para criticarlo, que la mente, y el sentido, que se suponen yá falaces. De donde insiero, que el Doctor Lesaca es mas dubitante que los Scepticos; pues estos à lo menos creen à la expelos Scepticos; pues estos à lo menos creen à la expe-

riencia; pero el Doctor Lesaca aun esta dice que es falàz: que la razon es engañosa: que la consequencia que sale de antecedente cierto, puede ser cierta, y puede no ser cierta. Señor Doctor, no queria yo tanto: Vmd. lo duda tan bien, que parece lo ha estado estudiando toda su vida; ò que defendiendo el Dogma, se le ha olvidado: como à la Vieja de Foncarral, que enseñando las oraciones à su nie-

to, se le olvidaron à ella.

Havia yo dicho, que los sentidos fundaban assenso prudente, aunque no demonstrativo. Que podia dudarse si los elementos eran quatro, ò quatrocientos. Que inquirir si quedaban formalmente en el mixto, era curiosidad inutil. Que el quaternion de humores no debia recibirse como Dogma. Que lo de facultades, fin estudiar el mecanismo, era fabula. Que los espiritus eran una ficcion Escolastica. Que la Pathologia Avicenica era mejor para gañir, que para curar, &c. El Doctor Lesaca no solo duda todo esto, sino aun las mismas experiencias yá se le hacen sospechosas. Celebro su buena conducta, pues para mi el verdadero Philosopho es el que sabe ingenuamente retratarse: los demás son sophistas, y charlatanes, Su merced, aunque dá à entender, que en su interior es Sceptico, en lo exterior del titulo sostiene los abusos de la Escuela, como buen Politico; porque yá se vé, una vez embarcados en un Navio, aunque se vaya mal, es menester seguir la derrota.

Arist. Pero buelve contra Vmd. diciendo, que si nada Phisico se sabe, es error siempre buscar, y nunca hallar, que

es el dicho que Vmd, traxo de San Agustin.

Scept. Muchas cosas dudosas, inquiriendo se hacen verdaderas, ò experimentales. Harvéo halló que la sangre, no solo hondeaba, sino circulaba en los vasos: otros hallaron, que las mas claras vias del chilo no eran las venas mesaraicas, sino las lacteas: que el Volvulo no era nudo de los intestinos: que desde el brazo al higado no hay proximo comercio por los vasos breves, &c. pero aunque nunca se hallára lo que se busca, el inquirir prudentemente la verdad, bastaba para llamarse científico el hombre. Quién ha hallado la quadratura del circulo?

Quién ha averiguado la composicion del continuo? Y no obstante se llaman cientificos los que lo inquieren. Hasta las mismas demonstraciones Matematicas, en especial aquellas que no son experimentales, y muy simples, por desecto de nuestro entendimiento suelen salir equivocas. No me detengo mas en esto, porque el señor Doctor lo consiessa pagin. 14. diciendo, que la ciencia no se puede negar al hombre, sino negandole el apetito innato de saber.

Arist. Pues alli mismo pag. 14. pretende, que puede tener el bombre ciencia de alguna verdad: pues de premisas ciertas puede sacar una consequencia evidente, que obligue el en-

tendimiento al assenso; y este es el cientifico.

Scept. Ajusteme Vmd. essas medidas con lo que dexa dicho pag. 11. que no son ciertas, y buenas todas las conclusiones que se insieren de proposiciones ciertas. Alsí mismo, que de esto que vemos, tocamos, y suponemos como cierto, sacamos diversas consequencias, unas ciertas, o buenas, à que assiente el entendimiento precisamente, y otras no tan buenas, ni ciertas. Y si Vmd. no está contento, pag. 12. lo remacha, asismando, que la experiencia puede ser faláz, como tambien la razon: con que lo que en una parte dice, en otra lo desdice, à distancia de una hoja lo contradice, y todo lo buelve Galimatías.

Arist. Resuta los textos que Vmd. alega de Santos Padres, porque estos dice que hablan con santa bumil-

quando como Sabiduría infalible decide: Que de todas las obras de Dios, que bay debaxo del Sol, no puede el bombre ballar razon; y que aunque diga el Sabio del Mundo que las conoce, nunca podrá ballarla; y aunque quanto mas trabaje, tanto menos ballará. Desengañese el señor Doctor, que no es lo mismo luchar para coronarse, que untarse para escurrirse.

Arist. Ya le concede à Vmd. pag. 16. que no se dá ciencia de cosa alguna phisica; pero que le basta hallarse, y poder-

se conocer la verdad en algunas cosas phisicas.

Scept. Solo falta que su merced enseñe el método de

sacar consequencias ciertas, y buenas, dexando atrás concedido, que pueden salir malas, è inciertas, y que la experiencia, y la razon son engañosas.

Arist. Dice pag. 16. que sea por la razon, ò sea por la experiencia, no ba menester mas para no ser Sceptico, y despreciar semejante titulo, que Vmd. los quiere encaxar.

Scept. El titulo de Sceptico, su merced mismo sin sentir se le ha encaxado de medio à medio; pues yá confiessa, aunque de poco acá, que la razon es dudosa, y la experiencia faláz. De passo parece menosprecia el titulo de Sceptico; pero le aviso, que al enemigo primero es menester vencerle, que despreciarle.

Arift. Pues aora muda medio, y toma otro assunto: Pretende, que Vmd. no es Sceptico, porque los Scepticos

rigidos nada tienen por cierto.

Scept. Scepticos que duden de todo, ni los hay, ni los ha havido. Todos los Antiguos (como probé en mi Apologema) creyeron de buena fé muchas verdades, y aunque algunos todo lo disputaban, su duda sue hyperbolica, o para lucir su ingenio, ò para reprimir la arrogancia dogeffices conjenuales, Con encoqueda dif matica.

Arist. A lo menos, los Scepticos en lo opinable deben mantener la Epoche, y no tomar partido entre opinio-nes opuestas, y Vmd. hace lo contrario, pues dice, es menester en la práctica, que el enfermo, y el Medico tomen

partido àcia la probabilidad.

Scept. En llegando al obrar, todos los Scepticos juiciosos tomaban partido entre las opiniones, siendoles preciso en la vida civil no estàr como troncos, sin hicer algo probable, por la razon que dice Diogenes Lacicio en boca de ellos: Cum omnis actionis prorsus expertes esse non possimus. Y assi, tomar partido prudente para las precisas operaciones, no se opone à la tranquila suspension de assenso, sino à la obstinada tenacidad. Los Dogmaticos, aun convencidos del sucesso, le tienen por impossible; y por no rendir sus principios, buscan una interpretacion. Del mismo modo sossiega el opio en mano de quien duda de su modo de obrar, que en mano

de quien dogmaticamente le desiende. La historia de la enfermedad, y la experiencia de el remedio son los unicos polos en las curaciones: las demás controversias son inutiles, porque no son hijas de la naturaleza, sino del discurso. De qué servirán las questiones que se exagitan sobre la Kina? Uno dice que fixa: otro que difuelve : uno que obra como amargo: otro como auftero: otro como antidoto: otro como estomacal, y apetitivo: otro como policresto: otro como precipitante, y fermentativo : otro como aplacador de fermentaciones, &c. Sobre la terciana hay otras tantas inutiles falaces conjeturas: unos que hay foco, otros que no: unos que está aquí, otros allá: unos que el fermento es acido, otros que biliofo: unos que hay putrefaccion, otros que no, &c. Los Scepticos mantienen su assenso libre en todas estas opiniones; y si algo establecen es que nada debe establecerse : en llegando á obrar, solo seguian por la observacion de la enfermedad, y la experiencia del remedio: una vez que se resuelven yá salen de la duda de si se ha de hacer, ò no; pero no de si está cientificamente bien, ò mal hecho, porque son Artifices conjeturales. Con esto queda disipado otro parrafo.

Los siguientes son de ningun momento, porque nadie niega que se han alcanzado muchas verdades experimentales: esto se consessó desde el principio; lo que se niega es, que se hayan alcanzado por el discurso, o por las Tentativas, y Actos Avicenicos, (y assi, sin gran pérdida pudieramos quemarlos) y se niega, que para ciencia baste conocer estas verdades de experiencia, como el rustico conoce que el suego quema, sino conocerlas por todas sus causas, (si no mienten sus mismos principios Aristotelicos) de lo qual en lo Phisico estamos

bien lexos.

Arist. Pero añade pag. 21. que la dissicultad esta en si supuesta alguna verdad, ò certeza adquirida, se puede sacar una ilacion cientifica: Y finalmente dice, que no ha provado el Doctor Martinez que no.

Scept. Tampoco ha probado el Doctor Lesaca que si,ò

por mejor decir, en una parte ha probado que no, y en otra que si; con que el Doctor Martinez está fuera de el empeño, pues confession de parte releva o elvidan y te des cividacon à chos. De que adaurq abi

Arist. Finalmente, en suposicion de que los Scepticos creen lo que claramente les consta por los sentidos, y entendimiento, pregunta, si los Dogmaticos racionales creen mas? y resuelve que no : y que si Vmd. dice que si, levanta un falso testimonio.

Scept. Pues digo que si; y si levantare testimonio, yo tendré cuidado de baxarle. Los Dogmaticos, no solo creen lo que claramente les consta, sino aun lo que obscuramente deducen. Creen tenazmente que hay quatro elementos, quatro temperamentos, quatro humores, dos espiritus, tres facultades, tres fiebres, que el higado engendra la sangre, &c. esto lo dán por principio! sin mas examen, que una Escolastica tradicion. Suponen todo esto como indisputables fundamentos; y no solo se enfurecen si se los disputan, sino preocupan à sus Discipulos, y les infunden aquel espiritu de ciega obstinacion en que ellos han vivido. Vayan à un Escolastico flamante à ponerle en duda, si los humores son quatro? Si lo que tine la orina es bile, &c. Qué digo flamante, No há mucho que dos Maestros de cierta Escuela sobre una question semejante se huvieron de quitar las narices.

Arist. Es que assi tratamos nosotros à los tercos, que

no se rinden à la razon.

Scept. En semejantes batallas, sin duda el que tenga mejores puños, aunque tenga peor razon, quedará victo-

Arift. Es que no hay sufrimiento para impugnar la sen-

tencia comun, y mas recibida.

Scept. Si huviera de ir por votos, no sé quien ganàra el pleyto, pues todas las Escuelas, y Sociedades de Francia, Italia, Alemania, è Inglaterra están por la con-

Arist. Podeis negar acaso, que por el método de nues-

tros estudios han salido celeberrimos Medicos?

Scept.

Scept. Mas grandes, y con mas brevedad falieran, fi no se malgastara tanto tiempo en cosas que es preciso olvidar, ò por providencia de la naturaleza ellas mismas se olvidan, y se les olvidaron à essos. De qué le servirà à un Estudiante escribir corbado en un banco sobre su cartapacio, si los bumores se bacen per se, ò per accidens? Si Se engendran con accion univoca, ò equivoca? Y si le preguntan un punto Anatomico, ni aun el nombre ha oído, Lo mismo le sirve su trabajo para el arte de curar, que si escribiera Novelas : que estas , aunque remotissimamente, tambien aguzan el entendimiento. Vea aora el -señor Lesaca quién engaña à les pobres Romancistas, y aun Latinistas, si yo con mi Sceptica, ò su merced con fu Tentaviva? up , comemon temperation , comemola

Pero baste de este capitulo, por no pararnos en menudencias: lo dicho es suficiente para explicacion, y defensa de nuestro systéma. Si el Doctor Lesaca quisiere mas plenas satisfacciones à favor del Scepticismo Phisico-Medico, lea los dos eruditissimos Españoles, el Doctor Francisco Sanchez en su Nil Scitur ; y el R. P. M. Fray Benito Geronymo Feyjoó Theatro Critico Universal, tom. 3. en su Scepticismo Philosophico, fino que no quiera cansarse en buscar, y leer, como dice (adivinando que llevó su opinion San Agustin) pag. 23. donde escribe: No quiero cansarme en buscar donde. Y yo le digo: Señor Doctor, ò cansarse de escribir, ò no cansarse de buscar.

Concluyo con lo que dice el celeberrimo Huet, Obispo de Abranches, articul. 121. de su Huetiana: El espiriru del hombre es tal, que con todo su trabajo, y estudio no puede adquirir mas que conocimientos imperfectos, y torcidos; ni posseer estos conocimientos con entera certidumbre, sino confusamente, y llenos de obscuridad, y duda : de modo, que abusan de esta palabra cin ia, los que la atribuyen à un conocimiento, que verdaderamente mas bien merece el nombre de ignorancia. Entendido bien esto, se vé claramente, que el que llamamos Sábio, es verdaderamente ignorante; y que la distincion que hay entre el Sabio, Seept.

liz-

y el ignorante es tan ligera, que apenas hay entre ellos diferencia alguna. Yo comparo el Ignorante, y Sábio á dos hombres puestos enmedio de un campo, uno sentado en el suelo, y otro en pie, el que està en la tierra no vé sino lo que està cerca de él : el que està en pie vé un poco mas allá; pero esto mas que vé es tan poco, respecto de la vasta extension de la tierra, que puede reputarse por nada. Esta misma proporcion que hay entre la extenfion de vista de un hombre echado, à un hombre en pie, se encuentra entre el saber de un hombre ignorante, comparado con el de un Sábio, que casi le iguala. Por el contrario, tanta desproporcion se encuentra entre el saber de un Sábio, comparado con la inmensa extension de lo que ni sabe, ni puede saber, como entre lo finito, è infinito.

# CAPITULO II

#### DE LA PHILOSOPHIA ARISTOTELICA.

Arift. Ntremos al capitulo de la Philosophia Aristotelica, donde el Doctor Lesaca amargamente se quexa de Vmd. porque haviendo todos los Philosophos Antiguos caído en varios errores, no menos que Aristoteles, Vmd. refiere solo los de este Philosopho, y se disculpa con que sigue à los otros corregidos, la qual escusa sirve tambien para los Aristotelicos: con que era escusado quanto Vmd. dixo contra Aristoteles.

Scept. Si los Philosophos comunes estuvieran hechos cargo de esta verdad, en vano era haver reproducido los errores, y malos artes de Aristoteles; pero siendo tan ciega la fé que se professa à la autoridad de este Philosopho, que se tratan sus textos con casi la misma veneracion, que si sueran Canones de Concilio; (pues el mas refuelto, quando mas, se atreve à interpretarlos) y no folo los vulgares, fino sus mismos Comentadores, dicen que fue la suma verdad : el sumo extremo del bumano entendimiento: y que aun en lo que erró, erró fe--X0

lizmente; me sue precisso desvanecer esta vulgar preocupacion, essorzando, que en los errores sue igual à los demás, y en los aciertos sue muy inferior: para que desarmados assi los Peripateticos de la autoridad, suesse solo el litigio de experiencia, y razon, quedando en punto de sufragios todos iguales, y no con menos credito en el Mundo Socrates, y Democrito, que Aristoteles.

Presentados assi con iguales armas en el campo, qué Secta de Philosophos tenga mas probabilidad, se puede juzgar por nuestros Dialogos precedentes. Por lo demás no ha sido mi assunto calumniar el estudio de Aristoteles, castigado, y christianizado, ni tener por delito aquello, en que nosotros mismos, respecto de otros Philosophos, incurrimos.

.... Hanc veniam petimusque, damusque vicisim.

Arist. Claro es, que Vmd. no puede culpar esso, pues yá se hace cargo el Doctor Lesaca de que Vmd. antepone la Philosophia de Aristoles para el estudio de la Theología: y de aquí intenta probar, que es delirio decir, que

no se necessita para la Medicina.

Scept. Como forastero que soy en la Theología, no es de mi incumbencia probar, que la Philosophia Aristotelica es necessaria para esta Sacra Facultad; pero viendo que hombres tan doctos, y prudentes como nuestros Theologos están firmemente adheridos à ella, me es preciso creer, so pena de temeridad, que el systéma Aristotelico debe de ser preciso allá en los Claustros. Esto lo dixe enunciativamente, no de proposito lo defiendo, porque no es de mi assunto; solo para ello expuse algunas razones de congruencia, que se me ofrecieron, por las quales se dexa vér la grandissima disparidad que hay de la Theología à la Medicina. Lo que afirmo es, que no solo no es precisa la Philosophia de Aristoteles para la Medicina, y demás ciencias naturales, sino que estorva sus progressos. La prueba de esto es lo alegado en esta Philosophia Sceptica, de que serán Jueces los Lectores: advirtiendo quan poco conducentes son las iséas abstractas, y Aristotelicas para la Phisica

experimental, y demás professiones Matematicas

Pero aun permitiendo, que la Philosophía Peripatetica sea necessaria para la Teología, no se infiere que lo es para la Medicina : pues aunque la supongo inutil para hallar verdades en qualquiera materia, como en la Theología están yá halladas por revelacion, y propagadas por la tradicion de la Iglesia, puede ser util, para que sobre sus principios sean mejor defendidas; (esto lo conjeturo, viendo, como he dicho, à todos nuestros Theologos abrigar tan constantemente à Aristoteles) pero ni aun por esso creo, que es absolutamente necessaria para la Theología, pues antes que entrasse Aristoteles en las Escuelas, huvo insignissimos Theologos, y Santos Padres; y primero en sus mas felices siglos sirvió á la Iglesia Platón, que suesse traído à servirla Aristoteles, como consta de la Historia Eclesiastica : ni las sumas verdades de la Religion necessitan los sufragios de ningun profano Philosopho. Ellas por sí tuvieron fuerza para convencer al Mundo; y suponer lo contrario, no carece de temeridad. San Pablo, sin Aristoteles, ni Logica, convenció mas que todos nuestros Philosophos; antes avisa no nos engañe alguno con Philo-Sophia, y.vana falacia.

Una de las principales razones de congruencia, que descubre la distincion de ambas Facultades, es, que como la Philosophía Aristotelica no es tanto Phisica, fundada en idéas mecanicas, y sensibles, quanto una Metaphisica, ò Theología natural, fundada en idéas abstraclas, por esso acaso es mas acomodada para la Theología sobrenatural, que tambien trata de cosas abstraídas; pero la Medicina, que necessita buscar verdades experimentales, y analogismos sensibles, considerar la figura, y potencia mecanica de los cuerpos ( ò para explicar, ò para imitar los phenomenos de la naturaleza) para qué necessita de una Philosophía mental, y abstracta, ocupada mas en contemplaciones, que en experiencias? Hay acaso memoria de que por el método Peripatetico se haya inventado algo en las Artes naturales, como se ha inventado mucho por el método mecanico corpuscular, y chimico? Cuidan acaso los Aristotelicos de probar con experimentos, como con principales pruebas, sus conclusiones? El mas docto no sabe mas que las experiencias caseras, que no hay mugerzuela que no sepa. Mas se ocupan en buscar invasiones, y evasiones para burlar las discultades, y no ser cogidos con los experimentos. Esto lo conocen, y consiessan aquellos mas ingenuos Aristotelicos, à quienes

E meliore luto finxit pracordia Titan.

Arist. Pero à esso dice el Doctor Lesaca pag. 26. que si la Philosophia de Aristoteles para los Medicos pudiera servir de lo mismo, para defender la verdad ballada, no se podia dudar serviria de mucho, quando no para curar, para assegurarse de su buen obrar, y dár razon de lo

que obrasse.

Scept. Jamás ví ofrecimiento tan extravagante! pero de qué no se asirá quien se vé con el agua hasta la boca? Con que havrémos de entender dos Philosophias, una experimental para inquirir verdades, y otra Aristotelica, para defenderlas: con que nos hacen estudiar al rebés: primero la que es para defender la verdad, que aun está por hallar, y nunca la que es para hallar la verdad, que se ha de defender : en dos palabras, una del gusto, y otra del gasto. Señor Doctor, lo que no sirve para curar, no sirve para la Medicina. El Medico para assegurarse de su buen obrar ácia sí, registre su conciencia: para dar razon de lo que obra acia el Vulgo, pida à Dios buen sucesso, que si el esecto es malo, toda la Philosophía de Aristoteles no bastará para disculpa, pues yá el Pueblo conoce lo que es la charlatanería eruditorum; y siel esecto es bueno, no ha menester mas razon de su obrar. Acia los otros Medicos mas acredita una idéa clara de la enfermedad, causa, y symptomas, y una razon experimental, y aphorista, que juntos los ocho Libros Physicorum de Aristoteles.

Con lo dicho quedan desvanecidas todas las objecciones de este capitulo, pues todas incluyen el supuesto falso de que yo haya dicho, que la Philosophia
Aristotelica es mas proporcionada para inquirir, y hallar

la

la verdad los Theologos. Proposicion impía, pues supone, que las verdades necessarias Theologicas no están halladas, lo que yo jamás dixe, ni sone, y à estàr tan iracundo como su merced quando me impugnaba, pudiera decirle que mentia, como en otra parte me lo dice; pero con muchissimo respeto se le dice al señor Doctor, que se engaña. Podia acordarse de el lugar mio, que cita en essa misma plana, donde digo, que aunque las demás Philosophias sean mas proporcionadas para inquirir las verdades experimentales, y lograr adelantamientos phisicos, esta (es à saber, la Aristotelica) ballada la verdad, (cuidado con el parentesis, que supone las verdades Theologicas yá halladas ) es mas proporcionada para defenderla. Con que sobre este falso testimonio caminan todos los entimemas, y sylogismos de este capitulo. Pues si de la Philosophia Aristotelica digo yo, que ni aun para hallar las verdades naturales es conducente, cómo podré juzgarla necessaria para hallar las verdades sobrenaturales, y arcanissimas? Otra vez escriva el Doctor Lesaca con menos passion, y mas buena sé : que no vale escusarse, como acostumbra, con lo de no tengo gana de bolverlo á vér. No quiero cansarme en buscar donde. O tener gana de vér, ò no tener gana de impugnar.

Y la razon de lo dicho, es la misma instaancia que hace el señor Doctor equivocado: porque, ò las verdades Theologicas, para cuya inquisicion, y hallazgo supone necessaria la Philosophia de Aristoteles, son las verdades que debemos creer los Catholicos, y para estas con el Credo, sin Aristoteles, tenemos quanto es menester: pues la piedad Divina se mostró ácia nosotros tan justa, que nada dexó de revelar preciso, y nada nos reveló superfluo: ò son las conclusiones Theologicas, (opinativas) que los Theologos defienden; y para estas tampoco sirve la Philosophia Aristotelica, porque lo que un Thologo afirma, otro niega: siempre se ignora, porque siempre se disputa, pues en tanto tiempo como se anda gritando, aún no se han convenido en punto; v gr. de decretos, si son previos, concomitantes, à medios. Desenganese el señor Doctor, y sus Dogmaticos, que las

verdades, tanto sobrenaturales, como phisicas, ni han nacido, ni nacerán entre la polvareda de sus Aulas.

De las sobrenaturales, y revela las, todas las precifas tenemos. De las naturales, las mismas questiones que se disputaban docientos años há, se disputan aora. Si ha nacido alguna evidencia á desterrar la dula, ha sido sobre las losas Anatomicas, y laboratorios Chim cos, ò por prácticas observaciones, y viages, entrando despues la invencion como forastera, y peregrina en las Escuelas. Disputóle si havia Antipodas. Duró la duda hasta que Co-Ion la hizo evidencia. Por la via de los sylogismos siempre está el pleyto pendiente, hasta que alguna feliz experiencia le vota, y aun entonces la verdad con gran resistencia viene à hospedarse inquilina en las Aulas. Andase buscando (v.g.) en qué confifte la fiebre? Passan Cursos, y mas Cursos, y siempre duran los mismos argumentos, soluciones, y terquedades: con que si por otros caminos no se adelanta mas, por la via Escolastica, durará la duda hasta el dia del Juicio.

Arist. A esso dice el Doctor Lesaca pag. 29. que aunque la Philosophia Aristotelica es puramente especulativa, la especulacion es precisa, ò por lo menos conducente para obrar: y que la práctica que es hacer un guisado, ò un puchero, no

merece nombre de Philosophia.

Scept. Confessado que la Philosophía Aristotelica es puramente especulativa, es menester confessar, que no es la util para los Medicos, à quienes les importa la Philosophía práctica; y aunque conduce la especulacion para obrar sin temeridad, ésta debe ser una especulacion sólida, y contraída à especificos experimentos, no vaga, y metaphisica, qual es la de los Escolasticos, en lo qual se distinguen de los Philosophos experimentales: dicen estos por exemplo, que la materia de los metales es un azustre, y un mercurio; fundados en varias experiencias, y analyses: aquellos no salen del concepto generico, de que es el primer sugeto de su generacion. Distinguense los dos extremos de hombres: es à saber, Escolasticos, y Mecanicos, de los verdaderos Philosophos: en que los Escolasticos especulan vaga, è inutil-

mente: los Mecanicos obran, y nada especulan; y los Phisicos especulan sobriamente, y obran. Hacer un guisado, ò un puchero, y todo quanto se executa en este Mundo, merece el nombre de Philosophía, pero no todos los que lo hacen merecen el nombre de Philosophos, porque no todos inquieren, y especulan, al modo que quantas curaciones se hacen merecen el nombre de Medicina; (segun Celso) pero no todos los que las hacen merecen el nombre de Medicos. Consessado esto, que no puede dexar de consessarse, solo le falta al Doctor Lesaca, para adquirir la gracia de Escritor, arrepentirse de lo dicho, proponer enmendarse, y assi quedará absuelto ad cautelam.

Arist. Tan empeñado está el Doctor Lesaca en elogiar su Philosophia Aristotelica, que dificulta pag. 31. excluidas todas las reglas de ella, cómo el Medico poará observar, y

contemplar la naluraleza?

Scep. Pues si esso duda su merced, diganos cómo la contempló Hypocrates, y otros Ancianos Medicos, y Philosophos acertadamente, y mejor que oy, antes que huviesse Aristoteles en el Mundo? Cómo la contemplaron Sidenham, Willis, y Sylvio, &c. sin passearse por el Peripato?

Arist. Añade, que el Medico por sus efectos procura conocer la enfermedad: por las acciones lesas, la parte afecta: por los diversos accidentes, el estado en que se halla: por las acciones, el estado de las fuerzas. Y acaba preguntando: pues esto es otra cosa, que Philosophia Aristo telica? El echar un prognostico es mas que conocer un efecto por sus causas? Es esto

Philosophia Aristotelica?

Scept. Valgame Dios à lo que obliga un empeño! De ai fe sigue, que los Medicos que precedieron à Aristoteles, y por consiguiente à su Philosophia, ni procuraron conocer por sus escetos la ensermedad, ni por las acciones ofendidas la parte asceta, ni por los accidentes el estado, ni por las acciones las suerzas: porque si todo esto es Philosophia Aristotelica, ellos no pudieron saberla antes que la huviesse. Hypocrates sin duda ignoraria, que el dolor de lado pungitivo, la siebre aguda,

di-

dificil respiracion, tos, y pulso duro, eran las señales caracteristicas del dolor de costado: ò si lo supo, y esto es Philosophia Aristotelica, havría Philosophia Aristotelica, primero que huviesse Aristoteles. Todos los ilustres Medicos de las demás Academias, y Sociedades de Europa tampoco conocerán todo esto, porque no han ido à Alcalá, ò Salamanca à estudiar la Philosophía Aristotelica. Es possible sue menester que Aristoteles viniesse al Mundo para avisar à los hombres, que por los efectos se conocian las causas? Rara ceguedad del Genero Humano! Oh, feliz Philosopho, que veniste à revelar un socorro, que hasta los perros saben, pues en sintiendo gran calor à la lumbre se apartan, barruntando, que aquel fuego es quien se le causa! Si el echar un prognostico es Philosophia Aristotelica, Hypocrates, que echó tantos, y tan buenos, debió de ser insigne Aristotelico.

Señor Doctor, conocer los efectos por sus causas, y las causas por sus efectos, ha sido assunto general de todas las Philosophías, y Philosophos. Esto mismo in-tentó Democrito, Epicuro, y demás antiquissimos Sábios, (que no fue el unico en esta máxima Aristoteles) y assi buscar el Piloto por las nubes los vientos: el Labrador por las aguas las cosechas : y el Medico por los symtomas la enfermedad, no es mas Philosophia Aristotelica, que Cartesiana, ò Gasendista, pues sobre la natural (reflexionada mas, ò menos felizmente) están fundadas todas, ò puestas en solfa. (como le agrada hablar al señor Doctor) Que por los efectos se conocen las causas, es principio transcendental en toda Escuelas solo que la de Aristoteles es la mas inepta para explicarla: pues fuera de unos principios generalissimos, y vagos, en llegando à efectos parriculares, apenas dá la menor idea clara, y sensata de sus causas. Qué entiende el Aristotelico por vegetacion, mas que un rustico, fuera de la voz Escolastica? Sabe que hay facultad tractriz, que atrae el succo nutritivo: retentriz, que le retienes concoctriz, que le prepara : assimilatriz, que le convierte; y expultriz, que arroja lo superfluo. Lo mismo sabe

el rustico, aunque no se explica con estos terminos: sabe que el arbol chupa el jugo de la tierra: que le retiene, que le assemeja, y assi crece: que los hongos, gomas, y resinas son superfluidades que arroja: y en sin, que el jugo no se le pega por suera, sino por dentro de su meollo, que es lo que los Escolasticos presumptuosamente llaman por intusumpcion, y no por juxtaposicion.

Sabe, ni aun inquiere el Aristotelico, qué succo es este que atrae cada planta? Con qué artificio sube por las fibras hasta lo mas alto de un Pino? Si circula su humor como en los hombres? Por qué siendo agua suele convertirse en aceyte, ò resina? Por qué siendo tan ténue se condensa en la solidéz de un box? Por qué de la agua insipida en la vid sale la uba, y mosto, y del mosto el vino, y un espiritu tan ardiente? Por qué este jugo toma tan especial olor en el enebro, y ciprés? Cómo se configura en cada vejetal para semejarse à su naturaleza? &c. Alta petis Phaeton. Todo esto les es inaudito. Pues qué enseña, ò inquiere esta Phisica Aristotelica? Nada mas que palabras, y estas peores que las comunes, como que son menos claras, é inteligibles. Enseña en fin de los phenomenos naturales à saber lo que sabe, è ignorar lo que ignora un Rustico.

Bolviendo à la Apología: Conocer por los symptomas la parte asecta, lo enseña mejor un Libro Anatomico, que todas las Obras de Aristoteles. Pero para qué me canso en impugnar mas lo dicho, si el mismo Doctor Lesaca se impugna à sí mismo en la misma plana: pues haviendo primero asirmado, que el conocer un esecto por sus causas, era Philosophia Aristotelica, y no otra, porque dirá que no la han visto la cara: pocas lineas mas abaxo dice lo opuesto. (oyganse sus palabras) El buscar esta naturaleza por sus causas, el buscar las causas por sus esectos, y estos por sus causas, no bay Philosophia ninguna que no use de este medio. Aora bien: Usar todas de este medio, y no usar otra alguna sino la Aristotelica, es manisiesta contradicion: ergo sequitur, sequitur.

Arist. Haviendo dicho Vmd. que venera las Escuelas,

anade pag. 32. pues dexe el senor Doctor que vaya la juventud à estudiar la Logica, y la Philosophia, y los hallará dis-

puestos para desenseñarlos.

Scept. Que vaya enhorabuena la juventud, y si quisiere, la puericia, adolescencia, y decrepitud; pero cuide la Medica senectud de no enseñarles boberias (el señor Doctor me ha enseñado esta voz, y yo quisiera desenseñarsela) en que gasten el tiempo inutilmente. Enmiendese el método de los Maestros: reduzcanse las leyes à su primitivo vigor: las Cathedras de Plantas, Anatomía, y Cirugía sean vivas, segun su instituto, y no lo sean solo en el nombre: escardese del campo de la Medicina la mala yerva, que por mal cultivo ha nacido entre la buena mies: apartese el grano de la paja, &c. que con esto no havrá que desenseñar, y todos tendrémos que aprender: lo que han hecho hasta aquí, solo es andar en circulo, no en progresso.

Pero me dirán, que son cortas las rentas, y ningunos los

premios. Primero es trabajar que pretender.

La Regia Sociedad de Sevilla no solo no tenia rentas, ni premios, sino que gastaban sus Individuos mucho tiempo, y no poco dinero, para juntarse, y trabajar buscando el adelantamiento de la Profession, á exemplo de otras Sociedades de Europa, hasta que la piedad, y justificacion de su Magestad, comprehendido de la utilidad de sus trabajos, los ha colmado de honores, y mercedes.

Esto basta para este capitulo, porque si nos huvieramos de detener en palillos, sería cuento de nunca acabar, y de no tener otro oficio, que estár siempre ocupados en responder à quantos les ocurre el bello antojo de impugnar, escribiendo Librillos tan inutiles como éste del Doctor Lesaca, del qual, demás de no sacarse cosa util, sino argumentillos, y quimeras, ni aun se saca el gusto de leerle, porque le falta la amenidad, que el señor Doctor tanto culpa, sin mas razon, que el que su merced no la gasta; porque á mas no poder, gusta de escribir adusto, y seco.

#### CAPITULO III.

#### EXAMINASE LO QUE DICE de las Universidades.

Arist. A Qui le coge à Vmd. en una mala prueba. Sceptie. A No serà el nudo tan gordiano, que sea menester la espada de Alexandro para romperle. Y qué es?

Arist. Pregunta si hay otros lugares donde se enseñe

mas que las Universidades?

Scept. Otros hay: y todos, como lugares públicos de enseñanza, son para mí muy respetuosos; pero en nuestras. Universidades debe culparse el abusivo método, intruso por la injuria del tiempo, y descuido de los Prosessores. A cierto Docto Proto-Medico (y à sé bien asecto à la doctrina antigua, y enemigo de novedades) le os admirar de que viniessen à los examenes, por lo comun mejor instruídos los Jovenes de la Escuela de Sevilla, Valencia, y Zaragoza, &c. que de las de Castilla, que tienen la primera fama; sin provenir esto de otra cosa, que de la mas, ò menos depurada, ò excrementicia leche, que unos, y otros maman. Esta decadencia de estudios es deplorable, aunque sea respetable el lugar instituído para ellos,

Arist. Pregunta, que donde está su Academia de Vmd. señor Presidente? Donde su Cathedra, señor Cathedra-

tico?

Scept. Essas preguntas necessitaban mas salada critica.

Arist. Que si en essos parages se enseña, y se aprende la razon, con que nos persuade que venera las Escuelas Medicas, es nula.

Scept. Nadie hallara nulidad, aunque lo glossen los

Setenta.

Arist. Que si no se enseña, ni aprende, de qué sirven? A la cuenta para abultar titulos, y honores; pero quáles seràn ellos?

X 2

Scept.

Scept. Essas licencias, ò libertades se deben permitir por desahogo à un enojado. Entretanto le advierto al señor Cathedratico Complutense, que hay gran diserencia de explicar en catorce dias toda la importantissima admirable sabrica del hombre, de memoria, y discurso sobre un Cadaver (que puede desmentirle) à passear-se por un patio; preguntar, qué hay de nuevo en Madrid? Y quando mas, distar una materia, leyendo por un cartapacio.

Arist. Pide despues, diga Vmd. qué es Medicina ma-

eiza?

Scept. La que se funda en idéas experimentales sobre principios Anatomicos, y Chimicos, no sobre meras especulaciones. Vea el señor Lesaca si tiene algo que decir à esto.

Arist. Pag. 38. quiere disculpar la extravagancia Escolastica de definir el dolor, para mas claramente ex-

plicarle.

Scept. Enseñar mas claramente à otro por palabras lo que es dolor, ù otra qualquier especie sensible, sin que el otro tenga idéa prévia del tal objeto fignificado por las palabras, es impossible: por esso no se le puede enseñar à un ciego de nacimiento, por mas definiciones que se le hagan, lo que es color azul; pero si vá de antes tiene idéa de la cosa, ninguna definicion puede ser mas clara, ni enseñar cosa alguna, que yà de antes no se supiesse mas claramente; y assi, las descripciones que damos, solo sirven como ocasiones para excitar la memoria, ó renovar las idéas antes recibidas, y para determinar à los oyentes à pensar en aquellos objetos à que llamamos su atencion : con que la definicion del dolor, y otras semejantes, son pueriles, y meramente gramaticales, pues no producen idéa alguna que explique con mas claridad el dolor, que la que excita esta palabra misma.

Arift. La Medicina que se enseña en España es maciza,

pues es la de Hypocrates, Galeno, y Avicena.

Scept. Es assi, que (á lo menos signadamente) se enseña la Medicina de Hypocrates; pero (exercitamente) tan dessigurada de su candor, tan añadida de vanas questiones, tan remendada de siniestros comentos, y en todo tan adulterina, que no la conoceria el mismo padre que la engendró.

Arist. Por lo menos Hypocrates no fue Sceptico, ni

Empyrico.

Scept. El creyó solo à la observacion, y experiencia: él no cuidó de systémas sabricados en la fantasía : él nos desenseño questiones vanas : él en la Philosophia sue Discipulo de Democrito; y no constando que hiciesse secta aparte, está la presumpta à savor de que sue Sceptico : lo que no vale en Aristoteles, respecto de Platón, pues recalcitrando contra su Maestro, consta que hizo en la Philosophia vando separado. Ni el ser assertivo Hypocrates en lo observado, y experimentado, es incompatible con ser Sceptico, y del partido de la Epoche en lo opinativo, y controvertible: pues mas creyó à los ojos, que á las opiniones. Los Scepticos, como yá dixe, dán credito à los sentidos en quanto al uso de vivir, no en quanto al modo de filosofar.

Arist. Pag. 42. Despues de elogiar Galeno à Pyrrhon, (aunque sue Sceptico) pues le hace no menos admirable que à Hypocrates, de quien resiere, que reducia, y precavia las luxaciones: que curaba las heridas, ulceras, y fracturas: que pronosticaba lo que bavia de suceder, y adivinaba lo que bavia sucedido, y sucedia, sin preguntar, ni tomar relacion de los assistentes, añade el señor Lesaca, que esto bacen Dogmaticos racionales doctos, sacando por racional conse-

quencia la cosa.

Scept. Con muchissimo respeto se le buelve à decir al señor Doctor que se engaña, y yo le apostaré lo poco que tengo, à que su merced, que se tendrá, y le tengo por Dogmatico racional docto, ni sabe reducir luxaciones, ni curar heridas, ulceras, y fracturas, ni aun el mas leve sabañon, hasta untarle con las guindas de Mayo; ni sabe, sin preguntar, ni tomar relacion del enfermo, y assistentes, la quarta parte de lo que ha su-cedido, sucede, y sucederá en una enfermedad, como lo hacía Hypocrates. Esto mas facil es que lo haga un cacional Empirico, toda su vida versado en experien-

X 3

cia, que un racional Dogmatico, que ha gastado no poca parte de ella en columpiarse sobre Blietiri, y Scindapsus.

Arist. En la pag. 43. prueba, que Hypocrates sue Dogmatico, y usó Logica artificial, porque usó de argumen-

tos, y raciocinaciones.

Scept. No todos los que discurren, è infieren racionalmente una cosa de otra son Dogmaticos, o Logicos artificiales: pues los Empyricos tambien son animales racionales, y no brutos. Los mismos rusticos con su luz de razon, que es la Logica natural, deducen unas cosas de otras: con que la diferencia de Dogmaticos à Scepticos, no es que no usen estos de raciocinaciones: pues el Empyrico, del sputo de sangre tambien infiere sputo de pus, y de este Pthisis: de la convulsion que sobreviene à los purgantes, infiere prognostico lethal, &c. sino que el Empyrico solo cree á las ilaciones experimentales, y Dogmatico las mas veces á los figmentos de su imaginativa. Los Scepticos simplemente raciocinan: los Dogmaticos en las mas questiones artificiosamente deliran: aquellos, ni niegan à los sentidos lo que pueden, ni les piden mas de lo que deben : estos suelen negarles lo que les pertenece, (como quando al Lypirico que respira frio, le creen abrasado) y à veces pedirles mas de lo que les toca. Con esto puede guardar el señor Lesaca aquellos textos de la pag. 44. (los quales solo prueban que Hypocrates sue racional) para quando vengan al caso, que entonces serán erudicion, y aqui son borra.

En los parrafos siguientes nada ocurre reparable sino las vivas expressiones de cólera de el señor Doctor; de modo, que yá no veía de humo, y desde el papel se le està viendo la espuma de la boca; pero le perdono, y disculpo, porque el oprimido por algun lado ha de responder.

Arist. Pag. 49. se admira de que los Scepticos lo que se les propone dudoso, procuren con la experiencia hacerlo cierto: pues dice repugnancia manistesta lo dicho,

con no determinar, ni despreciar opinion alguna.

Scept. Pues qué repugnancia hay en ser dudoso de las

opiniones, y acierto de las experiencias? Harvéo, quando se le propuso dudoso el circuito de la sangre, ni determinó, ni despreció opinion alguna; pero assi que con la experiencia lo hizo cierto, lo defendió assertivamente, porque evidenciado yà, salió de opinion : el que empieza por el dogma, suele caer despues en las dudas; pero si empieza por la duda, suele dar en lo cierto.

Arist. Al fin se quexa de que muchos por el favor logran

titulos bonorificos, y rentas, que no logran los Maestros.

Scept. Tales serán ellos: pues desde que las pandillas, y facciones mandan en las Letras, suele elegirse para Maestro el que ni aun era bueno para Discipulo. Acá el Supremo Juez tanto procede con mayor justicia, quanto dista mas de la parcialidad, y la passion. Y en fin, en cosas de este tamaño quién al feñor Lefaca le mete?

#### CAPITULO IV.

# PROSIGUE EL MISMO ASSUNTO.

Arist. I'N este capitulo buelve à inculcar el Doctor Lefaca la necessidad de la Logica artificial para la Medicina.

Scept. Como nada puede alegar el Actor à que no tenga algo que responder el Reo, para que no se hagan inter-minables los pleytos, han dispuesto sabiamente las leyes, que en no ofreciendoseles mas que alegar à las partes, se

cierren los Autos, y se presenten para el juicio.

Buelvo à decir, que la Logica artificial es simplicitèr inutil para la Medicina, y demás Artes del comercio bumano: y fuera de lo alegado en mi Tom. 2. de la Sceptica, para concluir, y cerrar los Autos, folo tengo que añadir, que si es tan util como nos la pintan, hacen muy mal en no aprenderla, ò no usarla los Generales de Guerra en sus Consejos: los Politicos en sus Congressos: los Juristas en sus Estrados: los Abogados en sus Defensas: los Medicos en sus Juntas: los Moralistas en sus Confesfonarios: los Theologos en sus Consultas: los Oradores en sus Sermones, &c. todos los quales, demás de las noticias X 4

de sus ciencias, solo usan (para convencerse, ò disuadirse) de la recta razon, ò Logica natural; y à sé serían bien imprudentes tantos Sábios en no usar sylogismos formales con sus siguras, y reducciones en materias de tan grave importancia, como una victoria, de que pende un Reyno: un tratado, en que consiste la felicidad de la Republica: una sentencia, en que vá el honor, y la hacienda: una resolucion, en que se trata de la vida: un dictamen, que toca à la conciencia; y en sin, un juicio, de que pende la salvacion.

Es possible, que cosas de tan grande momento se tratan con sola la Logica natural! y las argumentaciones artificiales están prescriptas para las Aulas, y Actos! Son locos todos los hombres: y solo los Escolasticos, y Ergotistas, que usan de estas armas, y ergos son los cuerdos?

Arist. Pero à esso dice el Doctor Lesaca, que los discursos en qualquiera materia embuelven virtualmente sy-

logismos.

Scept. Es assi: pero essos sylogismos virtuales no son Logica artificial, pues esta debe constar de sylogismos formales, à diferencia de la natural, que es una raciocinacion, sin formalidad, ni artificio.

En esse sentido, hasta los Herreros serán Logicos artificiales, porque quando discurren en materias de su Arte, hablan con racional consequencia, y sus discursos embuel-

ven virtualmente sylogismos.

Arist. Pues digame Vmd. si la Logica artisicial es util para la Theología, por qué no lo ha de ser para la Medicina?

Scept. Quizás será porque en la Theología pudieran invadir los Hereges à nuestros Theologos con estos artes Logicos: y es razon que estén diestros en ellos, para defenderse, y probar contra ellos sus conclusiones. Demás, que todos los grandes Theologos Escolasticos han hecho yá costumbre, y familiar estilo escribir con formalidad Logica; pero en la Medicina, ningun célebre Autor, ni Hypocrates, ni Galeno, ni Celso, ni Valles, Vega, ni Mercado (en los puntos graves, y prácticos)

ni Sidenham, Etmullero, Willis, ni Moderno alguno han escrito con formales ergos, ni en las juntas se usa tal cosa; antes se haría ridiculo el Medico que quisiera probar su dictamen con la formal prolixidad sylogistica: y assi, allá en las Aulas por intrusa moda debe de ser precisa; pero en lo demas del comercio humano es superflua.

Reparase, que para probar una parte en un pleyto su derecho à un Mayorazgo, (importandole tanto sacar una buena favorable consequencia) no se vale de Barbara Celarem, &c. sino de fieles instrumentos, y testigos, claras les

yes, y sólidas razones.

Quanto, y mas, que quién le ha dicho al Doctor Lesaca, que sola la Logica artificial enseña à hacer argumentaciones? Tambien la Retórica, (supongo que su merced la havrá estudiado, y se le conoce en lo que ha escrito, con que no me dexará mentir) tambien la Retórica, digo, enseña á arguir con entimemas, dilemas, induciones, y otros raciocinios artificiosos para convencer sus assumentaciones, solo que muda algunos nombres; pues à lo que llaman mayor los Escolasticos, llaman los Retóricos proposicion: à la menor, assumentaciones, solo que muda algunos nombres; pues à lo que llaman mayor los Escolasticos, llaman los Retóricos proposicion: à la menor, assumentaciones, somplexion, &c.

Arist. Pero la Retórica no es mas que Arte de bien ha-

blar, y la Lógica es Arte de bien discurrir.

Scept. Es cierto: pero ni la Retórica es solo Arte de bien hablar, por lo material del sonido de las voces, ni la Logica es solo la que instruye para bien discurrir, por lo formal, y consiguiente de los conceptos: luego aunque suera preciso usar en la Medicina de sormales argumentaciones para convencer, bastaría la Retórica, y es inutil la Logica. Assi convencía Cicerón; y assi oy concluyen, y convencen otros tantos Cicerones, quantos Oradores samosos tenemos.

Essuerzolo mas con un pensamiento de San Agustin: No le es menos natural al hombre discurrir, que andar: luego si para andar bien no ha menester arte de andar, tampoco para discurrir bien ha menester arte de

discurrir. Reparese como dice San Agustin, que si huviera escrito tal Arte, ni sabriamos andar mejor, ni mas presto: luego assi como entonces sería extravagancia defender, que para andar (à lo menos mejor) era menester este Arte; y que los que le huviessen aprendido, si despues se les olvidaba, debiamos creer, que andaban bien, porque le havian aprendido : assi, es oy extravagancia creer, que para discurrir, (à lo menos mejor ) es menester arte de bien discurrir. Lo cierto es, que el que supiesse bien el camino, (que respecto del entendimiento, es como la materia acerca de que discurre) sin arte andará, y discurrirá tambien como con ella ; y el que no lo supiesse, ni con arte, ni sin arte andarà, ni discurrirà bien. (se entiende aun suponiendo en uno, y otro caso la debida organizacion en las piernas para andar, y en el sessio para discurrir) Es tan cierto esto, que el mismo Santo dice, que en los discursos mas presto conocemos que no está errada la conclusion, que percibimos los preceptos con que está becha.

Un Rustico, al vér una tapia que se cae se aparta, porque si passa por debaxo, insiere que puede cogerle, y por consiguiente matarle. Digame, si en esta materia que él sabe podrá inferir mas, ni mas sucinto el mas diestro Logico? Podrà poner este discurso mas prolixo, y cansado, no mas convincente. Podrá enredar un sophisma como el de los buevos; pero el Rustico se reirá, y le dará à comer el huevo, que saca de mas en la consequencia. Desengañemonos, que la Logica artificial en la Medicina nunca ha sido mas que un arte de gritar, patear, y llegar á ser Medicos de primera suerte, quando el Mundo estaba mas

inocente.

Con el exemplillo del andar, quedan desvanecidas todas las interrogaciones, que amontona el Doctor Lesa-ca en el 5. parraso de su Prologo, para meter ruído como con pretal de cascabeles: Còmo sabrémos (dice) bacer un raciocinio, sin saber qué sea proposicion? Cómo sabrémos qué es proposicion, sin saber qué cosas la componen? Cómo se verdadera, ò falsa, sin saber las circunstancias para que lo sea? Cómo se sabrán estas, sin saber Sumulas, y

Logica, &c. Y yo le digo: Cómo fabrémos dár un passo, fin faber qué es movimiento? Cómo sabrémos qué es movimiento, sin saber qué es lugar? Cómo moverémos las piernas, sin saber qué es musculo? Cómo sabrémos jugarlos con orden, sin saber la progression muscular? Cómo se sabrá esta, sin saber quanto se trata en el arte de bien andar? Pues escriva el señor Doctor Lesaca este arte, y defienda que el Mundo, ni anda, ni ha andado bien hasta aqui por falta de él. Sin faber nada de Mathematica, ni de momento de gravedad, ni linea de direccion, se anda bien por naturaleza; y del mismo modo, sin saber qué es proposicion, ni sylogismo, se discurre bien por naturaleza. El rustico hace prosa, sin saber lo que es prosa. ( que es la Sátyra de Moliere ) Y si el señor Doctor quiere verlo mas claro, vaya con toda su Logica, y concluya à un Mercader, ò à un Contador, que aunque ignoran lo que es proposicion, yo asseguro salga burlado, ò concluido.

Con esto concluyo yo, y cierro sos Autos, para que en vista de ellos, y de lo alegado por el Doctor Lesaca, (quien se dexa sin tocar la mayor parte de mis argumentos) dén sos Lectores desapassionados (à quienes apelo, como à

rectos Jueces ) la definitiva sentencia.

### CAPITULO V.

### DICESE ALGO DEL TRIUNVIRATO.

Arist. E Ntra aqui el Doctor Lesaca estrañando, que Vmd. siendo uno, baga el papel de tres, Gale-

nico, Chimico, è Hypocratico.

Scept. Pues qué hay que estrañar en que Luciano en sus Dialogos haga el papel de Hermotimo, o de Gallo, y Calderón en sus Dramas unas veces hable como demonio, y otras como Angel?

Arist. A lo menos, qué razon tiene Vmd. para apropiarse el nombre de Hypocratico? pues Hypocrates no ex-

citó questiones.

Scept. Por esso yo no las exagito sino para desterrarlas.

Arist. Hypocrates no escribió en conversaciones.

Scept. Que esso escrivan hombres de juicio! La Escritura no escrive en disputas: con que Santo Thomás, que excita disputas, y questiones, no sigue la Escritura, y Enriquez no sigue à Avicenna, porque no escrive en Fenes.

Arist. Hypocrates no habló mal de nadie.

Scept. Yo tampoco: pues si nombro à alguno, es para impugnar su sentencia, no para calumniar su persona. Hasta aí yá hizo Hypocrates.

Arist. Hypocrates llama calor à la calentura: Vmd. ni

por pienso.

Scept. Hypocrates no llama calor à la calentura, antes dice Vers. 30. de Veter. Medicin. Non propter calidum simpliciter febricitant. homines; pero aun permitiendolo Hypocrates, solo sue à enseñar la Medicina activa, y masculina; por esso explicó la fiebre por su atecto mas ordinario: Yo, no solo voy á defender la Medicina masculina, sino à desenseñar la especulativa, y femenina de las Escuelas. Por esso inquiero con mas rigor la essencia de la fiebre. Y en todo caso insto el argumento: Hypocrates, hablando de las causas de la calentura, no toma en boca putrefacion, ni foco: luego el señor Lesaca, y los Escolasticos no son Hypocraticos, porque siempre andan con su foco al hombro, y su putrefaccion à cuestas.

Arist. Hypocrates pone à la cólera por causa la mas comun

de la calentura humoral : Vmd. parte por otro rumbo.

Scept. Hypocrates solo dice, que ninguna siebre hay sin colera; pero aunque dixera que era la primera causa la colera, qualquiera causa que irrita el sólido, ò liquido nerveo del corazon, ò es colera, ò equivale virtualmente à la colera. Pero insto otra vez: Vuestros Escolasticos, no solo dán por causa de la calentura exquisita à la colera, sino à la sangre, slegma, y melancolía solas: luego no siguen à Hypocrates, pues éste no admite siebre simple, ò exquisita, porque no admite siebre sin colera.

Aristotel. Hypocrates manda purgar quando la materia

turge.

Scept. Yo aconsejo lo mismo: solo pretendo que la turgencia de Hypocrates, ni està bien entendida, ni explicada por los Avicenicos; y que purgar en ella, como la explican, es tocar à desxarrete.

Arist. Hypocrates manda pagar cocta materia.

Scept. Yo digo lo mismo: y solo pruebo lo contrario, por

via de argumento, contra sus mercedes Enriqueñas.

Arist. Vmd. prueba, que es el succo nervoso causa de toda calentura por aquel texto: Si febris non ex bile sit, &c. pues por qué no executa Vmd. el remedio de la mucha agua

caliente sobre la cabeza en toda calentura?

Scept Porque solo quando el succo nervoso está escandecido sin alteracion considerable en su substancia, causa siebre diaria, y entonces conviene el tal remedio; pero quando está degenerado por mezcla de particulas acres, y biliosas, la coccion puede superarlas, no el baño.

Arist. Vmd. no hace caso del otro texto de Hypocrates: In vehementioribus accessionibus judicia siunt; y levanta un testimenio à Enriquez, quien desiende que se aumenta la

fiebre en fuerza ae la coccion.

Scept. El texto le venero como aprendido por la experiencia: las cabilaciones sobre el texto podian escusarse. Enriquez, y todos los Avicenistas se engañan, pues suponen, que la mayor vehemencia de symptomas, en suerza de la cocción, procede de la causa morbistica, siendo esecto del mayor conato de la naturaleza: y la razon es clara, porque si la cocción es acción que hace cessar la putrefacción, cómo puede aumentarse el esecto de la putrefacción, ( que es la fiebre, y los symptomas) quando está en su vigor la cocción?

Arist. La razon de los dias criticos, confiessa el Doctor Lesaca, que no la necessita el Medico; pero que Galeno la exagitó por las instancias de algunos amigos; y à su exem-

plo la excitan sus Sequaces.

Scept. Pues por qué Hypocrates no la exagitó? Acaso no tendria amigos que se lo rogassen? Lo cierto es, que no quiso cansarse en disputar tales cosas.

Arist. Dice, que esto sirve indirectamente al Medico para

que le tengan por Docto.

Scept. Pues sin esto, sue, y es tenido Hypocrates por Doctissimo; y assi, para desempeñar el titulo de Triumvir Hypocratico, à imitacion suya, buelvo à decir, que no os canseis en esso.

Arist. Ultimamente, Enriquez resuelve, que la naturaleza irritada por la vebemencia de la cession que viene, co-

cida yá la materia, es la causa de los dias criticos.

Scept. Se implica Enriquez, porque la materia yá cocida no puede irritar, ni menos causar vehemente accession, como que yá está contemperada, y vencidas sus qualidades putredinales. Se implica tambien, pues poco há dixo, que se aumenta la siebre en suerza de la coccion; y aora dice, que se aumenta cocida ya la materia: cocerse, y estár yá cocida, no cabe en un saco: luego el Doctor Lesaca solo ha intentado meter ruido entre los que aún tienen el pico amarillo.

Arist. Supuesto que en el estado son las accessiones mayores, no en qualquiera accession del estado se celebra la crisis: es menester que la naturaleza domine à la materia mor-

bifica.

Scept. Dominada yá la materia, ni puede haver vehemente accession, ni estado; y por consiguiente, ni crisis, porque dominada la causa, debe ser menor el esecto: luego la explicacion Galenica es implicatoria, y consusa. Dominada la causa, yá no está cruda: no estando cruda, no puede haver suerte conato para cocerla; y assi, ni vehemente accession: pues si no se desdice el Doctor Lesaca, pag. 82. nos asirma, que la accession suerte nace del conato de la naturaleza para cocer la causa: luego, ò no se hacen las crises en las vehementes accessiones, ò en su explicacion se implican los Galenicos. En el estado no está vencida la causa, porque quando se peléa, aún no se ha vencido. Mientras dura la pugna (¿ est bora pugna) aún no ha llegado la victoria.

En las mas vehementes accessones se hacen las crises, segun Hypocrates: en las mas vehementes accessiones está la materia mas cruda, y seróz!, segun él mismo, pues Lib. de Veter. Medicin. dice, que lo mas crudo, è intemperado es lo que mas vehementemente dana al hom-

bre

bre; luego quando la materia está mas cruda, y feróz, es quando sucede la crisis. Ni vale decir, que no en qualquiera accession del estado se celebra la crisis, sino en la que la naturaleza domina; pues qualquiera accession del estado debe ser vehemente; y en la que la naturaleza domina, no puede haver vehemencia: quanto, y mas, que segun Hypocrates, la crisis no solo se celebra en qualquiera vehemente accession, sino en la mas vehemente (in vehementioribus ) quando està mas cruda, y feróz la causa; y para que se celebre la buena crisis, ò juicio, si no nos engaña vuestro Galeno, es menester que preceda la coccion de la causa; se siga la secrecion, y finalmente la evacuacion. Otros ocho años le doy al señor Lesaca, para que con su buena habilidad desenrede esta maraña Galenico-Avicenica: con esto conocera quién en el Triunvirato es el verdadero Hypocratico, su merced, ò yo?

Y aqui se acaba todo lo reparable que hay en este capitulo: solo queda que notar, que à cada passo cita, invoca, y emplaza su colyrio; (que mejor pudiera llamarse catarata filosofica) y à sé es mala señal pregonar tanto una cosa, pues nos dá indicio de que no se despacha, y de que teme sirva para caparazones de vizcochos. Señor Doctor, el buen paño, en el arca se vende: Bono vi-

no, non opus est bedera.

Hasta aqui llego el Autor: pero ocupado de una grave dolencia, propuso renunciar el deleyte que tenia de escribir apologeticamente, (en el qual proposito persistirá mientras no ocurra impugnacion, que merezca se le permuten) por lo qual

ameida, de ello santes faica en la salinea del numero

rate dice el teños Dachos oftos palabras : Sapando que un el serio de contra en la contra en la

or que Vend, fisque buena Loquia, debiu impognar, de de basse introducto à fu Librillo Apolyte en defente de las Unimerfalides, fino Archyte en definir de la Maduriorist reclea. Vannos à la contrada parties que esta enimena uni-

un Discipulo suyo prosiguió la Apología assi.

# CAPITULO VI.

# EN QUE SE TOCAN ALGUNAS cosas del Tomo primero.

Para proceder con claridad, y dar a entender al Doctor Lesaca, que no se hace cargo de la dificultad, es menester suponer, que el assunto de el Doctor Don Martin Martinez, mi Maestro, èn su Medicina Sceptica, consiste en probar, como Hypocratico, que todas las questiones Escolasticas de elementos, temperamentos, bumores, partes, &c. no son necessarias para curar; y como Sceptico, que no se sabe la verdad de ellas cientificamenta.

Con solo esto slaquéa, y se desploma la mayor parte del Librillo Apologetico, porque en ningun capitulo (cosa terrible!) prueba el assunto: de ninguna question prueba ser necessaria para curar, ni toma en boca, si se sabe la verdad de ellas con ciencia Phisica. Pues de qué sirve, señor Doctor, la Apología (despues de haverse tomado tantos años para responder) si no prueba el assunto? Ni de qué sirve pedir savor, y ayuda, y pregonar tanto el colirio? Pocas diligencias deben de hacerse para encontrarse, quando tantas se hacen para venderse.

Veamos cómo en este capitulo VI. prueba con su mucha Logica el señor Doctor esto poquito: Los elementos son quatro; y saber su numero es necessario para curar. Ni se acuerda de esso; antes bien en la 5. linea del primer parraso dice el señor Doctor estas palabras: Supongo que no es necessario disputar el numero de los elementos. Pues señor Doctor, esta es la una parte del assunto de mi Maestro, y que Vmd. segun buena Logica, debia impugnar, ó no haver intitulado à su Librillo Apologia en defensa de las Universidades, sino Apología en defensa de la Medicina Sceptica. Vamos à la segunda parte, que en esta primera está yá confesso el señor Doctor.

La segunda parte de el assunto de mi Maestro, es, que no se sabe con ciencia Phisica si son quatro los elementos: con que para impugnarla, segun reglas de buena Logica, ha de probar el señor Doctor se sabe con ciencia Phisica, que son quatro los elementos. Assi parece: solo las pruebas no parecen: lo havrà dexado para otro tomo, que no todo cabe en un librillo. Esto sí que es saber Logica, señor Doctor, impugnar sin hacerse cargo, ni probar el assunto. No es digno de admirarse, que por todas partes quiera Logica, menos por su casa? Y que peque en esto un tan gran Escolastico, y Ergotista! Bien puede ser que sepa mucha Logica; pero mucho lo dissimula.

Juzgará el Lector, que no hay mayores trampas en la Apología. Pues se engaña, porque las hay mayores: no se responde à las impugnaciones, que en este capitulo (los mas adolecen de este achaque) pone mi Maestro. Estupenda habilidad tiene el señor Doctor para impugnar! No prueba el assunto: no responde à los argumentos, y quiere hacernos creer, que es su libro Apología en desensa de las Universidades de España, contra la Medicina Sceptiea. Si estuviera el contra adonde está desensa, se

acertára en algo.

Supuesto esto, verémos lo que dice el señor Doctor en este Capitulo VI. Dice lo primero, que el Doctor Martinez, incidit in soveam quam secit; porque siendo su intento destruir las questiones Escolasticas, es rara la que no examina: Pues señor Doctor, cómo se han de impugnar, y destruir las tales questiones sin examinarlas? Se condena algun reo sin examinar sus delitos? Qué havia de ser esto como el libro Apologetico, que sin dar razon de Dogma alguno, quiere destruír el Sceptismo, promulgando con suror Mahometico el occidite omnes incredulos dones Domatici siant?

Dice lo segundo, que de qué sirven aquellas Historias (vejestorios los llama en otra parte) que pone el Doctor Martinez, de las varias opiniones que hay en assignar el numero de los elementos? Para lo que sirven los vejestorios, señor Doctor, es para dár á entender, que pues no

ha

ha havido Sabio alguno, que en señalar el numero de los elementos, no haya tenido sus particulares idéas, diciendo unos que son dos, otro cinco, &c. no debe de ser tan cierto el Dogma de los quatro, que sunde en nosotros ciencia. Aquello de vejestorios, podia el señor Doctor escusarlo; pues bien sé yo que la mitad de las noticias, y casi otro tanto como la mitad, le cogieron de susto à su merced.

Dice lo tercero, las pruebas ( son las que impugnó mi Maestro, y traen los Aristotelicos, para probar el Dogma de los quatro elementos) son buenas congruencias; y assi es escusado el examinarlas. Pues qué, señor Doctor, no examina Vmd. las buenas congruencias? Y si esto lo dice porque las congruencias no prueban bien la conclusion; por qué cree el señor Doctor, que son quatro los elementos, si no le dán razon del Dogma, ni el señor Doctor la tiene, pues no la pone, ni responde ( lo que es mas ) à las razones que ponen en Epoche el Dogma?

Dice lo quarto, que la principal razon es, porque atestiguan los sentidos, que son quatro los elementos en todos los mixtos. Linda absoluta, y linda razon, pues ha sacado el señor Doctor estos quatro elementos del oto, taleo, y plata! Y en los que se sacan, le parece al señor Doctor, que aquello que se exhala es ayre? Pues sepa que es mixto, tan mixto como el señor Doctor. Remitome à los

Chimicos.

Dice lo quinto, son precisas las disputas, por ser preciso tomar partido en la mayor probabilidad. Señor Doctor, en las disputas que son inutiles, y no sirven para curar, no debe el Medico tomar partido; y si no, tome partido el

feñor Doctor en las disputas de Hannover.

Dice lo sexto, que censurando el Doctor Martinez al Galenico, se vale para probar sus assertos del Lib. de Natur. bum. porque no es de Hypocrates, se vale el mismo Doctor Martinez del mismissimo libro quando le base al caso: pues para qué se valdrá de él, si dexa dicho que es spurio? Al para qué se responde, que para convencer al Galenico con sus proprias armas; y para que sepa, que adonde le

parece que està la triaca que conforta sus Dogmas, está el veneno que los destruye: y aun creo, que á semejantes argumentos los llaman en Alcalá argumentos ad bominem.

Porque Hypocrates dixo, si el hombre suera uno, no doliera, le hace al argumento este bellissimo elogio: A fé (dice lo septimo) que el argumentillo condicional es Logico. Esto lo suelta como para probar contra mi Maestro la necessidad de la Logica para la Medicina. Señor Doctor, este argumento es pura Logica natural, y nada tiene de la artificial : faltale para que esté hecho con reglas de Logica la menor sed dolet, ergo, &c. De este modo bien podia probar el señor Doctor, que el mayor Patán sabía Logica artificial, porque ningun hombre hay que no use de semejantes argumentos condicionales; y de aqui podia inferir el señor Doctor, que es tiempo perdido ir à las Universidades à estudiarla, porque el Patán sabe Logica artificial, sin Maestros, libros, y arando.

Del temperamento, dice, que es dificultosissimo, y auns impossible senalarse; pues babemus intentum, que si se sabe á posteriori, este saber no engendra ciencia Phisica, porque el poco mas, ò menos incluye la duda, y la duda excluye la ciencia. Lo que solo hay aqui que notar, es, que despues de haver entretenido la victoria del Sceptismo à poder de retiradas, fatigado yá al fin del capitulo de tanto huir, viene à rendirse. Estas son sus formales palabras : De estos elementos , ò de los que quisiere el Doctor Martinez, &c. Quién no vé, que esto es dexar el Dogma de

que son quatro, y confessarse vencido?

No me detengo en las demás questiones de elementos, porque en ninguna prueba la Apología el affunto; y los reparos que pone contra algunas clausulas de mi Maestro, es mejor no tomarlos en boca: ellos son tan ridiculos, que creo, sin que me quede duda, que no pueden ser parto del agudo ingenio del Doctor Lesaca, sino de alguno de los muchos, que conociendo lo endeble de la Apología, quiso darla algun vigor, sacandola en nombre de tan gran

Escolastico.

# CAPITULO VII.

# EN QUE SE PROSIGUE EL MISMO, assunto.

Con mucha Logica el señor Doctor, que hay quatro humores, y que saber su numero es necessario para curar. En este capitulo (como en los mas) solo prueba la paciencia à los Lectores, y la mucha prudencia de su merced en no querer meterse en impugnar lo que no puede: unicamente lo que pone son unos reparitos, que es cierto los necessita el capitulo, segun lo enfermo, ò débil que està. Parecese esto al Sermon del Italiano, que puso por thema: Astitit Regina à destris tuis circumdata varietate; y todo se le sue en explicar qual era la mano derecha, que significaba circumdata, y qué varietate. Con esto acabò su Sermon, sin tomar en boca el astitit Regina. Vamos à los reparos.

El primer reparo es sobre unas palabras que trae mi Maestro contra el Galenico; porque haviendo dicho éste con Avicenna, que el humor ha de ser humedo, dice de la colera, verdadero humor, (segun él) que es seca; y notando mi Maestro esta implicacion, dice estas palabras: famás he podido entender, que lo que moja seque. Y qué dice el señor Doctor? Que cada dia usamos del aguardiente, y otras cosas que mojan, y secan. Señor Doctor, del aguardiente, y otras cosas que mojan, y secan. Señor Doctor, del aguardiente se usa para secar, pero no seca: lo que hace es, resolver las partes aereas, y humedas, à cuya resolucion se sigue la sequedad, no porque la dá el aguardiente, porque si él no es seco, sino humedo, cómo ha de dár lo que no tiene?

Pero permitido que el aguardiente seque, no se infiere de esto que sea seco. Hay grandissima diserencia, señor Doctor, de secar, ò producir sequedad secundariamente, á ser seco; como hay grande diserencia de producir calor, ò calentar, à ser caliente: el movimiento

pro-

produce calor, y no es caliente: la agua del Mar seca, y el agua no es seca, sino humeda. Con que aunque la collera seque, no se insiere de esto que sea seca; y si es seca, el humor no ha de ser humedo.

El segundo reparo es, porque haviendo probado el Chimico contra el Galenico, que los humores no están formalmente en las venas, dice mi Maestro, para confirmar el asserto del Chimico, estas palabras: És tan cierto eso, y tan conforme à la práctica, y mente de Hypocrates, que no pudiera estár el cuerpo sano, si el accido, ò el amargo. estuvieran formalmente explicados en la sangre; y solo estando ocultos, y potenciales hay salud: pues nec conspicua sunt nec bominem ledunt. Y à esto responde el señor Doctor, es una friolera ( mucho fue que no dixo boberia , que se desliza de la boca del señor Doctor con gran frequencia ) lo que Vmd. dice ; porque qué repugnancia balla Vmd. que estén contemporados, y estén formalmente ? Grandisima, señor Doctor; y si no, mezclese con quatro partes de licor dulce, ( que es la sangre ) tres partes de insipido, que es flegma, ò bile, dos de amargo, y una del accido, ò melancolía, todos contemporados, y formales, y verá qué sabor, y contemporacion resulta del tal brevaje. Este argumento es de experiencia, que es como cuchillada de à cien reales, que no tiene quite. Vamos à la nutricion à vér qué nos dice el señor Doctor. nutralo il Porque ... o ha de fer faner

#### DE LA NUTRICION.

D'Ice lo primero el señor Doctor, que no halla cavidad en las sibras, para que pueda subir el chilo sutil al cerebro. Señor Doctor, si cada particula de este chilo sutil suera un Elesante, no cabria por el ojo de una sibra; pero mas estrecho es el box, y ebano, y passa por sus sibras el succo corpulento que le nutre.

Dice lo segundo, que este chilo sutil ha de subir como qualquier licor espirituoso, con el calor en el Thermometro; y que en las calenturas subirá al cerebro mas chilo, porque hay mayor calor; y que esto no

consta. Señor Doctor, el blando calor conduce para que suba este liquido espirituoso; pero el mayor calor, quaxando à este chilo sutil, como el gran calor quaxa à la clara del huevo, ò poniendo à las sibras con mas tension, las pone menos habiles para recibir mayor copia de este succo.

Dice lo tercero, que tiene la sentencia de mi Maestro una gravissima dificultad; y es, que si por sibras, y nervios sube algun licor, no podrá baxar por ellas, ni otro, ni el mismo licor, porque se impidirian en los movimientos. Pues es mucho se atragante el señor Doctor con tan pequeño bocadillo, quando cinquenta años se ha estado tragando, que por las venas mesaraycas vá chilo al higado, y del higado viene sangre à estas mismas venas: Si huviera el señor Doctor leido sin preocupacion las Obras de mi Maestro, huviera hallado que señala diversos caminos para que suba, y baxe este succo.

Dice lo quarto, que negando mi Maestro espiritus animales, como verdadero Hypocratico, debe señalar, qué es el impetum faciens de Hypocrates. El impetum faciens de Hypocrates, señor Doctor, es el mismo elater, tono, o muelle de las sibras.

Dice lo quinto el señor Doctor, que quién causa la mayor dureza, y tension de las sibras en la contraccion del musculo? Porque, ò ha de ser sangre, ò succo nervoso? Ambobus errastis, señor Doctor: el mudarse el paralelogramo de las sibras, yá veo, señor Doctor, que hablo Griego: lea Vmd. la Anatomía Completa de mi Maestro, y encontrará su colyrio.

Dice lo sexto, que no halla en todas las sibras intersticios. Pues señor Doctor, entre sibras cilindricas no han

de quedar huecos?

Dice lo septimo, que para qué vá el chilo sutil al cerebro? porque. (dice el señor Doctor) ò recibe alguna preparacion en él, ò no? Si esto segundo, para qué vá? Si lo primero, de qué sirve aquella porcion de chilo sutil, que dice el Doctor Martinez se distribuye de el estomago, è intestinos á las demás partes? Y esto asse-

gura el señor Doctor que no lo alcanza! Señor Doctor, el chilo sutil vá al cerebro, porque siendo glandula (segun Hypocrates) nutritiva, persecciona á este licor nutricio, circulandole por sus estrechos vasos, para que solo llegue à las partes el tenuissimo, y purissimo licor que las nutre; pero como demás del cerebro hay otras glandulas nutritivas, siltran, y preparan del mismo modo, y para el mismo sin que el cerebro, el chilo sutil que à ellas llega: con que es bien facil de entender lo que el señor Doctor asseguara, que no alcanza.

Dice lo octavo, que quién le impide al chilo sutil para que no vaya por el camino que vá el chilo gruesso? Señor Doctor, quién le impide al vapor del agua, que no se vaya

por donde vá lo mas corpulento del agua?

Estos son los argumentos que en la Apología se ponen contra el succo nerveo. Verémos aora cómo se desenreda de los que mi Maestro trae en favor de este succo.

El primer argumento de mi Maestro dice assi : La porcion fibrosa de la sangre es mas gruessa, y menos exaltada que la misma sangre : luego no pudiendo la sangre penetrar à muchas partes de nuestro cuerpo, (como à la sustancia callosa de el cerebro à la medular de los testiculos, &c.) tampoco podrà penetrar à dichas partes esta porcion chilosa de la sangre, con que ni podrá nutrirlas. Y qué dice à esto el señor Doctor? Que la sangre yá elaborada consta de dos partes: una roxa, y otra blanca; y que no consta que esta sea mas gruessa: y para ir claro, dice, que no babla del chilo mezclado con la sangre. Señor, si se descarta la parte chilosa de la sangre, en la sangre no hay mas parte blanca. Pero permitamos esto, y examinemos la verdad de la solucion. Segun la doctrina del señor Doctor, la pituita es mas gruessa que la sangre. La parte blanca de la sangre no puede ser otra (segun doctrina de el señor Doctor) que la pituita: luego la parte blanca de la sangre es mas gruessa que la misma sangre. La mayor es cierta en los principios de el señor Doctor; porque de la pituita dicen, que es humor crasus : y de la sangre, que es humor consistentia

mediocris. La menor tambien, porque de los quatro humores que componen la massa sanguinaria, solo la pituita dicen que es blanca. Y la consequencia (si no me engaño) es buena.

El segundo argumento de mi Maestro, que pone el señor Doctor, dice assi: La naturaleza no muda medios, ni varía industrias para lograr un mismo sin; hace la generacion de cosa que no tiene comercio inmediato con la sangre, la lactacion del chilo, sin que haya tenido comercio con ella: luego tambien hará la nutricion de un chilo sin comercio con sangre, para ahorrar máquinas, ò siltros, que eran precisos para separar uno de otro. Y la solucion que dá el señor Doctor, es, decir, que igualmente milita contra el succo nerveo. Pero quién no ve lo incierto de esta instancia? Porque el succo nerveo, ni tiene consorcio inmediato con la sangre, ni para que nutra necessita de máquinas, ò siltros, que le separen de

la sangre.

El tercer argumento de mi Maestro, que pone el señor Doctor, reducido á compendio, dice assi: Si las partes rachiticas no se nutren por falta de espiritus, se havian de poner paralyticas, ò estúpidas, no se ponen: luego el no nutrirse, no depende de la falta de espiritus, fino del succo nerveo. Y qué dice à esto el señor Doctor? Que tiene el mismo inconveniente en la doctrina de mi Maestro, y que se alegrara oir la respuesta de este su reparo. Pues si Vmd. se ha de alegrar, oyga, y verá que no tiene tal inconveniente. Mi Maestro dice, y convence, que las fibras meningeas son causa de el sentido, y movimiento: de modo, que trasladando la vibracion al cerebro, causan el sentido; y comunicandola el cerebro à estas sibras, el movimiento. Además enseña, y prueba con razones, y experiencias, (à las que se desea solucion) que por la sustancia blanda, y medular de los nervios, camina el liquido espirituoso nutritivo : con que puede haver vicio en la suftancia laxa, y medular para la nutricion, (como en los rachiticos) sin que le haya en la tensa, y elastica sustancia de las fibras meningeas, para el sentido, y mo-

VI-

vimiento. Vease yá mas claro que la luz de el medio dia, lo que con tanta ansia pedía su merced le

explicassen.

Verémos aora la clatidad de su doctrina. Dice, que el argumento tiene satisfaccion clara, y esta es la que por ne: Los miembros racbiticos no tienen obstruccion, y assi participan de sentido, y movimiento, pero no se nutren, yá por vicio de los espiritus, yá por vicio de la materia nutritiva. Pero esta solucion, no solo no es clara, sino muy obscura, y aun salsa; y si no, pregunto: Si las partes rachiticas no se nutren por estár viciados los espiritus, y la materia nutritiva, por qué se nutren tan copiosamente el pecho, vientre, y cabeza?

Por qué haviendo espiritus suficientes, y no viciados para el sentido, y movimiento, que son acciones animales, y mas persectas, faltan espiritus para la nutricion, que es accion natural mas tarda, y menos persecta? y que necessita

menos copia, y pureza de espiritus?

Mas: contra el señor Doctor, y su Enriquez. Segun este Autor, no se dá espiritu natural, porque las acciones naturales no necessitan de virtud influente; la nutricion es accion natural: luego no necessitará de virtud influen-

te; y por consiguiente, ni de espiritus.

El quarto argumento de mi Maestro, que pone el senor Doctor, dice assi: Si la materia que nos nutre suera con la sangre, la materia que vá desde la madre al setus, iría con la sangre; pero segun observacion de Warton, y Stalparcio, no hay comercio de sangre entre la madre, y setus: luego ni en nosotros vá esta materia nutritiva con la sangre.

La respuesta que dà es, que no es menester que de la madre al fœtus baya comercio en la sangre, que el fœtus la engendra. Pero quién no vé, que esto es consirmar el argumento? Porque si el setus recibe el succo que le nutre de la madre, y no hay comercio de sangre entre la madre, y setus, (segun consiessa) no irá con la sangre la materia que

nutre al fetus. Esto me parece cierto.

El quinto argumento de mi Maestro dice assi : En los muertos de hambre no se consume la sangre, si no

se seca el succo nutricio, ò succo blanco de las sibras: luego no es la sangre la que nos nutre. A este argumento dice, que responderá adelante. Saca espera, y ni responde atrás, ni adelante: hace memoria de él pag. 166. pero nada dice.

Toca lo de espiritus, y dice, que no se puede entender, que por los nervios se trasladen las vibraciones al cerebro, sin que se pongan los nervios de cabo à cabo tan duros como el palo: ni menos (dice) se puede entender que se cause el sentido sin espiritu, porque ligados los nervios,

se pierde el sentido.

Señor Doctor, los nervios necessitan de alguna tension para que se trasladen las vibraciones; pero no tension
de palo, que mas se vibra lo elastico, que lo sumo duro:
necessitan de liquido alguno: uno, y otro se vé bien claro
en la telaraña, que sin tener tension de palo, ni liquido alguno, por qualquiera parte que se toque, se comunica la vibracion à toda la telaraña. Por las suertes ligaduras se pierde el sentido, porque se estorvan las vibraciones.

La observación de Ridley es contra su merced: pues qué espiritus se han de engendrar en un estanque de

agua?

A las enfermedades que alega mi Maestro no responde: dá libranza en Cockburn à nunca cobrar, porque él, à los argumentos de Carleton, dice, que no tiene gana de expurgarlos: Nec libet argumenta à Carletono è morbis collecta, sed male concludentia, &c.

### CAPITULO VIII.

### EN QUE SE TOCAN ALGUNAS COSAS.

L no prueba el assunto; pero dexarémos yá de hablar en esta materia, porque en su merced, mas que vicio, parece empeño. Tambien pudiera omitirse el examinar el capitulo, porque no trayendo reparo alguno con-

contra el Hypocratico, que es la voz de mi Maestro, (como lo està voceando en su Prologo, y en Castellano, que no hay disculpa para no entenderlo) impugna unas veces al Galenico, otras al Chimico, y ninguna al Hypocratico: yá dice del Galenico, que sus razones no son esicaces: yá

del Chimico, que no impugna bien al Galenico.

Verdaderamente debemos dar muchas gracias al señor Doctor por tratar las materias de este capitulo como buen Sceptico; y si no, pregunto, si las razones del Galenico no son suficientes à hacernos creer la verdad de la conclusion; ni las del Chimico son tan buenas, que nos obliguen à assentir à su falsedad: qué resta, sino que dudemos de la conclusion, si es absolutamente falsa, o verdadera? Porque sin tener sundamento en pro, ni en contra, no es temeridad, y arrogancia persuadirse à que es absolutamente verdadera, o falsa? Pues esto es lo que hace el señor Doctor. En este capitulo dice, que no son esicaces las razones de el Galenico. Dice tambien, que no le impugna bien el Chimico; y ni por uno, ni por otro decide el pleyto. Oh, siel Dogmatico!

Este es el capitulo en que se tocan (y nada mas) algunas cosas. Aquí es donde dice con razones, y experiencias mi Maestro, que no hay espiritus animales, no porque con tenacidad assienta (que esto sería ser Dogmatico) à que es verdadero, sino para rebatir, y humillar los Dogmas à la Epoche; y ni à las razones, ni experiencias responde el

fenor Doctor.

Aora conozco con quanta reflexion dixo, que no negaria experiencia alguna; y dice verdad, porque no se ha puesto su merced en tal peligro; pero de este capitulo yá basta.

pulse que prepublicación de la la describación de la combene de significación de la combene de la co

de may presience, que cione en la fayor eraves tua-

z de mi Madiro, l'oc-

# CAPITULO IX. TOCASE LO QUE PERTETENECE à la enfermedad.

ios dar mur has macras al ferior Ebe el Medico saber lo que es la enfermedad por lingulares caractéres prácticos, no por conceptos, ni relaciones universales especulativas. No es bueno que se empeñe en probar, que le es util al Medico, para curar, el saber si la enfermedad es relacion, ò à qué predicamento pertenezca. Si no huviera entendimiento que comparára, huviera enfermedad, y no huviera relacion: luego porque la enfermedad no consiste en relacion; pero dexemos de impugnar esto, y vamos á vér cómo prueba la utilidad de esta question. Dice, que si el Moralista no debe ser lo que es pecado? Sí, señor : el Medico debe tambien saber lo que es enfermedad, no si consiste en relacion, ò en positivo, ò privativo, &c. y si no, qué indicaciones ha sacado Vmd. de esta question, para conocer una enfermedad, ò qué especificos ha encontrado para curarla? Nuestro Hypocrates fue el mayor Medico que conocieron los siglos, y no hizo caso de todo lo que es especulacion; pero qué hay mas que ponderar, si el señor Galeno dice, que podemos curar bien, sin tales especulaciones? Esta máxima la han llevado muchos, y célebres Medicos: y yá que al señor Doctor le agrada tanto Baglivio, pudiera haver leido lo que dice acerca de este punto.

Siguese la célebre question, que pregunta, si la entermedad por confensum es enfermedad? Lo mismo es esto que preguntar, si el hombre sentado es hombre? Si alguno dixera, si el calor que tiene el fuego es calor, era cosa de risa; pero dudar, y preguntar, si el calor que yo experimento está en el fuego, es duda muy prudente, que tiene en su favor graves fun-

damentos.

Siguese otra question tan célebre como la passada:

es à saber, si la enfermedad inbiera en el viviente? Y dice mi Maestro: Pues si el viviente es el enfermo, adonde
ha de estár la enfermedad sino en él? Pero replica
su merced, que no es lo mismo estár, que inherir. Señor
Doctor, en Castellano inherir es estár asido: la blancura está en el hombre blanco, porque inhiere: dónde,
pues, inherirá (sit veniat verbo) la enfermedad, sino en el
enfermo? Havrá mas linda pregunta! Pues si la enfermedad es accidente, dónde inhiere el accidente sino en el

fugeto ?

Entra el señor Lesaca á desatar un argumento de mi Maestro, que prueba consiste el dolor en el acto de la imaginativa: El argumento es, que al que le cortan una pierna, despues de cortada, siente dolor en ella, como si la tuviera. Dice à esto su merced, que no es de maravillar, que despues de cortada la pierna baya dolor, porque aunque yá no bay cortadura, bay solucion de continuidad, por el suxo de humores que corren, y mas quedando la parte tan débil; pero esto es no haver entendido el argumento. Vamos claros, señor Doctor, que sintiera dolor en el muslo que le queda, yà se entiende: pero que sienta dolor en el dedo gordo del pie, que yá no hay, es lo dificil de componer, si no se pone la essencia del dolor en el acto de la imaginativa.

El Tratado de Cirugía se quedó en el tintero: pues qué

no es de Tentativa?

### CAPITULO X.

### TOCASE EL PUNTO DE CALENTURAS.

Entencia de calenturas de mi Maestro, sin advertir, que insensiblemente queda cautivo en la tranquila Epoche de los Scepticos; porque no probando, ni enseñandonos, qué sentencia de las dos (esto es, de la de el Galenico, o Chimico) es verdadera: el traer tazones contra la opinion de mi Maestro, y ponersa en

du-

duda, solo puede conducir para que dudemos en qué sentencia de las tres se halla, ò se aposenta la verdad; y esto es ser formalissimamente Sceptico, y materialissimamente Dogmatico. No obstante, verémos lo que nos dice su merced contra la opinion de mi Maestro para que se entienda, que si no tuviera contra si mayores argumentos, que los que se ponen en la Apología, hace dias que se le huviera quitado à esta opinion el andrajoso trage de la humilde

Époche. Vamos à los reparos.

Dice lo primero, que debia dar traslado mi Maestro, quando supone, que el caracter inseparable de la calentura es el desorden en el pulso á los que dicen, que alguna vez pulsus est bonus, & urina bona, & ager tendit ad mortem. Vamos claros: por qué se ha de estrañar, que yo dude, y aun crea, que esta Apología no es, ni puede ser de una pluma tan docta como la del Doctor Lesaca? Quando este reparo dá à entender, que quien lo hizo ignoraba lo que el Doctor Lesaca, (como bien nutrido en las doctrinas del Doctor Enriquez ) no solo sabe, sino ha enseñado. Este reparo incluye una torpe ignorancia; porque preguntando el Doctor Enriquez, qué accion se daña necessariamente en la calentura? Responde, que el pulso: luego haviendo calentura, no estará el pulso bueno, porque es accion, que necessariamente se daña en la calentura. Y assi lo de pulsus bonus, &c. entendido absolutamente, es falso en sus principios.

Pero ès el caso, que ni el proloquio, ò autoridad de Avicenna lo ha entendido el señor Doctor; porque los que dicen pulsus bonus, urina bona, & ager tendit ad mortem, no lo entienden absolutamente, sino respectivé; esto es, que alguna vez el pulso, y la orina tiene menos vicio del que debieran tener, atendiendo à la malicia de la causa: y esto se vé à cada passo en las calenturas ma-

lignas.

Dice lo segundo, que quando supone mi Maestro, que la virtud motriz se comunica del cerebro al corazon, debió de olvidarse de lo que dice en el Tom. 1. que esto de virtudes es frasse hypocrita de los Galenistas, &c. Señor Doctor, mi Maestro usa de virtud motriz, por voz

com-

compendiosa, (pero mal explicada, y peor entendida de los Galenistas) por esto dice, que es frasse hypocrita, es discrecion la brevedad, y es puerilidad hacer question de la voz.

Dice lo tercero, que la razon porque mi Maestro no atribuye à la sangre el movimiento del corazon, es, porque arrancado el corazon pulsa, sin que haya sangre: pues aora entra el reparo de su merced. Atqui, (dice) en este caso no recibe el corazon la virtud motriz del cerebro: luego &c. Señor Doctor, en un corazon arrancado no hay sangre, ni espiritus, pero hay Elatér en las sibras; y el Elatér dura algo, como en los pendulos, aunque no basta para siempre. La sangre, impeliendo las paredes del corazon, no puede hacer esto, porque otro impulso superficial no lo hace: es menester el elastico, y central impulso de las sibras membranaceas: con que los demás solo hallarán esugio, escapatoria, o callejuela, no séria solucion. Veamos aora los sucretes argumentos de la

Apología. Apología de la compania de escritorios

Arguye el señor Doctor, y dice, que el movimiento pullatil irregular del corazon es accion : y la calentura, fiendo enfermedad, no puede consistir en accion. Señor Doctor, la afección de las fibras cardiacas, à que se signe el movimiento irregular, es el morbo; pero los Medicos quando difinen los morbos, no cuidan de estas vanas especulaciones: por esso la enfermedad de apoplexía dicen, que es privacion de sentida, y movimiento: y la privacion es carencia de accion, y passion; pero lo entienden sólidamente. La lienteria, diarrhea, y choleramorbo, dicen. que es violenta excrecion : y la excrecion es accion, y no morbo. Los Medicos, que son verdaderos Medicos, defcriben comunmente la enfermedad por su caractér, aunque en rigor el caractér es signo, y no significado. Trae despues el señor Doctor la razon de conclusion de mi Maestro, con la que prueba, que consiste la calentura en irritacion: y entendido esto, pudiera haver ahorrado el argumento.

Pero dice su merced, que ni en irritacion puede consistir; porque para que haya calentura, se requiere mo-

vimiento activo, y la irritacion es movimiento passivo del corazon. Demás, (dice) que la irritacion es algo modal, y que la calentura no es algo entitativo. A lo primero digo, que si se habla con todo rigor, no hay movimiento activo, suera del que Dios dió à la materia: llamese el movimiento pulsatil activo, porque es musculari y assi se vé claro, que en haviendo irritacion spasmodica en los nervios del corazon, hay movimiento activo irregular; con esto queda satisfecho el argumento de la palpitación, porque el movimiento de la palpitación, porque el movimiento de la palpitación es superficial, extrinseco, y no mecanico, por esso se llama passivo; y el movimiento de la calentura es maquinal, intrinseco, y centrala y por esto se llama activo. A la replica del señor Doctor digo, que si no se acuerda quando dicé, que la enfermedad es algo modal, cap. 9. pag. 133.

Para insultar à mi Maestro, y poner mas argumentos, dice: Que esta sentencia es de Alphonso Borello, que pone la essencia de la calentura en la commocion vehemente del corazon. Pues se engaña, que mi Maestro dice, que la calentura es movimiento irregular; y no es lo mismo irregua

lar , que vehemente.

Pero replica el señor Doctor, porque mi Maestro está obligado à decir, que la calentura es commocion vehemente: sundalo su merced en que explicando como se sigue el calor à la siebre, dice mi Maestro, que irritado el corazon con sus alternas frequentes sistoles, y diastoles, agita mas la sangre, &c. Qué bien insiere el señor Doctor! Es lo mismo frequentes systoles, y diastoles, que vehementes diastoles, y systoles? No sabe su merced que la vehemencia pertenece à la facultad, y la frequencia al tiempo? Con que no está obligado mi Maestro à decir, que la calentura es commocion vehemente; y entendido esto, caen de pies las observaciones de Bontekoe, que son inexplicables en la sentencia de los Antiguos: fuera de que en las siebres algidas no solo hay calor, sino positivo frio.

Luego añade, que no probará el Doctor Martinezo que la sangre, por sola su copia, puede irritar spasmodicamente los nervios del corazon. Al señor Doctor es

à quien tane, y toca probar lo contrario: porque el axioma de que las partes se irritan por la cantidad, ò quali-

dad de la materia, está en pacifica possession.

El argumento que se sigue es salso, porque camina sobre un supuesto muy dudoso: éste es, que el corazon se mueve por algun sin. El movimiento del corazon es puro mecanico; y el sin le lleva Dios en la naturaleza, como nuestros Artifices en sus máquinas.

Para desatar el ultimo argumento, pregunto al señor Doctor, si ha visto frequente contraccion, sin frequente

dilatacion, ò al contrario.

Pregunta su merced (sí bien no es suya la pregunta, que yá la puso mi Maestro) por qué se comunica la irritacion por los nervios al corazon, y no à otras partes? A esta pregunta se responde con otra, ( que llaman retorqueo) por qué en los spasmos la irritacion de una sibra vá à un musculo, y no à otros? Y quando el señor Doctor averigue este phenomeno, se le satisfará à la pregunta. Pero antes decimos, que naciendo probablemente los nervios cardiacos del cerebelo, quando el afecto está allí, sucede el asecto allá: esto es general en todos los spasmos. Y esto clarissimamente muestra por qué irrita al corazon, y no à otras partes, y cómo à otras, y no al corazon? Es cierto, que para que suceda el esecto en el corazon, no es menester que baxe el succo nerveo, y que basta irritarse en el extremo de una sibra; y esto es tan de mi Maestro, que la razon de no admitir espiritus, es, porque la continuacion de las fibras basta para mantener la comunicacion, y comercio: y assi, la exageracion cae por el suelo. Estos son todos los argumentos que se ponen en la Apología contra la opinion de mi Maestro: Vamos aora á los phenomenos que se observan en la calentura.

En la sentencia de mi Maestro se explica claramente; por qué en los que mueren, assi que cessa el
movimiento de el corazon, cessa la calentura. Chancease de esto el señor Doctor, y dice, que quién duda, que cessando la calentura, cessa la calentura? Esto,
que le parece à su merced digno de risa, es inexplica-

7.

ble en su sentencia; es la razon, porque en los que mueren ha de haver una insigne putrefaccion, y gran copia de hollines, que calienten preternaturalmente al cuerpo. Dice, que necessitan de actuacion, y que mo calientan, porque omnia calida nostri corporis sunt potestate calida. Pues quién es el actuante en nuestro cuerpo, si omnia calida corporis sunt potestate calida? Para que haya calor actual se requiere calor actu; pues cómo ha de haver actual calor en nuestro cuerpo, si todos los cálidos del cuerpo son solo

potentia cálidos?

Los hollines (dice) necessitan de actuacion; pero esto se prueba, que es falso, porque el modo de actuarse los potentia cálidos, es, por comminucion, separandose las particulas igneas de las frias, y crasas, que las contemperaban; y assi resulta à propria forma el calor. Pues por qué fiendo los hollines las particulas igneas de la materia putrida, y estando (quando exhalan) separados de las frias, y crasas, no producen el excessivo calor, que les es debido por su forma? Y por consiguiente, por qué no están calientes los cadaveres, que mueren de fiebres putridas? A esto dice el señor Doctor, que en la materia putrida no hay calor, porque se resolvieron las partes igneas, y futiles, y quedaron las crasas. En la putefraccion que passó, es assi verdad, que tandem terra, o cinis; pero en la actual, y en los que mueren de ella, no solo no passó, sino que entonces està en su mayor intenfion, pues los mata.

Como se causa el frio en el principio de la fiebre, yá lo dixo mi Maestro: solo es cierto, que no sucede con calor intenso: las orinas aqueas, la respiracion alguna vez fria, y los pulsos tardos, y débiles, no arguyen calor dentro, ni suera. Componer esto con los humores frios, crudos, y viscosos, es descomponerlo, porque la bile no es humor frio, ni viscoso, y produce mayor rigor que la pi-

tuita, que es humor frio, y viscido.

Nada valen los argumentos que pone el señor Doctor contra la opinion de mi Maestro, porque la calentura requiere movimiento irregular, no vehemente; y es, que lo singió para tener que decir, y que impugnar,

Hv-

que con esto se entretiene la vista à los mirones. El calor que se sigue à la fiebre, se explica claramente en la opinion de mi Maestro; porque el corazon con sus systoles, además de el progressivo, causa el movimiento de batimiento en la fangre que la atenua, y espuma como el huevo batido se espuma; y por batimiento, y restriego se calientan las partes aun sólidas : vea el senor Doctor los molinos, exes, y tornos. El modo de impugnar esto el señor Doctor, es, que no puede darse calor sin que concurra causa calida, y daca la causa calida, y torna la causa calida, y buelve la causa calida: señor, que ni es esto, ni lo sueña. Ha lesdo en las Obras de mi Maestro, que sin causa calida formalmente se puede dár calor? Pues otra que tal se halla en las demás impugnaciones, porque todo se le vá en probar, que el calor no consiste en el movimiento. Pregunto al señor Doctor: Quando Vmd. dice, que el movimiento agita la sangre, y que resucitando los elementos calidos se sigue calor, no era cosa de risa si le impugnaran à Vmd. diciendo, que no puede ser esto, porque en el movimiento no consiste el calor? Pues quando dice mi Maestro, que el movimiento del corazon agita la sangre, y liberta sus partes sutiles, que estaban enredadas, à lo qual se sigue mayor calor ; qué haceVmd. con probar, (pero con mucha languidéz) que no puede ser esto, porque el calor no consifte en movimiento? No es lastima que esta Apología venga rotulada con el nombre de tan antiguo Maestro como el señor Doctor Lesaca? Buelvo à decir, que esta Apología no es obra suya.

Luego dice, que la calentura consiste en el calor, y que en el sincope, y siebres castrenses le hay grande en las partes internas, y que no obsta, que en las externas no se perciba, porque el no comunicarse, (dice) que depende de la falta de espiritus. Todo esto es falso, porque segun el Doctor Enriquez, para la comunicación del calor à todas las partes de nuestro cuerpo, no son necessarios los Espiritus. Pues por qué en la sincope, aunque no haya espiritu, si hay gran calor dentro, no se percibe, ni comunica suera? Finalmente, avengase con

Z 2

Hypocrates: Non propter calidum febricitant homines.

Se sigue la celeberrima question, que pregunta, si la calentura consiste en el calor addito, ò en el preexistente, ò en ambos? Y porque mi Maestro censura esta question de inutil, dice su merced, que es una duda bien fundada, porque está en duda, si los grados son iguales, ò desiguales. Señor Doctor, sean iguales, ò desiguales, qué sirve esto para curar? Quite los grados que exceden, sean iguales, ò desiguales, que no se necessita mas. Tambien los grados del peso (en el exemplo puesto por mi Maestro) puede disputarse si son iguales; y no es bobería (verbis tuis utor) en los Arrieros disputar quales se han de quitar? Quitarle qualquiera carga, y se levantará; esto es, quando uno se ahoga, preguntar cómo cayó, y quales grados de agua le sosocan, y matan: sacarle, señor, es lo que importa.

### CAPITULO XI.

### DE LAS CAUSAS DE LA CALENTURA.

Uiere el señor Doctor averiguar en este capitulo, qué vicio debe tener la causa de la calentura, y en qué liquidos se recibe el vicio; y antes de meterse en este empeño, dice: Que es fuera de razon despreciar à los Dogmaticos busquen las cosas por sus causas.; porque sómo ba de conocer el Medico que se evacua la causa, se no sabe quál sea la causa? Facilillo es saber si lo que se evacua es la causa de la enfermedad, sin que el esecto lo diga; y aun assi no es facil que lo sepa su merced, sin que se atragante con la Epoche.

Luego pega el señor Doctor contra Borello, y Boix, porque dicen, que quien recibe el vicio de la calentura es el succo nerveo; pero las pruebas son admirables: vealas el Lector, que no dexará de estrañar el bizarro, y discreto modo de arguir contra un Sceptico, como el Doctor Boix. Todas sus razones se reducen à probar, que no hay repugnancia para que pueda venir la calentura por vicio de otro liquido. Este gallardissimo modo

de arguir, es muy proprio de un Sceptico, y muy ageno de un Dogmatico, porque à todo esto responderia discretissimamente el Doctor Boix: Permito que no baya repugnancia para la possibilidad; (que es espacio muy dilatado) pero no dandome razones para que lo que se juzga sea possible, sea existente, no debe creer como existente, lo que solo se prueba como possible. Y vea aqui el señor Doctor à los quatro

humores con los grillos de la Sceptica.

Entra el señor Doctor à probar, que la putrefaccion, y ustion son causa de la calentura; y para esto dexa su-puesto, (en el fol. 152.) que la disolucion de partes es putrefaccion; estas son sus palabras. La accedia, ò amargura, con acrimonia preternatural no la puede adquirir bumor alguno, sin que se varie la textura, y proporcion natural de los principios que componsn tal humor, segun que se exalta el acido, ò amargo: (esto es falso, porque la acrie monía no pide fino agregacion de un acre, no exaltacion precisamente, como se vé claro juntando el agua con sal) vés aqui (prosigue) clara la putrefaccion, que no dice mas que esta disolucion, ò separacion de sus principios. Lo mismo afirma el señor Doctor (fol. 173.) por estas palabras : Toda acrimonia dice disolucion, y esta es putrefaccion. Señor, la disolucion, ò separacion de partes, no es putrefaccion: otra vez vengase Vmd. con majores arneses. Disuelvese la massa, separase por la analysis chimica el mixto en sus principios: es putrefaccion? Distielvese el mosto, y se hace vino : es putrefaccion? Pero todo se lo permitimos al señor Doctor, que mayores gracias, y ajustes permite la causa que defendemos.

Dice, y supone, que la putrefaccion es de dos maneras: una secundum totum; y otra secundum partem. La putrefaccion secundum totum dice, que es la que se opone à
la generacion, y dice corrupcion del mixto, y mutacion
de forma; y assi, ésta no se puede enmendar, ni bolver
à su estado natural; pero todo esto se verifica de la ustion
secundum totum, y esta no es putrefaccion: luego esta no
está bien definida.

La putrefaccion secundum partem, dice, que es alte-

ratio mixti secundum primas, vel secundas qualitates, per quam disponitur ad putredinem secundum totum. Pues pregunto, o esta alteracion de las segundas qualidades basta para causar calentura, o necessita de la alteracion de las primeras? Si esto segundo, suego no solo por el calor sebricitan los hombres, sino por el calido acerbo acido, y acre, &c. sí so primero, suego no el calor, sino lo acerbo, y otros seiscientos son causa de la calentura. Pero todo esto lo ha de confirmar el señor Doctor: estas son sus palabras: La putrefaccion secundum partem; esto es, la alteracion de primeras, d segundas qualidades, que no sean por calor preternatural, d por accedia, d acrimonía, no causan calentura, pero estas sí: suego porque el calor solo no es la causa de la calentura, y buelve el argumento yá

puesto.

Prosigue el señor Doctor, y dice: De lo dicho se insiere, como se debe entender aquella doctrina, que dice: Coctio est actio faciens cessare putredinem, que se debe entender de la putrefaccion secundum partem, no de la absoluta, y con corrupcion de forma; esta es inemendable, (con que en sentencia del Doctissimo Heredia todas las calenturas ferán lethales) la otra (profigue) es capáz de enmendarse. La razon de uno, y otro yá la dá el señor Doctor: Pues como (la putresaccion secundum partem) no dice disolucion total de las partes que componen al mixto, por esso es capaz de enmendarse. Y por qué? tambien lo dice el señor Doctor, por ser capaz de mezclarse, y unirse las partes, como antes estaban. Hay mas que decir! Luego la putrefaccion secundum partem será incapáz de enmendarse por la coccion, si es impossible que se mezclen, y se unan las partes como antes estaban. Pues aora arguyo assi : Sed sie est, que en la putrefaccion secundum partem (esto es, en la putrefaccion que no se muda la forma) es impossible que se mezclen, y se unan las partes como antes estaban : luego es incapáz de enmendarse por la coccion. Pruebo la menor en la putrefaccion secundum partem : la materia podrida no puede bolver à su estado natural : luego porque en la putrefaccion secundum partem (esto es, en la putrefaccion, que no se muda la

forma) ès impossible que se unan las partes como antes estaban. El antecedente, no me lo puede negar el señor Doctor, es, quando menos, del Doctor Enriquez (en el tomo 2. fol.32.) este Autor dice: La materia podrida (sin mutacion de forma) no puède bolver à su estado natural: pone el exemplo en las edades; v. gr. en la senectud, en la qual (son palabras suyas) el temperamento que adquirió el viviente en virtud de la putrefaccion natural, le es violento; y con todo esto es impossible que se reduzca à su estado natural, porque de otra suerte fuera el viviente eterno. Hasta aqui Henriquez.

De todo esto insiero: luego la materia podrida con putresaccion, secundum partem, no podrà enmendarse por la coccion, será incoctil, y de ella no se puede entender la doctrina coctio est actio faciens cessare putredinem. Pero por preocupar à los subtersugios la retirada, me detendré

un poco.

Por qué dice el señor Doctor, que la putrefaccion secundum totum es inmendable, que no se puede corregir por la coccion, y que de ella no se debe entender la doctrina coctio es actio faciens cessare putredinem? En la primera advertencia responde: Que como dice corrupcion de la forma, no se puede enmendar; y como dando la razon, (prosigue) ni bolver à su estado natural. Bien: lue go no pudiendo la materia putrida con putrefaccion, secundum partem, bolver à su estado natural, (consta de Enriquez) será incoctil, incapáz de corregirse por la coccion, &c.

En la ultima advertencia dice el señor Doctor, que en la putrefaccion secundum partem se disminuye; pero no se quita la naturaleza de la cosa, (las naturalezas no admiten mas, ni menos) porque si faltara, no pudiera bolver à su estado natural, ni se pudiera cocer. Pues saco la misma consequencia de arriba: luego no pudiendo bolver à su estado natural, no se podrá cocer. Aquello es de Enriquez,

y esto de su Defensor.

-9H1q

Voy al intento: A ser esta doctrina verdadera, toda calentura putrida suera lethal; y como esto es absurdo, lo será tambien el padre que lo engendra. Este es la pu-

Z4

trefaccion: luego &c. que toda calentura putrida fuera lethal: pruebolo contra el señor Doctor, y su Enriquez. Toda calentura que nace de caufa incoctil, es lethal, (no hay que tocarla, que es de Enriquez) sed sic eft, que toda calentura putrida es calentura, que nace de causa incoctil: luego toda calentura putrida es lethal. Pruebo la menor. Toda putrefaccion, vel secundum partem, vel secundum totum, es incoctil : sed sic est, que toda calentura putrida es calentura, que nace de putrefacci on secundum partem, vel secundum totum : luego toda calentura putrida es calentura, que nace de causa incoctil. Pruebo la mayor. Todo lo que es incapaz de bolver à su estado natural es incoctil, (assi el señor Doctor, consta de lo dicho) sed sie est, que toda purrefaccion, vel secundum partem, vel secundum totum, es incapaz de bolver à su estado natural: (assi Enriquez, consta tambien de lo dicho) luego toda putrefaccion, vel secundum partem, vel secundum totum, es incoctil. Repitase aquí el sylogismo primero, y se verá probado el as-sunto, tan claro como las claridades, que con embidiosa pluma se estampan en la Apologia contra mi Maestro.

Profigue el señor Doctor: Decimos, (todo es decir, y nada probar) que no todo calor preternatural nace de pu-trefaccion, y assi, se ponen entre las causas del calor sebril las mismas que de la destemplanza cálida. Impugno esto: Per te: la disolucion, o separacion de partes es putrefaccion, (consta en el fol. 173.) sed per te, todo calor febril nace de separacion de partes : luego todo calor sebril nace de putrefaccion. Creo, que este sylogismo tambien está en Barbara. Veamos la menor, confessada por el señor Doct. ( tambien en el fol. 173.) Decimos, que el calor preternaturales la causa ( la essencia debia decir ) precisa, é inmediata de la calentura. Y cómo se produce este calor preternatural? Yá lo dice el señor Doctor : Disociandose los principios elementales, y separadas las partes cálidas de las frias. Digo, que la defensa de las Universidades es mas ofensa que defensa. Luego añade el señor Doctor, que en lo que toca à qualidades, es Aristoteles Hypocratico: la

prueba es de los passos mas graciosos que se pueden osr: no me detengo en ella, porque discurro que ninguno dudará de la insuficiencia del tal argumentillo.

Hechas todas estas advertencias, passa á responder dos argumentos, que puso mi Maestro contra la putrefaccion. Yo asseguro, que si tocará mi Maestro de intento este

punto :::: pero basta. Vamos á los argumentos.

Dice mi Maestro assi : Cómo es creible, que una corta porcion de humor podrido en el estomago sea bastante para exhalar hollines podridos, que inficionen el corazon, y causen calentura, quando en un Cerdo, que come un perro podrido, teniendo en su estomago mayor putrefaccion, no se levantantales hollines ? El mismo argumento se puede hacer quando alguno come alguna cosa podrida. Dice à esto lo primero, que el mismo argumento milita contra la dostrina de mi Maestro, pues muchas veces comemos algunas cosas acido-acres, y no caufan calentura. Si estos acido-acres se pusieran sin quebrantar en el corazon, (como ellos ponen los hollines, que del estomago se levantan) tuviera lugar la instancia; pero mientras no, nada vale.

Dice lo segundo, que si ha tomado mi Maestro el pulso à algun Gerdo? Pues de Hypocrates no se dice, que no tomo pulso, y conoció la calentura mejor que el señor Doctor? Quanto, y mas, que pudo adquirir esta noticia, como los que dicen, que el Leon padece quartana, sin ha-

verle tomado el pulso.

Dice lo tercero, que la cosa podrida puede quedar fria, por la exhalacion de las partes igneas; y que assi pudo suceder en el Perro, que se halla frio. Mas fria es la solucion, pues quando la cosa podrida es ceniza, y tierra,

huvo putrefaccion, pero no la hay.

Dice lo quarto, que el Cerdo pudo por la coccion domar las malas qualidades del perro. Esto no vale, porque las malas qualidades del perro para causar calentura es el calor; y éste por la coccion no se doma, antes bien se pone mas intenso, porque qua coquantur calidior a redduntur.

El argumento de que impedido el ayre se impide

la putrefaccion, es insoluble à los que dicen, como el señor Doctor, que prohibida la ventilacion, es causa de putresaccion. Contra mi Maestro no vale, porque no dice, que el vicio del succo nerveo provenga de que no le toque el ayre. No halló solucion, y lo metió à bulla.

### CAPITULO XII.

### PROSIGUE EL ASSUNTO, Y TOCANSE otras cosas.

Intenta el señor Doctor en este capitulo responder à los argumentos, que persuaden que la siebre diaria no se causa por la putrefaccion de los espiritus. Examinarémos con toda brevedad este punto, poniendo primero los argumentos de mi Maestro, para que se vea, que al señor Doctor en lo resbaladizo de las disscultades se le ván à cada

paffo los pies. al amant activat activated of

El primer argumento de mi Maestro, reducido à compendio, dice assi: Si por putrefaccion de los espiritus vitales se causara la siebre diaria, faltara la vitalidad, pues la putrefaccion es muerte del calor nativo; y muerto el calor nativo de los espiritus, faltaria el calor nativo de todos los miembros. Dice lo primero el señor Lesaca, que por la putrefaccion no pierden los espiritus vitales su vitalidad. Cómo se puede componer, que por la putrefaccion no pierdan los espiritus vitales su vitalidad, si la putrefaccion es muerte de el calor nativo? Muerto el calor nativo, no se conserva la vitalidad, ni puede.

No vale decir, que los espiritus vitales se podrecen con putrefaccion secundum partem, y assi no pierden la vitalidad; porque la putrefaccion secundum partem, prueba, que aquella parte es muerta, y este es esugio: pues quando se gangrena una parte, que es putrefaccion secundum quid, se conoce, que en todo el cuerpo staquéa la utilidad: tan perniciosa es la muerte de el

calor nativo! Y si son facilmente resolubles, tambien son

facilmente alterables, corruptio optimi pessima.

Dice el señor Doctor, que la putrefaccion secundum quid no es mas que una escandescencia preternatural. Esto es falso: la agua que hierve no se pudre: el exercicio es escandescencia, y no es putrefaccion, ni lo escandescido es

putrefacto.

Dice el señor Doctor lo segundo, que la continua generacion de los espiritus suplirá la falta de otros. La continua generacion suplirá la falta mal, porque se conocerá por el abatimiento del pulso; y es al contrario, que están sucres los pulsos en las ssiebres diarias: luego porque no hay putrefaccion secundum partem. Decir, que no todos se vician, no vale; porque aunque no todos se vician, no vale; porque aunque no todos se vician dos algunos, se conocerá, como aunque todos los sólidos no se pudran, podrida una parte secundum quid, se conoce. De qué signo se insiere, que los espiritus se pudren en parte? Es mas que capricho?

El segundo argumento de mi Maestro es, que lo mismo es decir, que pueden podrecerse los espiritus, que decir, que se puede podrecer el espiritu de vino, la agua de la Reyna de Ungría, ò un refinado balsamo. A esto dice: Cierto, que razon que pruebe, que el espiritu de vino no se puede podrecer, no consta. El espiritu de vino, por experiencia, no se podrece, y contra esto no vale razon: y si su merced la pide, es un balsamico, ò azeyte ethereo, como dice mi Maestro. Pruebe por experiencia, que

puede.

No vale decir, que aunque no pueda podrirse separado del vino, puede estando en el vino. Lo primero, porque esta solucion es contra el señor Lesaca, respecto que toda la antiguedad no admite los espiritus unidos en la sangre, sino separados: aun los Modernos dicen, que se filtran, y separan en el cerebro. Lo segundo, porque ni en el vino se podrece su espiritu: puede volar, pero no podrirse.

Dice lo segundo, que non tenet paritas: porque no son los espiritus nuestros tan igneos, ni tan calidos, secos,

ni acres. Nuestros espiritus se mueven con mas facilidad; y sino, vér qué dice Enriquez de ellos: el espiritu de vino tiene agua, es liquor visible, y mas comparado: los espiritus son mas sutiles, lucen, son de esta casta de luz, se vén como chispas, llamase à su putrefaccion inflamabilidad: con que nuestros espiritus serán mas calidos, mas igneos, &c. ò à lo menos tan igneos, y calidos, &c. y alsi tenet paritas.

El tercer argumento de mi Maestro es, que no hay agente en nuestro cuerpo tan agudo, que pueda penetrar sus porosidades, y disolverlos, porque son el cuerpo mas sutil, y ténue que hay en nosotros. Dice à esto el señor Doctor, que no obsta que haya agente externo mas sutil que los espiritus, porque los átomos solares son mas ténues, y sutiles. Parece que los ha visto su merced, segun lo asirma. Mucho havia que decir á esto.

Dice lo segundo, que entre los liquidos de nuestro cuerpo bay particulas mas sutiles. Señor Doctor, entre los liquidos de nuestro cuerpo no ay partes mas delgadas, y sutiles, que los espiritus, porque son tenuissimum eorum, que in

nostro corpore sunt, se entiende separata.

Dice lo tercero, que este argumento es bueno para los que no distinguen las qualidades de la substancia, no para los que las distinguen, siguiendo al systèma Aristotelico. Señor Doctor, este argumento prueba tambien contra los Aristotelicos; porque lesta qualidad putrefactiva havia de ir con sugeto, y si llevaba sugeto, y á este havia de penetrar las

porosidades de los espiritus.

El quarto argumento de mi Maestro es, porque no hay calor estraño, que obrando en los espiritus, pueda inducir putrefaccion; pues para podrecerlos, es precisa circunstancia la humedad, la qual no admiten los espiritus, porque son igneos, ò ethereos, y por consiguiente secos: de modo, que si llegáran à estár humedos, no sueran espiritus, porque no sueran de casta de suego. Dice à esto su merced, que los espiritus, aunque sean igneos, y ethereos, tienen humedad. Pero que saca de aquí el señor Doctor? Lo que pretende el ar-

gumento es, que pues para la putrefaccion se requiere humedad excessiva, careciendo de esta los espiritus, porque son calidos, y secos, el calor estraño, obrando en ellos, no inducirá putrefaccion. No es linda, y concluyente solucion decir à esto que tienen humedad? Tienen humedad los espiritus, pero no en excessivo grado, porque si la tuvieran, dexáran de ser ethereos, y de ser espiritus: el espiritu de vino es calido, y seco, porque aunque hay humedad, prepondera el suego: lo mismo los espiritus, si tuvieran humedad prepolente, no serían igneos.

Dice lo segundo, que Enriquez no pone à los espiritus calientes, y secos, sino calientes, y bumedos. Pues cómo dice este Autor, que no se pudren propriamente, sino arden, se inslaman, ò queman? En el mismo argumento, é inconveniente se dá: porque para la ustion se requiere sequedad prepolente; pues por qué careciendo de ella los espiritus se queman, y no se pu-

dren?

Dice el señor Doctor, que se tome por el lado de la ustion, si no se quiere à los espiritus calientes, y bumedos, sino calientes, y secos. Assi los tomarémos, y assi parece que los quiere aqui Enriquez. Pero resta que pruebe el señor Doctor, que se queman los espiritus. Antes bien esto parece impossible, porque nadando estos espiritus en la sangre, donde hay tanta serosidad, no se pueden quemar en humedo, porque el calor en agua cuece, y no assa. Dice à esto su merced, que no se debe entender esto con todo rigor, sino como comunmente nos explicamos. En estas cosas se debe hablar con todo rigor, porque si se habla tan crasamente, los principiantes lo entenderán crasamente, y assi lo pide el rigor Escolastico. En el comun modo no importa : dicese, que la Ama cria el Niño, y criar es de la nada, como con su rigor presumen los Escolasticos; y se debe en estas materias hablar con rigor, no con alguna similitud, que esto se queda para las figuras retoricas.

No responde bien el señor Doctor al argumento de los efluvios. Pues por qué quando estos esluvios buel-

buelven à la sangre, y otra vez se incluyen, y confunden en ella, no se refringen sus qualidades? Y assi sola la calentarán preternaturalmente aquel tiempo corto, que tarden en consundirse, y mezclarse, y solo durarà el calor preternatural (como dice el señor Doctor) hasta que se buelvan

á contemperar, y mezclar.

Pregunta el señor Doctor, cómo las passiones del animo, y plenitudes pueden irritar el corazon, y causar calentura diaria en la opinion de mi Maestro? Y añade, que no ha oido decir, que la carga sea causa de hacer mayores movimientos, sino menores, y que siempre ha visto que los animales con menos carga están mas ligeros. Señor Doctor, la mucha carga hace à los animales irritarse, y tirar coces: si es tanta que los oprima, caen: si es tanta que los ensada, acocéan. Quién no ha conocido à la llenura por causa de irritacion? La mucha orina irrita la vexiga: Hypocrates conoce la llenura por causa de el catarro, &c.

El terminar por sudor la calentura diaria, es prueba de que no son la causa los espiritus, pues no salieran humedos, y en forma de agua, ni en tanta quantidad, ni quedaran suertes los pulsos, faltando tantos. Todo esto prueba falsa la hypotesis de espiritus, y pu-

trefacciones.

### CAPITULO XIII.

### DE LA CURACION DE LAS

calenturas podridas, ò humorales en general.

Décia el Chimico contra el Galenico, (en la converfacion trigesima nona) que ninguna curacion hay forzada, ò coacta, si por forzada se entiende aquella en que nos olvidamos de la causa, por atender al syntoma: pues aun quando por la urgencia de el syntoma atendemos à él, es segun la indicacion tomada de su causa, que es la misma causa de la enfermedad, porque si el calor alguna vez es urente, es, porque su causa es sutil, y ardiente; y entonces, si se atiende à la siebre, refrigerando, y humedeciendo, no puede ser curacion mas regular. A esto dice el señor Doctor, que machaca, (yo lo creo, esto suele decir el oprimido) y que no siempre sucede ast. Siempre ha de suceder assi, señor Doctor, porque siendo el esecto hijo de la causa, nunca havrá calor urentissimo, è inflamatorio, sin que la causa sea urentissima, è inflamatoria: nunca mordaz, que la causa no sea mordáz. Prosigue el señor Doctor, y dice: Que para que se conozca que ellos (la corresia alabo) son lo, preocupados, (esto es andar à mas es ella) sepan (à Dios Sceptica) que en fu mismo systéma (no suera mejor que nos lo verificara en el suyo?) se salva el asserto de los Avicenistas. Consista (dice) la calentura en una termentacion preternatural de la sangre, y que esta la causa un estraño acido, puede el enfermo padecer un gran ardor, y temer un grande accidente; v. gr. un delirio, ò coliquacion: y esto en ocasion que la naturaleza no esté en estado de tener buena crisis; no dudo, que le dará el Medico de refrescar mas de lo que le diera, si no estuviera con la amenaza de los propuestos accidentes. Señor Doctor, quando amenaza delirio, ò coliquacion, por el refresco quedará el acidoacre coliquativo, mas cocido, enredado, y confuso; y assi lo de Hypocrates: Si autem conjuncta fuerint, nec bominem ledant; lo mismo con el narcotico, y lo mismo en su systèma, pues con el refresco quedará la causa de la coliquacion, siendo ardiente, mas morigerada. Es termino de su merced.

Censura en el Chimico, que le diga al Galenico, que entra preocupado, de que la fiebre es calor preternatural, y por esto pregunta al Chimico: Si quando esto escribia estaba preocupado de que la fiebre es una depravada sermentacion, ò una extraordinaria irritacion del corazon? De dónde, ò por dónde nos consta, que el Avicenista entra precupado, y el Chimico no? Pues porque no nos consta, señor Doctor, quién de los dos es el preocupado, ò si son ambos, es preciso apostatar de Dogmaticos, y ser Scepticos.

Buelve el señor Doctor por su Galenico, y dice: Que si no buviera puesto Galeno en solfa el método de curar, mal lo passáran los enfermos. Es verdad, que si no huviera puesto Galeno en solfa el método de curar, siempre los enfermos lo passáran mal; pero con mala solfa lo passán peor. Tambien dice: Que si no tuvieran los Medicos mas libros que à Hypocrates, curáran muy poco. Curáran muy poco. Curáran muy poco. Curáran muy poco; pero curáran mas, y mejor.

Buelve otra vez contra el Chimico, y dice: Que el Galenico sangra, y purga baviendo obstruccion, si los bumores que pueden fomentarla son tantos, que la naturaleza no pueda

con seguridad evacuarlos.

El Doctor Enriquez, tratando de la curación de las calenturas podridas absolutamente, y sin tal restriccíon, dice, que se debe al principio minorar, ò evacuar la causa; y esto es lo que censura, è impugna el Chimico: con que la advertencia del señor Lesaca de nada sirve para defender su Galenico; porque si el Doctor Enriquez no pone tal advertencia quando toca de intento este punto, por qué quiere que crea el Chimico, ni nadie, que el que se govierna por su doctrina la hará? Esto es lo misino, que lo de Riberio, y todos nuestros Prácticos, que todas las siebres las empiezan á curar por sangria, o purga; y porque mi Maestro lo censura', dice, que esto se debe entender quando son los humores muchos, ò están presentes los indicantes; y esto debe de ser siempre, pues siempre lo hacen. Pero no es cosa de admirar, que Riberio no haga tal distincion, y querernos persuadir, que los que se goviernan por su doctrina la hacen? Dice adelante, que no sabe lo que se dice mi Maestro, quando afirma: Que la calentura absolutamente es contraindicante de la sangria, y que los textos que trae de Hypocrates, Prospero, Marciano, estàn muy bien traidos al assunto de Marciano, quien no dice, que la calentura absoiutamente probibe la sangria, sino que Hypocrates la tuvo muchas veces por contraindicante. Señor Doctor, á la fiebre tuvo Hypocrates por el sumo prohibente de la sangria; y quién es el sumo prohibente de la sangria, será absolutamente contraindicant e de la sangria. Con que en sentir de Hypocrates, (y no de los Galenicos, que en haviendo calentura, sangran, como si fuera delito de muerte el tenerla) es absolutamente contraindicante. Vease aora quién es el que no sabe lo que dice? at ware to milling shound of our loun at any motorb

Passa adelante el señor Doctor, y dice, que el saluberrimum est in omnibus febribus, &c. de Galeno, no lo entiende, ni ha entendido mi Maestro; y que si lo ha entendido bien, que le dén dos silvos. Aya señor que ponga esto de molde! Mire qué Mysterio de Trinidad, ò composicion de continuo. Quién no admirará, que no lo entienda el Doctor Martinez, quando el señor Doctor lo entiende? El otro texto que trae de Galeno para cubrir estos desahogos, ò otros semejantes, como aquello de bufonada de pages, miente, y à cada passo boberia, &c. está bien claro à favor de mi Maestro, porque dice : In quibus speramus agrotum convaliturum. Pues qué, sin sangria nunca lo esperamos? Y por qué reglas se sangra? Minorem factam materiam. Pues siempre será menos, y siempre havrá lugar para la sangria, y siempre la razon subsiste, porque siempre levatur natura, eo quod velut sarcina pramitur. Shandal and and

¡Vamos à las evacuaciones syntomaticas. Es cosa de pasmo vér la paja que aqui mete; y es, que levanta toda esta polvareda, para que con el ruído no se oyga la razon. Pero lo pondrémos clarito, que con esto se verà la trampa. Ay aquí tres puntos: El primero es, si las evacuaciones que se hacen en el princpio sin ayuda del Arte, pueden ser utiles. El segundo, si el Medico, imitador de la naturaleza, puede emprehender en el principio alguna evacuacion. El tercero, si la vergencia, urgencia, y turgencia se expliquen de modo, que no aya motivo para errar; esto es, que se entiendan bien en las Escuelas. Esta es la dificultad : verémos lo que dice mi Maestro, y lo que impugna el Doctor Lefaca. The soil of offs suprem , selled

En el primero, y segundo punto, despues de referir las varias opiniones que ay, dice mi Maestro assi: La experiencia me ha enseñado, que en el principio de las fiebres solo es conveniente purgar con lenitivos, ò benignos purgantes, è emeticos, siempre que la causa de la fiebre es algun bumor inquilino de las primeras vias, lo qual se conoce por sus señas, ò siempre que la saciedad de ellas es condicion, sin la qual no se puede passar à curar la fiebre. Lo mismo digo de las evacuaciones espontaneas: Aquellas son utiles, que expurgan algun aparato cacochimo de primer region; y aquellas nocivas, que evacuan mas del bumor malo, que del bueno, lo qual solo puede conocerse à posteriori por el efecto. Siempre que lo que causa la calentura esté en otra region, cane, & angue pejus, debemos buir de la purga, porque de suyo actus purgatorius, est actus febrilis. He querido poner à la letra lo que dice mi Maestro, para que vea el Lector à quien impugna el señor Doctor. Todo esto lo trae mi Maestro despues de referir las opiniones, y razones de dudar, que hay entre los Dogmaticos en ambos puntos; y haciendo poco caso de lo que se funda en razones, y no en la naturaleza, pone la sentencia, que le ha enseñado la experiencia. Nada de esto impugna el señor Doctor, sino solo la sentencia de Valles, unicamente porque la refiere mi Maestro, y es, que todo le disgusta estando en los Libros de la Medicina Sceptica.

Vamos al tercero punto: Dice mi Maestro, que la vergencia es perjudicialissima en la practica, porque dá aliento à los menos exercitados en el arte para promover qualquiera diarrhea syntomatica. A esto dice el señor Doctor: Lo primero, que en qué se distingue esto del consejo de mi Maestro, quando dice: Con qué se puede purgar, quando los humores son muchos, ò que con su maligna qualidad pueden originar mayores daños, si se espera à la coccion? Digo lo primero, que se distingue en mucho, porque esta es urgencia, y de la que dice aquí mi Maestro que es perjudicialissima, es la vergencia. Digo lo segundo, que este consejo no es de mi Maestro, sino de Valles, porque esto lo dice refiriendo, y explicando la doctrina de Valles; y que esto sea afsi, lo podrá conocer qualquiera que lea el capitulo,

aun quando no fixára sentencia muy distinta de Va-

- Dice lo segundo el señor Doctor, que si la vergencia de Valles es doctrina dimanada del Aforifmo : Quo natura tergit, &c. el Aforismo será perjudicial, ò la vergencia no dimanará de el Aphorismo. Señor Dostor, el Aforismo es verdadero; pero por mal explicado, puede ser perjudicial en la práctica : y de esto no tiene culpa el Aforismo, sino quien lo explica mal. Aparece una diarrea en el principio, por donde se governará el principiante, (y aun el Maestro) ò para promoverla si es diminuta, ò para suprimirla: acaso por la conferencia, y tolerancia, no (dice fol. 210.) porque el remedio vendrá tarde. Pues por donde se ha de governar ? Yá lo dice el señor Doctor: Porque se evacue, à no se evacue la causa morbifica. Quisiera saber si acaso conoce su merced la causa morbifica, de modo, que con toda verdad pueda decir, lo que se evacua es la causa, y no otra cosa; y todo esto sin tomar el dicho à el efecto, me parece que no lo conocerá, y que se havrá clavado mil veces, y digo pocas. Medor allo lidble at it robat fovern sound bar

Dice mi Maestro, que la urgencia es tambien perjudicial, porque si por ella se entiende aquella necessidad en que nos vemos quando hay tanta copia de humores, que la naturaleza se presume no podrá vencerlos; y para esto con la expurgacion la quitamos la carga, para que assi cueza mejor lo que queda. Como en las mas siebres sea mucho el aparato, y copia de humores, apenas havrà siebre, en cuyo principio no conciban los Principiantes necessidad de purgar. A esto responde de el mismo modo, que en la urgencia, sin advertir, (bien lo advirtió; pero quiso darse por desentendido) que aquella clausula es dimanada de la doctrina de Valles; ò por mejor decir, es la misma doctrina de Valles.

De la turgencia dice mi Maestro, que no está bien entendida, porque si es un movimiento irrequieto de humor de parte en parte, que por el miedo de que no cayga à parte principal, obliga à ser purgado pron-

Aa 2

tamente se debieran purgar los virolentos en el principios porque si hay algo que parezca turgencia, es aquel acelerado movimiento con que la materia variolosa, movida irrequietamente, amenaza à caer à parte principal: yà acomete à la cabeza, é induce alferecias : yá al systéma fibroso, y causa spasmos, &c. Tambien en el rehumatismo vago hay todas las señas de turgencia, que nos dán; y con todo esso, por Autores de la mejor nota se condenan los purgantes en uno, y otro caso. Y bien, señor Doctor Hypocratico, ( esta es la respuesta ) cómo la entiende Vmd? Mire qué solucion para saber qué es turgencia! Dice el señor Doctor, que si dexó mi Maestro la explicacion de la turgencia para otro Tomo, y pone immediatamente esta brabata: Alla nos verémos, Deo dante. El señor Doctor, yá que no puede morder, ladra. No fuera mejor que nos huviesse explicado claramente, qué es turgencia, vergencia, y urgencia, y que nos huviesse demonstrado, qué se entendian en nuestras Escuelas ? Y no salirnos con la discreta solucion : Cómo entiende la turgencia el Doctor Martinez?

Siguese la célebre question, que pregunta, qué facultad hace mayor rigor, si la débil, ò la robusta? Y aquí nos dice el señor Doctor, que mi Maestro sale con decir, que esta question es inutil. Su merced es el que se sale; y no se m ete en probar, qué utilidad es la que trae esta question à la Medicina? De este modo-mpugnaria derechamente à mi Maestro, y no salirse con decir, que esto de sacultades, tiene dicho en su colirio lo que son. Lea Vmd. aunque no tenga gana, la Anatomia Completa de mi Maestro, ( que es el mas excelente colirio contra legañas Galenicas ) y verá mejor lo que son las facultades.

to de ( bien do advinción pero quilb data par delegion-

Ber in supposed in the sent Machine, eque no cha bien encendidar, a porque fir es un movimiente intequieto de horizones con control es intesido de que no horizones es intesido de que no

- good och sampliga da raiklo o lagforing sman ka

y verá mejor lo que son las facultades.

### CAPITULO XIV.

### TOCANSE OTRAS COSAS, que pertenecen à lo de fiebres.

Mpieza el señor Doctor este capitulo quexandose de mi Maestro, porque vitupera se gaste el tiempo en questiones, que no sirven para curar, y que diga, que la question que pregunta, si la fiebre subintrante sea continua, ò intermitente, es inutil. Mi Maestro vitupera, que se gaste tanto papel, y tiempo en tantas questiones especulativas, que no sirven, y que el método de curar las calenturas podridas (que es cosa práctica, y de grandissima utilidad al Medico) lo ponga el Doctor Enriquez en sola hoja y media. Diganos el señor Doctor, qué utilidad se puede esperar de la disputa, si la fiebre subintrante se ba de llamar continua, ò intermitente ? Que se grite, y se gaste tiempo en saber cómo se cura, vaya; pero ergotizar dos siglos sobre cómo se ha de llamar, es cosa bien inutil, y tiempo mal gastado.

Medicina sea activa, es menester saber mucho. Es cierto que es menester saber mucho, pero no mucho inutil, como son todas las questiones, que no conducen para obrara Hasta aora no nos ha probado el señor Doctor, qué question, de las que reprueba el Doctor Martinez por inutil, le sea necessaria, o conducente al Medico para curar: ni que sepamos en qué parte de los dos partidos se halla la verdad; y con todo esto rotula el Librito: Apología en desensa de las

Universidades, Oc.

Dice el señor Doctor, que despues de estas historias, propone mi Maestro su sentencia acerca de la repeticion de las siebres, y assegura, que es la mejor que ba visto, y que está muy bien explicada, (alguna cosa buena havia de contener la Medicina Sceptica) pero que no es del Doctor Martinez, sino de Pompeyo Saccho, y la misma

en sustancia, que la de Pedro Miguél. Si esta sentencia de mi Maestro es la de Pompeyo Saccho, y de Pedro Miguél, desde luego se puede decir, que en esta materia no hay opinion alguna distinta entre todos los Autores, sino una

pura uniformidad.

Dice el señor Doctor, que entre las suposiciones que hace el Doctor Martinez para explicar fu sentencia, solo repara, que en el quinto supuesto diga assi : Se ba de suponer lo quinto, que arrojado, y esparcido este acido por todo el systéma fibroso, causa varios movimientos spasmodicos; y assi se siguen el frio, y rigor, &c. El señor Doctor repara muy mal, porque mi Maestro, ni dice assi, ni explica assi el frio, y rigor. Lo que dice en el quinto supuesto es, que por la contraccion las partes musculosas externas no reciben tanta sangre, à lo qual se sigue frio, y palidéz en el ambito del cuerpo. Vea aora el Lector como no dice mi Maestro, que por que esté esparcido el acido por el systéma fibroso (antes bien quando trata del rigor afirma, que no es necessario) se sigue el frio, y rigor, sino que à la contraccion de las partes musculosas se sigue el frio, y la palidéz en el ambito del cuerpo. Cierto me admira, que se entienda tan mal, quando se enseña tan bien.

Dice el señor Doctor, que no se acuerda, que el Doctor Enriquez diga, que en el rigor se desvanezca, y dissipe el bumor que le causa, y que en las causas del rigor no lo ba encontrado, y no tuvo gana de bolverlo à vér. Pudiera haver leido à su Enriquez, quando trata del soco de las calenturas intermitentes, y continuas, y lo huviera hallado; pero dice, que no tuvo gana de bolverlo à vér. Bueno.

Pero en caso que lo dixera, (prosigue) no se engañaria en mucho, ni en poco. Y aora, en desensa del Doctor Enriquez, suplico al Doctor Martinez (mandar puede Vmd.) me explique estos tres Aforismos de Hypocrates. El primero es en la sect. 4. text. 29. en que dice assi: Quibus in sebribus sexto die rigores siunt difficile habent judicium. El segundo es de esta misma sect. text. 58. en que dice: Ei, qui à sebre tenentur superveniente rigore solutio. Y el

tercero, el text. 46. de esta sect. Si rigor supervenit febre non deficiente agro jam debili lethale. Diga el Doctor Martinez còmo se salva esto, si el rigor no puede ser decretorio, ni debe el bumor esparcirse por las partes sencientes para causar el rigor? Olvidosele el mejor, y mas à su intento: Ubi quotidie rigores fiunt, quotidie febres solvuntur; pero à todos se responde, que los rigores son saludables, ò lethales, como signos, no como causas. Quanto, y mas, que los rigores mas acostumbran ser principios de las fiebres, que crises, ò evacuaciones decretorias. Y si no, digame su Galenissima merced, si en el rigor que antecede à las pleuresias se esparce, ò se fixe el humor ? Bastando, que una membrana, incongruamente movida, comunique su especifica vibracion à todo el systéma fibroso, sin esparcimiento de humor alguno, al modo que el rechino, y el catar limon defde el oído, y el paladar, suelen estremecer todo el cuerpo.

Parece que el señor Doctor se ha engolosinado à Aphorismos desde que quedó desvanecido con uno que echó; pero acá no nos espatan, que no somos de casta de pollos. Me explicaré: Llegaron à una posada un Pollo, y una Cigueña muy mojados: arrimóse la Cigueña al hogar para enjugarse, combidando al Pollo à lo mismo; pero él se retiraba lo mas lexos, diciendo: No me atrevo à acercarme, porque en essa aforistica sentencia he visto morir mu-

chos de los mios.

### CAPITULO XV.

## EN QUE SE SATISFACEN algunas cosillas.

PARA este capitulo dice el señor Lesaca, que ba refervado dár una general satisfaccion à algunas cosas,
que con frequencia repite el Doctor Martinez. Mucho reprueba, (dice) y repite contra los Dogmaticos racionales el
que es superfluo, y aun impossible el inquirir las causas de las

eosas naturales, como ellas son en si; y assi son inutiles las questiones, que se excitan en la Tentativa, y otras materias de Medicina.

Señor Doctor, mi Maestro habla con distincion. Dice, que las causas de las cosas naturales no las saben los Dogmaticos, (que Vmd. llama racionales) y que en este punto deben, y han de ser Scepticos. Qué hay contra esto? Ha probado Vmd. que lo sabe, ò lo saben? Pues qué tiene Vmd. en contra de un Sceptico, que dice que lo ignoran? La buena voluntad.

Dice mi Maestro lo segundo, que el estár disputando si el higado engendra los humores per sé, ò per accidens, con accion univoca, ò equivoca: si se dé temperamento ex partium coalternatione: si la siebre subintrante se ha de llamar continua, ò intermitente, y otras semejantes, es inutil al Medico para curar. Qué dice Vmd. contra esto ? Ha probado Vmd. (no digo de todas las questiones, sino de una sola) que le es util al Medico para curar? Ni lo toma en boca. Pues contra quién es la Apología ? contra el Sceptico, ò la

Sceptica?

Pregunta: Qué intenta mi Maestro con sus Anatomias? Lo que intenta mi Maestro, es, promover los animos à la aplicacion de tan utilissima Profession, y que el tiempo que se consume en aprender, y disputar tantas questiones inutiles, se emplee en las verdaderas instituciones, ò estudio de los cadaveres, que dicen mas de los secretos de la naturaleza, que toda la parlería de sus ergos; porque el Medico no ha de expugnar la naturaleza á suerza de sylogismos, sino à poder de observaciones: los progressos que de poco tiempo à esta parte se han logrado en la Medicina, no se deben al ruído de los sylogismos, sino al estudio Anatomico, y Chimico.

Los sylogismos pueden ser muy necessarios para otras facultades, de las quales aquí no se habla: el pleyto solo es aquí contra nuestra Medicina: apelar à la Theología es, conociendo la debilidad, resugiarse à Sagrado. El intento del Medico es curar hombres: el

del

del Theologo convencerlos: para esto yo creo, que conducen mucho los sylogismos; pero para curar son enteramente inutiles. En Hypocrates no se hallan ergos, y con todo sue el que mejor averiguó el modo de obrar de la naturaleza en las enfermedades: esto puede conducir al Medico, no si el temperamento ad pondus repugna in rerum natura? Si la siebre es el calor de antes, ò el de despues? Esc.

Dice el señor Doctor, que no se puede persuadir à que el Doctor Martinez, quando visita un enfermo, no procure inquirir, y examinar, qué enfermedad tiene, ni de qué causa nace. Si señor, inquiere, y examina la enfermedad, no por estas questiones inutiles, (que hace estudio de olvidarlas) sino por caractéres prácticos, à porsia de observaciones,

no à terquedad de sylogismos.

El saber de qué causa nace puede ser util al Medico; pero le es mas util saber, quien quita la enfermedad, que saber quien la hace. Fuera de que el conocimiento persecto de la causa es una cosita, que està muy lexos para que la alcancen los agudissimos Disputadores del calor, frio, hu-

medad, y sequedad.

Dice tambien, que repare el Doctor Martinez en que dice el texto: Traddidit Mundum disputationi eorum. Y mucho que lo tiene reparado mi Maettro, como lo dá bien à entender en sus escritos insuperables al Doctor Lesaca, & reliquis, que decia el otro de no sé qué Religion. Qué dice el texto? Que entregó Dios el Mundo à la disputa; esto es, à la duda, y opinion de los hombres, no à la comprehension, ó conocimiento: pues todo esto es à favor de la Sceptica. Pero replica el señor Doctor, que no obstante que el hombre no puede tener perfecto conocimiento de las obras de Dios, dice el texto, que lo entregó à la disputa, y la disputa algo inquiere; y si no sirve de nada para qué se disputa? A esto el mismo señor Doctor se responde de este modo: Responderá el Doctor Martinez con gran fresca, (mire qué frialdad!) que no niega se dispute, sino que no se disputen cosas inutiles; y que la disputa solo sirve para inquirir lo mas verisimil. En estos pocos renglanes (dice el señor Doctor) está todo el intento del contrario. Si Bb

señor, este es el intento, y esto era lo que Vmd. debia impugnar, y lo que esperaba todo el mundo nos probasse de las questiones Escolasticas. Pero nada menos que esso. Intitulese Apología contra la Medicina Sceptica, que aunque nada se impugne, no faltará quien diga, que le costará mucho trabajo de responder al Doctor Martinez, y aun quien

diga otras cosillas mas dulces. Vamos al intento.

Dice el señor Doctor, que en lo que toca à la segunda parte (esto es, que la disputa solo sirve para inquirir lo mas verisimil, no se la niega, ni impugna; (pues contra qué sceptica es la Apología?) pero que lo mismo dicen todos los Dogmaticos racionales. Pues à qué sin tanto alboroto, y oprobrio contra la Sceptica? Dias há que otro libro pretendió temerariamente hacer punto contra la Fé el Scepticismo Philosophico; pero luego quedó sepultado en el olvido Heu

jam parcite mortuis!

En lo que toca à la segunda parte, dice el señor Doctor, que es cuenta tocada por muchos, (esto confirma el intento de mi Maestro) y que en su colirio toca este punto, (valgate la trampa por colirio, que es el sanalo todo) y que Galeno lo notó en Platón; y en Galeno otros muchos: y que el Ilustrissimo Cano lo notó, no solo en la Philosophia, sino en la Theología: (el intento de mi Maestro solo es con la Medicinà) y que no obstante dice, que no se desprecien las questiones de las Escuelas por curiosas. Bien: Habla este Doctissimo Varon de las questiones de Theología, ò Medicina? La Medicina, ni la toma en boca. Pues à qué sin la autoridad?

Pero yá se pone de pies el señor Doctor para probar, que estas questiones son utiles, con un exemplito, que está curioso, y convence cierto. Dice assi: Que le conducirá al Medico (voy por sus mismos passos del Doctor Martinez) saber, quid est signum? Y si detur signum sui ipsius? Pues esto me parece, no solo util, sino necessarissimo al Medico. Qué dice la definicion del signo? Que por él venimos en conocimiento de otro: no viene el Medico por los saractéres en conocimiento del accidente, y su causa? Si; y esto por qué? Por la conexion que el uno tiene con el otro: suego es necessaria esta question. Bien: estémos en el exemplo,

que

que es cierto tiene dificultad. De modo, que V md. dice, que como por los caractéres viene el Medico en conocimiento de la enfermedad, y de su causa, le es necessario saber, quid est signum? Y an detur signum sui ipsius? Con que porque el Patán por el humo infiere que ay suego, por los manteles en la mesa, que se vá á comer, ( ù se ha comido) y por el ramo en la puerta, que se vende vino, se le han de comprar Sumulas para que estudie, quid est signum? Y an detur signum sui ipsius? No es esto? Esto parece. Pues quando el señor Doctor le dé para beber à a lgun Patán, que tenga buena sed, le puede detener para explicarle, quid est signum? Y an detur signum sui ipsius?

Lo demás que se pone en el capitulo es tan ridiculo, que me hace sospechar, que se escribió solo à sin de ensuciar mas pliegos en la Imprenta: por esso no me de tengo

en ello.

Por esto, y por toda la Apología, me parece que no puso la mano en ella el Doctor Don Juan Martin de Lesa-ca, ingenioso, y docto Scolastico. No creo que he omitido cosa de lo nervioso, que se pone en la Apología. Ojalá que lo que yo solo dexo de responder lo huviera omitido el señor Doctor.. Puede ser que nos veamos mas de espacio, si se le hacen las Imprentas mas baratas.

### CAPITULO ULTIMO.

EN QUE SE RESPONDE AL DISCURSO que trae el Theatro Critico.

En este capitulo no tengo que detenerme, porque el Rmo. P. Feyjoó en el 4. tomo que vá à dar al público, me consta le dá al Doctor Lesaca su merecido.

LAUS DEO.

### INDICE DE LOS DIALOGOS.

| DIALOG. I. Dela H                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Pag. 1.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| DIALOG. II. De la Materia Prima.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | p. 17.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| DIALOG. III. De la F                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | orma.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | de commer Spend                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | p. 32.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| DIALOG.I V.De la essencia, y existencia del Cuer-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Course ?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| po nat wal.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | of world                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | s quanda el lenor De                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | p. 53.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| DIALUG. V. De las causas, o principios, llamados                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Total T                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Elementos.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 60 TO 10                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Street V Samuella As all                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | p. 67.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Del Fuego.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | p. 72.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | De la Tierra.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | p.101.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| V ASSESSMENT OF THE PARTY OF TH | The state of the s | De los Elementos                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | מער מער                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | p. 95.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Chimicos.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | p.102.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| DIALOG. VI. De la                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | rales afecciones del                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | en elle.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Cuerpo natural.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | soloe A                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | of alor ton winds                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | p.III.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| T 1 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | .120.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Del movimiento, y la                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | cl cheal                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | .125.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | quietud,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | p.140.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | .128.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | De la gravedad, y le-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | do col                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| THE RESERVE OF THE PARTY OF THE | tuo di o                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | vedad.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | p.159.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| DIALOG. VII De las o                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | qualida                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | des particulares.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | p. 170.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| De la qualidad en co-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | De la Humedad.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | p. 210.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| mun. p                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 171.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | TOTELS VE                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| De la Luz, y el Color. D                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 178.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | De la Sequedad.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | p.214.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 192.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | De la raridad, densi-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Del Olor. p.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | .197.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | dad, Oc.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | p.216.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Del Sabor. p.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 198.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | De las qualidades                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ENE                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Del Calor. p.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 201.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ocultas.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | p. 22 1.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Del Frio. p.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | The state of the s |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| DIALOG. VIII. Del M                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | THE RESERVE OF THE PARTY OF THE | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| DIALOG.IX. De los C                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| De las Estrellas fixas. p.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Del Sol. Diperom p.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| De la Luna. P.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | p.260.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| De los demás Planetas. p.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| De los Cometas. p.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | p. 261                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| DIALOG. X. Si los brutos tienen Alma sensitiva. p. 296                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| DIALOG. XI. Apología Sceptica, contra la Apo-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| -logía Scolastica.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | p.269.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | THE RESERVE TO SERVE |



