La manierè de se bien préparer à la mort par des considérations sur la cene, la passion, et la mort de Jesus-Christ, avec de trés-belles estampes emblematiques / expliquées par Mr. de Chertablon.

#### **Contributors**

La Vigne, David de, approximately 1614-1684. Chertablon, Mr. de. Hooghe, Romeyn de, 1645-1708.

#### **Publication/Creation**

Anvers: G. Gallet, 1700.

#### **Persistent URL**

https://wellcomecollection.org/works/dc37puqj

#### License and attribution

This work has been identified as being free of known restrictions under copyright law, including all related and neighbouring rights and is being made available under the Creative Commons, Public Domain Mark.

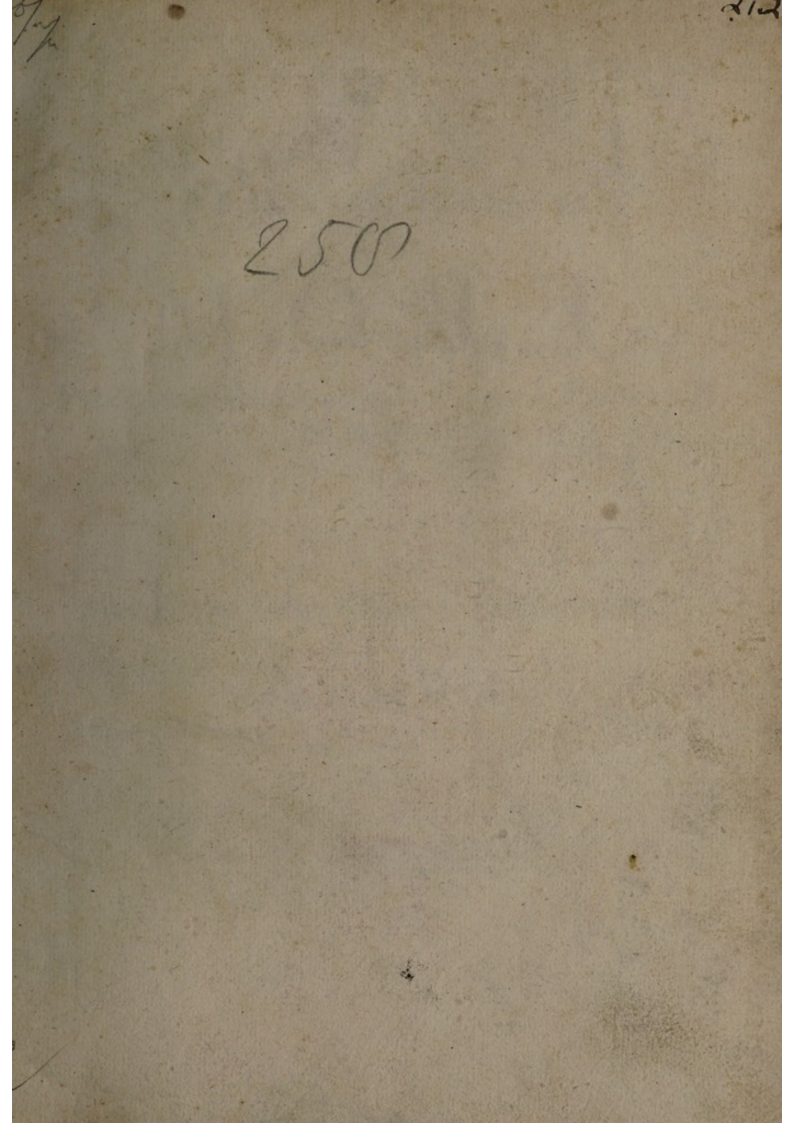
You can copy, modify, distribute and perform the work, even for commercial purposes, without asking permission.



Wellcome Collection 183 Euston Road London NW1 2BE UK T +44 (0)20 7611 8722 E library@wellcomecollection.org https://wellcomecollection.org







56,044/c A \*\*\*\*\*\*\*.d. By Dovid de La Viña. Plate A wenting

# LA

# MANIERE

DE SE BIEN PREPARER

ALA

# MORT

Par des considerations sur la Cene, la Passion, & la Mort

DE

# JESUS-CHRIST,

Avec de trés-belles Estampes Emblematiques,

Expliquées par Mr. D E CHERTABLON,
Prêtre & Licentié en Theologie.

Vivere tota vita discendum est; & quòd 'mage fortasse miraberis, tota vita discendum est mori. Seneca de brevit. vita. Cap. VII.

(花型)

# AANVERS

Chez GEORGE GALLET.

M. DCC.

Avec Approbation.



MA A NAMERARER

ATA

Par des confidencions fur la Cents la Passioni

MARKET DE MARKETERS

TELEBRIST

Avec de tres belles Efferences Emblematiques,

AOLIE FREEDE CHEN TO LE CONTRA

distance and the state of the s

Single State of the State of the support of the State of

MEN A A A A A A MEDIA

Che GEORGE GALLET.



# AVERTISSEMENT

TL ne faut que voir ces Estampes qu'on expose au public, pour juger d'a-

bord qu'elles sont l'ouvrage d'un trés-grand Maître.

Le dessein en est beau, ingenieux, & assez dissicile à penetrer. La gloire de l'invention en est deuë à un Religieux de l'Ordre de Saint François; &
un ouvrage si saint & si pieux seroit encore une énigme pour la plus-part des
Lecleurs, si une personne, qui n'a pas moins d'esprit que de savoir, n'avoit apliqué ses soins à nous donner une explication exacte & circonstanciée d'un
dessein qu'on ne connoissoit qu'en gros. Les remarques qu'il fait sur toutes
les parties qui composent ces Tableaux, sont si claires, si judicieuses, si
naturelles, & elles s'appliquent si bien à leur sujet, qu'on ne peut douter, en
les lisant, que celui qui les a faites, n'ait bien rencontré.

Il divise tout l'Ouvrage en trois parties, dont chacune a treize planches, & devant chaque partie il y a une representation poëtique de la mort, qui sert de preparatif aux diverses figures qui la representent ensuite dans toutes

ses circonstances. Ainsi, il y a en tout 42. planches.

La premiere Partie represente, ce qui s'est passé à la Cene du Fiss de Dieu, lors que ce bon Sauveur se mit à laver les pieds de ses Disciples.

La seconde comprend ce qui est arrivé depuis la Cene, jusqu'au crucisiement

de Jesus Christ.

La troisième fait voir le reste de sa Passion jusqu'à la mort du Sauveur.

Quoy que la mort soit le principal & même l'unique sujet qui regne dans tout cet ouvrage, on peut dire neanmoins qu'on l'a diversifié d'une maniere qui surprendra agréablement le lecteur. Il v trouvera des remarques trés-curieuses, des instructions trés-solides, des conseils salutaires, des maximes saintes, une Morale pure & chrêtienne; & tout cela d'une maniere si concise, que quelque serieuse qu'en soit la lecture, on n'aura pas le tems de s'y ennuyer.

Pour prevenir même cet ennuy, que donne ordinairement une matiere si

AVERTISSEMENT.

lugubre, on a joint aux passages de l'Ecriture, qui sont comme le fond de l'ouvrage, divers endroits des Peres, & mêmes des Poëtes & des Orateurs qui sont comme un assortiment qui ne déplaira pas aux lecteurs, & qui, si

on le peut dire, égaye une matiere qui est assez triste d'elle-même

Enfin comme le sujet de ces Estampes est la mort, & la maniere dont on s'y doit préparer, on a crû que pour rendre plus utiles les reflexions qui les accompagnent, il seroit bon de les faire preceder par le dicours suivant qui explique la cause de nostre mort, la crainte qu'elle imprime dans nos esprits, les raisons de cette crainte, & les remedes qui la peuvent faire cesser.

rette l'invention en eil dens à un Religieux de l'Ordre de Saint Pranquis, et un constinge fi fame de l'Ordre de Saint Pranquis, etc un constinge fi fame de ligieux fetoit outoire enge écour la plus mire des la comme de fame de fame de la comme de fame de fame de la comme de fame de fa

les parties qui compolent ces l'ableaux, fam fi clares, fi judicientes, il

el devide contil Juste e en trus parare dont el sende a tirige planeler. Es devide elegar parale el y il que repira acadon position de la montequi fine de l'estamble de de colos liesares que la reprojence en litte dans toures

"the previous Parcie reperiouse, es que s'en sant alla Cens du Pite

the destinate actions and delides, der control tell fraires, deg grissione seines

Load guarding andmo ser county, since deane in the since the contract of





# PREFACE

Sur l'origne & la crainte de la mort.

## SECTION

# Origine de la mort.

E peché d'Adam est la seu'e cause de la mort, car Dieu ne la point faite, dit le Sa-Lge, \* & il ne prend point plaisir dans la perte des vivans. Mais + la premiere sour- \* Deus ce de la mort a été l'envie, que le Demon a porté à la felicité de l'homme. C'est el-non fecit le qui a ouvert la porte à la mort, & qui lui a donné entrée dans le monde: car Dieu nec le-avoit créé l'homme de telle maniere, \* que rien ne le pouvoit détruire, parce qu'il l'avoit fait pour être une image qui lui ressemblat. Ainsi Dieu luy avoit, en quelque tione force, communiqué fon immutabilité, aussi bien que son impeccabilité. Il étoit impec- vivocable, en ce qu'il ne pouvoit ne pecher point, par cette grace + qui convenoit à son état, Sap. c. suffisante pour s'y maintenir, mais sujette à sa volonté, & dépendant de son libre ar- I. 13. bitre. Il étoit immortel, parce qu'il pouvoit ne point mourir, par cette vie qui res- † Invi-fembloit à sa grace, & qui dépendoit du bon ou du mauvais usage qu'il feroit de sa boli liberté. Il le trouvoit ainsi dans un commencement d'impeccabilité & d'immortalité, mors qui le devoit conduire à sa derniere perfection : parce qu'en conservant son innocence, introiil devoit conserver sa vie, & arriver ainsi à une impeccabilité absolue & à une immor- ortem talité parfaite, qui auroit consisté à ne pouvoir plus ni pecher, ni mourir.

Le peché donc a précedé, & la mort a suivi; le peché comme la cause, la mort rum. comme son effer. L'homme n'eût jamais soufert l'une, s'il eût evité l'autre. En pe-24 chant il a perdu la vie, & ila trouvé la mort, dont Dieu l'avoit menacé. Rien de plus Deus juste que de mourir aprés avoir peché. Dieu est la vie de l'ame, comme l'ame est la vie creavit du corps. \* L'homme donc, en pechant volontairement, a cessé de vivre malgré lui, lors nem

minabilem, & ad imaginem similitudinis suæ fecit illum. Sap 11.23, † S. August. auxilium sine quo non. August. Trac. 47. in Joan. Vita caruis tue, anima tua: Vita anime tue, Deus tues.

qu'il

Preface sur l'Origine & qu'il a quité la vie, en pensant la conserver par une nourriture défenduë. Il n'a plus voulu demeurer soumis à Dieu, & il n'a pû davantage s'assujettir son corps. Il a refulé l'obeissance à son Superieur, & il a perdu l'autorité qu'il avoit sur soi-même; & parce que l'esprit a esté rebelle à Dieu, la chair est devenue rebelle à l'esprit : & comme l'esprit ne pouvoit se separer de Dieu que par le peché, le corps ne pouvoit être separé de l'esprit que par la mort.

Nous voyons par-là manifestement qu'il n'est rien de plus convenable à la droite raison, ni qui soit plus selon les loix d'une justice bien ordonnée, que ce qui a suivi la cheute du premier Homme; que la mort ait produit la mort, qu'une mort spirituelle & volontaire ait produit une mort corporelle & necessaire, & que l'une

ayant été le crime, l'autre en fût la peine & le châtiment.

per

\$11772

mors;

mors transiat , 172

9110 omnes pecca-

homines

C'est ce que l'Apôtre nous enseigne par ces paroles. \* Comme le peché est entré dans Rom. v. le monde par un seu! homme, & la mort par le peché ainsi la mort est passée dans tous les hom-12. Sicut mes, tous ayant peché dans un seul. C'est ainsi qu'il a établi la doctrine du peché Originel, qui passe à tous les hommes, & qui leur est commun, comme l'heritage de nôtre premier Pere. Et quoi que ce peché s'éface par le Bâtême, il nous rend neanmoins toûnem pet-eatum in jours sujets à la justice de Dieu, par le supplice de la mort corporelle, dont le Bâtême ne nous sauroit exemter. D'où il faut tirer ces deux consequences: l'une qu'il faut être bien insensé, pour s'amuser à goûter les plaisirs du monde, dans l'attente d'un supplice, dont l'arrêt nous est prononcé, & dont nous devons craindre à toute heure l'execution. L'autre; que le peché est mille fois plus à craindre que la mort corporelle, o per puisqu'elle n'est que l'effet & la peine du peché, & que le peché, comme nousavons veu, est une espece de mort infiniment plus terrible, parce qu'il separe l'ame de son Dieu, qui est sa vie. o ita in onnes

Cependant au lieu de craindre le peché, nous ne craignons que la mort: c'est pour-

quoy nous allons examiner la nature & les raisons de cette crainte.

#### SECTION 11.

## Crainte de la mort.

E desir de se conserver étant naturel à toutes les creatures, qui évitent autant qu'elles peuvent leur destruction; il y auroit lieu de s'étonner, que l'homme, qui est un Estre si excellent, & une Creature raisonnable, n'eût pas les mêmes sentimens. La mort étant donc une separation des deux parties, dont l'homme est composé, & la na ure aulh bien que la railon, lui inspirant le desir de sa conservation, elles doivent necessairement lui faire apprehender cette separation, comme la destruction de son être, & par consequent on ne sauroit nier que la crainte de la mort ne soit juste & raison-+ Saryra nable. Cela fait voir que la pensée de Juvenal est fausse, quand il dit. +

Fortem posce animum, & mortis terrore carentem, Qui spatium vitæ extremum inter munera ponat Natura.

, Demandez (aux Dieux) de ne point craindre la mort; Mais plutôt de regarder le der-, nier On peut dire la même chose de la pensée de Lucain. +

Mors ultima pæna est, Nec metuenda Viris. †Lib. 8. de belle civili.

Mais ces autres Payens qui ont dit, que la mort étoit la chose du monde la plus terrible, en ont eu une idée bien plus juste. Les Saints mêmes qui n'avoient que du mépris pour toutes les choses de la terre, qui ne soûpiroient qu'aprés celles du Ciel; ces Saints qui avoient témoigné tant de haine pour leur corps, & qui l'avoient traité d'une maniere si rude durant toute leur vie, ont apprehendé de le quitter à l'heure de la mort. St. Hilarion, ce Pere de tant de Solitaires, qui dés sa jeunesse s'étoit sait un tombeau plutôt qu'une demeure, au milieu d'un afreux desert, reprocha à son ame la crainte de la mort: sortez mon ame, lui disoit-il, que craignez-vous de quitter ce corps. Il y a prés de soixante & dix ans que vous servez Dieu, & craignez vous la Mort? Le Saint des Saints, Jesus-Christ lui-même n'a-t-il pas tremblé aux approches de la Mort? Et cette crainte n'a-t-elle pas été le commencement de sa Passion?

Il est vray que le Fils de Dieu excita lui-même cette apprehension dans soname, & qu'étant le chef de tous les sideles, il sit passer jusques à lui la crainte de ses membres pour en purger son Corps myssique, & pour nous communiquer sa force & son courage, dans le tems qu'il participoit lui-même à nos craintes & à nos foiblesses. Ensin il a craint la mort, pour nous apprendre par son exemple, l'usage que nous devons tirer voyez de cette crainte salutaire, & de la mort qui en doit être l'objet. Mais tout cela suppo- la siguse au fond que tous les hommes doivent craindre la mort; tout cela sait voir la justice re. 17-

de cette crainte, & en prouve fortement la necessité.

Que si ce que nous venons de dire, n'est pas capable d'inspirer la crainte de la mort, on n'a qu'à considerer, que c'est aux + approches de la mort, que le Demon, TFiguce grand ennemi de nôtre salut, sait ses derniers ésorts pour nous perdre. Il dresse alors re 19. toutes ses machines, & il n'est point de stratageme qu'il ne mette alors en usage. 23. & Il travaille de toute sa force à ébranler nôtre soi, à éteindre nôtre charité, & à nous 24. ôter toute nôtre esperance. Enfin après nous avoir inspiré une presomption temeraire, & nous avoir endermis toute nôtre vie dans le bras de la securité, à l'heure de nôtre mort, il nous fait voir Dieu comme un Juge inexorable, pour nous précipiter dans le desespoir.

# SECTION III.

Circonstances de la mort, autre sujet de crainte.

Une autre raison de craindre la mort, c'est l'incertitude de ses circonstances pendant qu'elle même est si certaine, si infaillible, si inevitable. Tout le monde sait qu'il faut mourir, & que la mort nous attend. Mais le tems, le lieu le genre de nôtre mort, l'état où elle nous trouvera, c'est ce qu'on ignore. Circonstances qui meritent bien d'estre considerées, & qui ne sont que trop capables de nous tenir toûjours dans la crainte de la mort. L'incertitude du tems nous est enseignée par Jesus-Christ même, lors qu'il nous

Préface sur l'Origine &

" Matt. exhorte \* à veiller incessamment, d'autant, dit-il, que vous ne savez ni le jour ni l'heure; xxv. 13. Et la distinction que le Seigneur fait de l'heure & du jour, sert à nous faire penser, que quand le jour nous seroit certainement connu, l'heure nous seroit toûjours inconnuë & incertaine, & par consequent nous pourrions en être surpris. Sur quoi le Grand St. Augustin a fort bien remarqué, que la providence de Dieu a caché aux hommes le dernier jour de leur vie, pour les tenir toûjours dans la crainte, & pour les obliger à regarder chaque jour comme le jour de leur mort. St. Hilaire nous aprend la même verité en disant, que l'ignorance de ce dernier jour, nous est tresutile, pour nous faire tenir sur nos gardes par la crainte du larron, & pour nous +In obliger à prendre si bien nos mesures, que nous n'en soyons pas surpris. +

Le lieu de la mort n'est pas moins incertain que le temps. Elle nous peut surpren-Cap. 26. Utigno- dre en tous lieux, à la ville, à la campagne, sur la mer, en terre ferme; sur le trône & dans l'hôpital; dans l'Eglise & à la Comedie. Enfin le lieu où l'on secroit le plus diei om- en affurance, est souvent le lieu fatal où la mort nous faisit pour nous faire comparoître devant le tribunal de Dieu. C'est ce que le Poëte Martial a remarqué d'une manie-

non fine re tres-ingenieuse. \*

setilis filentii

ratione

effe scivemus. vigilare

2105 Do-

adven-

#### Nullo fata loco possis excludere; cum mors Venerit, in medio Tibure Sardinia est.

On ne peut éviter la mort en aucun lieu; quand son heure est venue, on troupropter ,, ve l'air infecté de Sardaigne dans le plus sain de Trivoli. Ensin Seneque, parle + " moins en Payen qu'en vray Chretien, quand il dit : il est incertain dans quel lieu la

mort vous attend; attendez la donc en tous lieux.

Le genre de nôtre mort est la troisiéme circonstance qui n'est pas moins incertaine mit..... que les deux autres. Seneque, que nous venons de citer, en a fait le sujet de ses me-Paratos ditations. \* L'homme ne sait dit-il, si la mort sera subite au milieu d'une grande santé, Je nos ou si elle sera la fin d'une longue maladie; si elle sera douce & tranquille, ou cruelconve- le & violente ; s'il mourra par le fer, par l'eau, par le feu, ou par quelqu'autre gennit, quia re de mort. L'Ecriture fait souvent mention de cette incertitude. Salomon dans noratio, son Ecclesiaste, \* aprés avoir dit que l'homme ignore quelle sera sa fin, il le compare inten- aux poissons & aux oiseaux en ces termes. Comme les poissons sont pris à l'hameçon, & solicitu- les oiseaux aux filets, ainsi les hommes se trouvent surpris par l'adversité, [ c'est à dire par dinem la mort] lors que tout d'un coup elle fond sur eur

Mais l'incertitude de la quatriéme circonstance de nôtre mort est bien plus capaexpetta ble encore de nous inspirer de la crainte. C'est celle de l'état auquel la mort nous exagi- trouvera. Il n'est rien de plus incertain que cet état. Salomon nous en avertit au mê-\*Lib. 4. me lieu par ces paroles: \* l'omme ne sait pas s'il est digne d'amour ou de haine; mais Rpig. tout se reserve pour l'avenir & demeure ici incertain.

Rpig. tout se reserve pour l'avenu d'acment de l'entre se suit qu'une chose sur ce sujet, qui loin d'amoindrir cette crainte, est choir l'état où la mort le trou-26. In- ne fait que l'augmenter davantage. C'est que tel que sera l'état où la mort le trouest que vera, telle aussi sera la mort qui lui arrivera; heureuse, si elle le trouve dans la jus-

mors expectet, it aquetu illam omni loco expecta. \* Epist. 70 82. & 101. † Cap. 1x. 12. Nescit homo finem suum, sed sie ent pisces capiuntur hamo, & sicut aves laqueo comprehenduntur, sic capiuntur homines in tempore malo, cum eis extemplo superveneris. \* Eccl. 1x. 1, nescit homo, utrum amore an odio dignus sit: sed omnia in suturum servantur incer-

& fur la crainte de la mort.

tice, malheureuse, si elle le rencontre dans le peché. Et comme son état est toûjours douteux, lors même qu'il ne se sent pas chargé de quelque crime, qui ne le rendroit que trop certain de son mauvais état, sa mort est aussi toûjours douteule. si on étoit assuré, au moment de la mort, d'avoir une foi vivante, & operante par la charité, on seroit seur en même tems, qu'une mort fainte seroit pour nous la porte de la vie, & l'heureux passage à la felicité éternelle. Mais quelle assurance avons nous, que nous portons maintenant dans nôtre cœur, & que nous porterons à l'heure de nôtre mort, ces dons de Dieu, ces richesses de sa grace, ces principes de nôtre justice, & ces gages du salut éternel? Si ce sont des graces de Dieu, de purs essets de sa liberalité, des presens qu'il ne fait qu'à ses éleus, c'est-à-dire à ceux qu'il a choi-sis de toute éternité, dont le nombre tout certain qu'il est à l'égard de Dieu, est tout à fait incertain à l'égard de ceux qui le composent; qui peut se promettre qu'il est du nombre de ces éleus, de ces personnes choisses, de ces vases sacrez où Dieu a resolu de renfermer ces divins tresors?

Ainsi quoi que nous soyons certains d'être dans la veritable Eglise, où se trouve la veritable soi, où l'on professe constamment toutes les veritez de la Religion; pouvons nous dire la même chose à l'égard de la charité? Elle est cependant l'ame de la soi; sans elle la soi est morte, le salut impossible, la mort criminelle & malheureu-

Comme donc personne ne peut s'afsurer certainement, que la charité brûle dans son cœur, sa mort lui sera toûjours douteuse, & par consequent toûjours capable de lui donner de la crainte.

ic.

### SECTION IV.

# Juste crainte de la mort pour les pecheurs.

SI la mort est à craindre, parce qu'on ne sait pas, si on est digne d'amour ou de sola dispanse, comme nous venons de voir, elle est encore bien plus à craindre, lors qu'on lestio dispesses, ou qu'on doit être assuré, qu'on n'est pas digne d'amour, mais de haine; ce qui ser sties arrive lors qu'on est en état de péché mortel; Car tout sidelle qu'on est, la foi n'est sties pas alors vivante & operante par la charité, qui seule met de la difference entre les bost. ensans de Dieu & les ensans du Demon; \* entre les justes & les pécheurs: Celui qui † I. Joan n'aime point dit St. Jean † demeure dans la mort, savoir du péché; c'est à dire qu'il s serm. ne saut qu'un moment pour le jetter dans la mort eternelle. Quel sujet de crainte de parvis pour les pécheurs, qui se trouvent dans ce triste état? Quelles frayeurs ne doivent qu'ma toute heure la mort du corps, puis qu'ils éprouvent deja celle de l'ame, & vivere qu'à toute heure la mort du corps, puis qu'ils éprouvent deja celle de l'ame, & vivere qu'à toute heure la mort du péché à la mort éternelle? On leur peut dire avec andes? St. Bernard, & Comment pouvez-vous vivre dans un état où vous n'oseriez, mourir?

B

Leur état ne dissere gueres de celui d'un criminel condamné à la mort, qui toutes les sois qu'il voit ouvrir les portes de sa prilon, craint qu'on vient pour le traîner au supplice; c'est précisement ce que fait la mort du corps à l'égard d'un pécheur impenitent. Elle ouvre les portes de sa prison, elle fait sortir son ame de son corps, comme d'un cachot, où elle a été rensermée, mais c'est pour lui saire

soufrir le dernier suplice, qui est la mort éternelle.

Un bel esprit de ce Siecle a fort bien remarqué, que pour faire craindre la mort à un pécheur, il suffit de lui faire envilager un pécheur moribond au lit de la mort; & il s'est servi pour cet éfet des paroles de Sr. Bernard, qui tient ce langage au pécheur. "Ecoute malheureux, écoute, & sors de ce profond sommeil où le péché te , retient. L'heure est venuë qu'il te faudra lever du sein de la paresse, où tu es plûtôt "enseveli qu'endormi. Que la crainte pour le moins te réveille, si l'amour ne le fait pas: car on te prépare une double croix, l'une du corps, l'autre de l'ame, dans "l'enfer. Pense donc aux tourmens qui vont te penetrer de douleur au moment de la "mort. La mort, dis-je, est cette croix horrible, vers laquelle tu te hâtes tous les jours , de courir, sans y faireattention. Considere de quelle maniere la mort te crueifie, les , jambes étenduës fur un lit, comme fur une croix, où un patient va être executé. Les mains & les bras tombent de foiblesse, la poitrine, accablée sous le poids d'une "fluxion, qui l'étouffe, peut à peine respirer; la teste ne peut plus se soûtenir, les "levres se couvrent d'écume, les yeux s'obscurcissent, le visage est couvert d'une "sueur froide, & d'une pâleur mortelle; tout ce qui frappe les sens n'inspire que de , l'horreur. Cependant ce qui nous paroît au dehors n'est qu'une image segere de ce " que l'ame commence à éprouver au dedans. Elle envifage la necessité inévitable d'u-, ne mort qui ne peut être ni surmontée par la force, ni fléchie par les prieres, ni , touchée par les larmes, ni evitée par tous les remedes de la medecine. Elle la void "s'aprocher comme un criminel regarde dreffer la potence, où il doit étre étranglé, , & l'échaffaut, où il doit être rompu. Elle lit déja son jugement dans ces paroles, " que Balthasar, au milieu d'un superbe festin, lût écrites sur la muraille de son pa-Dan. v. , lais. \* Mane, Thecel, Phares. Mane, Dieu a compté les jours de ta vie, &t ils sont "accomplis; Thecel, il t'a pesé dans la balance de sa justice, & il n'a point trouvé , le poids des bonnes œuvres; Phares. ton corps sera separé de ton ame en ce moment, & ton ame de son Deu pour l'éternité; & l'un & l'autre sera abandonné aux De-, mons. C'est ainsi que cette ame void venir l'enfer à elle, avant qu'elle aille en en-"fer.

Les quarante deux planches avec les explications, peuvent servir de beaucoup à inspirer cette crainte; particulierement quand on les considerera avec ces paroles de St.
Bernard: Car quoi que le malade & le mourant qu'on y void, soit un juste, ou un
pécheur qui devient juste par sa penitence, & par l'usage des saints Sacremens, &
qu'ainsi on n'ait pas fait une representation, qui soit tout à fait conforme à l'idée que
doivent donner ces paroles de St. Bernard, on ne laisse pas cependant d'y voir ce qu'il
ya de commun entre la mort du juste, & la mort du pecheur. Tels sont pour exemple les traits de la mort, les attaques du Demon, les combats qu'on sent à cette sepation de l'ame d'avec le corps; Ce qui suffit du moins à donner bien de la frayeur:

2-

& à faire faire ce raisonnement; si la mort du juste, ou du pécheur converti, paroît si terrible, quelle doit étre la mort du pecheur impenitent? Cette mort dis-je, dont le Prophete Roi a dit, qu'elle est trés-méchante. \* Sur quoi St. Bernard fait en Mers peccore cette remarque, † que la mort du pécheur est méchante, parce qu'elle l'arra-caterum che du monde auquel il est attaché; elle est plus méchante, parce qu'elle le separe pessima. de sa chair, qu'il a criminellement aimée; elle est tres-méchante, parce qu'elle l'ex-105. Vide Pose à un double suplice que luy feront souffir & le ver qui ne meurt \* point & monde pessimale feu qui ne s'éteint point. Que si le plus juste en considerant sa fin n'est pas exemt mala side toute crainte, en quel état se doit trouver le pécheur, quand il considere la sienne? quidem est in minutai Peut-il regarder sans horreur un passage qui le va jetter dans un abyme de malheurs? amissione qui l'environne; le passé, le present & l'avenir, le temps & l'éternité, conspire à separatione;

pessima in vermis ignisque duplici contritione. \* Marc. 9. 43.

# SECTION V.

# Fruit de cette crainte des pécheurs.

CI à cette crainte qui vient de l'état des pécheurs, on en joint une autre qui vient de la Sagesse de Dieu, il se trouvera qu'elle aura une fin toute contraire à celle dont elle sembloit les menacer. Cette seconde crainte dont nous allons parler, est celle qu'imprime la voix de Dieu qui leur crie avec un ton menaçant : + Ne differez + Ecclepoint à vous convertir au Seigneur, & ne remettez point de jour en jour: Car sa colere 8. 9. non éclatera tout d'un coup, & il vous perdra au jour de la vengeance. Je dis donc que si la tarde. crainte prepare le cœur à l'amour, il peut arriver qu'un pécheur penetré de cette crain- ad domite salutaire, commencera à aimer & à desirer une mort, qui est une veritable vie. \* num, & , Je conviendrai avec St. Bernard, + qu'heureuse est la mort qui nous fera mourir au ras de die "péché pour vivre à la justice; qu'il faut qu'une telle mort precede, afin que la mort in diem: , du corps soit seure & tranquille. Il se dira à lui-même avec le mesme Saint, servez-enim ve-, vous mon ame du peu de cette durée de vie, pour vous procurer celle qui dure toû-nie tira "jours. Tandis que vous vivez dans la chair, mourez au monde, afin qu'aprés la mort tempore de la chair, l'esprit vive à Dieu & de Dieu , de la chair, l'esprit vive à Dieu & de Dieu. C'est ainsi que parlent tous les Sts. Peres, c'est ainsi que parle la Sainte Ecriture, disperdet c'est ainsi que l'entendent les ames devotes. On dit d'un homme, qu'il est mort au Morsvimonde ou à soi-même, qu'il n'est plus dans la chair mais dans l'esprit, quand il est mais. comme insensible à tous les plaisirs criminels, où se plongent les enfans du fiecle, Hom. quand il a mortifié toutes ses passions, & qu'il pratique tranquillement toutes les ver- ; Ep. tus; quand il a dépouillé le vieil homme, & qu'il s'est revetu du nouveau; quand il 105. Bons

peccato moriaris, ut justitia vivas. hac mors necesse est ut pracurrat, ut sequatur illa secura. In hac vita' quamdin durat, compara sibi illam qua semper durat. Dum vivis in carne, morere mundo, ut post mortem carnis Deo vivere incipiat.

B 2

ne pense non plus au monde, que si le monde étoit mort à son égard, comme il est mort à l'égard du monde, quand ilne vit plus de la vie de la nature, mais de la vie de la grace; quand son ame toute penetrée de Dieu n'a de commerce avec les sens corporels qu'autant qu'il est necessaire pour le soûtien de cette vie animale; & que s'élevant même au dessus de la raison humaine, elle n'a d'autre flambeau, elle ne suit d'autre guide que la lumiere surnaturelle de sa foi. Enfin un hommeest mort au monde, quand

il vit moins sur la terre que dans le Ciel.

Cette comparaison d'un homme parfaitement vertueux à l'état d'un mort est si juste, qu'on ne void gueres rien de plus ressemblant. Un corps separé de l'ame qui l'animoit, se laisse porter & traîner où l'on veut; il n'a ni parole, ni sentiment; il sousser sans resistance, tout ce qu'on lui fait. Ainsi un homme qui a une pieté so-lide & constante, se laisse conduire à la loy de Dieu sans aucune repugnance. Il n'a ni desirs, ni passions, ni volonté, ni d'autres mouvemens, que ceux que cette loy sainte a imprimé dans son ame. Il est insensible aux injures, & aux outrages, ce-la ne le touche non plus que s'il estoit mort; il sousre toutes choses avec soumission & avec patience; le péché n'a aucune force dans son cœur, il n'en sent plus les traits, il est au dessus de ses atteintes; C'est un mort, avons nous dit, & celui qui est mort, dit

\*Rom. l'Apostre, \* est justifié, c'est à dire delivré, du péché.

Balaam avoit donc raison de souhaiter la mort des justes, & de dire: † que mon tuns est, ame meure de la mort des justes; & le pécheur ne sauroit mieux faire que de l'imiter. justificatus Mais il ne doit pas se contenter de dire comme ce faux Prophete; que je meure de la mort des justes, il doit considerer encore, que le juste, selon St. Paul, n'est juste † Num. aux yeux de Dieu, que parce qu'il vit de la foi vivante & operante par la charité, qui le rend ami de Dieu, & ennemi, comme dit St. Pierre, de la corruption du siemoriatur cle. Le vray moyen donc de mourir de la mort des justes, c'est de mourir comme mea mor- eux à soy-même, & à tous les faux attraits de la chair & du monde, pour mourir, te inste- comme eux, dans le Seigneur, aprés avoir vêcu comme eux en Dieu, & de la vie de ses. Dieu. St. Bernard étoit bien penetré de ce sentiment, lors qu'il disoit, ,, \* fasse le Ciel mbisupra. ,, que je meure souvent de cette mort, asin que j'évite les piéges de la mort; asin que Utinam , je ne sente point les delices mortelles de mes sens, que je sois insensible au plaisir se eso ,, de la volupté, à l'ardeur de l'avarice, à l'éguillon de l'impatience & de la colere, frequen. , aux langueurs des soins & des inquietudes de la terre. Heureuse mort, qui n'ôte est de volupté, mais qui la change en une meilleure, qui ne precipite pas le corps dans la que soi pui éleve l'ame vers le Ciel.

mortis, nt La régle que donne St. Augustin, qui est tres-connuë, mais qui est mal pratinon sensiam vi. quée, est tout-à-sait conforme aux paroles de St. Bernard. \* Voulez-vous bien
se turnmourir, vivez bien; celui qui vit bien ne peut mourir mal. La bonne mort est la recomriantis
mortisera pense de la bonne vie. Ainsi ne pas desirer la mort des justes est un grand aveugle-

Mandi ment; & ne pas craindre cette mort, est une veritable vie.

nt obsingescam ad sensum libidinis, ad assum avaritia, ad iracundia & impatientia simulos, ad angores solicitudinum & molestias.

entarum... bona mors qua vitam non ausert, sed transfert in melius; bona qua non corpus cadit sed anima sublevatur.

Y Vis bene mori? bene vive; non potest male mori, qui bene vinerit: bona mors vita bona mercet.

## SECTION VI.

Six raisons pour lesquelles on craint la mort naturelle, au lieu de descrer la mort des Justes, & les remedes contre ce desordre.

UN Poëte moderne adit fort à propos.

Mors vitanda malo, Justo invitanda: malorum Ultimus est sinis, vel sine sine malum.

" La mort est à craindre au méchant, mais elle est à desirer au Juste, parce qu'à ", l'un elle est la fin de tous ses maux, & à l'autre, elle est un mal sans sin. Cependant il est assez ordinaire, de voir des Justes qui craignent cette mort, qui leur est d'ailleurs si avantageuse; & tout au contraire, on void souvent des méchans & des impies, qui bravent la mort, ou qui du moins sont semblant de ne la pas craindre.

Nous allons voir maintenant les raisons de ce desordre, & quels sont les remedes

qu'on y peut donner.

le dis premierement qu'il y a des impies qui ne craignent pas la mort, & des Justes qui la craignent trop, parce que ni les uns, ni les autres n'y pensent pas assez Si les méchans y faisoient de serieuses reslexions, ils verroient les malheurs où la mort les va précipiter, & ils la craindroient comme la chose la plus terrible; mais ils en detournent toutes leurs pensées; semblables à ces malheureux, quidetournent leur veuë, & ferment volontairement leurs yeux pour ne pas voir le precipice où leur desespoir les jette. Si les Justes aussi pensoient bien à cette mort, qui leur doit procurer tant de bonheur, & tant de gloire; au lieu de la craindre le moins du ad monde, ils la desireroient avec ardeur, & ils diroient comme St. Paul, + Je desire de lipp. I. déloger de ce Corps pour être avec Jesus-Christ, ce qui m'est beaucoup meilleur. Cet ou-23. bli de la mort est d'autant plus surprenant que toutes les choses qui nous environnent, semblent nous en rafraîchir la memoire. Le lit est l'image du tombeau, & le sommeil, celle de la mort, comme les Philosophes & les Poëtes Payens l'ont reconnu; Nous nous dé-Stutte ,, pouillons tous les jours, dit Seneque, en nous mettant au lit, & la mort ne nous dé-femmas " pouille-t-elle pas de toutes choses? Nôtre reveil, peut dire un Chrêtien, ne nous gelide represente-t-il pas celui que causera le son de la trompette de l'Archange, qui fera le-image ver tous les morts de leurs tombeaux? Ne sommes nous pas en quelque saçon nourris & revêtus de la mort, puis que la nourriture & le vêtement dont nous nous servons sont les dépouilles des bêtes mortes? Si on regarde la terre, ne devroit-on pas la confiderer

4 Préface sur l'Origine

comme le lieu de nôtre sepulchre? Si nous levons les yeux vers le Ciel, ne devons nous pas nous souvenir que c'est là nôtre Patrie, le domicile qui nous attend, & où nous ne pouvons aller que par la mort? En un mot toutes les Creatures perissables, les revolutions des tems & des saisons, les conditions même differentes de

la vie nous doivent faire une leçon continuelle de la mort.

Si nous ajoûtons à tout cela la consideration des 42. Planches de cet Ouvrage, elsistiq. les pourront servir de beaucoup à fortisser ces reslexions, & seront d'un grand usales pourront servir de beaucoup à fortisser ces reslexions, & seront d'un grand usage à toutes fortes de personnes. Elles inspireront aux méchans une juste frayeur des
gnam a- peines qui les attendent, s'ils ne les previennent bien-tôt par une veritable penitence,
mara est meme & par un serieux amendement. Elles renouvelleront dans l'Esprit des Justes les
ria tua idées agréables de leur bonheur, dont leur foi leur a fait sentir les avangouts, & dont
le comble leur est reservé aprés leur mort. Mors & amara malo, dulcis & ipsa bono.
Les courtes explications qu'on a joint à chaque Planche, serviront à découvrir la verité de
sin substraitis ce passage de l'Ecriture Ste. \* O mort que ton souvenir est amer à un homme qui vit
sensitis en paix au milieu de ses biens. Tel est ordinairement le méchant. O mort que ta senteno mors
ce est douce à un homme pauvre. Tel est ordinairement le Juste.

La feconde raison qui fait que si peu de gens craignent la mort c'est qu'ils la sium ho. croyent toûjours fort éloignée; ils ne la regardent qu'en perspective, si j'ose parler mini in-ainsi, & ils vivent comme s'ils ne devoient point mourir. Ainsi la mort les surprend digenti. To voyez en quelque tems qu'elle arrive, parce qu'ils ne pensent jamais serieusement qu'ils sont les Plan-mortels. Et comme on est plus vivement touché des accidens impreveus que de ceux ches 1,2 ausquels on s'est preparé, de la vient que cette sorte de gens tremblent d'horreur aux 3. 6...

\*Seneca premieres aproches de la mort. +

Epitt 24. Pour remedier à ce mal, & pour nous guerir de cette fausse opinion, que nôtre vie doit être longue, & que la mort est bien éloignée, l'Ecriture nous parse de nômertem tre vie, comme d'un torrent, d'une nuée, d'une vapeur, d'un vent, d'une ombre & incidi-mus.

Que le premier moment de nôtre vie, est le premier moment de nôtre mort, qu'en mortimur, commençant à vivre on commençoit à mourir, que vivre c'est mourir continuellement, quoit die demitur de mort le dernier moment qui finit en même tems nôtre mort & nôtre vie. \*

demitur de divin d'un appelle mort le dernier moment qui finit en même tems nôtre mort & nôtre vie. \*

demitur diqua dix-septième sur les Evangiles: Ipse quotidianus desectus corruptionis, quid est a jud quam que d'un que que d'une quoi se fait tous les jours de l'homme corque cum , rompu, qu'est-il autre chose sinon une mort continuelle?

Disons en troisième lieu, que pendant qu'on a grand soin de se munir contre les crescit. causes secondes qui produisent la mort, on neglige d'élever ses yeux & ses pensées quem- jusqu'à la cause premiere, qui l'a determinée. On ne considere pas que ce qui est dans ele- un accident & un cas fortuit pour nous, est à l'égard de Dieu l'éset de psi dram son decret éternel. Nous disons tous les jours, siat voluntas tua sicut in Calo non decret éternel. Nous disons tous les jours, siat voluntas tua sicut in Calo remain d'interra, que vôtre volonté soit faite sur la terre comme au ciel; & nous ne consides sium ex- rons pas que c'en est une suite necessaire de recevoir la mort de sa main, sans qu'il sorte dium ex-

haurit de nôtre bouche aucune parole de murmure, ou de deselpoir. +

quid ante definuit : sie ultima hora qua effe definimus non sola mortem facit, sed sola consummat. Item illamors qua nos rapit,

Le remede contre ce desordre, c'est de considerer souvent que Dieu a ordonné le temps & la maniere de nôtre mort, & de lui dire ces mots du saint homme Job, \*\* Job. les jours de l'homme sont courts; le nombre de ses mois & de ses années est entre vos mains reves vous avez marqué les bornes de sa vie, qu'il ne peut passer. Il est bon encore de se dire dies bosouvent à soy-même, ces paroles de la mere de Samuel: + C'est le Seigneur qui ôte & sunt, qui donne la vie.

La quatriéme cause vient de ce que nous sommes trop attachez à la terre & aux rejutapud créatures sensibles: Ce qui fait que nous craignons que la mort vienne nous en sepa- se est rer, & quand elle vient, nous ne pouvons nous resoudre à cette separation, sans somptimie nous en plaindre comme ce Roi, qui s'écrioit au dernier moment de sa vie, \* faut-minos

il qu'une mort amere me separe ainsi de tout ce que j'ayme?

Le seul remede qu'on peut trouver à ce mal c'est de détacher son cœur du mon-non potede, ce qui se peut faire sans en sortir, puis qu'il sustit de faire sortir le monde de runt, chez nous, & de bannir l'amour du monde du sond de nôtre cœur pour pouvoir di-11. 6. re avec l'Apôtre, + le monde est mort & crucissé pour moi, comme je suis mort & crumortistic cisé pour le monde. Car si la mort se presente à celui qui a ces veritez prosondement cat & imprimées dans son esprit, & qui sent ces dispositions dans son cœur, bien loin de vivisication l'apprehender, il la suivra avec joye, comme St. Pierre suivit l'Ange au sortir de la xv. 32, prison.

Cinquiémement, nous ne confiderons pas affez en Dieu la qualité de pere debonnaire Agag: & misericordieux, au lieu qu'on s'attache trop à l'idée que nous en avons d'un ju-fictine ge severe & rigoureux: Ainsi la seule pensée de la mort nous sait trembler, parce amara que nous la regardons comme l'huissier qui nous conduit au pied du tribunal de la mort justice Divine, & qui nous cite à comparoître devant un juge inexorable. Il faut la fig. considerer contre ce désaut que nous étions veritablement autresois des ensans de co-29. Lere, + mais que Dieu nous a maintenant adoptez par son sils, & nous regarde vi. ecomme les ensans. Il a répandu dans nos cœurs son St. Esprit, qui nous le fait appeller minis nôtre pere; ainsi nous sommes ses fils. + Si Dieu est un maître plein de puissance & craussians de majesté; il est aussi un pere plein de tendresse & d'amour; s'il est juste, il est est mando aussi misericordieux. Si nous avons des péchez, nous avons aussi un Sauveur, qui s Aeales a expiés par sa mort. S'ils nous ont rendus dignes de l'enser, il nous a merité xil. 9. Les a expiés par sa mort. S'ils nous ont rendus dignes de l'enser, il nous a merité xil. 9. Les a expiés par sa mort. S'ils nous ont rendus dignes de l'enser, il nous a merité xil. 9. Les a expiés par sa mort.

En sixième lieu nous ne pensons qu'aux biens, & aux plaisirs que la mort nous nature ravit, & nous ne pensons pas aux miseres dont elle nous delivre, ni à la felicité éter-sitt ira nelle où elle nous fait entrer. Nous ne faisons pas reflexion, que sans toucher à radice qui est essentiel à nôtre nature, elle ne fait que nous dépouiller de nôtre vii. 15, propre corruption, & de ces restes du péché dont on ne peut se défaire que par sui propre concupison, la mort. Nous ne considerons pas que la mort est plûtôt la mort du péché, de la adoption concupiscence, des passions rebelles, de la mortalité, & de la corruptibilité, que la filiorum mort de l'homme.

Pour remedier à ce mal, il est bon de considerer avec un trés-habile Ecrivain de ce mus Absiecle, qu'il y a de certa ns tableaux à deux faces, dont l'une paroît afreuse & l'au-bu pater.

+I. Joan. 111. 2. Chariffimi nuese filii Dei famus. Voyez la planche. 30. & les fuivantes, .

Preface sur l'Origine 16

tre agreable, & que c'est là precisement l'embleme de la mort. Elle nous donne de l'éfroy, quand on nous la montre avec un visage afreux, un corps décharné, une t voyez faux à la main, qui moissonne nos biens, nos esperances & nôtre vie: mais on ches A. doit concevoir du plaisir & de la joye, quand elle se presente comme une puissante & 3. liberatrice, qui détache nos liens, rompt nos chaînes, & éleve nôtre ame au com-la plan- ble de la felicité. Et cette veuë ne doit pas seulement nous consoler contre les frayeurs che. C. de la mort, mais elle doit nous faire trouver la consolation dans la mort même: à peu prés comme Samson qui tira un miel delicieux de la charogne d'un lion qu'il avoit tué; ce qui lui donna lieu de proposer cette enigme, qui se peut appliquer tres-justement à la mort, La viande est sortie de celui qui devoroit, & la douceur du B Cap.

Considerons encore ce que dit l'Ecclesiaste, \* que le jour de la mort est préferable 2. Melior au jour de la naissance: Car si la naissance nous fait verser des larmes, la mort les est dies essuye; si la naissance est accompagnée de nos cris & de nos gemissemens, la mort die natie leur impose silence; si la vie est une chaîne de miseres, la mort en rompt le dernier vitatis. chaînon, si c'est une guerre continuelle sur la terre, + la mort nous donne la paix. † Job. Pourquoi donc craindre la mort comme un mal, puis qu'elle est un remede à tous Lib. 2. nos maux? Elle n'étoit pas necessaire, dit St. Ambroise, à l'homme innocent, parmi deude resurred. l'abondance de tous les biens dans le paradis terrestre; mais l'homme ayant été condamné au travail, & à la douleur par son péché, & ayant commencé à mener une vie miserable, on a dû mettre fin à ses maux, afin que la mort lui rendît le repos

qu'il ne pouvoit plus trouver dans la vie.

Ne se moqueroit-on pas d'un artisan, qui s'afligeroit de voir aprocher le jour qui doit mettre fin à son penible travail? D'un voyageur qui se plaindroit de voir la fin d'un long & perilleux voyage? D'un pilote qui rémoigneroit de la douleur quand on lui montreroit le port? Disons plûtôt avec le Prophete Jonas \* la mort m'est plus avantageuse que la vie: avec le Prophete Elie, + c'est assez, à Seigneur prenez main-tenant mon ame, & avec le Prophete David, \* retirez mon ame de la prison de ce corps, afin que je louë vostre nom, voilà que les esprits des justes m'attendent, afin que

vous me fassiez participer à leur bonbeur.

Cap.

est mihi mors днат

IV.

vita.

Règ. . Concluons donc que si la mort est à craindre, elle ne l'est que pour les méchans, 4. Sufficit puis qu'elle est à leur égard la porte de l'enfer, & le commencement du malheur qui mihi do- les y attend. Au lieu qu'elle est aux justes la porte du Ciel, le commencement de leur felicité, & la fin de toutes leurs peines; Elle leur épargne la veue d'une infinité de crimes qui se commettent dans le monde & qui les jettent dans la derniere affliction. Elle leur die de devant leurs yeux mille ordures où l'on se plonge, qui pourroient peut-être les infecter, & quand ils seroient aussi purs que David mêde cuffe. me, les faire tomber de l'état de justice & de grace, dans un état de crime & de condia ani- damnation. Enfin la mort fait cesser tous leurs pechez veniels, qui se multiplient tant meam ad que dure la vie, \* & les met dans cet état de perfection dont jouissent les bienheureux confiten- & les Anges dans le ciel.

me expellant jufti donce vetribuas mibi. + Invenimus mortem finem effe peccati, ne quo effet vita dintarnior, si feret enipa nume... roffer. Ambt. I, de bono mortis cap. 4.

Si

Si quelque malade reçoit avec plaisir la mort qui me fin à ses douleurs, avec combien plus de joye devons nous embrasser la mort qui met fin à la plus dangereuse de nos maladies, & qui cause de si vives douleurs aux fidelles, je veux dire le peché; qui étemt pour jamais le seu de la concupiscence, sait perir nos passions, détruit le vieil s Quid est homme, abolit le reste de nôtre corruption, & qui est enmême temps la vie & la resurrection sont des vertus sont de vertus sont des vertus sont de vertus sont des vertus sont de vertus de vertus sont de vertus de vertus sont de vertus sont de vertus sont de vertus de vertus de vertus sont de vertus de vertus sont de vertus d

S'il y a quelque chose qui rende la mort terrible, c'est le peché. Fuyons le donc, sustitution comme l'unique mal que nous devons craindre. Pensons à nôtre fin & nous ne pe-Ambr. cherons jamais. + Si une maladie nous reduit au lit, si elle nous met en danger de ibid. perdre la vie, failons tout ce qui nous est representé par les figures suivantes. Il n'y nibus en a pas une où il n'y ait des Anges, pour nous marquer que si nous ouvrons les yeux de operibas nôtre foi, nous nous verrons toujours environnés de ces Esprits saints, & entre les bras memorare de Jesus-Christ même, qui est representé dans chaque petit tableau. Considerons le novissima, de comme le pere des Misericordes \*, qui ne veut point la mort du pecheur mais qu'il in aterse convertisse + & qu'il vive; qui meurt pour nous ôter les frayeurs de la mort, & pour """ nous ouvrir le vray chemin qui mene à la vie ; qui a fait changer la mort de nature cabir. depuis qu'il l'a vaincue sur la croix. Dés lors elle est devenue pour les Justes & pour Eccl. les vrais penitens, la porte du Ciel, l'entrée du Paradis, le jour de leur victoire & \* II. 2d de leur triomphe & le passage à la glorieuse immortalité. Souffrons qu'elle nous dé-cor. L. pouille de ce corps infirme, pour nous revétir un jour d'un corps immortel; qu'elle prive l'ame d'une maison de terre & de boue, qui se reduit en poussiere, pour la faire pas-miseriser dans les tabernacles éternels. Souvenons nous que ce qui tombe par la mort, se cordiarelevera par la resurrection, & qu'aprés avoir été la demeure des vers, il deviendra le \* Ezech. temple éternel du Dieu vivant.

Que celui-là seulement craigne de mourir, dit Saint Cyprien, qui n'ayant point tisse mint seté regeneré par l'eau & par le St. Esprit, est destiné aux flammes de l'enfer. Que celui-ne mortem la craigne de mourir, qui n'a point de part à la croix & aux sou strances de Jesus-timerem. Christ. Que celui-là craigne de mourir qui de cette mort doit passer à la mort se-Ambr.

conde. Que celui-là craigne de mourir, qui au sortir de ce monde doit side resur:

pre tourmenté par un seu qui ne s'éteindra jamais. Que celui-là craigne de mourir,

qui une vie prolongée est un delay de ses peines, & un retardement de ses sup
plices. Car celui-là seulement doit desirer de demeurer long-tems dans le monde,

qui aime le monde, qui en fait le sujet de sa joye, & qu'un siecle flatteur & trom
peur engage à s'y attacher par les charmes de ses delices charnelles. Mais s'il est

, vray que le monde n'a que de la haine pour un veritable Chrêtien, pourquoi aimer , celui qui vous haït comme il a hai Jesus-Christ? pourquoi ne pas aller plûtôtaprés

" ce Seigneur qui vous a racheté, qui vous aime, & qui vous a aimé de toute é-\*s. cyprianus
de mor-

Mori planètimeat, sed qui ex aqua & spiritu non renatus, gehennæ ignibus mancipatur. Mori timeat qui non Christi cruce & passione censetur. Mori timeat qui ad secundam mortem de hac morte transibit. Mori timeat quem de saculo recedentem, perennibus panis eterna stamma torquebit. Mori timeat cui hoc mora longiore consertur, ut cruciatus eius & gemitus interim dissertur. Et intra. Eius est in mundo dici velle manere, quem mundus oblestat, quem seculum blandiens atque decipiens illecebris terrenæ voluptatis invitat. Porto cum mundus oderit Christianum, quid amas eum qui te odit, & non postus sequeris Christian qui te & redemit & diligit?

Albia.

# PRIERE POUR SE PREPARER A LA MORT.

ADorable JESUS, arbitre de mon fort, Vous qui devez un jour être un Juge inflexible: Je revere en esprit ce Tribunal terrible Où je dois comparoître à l'instant de la mort. J'en accepte le lieu, le tems, les circonstances,

Je renonce aux impatiences Que pourroit malgré moy m'arracher la douleur, Seigneur, secourez moy contre mon adversaire,

Penetrez ma chair & mon cœur. De vostre crainte salutaire;

Ne vous souvenez plus de mes iniquitez,

Oubliez mes delicatesses, Je rougis de tant de foiblesses, Et de tant d'infidelitez.

Agréez, s'il vous plait, la promesse sincere Que j'ose maintenant vous faire, De vous servir sidelement,

Que de mon propre amour, mon cœur soit toûjours vuide, Que le vôtre, Seigneur, soit icy bas mon guide, Et me remplisse uniquement.

Par M. N. N.

## MAXIMES SUR LA MORT.

O N ne meurt qu'une fois: de cette unique mort
Dépend à jamais nôtre fort;
C'est un difficile passage,
Qui fut aux plus grands Saints un objet de frayeur:
Faisons-en donc, Chrêtiens, un long apprentissage,
Et mourons chaque jour & d'esprit & de cœur.

Par le même.

# Statutum est hominibus semel mori. ad Hebr. IX. 27.

Il est arrêté que les hommes meurent une fois.

LE Peintre pour commencer à nous faire voir son dessein sur les representations des aproches de la mort, nous la peint ici avec un art merveilleux, accompagnée de tout ce qu'il a jugé de plus propre à nous mettre devant les yeux ce que l'Ecriture dit de la mort, & ce que les auteurs profanes en ont enseigné au milieu des tenebres de leur Paganisme.

Elle tient une faucille à la main, pour nous marquer qu'elle n'épargne aucun homme; & qu'elle emporte sans distinction toute sorte de personnes de tout âge, de tout sexe, & de toute condition; comme la faucille coupe indisferemment toutes les herbes par où elle passe. C'est ce qu'Horace a voulu signifier en ce peu de mots:

#### Pallida mors æquo pulsat pede pauperum tabernas Regumque turres,

Lib. 1. Od. 4.

" La mort renverse également les Palais des Rois & les cabanes des pau-

Il exprime ailleurs la même pensée en d'autre termes:

Lib.Od. 2. 18.

Pauperi recluditur
Regumque pueris.

" La terre, qui est la même pour tout le monde, s'ouvre également pour le pau-

Omnes eodem cogimur : omnium Versatur urna ;

Lib. 2. Od. 3.

" Nous serons tous conduits en un même lieu, & de l'Urne, que l'on remuë continuellement, sortira tôt ou tard ce sort fatal.

Virgile l'a dit aussi d'une maniere trés-élegante.

Stat sua cuique dies, breve & irreparabile tempus

" Le dernier jour est marqué à tous les hommes, & le petit espace de temps qu'ils Lib. 10. " ont à vivre, est un tems irreparable.

Ovide exprime la même chole en ces termes.

Scilicet omne sacrum mors importuna prophanat;

Omnibus obscuras inject illa manus.

Lib. 3.

, La mort importune ne respecte pas les choses les plus sacrées; personne n'échape Eleg.

Fata

Idem ad Liviam. Fata manent omnes.

Tendimus huc omnes : metam properamus ad unam:

Omnia sub leges mors vocat atra suas.

"La mort nous attend tous. Nous courons tous à la mort comme à la même fin. "Elle range tout sous ses loix.

In Herc. Seneque le tragique a dit à peu prés la même chose.

Tibi mors paramur : Sis licet segnis, properamus ipsi.

" On nous prepare pour vous, ô mort; quoi que vous tardiez à venir, nous , nous aprochons de vous.

Lib. 4. Martial n'a pas oublié la même pensée dans ses Epigrammes.

Epig.

fur.

Nullo fata loco possis excludere.

" Il n'est point de lieu qui nous puisse mettre à couvert des traits de la mort. Properce a paru animé d'un mesme esprit quand il dit.

Lib. 2. Eleg.

La mort nous attend, tôt ou tard il y faut venir.

Enfin Claudien dit tout en trois mots:

Omnia mors æquat.

Toutes ces sentences que je viens de rapporter, & plusieurs autres de cette nature, Lib. 2 dont les ouvrages des Payens sont tous remplis, devroient faire rougir la pluspart de ra-de nos Chrêtiens d'aujourd'huy, qui ne pensent jamais à la mort, qui n'en veulent ptuPro-point oui parler, & qui rompent la conversation, dés qu'on les veut entretenir d'une serpine matiere si triste. Cependant cette mort que les hommes éloignent de leur esprit, & de leurs entretiens, & qu'ils voudroient bannir du monde, se fait faire place malgré qu'on en ait, il n'est point de barriere qui l'arrête, ni d'obstacles à travers lesquels elle ne se fasse un passage. Nous le voyons clairement dans cet embléme, où elle se fert de sa faucille pour forcer la porte d'un Palais, & le batoir qu'elle leve de sa main gauche,

est plein de significations Poëtiques.

Il est orné de deux aîles: l'une est d'un oiseau, & l'autre d'une chauve-souris; pour marquer que la mort vient également de jour & de nuit, & avec cette promptitude qui nous est marquée par ces deux aîles. On void au milieu un sable qui coulant jusqu'à la fin sans discontinuer, nous avertit que la vie est une mort continuelle; Morientes nascimur, dit St. Jerome: nous naissons en mourant, comme nous mourons en naissant. Seneque le Philosophe ne l'a pas ignoré; lors qu'il dit que nous mourons tous les jours; ce que Seneque le Tragique exprime dans ces vers:

Prima que vitam dedit bora . Carpfit.

In Hercul furent. Le premier moment de la vie Nous en ravit une partie.

Perse a dit la même chose dans ce vers:

Vive memor Lethi: fugit hora; hoc, quod loquor, inde est.

" La mort aproche, peniez y, le tems s'écoule; le moment auquel je parle n'est déja

es plus.

Enfin

Enfin cette verité si bien connue des Payens mêmes, est confirmée par le témoignage d'un grand Apôtre; \* Quotidie morior. Il n'y a point de jour que je ne meure. \* I. Ad Le Peintre nous sait voir encore ici la mort soulant à ses pieds les sceptres & les Cor. couronnes, les armes, les richesses, les pierreries, les casques, les drapeaux, les XV. 31. chaînes, les livres, les instrumens de musique, & tout ce que les hommes ont pû inventer ou pour le plaisir, ou pour la commodité, ou pour les soûtien de la vie. Voila justement ce que fait la mort. Elle brise tout d'un coup, & reduit en poussière ce qu'on a veu de plus riche & de plus pompeux, elle n'a pas plus d'égards pour les têtes couronnées que pour les derniers des hommes: Mors sceptra ligonibus æquat, dit le Poète. Sceptres, houlettes, tout lui est égal. Elle ne connoît point ces differences qui sont si considerables parmi les hommes. Elle confond tout pêle-mêle sans distinction; semblable à cette pierre \* dont il est parlé dans le livre de Daniel, qui mit en pieces cette ma-\*Dan. gnisique statue que Dieu sit voir en songe à Nabuchodonosor, confondant ensem-II. 53.

ble l'or, l'argent, l'airain, le fer, & l'argile. Elle a auprés de foy des cyprés, qui expriment bien cette belle pensée d'Horace.

Neque harum, quas colis, arborum Te præter invisas cupressos Ulla brevem dominum sequetur.

Lib. 2.

"Et de tous ces arbres que vous cultivez avec tant de soin, le funeste \* cyprés \* On , vous suivra seul, vous qui en avez été le maître si peu de tems. s'en ser-

Enfin on void dans le fond du Tableau une representation du Paradis, & une devoit l'Enfer; pour dire que la mort est la porte qui conduit à l'un ou à l'autre, selon qu'on aux suaura bien ou mal vêcu. L'entrée de l'Enser paroît fort agreable. On y va en badinerailnant, & en s'abandonnant à tous les plaisirs de la vie. C'est un chemin battu, large, uni; comme le fils de Dieu l'a dit; la plus grandé partie du monde passe par là. Aulieu que celui du Paradis est étroit, raboteux, rude, escarpé, tout embarrassé de ronces & d'épines. On y marche sous la conduite d'un Ange accompagné de la Croix; Mattimais trés peu en prennent la route. Et comme la Concupiscence & le Monde sont gra-vii. vez sur l'entrée de l'Enser, on a mis un Triangle rayonné sur celle Paradis, un œil & un ser

pent en cercle pour fignifier la Trinité, la Providence, & l'Eternité.

Enfin l'imagination du Peintre a placé au Piedestal, id'un côté des vers des Serpens, pour nous faire souvenir qu'ils seront bientôt en possession de ce corps, que nous traitons avec tant de delicatesse, & dont nous prenons tant de soin, au préjudice de nos ames. Il a formé de l'autre côté un Embléme, dont le sens est si clair, qu'il seroit inutile d'en donner l'explication. Il y a au milieu un bas relief, où des gens de toutes sortes de conditions paroissent touchez à la veuë d'un corps mort. C'est pour nous aprendre qu'un si triste objet est une leçon pour tous les hommes, qui leur doit faire reconnoître leur neant, & les faire penser serieusement à la mort, qui les reduira bientôt dans ce même état. Enfin la consternation où l'on void toutes ces personnes dans cette premiere Estampe, nous marque bien naïvement la disposition où l'on doit être, pour prositer de tout ce qui a été déja representé, & qui le sera dans la suite, sur le sujet de la mort.

On y verra de petits tableaux des actions & de la passion du fils de Dieu, avec des

reflexions toutes Chrêtiennes, qui surpassent d'autant plus les plus belles pensées des Payens, que l'Evangile est au dessus de leur Philosophie, & les écrits des Saints Peres

au desfus des Poëmes que leurs Poëtes nous ont laissez.

Ce sera de ces sources pures, qu'on tirera la morale, qui sera le sujet des considerations suivantes: & si l'on y mêle quelquesois les pensées des Payens, ce n'est qu'en veuë de faire honte à quelques Chrêtiens, qui professent ouvertement une Morale si relâchée, qu'on peut dire, sans leur faire tort, qu'elle n'est pas aussi pure, que l'étoit celle d'Horace, de Seneque, & de Ciceron.

à ceme plores d'écui il est par e dans le livre de Daniel, qui anti en pieces certe mai \*Dani.

Printing from more or in some all to prove qui concept a vice on a l'anno debanço con tre la conference de l'anno de

more party from the medical land by the appropriate for delight of the delight of the party of the state of t

de sour a conserver esta servicio de que le tara dentida adire, der le benero

replies marini des incomessions





Pour la

Ecce ascendimus Jerosolymam, & filius hominis tradetur..... & condemnabunt eum morte.

Matt XX. 13.

Nous allons à Jerusalem, & le fils de l'homme sera livré . . . . . & condamné à la mort-

C'Est le Fils de Dieu, qui adresse ces paroles à ses Disciples. Il est representé dans le petit tableau, que les Anges portent du ciel, pour servir de leçon à un homme, dont tous les traits du visage, & tous les mouvemens du corps sont voir qu'il est attaqué d'un accez de sièvre. On se hâte de preparer son lit; on s'empresse à le deshabiller. Ses amis se retirent, pour le laisser reposer, & alors son Ange luy vient dire, qu'il est tems de jetter les yeux sur ce tableau. L'Ange luy marque du doigt les choses ausquelles il doit faire attention, & voici la reslexion qu'il peut faire là dessus.

Tesus a toûjours été occupé de ses souffrances & de sa mort, non par une impatience inquiete, ni par le desir de les éviter, mais par un saint empressement de travailler à nôtre salut, d'honorer son Pere par son sacrifice, & pour y disposer ses Disciples. Une telle situation d'esprit dans une telle veuë & dans de pareilles circonstances, ne peut être que d'un homme Dieu. Cependant il veut que nous soyons ses imitateurs, & que dés que nous sentirons approcher la mort, nous entrions dans une disposition semblable à la sienne. C'a été la pensée de St. Jerome, sur ces paroles de Jesus-Christ, que nous venons de citer. S'il les a dites en effet à ses Disciples pour les preparer à sa mort, selon le sentiment de ce St. Pere, pourquoi ne croirons-nous pas auffi qu'il les a prononcées pour nous preparer à la nôtre? sur tout on doit se les apliquer, quand on se sent attaqué d'une dangereuse maladie, qui est comme un avertissement que Dieu nous donne, pour nous disposer à la mort. Le soin d'un Ange ne paroît pas inutile pour nous animer à ce passage si fâcheux à la nature humaine. Le Fils de Dieu lui-même a eu besoin d'un Ange pour le fortifier dans son agonie. Il étoit à la veille de ce grand combat, quand il dit à ses disciples: nous allons à Jerusalem, & le Fils de l'homme sera livré ... & condamné à la mort. Disons donc, que ce malade qui nous est ici representé, ne peut mieux faire que de mediter ces paroles, selon l'avis que lui en donne son Ange Gardien.

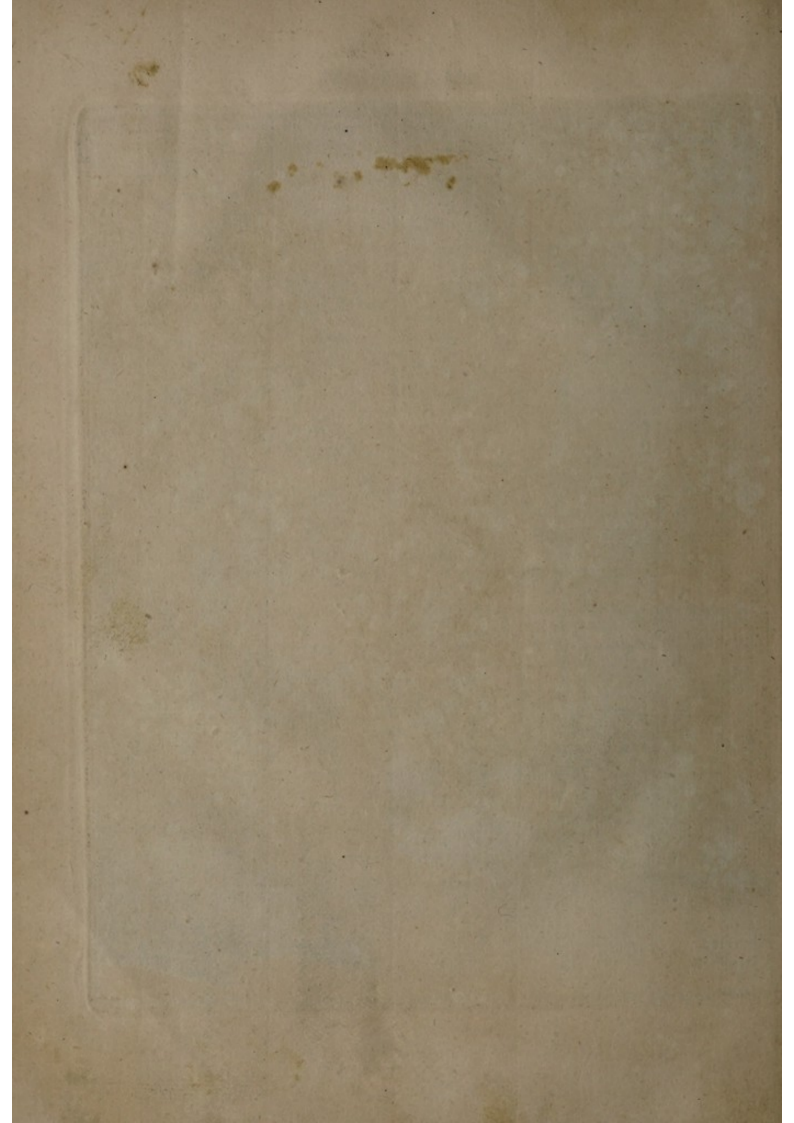
Pour lafig. 2.

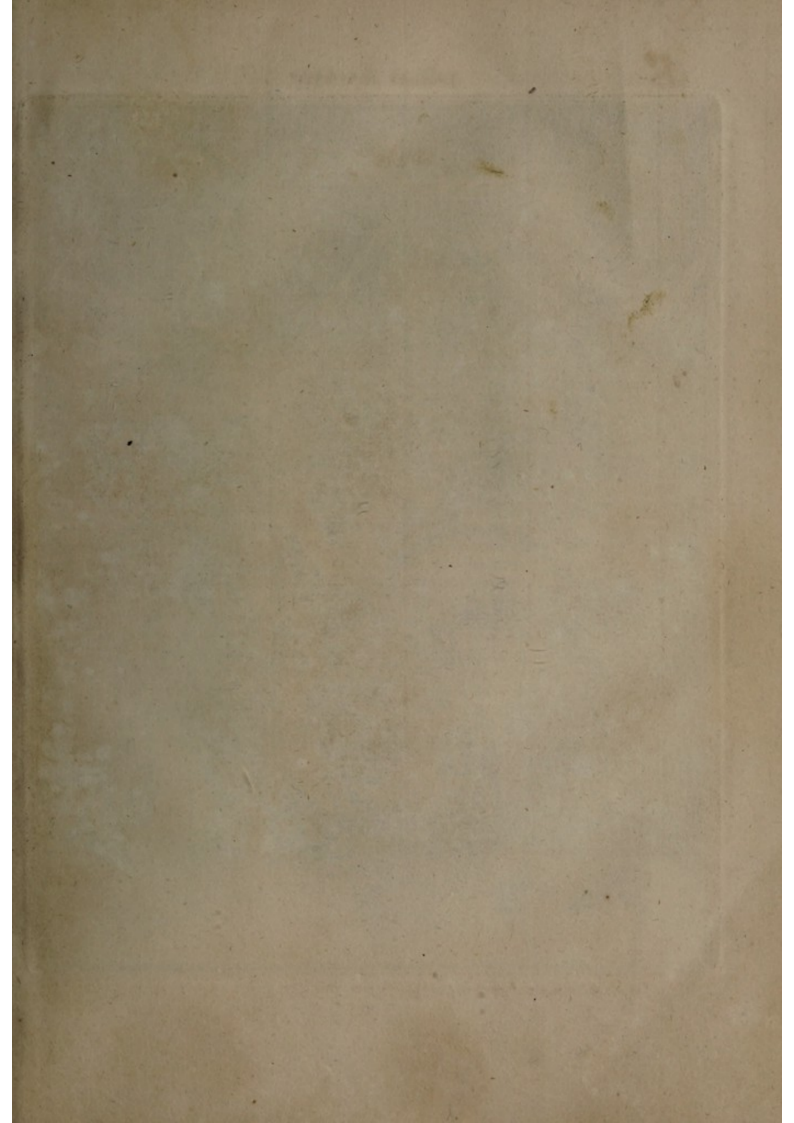
Sciens fesus quia venit hora, ut transeat ex hoc mundo ad patrem..... cæpit lavare pedes Discipulorum. Joann. XIII. 1. & 5.

Jesus sachant que son heure étoit venuë de passer de ce monde à sonPere .....
il commença de laver les pieds de ses disciples.

ON void ici deux Medecins qui ne sont pas tout-à-fait d'accord entre eux; le Medecin de l'ame & celui du corps : ce dernier voudroit commencer par des remedes corporels pour soulager le malade; & le premier qui est le pere Confesseur, dit au Medecin, qu'avant que de travailler à rétablir la fanté du corps, il faut songer à celle de l'ame & la purger des ordures qui pourroient avoir attiré la maladie, comme une juste punition du Ciel. Pour cet effet l'Ange fait confiderer au malade, ce que fit le Fils de Dieu au commencement de fa passion, qui étoit comme la maladie qui le devoit mener à la mort. Il n'avoit rien en sa per-Ionne qui eut besoin d'être nettoyé, étant l'innocent & le juste, ou plûtôt la justice & l'innocence même. Mais étant venu sur la terre pour nous laver de nos pechez il en voulut donner une preuve en lavant les pieds de ses Disciples. Et comme de toutes les actions du fauveur il n'y en a point, où il ait fait paroître une plus grande humilité, il a voulu par la nous faire entendre que c'est en s'abaissant jusques à nous, & en prenant la forme d'un serviteur, qu'il a voulu faire l'expiation de nos pechez. Son dessein a été aussi de nous donner un exemple de la plus profonde humilité; Mais ce qu'il faut ici remarquer principalement, est la circonstance du tems, que Jesus-Christ a voulu choisir, pour donner à ses Disciples ce grand exemple d'humilité; ce fut sur le point de son départ de ce monde. Cette vertu est toujours necessaire au Chrétien, mais plus que jamais quand il est malade, & que l'heure de son delogement aproche; c'est le tems plus que jamais de se laver; de purifier fon ame, & le vray moyen de s'y disposer est de s'humilier & de commencer à se laver dans les larmes d'une sincere repentance. Mais parce que nôtre humilité est toûjours fort imparfaite, & qu'il y a toujours dans nôtre Cœur quelques semences d'orgueil, nôtre Seigneur nous donne ici de cette vertu un exemple parfaitement accompli dans toutes les circonstances. Il est le maître du monde, & il fait l'office du plus chetif serviteur, il est servi; il est adoré par les Anges; & il fert, il lave les pieds de ses Disciples, des gens sans nom, sans naissance, méprifez de tout le monde. Personne ne lui aide dans un service si bas, il quitte lui même la robbe, il prend un linge; & celui dont le Ciel est le trône & la terre le marche pied de ses pieds, est aux pieds de douze pauvres pecheurs, pour leur rendre un service qui n'appartient qu'aux esclaves. Mais quelque profonde que soit cette humiliation du sauveur qui paroît aux yeux du corps, elle n'est que l'ombre d'une autre qui ne se void que des yeux de l'ame, & que l'écriture appelle un aneantissement. C'est de Jesus dans l'état où il nous est ici representé, qu'il faut apprendre à se purifier dés le commencement de la maladie, par l'humiliation & par les larmes de la penitence, pour se preparer à la mort-









Dixit Petrus Jesus: non la vabismihi pedes in æternum. Respondit ei Jesus: si non lave-fig. 3. ro te, non habebis partem mecum Joann. XIII. 8.

Pierre dit à Jesus; jamais vous ne me laverez les pieds. Jesus lui répondit, si je ne vous lave, vous n'aurez point de part avec moi.

Voici encore une nouvelle dispute. Le compagnon du Pere Confesseur n'est pas si d'accord avec la semme du malade. Elle croit que la maladie de son mari n'est pas si dangereuse qu'elle doive l'obliger à se confesser, & le bon Religieux soûtient au contraire la necessité de la Confession. La semme qui ne songe qu'à la vie de son cher mari, regarde cette confession qu'on lui propose comme un presage de sa mort, & par une foiblesse assez ordinaire à celles de son sexe, comme une chose qui la doit anticiper. Cependant le Confesseur tâche de persuader au malade qu'il faut necessairement qu'il se confesse, s'il veut avoir l'absolution de ses pechez, sans laquelle il n'yauroit point de salut pour lui. L'Ange d'un autre côté lui en montre le motif, en marquant dans le petit tableau, comment Jesus vient à Simon Pierre, à dessein de lui laver les pieds: Et parce que Pierre s'oposoit à l'action de Jesus-Christ, ce bon Sauveur lui en sait comprendre la necessité en lui disant, si je ne vous lave, vous n'aurez point de part avec moi. Ne vous opposez pas aussi, lui veut dire l'Ange, à la volonté du Confesseur qui veut faire pour vous quelque chose de semblable, en vous purissant de vos pechez par une bonne Confession.

Nos pieds marquent, selon St. Augustin, les passions & les affections charnelles de nôtre ame, qui, comme nos pieds, touchant toûjours à la terre, en contractent toute l'ordure & l'impureté, & ont besoin d'être purgées dans les caux de nos larmes, & de la grace de Dieu, signifiées par cette eau dont Jesus lava les pieds de ses Disciples. Et ce lavement des pieds, (c'est-à-dire des affections terrestres) est d'autant plus necessaire, à un malade, qu'il doit se preparer alors à partir de ce monde pour aller au ciel,

où rien d'impur & de souillé ne peut entrer.

Il semble neanmoins que St. Pierre est execusable de ne pouvoir souffrir de voir son Maître à ses pieds pour les lui laver, & qu'il a plus de sujet de lui dire, qu'il ne sit la premiemiere sois que Jesus-Christ vint à lui: Seigneur retirez, vous de moi, car je suis un pecheur. Mais c'est par cette raison qu'il saut que Jesus ne se retire point de lui, puisqu'il n'y a que Jesus qui le puisse purisser de ses pechez; & que même il n'est venu que pour appeller les pecheurs à la penitence. Sans ces eaux de la penitence, que le Concile de Trente appelle un second Bâtême, nous ne devons esperer aucune part à la vie éternelle.

Library one's 15 regimes at the miles a house and

Pour la Dicit et Simon Petrus: Domine, non tantum pedes, sed & manus & caput Joann. XIII. 9.

Simon Pierre dit à Jesus: Seigneur lavez moi non seulement les pieds, mais aussi les mains & la tête.

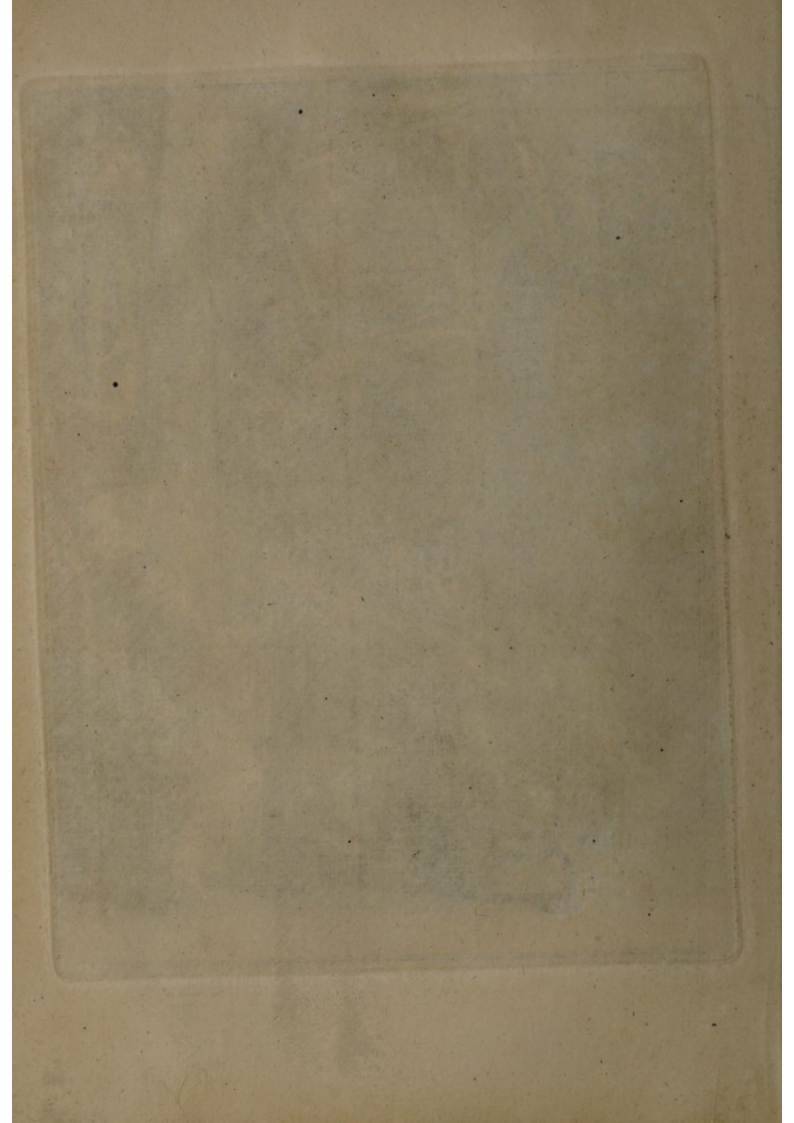
Tout homme qui a soin de son salut, qui se void attaqué d'une dangereuse maladie, & qui sait la necessité qu'il y a d'être purisé parle Sacrement
de la Penitence, ne se contentera pas de faire une legere confession de ses
pechez, mais pour mettre son esprit en repos, il entrera dans un examen serieux
de la conscience, pour faire une confession generale de toute sa vie. C'est
l'avis salutaire que donne à nôtre malade son bon Ange; & pour l'y porter d'autant
plus, il lui met devant les yeux l'exemple de St. Pierre; qui ayant sait d'abord quelque difficulté à consentir que Jesus lui lavât les pieds, n'a pas plutôt oui cet arrêt terrible de la bouche de ce grand Sauveur, si je ne vous lave, vous n'aurez point depart
avec moi; qu'il lui dit incontinant, Seigneur lavez moi non seulement les pieds, mais aussi
les mains à la tête. C'est-à-dire qu'il demande, ce qui ne se peut obtenir que par
une consession generale, qui est la purisication entiere de la personne. En quoi ce Dis-

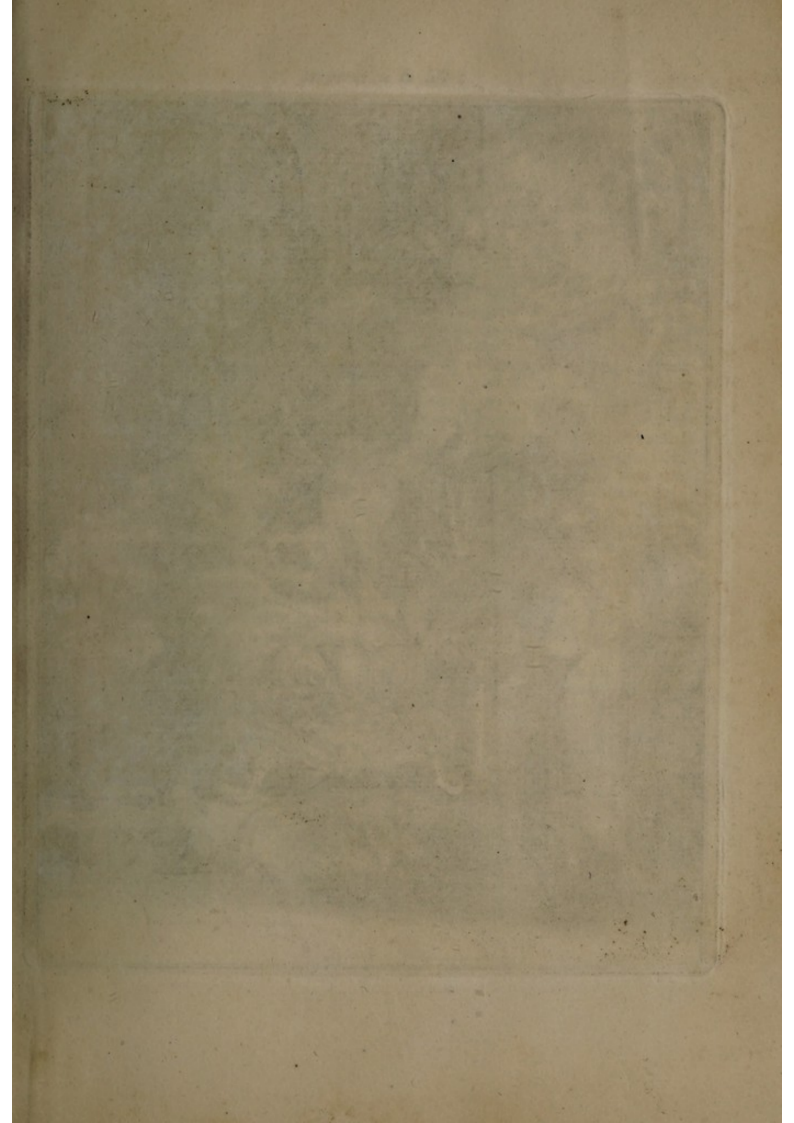
La tête marque l'esprit, le cœur, ou la volonté, qui est la source de tous les mouvemens de l'ame, & parlà il faut entendre les pensées & les desirs. Les mains sont les œuvres, & les actions. Les pieds, comme nous l'avons déja dit, marquent les affections grossieres & terrestres. Quand l'esprit est purisée par la foi, & la volonté par la charité, il y a encore beaucoup de choses à puriser. Ce sont les restes du vieil homme, & c'est l'affaire de toute la vie. Cependant c'est beaucoup que d'en être venu jusques là, que d'avoir nettoyé l'esprit & la volonté; c'est l'état des regenerés, & ce qui reste à faire, se doit continuer de jour en jour, & s'achever à l'heure de la mort. Et c'est là proprement ce que le Seigneur a voulu signifier à Saint Pierre quand il lui dit, que celui qui est lavé, n'a besoin sinon de laver les pieds: c'est-à-dire que celui qui est déja régeneré; dont la partie superieure de l'ame est purisée, n'a besoin que de sanctifier les affections, les restes du peché, la partie inferieure, & les appetits de la

€hair.

Mais quoi qu'il en soit, quand il y a quelque apparence que la fin de la vie approche, on ne doit pas differer d'un seul moment, cette purification universelle, qui se fait par une confession generale. On peut juger à la mine de nôtre malade, qu'il s'aquitte de ce devoir avec une grande devotion. Ce visage baigné de larmes, ces mains jointes, cette inclination du corps, cette tête nue, ces yeux baissez vers la terre, sont en quelque façon des marques d'une bonne confession. Le livre de l'Ecriture Ste. ouvert, posé sur un riche tapis, fait voir l'estime & l'usage que le malade en sait, & qu'il le considere comme un precieux miroir qui lui a découvert les taches & les dédefaus dont il desire de se corriger & d'etre purisé.









Exemplum dedi vobis, ut quemadmodum ego feci vobis, ita & vos faciatis Joann, XIII. 15.

Pour la

Je vous ay donné exemple, afin que pensant à ce que je vous ay fait, vous fassiez aussi de même.

T 'Evangile nous explique le petit tableau par ces paroles sacrées. Jesus ayant lavé les pieds de ces Disciples, il reprit ses vestemens, & s'étant remis à table, il leur dit: Savez vous ce que je viens de vous faire ? vous m'appellez vôtre maître & vôtre Seigneur; & vous avez raison, car je le suis. Si donc je vous ay lavé les pieds, moi qui Juis vôtre Seigneur & vôtre maître, vous devez aussi vous laver les pieds les uns aux autres; car je vous ay donné exemple, afin que pensant à ce que je vous ay fait, vous fassiez aussi de même. Cette purification le devoit donc faire plusieurs fois, & la spirituelle qu'elle signifie, se doit aussi reiterer de tems en tems, & particulierement durant la maladie. Le premier examen qu'on fait de sa conscience, n'est pas toûjours assez exact; il y a mille & mille replis dans nôtre cœur, qu'on ne fauroit developer tout d'un coup; il y faut revenir souvent, le sonder, le penetrer, le considerer de tous les côtez. D'ailleurs l'amour propre nous aveugle, c'est un dangereux seducteur, qui nous cache le mal sous l'apparence du bien. Et comme on ne se connoît pas bien soi-même, l'affistance d'un Confesseur est alors tres-necessaire. Celui, que l'on void dans cette Estampe, marque au malade sur ses doigts, de certains pechez, dont le malade témoigne se souvenir, & il promet de lui en donner une connoissance plus parfaite, par un detail qu'il lui en fera, sans oublier une seule circonstance. C'est le moyen de guerir de nos maladies spirituelles, qui sont nos pechez. Il faut revenir souvent à la confession de les fautes, pour les effacer & pour en purger son ame ; de même qu'on réitere souvent les mêmes remedes, pour procurer la fanté du corps, & pour le purger de ses mauvaises humeurs, qui lui causeroient enfin la mort. C'est ainsi qu'en usoit le Prophete Roi, qui fut le plus excellent modele d'un veritable penitent. Il ne se contente pas de travailler une fois à la purification de son ame, il promet de continuer ce saint ex- \*pc ercice. \* Je me suis lasse, dit-il, à force de gemir : je laverai mon lit de mes pleurs V. toutes les nuits, & je l'arroserai de mes larmes. Et sachant que c'est de Dieu, que doit venir la pureté de l'ame, il lui dit: + Lavez moi de mon iniquité, de plus en plus, & puri-+ Pf. L. fiez moi de mon peché.

Pour la fig. 6 Jesus accepto pane, gratias egit, & fregit, & dedit eis dicens: hoc est corpus meum, quod pro vobis datur: hoc facite in meam commemorationem. Luc XXII. 19.

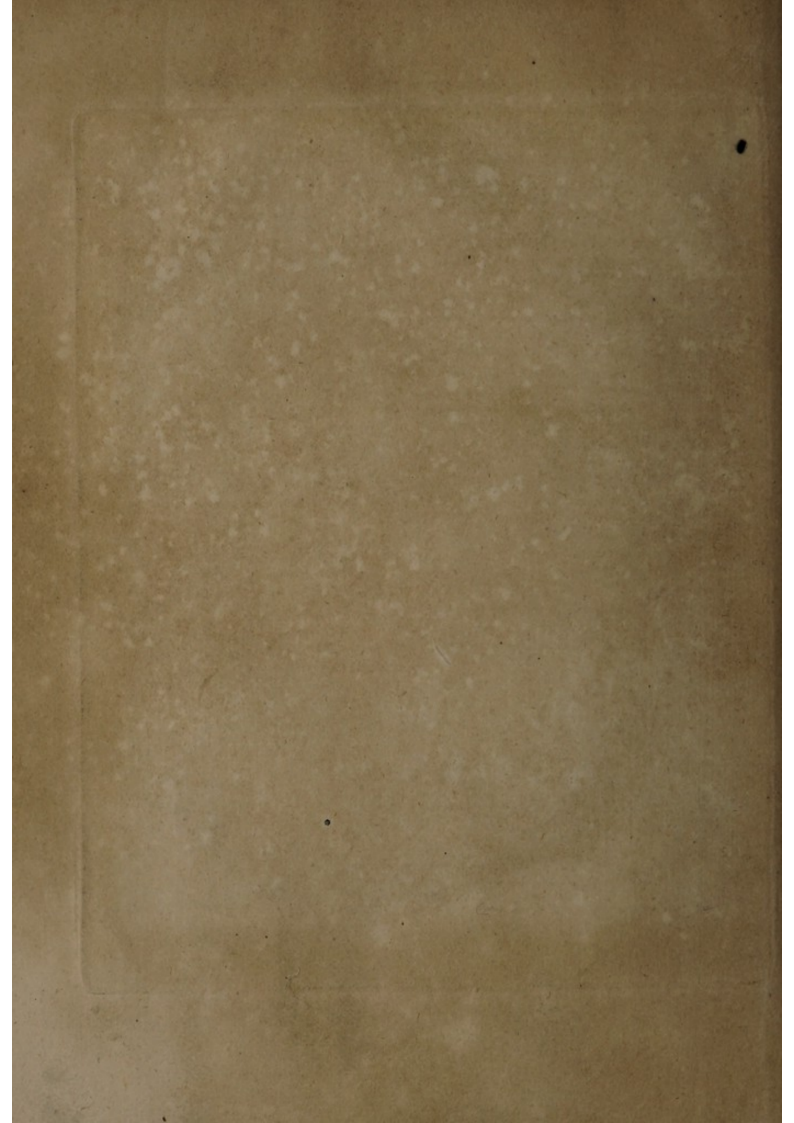
Jesus prit le pain, & ayant rendu graces; il le rompit, & le leur donna, en disant: Ceci est mon corps qui est donné pour vous: faites ceci en memoire de moi.

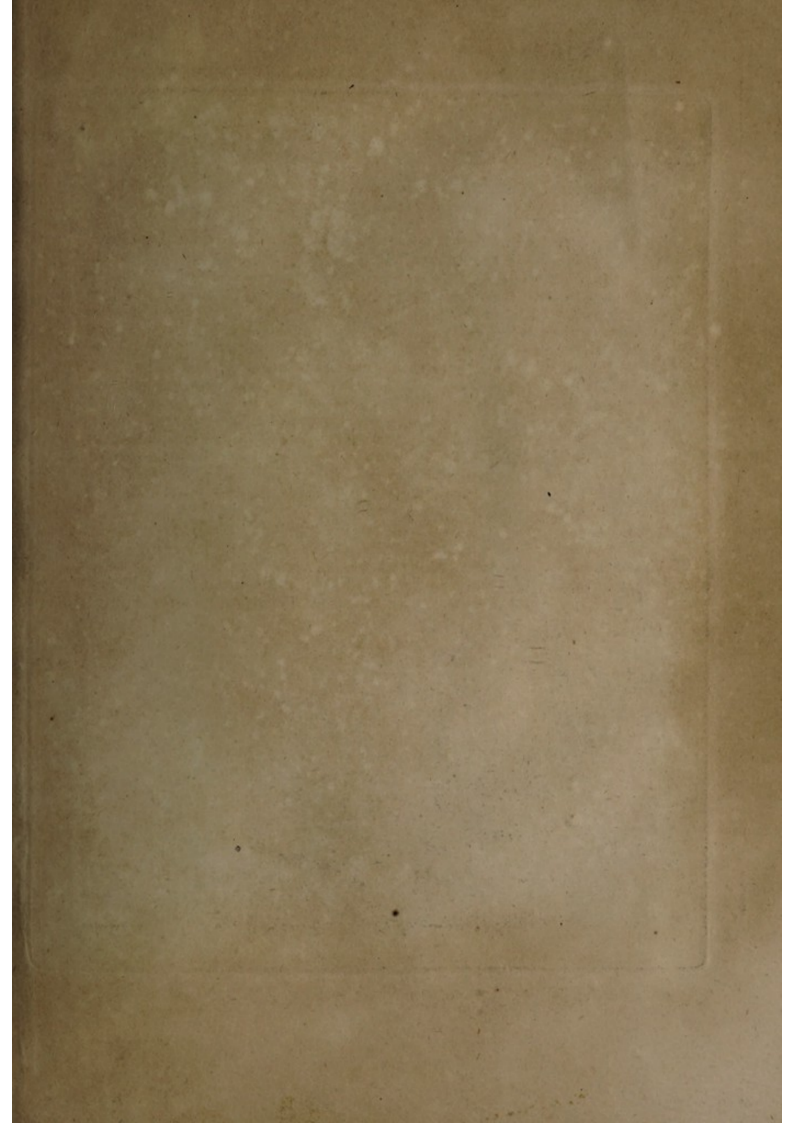
N a dressé dans la chambre du malade une espece d'Autel. Les Pages apportent les chandelles; l'Ange montre le tableau, qui represente l'institution du sacerdoce, du facrifice, & du St. Sacrement de l'Autel de la loy nouvelle. L'imagination du Peintre a formé aux deux coins du pied du lit deux Bustes, qui representent la dispofition de l'ame du malade : L'un marque la Penirence, en se donnant la discipline ; & l'autre la veritable contrition du cœur, en tenant un cœur à la main, qui est ouvert du cô é du Ciel. Le malade paroît tout penetré des sentimens du Prophete Roi, qu'il exprime par ces paroles. \* L'esprit affligé est le sacrifice que Dieu demande; ô Dieu vous ne méprisez point le cœur contrit, & brise de douleur. Dans cette disposition, il attend qu'on lui apporte la Sainte Eucharistie, qui n'est pas seulement la nourriture d'une ame fainte, mais aussi le remede des maladies spirituelles, où l'on ne tombe que trop fouvent; en un mot c'est le Pain de vie, & le Viatique de ceux, qui étant aux approches de la mort, se preparent à ce grand voyage, qui nous mene de la terre au Ciel. Auffi le Fils de Dieu ena fait l'institution à la veille de sa mort, & toutes les fois qu'on la celebre, il veut qu'on y fasse mention de sa mort. Que peut-on donc faire de plus à propos, & qui se rapporte mieux à l'intention du Seigneur, que derecevoir ce Saint Sacrement à la veille de nôtre mort, avec une relignation parfaite à la volonté de Dieu. foit qu'il lui plaise de nous retirer du tombeau en nous redonnant la santé, soit qu'il juge à propos de nous appeller dans ses tabernacles eternels. C'est alors qu'une ame devote, toute penetrée de l'amour de Dieu, doit alter par les transports de son zele à la rencontre de son Sauveur dans l'Eucharistie, pour lui dire: + Mon ame & ma chair brûlent d'ardeur pour le Dieu vivant. Car le passéreau s'est trouvé une demeure; & la Qu'ainsi vos Autels soient ma demeure, & Seitourterelle un nid pour y mettre ses petits. gneur des armées, mon Roy & mon Dieu!

₹ Pf.

7









Canantibus autem eis, accepit Jesus panem, & benedixit ac fregit, deditque discipulis Pour la sais, & ait: accipite & comedite: hoc est corpus meum. Matth. XXVI. 26.

Or pendant qu'ils mangeoient, Jesus prit du pain, & l'ayant beni, il le rompit, & donna à ses Disciples: en disant prenez, mangez; ceci est mon corps.

N voit la representation de ce que signifient les paroles de St. Matthieu, dans le petit tableau que l'Ange fait considerer au malade, pendant qu'on lui apporte ce même corps de Jesus-Chrift, sous des voiles simples & méprisables, savoir sous les especes du pain. Le Curé, qui porte le Viatique, & tous ceux qui l'accompagnent paroifsent persuadez de cette verité, aussi bien que ceux que le peintre a representez, dans l'adoration & dans le prosternement. Ils le doivent être en effet , car pourquoi chercher des figures dans ces paroles, qui contiennent l'établissement du culte Chrétien, l'institution de la loy nouvelle, le contract de la vraye alliance, le testament d'un Pere mourant, un commandement des plus importans, la fondation de la Religion veritable, la substitution de la realité aux ombres, & la fin des figures mêmes. Ces choses sont trop importantes, & Jesus-Christ est trop sage, pour les avoir exprimées d'une maniere obscure ou equivoque. Puis qu'il a dit : ceci est mon corps , il faut reconnoître la presence réelle de ce corps adorable sur nos autels, & l'effusion mysterieuse de ce sang precieux, de ce sang du Nouveau Testament, comme il l'appelle lui même dans les paroles de l'Institution. Que faut il davantage pour établir un facrifice? Il y a une victime, il y a du fang répandu, il y a un commandement exprés de Jesus-Christ de faire ce qu'il a fait, en memoire de lui. Aussi le malade excité par la veuë d'un objet si consolant, & par les conseils salutaires que l'Ange lui donne, rend à Dieu facrifice pour sacrifice; sacrifice de l'homme exterieur par la penitence, facrifice de l'homme interieur par l'adoration; & si c'est la volonté de Dieu de le retirer de ce monde, il veut pour dernier sacrifice, lui rendre son ame.

Pourla fig. 8. Manducantibus illis accepit Jesus panem, & benedicens fregit, & dedit eis, & ait: sumite, boc est corpus meum. Marc. XIV. 22.

Pendant qu'ils mangeoient encore, Jesus prit du pain, & l'ayant beni, le rompit, & le leur donna, en disant : prenez, ceci est mon corps.

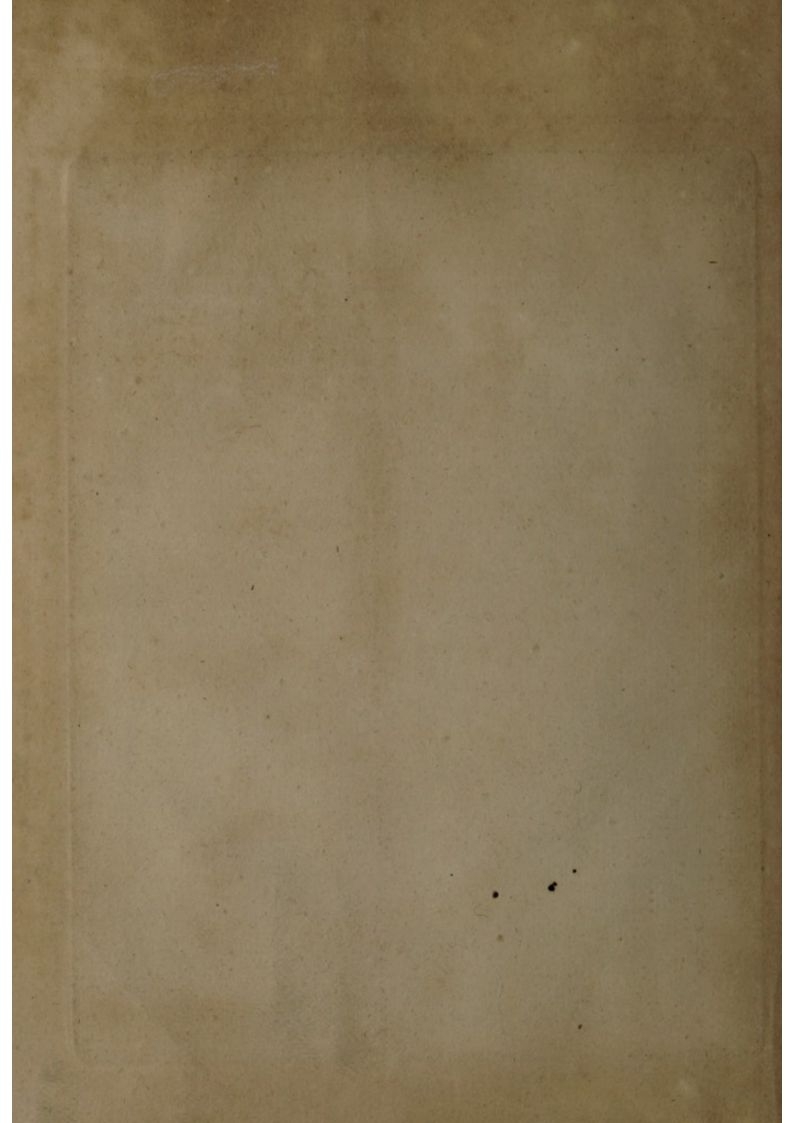
SI le peintre eut pû representer à nos oreilles les paroles de nôtre malade, qui va recevoir le Viatique, comme il a representé à nos yeux les marques exterieures qu'il donne de sa profonde veneration pour ce divin Sacrement, nous lui entendrions dire ces paroles ti-

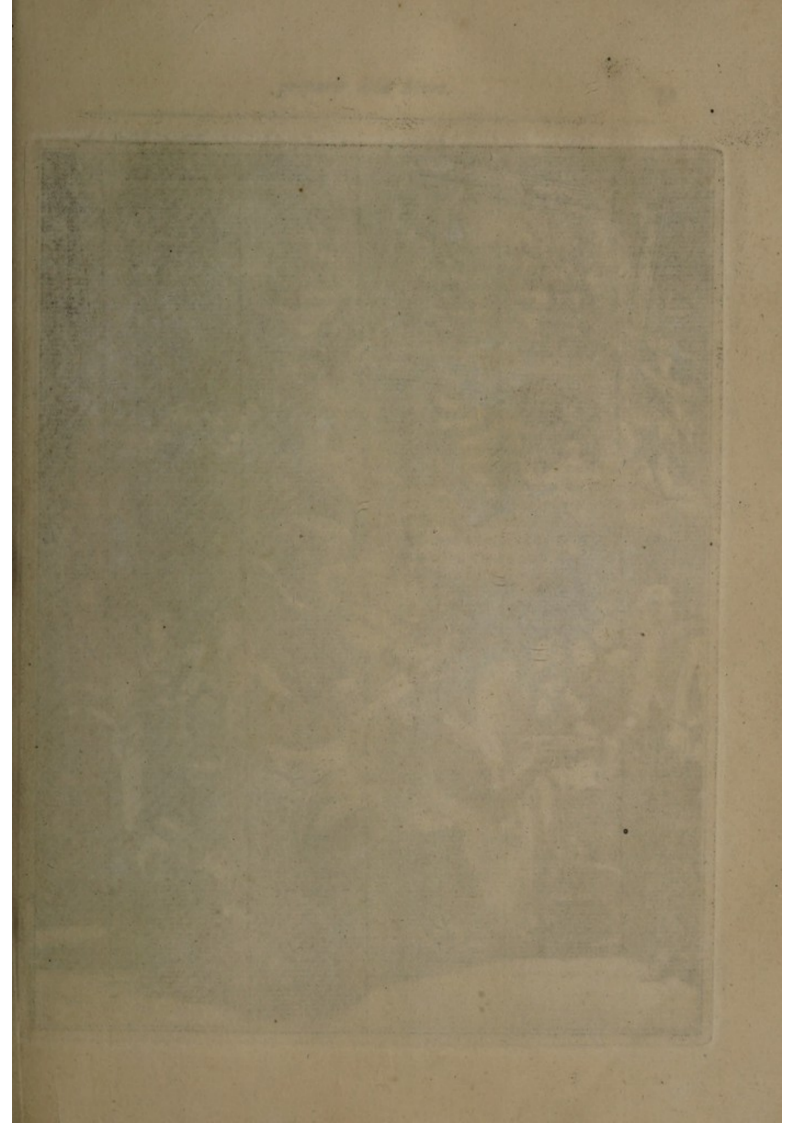
rées de quelques endroits de St. Augustin.

Venez, mon Dieu, non feulement dans mon corps, mais austi dans mon coeur. Carje ne serois pas fort heureux, fi vous entriez dans cette mailon, où vous avez logé mon ame, sans entrer dans mon ame même, comme vous entrâtes autrefois dans la maison du Pharissen superbe, sans neanmoins entrer dans son cœur. Je confesse que je ne suis pas digne que vous entriez chez moi. Mais comme j'ay dans la bouche les humbles paroles du Centenier de vôtre Evangile, donnez moi aush son humilité: par laquelle en se reconnoissant indigne de vous recevoir en samaison, il devint digne, non de vous ,, avoir dans l'enceinte de son logis, mais dans le fond de son cœur, & d'etre gueri par le medecin des cœurs, en vous recevant dans la mailon spirituelle de son ame. Faites mon Dieu que je devienne comme lui, d'autant plus capable, & d'autant plus rempli des mêmes graces, qu'il a receues, que je terai plus humble & plus rabaiffe à mes propres yeux; comme les vallées reçoivent d'autant plus les eaux du Ciel, qu'elles sont plus basses. Je , vous prie, mon Dieu, qu'outre l'humilité protonde de ce Centenier, vous m'accor-" diez encore la religieuse foy de Zachée, qui vous receut & dans sa maison & dans , ion cœur.

ter de compandor il vant pour d'arider Larrière : las cantire lan c









Ait Jesus Apostolis suis desiderio desideravi hoc Pascha manducare vobiscum, antequam Pour la patiar. Luc. XXII. 15.

Jesus dit à ses Apôtres: J'ay souhaité avec ardeur, de manger cette Pasque avec vous avant que je souffre.

Uelle connexion peut avoir avec l'état d'un malade, qui se trouve dans une posture indecente, ce qu'on void dans le fond de l'Estampe, & dans le petit tableau? C'est pour nous marquer que quand un malade n'est pas en état de recevoir la sainte Communion, non par le désaut de son ame, mais par le déréglement & par l'indisposition de son corps, il doit élever son ame à Dieu, & s'apliquer les paroles de St. Augustin, Croi de tu l'es mangé. Il doit encore, à l'imitation du Fils de Dieu, desirer avec ardeur de participer à la Pasque Chrêtienne, aux fruits sacrés de la sainte Eucharistie, & de la mort precieuse de nôtre divin Sauveur. Et ce desir, cette ardeur, & cette soi, lui doivent tenir lieu d'une sainte Communion. Car il sussit d'avoir \* saim de soif de la justice pour en \* Mante être rassasse. Imaginons nous de voir le cœur de nôtre malade, qui pressé de ses incom-v. 6.

moditez corporelles, tient à Dieu ce langage plein d'humilité.

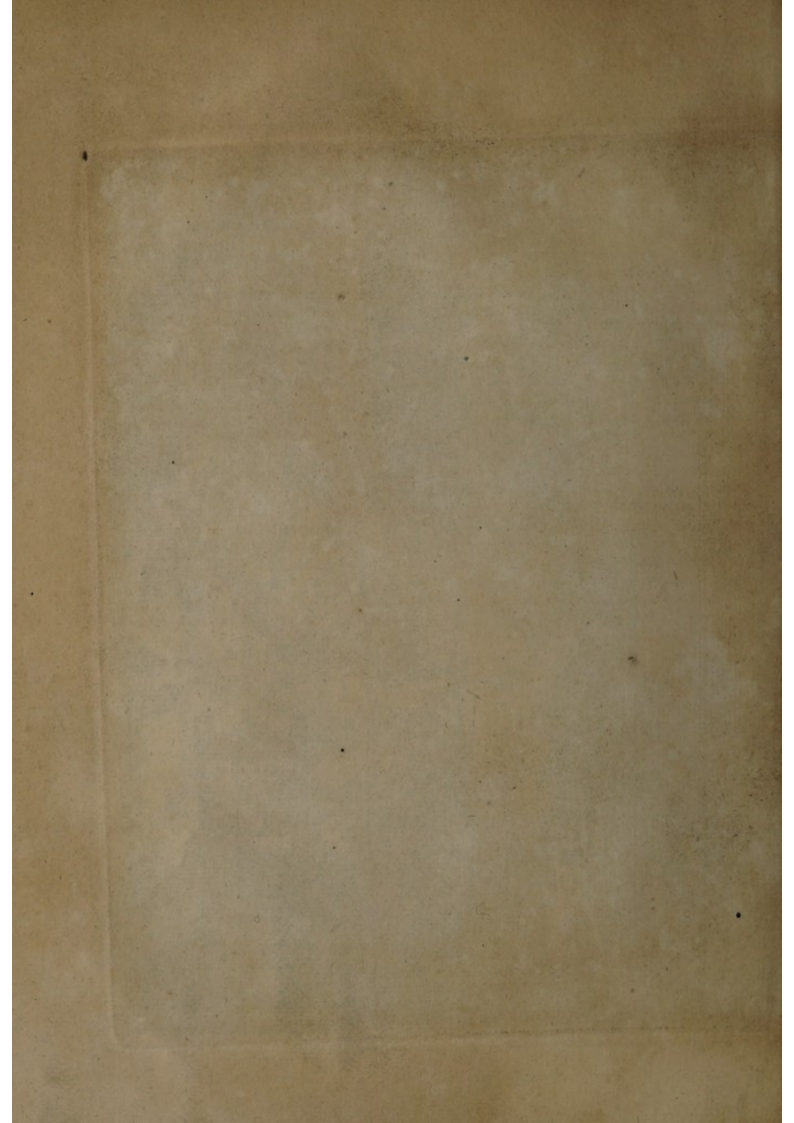
Je voudrois, mon Dieu, pouvoir satisfaire à vôtre divin commandement, qui m'oblige à manger vôtre chair, pour avoir la vie. Mais pendant que l'état de mon mal me "
prive de l'avantage de vous recevoir dans mon corps, faites que vôtre corps soit la nourriture de mon ame, & que sans manger la vie, que je la reçoive; & asin que vous soyez "
ma vie, faites moi la grace, s'il vous plaist, que sans prendre vôtre chair sous les especes sensibles, je la mange spirituellement en recevant dans mon ame sa vertu & son esprit. "
Mais quand je voi l'empressement & l'amour avec lequel vous avez dit, J'ay souhiaté "
avec ardeur, de manger cette pasque avec vous, je rougis d'être tout de glace pour un don si precieux, mettez moi, Seigneur, en état de vous desirer de plûs en plûs. Vous vous donnez à moi parce que vous m'aimez; faites que je vous ayme, pour me donner à vous. "

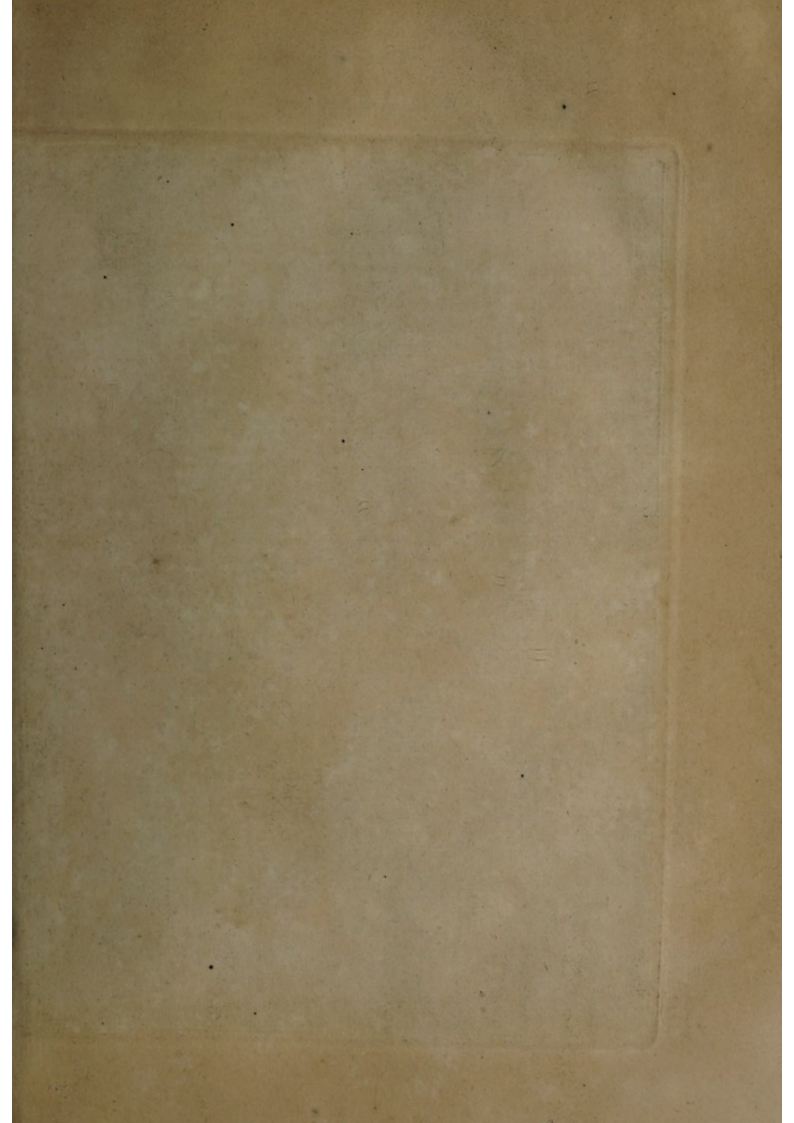
Pour la Similiter & Calicem postquam conavit, dicens: hic est Calix Novum Testamentum in fig. 10. sanguine meo, qui pro vobis fundetur. Luc. XXII. 20.

Il prit de même la coupe aprés souper en disant: Cette coupe est le Nouveau Testament en mon sang, qui sera répandu pour vous.

Voici la table & tout ce qui est necessaire pour dresser un Testament. Les Jurisconsultes, le notaire & les témoins entrent dans la chambre. Le Pere Confesseur donne les instructions necessaires au Notaire, & il a toute la mine d'étre un de ces Cordeliers, qui observant religieusement le vœu qu'ils ont fait d'une pauvreté volontaire, bien loin de rechercher des Testamens, ou d'en faire faire en leur faveur, n'accepteroient pas même ceux qu'on leur auroit faits, faisant gloire de la pauvreté de leur institut. Ce bon Pere donc instruit le Notaire, pour lui suggerer les dispositions qui sont les plus raisonnables, afin que le malade satisfasse à ses obligations. Il conseille en suite au malade, de ne pas exhereder aucune personne, qui sans testament auroit droit à l'heritage, si elle ne s'en est rendue indigne par des crimes enormes. Il lui recommande sur tout les pauvres de sa parroisse, de sa Ville, & de ses terres, & de se souvenir de recompenser ses fideles domestiques. Il l'avertit aussi de ne faire rien coucher sur son Testament, qui soit contraire aux coûtumes de sa province, & d'eviter toutes clauses equivoques ou douteuses, qui sont ordinairement une semence eternelle de procez & d'inimitiez dans les familles. Voila les choses dont le Pere Confesseur entretient le Notaire & le malade ; pendant que l'Ange semble lui dire, qu'étant sur le point de faire son Testament, il doit avoir Dieu devant ses yeux, & le régler de telle maniere, qu'il en puisse répondre au dernier jour sans en être repris, devant celui qui quelques jours avant sa mort sit son Testament d'une maniere si sainte, si sage, & si misericordieuse, que tout indignes que nous en étions, il nous a fait part de son heritage celeste.









Et qui vidit, testimonium perhibuit: & verum est testimonium ejus; & ille scit quia Pour la vera dicit, ut & vos credatis. Joann. XIX. 35.

Celui qui l'a veu, en rend témoignage & son temoignage est veritable; & il sait qu'il dit vray, afin que vous le croyez aussi.

S'Aint Jean, qui a écrit ces paroles, est representé dans le petit tableau, tenant la plume à la main, & écrivant son Evangile; & le Peintre n'apas mal rencontré dans le parallele qu'il en fait ic avec un Notaire, qui dresse un Testament; puitque les Evangelistes ont été comme les Notaires du fis de Dieu, auxquels il a dicté fa dermere volonté, & son dernier Testament, qu'ils ont couché dans leurs Evangiles, le Notaire est assis entre les ceux témoins, dont l'un est un homme d'épée, & l'autre un homme de robe. Les gestes de celui ci font connoître qu'il raisonne sur les claufes du Testament; & la possure de celui la, marque son sience & son attention modeste, à des choles qui ne sont pas tout à fait de sa profession. Le Religieux est tout occupé à persuader au Malade, de faire une reflexion serieuse à la disposition dernière, pendant que le Notaire fait voir, qu'il trouve quelque difficulté, à passer le Testament d'une certaine maniere qui blesseroit sa conscience. L'Ange gardien semble dire deux choses à la fois; savoir, que le Malade doit faire attention à ce que le Pere, le Notaire & les témoins lui representent, & au Testament du Fils de Dieu, dont St. Jean fet le fidele Ecrivain. Que si ce divin Testament, qui a été dicte par celui qui est la Sagesse eternelle & dont les termes sont si précis & si clairs, a été sujet neanmoins à tant d'interpretations differentes, qui causent mille disputes parmi les Chrétiens. Quelle precaution ne faut il pas prendre quand il s'agit de dreffer un Testament, qui doit servir de régle & de loi aux heritiers & aux legataires, & qui seroit le sujet de mille procés, s'il n'étoit pas fait dans les formes, ou s'il étoit conceu en des termes equivoques. The restant amov A de l'ara en bear asid subv tambéh ... ald nout pouvens fort bien abeliquer er que dit le l'ils de Dieus, dan it reprefenta-

tion quel Angemontre du coign, ji com javez es clajes, 'vons éles l'encuespoire su esta vient les les comments de commentes de la comment de commentes de la comment de la

coup. It is concomple la verice, plus on ele a soma ale devant oreu, cand on no la pracique par. Mais he as I qu'en fait peu d'accent on aux ob garions qu'é e nouslan-polé. Il fact le tourner la modaille et cire à la fonce de la plupar, ces Clara et s, la contraire de ce con se veue d'ant ce tableau, si vous faven ets choire, en eveue en als

nes devoirs that is printing in the fact out another and extend the planting

our far hy longe du mitte, & ne faktepet, est conschrift, les burn de

revie; mini je ben uline qu'en till de ene maint de de

heureux, we less praise mer la mal.

Pour la

Si hac fettis, beati eritis, si feceritis en. Joann. XII. 17.

Si vous favez ces choses, vous étes heureux, pourveu que vous les pratiquiez.

Paulin.

St. Paulin appelle les pauvres, les patrons & les protecteurs de nos ames, & JeEp. 33.

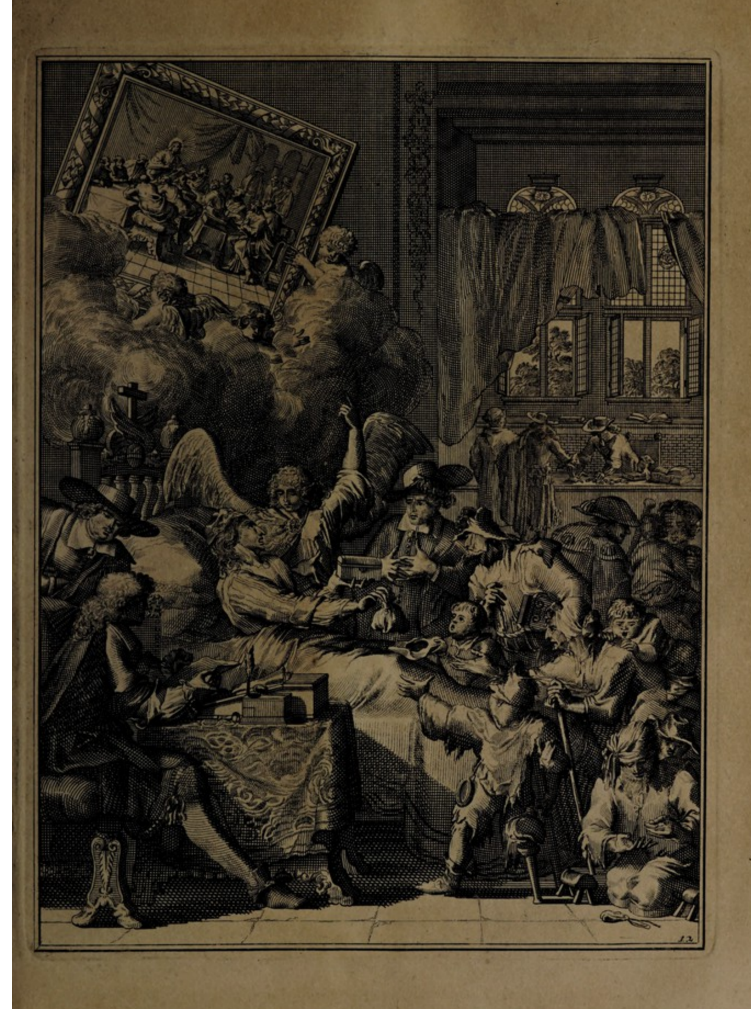
Sus-Christ nous conseille de nous les acquerir pour amis, en leur faisant part de nos
al biens, afin qu'à l'heure de nôtre mort, où toutes choses nous manqueront, ils nous regoivent
dans les tabernacles éternels. C'est le conseil que suit ici nôtre malade, il donne sa
bourse, & un petit cossre au tresorier des pauvres, & il sait du bien pendant qu'il en
a le pouvoir, de peur que la mort ne le surprenne. Bien éloigné en cela du sentiment
de celui, contre lequel, le Martial de nos jours a fait cette raillerie piquante.

Qui dum vixisti nulli benefeceris unquam, Incipies sieri, pontice, quando bonus? Omnia pauperibus, dicis, post fata relinquam; Qui post fata sapit, pontice, serò sapit.

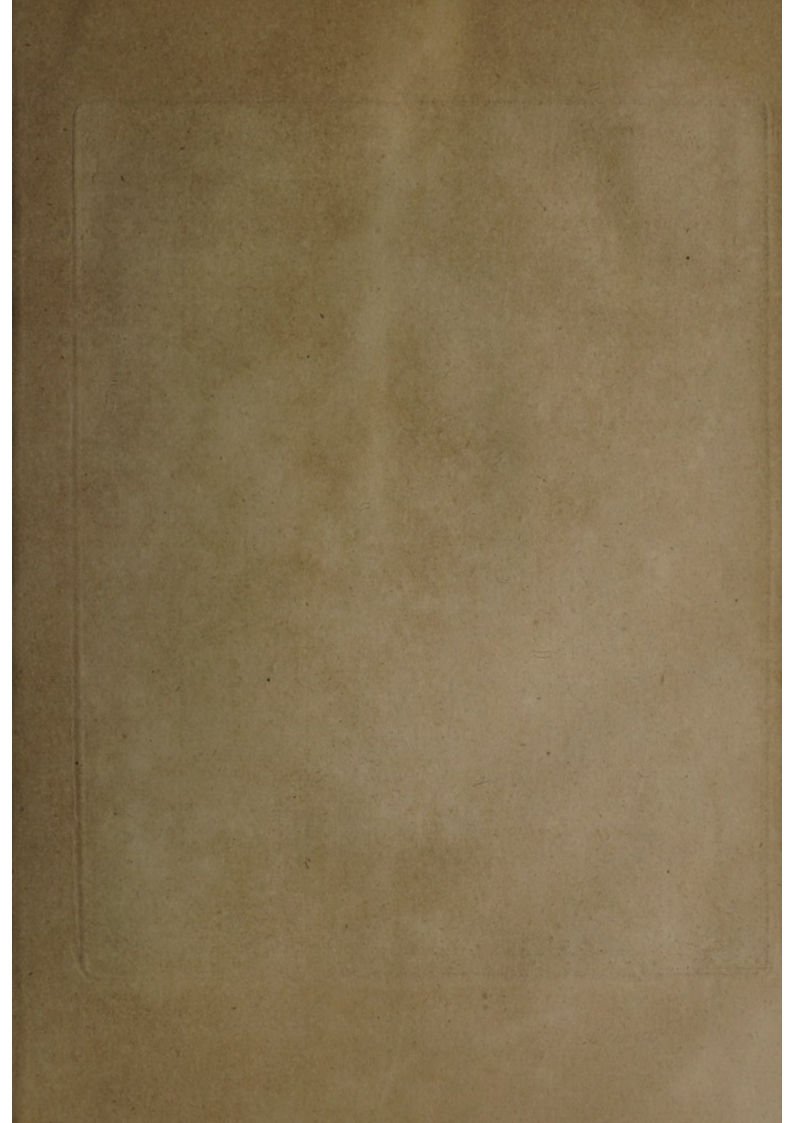
y Vous qui n'avez fait jamais du bien à personne, pendant vôtre vie, quand commeny, cerez vous à devenir homme de bien? vous dites que vous laisserez aprés vôtre mort y, tout vôtre bien aux pauvres, & je vous dis que celui qui ne devient sage qu'aprés sa y, mort, le devient trop tard. Un autre Poète a dit sur ce sujet,

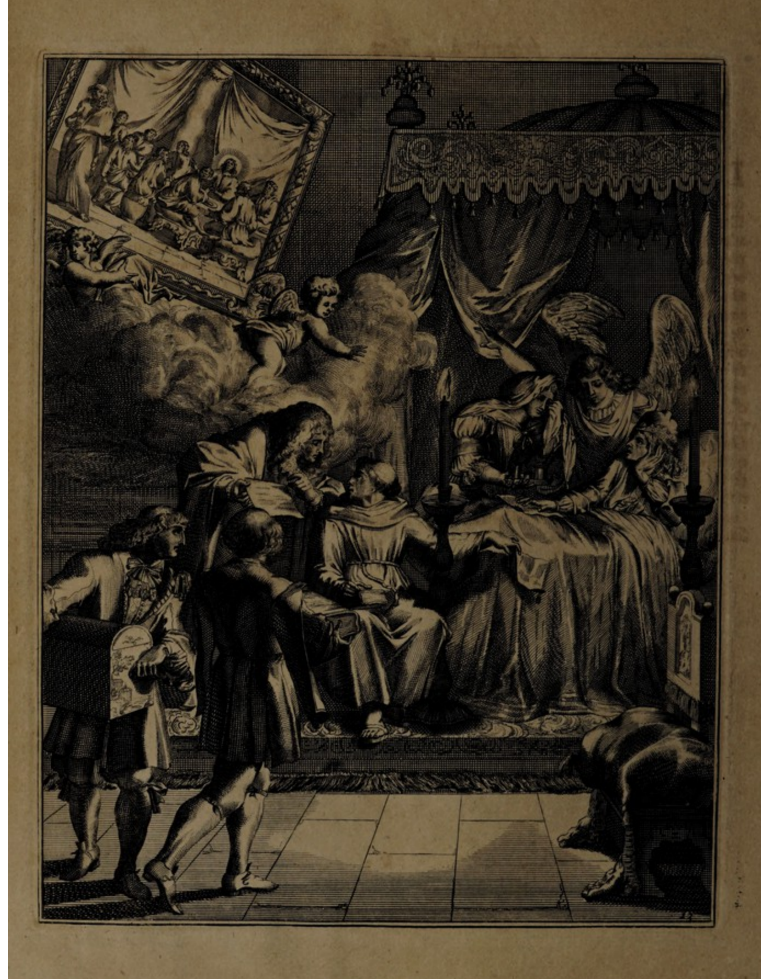
Da tua dum tua sunt: post mortem tunc tua non sunt.

Ici nous pouvons fort bien appliquer ce que dit le Fils de Dieu, dans la representation que l'Ange montre du doigt, si vous savez ces choses, vous étes heureux, pourveu que vous les pratiquiez. Ce n'est pas la lumiere & la connoissance qui fait le bonheur de cette vie; mais le bon usage qu'on fait de cette lumiere & de cette connoissance. Celle de nos devoirs sans la pratique, ne sert qu'à nous attirer un jugement plus rigoureux; Celui qui sait la volonté du maître, & ne l'a fait pas, dit Jesus-Christ, sera battu de plus de coups. Plus on connoît la verité, plus on est abominable devant Dieu, quand on ne la pratique pas. Mais helas! qu'on fait peu d'attention aux obligations qu'elle nous impose. Il faut ici tourner la medaille & dire à la honte de la plupart des Chretiens, le contraire de ce qui se void dans ce tableau, si vous savez ces choses, que vous êtes malheureux, de les pratiquer si mal.









Ego dispone vobis, sicut disposuit mibi Pater meus, regnum. Luc. XXII. 29.

Je vous laisse le Royaume, comme mon Pere me l'a laissé.

Pour la

Ors que le Fils de Dieu fit son Testament, comme cela est representé dans le petit tableau, que les Anges tiennent devant les yeux du Malade, il dit à ses Apôtres, qu'il regardoit comme ses enfans; Je vous laisse le Royaume, comme mon Pere me l'aluissé. C'est de là que notre malade emprunte la réponse qu'il fait à sa seconde semme, dont il n'avoit point eu d'enfans, qui tâche de l'engager par les larmes à telter en la faveur, au prejudice des enfans du premier lit. Pendant que l'Avocat qui étoit dans les interets de cette femme, tâche de son côte, de gagner le Pere confesseur, par ses raisonnemens, afin qu'il oblige le maiade à preferer la femme à ses enfans: mais le Testateur demeurant ferme dans son sentiment, dit qu'i faut laisser les choses dans l'état où elles sont, & ne pasôter à ses enfans, ce qui leur est acquis par le droit de la nature; il laisse donc à ses Fils, l'heritage qu'il areceu de son Pere, & il legue à sa femme un douaire selon sa qualité. C'est ainsi qu'il est dit dans la Genese, † qu'Abraham donna à Isaac tout † c. 25. ce qu'il possedoit, & qu'il fit des presens aux Fils de ses autres semmes. C'est-à-dire aux enfans 5. 26. d'Agar & de Cethura, qui; quoi que femmes legitimes, selon l'usage de ce temps - là, étoient au cessous de Sara, qui avoit eté la premiere, & qui érant regardée comme la Dame & la Maîtresse de la famille, y tenoit aussi le premier rang. C'est pour cela qu'Isac son fils, fut l'her tier un versel de tous les biens d'Abraham, & que les enfans de ses autres femmes, ne furent regardez que comme des Legaraires. Quand on a ainsi d sposé de ses biens temporels selon les regles du droit & de la justice, on peut sans aucune crainte aller rendre conte à Dieu de ce qu'il nous a mis en main, & dont nous ne sommes que les depolitares

Pour la fig. B. après la

Statutum est hominibus semel mori, post boc autem Judicium. Hebr. IX. 27.

Il est arrêté que les hommes meurent une fois, & qu'ensuite ils soient jugez.

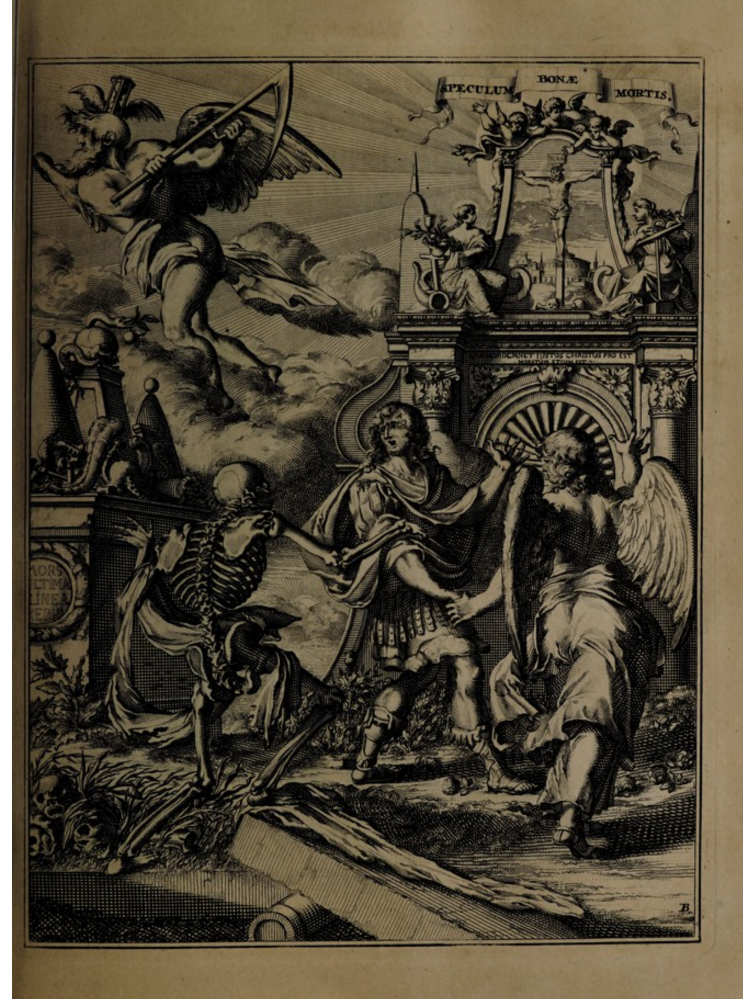
A L'entrée de la seconde partie, le Peintre nous represente un homme que la mort, sortant d'une fosse, prend par le bras, pour le coucher dans le tombeau, où l'on void cette inscription,

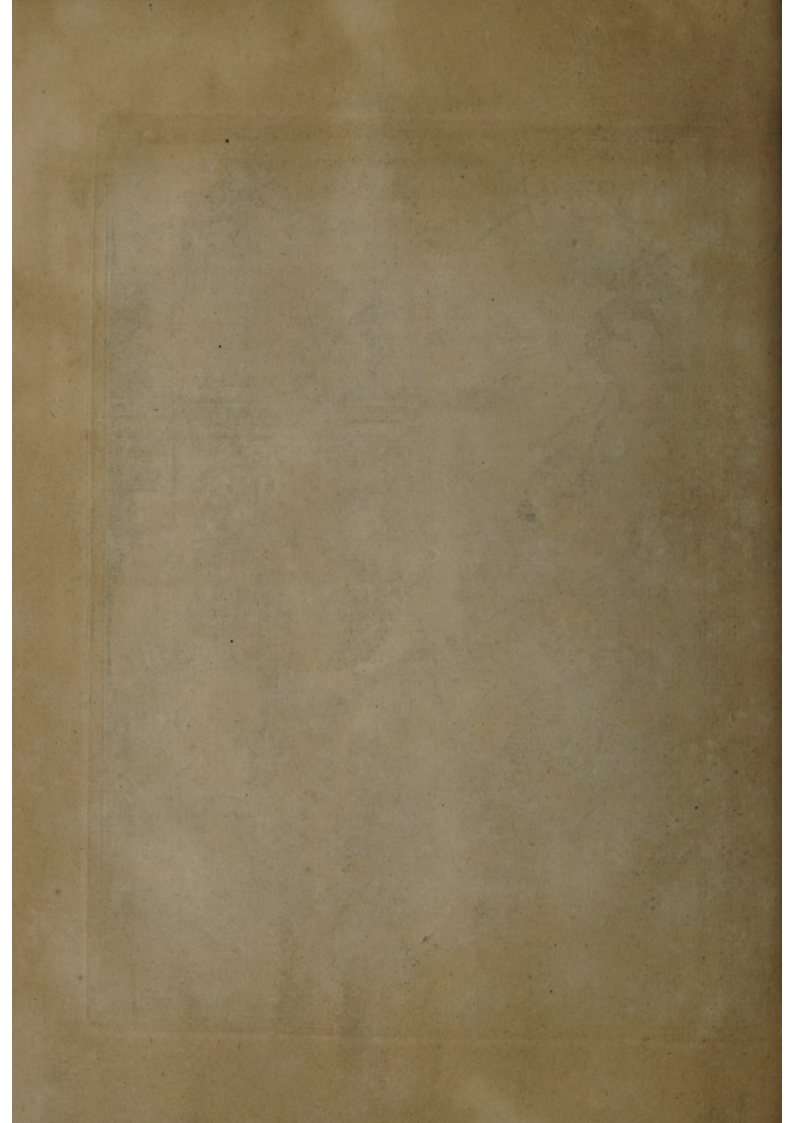
li snob estates oh Mors ultima linea rerum.

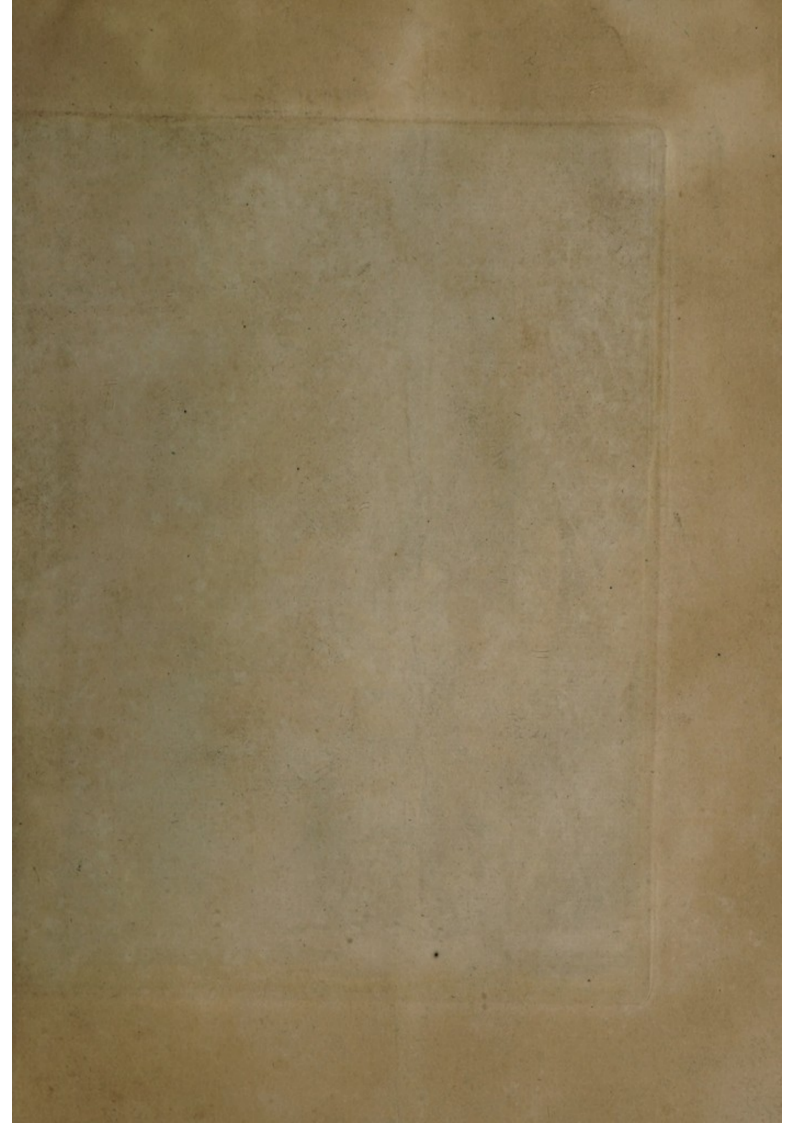
A H

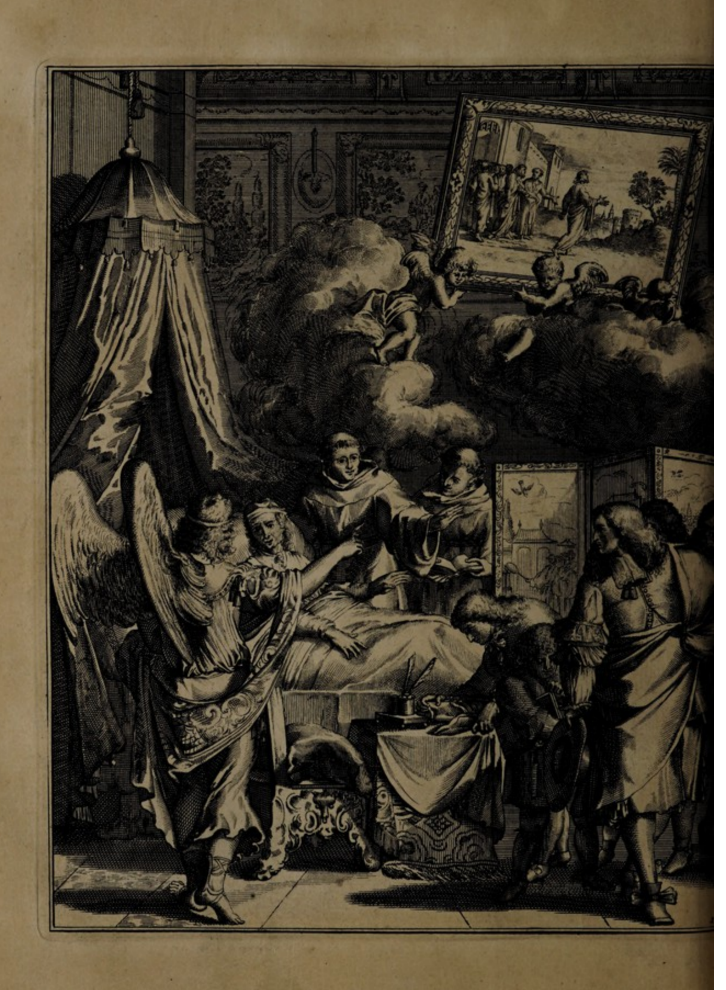
La mort met fin à tout. Et pour montrer la cause de cette mort qui doit emporter tous les hommes sans exception, on void au dessus de ce monument un serpent qui traversant une tête de mort, porte la fatale pomme qui tenta nos premiers parens. Le rems prend la fuite, pour marquer que celui de la vie est passé, & qu'il ne revient plus. Cependant l'Ange gardien tient nôtre homme par la main, & le mene vers un endroit où sont representées les trois vertus Theologales, la foy, l'esperance, & la charité. La foy a pour Symboles, la verge d'Aaron, le Calice & la Croix: l'Esperance repose sur fon ancre, & la charité se trouve au milieu entre la foy & l'Esperance, dans la personne du Fils de Dieu attaché à la Croix. Il y a des petits enfans qu'on place ordinairement auprés de la Charité. On y void aussi des Anges, qui étant couchez sur la Corniche, témoignent plûtôt leur joye que leur douleur fur la mort de Jesus - Christ, parce que c'est en mourant qu'il a fait voir qu'il étoit luy même la Charité. On lit au dessus ces trois mots. Speculum bonæ mortis. Le miroir d'une bonne mort. Miroir qui ne flatte point, miroir ou nous devrions nous regarder continuellement, pour connoître nos défauts & l'imperfection de nôtre Charité, miroir enfin où l'on doit plûtôt apprendre la maniere de bien mourir que la necessité de la mort.

Hym-









Pour la

Hymno dicto, exterunt in montem Oliveti. Matth. XXVI. 30.

Ayant chanté le Cantique d'action de graces, ils s'en allerent sur la montagne des Oliviers.

Le Notaire, l'Avocat & les témoins, n'ayant plus rien à faire, prénent congé du malade, & se retirent. Le valet de Chambre ôte la table; le Confesseur revient auprès du Malade, & luy témoigne sa joye, de ce qu'ayant profité de son conseil, il a fait son Testament suivant les régles du droit & de la pieté. Le Pere compagnon du Confesseur prend le livre des prieres, pour y chercher l'action de graces qu'ils doivent tous ensemble rendre à Dieu. La leçon, que l'Ange gardien donne au Malade, tend au même but. Il luy fait remarquer dans le petit tableau, comment le Fils de Dieu, aprés avoir fait son Testament, chanta avec ses Apôtres le Cantique d'action de graces, en sortant de Jerusalem, & en marchant avec eux, vers la montagne des Oliviers. Le Malade a tous les sujets du monde de chanter à Dieu, un Cantique d'action de graces. Il vient de sortir d'un embarras, qui luy tenoit lieu d'une seconde maladie; il vient de disposer des biens que Dieu luy avoit donnez, selon les régles du droit & de la charité, en ayant donné une partie aux pauvres; il a rendu aux siens ce qu'il leur devoit, & il a satisfait à Dieu & à sa conscience; quel sujet n'a-t-il donc pas de benir † Orase Dieu, auquel il doit cette bonne œuvre qu'il vient de faire, aussi bien que les richesses son du dont-il vient de disposer par son Testament?

+ Deus a quo bona cuncta procedunt.

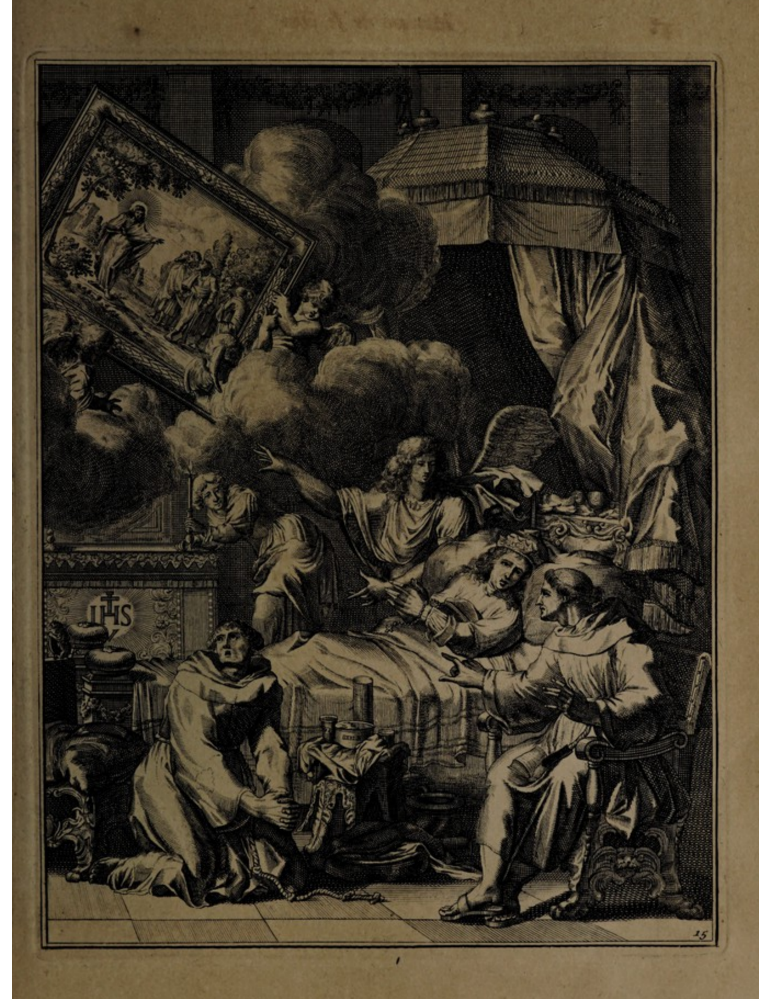
C'est de Dieu qu'il tient les biens de la terre, & le pouvoir d'en disposer; c'est de pas-Dieu qu'il a receu la volonté d'en disposer chrêtiennement, c'est de Dieu enfin qu'il a ques, receu l'execution même de cette bonne volonté. \* C'est Dieu qui opere en vous le vouloir 2. 13. de le faire, dit Dieu même par son Apôtre.

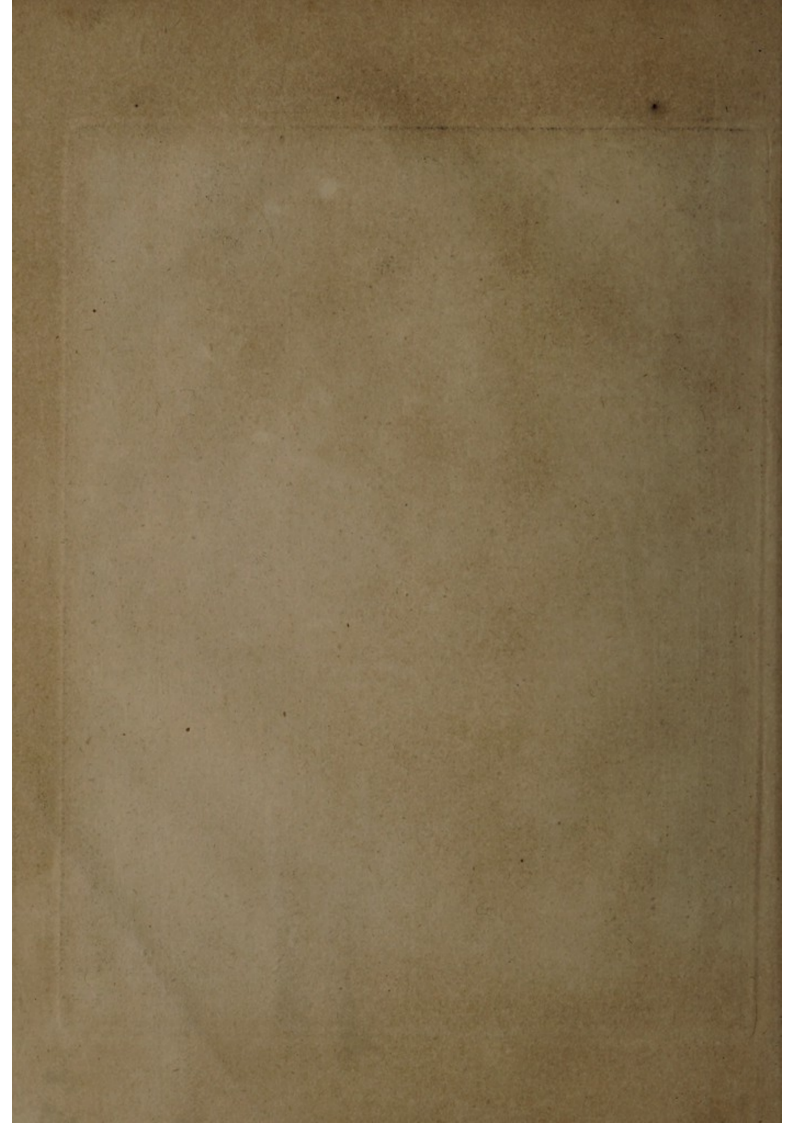
Tunc venit Jesus cum illis in villam que dicitur Gethsemani, & dixit discipulis suis Pour la sedete bic, donec vadam illuc & orem. Matth. XXVI. 36.

Aprés cela Jesus s'en vint avec eux en un lieu appellé Gethsemani; & dit à ses disci-

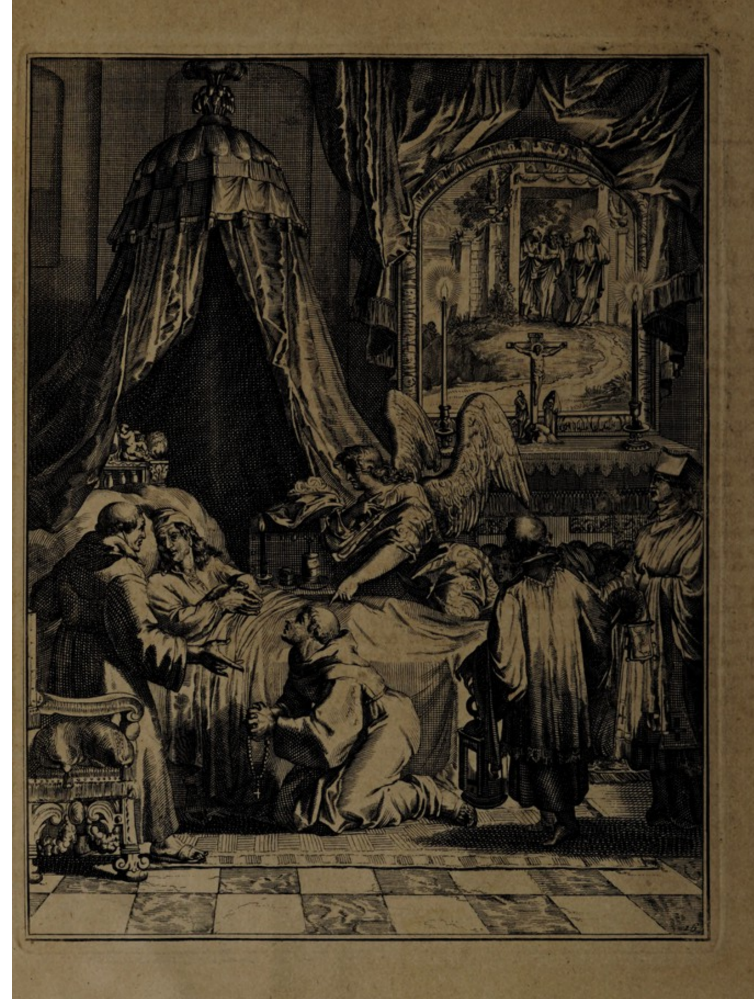
ples, affeyez vous là, pendant que je m'en irai prier ici prés.

Es paroles nous font voir, comment le Fils de Dieu, aprés avoir fait son Testament, & avoir rendu graces à son Pere, continue à se preparer à la mort. Le petit rableau, qu'on void ici, nous en donne une vive representation. C'est à la veue de cet obiet si touchant, que l'Ange & le Confesseur exhortent nôtre malade à poursuivre ce qu'il a si bien commencé, & à se preparer à la mort, dont la frag lité de nôtre nature nous fait craindre les approches. Cependant l'autre Religieux redouble ses prieres pour le malade; & comme la preparation la plus necessaire dans cet état confiste à bien recevoir l'Extreme onctions, l'Ange, & le Confesseur parlent au malade de ce divin Sacrement. Ils lui disent qu'il est particulierement destiné aux personnes qui se trouvent dans l'état où Dieu l'a reduit, que c'est la medecine spirituelle de tous ceux qui sont dangereusement malades, qu'ils obtiennent en la prennant la rem ssion des péchez qui se peuvent encore trouver en eux, qu'ils reçoivent en même tems la grace de souffrir avec patience, les peines & les incommodilez de la maladie, la force & le courage pour se disposer à bien mourir, & mêmes le rétablissement de la santé, si cela peut Tervir à la Gloire de Dieu, & au falut de leur ame. Et afin que le malade ait plus de foi pour ce dernier Sacrement; ils lui disent que Nôtre Se gneur Jelus-Christ l'a institué comme les autres, ils lui alleguent la pratique & la tradition de l'Eglise; ils lui citent le passage de St. Jaques, qui nous marque expressement dans son Epitre Canonique, le tems, l'Usage, les effects de ce sacrement, & quels son ceux qui sedoivent administrer. \* Quelqu'un parmi vous est il malade, qu'il appelieles Prêtres del'Eglise, & Ch. V-qu'ils prient sur lui, l'oignant d'huyle au nom du Seigneur: & la priere de la foy sauvera 14. 15. le majade, le Seigneur le souingera, & s'il a commis des pechez, ils lui seront re-









Et assimpto Petro, & duobus filiis Zebedæi, cæpit contristari & mæstus esse. Pour la Matt. XXVI. 37.

Il prit avec lui Pierre & les deux fils de Zebedée & il commença à être saiss de trissesse, & à avoir le cœur pressé d'une extreme affliction.

L'es Oliviers, accompagné de St. Pierre, de St. Jaques, & de St. Jean, pour se preparer à la mort. Les Peres & plusieurs savans interpretes ont dit que ces trois Apôtres representoient les trois vertus Theologales: que St. Pierre significit la foi, St. Jaques l'esperance, & St. Jean la charité; que ces trois vertus doivent étre les compagnes inseparables de nôtre ame, & qu'elles doivent sur tout se faire connoître, quand elle est sur le point de recevoir les Sacremens. C'est la leçon que l'Ange & le Confesseur donnent au Malade, pour le disposer à recevoir les saintes huiles des mains du Curé, par des actes de foi, d'esperance, & de charité. Voici le langage qu'ils lui sont tenir, dans cet acte de devotion. "Je croi mon Dieu que vous avez institué le Sacrement de l'Extreme onction, & si je n'en connois pas assez la grace & les estre sets ou si je la croi d'une soi trop soible & trop chancelante, augmentez, \* la & si pour le difference de l'en proposition d'une soi trop soible & trop chancelante, augmentez, \* la & si pour le difference de l'en proposition d'une soi trop soible & trop chancelante, augmentez, \* la & si pour le difference de l'en proposition de la croi d'une soi trop soible & trop chancelante, augmentez, \* la & si pour le croi d'une soi trop soible & trop chancelante, augmentez, \* la & si pour le croi d'une soi trop soible & trop chancelante, augmentez, \* la & si pour le croi d'une soi trop soible & trop chancelante, augmentez, \* la & si pour le croi d'une soi trop soi le la croi d'une soi le

" fects ou si je la croi d'une foi trop foible & trop chancelante, augmentez \* la & \* Luc.

" aidez \* moi dans mon incredulité.

" J'espere mon Dieu, que par ce sacré remede, vous essacrez de mon ame ce qu'il y peut rester des taches du peché, & que vous ne la rejetterez pas quand elle quittera ce corps, ou que vous me rendrez la santé, si ceia est plus convenable & à vô-

"tre gloire & à mon falut.

"Enfin Jesus mon Sauveur, je vous aime, & à force de vous aimer, je me donne tout à vous. Je desire de recevoir le Sacrement de l'Extreme onction, pour m'unir à vous dans vôtre état d'agonie, au Jardin des Olives, & sur la Croix; & pour me disposer à la mort, comme vous vous y étes dispose.

Pour la Apparuit autem illi Angelus de cœlo, confortans eum. Et factus in agonia, prolixius 6g. 17. orabat. Luc. XXII. 43.

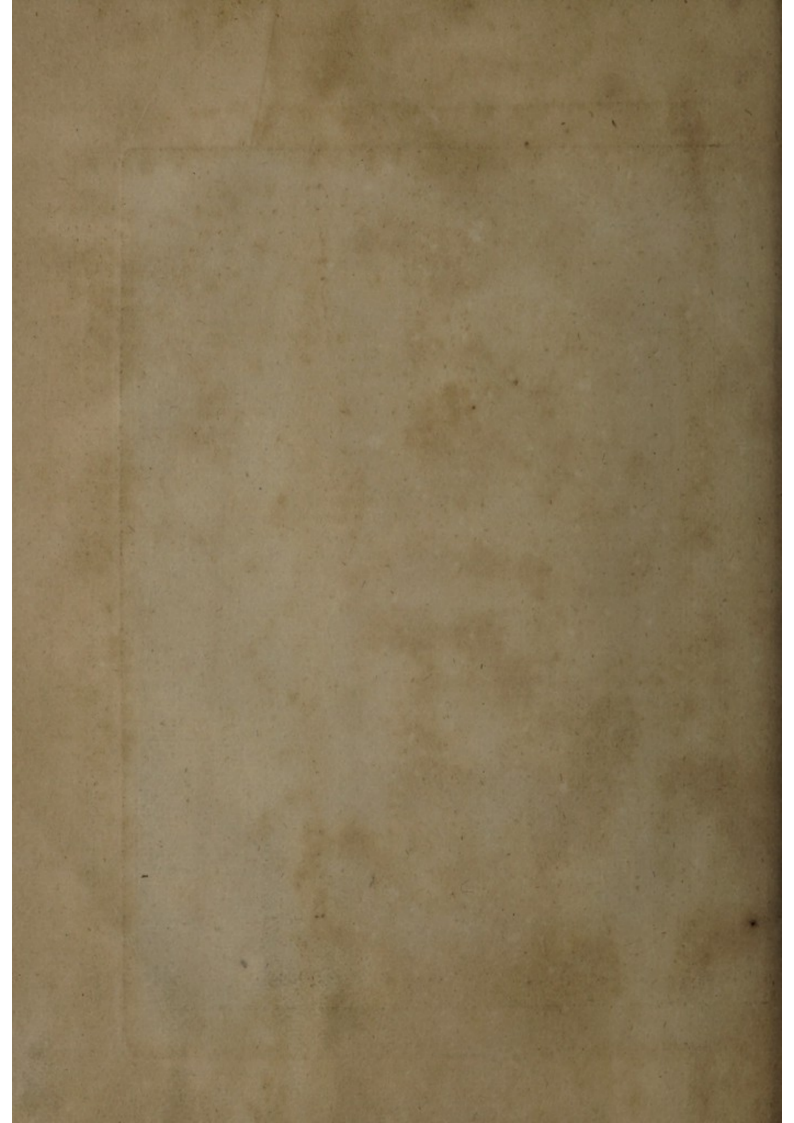
Alors il lui apparut un Ange du ciel, qui le vint fortifier. Et étant tombé en agonie, il redoubloit ses prieres.

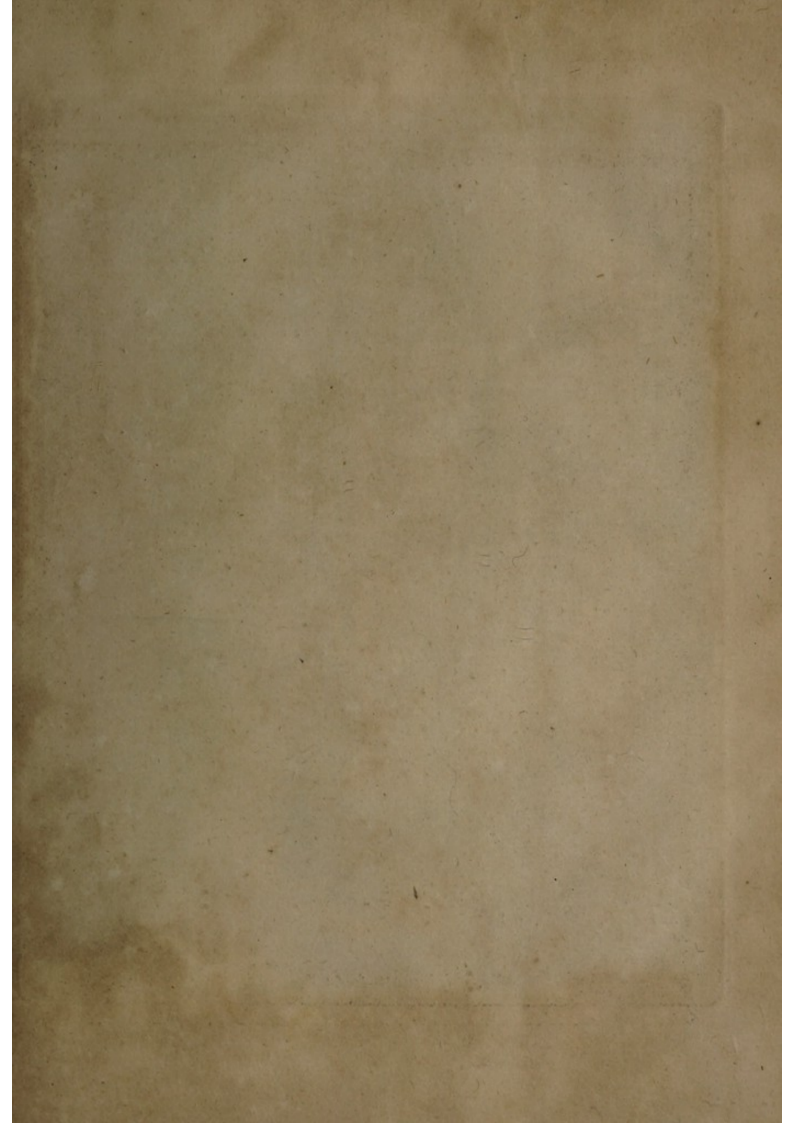
On n'y void point paroître des Moines, comme on n'en a pas veu aussi dans le huitième tableau, lors qu'on lui donnoit le viatique: parce que ce n'est pas aux Moines de se mêler des sonctions qui n'appartiennent qu'aux Curez. L'agonie du Fils de Dieu, sa priere, & l'apparition d'un Angequi décend du Ciel pour le consoler, ne sauroient étre mieux placées que dans cet endroit, où le Peintre les a si bien representées dans le petit tableau, pursque le Malade qui reçoit l'Extreme-Onction se trouve à peu prés dans le même état, où étoit Jesus-Christ dans son agonie: Il combat avec la mort, & avec tous les ennemis de son salut; alors le Malade doit redoubler ses prieres qu'il accompagne souvent de beaucoup de larn es, & le Curé est comme l'Ange qui vient le fortisser & le consoler, & qui lui adresse ces

paroles, avant qui de lui donner les faintes huiles.

"Mon cher frere, Nous vous apportons le sacrement de l'Extreme-onction, pour "vous soulager dans les douleurs de vôtre maladie, & vous en delivrer même entiere"ment, si c'est pour la plus grande gloire de Dieu, & pour vôtre salut. Pour vous "remettre ce qui vous reste des pechez de vôtre vie passée, & pour vous fortisser con"tre les tentations du malin esprit. Afin de recevoir ce Sacrement avec peté, "unissez vous à nôtre Seigneur Jesus-Christ, dans son état d'Agonie au Jardin des "Olives, & demandez lui qu'il vous fasse la grace d'entrer dans les mêmes disposi"tions, dans lesquelles il entra lui même, pour se preparer à la mort. Ayez bon "courage, mon cher frere; consiez vous en la bonté de Dieu par les merites de Nô"tre Seigneur Jesus-Christ; & au même tems que nous serons les onctions en quel"qu'une des parties de vôtre corps, redoublez vos prieres, & demandez pardon à "Dieu, dans le sond de vôtre cœur, de tous les pechez de vôtre vie passée, & prin"cipalement de ceux, que vous avez commis, par le mauvais usage de la partie du "corps que l'on oindra.









Jesus itaque sciens omnia quæ ventura erant super eum, processit & dixit eis: quem quæritis? Joann. XVIII. 4.

Mais Jesus qui savoit tout ce qui lui devoit arriver, vint audevant d'eux, & leur dit: qui cherchez vous ?

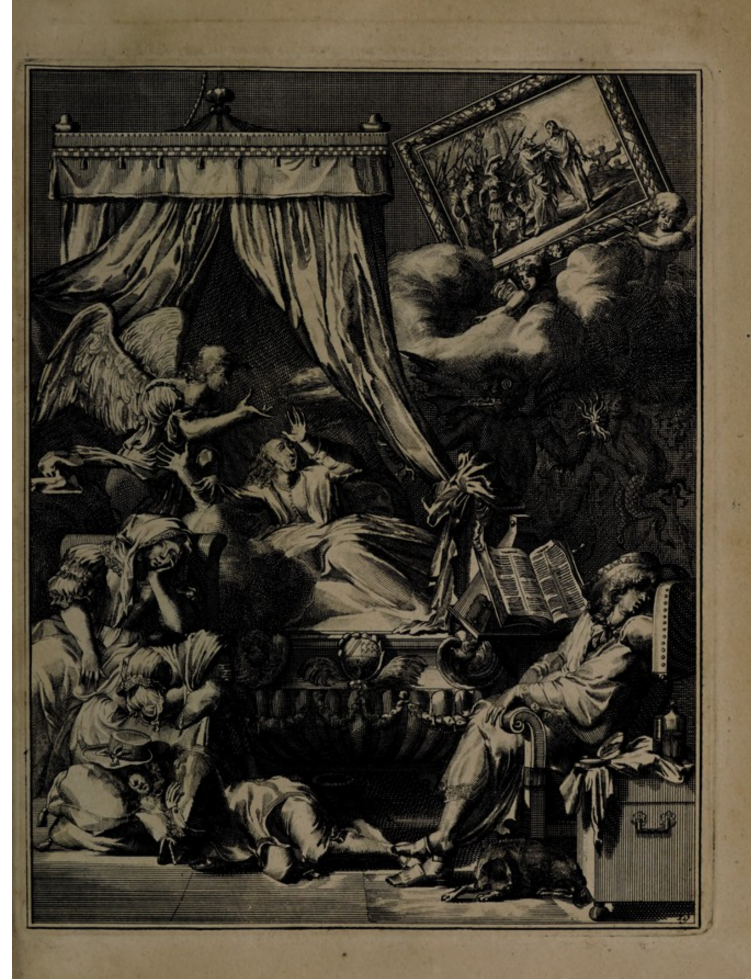
TE Fils de Dieu ayant receu la consolation de l'Ange, que son Pere lui avoit envoyé du Ciel pour le fortifier, se leva, & voulut faire voir le courage & la force qu'il venoit de recevoir, en s'offrant sans crainte à Judas qui ayant pris une compagnie de soldats & des gens que lui envoyoient les Princes des Prêtres, vint en ce lieu avec des lanternes, des flambeaux, & des armes. Ici l'Ange prend le malade par la main, pour lui donner du courage, en lui montrant l'exemple du Fils de Dieu, qu'il doit imiter aprés avoir receu de nouvelles forces par l'Extrem-eonction. Il faut qu'il se prepare comme son Sauveur, à soûtenir les attaques que le demon, cet ennemi commun de nôtre falut, nous livre à l'extrémité de nôtre vie. Car quoi qu'il ne cesse jamais depenser aux moyens de nous perdre, c'est dans ces derniers momens qu'il redouble ses efforts, & qu'il tâche de le prevaloir de nôtre foiblesse, pour venir à bout de son malheureux dessein. C'est ce qui lui seroit facile, si le Sacrement de l'Extréme onction qui est d'une trés-grande efficace, ne repoussoit cet esprit malin, & ne relevoit nôtre courage, par la conhance qu'il nous inspire en la bonté de Dieu; qui dans cette extremité nous donne de nouvelles forces pour fouffrir avec moins de peine toutes les incommoditez de la maladie, & pour refister à tous les artifices de l'ancien serpent.

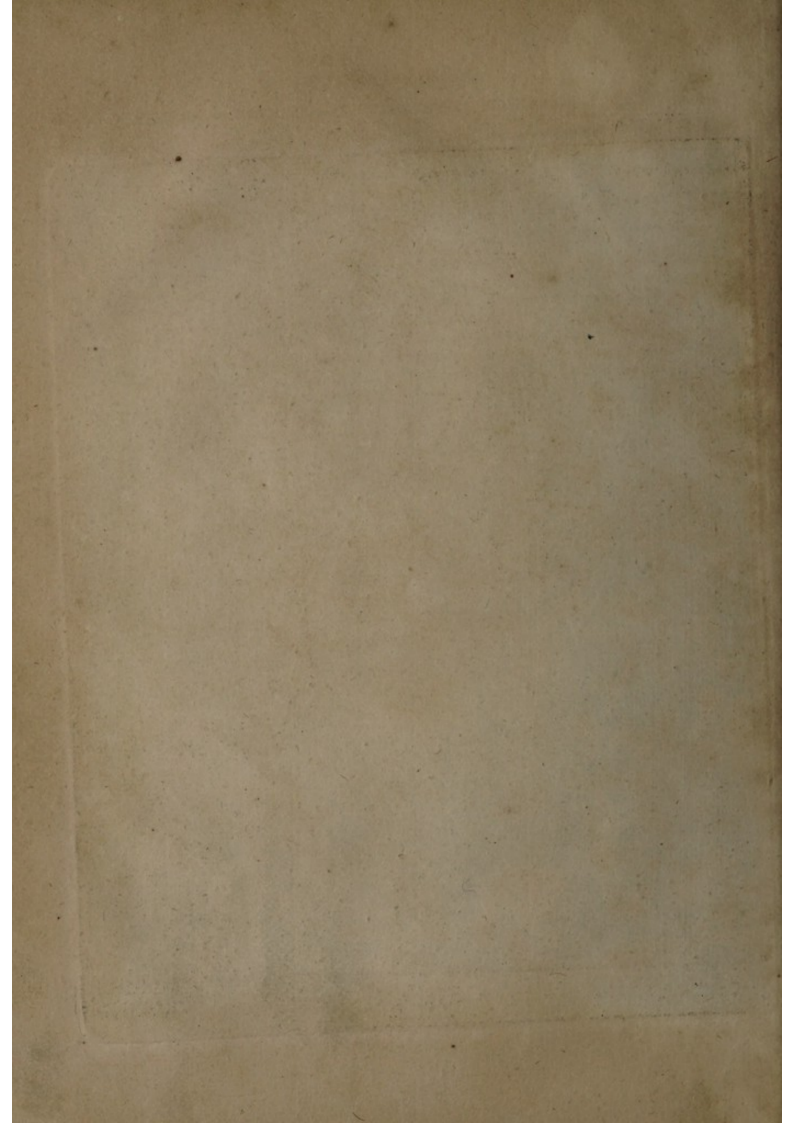
Pour la fig. 19.

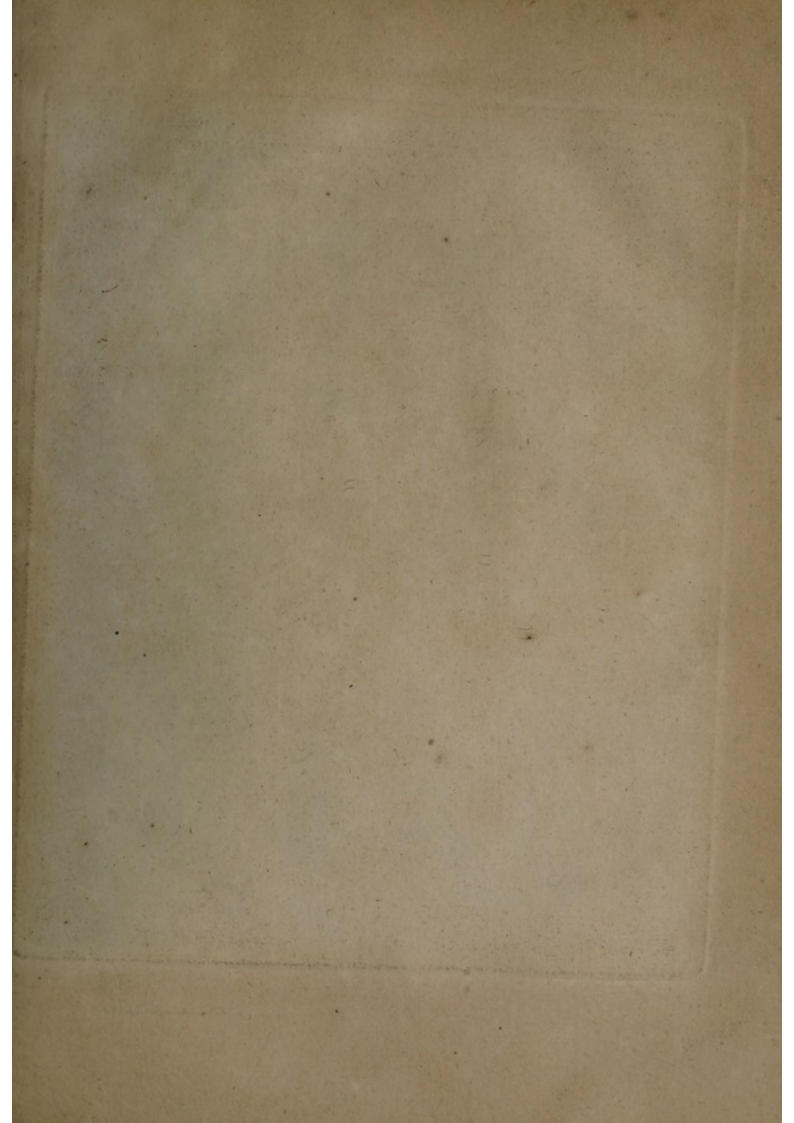
Cum Quotidie vobiscum fuerim in Templo non extendistis manus in me: sed hæcest hora vestra, & potestas tenebrarum. Luc XXII. 53.

Quoi que je fusse tous les jours avec vous dans le Temple, vous ne m'avez point arrêté: Mais c'est ici vôtre heure, & la puissance des tenebres.

Omme ce que nous venons de lire se passa pendant la nuit, le Peintre, qui en representant l'Histoire de la Passion, l'accomode autant qu'il peut au tems & a l'état du Malade, nous fait voir ici ses enfans & ses Domestiques endormis; quoi que le soin que les uns ont de leur Pere, & les autres de leur maître, & l'affection qu'ils lui portent, ne leur ait pas permis de quitter leurs habits, & de reposer à leur aise, dans l'érat où se trouve le malade. Pour les Cordeliers, ils se sont allez reposer, & le malade n'a d'autre compagnie que celle de son Ange gardien, qui ne dort jamais, mais qui veille toujours pour la défense de celui dont Dieu lui a commis le soin. Si le diabe qui ne dort aussi jamais, veut se prevaloir de la solitude où se trouve le malade, & s'il vient troubler son repos par des images affreuses, à dessein de le pousser dans le desespoir, l'Ange le prend par le bras, le rassure contre ces frayeurs, & luifait considerer que le demon n'a de pouvoir sur les hommes, qu'autant que Dieu lui en donne pour les éprouver; mais il ne permet jamais, qu'il les tente audelà de leurs forces. Et quoi que Jesus-Christ, allant au devant de certe troupe de gens à la tête desquels marchoit Judas, comme on le void dans le petit tableau, die à tous ces affassins & particulierement aux Princes des Prêtres, & aux Officiers du Temple, c'est ici vôtre beure o la puissance destenebres, il ne faut pas pour ant s'imaginer qu'ils euflent aucun pouvoir fur le Fils de Dieu, si lui-mêmene se fut livré volontairement entre leurs mains. Et il auroit \*Joann pu leur dire, ce qu'il dit ensuite à Pilate \* Vous n'auriez aucun pouvoir sur moi s'ilne vous xix. 11. avoit été donné d'enbaut. Ce qui est un grand sujet de consolation pour tous les enfans de Dieu, quand Dieu permet qu'ils tombent quelquefois entre les mains de leurs ennemis.









Pontifex interrogavit Jesum de discipulis suis & de doctrina ejus : respondit ei Jesus : Ego fig. 20. palam locutus sum mundo. Joann XVIII. 19. 20...

Le grand Prêtre interrogea Jesus touchant ses Disciples & sa doctrine : Jesus lui répondit; j'ay parle publiquement à tout le monde.

Ette representation hideuse, où Jesus comparoit comme un criminel devant le grand Prêtre fait voir une des plus terribles attaques, que le diable donne à ceux qui sont à l'article de la mort. Il les interroge sur le sujet de leur foi, à dessein de les surprendre, de les ébranler, & de les plonger dans un abyme de tenebres; & au lieu qu'il laisse en repos ceux qui n'ont qu'une fausse foy, parce qu'il les regarde comme une proye qui ne lui peut échaper, il attaque ceux qui ont une foi veritable, par des Sophilmes, par de faux raisonnemens, & par tous ses artifices dont cet esprit malin est capable. Ce fut ainsi qu'il osa tenter le Fils de Dieu lui-même dans le desert. Il n'y a donc que les veritables fideles, qui soient exposez à ces grands combats, & ils n'ont à faire autre chose qu'à imiter leur Sauveur, & à donner la réponse que Jesus sit au Grand Prêtre, comme il est representé dans le petit tableau : ils n'ont qu'à dire comme lui : J'ay parlé publiquement à tout le monde, j'ay fait profession publique de la foi Catholique Romaine, & dans cette foi je veux & vivre & mourir. Et comme le Sauveur dit au Grand Prêtre ; Pourquoi m'interrogez vous? interrogez ceux qui m'ont entendu, pour savoir ce que je leur ay dit, Ce sont ceux-ld qui savent ce que s'ay enseigné: Si le malade n'est pas un homme d'étude, ou s'il est peu versé dans les matieres de la foi, il n'a qu'à dire au demon " Pourquoi m'interrogez-vous? Interrogez ceux , qui m'ont enseigné pour favoir ce qu'ils m'ont dit. Ce sont ceux-là qui savent ce qu'ils " m'ont enseigné. Ils sont les Disciples & les successeurs des Apôtres. Ils m'en ont

, donné des preuves incontestables. Ils sont attachez au successeur de celui, à qui le \* Luc ,, Sauveur dit autrefois. \* Satan vous a demandé pour vous cribler, comme on crible le xx11. 31. 32.

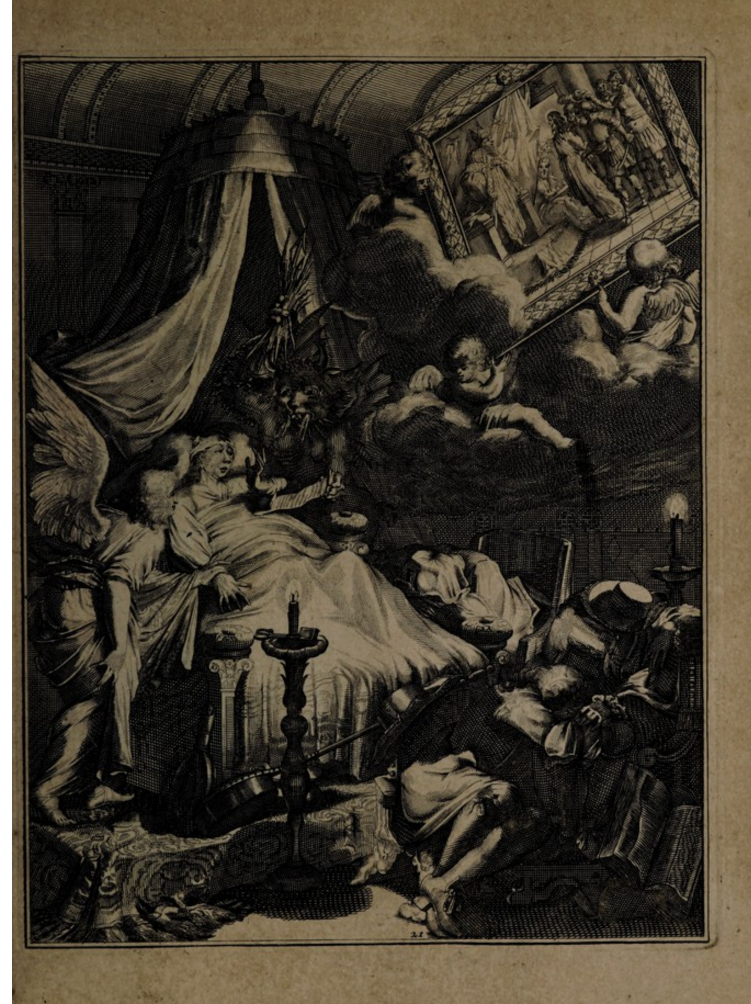
, froment; mais j'ay prié pour vous afin que vôtre foi ne defaille point.

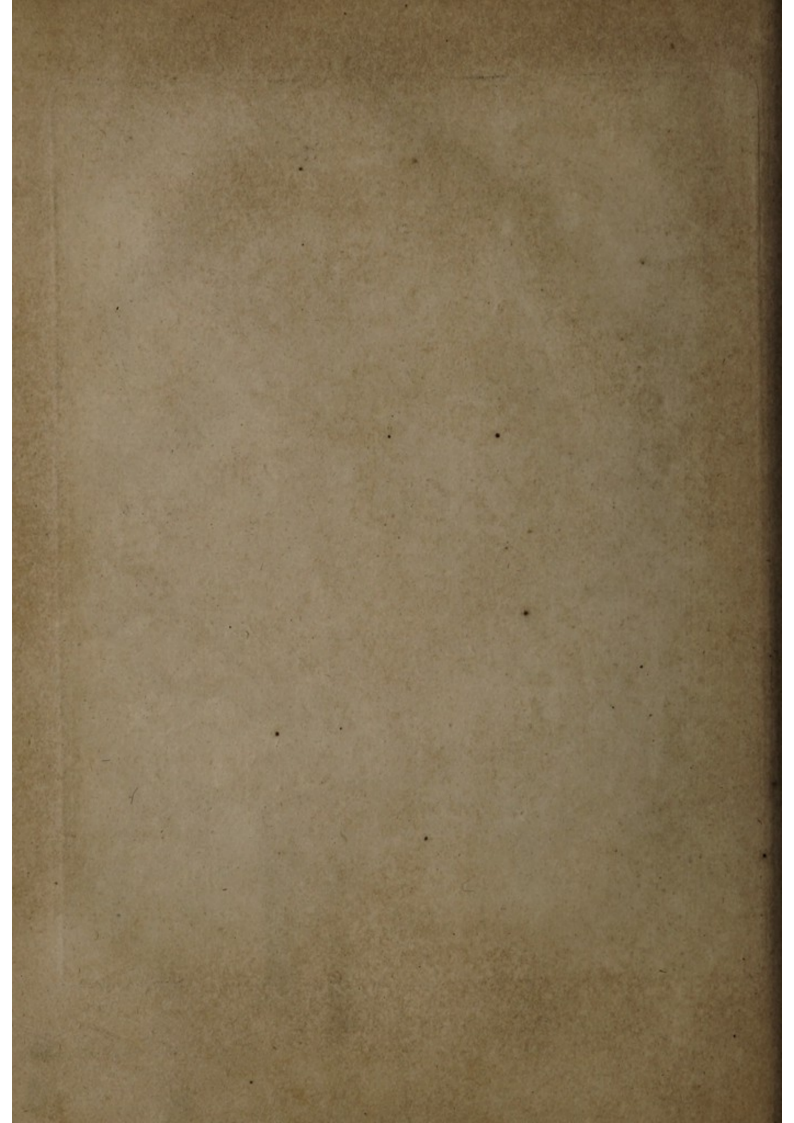
non placet non nocet.

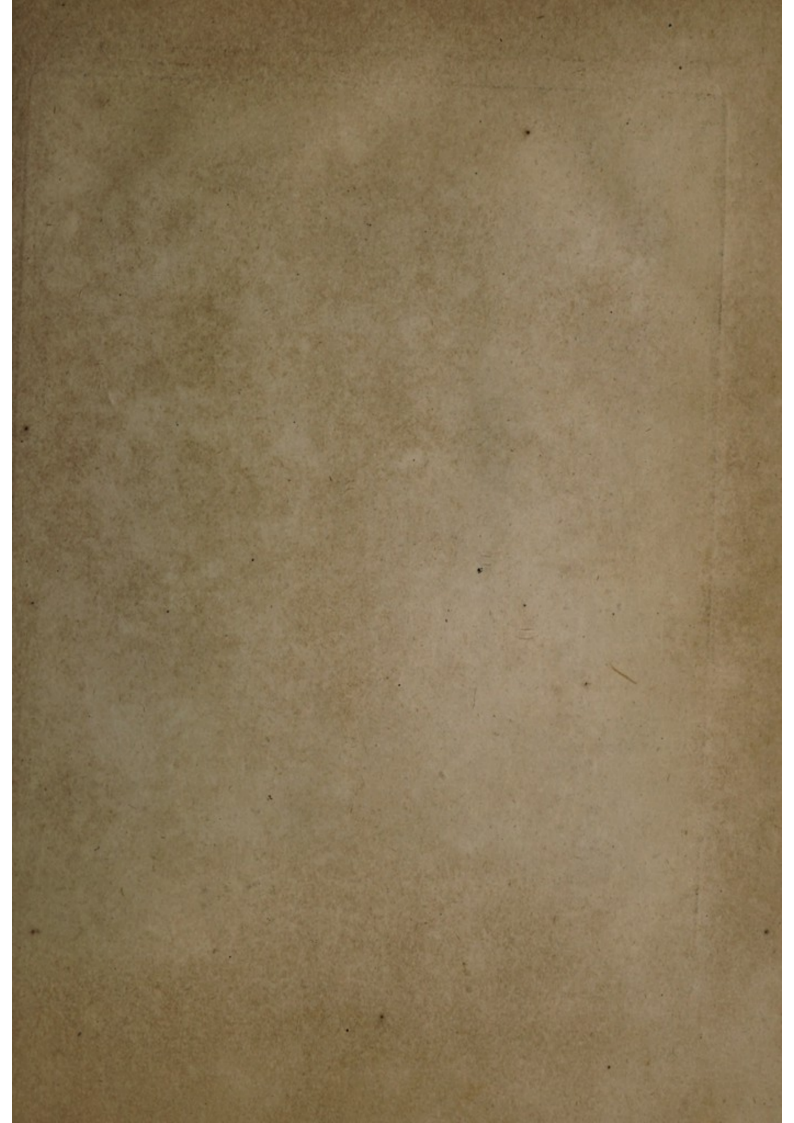
Pour la quid vobis videtur? At illi respondentes dixerunt : Reus est mortis. Matt. XXVI. 66.

Qu'en jugez-vous ? Ils répondirent: il a merité la mort.

L'A tentation dont le diable s'est servi pour éteindre la foi du malade, est maintenant suivie d'une autre, par laquelle il tâche d'ébranler son esperance. Il lui met devant les yeux le grand nombre des pechez qu'il a commis, c'est ce que veut dire ce registre que le diable presente au malade, & parlà il tâche non seulement de l'intimider, mais de lui ôter toute esperance de salut, commes en étant lui-même fermé la porte par ses déréglemens, & par ses frequentes cheutes dans le peché. Ce piege est fort dangereux; car comme les fidelles savent tres-bien que la foi seule ne nous sauve pas, si elle n'est accompagnée des bonnes œuvres, ils ont beau dire qu'ils embrassent le merite de JESUS-CHRIST, & qu'ils croyent toutes les veritez Catholiques ; s'ils ne confirment cette profession par une bonne & sainte vie. Et comme il n'est point de fideles, qui n'ayent un grand nombre de pechez à se reprocher, le diable prend occasion delà de les acculer, & de leur dire ce qu'il a dit au Fils de Dieu par la bouche deses Emissaires, ils ont merité la mort. C'est l'artifice dont Satan se sert ici pour surprendre nôtre malade; mais l'Ange pour le garentir de ce nouveau piege qui lui est tendu par le Demon, le prend par le bras & lui dit, ,, que craignez-vous? N'avez-vous \*Epit. pas appris de St. Jean, \* que si vous confessez vos pec ez, Dieu est fidele & juste pour vous " les remettre, & pour vous purifier de toutes vos iniquitez. Vous avez confessé vos ", pechez avec toute l'exactitude qu'il vous a été possible, vous en avez eu une dou-, leurvive provenant plûtôt de la charite, & de l'amour de Dieu que de la crainte du fup-, plice; vous offrez toutes vos peines, & la mort prochaine, pour quelque satisfac-\* Matt., tion de vôtre part, pendant que le Fils de Dieu a satisfait pour vous. Vous avez 1x. 2., receu l'absolution, l'Eucharistie, & l'Extreme-Onction. Je vous dis ce que le Sau-TAug. ,, veur dit a un malade \* mon fils ayez confiance , vos pechez vous sont remis. S'ils le " presentent encore à vôtre memoire, n'en soyez pas inquieté. † ils ne nuisent plus 33 quand ils ne plaifent plus.









Nullam causam invenio in homine isto ex his in quibus eum accusatis: sed neque Herodes. Pour 12 Luc. XXIII. 14.

Je n'ay pas trouvé cet homme coupable d'aucun des crimes, dont vous l'accusez, ni Herode non plus.

Prés la tentation contre la foy, & contre l'Esperance, on se doit attendre à une troi-A sième contre la Charité. Le demon pour faire perdre au malade, tous les fruits de cette vertu, se sert des moyens contraires à ceux dont il s'est servi pour ébranler son esperance. Au lieu de luy inspirer de la crainte, & de le porter au desespoir par le souvenir de ses pechez il luy met devant les yeux les bonnes œuvres qu'il a faites, pour luy donner de l'orgueil & pour l'endormir dans la securité; & par cette presomtion & cette confiance en ses propres merites, dont le Diable le veut flatter, il veut détruire entierement la charité, de laquelle St. Paul dit qu'elle ne s'enfle point d'orgueil. \* Charitas non \* inflatur. C'est pour cela que le Demon prend une autre forme, & le peintre nous le represen-XIII. te tout charmant, & ayant une main levée, d'où il fait tomber des pieces d'argent, à laquel- 4. 5. le est attaché un Chapelet, & sur laquelle il y a une forme d'Eglise, ou de Temple pour marquer que le Diable luy remet dans l'esprit les effets de sa liberalité, & de sa devotion .Il le prend doucement de l'autre bras pour le flater. Mais l'Ange qui a toûjours les yeux sur le malade, luy fait faire des reflexions qui tendent à bannir cet orgueil que le Demon lui veut inspirer; il luy fait entendre que la vraye charité est opposée à l'esprit d'orgueil, qu'elle n'est point ambitieuse +, & qu'il ne suffit pas de se croire innocent pour l'être en esset, + puis que Sr Paul luy même a dit, \* nibil mibi conscius sum: sed non in boc justificatus sum. 1. Cor. Encore que ma conscience ne me reproche rien, je ne suis pas justifié pour cela. Enfin, il XIII.5. hui dit, que le moyen de perdre le fruit de toutes ses bonnes œuvres, c'est d'avoir la fol-cor. le presomption de se les attribuër, puis qu'elles ne sont que des dons de Dieu. § Nostra Lv. 4. vult esse merita quæ sunt ipsius dona.

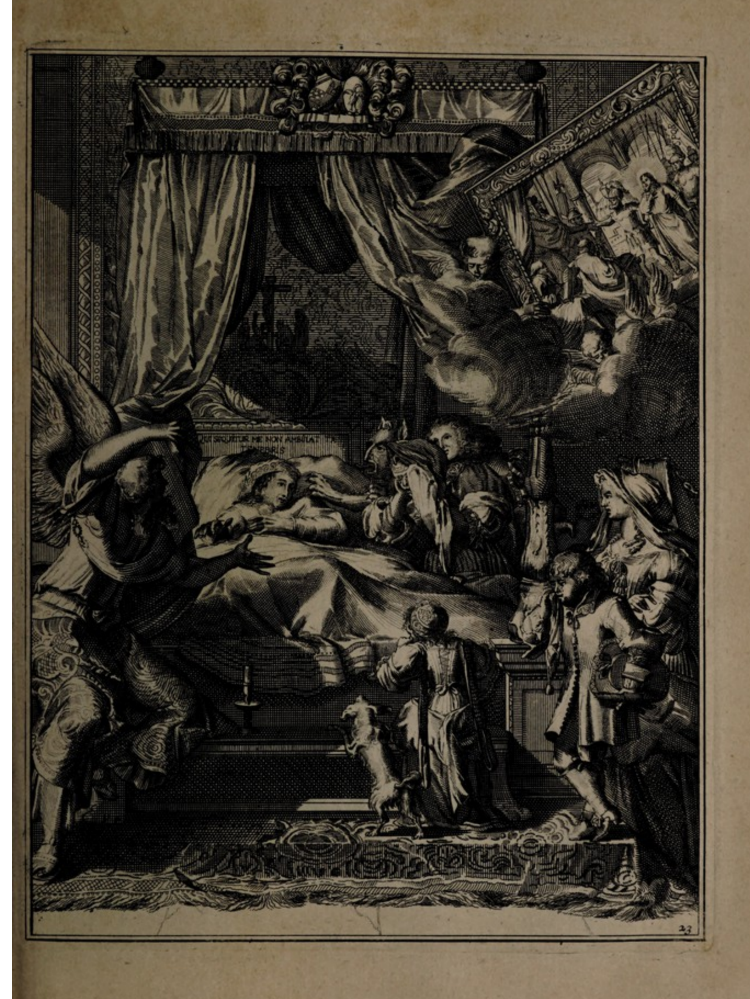
F 3

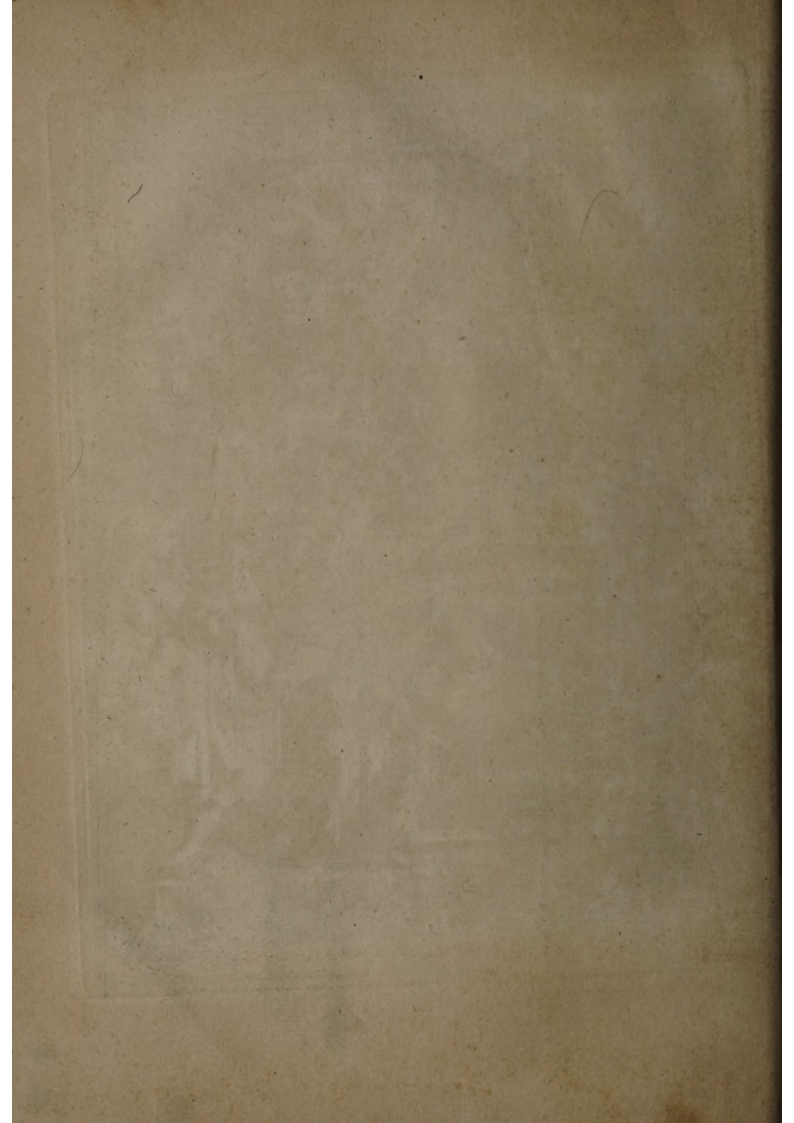
ME.

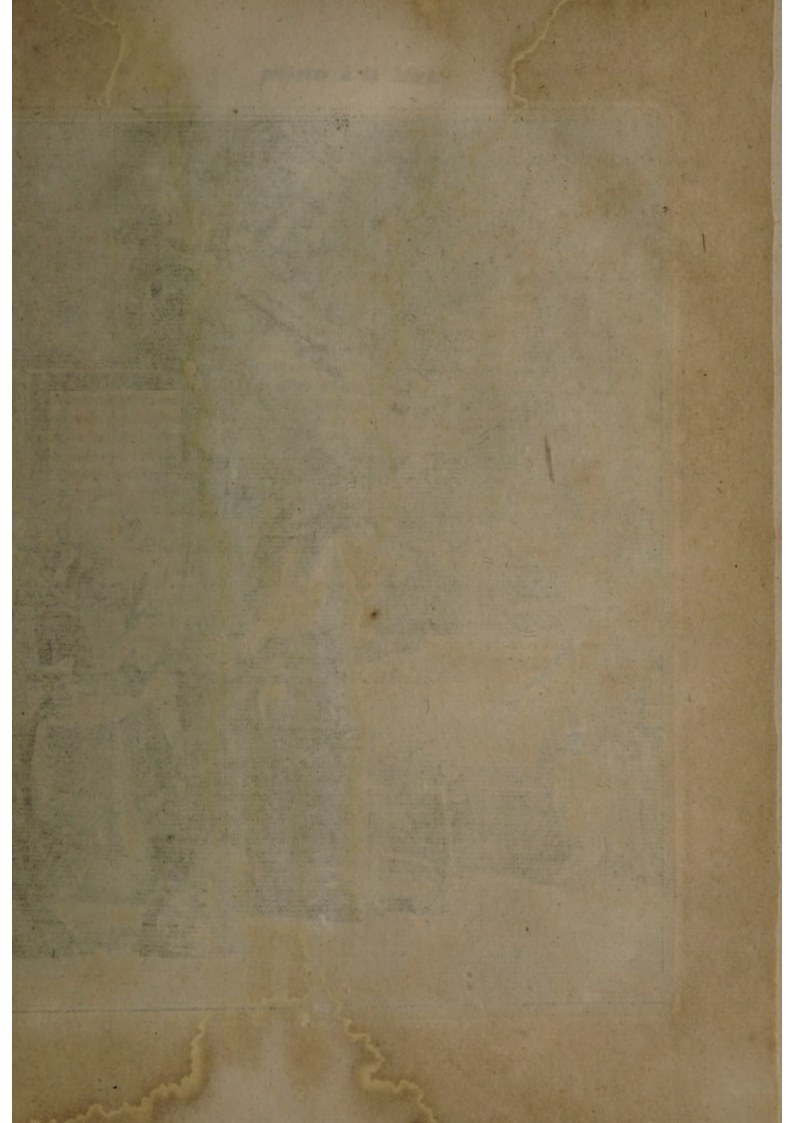
Pour la Misit ad Pilatum uxor ejus dicens: nihil tibi & justo illi; multa enim passa sum hodie, per sig. 23. visum propter eum. Matth. XXVII. 19.

La femme de Pilate luy envoya dire: ne vous embarassez point dans l'affaire de ce juste, car j'ay été aujourd'huy étrangement tourmentée dans un songe à cause de luy.

CE que l'on vient de lire, est representé dans le petit tableau: Et quelques Docteurs ont consideré les paroles de la Femme de Pilate à son mari, comme une tentation dont le demon a voulu se servir par le moyen de cette femme, pour empêcher, ou pour differer la mort du Sauveur, qui en procurant nôtre falut, devoit détruire l'empire de ce Prince des tenebres. Mais sans adopter, ni rejetter cette pensée; il est certain, que les paroles d'une femme, ou des personnes les plus proches du malade, peuvent quelquefois luy tenir lieu de tentation, quelque bonne intention que ces personnes ayent d'ailleurs pour le salut du malade. Voici donc la cinquiéme Estampe de celles ausquelles on peut appliquer ce que dit Job dans le Chapitre 7. qu'il commence ainsi. La vie de l'homme sur la terre est une guerre, ou selon les Septante, une tentation continuelle. Car aprés en avoir donné des preuves, il dit, (vers. 13. & 14.) Si je dis en moi-même, mon lit me consolera, & m'entretenant avec mes pensées, je me reposerai sur ma couche: vous me tourmenterez par des songes, & vous me troublerez par d'horribles visions. Et comme ce que Job dit dans ce passage, arrive ordinairement aux hommes, à l'heure de leur mort, l'Ange qui a fortifié son malade dans toutes les tentations qui ont attaqué sa foi, son esperance & sa charité, luy fait entendre maintenant, que dans l'état où il se trouve, il doit regarder tout ce qui ne le mene pas à Dieu, comme des choses dont le demon se sert pour le tenter & pour le surprendre. Ce qui seroit innocent pendant la fanté, ne l'est plus dans un tems de maladie, & encore moins, quand on est aux approches de la mort: Le tems elt alors trop precieux, pour le perdre en amusemens inutiles, le moindre retardement est perilleux, & un moment de perdu, si la mort nous surprennoit, nous pourroit faire + Eph. perdre un bonheur éternel. Il est bon de s'appliquer alors les paroles de l'Apôtre. + Re-V. 16. dimentes tempus quoniam dies mali sunt. Rachetant le tems, car les jours sont mauvais.









Respondit Jesus Pilato; non haberes potestatem adversum me ullam, nisi tibi datum esset Pour la desuper. Joann. XIX. 11.

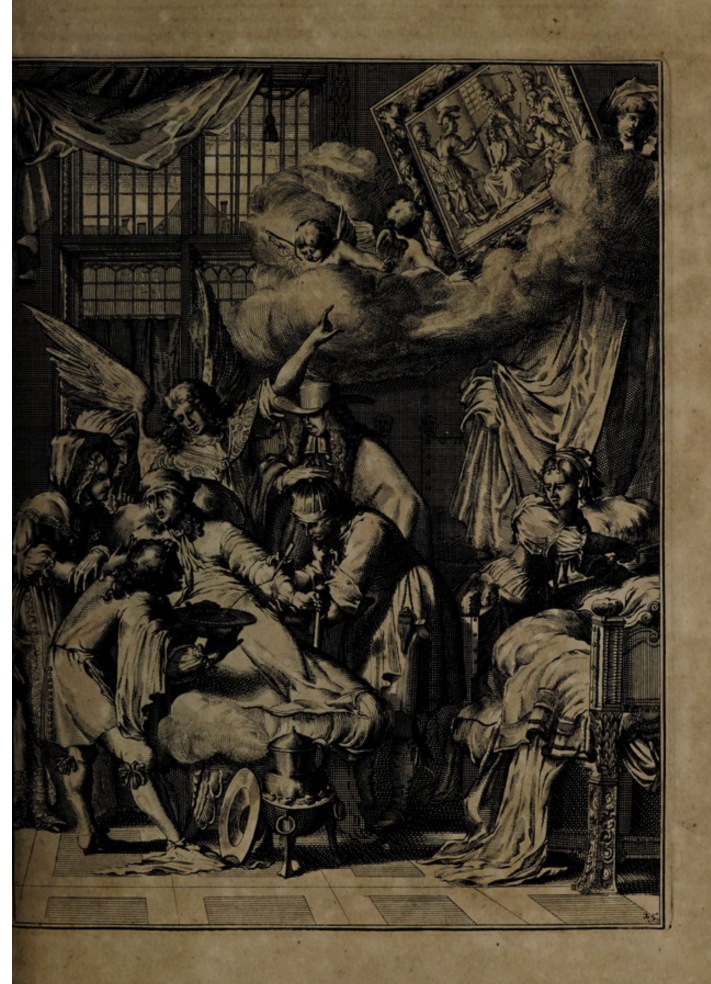
Jesus répondit à Pilate; vous n'auriez aucun pouvoir sur moi, s'il ne vous avoit été donné d'enhaut.

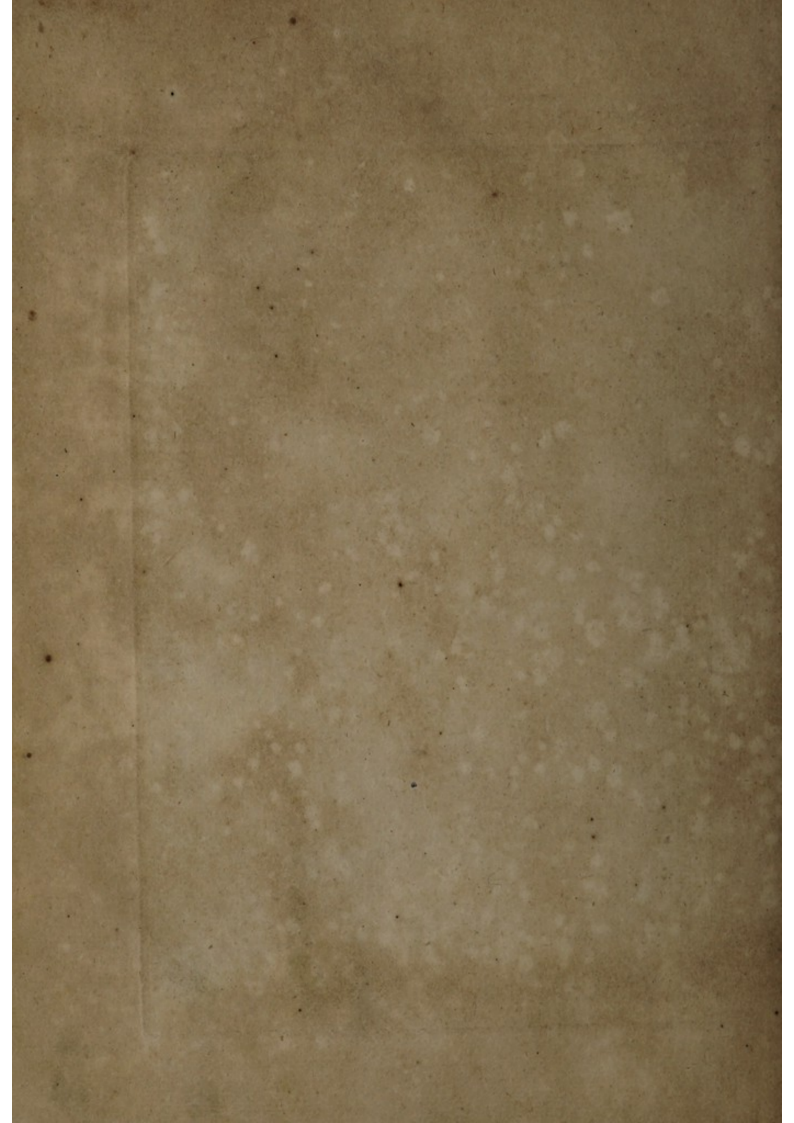
N voit dans le petit tableau, Pilate, Gouverneur de la Judée, qui faisant l'office de President, dans le procés criminel, que les Juiss ont intenté contre le Fils de Dicu, lui dit, Quoi vous ne me parlez point? Ne savez vous pas que j'ay le pouvoir de vous faire attacher à une croix, & que j'ay le pouvoir, de vous en delivrer? A quoi Jesus sit cette fage réponse: Vous n'auriez aucun pouvoir sur moi, s'il ne vous avoit été donné d'enbaut. Et comme l'Eglise est l'Epouse de Jesus-Christ, elle parle comme luy, dans la Priere qu'elle fait à Dieu, dans le Chapitre quatriéme du Livre des Actes, où parlant de ce Conseil qui fut affemblé contre le Sauveur, elle dit que tout cela est arrivé par un effet particulier de la providence divine: Les Rois de la terre se sont élevez & les Princes se sont unis ensemble contre le Seigneur, & contre son Christ. Car nous voyons veritablement, qu' Herode & Pilate avec les Gentils, & le peuple d'Ifrael, se sont unis ensemble contre vôtre saint Fils Jesus que vous avez consacré par vôtre onction, pour faire tout ce que vôtre puissance & vôtre conseil avoient ordonné devoir être fait. Sur quoi le Pere confesseur tient ce discours au malade. Confiderez. Montieur, que vôtre maladie & vôtre mort prochaine sont l'ouvrage " de Dieu, qui fait agir les causes naturelles pour accomplir ses desseins. Recevez donc " Pune & l'autre de sa main sans murmurer. Imitez vôtre Sauveur quand son Pere " + la livré à la mort pour nous tous. \* Il s'est livré lui-même à la mort pour vous. § Il "+Rom: a été offert parce que lui-même l'a voulu. & il n'a point ouvert la bouche, contre ceux "VIII. qui le firent mourir. Il fut mené à la mort comme une brebis, quoi qu'il eut un fou- " 32. verain pouvoir, & sur ceux qui luy faisoient soussirir la mort, & sur la mort même. "II. 20. Il a été muet comme un agneau devant celui qui le tond. + Mitis in vita, mutus " § Jesa. en morte. Afin que vôtre douceur & vôtre patience, pendant vôtre vie, & à l'heure " LIII. 4 Aug. de vôtre mort, fut un effet, & une imitation de la fienne.

Pour la Milites plectentes coronam de spinis imposuerunt capiti ejus, & veste purpurea circumdefig. 25. derunt eum. Joann. XIX. 2.

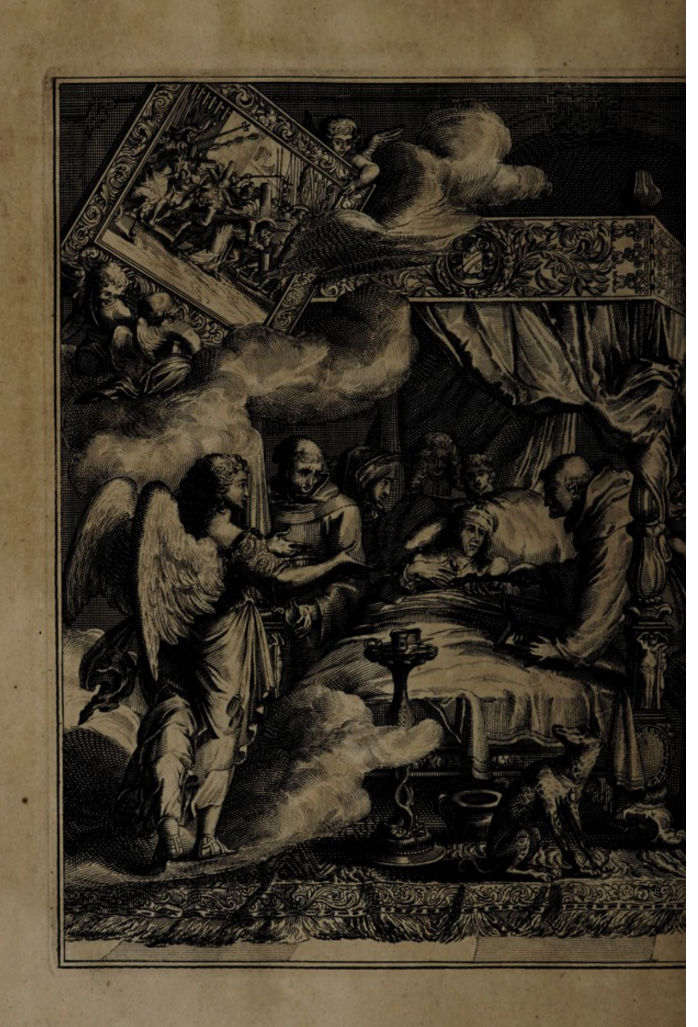
Les Soldats ayant fait une couronne d'épines, entrelassées, la luy mirent sur la tête, & ils le revêtirent d'un manteu d'écarlate.

Omme on a quelque lieu d'esperer encore le recouvrement de la santé du malade, on ne neglige aucuns remedes pour cela, quoi qu'on ne cesse pas pourtant de luy procurer ceux de l'ame. Le medecin est present à la saignée qu'on luy fait, la femme asfifte son mari avec toute la douceur, & toutes les marques d'affection, qu'il luy est possible. On luy prepare son lit, pour tâcher de luy procurer du repos. Le valet qui tient le bassin témoigne à sa mine triste, l'interêt qu'il prend à la santé de son maître. Tous ces soins qui ne regardent que le corps, se peuvent rendre sans doute par un mouvement de charité; mais c'en est une bien plus grande, que d'enseigner au malade, comme il se doit conduire quand on luy applique des remedes, afin que les recevant d'une maniere humble & chrêtienne, cela luy tienne lieu d'une action meritoire. C'est à quoi s'attache ici l'Ange gardien. Imaginez vous qu'il dit au malade. "Regardez, , mon fils, la patience de vôtre Sauveur, lors que Pilate le fit foueter, lors que les Juifs " le couronnerent d'épines, lors qu'ils le revêtirent d'un manteau d'écarlate; lors qu'ils lui , venoient dire; salut au Roi des Juifs, & qu'ils lui donnoient des soufflets, des coups de », verges, & qu'ils lui crachoient au visage. Considerez avec qu'elle patience le Filsde " Dieu a souffert tous ces outrages, pour satisfaire à son Pere, & pour nous procurer , le falut. Souffrez à son imitation qu'on vous applique des remedes, quand même il y , auroit de l'amertume & quelques douleurs à souffrir. Offrez les à Dieu le Pere, avec ce , que son Fils luy a offert pour vous.









Jesus bajulans sibi crucem, exivit in eum, qui dicitur Calvariæ, locum. Pour la fig. 26.

Jesus portant sa croix, il vint au lieu appellé du Calvaire.

Ans le tems qu'on void dans le petit tableau Jesus qui porte sa croix, le Con-

fesseur en apporte une autre au malade, en lui disant ces paroles.

Mon tres cher frere, Je vous presente cette croix, afin que la regardant souvent, & la baifant devotement, vous vous souveniez de Jesus-Christ prennant & " portant la sienne, pour vous conformer à lui en cet état, & pour goûter dans vôtre " ame le fruit de sa passion & de sa mort excité par cet objet, unissez vos douleurs " aux siennes, & demandez lui par les merites de sa mort la grace de faire un bon usage " de vôtre maladie, & de toutes vos douleurs. N'oubliez pas aussi de lui demander " la grace de vous refigner à la mort, avec une entiere soûmission à sa volonté pour " cet effet, prennez de tems en tems ce crucifix, & tournant vôtre cœur vers celui qui " l'a fanctifié par sa mort, dites lui ; J'accepte, mon Dieu, ma maladie, avec tou- " tes ses circonstances, & toutes ses suites; & mêmes la mort, comme une satisfac- se tion pour mes offences. Je reconnois que vous me traitez avec beaucoup d'indulgence; puisque je merite par mes pechez des peines infiniment plus grandes, & " mêmes celles de l'enfer. Je vous remercie, mon Dieu, de m'avoir envoyé cette " maladie, comme un témoignage que vous me donnez de l'amour que vous avez pour " moi. Je vous supplie de me donner la vertu de la patience, que vous avez si admi- " rablement pratiquee, en portant la croix; afin que je puisse supporter tous mes maux " pour l'amour de vous, & pour satisfaire à mes pechez, faites moi souffrir hum- " blement & amoureusementavec vous sur la terre, afin de pouvoir me réjouir avec " yous dans le Ciel, pendant toute l'Eternité.

and all a country or other to

E3.

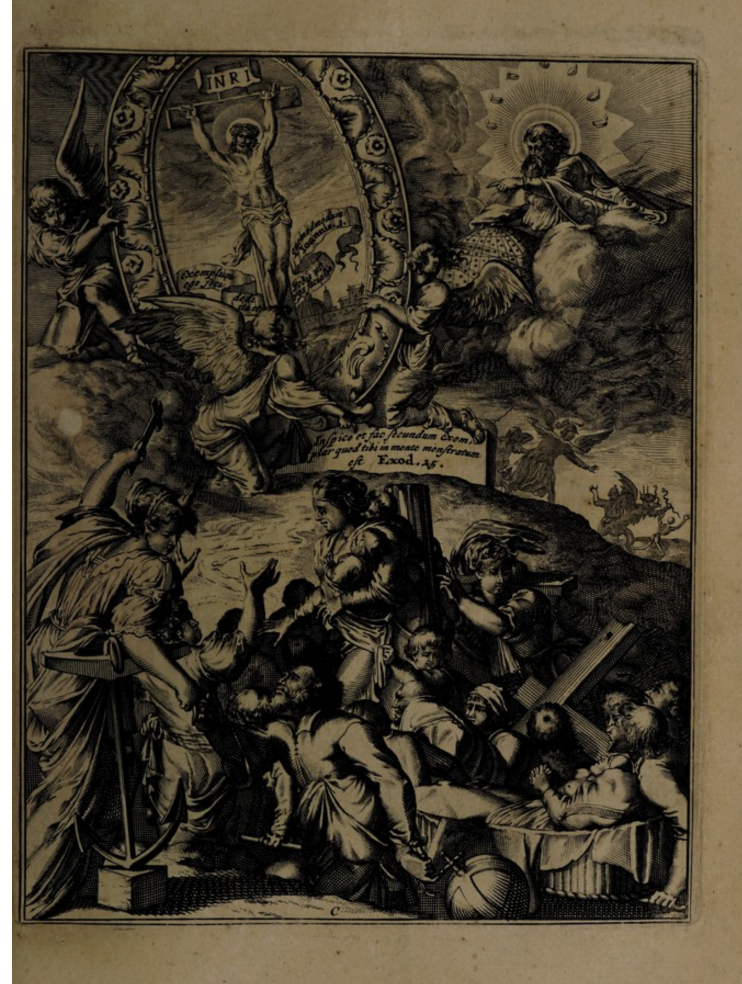
Pour la Christus semel pro peccatis nostris mortuus est, justus pro injustis, ut nos offerret Deo. fig. C. 1 Petri III. 18. aprés la

fig. 26. Jesus-Christ a souffert pour nos pechez le Juste pour les injustes, afin qu'il nous

amenat à Dieu.

Oici le commencement de la troisiéme partie, vous y voyez le Pére Eternel appuyé sur le Firmament, ayant la tête entourée de rayons & des sept lampes de l'Apocalypse, pour marquer la gloire de la Majesté Divine. Il montre du doigt son fils crucifié, dans le tableau, que les Anges tiennent sur la montagne; & il dit à tous ces milerables qu'on voit au pied de cette montagne, chargez chacun de sa croix & \*Exod. de son fardeau, ce qu'on lit dans cette inscription : \* Inspice & fac secundum exemplar, quod titi in monte monstratum est: Regardez & faites selon le modele qui vous a été montré sur la montagne. Le Fils de Dieu dit en même tems à ces pauvres affligez: \* Exemplum dedi vobis, ut quemadmodum ego feci vobis, ita & vos faciatis. Joann. Je vous ay donné exemple, afin que pensant à ce que je vous ay fait, vous fassiez aussi de même. Il se trouve parmi la foule, un homme qui se voyant attaché au monde, par un bras avec une chaîne defer, se plaint de ne pouvoir pas se détacher, pour faire ce que le Fils de Dieu demande de lui, & ce que le Pere lui commande, mais une Vierge lui donne la main & lui inspire du courage. Cette Vierge represente elle seule les trois vertus Theologales: La Foi tenant la Croix d'une main; l'Esperance, étant appuyée sur une Ancre; & la Charité, ayant une slamme qui sort de sa tête, & qui lui sert de fontange. On void en perspective les Anges armez d'épées flamboyantes, qui donnent la chasse au monde, à la mort, & au Diable avec ses Serpens, pour signifier les effects de la mort du Sauveur sur la Croix. Et c'est de cette Croix, à laquelle il fut attaché, des circonstances de cette mort, & des mysteres qu'elle renferme, dont on parlera jusques à la fin.

Con-









Conversus autem ad illas Jesus dixit: filiæ Jerusalem, nolite slere super me, sed super Pour la vos ipsas slete, & super silios vestros. Luc. XXIII. 28.

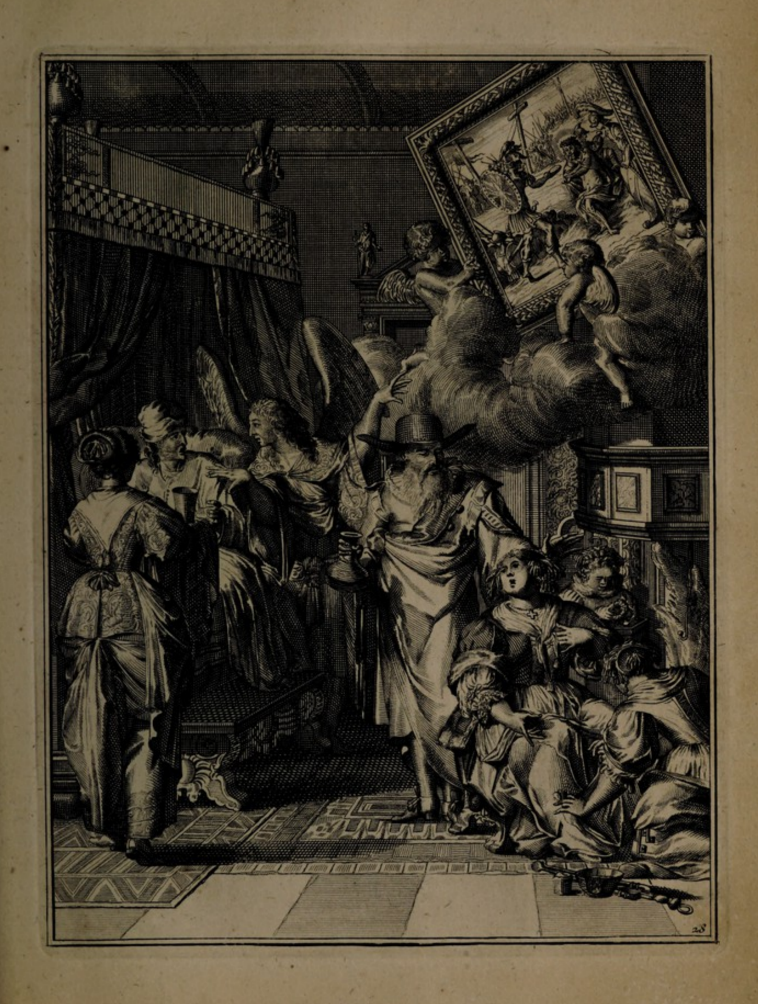
Et Jesus se tournant vers elles leur dit, filles de Jerusalem ne pleurez point sur moi, mais pleurez sur vous-mêmes, & sur vos enfans.

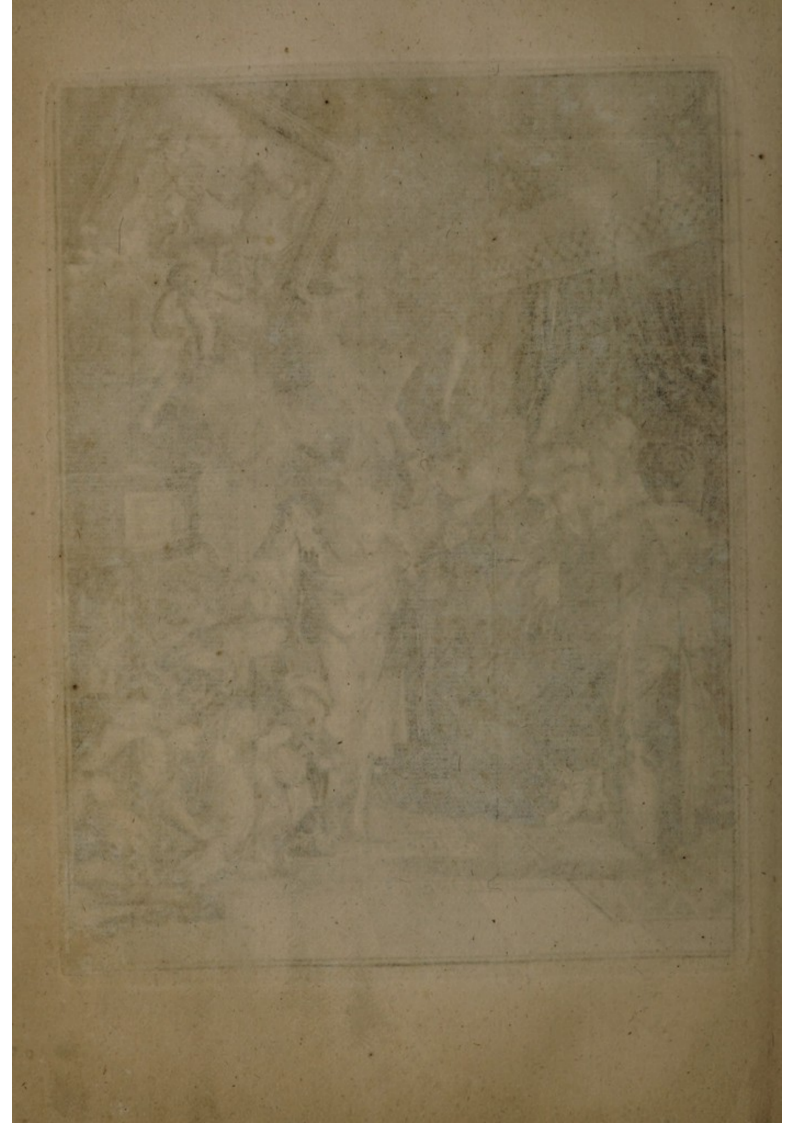
N void ici des larmes repanduës avec abondance, par un sexe fragile, susceptible de compassion, & qui ne s'attachoit qu'à l'exterieur de la mort de Jesus, sans en considerer les suites, qui devoient être si funestes à la Ville de Jerusalem & à toute la Nation des Juifs, & si glorieuses pour tous ceux, qui s'appliqueroient cette mort avec une vraye & vive foi. Mais voyons l'exhortation que l'Ange gardien fait au malade. Vous voyez mon cher fils, que les filles + de Sion sont sorties pour voir leur " + Can. Roi, leur vray Salomon, & qu'elles ont tout quitté pour confiderer & pour ado- "III. 11. rer leur Monarque, Jesus, qui porte sur ses épaules le sceptre de sa royauté & " qui marche tout courbé sous le fardeau de sa Croix, pour se rendre au Calvaire. " Ah! que ce joug est pesant, & que ce fardeau est insupportable! puisque I es us qui " porte la qualité de Fort dans les Ecritures succombe sous cette charge, & tombe " souvent à terre. Mais ce n'est pas tant ce bois, que les iniquitez des hommes, " qui l'accablent. Aussi n'est ce pas seulement aux femmes, qui le suivoient en pleu- " rant sur lui; mais à vous aussi, Mon cher Fils, qu'il adresse ces paroles: Ne pleu- " rez pas sur moi, mais pleurez sur vous mêmes. N'est ce pas le moins que vous de- "
vez faire que de pleurer sur vous puisque le Flis de Dieu vous le commande, lui " que vous avez si horriblement chargé, & qui veut bien vous décharger à cette "condition? Je vous permets cependant de pleurer aussi sur lui; comme je vous permets, chere femme fils & filles de pleurer sur le Malade, à condition que vous le " fassiez aussi sur vous mêmes. Vos desordres lui ont peut être attiré cette maladie, "
& seront cause de sa mort. Pleurez donc sur le Fils de Dieu par compassion à ses " fouffrances; & par reconnoissance pour son amour, qui l'a porté à les endurer "
pour vous: mais répandez aussi des larmes sur vous mêmes, parceque vos pechez " sont la cause de ses souffrances; & dites sans cesse, avec le Prophete: \* Il a pris " \* Isa. veritablement nos langueurs sur lui, & il s'est chargé lui même de nos douleurs.

Pour la sg. 28. Dederunt ei vinum bibere. [Myrrhatum] cum felle mistum; & cum gustasset noluit bibere. Matth. XXVII. 34. Marc. XV. 23.

Ils luy donnerent à boire du vin mêlé, [avec de la Myrrhe] & du fiel: mais en ayant goûté, il ne voulut point en boire.

E parallele qu'il y a ici entre le grand & le petit tableau; C'est qu'on offre au Fils Le de Dieu, & au Malade une boisson fortifiante & desagreable. Mais entendons encore une fois l'exhortation de l'Ange, qui parleainsi au Malade. Voudriez vousbien Mon- " cher fils, que tout se changeat en douceur pour vous, pendantque tout se change en amer- " tume, pour faire souffrir vôtre Sauveur & vôtre Mattre? Les Juifs qui auroient dû " par un sentiment d'humanité, soulager cette innocente victime, aprés une fatigue " incroyable causée par la pesanteur de sa croix, par les combats de la plus terrible de " toutes les nuits, par cette perte de sang qu'il avoit soufferte par la flagellation, & par " la couronne d'épines, sous pretexte de satisfaire à ce devoir, luy presentent un breu- " vage amer, & qui bien loin d'adoucir la rigueur de son supplice n'auroit servi qu'à " l'augmenter, en le prolongeant davantage. Il engoûta seulement pour en souffrir l'a- " mertume, & il rejetta le reste, pour sentir toutes les douleurs de la croix, offrir son " sacrifice a avec une une entiere liberté d'esprit, & ne pas differer le moment de sa " mort, & la confommation de son sacrifice, en reparant ses forces. Il marque austi " par là qu'il veut laisser une partie de son Calice à boire, à vous mon cher frere. Di- " tes donc du fond de vôtre cœur. Ha qu'il est juste, il m'en l'aisse encore trop peu, " & ce peu qu'il m'en laisse a perdu son amertume, & s'est changé en douceur, depuis " que mon Sauveur en agoûté le premier.









Milites cum crucifixissent eum, acceperunt, vestimenta eius, [& fecerunt quatuor partes sig. 29.
unicuique militi partem ] Joann. XIX. 23.

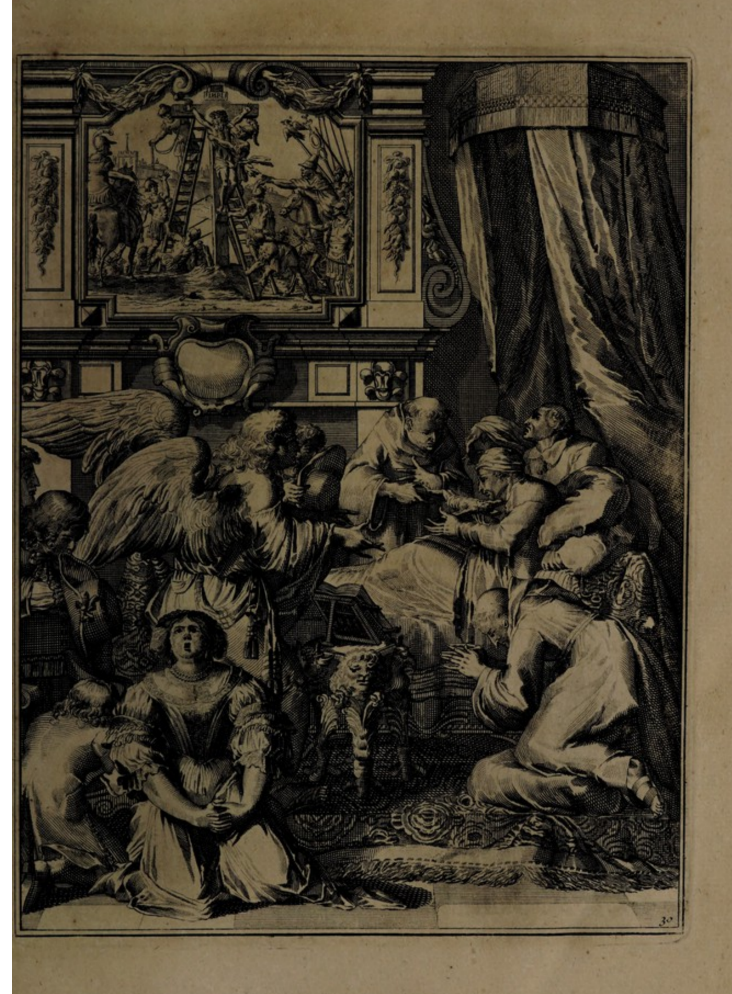
Les soldats ayant crucifié Jesus, prirent ses vêtemens, & les diviserent en quatre parts, une pour chaque soldat.

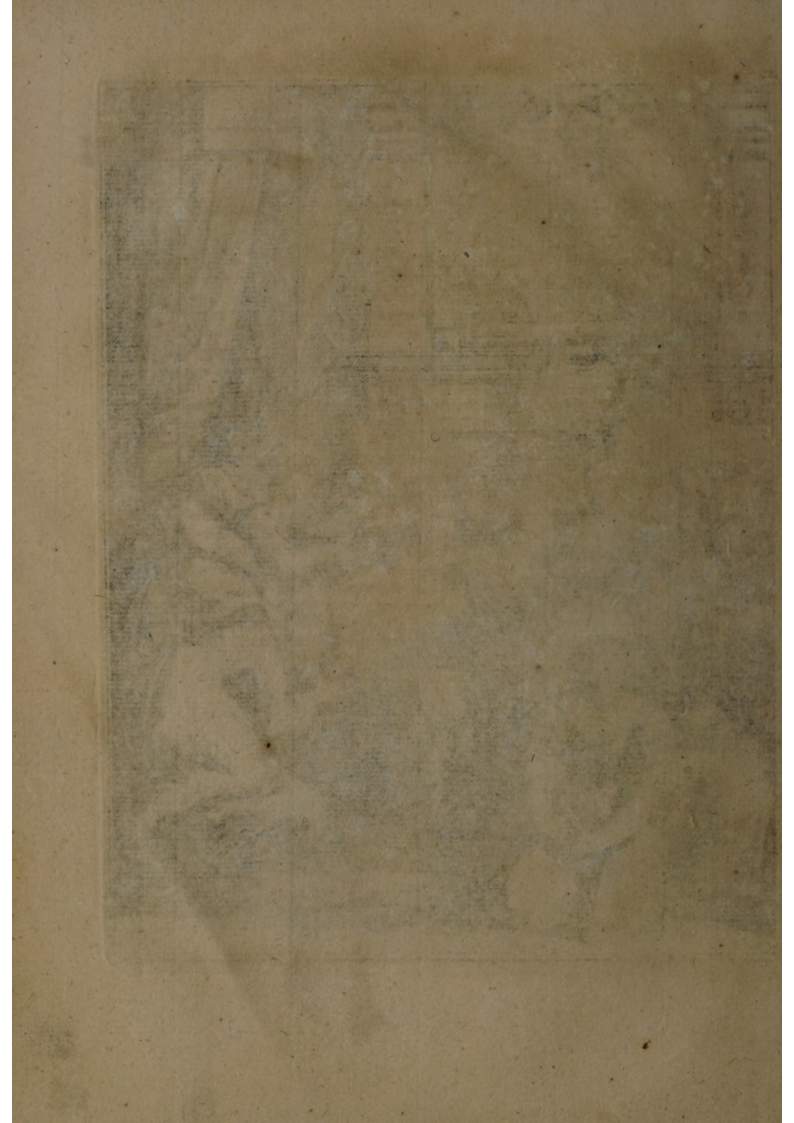
Eux qui veulent graver quelque belle figure sur du metail, ne le sauroient faire qu'en rejettant toute la matiere qui empêche l'impression de la figure qu'il veut graver. C'est ainsi que doit faire un riche mourant. Il faut qu'il donne le moyen à la grace de Dieu de s'imprimer dans son ame, en retranchant tout ce qu'il y a d'impur & de terrestre. Il doit mourir à ses biens & à ses affections, avant que de mourir à son corps. C'est le seul moyen qui lui reste que cette abnegation volontaire de foi-même, pour attirer l'amour de Dieu & l'imprimer dans son cœur. C'est l'offrande que fait à Dieu norre malade, à l'extremité de sa vie. Il sait que Jesus s'est dépouillé pour nous enrichir, comme dit l'Ecriture Sainte, qu'il a quitté jusqu'à ses habits, quand il a été attaché à la croix; & le malade, ayant cet exemple devant les yeux, s'y veut conformer en quelque sorte. Il a disposé de tous ses biens, il nelui reste que ses habits qu'il donne charitablement aux pauvres, sachant qu'il n'en aura plus besoin, & se souvenant de ce que dit l'Ecriture en quelque part; que nous sommes sortis nuds du sein de nôtre mere, & que nous devons rentrer nuds dans le sein de la terre qui est nôtre commune mere. Ainsi quand son heure sera venuë, il n'aura autre chose à faire qu'à quitter son corps, qui est son verêment, ( le verêment de son ame ) & c'est la maniere dont Jesus-Christ est mort. Ceux qui meurent de cette sorte, aprés avoir disposé de tout ce qu'ils avoient, goûtent la mort comme un doux sommeil, à peu prés comme nous faisons toutes les nuits, aprés avoir quitté nos habillemens. O † Eccl. qu'une telle mort est douce? Et s'il est dit dans l'Ecclesiastique, + o mort que ton sou- xLI. I. venir est amer! il est ajouté, que c'est à un homme qui vit en paix au milieu de ses biens. Et par-là l'Ecriture nous fait entendre que le moyen de rendre douce cette mort, c'est de se dépouiller de ses biens & d'en détacher son cœur. Heureux celui qui s'en separe de telle maniere, qu'à l'heure de samort il puisse dire, que le monde lui est mort, & qu'il est mort au monde.

Four la fig. 30. Crucifixerunt eum, & cum eo alios duos, hinc & hinc, medium autem J E SUM. Joann. XIX. 18.

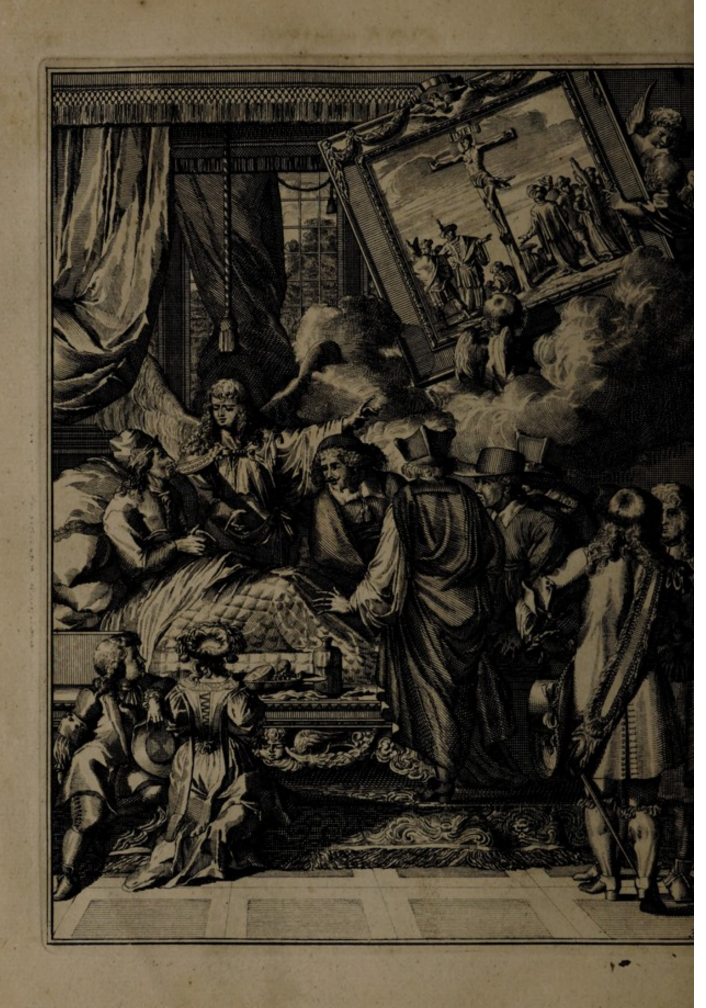
Ils le crucifierent, & deux autres avec lui, l'un d'un côté, l'autre de l'autre, & Jesus au milieu.

E Pere Confesseur portant un beau crucifix au malade, lui recommande de le regarder souvent, & de le baiser de tems en tems; pour marquer combien la memoire de la mort de Jesus lui est chere & precieuse. Et comme il est un de ces pieux & de ces savans Confesseurs, qui exhortent non seulement leurs penitens, mais qui leur commandent même de lire la parole de Dieu suivant les régles que l'Eglise en aétablies, il recommande à nôtre malade de se faire lire l'Histoire de la mort du Fils de Dieu, dans la fource des Evangiles mêmes. C'est pourquoi l'on void au prés du lit le livre des Evangiles ouvert, fur un precieux Escabeau, dont les quatre coins portent les Symboles des quatre Evangiles ; savoir les têtes d'un Aigle, d'un Lion, d'un Bœuf & d'un Homme. L'Ange secondant les desseins du bon Pere, dit au malade.,, pendant que les bourreaux tiennent le Fils Dieu attaché & élevé sur ce bois, infame, à leurs " yeux , & dont nous tirons toute nôtre gloire; & que les impies fatisfont leur ra-" ge & leur cruauté, par la veuë d'un si étrange spectacle; ouvrez, mon cher " Chrêtien , les yeux de vôtre foi, regardez ce mystere avec une humble devotion, , & entrez dans la profondeur de la science de la Croix de Jesus. Tournez-vous " vers son Pere Eternel pour l'adorer, & souvenez-vous qu'il a établi une liaison in-, violable entre la Croix & son Fils : liaison si étroite, que Jesus ne sera jamais don-" né à personne, en cette vie, sans la Croix, ni la Croix sans lui. Ces Clous " si grands & si forts, avec lesquels on attache le Sauveur à la Croix, en sont une sidele , representation. Ainsi mon cher enfant, celui qui aime Jesus doit aimer la Croix, & celui qui le veut posseder, doit faire état de posseder la Croix avec lui. Aymez , donc la Croix en aimant Jesus, & possedez la Croix, afin de posseder Jesus avec elle.









Si Rex Israel est, descendat nunc de cruce & credemus ei. Matt. XXVII. 42.

Four la

S'il est le Roi d'Israël, qu'il descende presentement de la Croix, & nous croirons en lui.

I E petit tableau nous represente ce que les Evangelistes nous ont appris par ces mots. Après que les Juifs eurent crucifié le Sauveur, ceux qui passoient parlale blasphemoient, branlant la tête, & lui disant ; toi qui détruis le Temple de Dieu, & qui le rebâtis en trois jours, que ne te sauves-tu toi-même? Si tu es le Fils de Dieu, décends de la Croix. Les Princes des Prestres se mocquoiont aussi de lui, avec les Docteurs de la Loy, & les Senateurs, en disant, il asawé les autres, & il ne se sauroit sauver lui-même; s'il est le Roi d'Israël, qu'il décende presentement de la Croix, & nous croirons en lui. Le dessein du Peintre n'est pas tant de faire voir l'injustice & l'endurcissement de tous ces blasphemateurs, tant Ecclesiastiques, que Seculiers, que de nous faire admirer la resignation profonde de Jesus à la volonté de son Pere. Il n'y avoit rien de si facile au Sauveur, que de faire ce qu'on lui reprochoit comme une chose impossible : Cependant il ne l'a pas voulu. faire, parce que ce n'estoit pas la volonté de son Pere, qui ne l'avoit envoyé au monde, que pour y souffrir la mort pour nous: Et cette volonté a toûjours été la régle de celle de Jesus-Christ, comme elle le doit être de la nôtre. Ainsi le malade ne doit souhaiter de vivre qu'autant de temps que Dieu le veut laisser sur la terre; & quand il pourroit, par une seule parole se remettre dans une parfaite santé, il ne devroit ni l'entreprendre ni le fouhaiter, fi cela repugnoit à la volonté de Dieu. Pour mettre l'esprit du malade dans cette sainte disposition. L'Ange lui conseille de s'adresser à Dieu le Pere, & de lui dire: " Donnez moi, mon Dieu que je puisse apprendre de vôtre " Fils Jesus, à regarder dans son esprit, & avec la même relignation, tout ce qui m'ar-, rivera, jusqu'à la fin prochaine de mes jours. Faites que je le considere, comme , venant de vôtre part, & comme un témoignage de vôtre amour. Que je l'accepte de même, & que je le fouffre avec un amour ardent & fincere pour tout ce qui vient de vous. Donnez moi enfin cet amour, qui me fasse vouloir tout ce qu'il vous plaît, & que rien ne me plaise que ce que vous voulez.

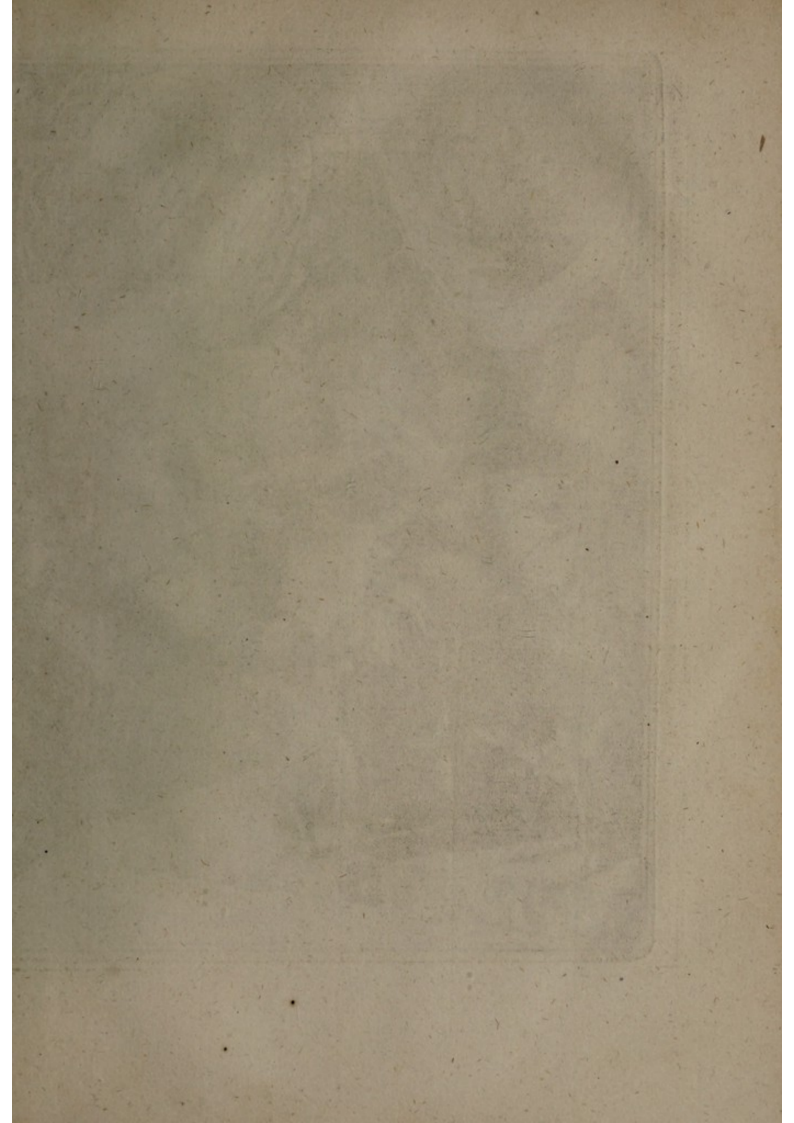
Pour la fig. 32. Stabat populus spectans, & deridebant eum Principes cum eis dicentes; alios salvos fecit se salvum faciat, si hic est Chistus, Dei electus. Luc XXIII. 35.

Le peuple se tenoit là, & le regardoit, & les Senateurs aussi bien que le peuple, se mocquoient de lui en disant: il a sauvé les autres, qu'il se sauve maintenant lui-même, s'il est le Christ, l'élû de Dieu.

LE malade considerant que les Juifs perseverent dans leur malice, pendant que le Fils de Dieu est attaché à la Croix, continue dans la meditation des instructions que son Ange, & son Confesseur lui ont données. C'est pour cela qu'ayant repris le Crucifix que le Confesseur lui avoit apporté, il le baise & l'embrasse, & adressant la parole à celui qui est representé par le Crucifix, il dit. ,, Jesus mon Sauveur, les Juifs vous " insultent ; parce qu'ils vous voyent attaché à la Croix. C'est un effet de " leur ignorance. Pour moi à qui vous avez fait la grace d'être mieux instruit , je ,, considere la Croix comme vôtre trône, où vous devez recevoir les hommages dûs à vôtre , grandeur. Je la regarde comme vôtre Tribunal, où vous jugez les hommes, & où la mi-, lericorde & la Justice s'exercent sur les pecheurs. Je la respecte comme vôtre chaire, où , vous enseignez vos Disciples, & d'ou vous leur parlez au cœur, & leur apprenez " une science que pas un des Philosophes n'a connue. Je l'envisage comme vôtre lit " nuptial, où vous époulez vôtre Eglile, où vous enfantés les enfans en leur don-,, nant la vie par vostre mort. Je la revere comme vôtre Autel, où vous offrez lesa-" crifice predit, figuré, desiré, & attendu, depuis plus de quatre mille ans. Cependant ", je voi mon doux Jesus, que les Juifs ne regardent vôtre Croix, que comme un instru-", ment de vôtre supplice, & qu'ils continuent à vous charger de blasphemes. Mais si la " Justice veut que vôtre Croix soit leur supplice, la mitericorde demande qu'elle soit mon falut. enter etal etalo ese colorie applica









Fesus dicebat: Pater, dimitte illis, non enim sciunt quid faciunt. Luc. XXIII. 44.

Pour la fig. 33.

Jesus disoit; mon Pere pardonnez leur, car ils ne savent ce qu'ils font.

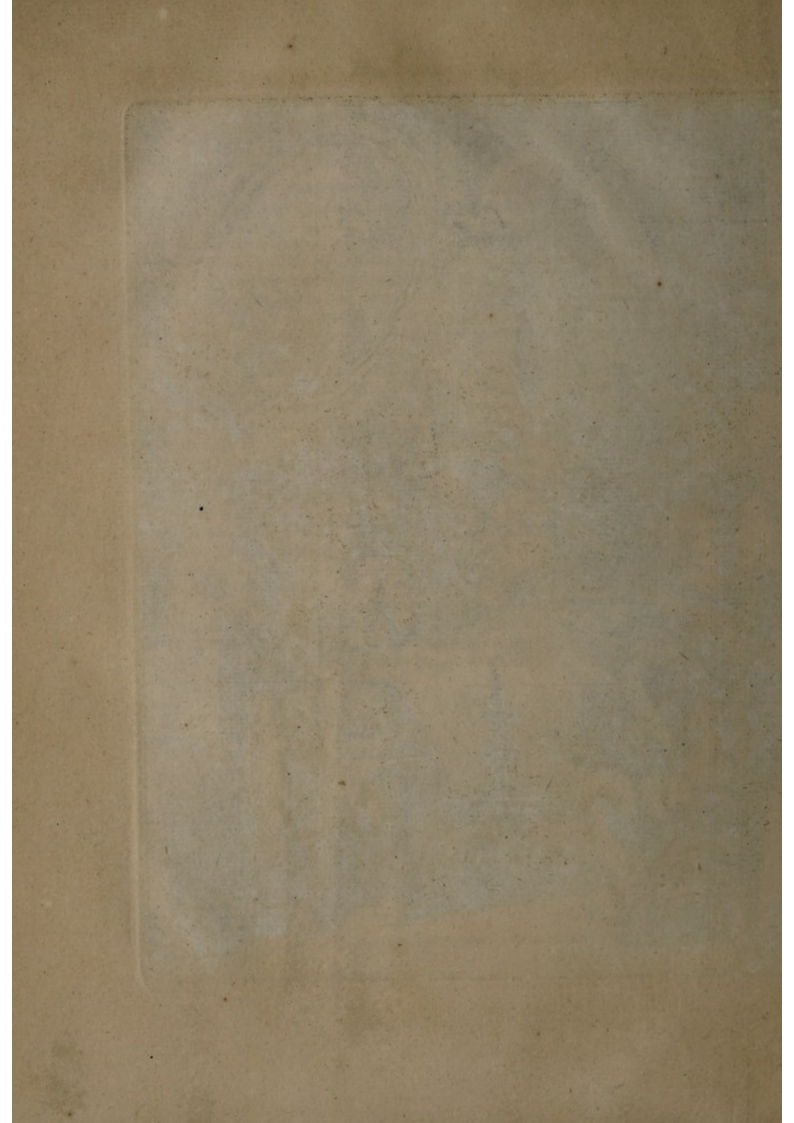
'Ange Gardien tenant à la main une branche d'Olivier, qui est le Symbolet de la paix, signifie qu'il s'agit ici d'une reconciliation. Elle se fait aussi dans toutes les formes, & toutes les circonstances en sont admirablement representées dans le tableau. Mais au lieu de nous amuser à les considerer, voyons jusqu'où va la perfection de la charité du Fils de Dieu. Il rompt le silence qu'il avoit gardé jusqu'à present sur la croix; non pour repouller les injures qu'on luy fait, mais pour prier pour les bourreaux & pour ses persecuteurs. Il pratique d'une maniere bien herorque cette doctrine qu'il a prechée touchant le pardon des ennemis. Il prie Dieu de faire misericorde, à ceux qui n'ont pour luy que de l'inhumanité. Il demande la vie pour ceux qui luy donnent la mort & il offre pour ses ennemis le sang même qu'ils répandent si cruellement. Il fait cette priere pour ceux qui le blasphement, Mon Pere pardomez leur, car ils ne savent ce qu'ils font. O charité crucifiée avec JESUS, qui pourra se défendre de vous imiter? & quel est le cœur assez dur, pour garder la moindre haine contre son frere, lors-qu'il void son chef & son Dieu, exercer une charité si prodigieuse à l'égard de ses ennemis; & de l'exercer dans le tems, qu'ils font éclater contre luy les derniers effets de leur haine & de leur fureur? Cependant tous les pecheurs se doivent regarder ici comme ceux qui ont crucifié le Fils de Dieu, & qui luy ont fait mille ou-trages. + Rursum crucifigentes sibimet ipsis filium Dei, & ostentui habentes. Cruci- " + Heb. fiant de nouveau le Fils de Dieu, en eux mêmes, & l'exposant à la mocquerie publi- " que. Mais puisque les plus grands ennemis de Jesus-Christ ont eu part à la priere " qu'il a faite sur la croix, que chacun luy dife, d'un cœur humble & reconnoissant, foyez beni, loue, & adore eternellement, mon Dieu, pour une charité fi admirable. " Et puis que c'elt cet amour des ennemis, qui fait un cœur vrayment Chrêtien, je " vous demande, Divin | Esus, & cet amour, & ce cœur.

Pour la Clamavit JESUS voce magna, dicens: Eli Eli, lamma sabactbani! hoc est, Deus fig. 34 meus, Deus meus, ut quid dereliquisti me? Matth. XXVII. 46.

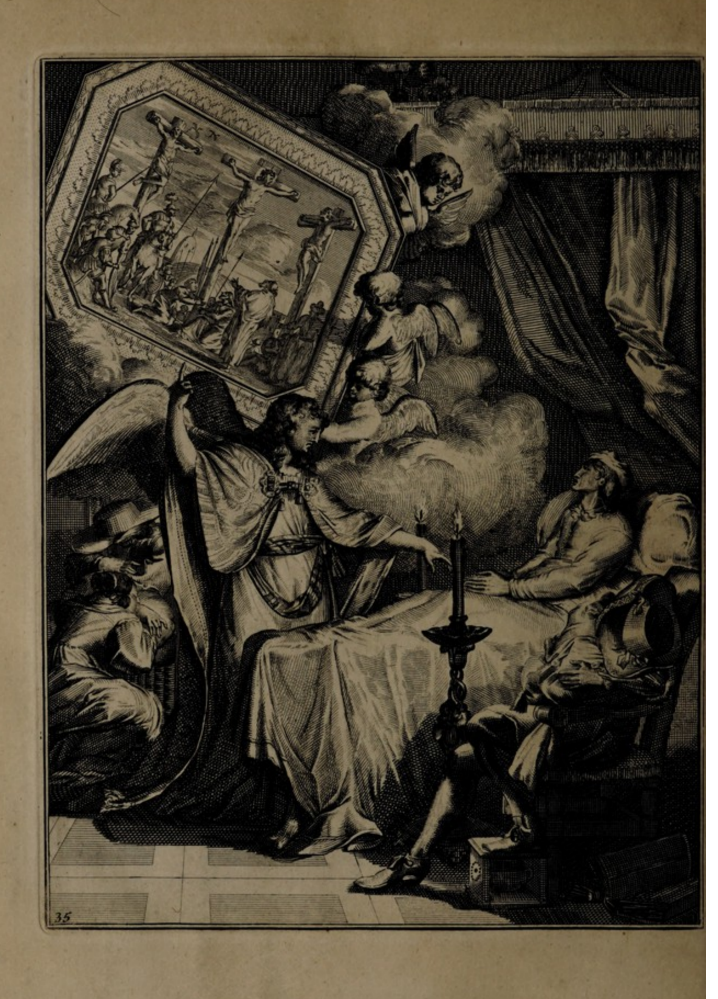
Jesus jetta un grand cri, endisant: Eli, Eli, lamma sabacthani! C'est-à-dire, mon Dieu, mon Dieu, pourquoi m'avez vous abandonné?

T E Malade étant dans un gros redoublement de fievre, son Ange le console, luy faifant confiderer, l'inconcevable abandonnement dont le Fils de Dieu s'est plaint sur la croix. Il luy fait concevoir que ce delaissement que Jesus a souffert, n'est pas seulement exterieur, mais aussi interieur, & que Dieu le Pere n'a pas seulement abandonné son Fils à la fureur des hommes, mais qu'il l'a livré aussi à la severité de la Justice divine; c'est-à-dire qu'il a senti dans ce moment, cet abandonnement de Dieu que nous avions merité par nos pechez, dont Jesus-Christ s'étoit chargé volontairement. Il luy dit que cette parole de JE s u s est moins une plainte, qu'une instruction dans sa bouche; qu'il veut par la nous rendre attentifs & à la grandeur de ses souffrances, & aux mysteres de sa croix. Il luy dit aussi que le Sauveur n'est abandonné de son Pere, que parce que le pecheur meritoit de l'être, & afin qu'il ne le fût pas; que cependant ce delaissement est d'autant plus admirable, que dans le tems que le Pere éternel expose JESUS-CHRIST à la rage des creatures, & à tous les traits de la Justice divine, il s'unit à nous plus étroitement par la satisfaction de son Fils. Et comme les peines qu'il souffroit de la part des hommes, n'étoient pas suffifantes pour appailer sa justice, Dieu a voulu luy même appesantir sa main sur certe divine victime, comme pour suppléer à l'impuissance des bourreaux. Ils ne pouvoient porter leurs mains cruelles que sur le corps du Fils de Dieu, & le Pere appesantit la fienne sur son ame pour la faire souffrir d'une maniere qui surpasse toute nôtre imagination. Ainsi du plus grand de tous les maux, Dieu a tiré le plus grand de tous les biens, & quelques momens de souffrances nous procurent une éternité de bonheur. L'Ange commande ensuite au Malade d'adorer Jesus dans son état d'abandonnement, & de le prier qu'il sanctifie ses abattemens & ses langueurs, par ce qu'il a souffert, & d'où decoule une abondance de grace, de consolation, de paix & de joye dans. tous ses membres, qui sont les fideles.









Dixit Latroni Jesus: Amen dico tibi: hodie mecum eris in Paradiso. Luc XXIII. 43. Pour la fig. 35.

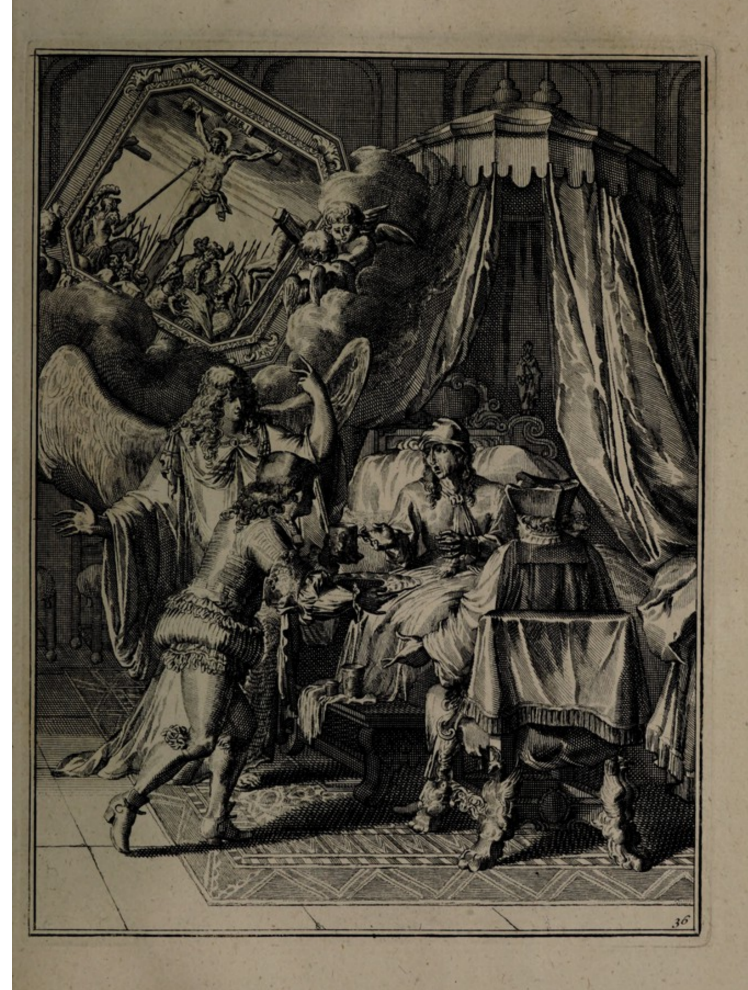
Jesus répondit au Larron: Je vous dis enverité, que vous serez aujourd'huy avec moy en Paradis.

70 1 c 1 un grand criminel, un voleur de grands chemins, condanné à la mort par la justice humaine, qui par un bonheur inesperé devient le compagnon des souffrances du Fils de Dieu, un Confesseur de sa verité, & le compagnon aussi bien que le témoin de sa gloire. Les Peres de l'Eglise ont dit, qu'il a été un de ces violens, qui ont forcé le Royaume des cieux, & qu'ayant été toute sa vie un ravisseur, il n'avoit fait que changer d'objet, courant après les richesses du Ciel, avec la même ardeur, qu'il avoit enlevé celles de la Terre. Il vient de dire au Sauveur, Seigneur souvenez vous de moi, quand vous serez arrivé dans vôtre Royaume. Paroles dont le Malade le doit servir particulierement aux approches de la mort, afin d'avoir part au bonheur, que Jesus promet au bon Larron. Aussi l'Ange fait remarquer au Malade, la difference de la conduite que le Fils de Dieu a tenue sur les deux compagnons de son supplice. Elle est tout à fait surprenante, car si la misericorde qu'il fait à l'un, en le changeant tout d'un coup, & en le faifant d'un voleur & d'un scelerar, le premier Apôtre de la croix, est Peffet d'une charité immense; la justice qu'il exerce sur l'autre, en l'abandonnant à la malite, & à la dureté de son cœur, est quelque chose de terrible. Il fait voir qu'il est le souverain Arbitre de la vie & de la mort eternelle, qu'il est le maître absolu de sa grace & de sa gloire; & qu'il ne la donne pas au merite, puisqu'il la donne à un Larron, au dernier moment de sa vie. Ainsi il surpasse toutes ses esperances. Le Larron ne demande qu'un fouvenir, & le Fils de Dieu luy promet le repos celeste, & la joye de le posfeder avec luy, & en ce même jour qu'il luy parle. Quel bonheur pour ce criminel; il n'attendoit que la mort, & il trouve la vie eternelle; dans le tems qu'il fatisfait à la justice humaine pour ses crimes, il voit un glorieux repondant qui satisfait pour luy à la justice divine! Enfin le lieu de son supplice, le theatre de son infamie, son supplice même, change de nature, & devient pour luy, son bonheur, sa gloire, & la porte du Paradis. Quel pecheur ne sera point attiré par une bonté si liberale, si prevenante, si divine, que celle que Jesus-Christ témoigne à ce penitent. Quel Malade à l'approche de la mort, excité par cet exemple, n'imitera la repentance du bon Larron, pour ouir un arrêt si favorable & ne dira avec l'Apôtre : Le moment si court & si Cor. leger des afflictions, que nous souffrons en cette vie, produit en nous le poids eternel d'une IV. 17. souveraine & incomparable gloire.

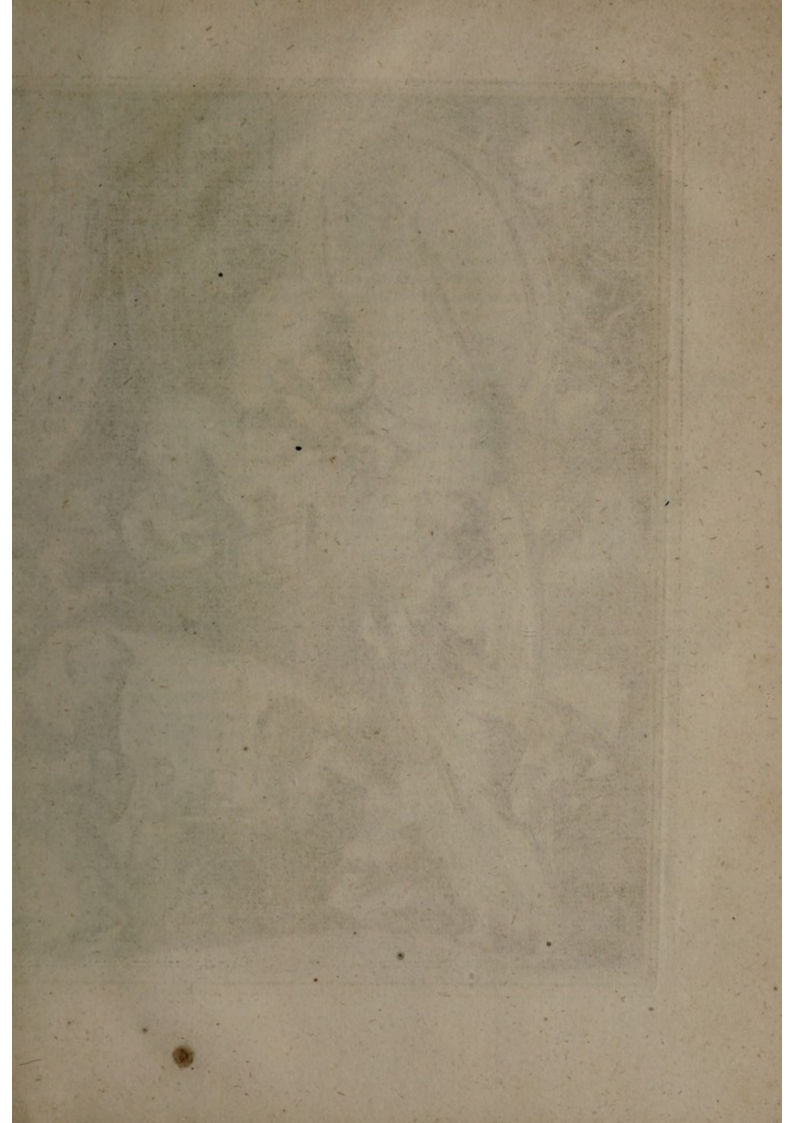
Pour la JESUS dixit: sitio.... Cum ergo accepisset Jesus acetum dixit, consummatum fig. 36. est. Joann. XIX. 28. 30.

JESUS dit: j'ay soif ..... Et ayant pris le vinaigre, il dit tout est accompli.

E Malade se trouvant pressé d'une grande soif, l'Ange prend occasion de là, de lui parler de celle que Jesus-Christ souffrit à la Croix, & de l'entretenir de ce qu'il dit aprés avoir pris le vinaigre, touchant l'accomplissement de sa passion, & de la volonté de son Pere. ,, Vous voyez, dit il au Malade, un exemple adorable, de constance & de sidelité, à porter la mortification jusqu'au dernier soupir de la " vie, & à boire tout ce que Jesus-Christ nous a reservé de l'aigreur & de l'amertume de son Calice. Si la soif qu'il souffroit dans le corps étoit insupportable, , celle de son cœur pour la gloire de son Pere, & pour vôtre Salut étoit incompa-" rablement plus ardente. On soulage celle de son corps par un nouveau tourment, " en lui presentant du vinaigre, & il le prend pour satisfaire à celle de son cœur, & ,, il dit en suite; que tout est accompli. Voilà, Mon cher Fils, ce que vous ne sauriez. " dire, qu'aprés avoir souffert, comme lui, sans murmurer, tous les maux qu'il " plaira encore à Dieu de vous envoyer. Il faut imiter son exemple, en souffrant , avec une patience si parfaite, que vous puissiez dire à l'heure de vôtre mort, que " tout est accompli, & que tous les desseins de Dieu sur vous sont consommez par " vôtre obeissance. Enfin il faut qu'à son exemple, vôtre vie ne vous soit point ar-" rachée comme par violence ; mais que vous la rendiez de bon cœur à celui qui. " vous l'a donnée. C'est une hostie; qu'elle soit volontaire. C'est un hommage; , qu'il soit plein de soûmission. C'est une restitution; qu'elle se fasse avec l'amour " de la justice. C'est une satisfaction, qu'elle soit humble. Pour obtenir la grace ,, d'une telle mort, adorez souvent celle de JESUS-CHRIST. Elle est la source de ,, la grace de bien mourir.









Scripsit autem & titulum Pilatus, & posuit super Crucem. Erat autem scriptum: Fe-Pour la sus Nazarenus Rex Judzeorum. Joann. XIX. 19.

Pilate fit une inscription, qui fut mise au haut de la Croix, où étoient écrits ces mots: Jesus de Nazareth Roi des Juiss.

D leu qui est le maître de la langue & de la main des impies, leur fait dire souvent de grandes veritez, lors qu'ils ne pensent qu'à se mocquer. C'est ce qui est arrivé en cette rencontre: Car cette inscription que Pilate a mise sur la Croix de Jesus & dont les Juiss faisoient une ironie sanglante, est une verité incontestable; mais elle est aussi l'Arrêt de leur condamnation, puis qu'ils ont si mal traitté celui qui étoit leur Roi, & que la dernière des ignominies n'a pû le dépouiller de la royauté, que Pilate lui attribué jusqu'au leu de son supplice. Aussi quand les Juiss le voulurent obliger à changer quelque chose à cette inscription, il leur répondit, \* Ce que j'ay écrit, je l'ay écrit. Et la \* Joan! tradition nous apprend qu'elle ne peut jamais être esfacée; & qu'elle demûra dans son 19. 22.

entier nonobstant toute la rage des Juifs.

Mais si ces quatre mots sont l'arrêt de la condannation des Juifs, ils donnent aux gentils un droit au Royaume des cieux; & Pilate les ayant fait écrire en trois langues, a été, contre son intention, le premier Apôtre des Latins, des Grecs & des Hebreux, qui se convertiroient à l'Evangile. Et comme il est juste que toutes les langues confessent JEsus-CHRIST Roi sur la Croix, aussi bien que dans la gloire, Dieu a voulu que ce titre air été écrit sur sa croix en caracteres ineffaçables, & dans les trois principales langues, qui étoient alors en usage dans le monde. C'est ce nom de Jesus, qui fignifie Sauveur, qu'un moribond doit toujours avoir dans le cœur & dans la bouche. Il doit dire avec le Prophete Roi, \* Deus in nomine tuo salvum me fac: & in virtute tua ju- Pl. dica me. "Sauvez moi Mon Dieu, par la vertu de vôtre nom; & faites éclater vôtre 53. 1. puissance en jugeant en ma faveur. "C'est ce nom dont l'Apôtre a dit; \* In nomine " Ad Jesu omne genu slectatur, Cælestium, terrestrium, & infernorum. " qu'au nom de Je-Philip. sustout genou fléchisse, dans le Ciel, sur la terre, & dans les enfers. , Mais 11. 10. c'est en vain qu'on siéchit le genou, si c'est par contrainte, & par une crainte d'esclave comme les Demons & les damnez & non par un mouvement volontaire d'amour & de devotion, comme les vrais enfans de Dieu. Enfin dans une maladie, & aux approches de la mort, fléchir sa volonté sous celle de Jesus-Christ, c'est la veritable adoration qu'il demande d'un malade, & de tous les vrais Chrêtiens.

Staba:

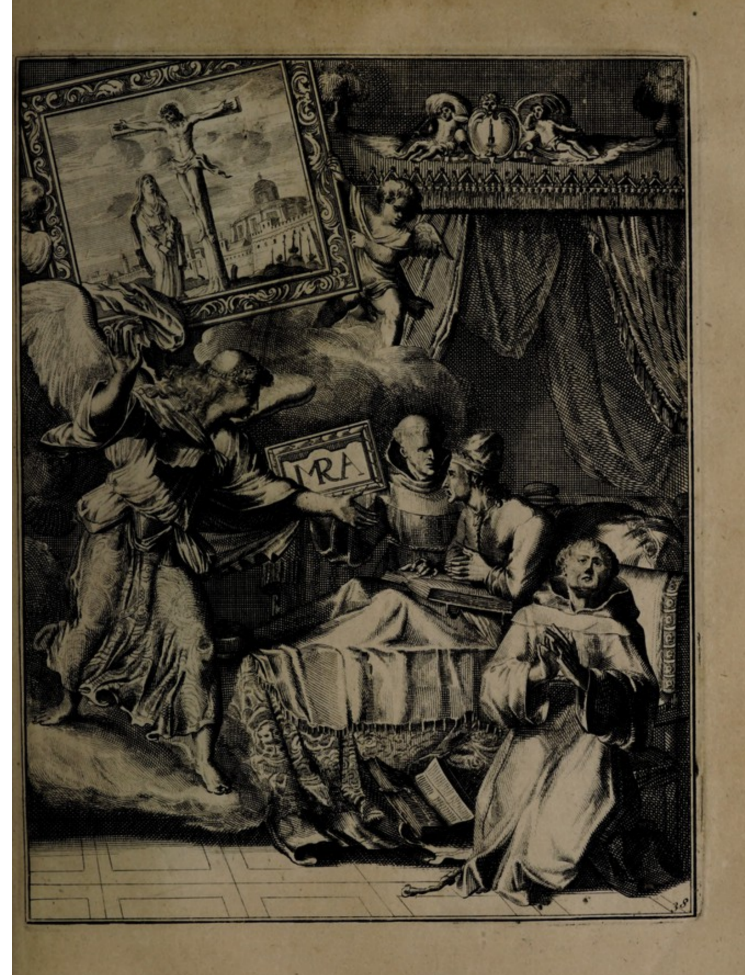
Pour la

Stabat juxta Crucem Mater ejus. Joann. XIX. 25.

La Mere de Jesus se tenoit auprés de la Croix.

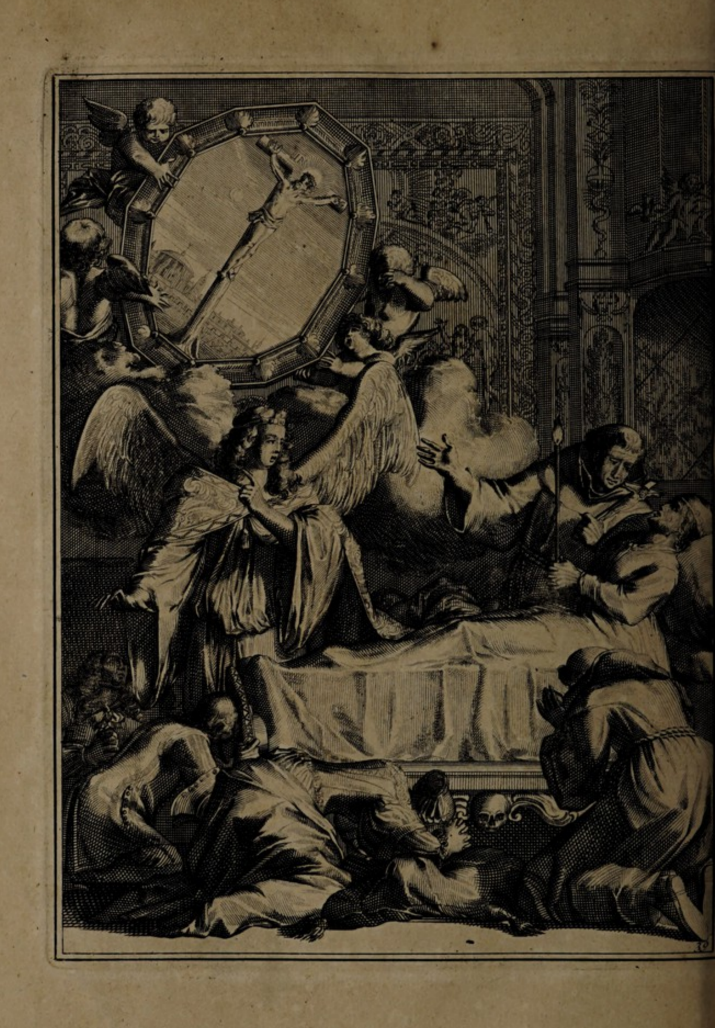
Omme le Confesseur vient de presenter au Malade le nom de Jesus; il lui pre-Sente maintenant celui de la sainte vierge, Marie, pour renouveller dans son Cœur la devotion à la Sainte Mere du Sauveur. Elle a merité par fa constance au pied de la croix, qu'on s'adresse à elle, pour demander son intercession auprés de son Fils. Et si le Malade s'est adressé fort souvent à elle, pendant sa vie, en lui disant. Sainte Marie, Mere de Dieu, priez pour nous pecheurs, maintenant, & à l'heure de nôtre mort; ne fera-t il pas cette priere quand cette heure approche? Ne lui dira-t-il pas? " Je , vous honore & vous revere Sainte Vierge, dans cet état que vous portez au pied " de la croix, où vous compatissez à vôtre fils souffrant, & où vous devenez vraiment \* Isaie, une femme des douleurs, par l'impression que cet \* homme des douleurs fait dans 53. 3. ,, vôtre ame. Les mêmes clous qui attachent JESUS, vôtre fils à la croix, vous atta-Luc.,, chent vous même à Jesus Crucifié. Ce glaive que Simeon \* vous a prêdit devoir 2. 35., percer vôtre ame, la penetre à present d'une maniere si vive, que si la main qui , vous fait souffrir ne vous soûtenoit, la mort de vôtre Fils seroit aussi la vôtre. Que " je sois digne Sainte Vierge, d'entrer dans la compassion de vôtre cœur, que Jesus " & la croix s'impriment en moi par vôtre moyen, & que le même glaive de dou-" leur, qui a percé vôtre ame Sainte, perce vivement la mienne, pour compatir à " l'heure de ma mort à vôtre Fils mourant. Demandez lui pour moi la grace de " bien mourir, vous qui en étes la mere, aussi bien que de la Misericorde. \*Hym-\* MARIA Mater Gratiæ, Mater Misericordiæ; tu nos ab hoste protege, & hora ne de mortis suscipe.

- order to week with the state of the state









Clamans voce magna, JESUS, ait, Pater, in manus tuas commendo spiritum meum. Et fig. 39.

bæc dicens exspiravit. Luc XXIII. 46.

JESUS jettant un grand cri, dit ces paroles : mon Pere, je remets mon ame entre vos mains. Et, en prononçant ces mots, il exspira.

Est ici le dernier dessein du Peintre, où il semble qu'il s'est surpassé. On void sur le visage du Mourant, toutes les marques de la mort. Les ornemens de la chambre ne presentent aux yeux & à l'esprit que des objets tristes & lugubres. Les quatre fins de l'homme y sont si bien exprimées, que la simple representation qu'on en voit ici inspire une frayeur religieuse. Les Cyprés & les os en bas relief sur les piliers font les Symboles de la mort. Un tapit represente le Ciel, & le dernier Jugement. L'Enfer se voit dans un fond au travers d'une grille, sur laquelle le petit Ange repose avec son sable : les deux aîles dont il est garni , nous marquent la vîtesse du tems, & avec quelle rapidité il nous entraîne à ces fins. Enfin le petit tableau represente le Fils de Dieu, prononçant sa derniere parole, en rendant l'esprit. Le Mourant tient la chandelle benite pour marque de sa foy, qui est la lumiere de l'ame; le Confesseur tient le Crucifix pour exciter son esperance, & les paroles de l'un & de l'autre, ne sont que des expressions de la charité, qui fait le bonheur de la mort, comme elle a été la cause & le motif de celle de Jesus-Christ. C'est ce qu'il a voulu nous apprendre par ce grand cri qu'il a jetté en mourant; Il a voulu dis-je nous faire voir, que sa mort ne venoit pas de l'épuisement de ses torces, mais de l'excez de son amour, & qu'il étoit le maître souverain de sa vie & de sa mort. Ainsi ce grand cri a rendu témoignage à la Divinité, & la mort qui l'a suivi, a fait voir son humanité. Le fruit que nous en devons recueillir, c'est de nous resigner à la volonté de Dieu à l'exemple de nôtre Maître & de nôtre Grand Sauveur, de vivre d'une vie chrêtienne, digne de ceux qu'il a rachetez, & enfin de le prier instamment que la vertu de samort se répande abondamment sur nous, que sa contiance admirable soit une source de confiance dans le dernier moment de nôtre vie; & que vivant de la vie de ce juste, nous puissions mourir comme lui, en adressant à Dieu ses mêmes paroles. Mon Pere je remets mon ame entre vos mains.

de minora des plus farms parei les **F** I **N**. I **F** I Nome de parei en la recoverse confermente vanta en la confermente de la confermente de confermente del confermente de confermente de

the days to come des confidentions in interes, que makes farence de la Via en regionera de pluffe de genjer à gamere, de que la vive regione paint de la directe

Merilly, 1833, a ReDelogued in , Line a thirty for the

la rege les natures de centres; et fon pete voir care ce l'inité, que la

## APPROBATIONS.

ETTE Maniere de se preparer à la Mort, quand on commence d'en appercevoir les aproches, est tres-utile pour exciter ceux qui s'appliqueront à la lire,
afin d'y songer plûtôt & pendant qu'on est en pleine santé. Et comme il y a
dans cet outrage un agreable melange des Veritez qu'on a tiré de la sainte Escriture,
des Peres de l'Eglise, des Philosophes, & des Poëtes, on espere que ceux-la
même que la seule curiosité attirera pour considerer les beaux desseins du Peintre,
& pour en lire les agreables explications, se trouveront heureusement engagez à travailler tout de bon au changement d'une Vie, qui ne pouvoit leur promettre le
bonheur de la Mort des justes.

Ce 1. Juin 1699.

J. CUVELIER, Licent: en Theol: Doyen de la Metrop. juge Synod. Censeur ord.

l'Ai lû un Livre intitulé, La maniere de se bien preparer à la Mort &c. & l'ai lû avec tant d'édification, que je ne puis m'empécher de lui donner une Aprobation, que tous ceux qui le liront ne sauroient lui refuser. Quoique la matiere, qui y est traittée, interesse d'abord un Lecteur Chrêtien par son importance, & par la necessité qu'il y a de se preparer à une bonne mort, ce n'est pas pourtant ce qui m'a prevenû en faveur de cet ouvrage; il est estimable par lui même, & les choses qu'il contient répondent admirablement au titre qu'on lui a donné. Il est plein de reflexions folides, fortes, & touchantes, & une onction Sainte y est partout repandue. Tout ce qu'il y a de plus riche, de plus beau, de plus exquis, sur cette matiere, dans les Auteurs Ecclesiastiques, y est si bien apliqué, & avec tant de choix & de discernement, qu'il semble, que ce soient autant de Perles & de Diamans qui l'enrichissent. Les passages même des Auteurs payens qui y sont alleguez quelquefois, le sont avec tant d'adresse & de retenue, qu'ils semblent rendre hommage & donner du jour aux veritez du Christianisme. Enfin tout ce que j'ai lû dans ce petit Livre me paroît non seulement orthodoxe, & conforme à la Doctrine de l'Eglise C. A. R. mais plein d'une Morale exquise, pure, severe sans oftentation, & tirée de l'Ecriture & des Peres. Le stile aureste n'en est ni mol ni affecté, mais simple, grave, noble, precis, sententieux, & convenable à la dignité du sujet. Fait à Tourbille, Ce 26. May 1699. H. L A G E, Licent: en Droit, Archip: Cenf. des Liv:

E n'ay rien trouvé dans cette piece qui soit contre la foy ou contre les bonnes mœurs, mais au contraire la foy s'y trouve affermie sur les Articles qui en sont la Base; & comme la mort est la fin de la Vie, la maniere de se preparer à celle-là regle les mœurs de celle-cy; & l'on peut voir dans ce Traité, que les sentimens des plus savans parmi les Parens, lors qu'ils se trouvent conformes aux veritez de la Parole de Dieu, & aux maximes des saints Peres, sont trespropres à couvrir de confusion certains esprits, qui sont profession d'une Morale si corrompue, qu'à peine on l'auroit tolerée dans le Paganisme. On espere aussi que pendant que la Beauté des tailles douces charmera les yeux, les agréemens du discours seront palser dans le cœur des considerations si salutaires, que malgré l'amour de la Vie on trouvera du plaisir de penter à la mort, & que la vive representation de ses frayeurs en diminuera même la crainte parce qu'elle en ostera la cause qui est la mauvaise disposition du Chrêtien, c'est le sentiment que j'en porte.

Ce 12. May. 1699. P. De Lonbechart, Licent: en Theol: Censeur des Livres &c.

