## Contributors

Fechner, Gustav Theodor, 1801-1887.

## **Publication/Creation**

Leipzig : Druck und Verlag von Breitkopf und Härtel, 1846.

## **Persistent URL**

https://wellcomecollection.org/works/mt3syt8t

## License and attribution

This work has been identified as being free of known restrictions under copyright law, including all related and neighbouring rights and is being made available under the Creative Commons, Public Domain Mark.

You can copy, modify, distribute and perform the work, even for commercial purposes, without asking permission.



Wellcome Collection 183 Euston Road London NW1 2BE UK T +44 (0)20 7611 8722 E library@wellcomecollection.org https://wellcomecollection.org

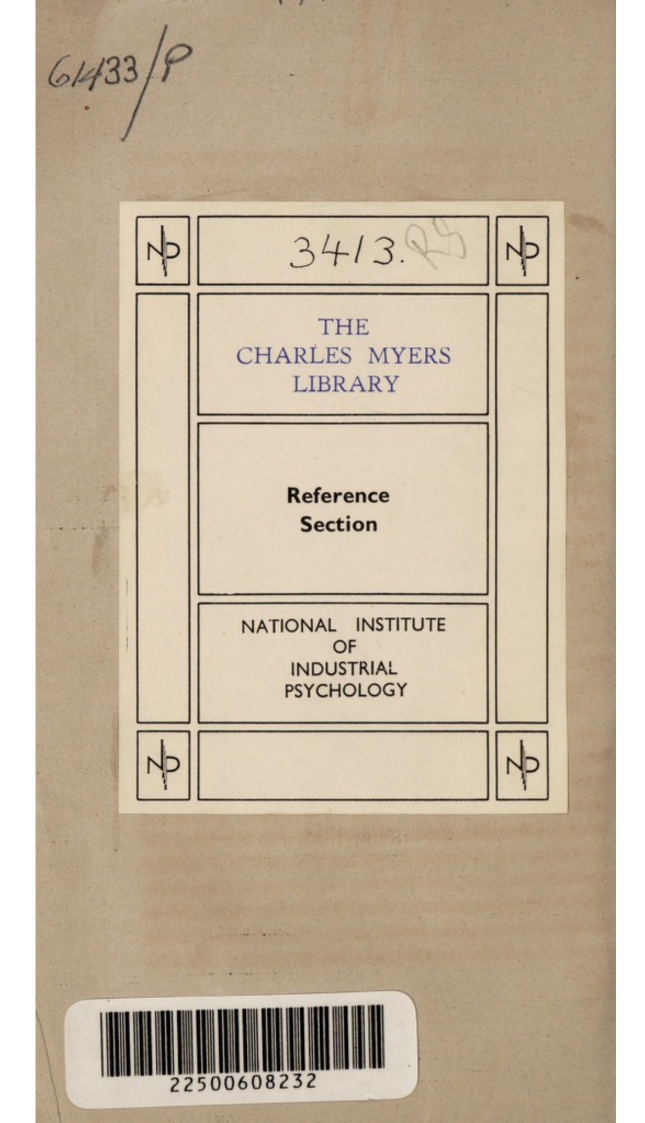
# Ueber das höchste Gut.

Bon

## Guftav Theodor Fechner.

## Leipzig, 1846.

Druck und Berlag von Breitfopf und Sartel.

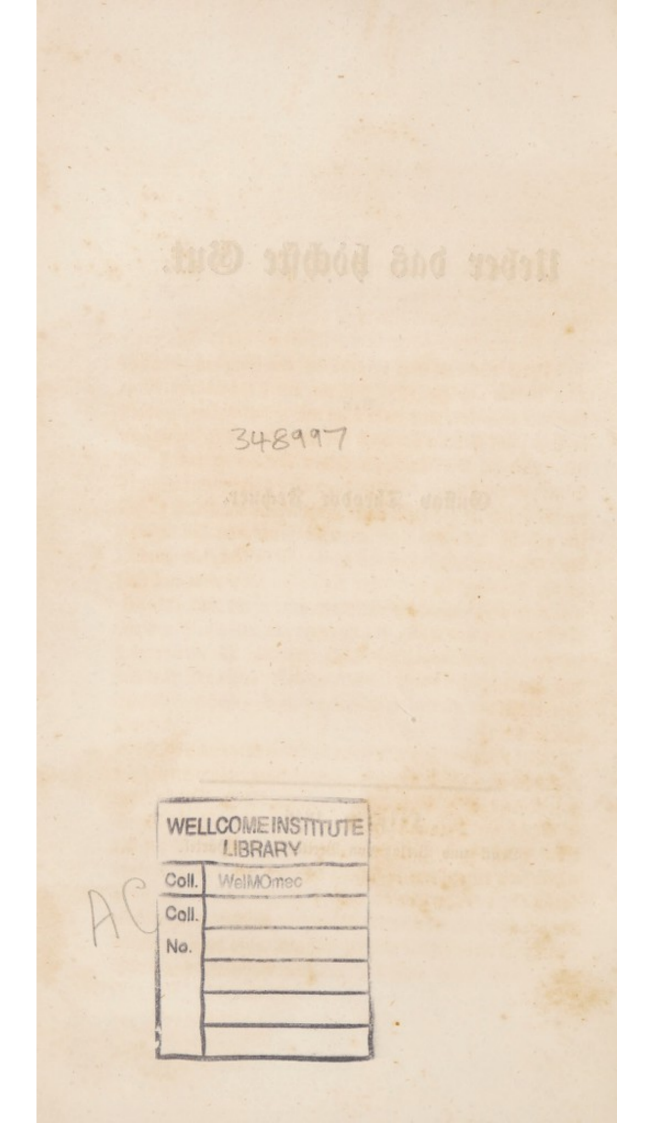


## Ueber das höchste Gut.

Bon

Guftav Theodor Fechner.

Leipzig, 1846. Druck und Berlag von Breitkopf und Särtel.



Unter höchftem Gut verstehe ich ben Endzwed, auf ben alles Denfen und handeln, Dichten und Trachten bes Menfchen hinzielen foll, und zwar nicht nur bes Einzelnen, fondern in Bezug auf welchen fich auch bas aller Menfchen vereinigen foll. Mit ber Bestimmung beffelben ift zugleich bas höchfte Sittenprincip beftimmt. Man hat Diefes höchfte Gut wie bas barauf gerichtete Sandeln unter verschiedene Ausbrucke au faffen gesucht, als: Gott zu willen handeln, Gott ähnlich wer= ben, Gott erfennen, Gott lieben, vernünftig handeln, natur= gemäß handeln, fich als Glied bes (organischen) Gangen füh= len, bem man angehört ; im Ginne und zur Erhaltung beffel= ben handeln ; bie mabre Bestimmung bes Menfchen erfüllen, Die wahre Bestimmung ber Dinge erfüllen, für feine eigene Luft handeln, für Andrer Luft handeln, möglichfte finnliche Luft, möglichfte geiftige Luft, ruhige Luft, bewegte Luft fuchen, und was bergl. mehr ift.

Bei den meisten dieser Formeln ist nicht unmittelbar verftändlich, was damit gesagt seyn soll; denn, was heißt Gott zu willen handeln, Gott ähnlich werden, Gott lieben; was ist Sache der Vernunst; was ist naturgemäß; was ist der Sinn des Ganzen, dem man angehört? u. s. W. Vielleicht wollen alle diese Principe factisch dasselbe, jedes blos in einer andern Sprache, ja gewiß wollen alle factisch dasselbe, denn alle sind nach der vorhandenen Moral, die im Wessentlichen überall und zu allen Zeiten dieselbe gewesen, nicht die vorhandene Moral nach ihnen gemacht; es sind Versuche, beren Ge-

1

I.

sammtinhalt in eine Spipe scharf zusammenzudrängen. Aber das ist noch nicht die rechte Spipe, die selbst noch eine Analusse verträgt, ja bedarf; und dieß gilt von den meisten jener Principe.

Näher betrachtet zeigen sich nur die Principe der Lust oder Glückseligkeit, wie man sie auch nennt, unmittelbar flar und verständlich; denn was Lust, Glück, was mehr, was we= niger Lust, Glück ist, fühlt jeder unmittelbar; nur über die Mittel dazu kann man streiten, während man bei dem Aus= druck der übrigen selbst um die Sache zu den Mitteln noch streiten kann. Aber gerade die Principe der Lust hat man mit vorzugsweiser Mißachtung bei Seite gelegt; das Wort Lust jelbst hat einen bösen Klang in der Sittenlehre gewonnen.

Dessenungeachtet ist es wieder ein Princip der Luft oder Glückseligkeit, was ich im Folgenden aufstelle, ein Princip, welches sich von den bisherigen blos in dem einen Puncte unterscheidet, daß es ihre Einseitigkeiten nicht theilt, indem es dieselben verknüpft.

Die Lust dünkt mich nach Allem der Stein zu seyn, der von den Bauleuten nur verworfen ist, daß er einst zum Ecf= stein werde. Es gilt aber, ihn auf die breite Seite zu legen; und man hat immer blos die Kanten oder die schmalen Seiten ins Auge gefaßt; weil sie freilich stärker in den Blick ein= schneiden.

Die Sittenlehre felbst dünkt mich eine hohe Frau zu seyn, mit einem ernsten dunkeln Gewande, aber einem Antlitz, das von Lust leuchtet, über die ganze Menschheit hin leuchtet, in eine höhere Welt hinauf leuchtet. Es gilt nur, auch den Blick bis zur Höhe ihres Antlitzes zu erheben, statt ihn auf die dunkeln Falten ihres Kleides zu heften; weniger nach ihren Füßen zu blicken, womit sie jede Blume, die in ihrem Wege wächst, schonungslos niedertritt, als nach ihren Händen, aus denen zu allen Lustsfaaten, die auf der Erde sprießen, erst der Saamen, dann der Segen kommt. 5

Betrachten wir Die anerfannten Grundregeln ber Moral, als: fen mäßig, teufch, gerecht, wahr, wohlthätig, achte andrer Leben und Gigenthum, fen ber Obrigkeit und ben Ge= feten gehorfam, trage Glaube, Soffnung und Liebe ju etwas Göttlichem u. f. w., wir werden feine finden, Die nicht befolgt bie Wirfung hätte, ben Luftzuftand, bas Glud ber Menschheit im Gangen, ja tief ins Gingelne berab, ju fichern, ju wahren, ju fobern. Es find gerade bie Regeln, burch beren allgemeinste Befolgung ber Luftzuftand ber Menfchheit auch nach ben allgemeinften Beziehungen, in ben tiefften Funda= menten gesichert wird; es find Burgeln, Die freilich losge= hauen im Schober bes Suftems nichts von Luft verrathen; wer aber im Garten bes Lebens von ihnen aufwärts blickt, ber fieht fie bie Blutenfrone ber Luft wirflich tragen, und er= fennt an, baß fie nur ba find, Dieje zu tragen; und nennt endlich Alles faul, was nicht Saft und Rraft im Trachten nach Diefer Rrone regt. nur fie fann verrathen, ob Die 2Bur= zeln felber aut find.

Wie bei allen Fundamenten ist es aber leichter, die Be= deutung der moralischen Grundregeln als solcher zu erkennen, wenn man, auftatt auf das zu achten, was steht, so lange sie stehen, auf das achtet, was einstürzt, wenn sie selbst stürzen.

Wie nun würde es um den Lustzustand der Welt stehen, wenn jene Regeln aufhörten gültig zu seyn, stehen in einer Welt, wo kein Gesetz der Mäßigung waltete, keiner dem Worte des Andern trauen könnte, keiner seines Eigenthums, seiner Frau, seines Lebens sicher wäre, keine Gesetz und Obrigkeiten mehr das Leben zu ordnen, zügeln, in sichern Bahnen zu erhalten vermöchten, kein Glaube, keine Liebe, keine Hoffnung zu etwas Göttlichem walteten, wie stehen in einer Welt, in der nur eine dieser Regeln faul geworden wäre, nicht wenigstens im Durchschnitt befolgt würde? Und wer mag leugnen, daß, wenn diese Regeln von allen und überall befolgt würden, auch das Glück, die Lust in der Welt so allgemein und sicher vorbedingt seyn würde, als es über= haupt durch Menschen für Menschen seyn kann; denn Erdbe= ben und Wasserschuthen können freilich nicht dadurch abgewen= det werden. Nicht abgewendet, aber selbst ihr Schaden da= durch zum Besten gewendet werden. Auf dem Boden, der von Feuer, Sturm oder Fluth wüst gelegt worden, baut Fleiß, Ordnung, Eintracht, Gesez, Vertrauen auf höhere Hülfe, mit der durch das Unheil selbst gestählten Kraft alsbald schönere Städte auf. Die Krankheiten, die Gott den Menschen senschet, trägt am leichtsten der, der sie mehren trägt und heilt am leichtsten die Natur, die sich dem besten Maße fügt und immer fügte.

Wie nun kann man doch sagen, daß die Regeln, an de= nen all dieß hängt, bezugslos zur Lust seven? Freilich fümmern sie sich nicht um diese oder jene einzelne Lust, nicht um die Lust nun eben hier, nun eben jetzt, und so schließt der Mensch, der die Lust immer gleich fertig zubereitet in Schüssel und mit Löffel vor sich haben oder wie die Blume am dünnen Stiele greisen möchte, sie fümmern sich um die Lust über= haupt nicht; während das Wahre das ist: sie fümmern sich nicht um die Einzellust, weil sie sich um die Lust des Ganzen im Ganzen fümmern; um das fümmern, was alle Schüsseln und Lössel suft und wieder süllt, um den Grund fümmern, der breit und weit Eines Lust zugleich mit Aller Lust begründet.

Aber so ist es, je fester ein Haus in seinen Fundamenten ruht, desto geneigter ist der oberflächliche Blick, den Nutzen der Fundamente selbst zu verkennen, weil das Haus dann um so mehr für sich zu stehen scheint; indeß der tiefer strebende Blick, angezogen von der Größe und Würde der Fundamente, andrerseits das Haus leicht nur als eine spielende und lastende Zuthat derselben zu betrachten anfängt. So verachtet der Eine die großen Grundlagen der menschlichen Lust und reißt Steine heraus, um sich Lusthäuser, die ber nächste Wind umwehen wird, auf Sand zu bauen; der Andre verachtet den Lustbau felbst und heißt die Menschen sich in den Kellern der Fun= damente vergraben.

Und nicht nur bezugslos, sogar feindlich gegen die Luft erscheinen dem kurzen Blick die moralischen Grundregeln. Erschrecken nicht die Meisten, Lust suchend, ihnen auf dem Wege zu begegnen! Und freilich setzen sie der Lust allenthalben Schranken, aber sehen wir näher hin, so findet sich als das einzige Princip dieser Schranken doch nur das, um des Wachsthums der Lust im Ganzen willen einzelne Momente derselben zu beschränken.

So gieht bas Gefet ber Mäßigkeit bem Menfchen ben Becher halb ausgetrunten vor bem Munde weg; aber nur ba= mit er nicht die Rraft von ber Wittwe Delfrüglein verliere, mit ber ihn bie natur für bich versehen; jedes Berfagen ift nur ein Bertagen ber Luft, um ihre Rraft und Mittel ju er= halten und ju ftarten. Das Gefet bes Gigenthums vertritt bir ben Weg, wenn bu in beines nachbars Saus ober Gar= ten brechen, in feinen Speicher, feine Raften langen willft, aber ohne bieß Gefet würde es überhaupt weder haus, noch Garten, noch gute Früchte, noch Zierliches und Rügliches in Riften und Schränken geben; jeber wurde jedes ergreifen, ftören und zerftören. Die Erbe für fich trägt üppig Unfraut, wilde Früchte und Thiere; aber ber gange Flor ber Garten, Biefen und Felder, beffen fich unfer Auge erfreut, ber unfern Leib nährt, ber unfern Gaumen lett, alles, mas feft und fchon gefügt bafteht in einem geficherten Leben, erblüht und gestaltet fich nicht aus ber Erbe, fonbern aus biefem Gefete. Das Gefet ber Rächstenliebe heißt bich bas Rleid aus beinem eignen Schranke nehmen und zu beinem ärmern nachbar tra= gen, aber warum anders, als weil es hier eine Blöße ju beden findet, indeß du ichon über und über gebedt bift, weil es bort mußig und falt hing, nun wirft es lebendig, wogu es

gewirkt ward, zur Lust, und wie es warm wird, indem es wärmt, so theilst du die Lust, die du giebst. Das Gesetz der Wahrheit legt deine Blößen bloß mit Schmerzen, aber ver= wandelt sie dadurch in Stärken. Das Kind, das sich durch Lügen die Ruthe ersparte, gewinnt ja nicht, indem es einst den Strick dafür gewinnt.

Geht alle moralischen Grundregeln einzeln durch, bei kei= ner wird sich ein andres Princip der Lustverfürzung finden, als diese Absücht auf den Lustgewinn im Ganzen. Nur um den Thaler Lust zu gewinnen, gebieten sie uns, den Pfennig Lust hinzuwerfen; nur um den Scheffel der Lust zu ärnten, den Abstrich von der Metze der Lust zu machen; nur der Lust an Zerstörung der Lust treten sie selbst mit Drohung der Zerstö= rung gegenüber. Alles, was beiträgt, Lust im Ganzen zu er= halten und zu fördern, Unlust im Ganzen zu mindern, ist ihnen heilig, und wird uns heilig zu halten von ihnen geboten. Die schwerste Bürde und härteste Pein, die sie uns auferlegen, verhütet oder heilt doch nur noch schwerere Bürde, noch härtere Pein.

Das Gute in der Welt ist wie ein Rosenbusch im Garten. Kinder kommen und schelten den dornigen Strauch, in dem sie nur den neidischen Wächter der Rosen sehen, reißen die Rosen ab zum schnell verwelklichen Kranze, und verwüsten den Strauch. Sie haben einmal Rosen gehabt und nicht wie= der. Finstre Männer kommen und schelten den vergänglichen Flitter der Rosen, reißen sie ab, um sie unter die Füße zu tre= ten, slechten den Dornenkranz ums Haupt, und sagen, das sey die ewige Krone, und das Blut, das von den Dornen rie= selt, die himmlischen Rosen. Sie haben auch nicht einmal irdische Rosen gehabt.

Freilich ist Einer mit dem Beispiele des Dornenkranzes vorangegangen; aber er nahm die Dornen nicht vom blühen= den Busche, sondern setzte den blutigen Kranz vom Haupte der Menschheit hinüber auf sein eignes Haupt. Das wandelte den Kranz zur ewigen Krone und das Blut in himmlische Rosen. Wer nun das Blut und die Wunden nur von zwei Häuptern um die seines Einzelhauptes abkauft, der hat zu= gleich in Jenes Einen Sinne und im Sinne der größten Lust Aller gehandelt; wer aber meint, daß Gott den Rosenbusch habe wachsen lassen, daß der Mensch die Dornen sich und An= dern ins Fleisch drücke, der lästert Gott und serfe.

Was der Mensch thun soll, ist, mit Gebet sich zur Arbeit zu heben, im Schweiße seines Angesichts den Garten zu gra= ben, mit Bedacht den Strauch zu wählen, zu pflanzen, zu veredeln, mit Geduld zu pflegen, mit Hoffnung die Knospen zu grüßen, mit Freudigkeit die Nosen zu pflücken, wenn sie am schönsten erblüht sind, mit Jauchzen den Becher und die Liebste damit zu kränzen, sie zum Neigen zu führen mit den gleich be= kränzten Nachbarpaaren, und endlich Gott zu loben, der den Garten, den Strauch, die Nose, die Nebe, das Mädchen und ihn selbst mit der Krast zur Lust und Lust zur Krast geschaffen.

Um Kleineres als jene Arbeit ift die Luft in dieser Welt nicht zu haben; aber die Arbeit um die Luft vermag dem Men= schen selbst Luft zu bringen.

Die größte Luft werden alle dann haben, wenn alle einträchtig nach dem Größten der Luft arbeiten, jeder nach sei= nen Kräften und Wertzeugen, und dieß Größte wird nicht wachsen wie die Summe derer, die dazu zusammenwirken, sondern wie das Vielfache dieser Summe durch sich selbst.

In solch gemeinsames Trachten und Wirken greift nun jede der moralischen Grundregeln von einer andern Seite her hülfreich, ermunternd, födernd, wo noththut drohend und ge= bietend ein. Jede scheint etwas ganz Andres zu verlangen und zu wollen als die Andern; aber Eins und nur Eins ist, worin alle einig sind, diese Richtung auf das Größte der Luft. Es sind Schwestern mit verschiedenen Gestalten, Mie= nen und Sinnesweisen; aber gemeinschaftlich wirken alle an dem großen Teppich der Lust, jede mit einem Faden, der durch das Allgemeine und Ganze läuft, dem Teppich, auf den Gott feine Füße feten will, wenn er wandelt in der Welt des Wandels.

### III.

Was sich so in allen moralischen Grundregeln, alle ver= knüpfend, alle bindend, wiedersindet, fasse ich nun in ein all= gemeines, oberstes, rückwärts wieder alle Regeln des Han= delns aus sich gebärendes, verknüpfendes, bindendes, richten= des, messendes Princip zusammen, das nun aber nicht blos die geschriebenen Regeln wiedergeben, sondern eingehend in den innersten Sinn, den Gedanken, das Herz des Menschen bis ins Einzelnste und Unterste des Lebens von ihm durchge= bildet werden soll.

Der Mensch soll, so viel an ihm ift, die größte Luft, das größte Glück in die Welt über= haupt zu bringen suchen; ins Ganze der Zeit und des Raumes zu bringen suchen.

Unluft mindern ift aber gleichgeltend bem Mehren ber Luft.

Die erste Hauptfolgerung dieses Gesetses ift : der Mensch foll sich und Andre so erziehen, daß er die größtmögliche Lust an solchem Trachten und Handeln, die größtmögliche Fertig= keit darin und die größtmögliche Kenntniß von dem gewinnt, was das Glück, den Lustzustand der Welt fördert, womit er zugleich der möglichst beste Mensch wird.

Nicht so, daß er nöthig hätte, sein Denken und Handeln mit dem Worte Luft in Beziehung zu segen; aber mit der Sache. Auch ohne zu wissen, daß die moralischen Grundre= geln in letzter entscheidender Instanz auf Lust gehen, ist doch der gut zu nennen, der ste zu befolgen Lust und Fertigkeit ge= wonnen hat, und zu erkennen weiß, was im einzelnen Falle im Sinne berfelben ift, weil er hiermit ber Sache nach im Sinne ber größten Luft ber Welt benkt und handelt.

Ueberhaupt handelt, wer im Sinne der anerkannten mo= ralischen Grundregeln handelt, nothwendig eben so im Sinne unsers Princips, als, wer im Sinne unsers Princips han= delt, genöthigt und sicher ist, im Sinne der moralischen Grund= regeln zu handeln, weil ja unser Princip nur das allgemeine Princip dieser Regeln selbst ist. Wer da glaubt, daß sich beides je scheiden könne, hat entweder das Princip oder die Regeln oder Beides misverstanden. Es können aber beide wechselseitig dienen, sich zu erläutern.

Nur greift das Princip nothwendig weiter, als alle einzelnen Regeln, aus denen es abgeleitet worden, die es doch selbst nur nach einzelnen Richtungen entwickeln und hiermit den Reichthum des Lebens nicht decken können. Nachdem alle Canäle aus dem Duell des Princips durch das Ganze ge= zogen sind, kann jeder noch mit seinem Becher besonders dazu treten und daraus schöpfen, wie es seinem Sonderbedürfniß entspricht. Es reicht nicht blos durch die Moral, es knüpft das ganze Leben an sie an. Das Wahre wird zum Gedanken, das Schöne zum Antlitz, das Nützliche zur Hand des Guten. Es hält die Wage der Gerechtigkeit über das ganze Land und theilt den Apfel noch zwischen zwei Kindern. Es webt der Erde das Gewand von goldnen Aehren und blauem Flachs und stickt dem Menschen noch die Blume in sein Kleid.

Contraction Burgers

12

Im Jusammenhange mit dem Vorigen gestaltet sich der oberste Gesichtspunkt, durch den sich die Religion mit der Moral und folgweis mit dem Leben verknüpft, so: daß Gott als Geist, sey es über dem Ganzen oder des Ganzen selbst, selbst auch Lust hat an der Förderung der Lust dieses Ganzen durch die in demselben gelegenen Kräfte; daß alle Unlust der Welt ihm selbst nur Mittel ist, einst höhere Lust zu zeugen; und daß er auch Macht und Weisheit hat, Alles in diesem Sinne zu kehren; der Mensch nennt es zum Besten kehren.

Ein folcher Gott ift zugleich der bestmögliche Gott und Vorbild des besten Menschen; ist strafender Richter des Schlechten, und doch noch in seiner Strafe gütig und gnädig; sofern die Strafe über furz oder lang, hier oder dort, den Menschen muß zum Bessern umfehren.

Diefer Vorstellungsweise zufolge werden sich nun alle Gebote, an deren Befolgung im Ganzen die Erhaltung und Förderung des Glücks des Ganzen vorzugsweise gefnüpft ist, d. i. die allgemeinen moralischen Grundregeln vorzugsweise als göttliche Gebote betrachten lassen.

Umgekehrt, wenn man nach anderweiten Gründen in den moralischen Grundregeln von vorn herein göttliche Gebote erblickt, wird man durch Betrachtung ihres gemeinschaftlichen Sinnes finden können, daß Gottes Wille wirklich dahin geht, die Handlungen der Menschen möglichst auch zum Glück der Menschheit zusammen wirken zu lassen.

So ift der Ausspruch unsers Princips felbst nur als der allgemeinste Ausdruck des allerobersten göttlichen Gebots zu betrachten.

Und so haben wir keinen Gott mehr, der Lust hat an der Selbstqual und der traurigen Miene seiner Kinder und Die= ner, Lust an Händen, die sich müßig falten, statt rüstig anzu= greifen in der großen Werkstatt seiner Lust, Lust an Zellen, worin die Lust verstockt, statt sich zu bestocken und zu begrünen; fondern wir haben einen Gott, zu dem wir mit Freuden auf= blicken mögen, weil er Freude hat an der Förderung unserer Freude; der uns das Trachten darnach nicht mißgönnt, sondern als seinen eignen Dienst von uns fordert; der nur die Hand verdorren läßt, die sich nicht gerührt hat, in diesem Sinne zu wirken.

Wollen wir Bestätigung biefer Lehre; bliden wir hin= aus in Gottes Beltordnung. 3ft nicht allen Befen allenthal= ben bas Trachten nach Luft eingepflanzt! Die hätte Gott fich fo felbst widersprechen können, baß er ein Trachten geichaffen, was er verdammte. Jeder Einzelne will die Luft, und aus bem Getriebe bes Ginzelnen feben wir allenthalben Anftalten erwachfen, Aller Kräfte auch zur Förderung ber Luft Aller zu einigen, in Staat, Rirche, Familie, Gefet, und als Bebel Diefer Rräfte Strafe und Lohn, Drohung und Berbeifung, Warnung und Belehrung ftandhaft und ftetig in berfelben Richtung wirfen. Es ift ein unermudliches Trachten, im= mer fern vom Biele, aber immer auftrebend biefem Biele. Gott läßt bas Unheil freffen burch feine Folgen, und bas Gute fich mehren burch feinen Samen ; er hat ben Simmel mit feinen Sternen über uns gebaut, eine unendliche Ausficht für unend= liche hoffnungen bes Guten; aber er hat auch ein qualvolles Feuer im Bufen bes Sünders entjundet, einen Funfen bereinftiger Hölle, ber uns ichon jest vor ber wirflichen warnt. 211= les bas hat der Mensch nicht gemacht, sondern mit all diefem ift er von Gott gemacht worden.

Warum giebt es überhaupt Unluft, Böses in der Welt? Wir wiffen es nicht, und niemand weiß es; sie sind da; sie sind mit Gott zugleich da; wir können Gott nicht ohne sie ha= ben. Eine Schwierigkeit des Begreisens und Vermittelns liegt hier für jede Lehre, in jeder versteckt, nicht gehoben, durch an= dere Worte. Gleich viel aber, ob Unlust, Uebel durch Gott oder troh Gott da sind, so fann unter den Bedingungen dieser Eristenz keine Lehre beffer seyn, als welche bas Uebel durch das Uebel selbst zerstören läßt und das Gute mehrt durch Zu= theilung von Gutem; keine beffer, aber auch keine wahrer; denn alle Andeutungen, die wir aus dem Jest und Hier von einer höhern Weltordnung schöpfen können, gehen dahin, daß dieß ihr Sinn und Gang im Ganzen sey, angelegt hier, zu vollenden dort.

Hiernach mag jeder den Glauben von dem Gott, deffen Geift in diefer Weltordnung waltet, fich in feiner Weife zu= recht legen.

Und so lege ich mir den meinen am liebsten so zurecht, es sey nicht sowohl die augenblickliche und gegenwärtige Ein= zellust seiner Wesen, die Gott selbst als gleiche Lust theilt, dann wäre er nicht mehr als die Summe seiner Wesen und hätte ihre Unlust wie ihre Lust zu theilen; sondern, was ihm Lust macht, sey die Fortführung des Ganzen und jedes Einzel= nen in diesem Ganzen zu einem lustvollen Endziele, oder, sofern es kein Ende gibt in der Welt, zu immer größerer Annäherung an eine reine, der seinen gleiche, Seligkeit und immer größere Erweiterung des Gebiets dieser Seligkeit.

Darum mögen ihm unluftvolle Anfänge und Umwege in feiner Welt so gut recht seyn, als lustvolle. Sie verdoppeln nur seinen lustvollen Weg. Von allem Uebel, aller Unlust in der Welt hat er sein lustvolles Theil in der Besserung, Wen= dung, Heilung desselben; nur, wenn er Eines ungebessert, un= gewandt, ungeheilt ließe, würde er selbst es mit Unlust spüren. So mag jedes neu entstehende Wessen von Neuem der Gefahr des physischen und moralischen Uebels unterliegen; was hälfe es auch, es leugnen zu wollen, es ist soer, was einmal entstanden ist, geht sicher einem guten Ziele zu, weil Gottes eigne Besriedigung daran hängt, das Böse endlich zum Suten, das Gute zum Besseru zu führen.

So wird die Welt einerseits immer reicher an Seelen, bie ber ewigen Luft immer näher kommen, für die sich bas

Gebiet berfelben immer mehr ausbreitet, indem fie immer mehr felbit in Gottes luftvolles Birten eingreifen lernen, in= beß rudwärts immer neue Geelen aus bem Urgrunde auftau= chen als neue Anfänge für Gottes und feiner ihm ichon näher getretenen Wefen unfterbliches Wirfen ; und bie Unendlichfeit feiner Welt und Zeit hat auch Plat für ein unendliches Bachsthum in 3ahl und Größe von Seelen und Seligfeiten. Die Solle felbft tritt nur als bie Berftörung eines Unluftquells burch einen größern auf, woraus nach bem allgemeinen Ge= fete aufeinander wirkender Regationen ein höheres positives Erzeugniß von Luft bereinft erfolgt. Eben barum tann fie feine ewige fenn, weil fie Qualen hat über jedes Maß, Die felbit ben Böfeften endlich zwingen muffen; bann wird er geläutert zum himmel aufsteigen. Go haben wir auch feinen Gott mehr, ber eine ewige Solle hat für zeitliche Sunden, aber einen Gott, ber große Schreden anwendet, um noch größere Schrecken abzuwenden und ju großer Seligkeit ju nöthigen. Ein Bater ftraft nicht anders, wie follte Gott anders ftrafen.

Auf folde Beife trifft Gott, ben wir uns felbit gern emig felig benten möchten, feine zeitliche Unluft feiner 2Belt, weil ihn auch feine zeitliche Luft berfelben trifft; nicht ber Tritt, nur ber Gang ber Luft in feiner Belt ift's, ber ihn vergnügt; und boch geht ihm, bem wir unfere Luft und unfer Leid fo gern nahe gelegt möchten, alles innerlichft nahe; benn feine eigne Luft hängt baran, unfere Unluft zu wenden, und was er mag, weiß und vermag er auch und bieß verbürgt uns biefe bereinftige Wendung. Cey's auch, bag fie jogert; Gott weiß und fieht und fühlt fie voraus, wie ber Mufifer die Auflöfung ber Disharmonie, Die in feiner 3dee liegt, Die in feiner Sand fteht, vorausfühlt; und barum fühlt er felbit bie Disharmonie als ichon; wie ber Dichter mit Luft feinen Selben burch allerlei Mißgeschide führt, bes guten Ausgangs im Boraus froh, ben er felbft ihm bereiten wird. Jeder Menfch ift ein foldher Seld vor Gott ; aber bieß Leben nur ein Act bes Gan=

zen; jeder Mensch nur eine einzelne Stimme der Musik, aber jede Stimme muß für sich gut durchgeführt werden, sonst spürt auch die Harmonie des Ganzen den Fehler. Ist es nicht auch eine Mitgabe von Gottes eigenem Gefühle, die den gu= ten Menschen in der Theilnahme am Leiden Andrer eben so wohl Lust finden läßt, als an der Freude Andrer, sofern er sich nur zugleich als Mittler weiß, dieß Leid in Freude für ihn zu wenden. Gott aber fühlt sich als Mittler alles Leid der Welt zum Segen zu kehren.

Dieß nun nehme sich ein Jeder an, nach Maßgabe, als es ihn befriedigt. Was feststehen muß, wenn unser Princip mit Gott bestehen soll, ist, daß Gott das Wirken seiner Wesen für ihre eigene Lust im Ganzen will, daß seine Gebote diesen Sinn haben, daß er Lohn und Strafe hier und dort in diesem Sinne wirken läßt, und dadurch endlich alle zur Befolgung dieser Gebote und hiermit zu ihrem eigenen Besten leitet. Zur Bestätigung dieser Lehre aber vereinigt sich der erste und ober= flächlichste Blick auf das Trachten aller Wessen mit dem letzten und tiessten Blicke auf den Gang und Plan der Weltordnung im Ganzen.

V.

Mit dem aufgestellten Princip widerspreche ich den von Andern aufgestellten Principien der Moral nicht, ich betrachte es blos als die letzte flarste Auslegung derfelben; sey es auch, daß deren Urheber selbst dieß nicht zugeben mögen.

Befolgt nämlich ein Mensch dieß Princip, so handelt er Gott zu willen, wird Gott ähnlich, erkennt Gott recht, ge= winnt Liebe zu Gott; es liegt dieß Alles theils direct, theils indirect in der angegebenen Verfnüpfung des moralischen und religiösen Princips; er handelt ferner vernünstig, denn was kann vernünstiger seyn, als jede einzelne Handlung nach einer allgemeinen Marime auf ein Ganzes zu beziehen; wir haben im Grunde das Kantische Princip, aber gefüllt mit realem Inhalt; er handelt naturgemäß, denn was liegt mehr auf der Oberstäche der Natur, als das Trachten Aller nach Luft und mehr in der Tiefe derselben, als der Zusammenhang der Luft jedes Einzelnen mit der Gesammtlust; er handelt als Glied, im Sinne und zur Erhaltung des Ganzen, dem er organisch angehört, denn was bezeichnet bessen wirke; er erfüllt saß daß es schlechthin zum Wohle des Ganzen wirke; er erfüllt saß für eine schlechthin zum Wohle des Ganzen wirke; er erfüllt seine und die Bestimmung der Dinge zugleich, oder was ließe sich für eine schönere und besser Bestimmung denken, als die Dinge und sich selbst zu seinem und Aller Glück zu verwenden; er vereinigt endlich die Rücksicht auf seine und Aller Lust und jed= wede Art Lust überhaupt.

In der That, darin eben liegt der wessentliche Unterschied unsers Luftprincips von allen frühern, daß es von vorn herein keine besondere Art oder Seite der Luft vor der andern anzustreben gebietet, und dadurch allen gerecht zu werden ver= mag. Nicht die eigne Luft, nicht die fremde Luft, nicht die finnliche, nicht die geistige Luft, nicht die jezige, nicht die fünstige Luft, nicht die Luft des Suten, nicht die Luft des Bösen, nicht die ruhige, nicht die bewegte, nicht die ertensiv dauernde, nicht die intensiv starke Luft hat im Princip von vorn herein einen Vorzug. Sondern sein Wessen liegt darin, daß es das Maximum der Luft schlechthin als das Anzustre= bende set, gleich viel zunächst, wie, wo, wann, durch was für Mittel. Welche Luft in jedem Falle den Vorzug haben soll, muß ihn durch ihre Größe und die ihrer Folgen verdienen.

Es giebt aber für jede gerechte Luft einen Ort und eine Zeit, die von keiner andern mit größerm Vortheil eingenom= men werden könnte, und hierdurch erhält die kleinste sinnliche Lust so gut ihre Stelle als die größte und als die geistigste; ja selbst jede Unlust, sofern sie geboten ist, wird hierdurch ge=

2

boten, sofern sie mit Einrechnung ihrer Folgen ein größeres Luftresultat in die Welt bringt, als jede Luft an ihrer Stelle.

Die richtige Entwickelung bieses Maximumprincips mit Bezug auf die Natur der Menschen und Dinge und die allge= meinen und besondern Umstände, unter denen zu handeln ist, vertheilt, ordnet, mißt, wählt die Lust und Unlust überhaupt so, daß alle Forderungen der reinsten Moral, der natürlichsten Gerechtigkeit, der höchsten Zweckmäßigkeit, der weitesten Um= sicht dadurch befriedigt werden. Gesetze, wie Einzelfälle, ja die Erkenntnismittel selbst des Guten und Rechten schöpfen ihre Bestimmung und ihre Berechtigung daraus.

Ich kann dieß hier nicht ausführlich entwickeln und muß manchen Einwänden Raum geben. Der Gegenstand ist groß, die Richtung der Entwickelung doch schon zu überschen. Hier ist blos die Absicht, den obersten und die hauptsächlichsten leitenden Gesichtspuncte darzulegen. Ersteres ist im Vorigen, Letzteres foll im Folgenden geschehen, und zwar in Form der Beantwortung einiger Einwürfe, die sich zunächst erheben möchten. Deffentliche Vorträge über diesen Gegenstand sind bestimmt, in Weiteres einzugehen.

## VI.

Riemand wird mögen und vermögen zu leugnen, daß wirklich an die Befolgung der moralischen Grundregeln oder göttlichen Gesetze das Glück der Menschheit wesentlich gebunden sey, ja daß, so weit irgend dieß Glück von den freien Handlungen der Menschen abhängt, es mit der Standhaftig= keit und Allgemeinheit der Befolgung jener Gesetze auch stetig und allgemein wächst. Aber theils wird man, was man im Allgemeinen nicht leugnen kann und mag, doch im Besondern leugnen wollen, theils wird man sagen: Etwas Beiläufiges an jenen Gesetzen wird hier zum Kern, zur Hauptsache ge= macht.

Aber wenn es felbit nur ein beiläufiges Rennzeichen ber hauptfache mare, murde es ein gutes fenn ; weil es ein flares ift, während alle anderweit gegebenen Bestimmungen, worauf bas Sandeln geben foll, unflar find. Es hindert aber nichts, bie hauptfache felbft barin ju feben, und es hindert nicht nur nichts, fondern es find treibende Gründe bagu ba: erftens ber formale, daß es wirflich ber einzige, feiner weitern Rlärung mehr fähige noch bedürftige Gesichtspunct ift, unter ben fich Dieje Gefete allgemein faffen laffen, baber auch ber einzige, ber eine birecte Rlarheit in Folgerungenzu verbreiten vermag ; zweitens ber materiale und praftifche, bag biermit gerade bas als 3wed bes menschlichen handelns aufgestellt wird, worauf ohnehin von felbft alles menschliche Sandeln geht, und woran fich von Ratur alle Motive zum handeln fnupfen, nur fo aufgestellt wird, bag er auch für Ginen und Alle zugleich er= reichbar fen.

Das Erste anlangend, so darf man sagen, daß alle nicht auf Lust bezügliche Gesichtspuncte, unter denen man sonst ver= sucht hat, die moralischen Grundregeln zu vereinigen, sast selbst noch mehr Kräfte und Mühe zu ihrer eigenen Klärung fordern, als ihrerseits zur Klärung von Anderm zu dienen ver= mögen. Nicht zwar, daß mit unserm Princip selbst gleich auch Alles auf einmal erleuchtet wäre; aber man hat doch nicht nöthig, das Princip selbst erst noch zu erleuchten, damit es Anderes erhelle. Was Gott, was Vernunst, was Natur, was organisches Ganze, was Vestimmung ist, darüber hat jeder von vorn herein eine andere, faum jemand eine ganz tlare, ja klar zu machende, Meinung, alles das läßt sich so oder so verstehen, und, weil es sich so oder so verstehen läßt, wird es auch immer so oder so verstanden werden.

Anders mit der Lust, welche den Kern unseres Princips bildet. Niemand kann sie erklären; aber indem sie überall un= mittelbar in jedes Bewußtseyn aufzeigbar ist, ist in letzter Inftanz kein Mißverstand darüber möglich. So gewiß jemand feine Existenz fühlt, so gewiß wird er auch Lust und Unlust im Gefühle dieser Eristenz unterscheiden, und so gewiß wird er sie richtig unterscheiden, weil die Wahrheit einer Gefühls= Unterscheidung und Meffung eben mit ihrer Eristenz selbst zu= sammenfällt.

Freilich sind auch Gott, Natur, Vernunft, Bestimmung ein ewig Festes; aber nicht so unsere Meinung darüber; und die tausend verschiedenen Angriffspuncte und Eingänge, welche der menschliche Verstand an jenen großen Vesten finden fann, werden ihm stets auch eben so viele Ansänge von Irr= wegen bleiben. Nur der irrt nicht mehr, der bis zur Mitte derselben durchgedrungen ist und nun das Ganze überschaut; aber der Mensch steht nicht von vorn herein in dieser Mitte, und nicht durch die Luft fann man ihn dahin versetzen. Die Wissenschaft ist dazu da, dieß in der Wirklichkeit Festgegrün= dete nochmals in der Idee vor uns zu erbauen, sie fann nicht wie von etwas Fertigem davon ausgehen.

An dem Begriffe der Lust aber findet der Verstand von vorn herein gar keinen Angriffspunct und Eingang. Er ist nicht wie ein Haus, sondern wie der unzertrümmerbare Stein zum Hause, der eben deschalb dienen kann, es zu bauen, in= dem er immer von Neuem in neuer Ordnung und Form über einander gesetzt wird. Unser Princip gibt diesen Baustein zu= sammt dem Plan des Baues; und im ganzen Baue wird es immer und immer derselbe Stein seyn, der wiederkehrt, nur eine Wiederholung des ersten Grundsteins; und Gottes Lust der Stein, der das Gewölbe schließt. Man kann nicht Häuser mit Häusern bauen wollen.

In der That, die Lust ist dem Verstande etwas an sich Unanalystrbares, Unerklärbares, Einiges, Lettes; aber eben, weil durch nichts von ihm zu spalten, zugleich das beste Spalt= und Bindemittel für ihn; weil durch nichts zu begründen, der beste Grund; weil durch nichts zu erklären, das beste Licht. Rachbem ber Berftand ben Begriff ber Luft von aller fremben Buthat gereinigt, liegt berfelbe vor ihm ein einfaches, fables, nadtes Ding ; benn was jemand noch bavon ausjagen möchte, es ift nur etwas um und an der Luft, nicht Luft, die im Ge= fühle ihrer felbit und nur in Diefem uns unmittelbar flar wird. Wer nie Luft gefühlt hatte, bem wurde feine Definition flar machen, was Luft fey, und wer fie gefühlt hat, bem wird es feine Definition flarer machen tonnen; obwohl fich viel über bas fagen laßt, weffen Folge fie ift, und was fie zur Folge hat. Während fo ber Verstand mit feinem Meißel umfonft an ihrem Begriffe herumarbeitet, mit feiner Laterne umfonft baran herumleuchtet, merft er, daß bieß harte Unantaftbare felbft in feinen Meißel einfchneidet und bas Licht feiner La= terne ju überleuchten anfängt, und erfennt endlich ben felbft= leuchtenden Diamanten, bas zugleich Edelfte und Ungerftorbarfte barin, und wirft feinen Meißel und feine Laterne meg, um fich fortan bes Diamanten ftatt Beider zu bedienen. Die= fer Diamant ift bie Luft.

Indem fo bie Luft jeder Aufschließung ihres Begriffes fpottet, fteht fie aber in einem, nicht minder als fie felbft flar aufzeigbaren, feiner Gefeglichkeit nach verfolgbaren, lebendi= gen, caufalen Bufammenhange mit Allem, was ift und wirft in ber Belt. Ein Diamant für ben Berftand ift fie ein pulfi= rendes Berg für alles Leben ber Welt, nach bem alle Abern gu= fammenlaufen, und von dem alle wieder auslaufen. Alles in Simmel und Erde, in Leib und Geele bes Menschen und andrer Geschöpfe hat in nächfter oder letter Inftanz Beziehung auf beren Luftzuftand, und bie größte Luft ober Bedingungen ber größten Luft ichaffen, heißt baher zugleich, die ganze Welt auf eine gewiffe Beife organifiren. Der fleine Gat fpricht bier= mit die größte Aufgabe aus, und zwar feft, bestimmt und ficher aus, weil jedes Marimum an feft bestimmten Bedingungen hängt. Wirf jemand einen Saufen Steine bin, und fage ihm, ordne fie ju einer Band, welche ben größtmöglichen Raum umfchließe; es bebarf nichts weiter; er tann fie nur gur Ru= gel ordnen. Freilich muß er es anders ber wiffen, baß es eben bie Rugelform ift, welche ber Aufgabe genugt ; aber wogu wäre bie Mathematif ba? Go muffen fich auch bie Mittel, ben Foberungen unfres Princips ju genügen, noch befonders aus richtiger Erfenntniß ber natur ber Menfchen und Dinge ergeben; und hieran hat fich bas Princip weiter zu ent= wideln. Solchergestalt wird aber auch ju biefer Erfenntniß hingetrieben; ber Entwicklungsbrang bes Princips ift qu= gleich ein Drang, Die Natur ber Menschen und Dinge bis in ibre Tiefen zu erforschen, und fo vermag ber in fich ftarre Be= ariff ber Luft boch nach feiner Stellung im Brincip die ganze Welt bes Wiffens lebendig in fein Gebiet ju ziehen. Boch oben fteht bas Wiffen von ber Straf= und Segensgewalt ber göttlichen Gebote; tief unten von ber Bedeutung bes Infects und bes Burmes ; aber felbft bas Wiffen vom Infect und Burme, feiner Empfänglichfeit für Luft und Unluft, feiner Beziehung ju unfrer Luft und Unluft, feiner Stellung jur gangen Matur ift fein gleichgültiges für die Entfaltung bes Brincips in feine letten Bergweigungen.

Doch noch wichtiger, als der Bezug, den alles Wiffen zur Luft hat, ift hier der, den alles Handeln dazu hat. Ein fester und untrennbarer Bezug besteht zwischen den Trieben, wovon das willführliche wie das instinctartige Handeln der Wesen abhängt, und Lust und Unlust. Es gibt feinen Trieb, der nicht darauf zielte, Lust zu erzeugen oder zu erhalten, Unlust zu beseitigen oder zu verhüten. Es wird meist genügen, eins dieser Aequivalente zu berücksichtigen.

Zwar wird man sagen: ift nicht dem Willen oder ver= nünftigen Triebe gerade das wesentlich, sich unabhängig von der Bestimmung durch Lust= und Unlustgefühle machen zu können; dem Instincte gegenüber, der es nicht kann. — Aber sehen wir nur genauer hin, so finden wir den Unterschied Bei= der in etwas ganz Anderm liegend, darin liegend, daß im Willen Die Triebfraft jur Luft, Die ihm wie bem Inftincte beiwohnt, fich an eine flare Borftellung beffen, was wir um ber Luft willen ju thun haben, fnupft; im Inftinct an unflare Bestimmungen bes Gemeingefühls. So febr man zwischen beiden scheiden mag, obwohl bie natur feine feste Granze zwischen ihnen fennt, in ihrem Be= auge aur Luft gibt es jedenfalls nichts au fcheiden. Alle fub= jectiven wie objectiven Beftimmungsgründe bes Menfchen zum Sandeln, welchen namen fie immer führen, auf welchen Theil feiner natur fie bezogen werden mögen, alle feine Motive und 3wede, fcbließen offen ober verstedt, bewußt ober unbewußt, boch für ben analvfirenden Berftand immer ertennbar, ben Bezug zur Luft ein; ja es läßt fich in ben fo unfäglich man= nichfaltigen Motiven und Zwecken bes Menschen gar nichts andres Gemeinfames finden, als Diefer Bezug zur Luft, ben man nur bann nicht feben tann, wenn man ihn nicht feben will, ober unter Luft nur die Luft am Effen und Trinken verfteht.

Dieß läßt fich bes Rähern zeigen.

Gehen wir alle Hauptrichtungen des menschlichen Trachtens durch: was ist es, worauf es von jeher gegangen ist und noch heute geht? Auf das Annehmliche und Schöne; aber was dünkte uns annehmlich und schön außer sofern es uns directe Luft gewährt; — auf das Nützliche; aber wo gibt es ein Nützliches, das sich nicht in nahes oder fernes Mittel der Lust oder Gegenmittel der Unlust übersetzen ließe; auf das Wahre; aber hat nicht Gott eine eingeborne Befrie= digung gefnüpft an die Einstimmung und Vermehrung unstres Wissens, und muß nicht das Wissen uns dienen, uns mit der Natur unstrer Lustquellen auch deren Nutzung zu lehren: wer möchte das Wahre ohne das Eine oder das Andre suchen, und nicht am liebsten um Beides willen; — an das Sute; aber ist die innere Gewissensfreude, die direct am Guten hängt, keine Lust; und ist nicht eben das Gute dadurch werth= voller, als Angenehmes, Schönes, Nütliches, Wahres, daß es alles zusammen in seinem Schooße oder auf seiner Grund= lage trägt, daß es mit Anbetracht nicht gewisser, sondern aller Rücksichten auf die größte Lust im Ganzen zielt.

Um dieß verneinen zu können, muß man erst das wider= legen können, was über die Beziehung der göttlichen Gebote zum Gluck der Menschheit gesagt ist.

Freilich, ber Geizige barbt fich andrerseits freiwillig je= ben Genuß ab; ber Boshafte fügt bem Undern mit Fleiß Schaden, alfo Unluft ju; ber Wahrhafte erträgt Strafe, um nicht eine Unwahrheit ju fagen; ber Martyrer läßt fich auf einem glubenden Rofte braten. 21ber, wurde ber Geizige bar= ben, wenn ihm Geld haben nicht luftvoller ware, als effen, ber Boshafte Schaden thun, wenn es ihm nicht Freude machte, Andern ju fchaden, ber Wahrhafte um ber Wahrheit willen Strafe tragen, wenn bie innere Strafe für bie Un= wahrheit ihm nicht noch schwerer dünkte; ber Martvrer fich braten laffen, wenn er nicht fürchtete, vom Rofte abfteigend in bas höllische Feuer ju fallen und nicht hoffte, bag aus bem verbrannten Leibe Die Seele in Die Seligfeit Des Simmels auffteigen würde. Alfo immer nur Luft, Unluft als 3med ober Motiv zum handeln, je nachdem man es faffen will; und nur immer bie fleinere von ber größern, ober, was fich fonft auch zeigt, Die fernere von ber nähern. überboten. Es fommt blos barauf an, was jedem niehr oder nähere Luft oder Unluft macht ober verspricht.

Nicht darin also unterscheiden sich die besten Menschen von den schlechtesten, daß sie weniger als sie um Lust willen handelten; sondern daß sie Lust an etwas Anderm haben; näm= lich Lust an dem, was selbst lustbringend oder lustgründend für das Ganze ist; die Bösen aber an dem, was unlust= bringend oder gründend für das Ganze ist.

So besteht freilich auch ein großer Unterschied zwischen ber niedern gemeinen Luft bes rohen, finnlichen Menschen und ber höhern geistigen Luft des Edeln, nur soll man nicht meinen, der Unterschied liege darin, daß blod das eine Lust sey, das andere nicht, sondern darin liegt er, daß das eine Lust ist, die aufgeht im Essengen und dem Bewußtseyn, Erzeuger der Lust zu seyn; eine transcendente Lust, die der niedern nicht widersprechen kann, da sie solche voraussest.

Unfer Princip fpricht aber nicht nur das, was dunkel ohne= hin allgemeiner 3weck des menschlichen Strebens ift, flar als das aus, was auch der 3weck deffelben feyn soll, sondern spricht dieß zugleich auch so aus, wie es der 3weck deffelben feyn soll.

Die Menfchen beginnen alle bamit, ihre größte Luft vor= zugeweise in ber nachften und eignen Luft zu fuchen; aber in ber entwickelten Betrachtung ber Menschen und Dinge zeigt fich, bag bie größte Luft bes Einzelnen eben nicht birect burch Sinwirten blos auf feine eigne nachfte Luft, fondern nur auf bie größte Luft im Gangen überhaupt erreichbar ift; baß beides fich nicht trennen läßt. Diefes Ergebniß, wohin bas tieffte Eingehen in Die natur ber menschlichen und göttlichen und letten Dinge übereinftimmend führt, wird nun im Brincipe vornweg bem Menschen geschenft, um es burch bas gange Leben burchzubilden, und fo bas, was er vom Anfange an will, ihn ficherer treffen zu laffen, als wenn er es mit feinem eigenen furgen Blid, bem Blid bes Rindes ober bes Bilden, verfolgt. nun wird es freilich auch nöthig, fo viel von ber Lehre ber menschlichen, göttlichen und letten Dinge zuzufügen, baß ihm bas Geschent auch ein Geschent und werthvoll erscheine.

Aber felbst, bevor das Princip zu dieser Stütze greift, weckt es durch seinen bloßen Ausspruch auch schon Luft, es zu befol= gen, und dieß ist kein geringer Vorzug an einem Gebote, dessen ganzer Werth an seiner Befolgung hängt. Ist schon dem Menschen vorzugsweise das Streben nach der nächsten und eigenen Lust angeboren, so ist es doch nicht allein. So lange kein Conflict sich geltend macht, waltet der allgemeinere Trieb

in ihm, Luft überhaupt ju schaffen und nicht blos an, fondern auch um fich zu feben, und nun wird ihm nicht nur erlaubt, fondern geboten, Die größtmögliche zu schaffen, an fich und andern in Eins ; und bas Weitere bient nur, ju zeigen, baß, was er gern nicht trennen möchte, fich wirklich nicht trennt. Ein folches Gebot lacht ben Menschen fo freudig an, bag er es wieder freudig anlachen möchte. Das beste und höchfte Gebot erscheint ihm nun auch als bas willfommenfte und fconfte. Alle einfeitigen Luftprincipe lofen ben Conflict zwischen ben Reigungen bes Menschen nicht und treten baburch von vorn herein felbit in Conflict mit feinem gefunden Gefühl. Ein Gebot, was ihn zunächft ober vorzugsweise auf die eigene oder finnliche Luft hinweift, erscheint ihm egoiftisch, grob; und ein folches, welches ihn nur ju Dpfern für Undrer Luft verpflichtet ober auf geiftige Luft hinweift, erscheint ihm un= natürlich und leer. Aber ein Brincip, welches bie Luft bes Einen von ber Luft Aller nicht trennt, jeder Luft überhaupt gleiches Recht giebt, und zwar badurch, baß es ihr Recht nach ihrem Beitrage zum Größten ber Luft im Gangen abmißt, vereinigt Die Zugfräfte aller einzelnen Principe in fich ohne einen Gegenzug.

So gewinnt unfer Princip dadurch, daß es dem Menschen den Kernpunct aller seiner Zwecke, aus allen Schalen gelöst, rein, flar, ganz und voll hinlegt, durch die Schönheit, in der sich dieser so darstellt, von selbst die Neigung des Menschen, diesen Kern auch zu pflegen und die Erfüllung des Zweckes anzustreben. Indem der dicke Kopf des Nagels voll getroffen wird, dringt dessen Spihe am tiefsten ein.

Und dieß freundliche Gesicht des Princips, womit es alle anreizt, ihm zu folgen, ist doch eben nur die Einladung. Nun sest es sich fernerweit, wie wir gesagt, in Beziehung mit den Erkenntnissen über die Natur der menschlichen, göttlichen und letzten Dinge, und je tiefer wir dahineindringen, desto kräftigere Motive entwickeln sich für seine Besolgung.

So weift bas Princip, erft blos im Menschlichen umber= blidend, auf ben Mäßigen, Sparfamen, Gerechten, Friedfertigen, Wohlthätigen, Sleißigen, Gefeglichlebenden, Gottvertrauenden hin, wie auf feine Seite Gefundheit, 2Bohl= habenheit, Friede, Liebe, Achtung, Ehre, Freiheit, ruhiges Gewiffen und Rube in Gott fällt; und andrerfeits auf den Unmäßigen, Liederlichen, Ungerechten, Faulen, Gefeglofen, Gottverachtenden, wie auf feine Seite Kranfheit, Urmuth, Bant, Saß, Berachtung, Unehre, Gefängniß, Buchtigung, Schuldbewußtfeyn fällt. Dies alles um fo ficherer, je beffer Die gange menschliche Dronung felbft im Ginne bes Princips geworden; in einer schlechten Ordnung wird bem Guten wohl mancher Lohn verfürzt, bem Schlechten manches Bofe gelohnt; aber überall und zu allen Zeiten ift boch bie Drdnung ber Dinge gut genug gewesen, baß im Durch= fcnitt und im Gangen ber Beffere beffer und ber Schlimmere fchlimmer gefahren; und ob die Gerechtigkeit anfangs hin= fend hinter bem Menschen bergeht, fast immer ereilt fie Welches Motiv aber ihn noch vor dem Lebensende. fönnte ben Menschen veranlaffen, vielmehr im Ginne ber Ausnahmfälle als ber Regel feinen Wandel einzurichten ! Bieles Leid auch widerfährt bem Guten von Gott; allein je beffer ber Menich, ju fo Befferem wendet er felbit fein Leid und fo mehr helfen Undere es ihm wenden. Doch weiter und höher erhebt fich ber Blick. Wie zahlreich und bitter uns bie Ausnahmfälle von ber Gerechtigfeit hienieden erscheinen mögen, bas was fich im Durchschnitt und Fortschritt vom Unfange ber Welt an immer und immer bestätigt hat, wird zum Fingerzeig für ben Blan, Die Anlage, Die Richtung ber Beltordnung im Gangen, Die mit bem Jest und Sier nicht beschloffen ift. Wer nun glaubte nicht, daß bie fest und ficher gelegte Anlage auch ihre fichere Durchführung und Bollendung finden werde, wenn bie Anlage nicht zugleich bas Ende ift. Wird bier bie Bergeltung oft verschoben, weil im großen Bufammenhange Andres sich zwischenschiebt, und bleibt voch brohend und stärker drohend und schon mit dieser Drohung strafend oder mit der Aussicht lohnend immer bevorstehend, so mag sie auch über dies Leben hinausgeschoben werden, aber indem der Schritt der uns nacheilenden Gerechtigkeit immer größer, als der unsere ist, werden wir mit dem letzten großen Schritt, den wir in das andere Leben hinüber thun, ihr nicht entsliehen können, sondern sie selben wird es seyn, die, uns einholend und fassend, uns in die andere Welt hinunterstürzt oder hinausträgt. Ich will sagen, wenn der einzelne Mensch nach dem Zusammenhange der ganzen Ordnung der Dinge hier seinen Lohn oder seine Strafe nicht hat erhalten können, wird das Sterben selbst mit dazu da seyn, ihn unter neue Be= dingungen zu versehen, die es möglich machen.

Legt Jemand eine Frucht hier in die Erde und thut an ihr das Seine, so wird sie über die Erde hinaus nach dem Himmel wachsen und blühen und tragen. Wer nun fragt, welchen Lohn er für das, was er Gutes im Irdischen thut, im Himmel erwerben werde, den können wir dahinweisen, und sagen : war der Same und die Pflege des Samens in der Erde dein, so wird auch der Baum mit allen Blüten und Früchten über der Erde einst dein seyn. So großen Lohn kann ein kleines Irdische dereinst tragen, wie die Eiche aus der Eichel wächst. Und so mag die Natur als Pflanzgarten Gottes uns, die wir auf dem Boden desselben Gartens stehen, noch manches schöne Zeichen geben.

Solches find die Lustmotive, die unser Princip zu feiner Befolgung zu verwenden hat. Was hier furz angedeutet ift, hat die Lehre weiter auszuführen.

Daß es nur Luft ift, um was es fich bei allem Handeln des Menschen in letter Instanz handelt und handeln kann, ift so wahr, daß selbst die Lehrer der Moral, welche die Lust so fern als möglich von ihren Systemen zu halten suchen, doch nicht umhin können, ihre Motive dennoch auch in Luft zu legen, nur daß sie von aller Lust blos die höchsten Spihen und Gipfel wollen gelten lassen, als wenn die höchsten Höhen verlören und nicht vielmehr beständen durch die bis in die Wurzeln der Erde sich verlierende Basis. Ohne die Verweisung auf die Lust des Gewissens, die Freude, mit Gott in Einstimmung zu stehen und die ewige Seligkeit wäre jede Moral lahm, hülflos und vergeblich; ja daß sie auch mit dieser Verweisung es noch bleibt, beweist sie einfach dadurch, daß sie den Meisten sogar als ein Schrectbild erscheint. Und freilich macht der lieblichste, freundlichste Kopf abgehauen nur zu fürchten. Die Moralisten aber trennen in Wahrheit den Kopf der Lust von ihrem Leibe, halten ihn uns hin, und sagen: wie schön ist er! Ja er ist schön, aber zusammengewachsen mit allem Andern, was schön.

In unferm Sinne erhält die Lust des Gewiffens die rechte Bedeutung dadurch, daß sie erscheint als der beste Lohn in Lust, den Gott an das beste Wirken für Lust hienieden geknüpft hat, als der geistige Resser aller von uns ausgestralten oder selbst nur auszustralen gestrebten Lust im reinen runden Spiegel unsers Wesens brennpunctartig vereinigt, als ein Theil der göttlichen Lust schen Lust einer Welle, die sich fühlt ein Theil vom Lustquelle. Die ewige Seligkeit aber erhält ihre Bedeutung dadurch, daß sie als das Lustpfund erscheint, was von uns in die Welt ausgethan, dereinst mit all dem Wucher, den es getragen, uns als Eigenthum zurückgezahlt wird, und hätte es hier nicht gewuchert, trotz unfrer Arbeit, würde es uns Gott dort zu einem höhern Zinsfuß wuchern lassen.

Die gewöhnliche Moral aber erklärt wohl richtig einen Lohn in Lust für das Letzte und Höchste, was uns werden kann, aber die Lust, für die uns dieser Lohn wird, für Nichts. Hat die Lust dort den höchsten Werth, warum hier keinen?

Die gewöhnliche Moral fagt : fümmere dich nicht um die

Stufen, die zum Letten und Höchsten gebaut find, weil sie nicht bas Lette und Höchste sind, sondern nur um dieses felbft.

Wir wollen die Stufen und den Gipfel, die Stufen, weil fie zum Gipfel führen, und den Gipfel, weil das Trachten nach ihm durch die Stufen führt, und er felbst nur die höchste ist, auf der wir mit Gott und seinen Engeln zusammentreffen; auf den untern aber mit seinen untern Wessen, die doch auch Gottes sind.

### VII.

Man wird sagen: das Gebot, nur immer nach dem Größten der Lust zu trachten, unangeschen die Art derselben, setze ein vergleichbares Maß aller Lust voraus; ein solches aber sey nicht zu finden. Schon sinnliche und geistige Lust seven unvergleichbar mit einander; und im sinnlichen und geistigen Gebiete insbesondre gebe es wieder die verschiedenartigste Lust, die kein gemeinschaftliches Maß der Größe habe, wenigstens kein brauchbares.

Aber doch giebt es ein solches; ja es ist das directeste und am directesten brauchbare, was es geben kann; weil es jeder Mensch unmittelbar mit sich führt und unmittelbar anzulegen versteht. Ja nicht nur einen, sondern zwei sich ergänzende Maßstäbe der Lust giebt es; einen subjectiven, mit dem wir die eigne Lust, und einen objectiven, mit dem wir die fremde Lust messen. Jener liegt in dem unmittelbaren Gesühle des Mehr und Weniger der Lust und des daran gefnüpsten stärkern oder schwächern Triebes; dieser in den von diesen Gesühlen und Trieben abhängigen Handlungen, durch welche Lust theils ausgedrückt, theils angestrebt wird. Beide messen unterschied= los über alle Lust hin.

In der That können wir den täglichen Beweis, daß alle Luft, fo verschiedenartig fie feyn mag, ein gemeinschaftliches

Maß hat, darin finden, daß wir täglich eine der andern vorziehen sehen und selbst vorzuziehen wissen. Ein Knade wird sichen sehen und selbst vorzuziehen wissen. Ein Knade wird sich nicht in Verlegenheit finden, zwischen einem Apfel und einem Buche zu wählen, weil es sich dort um finnliche, hier um geistige Lust oder auch Unlust handelt, als ob er sich in den Vergleich derselben nicht zu finden wüßte. Und wie hätte sich der allgemeine Tauschhandel der Menschen mit Lustmitteln, wo jeder das, was ihm minder lieb ist, um das giebt, was ihm lieber ist, ausbilden und einen gemeinschaftlichen Maßstab im Gelde finden können, wenn die verschiedene Qualität der Lust den Vergleich ihrer Quantität hinderte.

Man darf vielmehr sagen, daß für ein Princip, welches maßgebend für das Handeln seyn soll, eben kein Maß gelegner seyn kann, als was unmittelbar in dem Gesühle liegt, von dem das Handeln ausgeht und was durch die Handlungen selbst auch objectiv aus uns herausgestellt wird. Freilich können Frrungen in Anwendung dieses Maßes vorfallen, in= dem wir vergangene oder zufünstige Luft im Nach= oder Bor= gesühle nicht in ihrem richtigen Verhältnißwerthe reproduciren, oder Handlungen Anderer falsch deuten. Aber die Möglichsteit des Frrthums darf uns nicht veranlassen, das Mittel der Wahrheit selbst wegzuwersen, sondern durch immer größere Achtsamkeit es immer sichrer zu machen. Eine Elle, die durch sich selbst richtig mißt, giebt es nirgends; es nuß genügen, wenn sie scharf mißt, sofern sie scharf angelegt wird.

Und nicht blos die Vergleichung, sondern auch die Sum= mirung der verschiedenartigsten Luft ist dem Menschen eben so möglich als geläufig. Ein Tag bringt meist andere Luft und Unlust mit sich als der andere, doch wird der Mensch wohl wissen, welchen von verschiedenen Tagen er im Ganzen am glücklichsten zugebracht. Ja der Mensch hat eine sehr merk= würdige Fähigkeit, alle, auch aus einander liegende, Lust oder Unlust, die an einer Sache oder Handlung für uns oder Andre hängt, oder deren Bedingung sie zu seyn verspricht, auch im Gefühle zu fummiren, und hiedurch entsteht ihm das Gefühl des Werths der Dinge und Handlungen. Was das Ding oder fein Alehnliches geleistet hat, wird hierbei maßgebend für das, was es zu leisten verspricht. Auch in diesem Gefühle kann der Mensch irren; aber was daraus folgt, ist wiederum nicht, daß er dieß Gefühl verwerse, sondern immer feiner und richti= ger ausbilde und mit andern etwa zu Gebote stehenden Mitteln combinire.

## VIII.

Man wird sagen: das aufgestellte Princip ist ein Rechnungsprincip, dessen Anwendung unmöglich fällt, oder das beim Versuche es anzuwenden mehr Schaden als Nutzen bringen muß. Jeder andre Fall, wo es zu handeln gilt, bringt andre Bedingungen mit sich, die Bedingungen compliciren sich in der Welt ins Unendliche; wie kann man ein Princip aufstellen, welches die unmögliche Verechnung fordert oder die trügliche Verechnung fanctionirt, was in jedem einzelnen Falle aus dieser oder jener Handlung für Lust oder Unlust hervorgehen werde, um zu entscheiden, ob man so handeln solle oder nicht.

Ich frage zuvörderst dagegen, ob nicht das, was hier als unmöglich erklärt oder als trüglich verworfen wird, täglich geschieht und gut geheißen wird. Wann haben die Menschen je anders gehandelt, als in Bezug auf die vorausseslichen Folgen ihrer Handlungen und den Einfluß dieser Handlungen auf ihr Glück und Unglück, und wenn sie hierbei täglich irren, so ist immer die Antwort zu wiederholen, daß sie sich nur bestreben müssen, täglich weniger hierin zu irren, den Vorblick immer sichrer zu machen, statt ihn ganz aufzugeben, um mit blinden oder geschlossenen Augen ihres Wegs zu gehen. Unser Vorblick anweist, nichts Neues von ihm, es verlangt nur, daß er das, was er ohnehin schon thut, noch mehr thue als bisher, daß er nicht blos auf die nächsten, sondern so viel er nur immer kann, auch auf die fernsten Folgen und alles Umsich= wirken seiner Handlungen Bedacht nehme; daß er nicht blos klug, sondern daß er weise sey. Kann nun der Mensch hierbei nicht allerwegs das Beste finden, so ist er darum nicht minder anzuhalten, es allerwegs zu suchen.

Wird aber dem Princip untergeschoben, daß es den Menschen hierbei blos auf Berechnung dessen, was aus jedem Einzel= falle an Lust und Unlust hervorgehen werde, beschränke, so ist dieß eben nur eine Unterschiebung. Nicht jede Art des Vor= blicks ist eine Berechnung.

Weder soll jeder Einzelne dieß berechnen, noch soll er es für jeden einzelnen Fall berechnen, noch ist der Mensch über= haupt durch das Princip blos auf Berechnung verwiesen.

Denn es ist gewiß, daß die meisten Menschen triftige Berechnungen über die Folgen ihrer Handlungen überhaupt nicht anstellen könnten, daß keiner sie nach allen Beziehungen an= stellen kann, daß, wenn jeder für sich seine Rechnung führen wollte, jeder zu andern Resultaten kommen, mithin das Zu= sammenwirken der Menschen zu gemeinschaftlichen Zwecken aufhören würde, daß endlich über der Zeit der Berechnung die Zeit zum Handeln meist verstreichen würde.

Aber eben deßhalb, weil bei solcher Berechnung jedes einzelnen Falles durch jeden einzelnen Menschen nicht das Beste herauskommen würde, kann auch unser Princip diese Berechnung nicht verlangen, sondern muß sie geradezu verbieten oder vielmehr auf das rechte Maß beschränken; und es kann diese Beschränkungen rein aus sich selchränken; und es kann diese Beschränkungen rein aus sich selcht nur mit Bezug auf die Natur der Menschen und Dinge entwickeln. Hiernach gilt es, zu untersuchen, welche Weise, die Handlungen zu leiten, selbst am dienlichsten für das Glück der Menschheit ist; irgend

3

etwas muß sich finden lassen; und baran hat man sich zu halten.

In biefer Beziehung gehört es zu ben erften und wichtig= ften Folgerungen unfers Princips, bag ber Menfch fich in ben Hauptbeziehungen bes Lebens, ftatt nach eigner Ginzel= berechnung ber Folgen feiner handlungen, nach allgemeinen Befegen und Regeln ju richten habe, welche im Durchichnitt, im Gangen bas beste Refultat gewähren, und wovon bie moralischen Grundregeln felbft bie höchften und wichtigften find. Denn theils vereinfachen fich für allgemeine Regeln bie Ge= fichtspuncte mehr, als fur concrete Falle, es last fich alfo fur ben Durchschnitt bas Beste leichter finden, als für bas Ein= zelne; theils tonnen ju Feftstellungen für ben Durchschnitt ber Fälle lange Erfahrungen ju Sulfe genommen werden, und alle bestehenden Regeln und Gefete fußen mehr ober weniger auf folden; theils tonnen Dieje Feftstellungen und Die mit 21en= berung ber Berhältniffe nothwendig werdenden Abanderungen in bie Sande vorzugsweife Befähigter gegeben werden, und bie Natur ber Menschen und Dinge tendirt von felbit dabin, fie auch wirflich in die Sande folcher ju legen; theils liegt abgesehen von bem materiellen Ruten ber Regeln und Gefete ein großer formaler, aber für bas Glud ber Menschheit gleich wichtiger barin, baß baburch ein einträchtiges Sandeln ber= felben, ein Auftreben gemeinschaftlicher Biele, eine erleichterte und weiter greifende Berechnung ber Folgen bes Sandelns für jeden Einzelnen möglich wird, indem jeder weiß, welches Bufammenwirfen ober Gegenwirfen er von Seiten Undrer bei feinen Sandlungen vorausjegen tann; daß ferner jeder, indem er ber objectiven Gefete und Regeln fich als fubjectiver annimmt, Gewöhnungen und Uebungen erwerben fann, Die ihm Seftigfeit und Sicherheit und fomit Erfolg beim eignen Sandeln verleihen, und es zugleich um fo nutlicher in bas allgemeine Sandeln eingreifen laffen.

Wenn endlich Gefete und Regeln, wohin im weitern

Sinne auch Sitten und Gebräuche zu rechnen, eine Zeit lang unter den Menschen bestanden, gewinnen dieselben noch einen besonders wichtigen Einfluß auf ihren Lustzustand dadurch, daß sich Sinn und Anstalten derselben schon danach ein= gerichtet haben, und bei der Versatilität der Menschen können sich dieselben auf Mancherlei einrichten, ohne daß man auf dem Wege der Vernunst sagen könnte, eins sey besser, als das andere; der Bestand selbst kann beitragen, bestehende Gesehen und Regeln gut zu machen.

Die Gesetze und Regeln lassen sich dann in solche scheiden, welche alle Menschen zu allen Zeiten angehen, indem sie sich auf das Unveränderliche und Gemeinschaftliche in der mensch= lichen Grundnatur stützen, und solche, welche sich nach parti= culären Verhältnissen ändern und ändern müssen. Ersteres die göttlichen, letzteres die menschlichen Gesetze. Die Vefolgung der ersten wird die weitgreisendsten, allgemeinsten, überall gültigen Vortheile für das Menschengeschlecht haben; die Be= folgung der letztern Vortheile für die besondern Verhältnisse, aus denen sie sich entwickelt haben, und die sich hinwiederum nach ihnen fürirt haben.

In Folge diefer Betrachtung wird nun der Mensch verpflichtet, sich zunächst allgemein an die göttlichen Gesetze zu halten, demnächst insbesondre an die menschlichen, die in dem Umkreis seines Lebens und Wirkens gelten, mit welchem sein Wohl und Wehe zunächst zusammenhängt. An erstere schlechthin, sofern sie nicht durch gegenseitigen Conslict Ausnahmen von einander selbst bedingen; an letztere jedenfalls so lange, als sie nicht erweislich schlecht sind. Es ist aber aus angezeigten Gründen immer wahrscheinlicher, daß sie gut für die bestehenden Verhältnisse, als nicht gut sind, besser wenig= stens, als ein Einzelner selbst sie zu machen vermöchte, ja selbst, wenn sie erweislich schlecht wären, würden wir sie noch in den meisten Fällen besolgen dürfen und müssen, in Vetracht

35

Auf solche Weise ist also dem einzelnen Menschen schon ein großer Theil der eignen Beurtheilung des Guten und Schlimmen vorweg abgenommen, nicht gegen den Sinn unsers Princips, sondern nach reinen und flaren Folgerungen desselben, bei denen es sich auf Nichts stückt, als worauf sich alles stücken sollte, die Natur dessen, worauf es sich bezieht. Es zeigt sich, mögen wir nach Psychologie, Philosophie oder Historie die Natur des menschlichen Urtheilens, Handelns, Glücks und Unglücks betrachten, daß bei dem Handeln jedes einzelnen Menschen blos nach seinem einzelnen Urtheil das Glück der Menschheit zu furz kommen würde; daß alle bessen, die keinen, wenn alle sich nach allgemeinen Geseten richten, die alle binden; folglich verlangt auch unser Princip, daß das einzelne Urtheil dagegen wirklich zurückgestellt werde.

Ingwischen tann bierin nur eine Beschräntung, nicht eine Aufhebung ber eignen Beurtheilung liegen. Gefete muffen theils gegeben, theils abgeandert, theils ausgelegt werden, alfo haben boch bie, benen bieg obliegt, eignes Urtheil nöthig. Defters tommen Befete, gottliche mit gottlichen, menfch= liche mit menschlichen, ober beide wechselfeitig in Conflict, und ba es felbit gottliches Gefet ift, bie Staatsgefete ju befolgen, tann ein Conflict lettrer Art unter Umftanden felbit ben Character eines Conflictes erfter Art annehmen; bier bebarf es wieder bes eignen Urtheils zur Entscheidung. Alle Befete endlich, ja felbit bie fubfibiar leitenden Gitten und Gebräuche, laffen boch bem Menfchen noch Spielraum genug für das handeln frei; in gewiffer Beziehung wird fogar Diefer Spielraum burch bas Balten berfelben vergrößert; wie benn ber Umfang freier Willensbestimmungen bei bem Wilden, ber burch fo wenig Gefete gebunden ift, unendlich beschränfter ift, als bei uns, bie nach allen Seiten burch Ge= fete gebunden icheinen. Es hängt dies baran, daß von bem gesicherten Boden der Gesetzlichkleit aus jeder unbehinderter von Andern und mit weitergreifender Berechnung sein eignes Handeln entwickeln und mit dem von Andern combiniren kann. Demnach ist dem Menschen immer noch anheimgegeben, auf der Grundlage der Gesetze sein Handeln selbstiständig mit= telst eignen Urtheils auszubauen. Auch soll der Mensch, um höherer Bildung willen, indem er die Gesetze befolgt, zugleich der Gründe ihrer Besolgung so viel möglich sich bewußt werden, und selbst die göttlichen von den menschlichen Gesetzen nicht blos nach dem Namen, sondern nach dem Wessen des Duells, aus dem sie fließen, scheiden lernen.

Was nun stehen dem Menschen in dieser Beziehung für Mittel zu Gebote? Keins derer, die ihm zu Gebote stehen, kann durch unser Princip ausgeschlossen werden, vielmehr weist es ihn an, alle die ihm dienen können, wirklich so zu nutzen, daß sie zum besten Nesultat zusammenwirken. Zu diesen Mitteln gehört nun allerdings auch der berechnende Verstand; aber nicht allein; und der Mensch ist eben so fehr dahin zu erziehen und daran zu erinnern, daß er ihn brauchen lerne und brauche, als abzumahnen, daß er ihn allein brauche.

Ich zeige nun, wozu hier nicht Raum ist, auch dürfte schon die Andeutung genügen, auf welchen Grundlagen sich im Menschen neben dem urtheilenden Verstande ein urtheilendes Gesühl entwickelt; wie es in seiner Sphäre gleiche Berechtigung, aber keine größere hat, als dieser; wie jedes für sich, einseitig gebraucht, Vortheile und Nachtheile nach andern Seiten hat; wie beide überhaupt nur nach Maßgabe, als sie richtig durch Erziehung und Leben gebildet sind, auch richtig zu urtheilen vermögen; wie sich beide wechselsseitig in ihrer Vildung sördern, zu ihrer Controlirung dienen, einander ergänzen und aushelsen können und müssen; wie Niemand ganz ohne Beides, aber doch die Meisten in jedem Falle dahin gehen muß, Verstand und Gesühl zu einem einstimmigen Urtheil zu bringen, ba ein Zwiespalt derselben boch nie ein Zwiespalt in der Sache, fondern nur ein Mangel im Menschen ift.

An diese Betrachtungen knüpft sich die Lehre vom Gewissen, in welchem das urtheilende Gefühl über Gutes und Böses mit einem Triebe zum Einen und gegen das Andre und, nach der allgemeinen Beziehung von Trieb und Lust, demgemäßen Lust= und Unlustgefühlen sich verknüpft, wovon ich den Causalzusammenhang zu erörtern suche.

Auf das Gewiffen komme ich noch zurück; hier genügt es, auf das Factische desselben allgemeinen Bezug zu nehmen und es anzuerkennen.

Unfer Princip verläugnet also nicht das Gewiffen, um die ganze Beurtheilung unfers Handelns etwa dem rechnenden Verstande zuzuschieben; es fordert vielmehr das Gewiffen, weil das Urtheil ohne daffelbe blos mit einem Fuße, also lahm gehn, und somit wieder dem Besten der Menschheit nicht am Besten gedient seyn würde. Aber es kann andrerseits auch nicht Geset, noch Gewiffen, noch beides zusammen, allein als maßgebend ansehn; da es schlechte Gesege und schlechte Ges wiffen giebt; wer soll über diese urtheilen; und da Geset und Gewiffen Bieles frei lassen, wer soll dann urtheilen?

Die hier aus dem Gesichtspunct unfres Princips entwickelten Betrachtungen find felbst verstandesmäßig, wie sie es als wissenschaftliche nicht anders seyn können. Man sieht aber, wie unser Princip dem Verstande, indem er dasselbe braucht, auch felbst die Gränzen vorschreibt, in denen er es ferner zu brauchen hat, nämlich nicht weiter, als daß es zum Besten diene, d. h. als um Gesetz und Gewissen noch ihr volles Necht zu lassen. Somit entwickelt das Princip nicht blos den Stoff, sondern auch die Form seines Gebrauchs aus sich felbst. Dieß ist der Charakter eines selbstlebendigen Princips.

Alfo ber Mensch soll nicht blos rechnen wollen nach unferm Princip, aber er soll voch mit barnach rechnen, so weit er eben rechnen kann; benn bazu hat er ben Verstand. Warum sollte ich auch nicht berechnen können und berechnen dürfen, daß auf meinen starken Schultern eine Last sich leichter trägt als auf den schwächern meines schwächern Bruders und sie dann statt seiner übernehmen; daß der erste Groschen schwerer in Lust wiegt, als der fünfundzwanzigste, und darum meinen sünfundzwanzigsten lieber anderwärts zum ersten machen; daß ich durch schlechte Gewöhnungen mehr an Mitteln und Vermögen der Lust verwüste, als ich je an Lust dadurch ge= winne; daß ich, die Zeit der Jugend versäumend, weder mir noch Andern nützen werde. Alles das sind Dinge, die der Verstand im Sinne unsers Princips berechnen kann, und wo= bei er weder mit Gesets noch Gewissen in Witelfund, sommt, sondern selbst mit auf der Grundlage derselben sußen kann.

Gesetz und Gewiffen selbst aber werden sich, wo und von wem sie auch gerichtet werden mögen, doch in letzter Instanz ihrerseits nur in so weit rechtfertigen können, als sie im Sinne unsres Princips gegeben und erzogen sind. So ist das Princip in jeder Beziehung ein unbedingtes.

Das rein verstandesmäßige Gebahren mit dem Princip, was nach Vorigem im Leben nicht Statt finden darf, wird dagegen Sache der Wiffenschaft seyn. Nicht daß sie weniger als das Leben die Berechtigung von Gesetz und Gewiffen anzuerkennen hätte; aber sie wird dieselbe felbst verstandesmäßig zu begründen haben.

Die wissenschaftliche Erkenntniß des Besten in der ganzen Welt hängt aber mit der besten wissenschaftlichen Erkenntniß der ganzen Welt zusammen, welche die Natur der Menschen und Dinge bis in ihre ersten und letzten Gründe, Folgen und Verzweigungen zu umfassen hat. Und wir haben mit dem Princip keinen Zauberring erworben, der uns alle diese Erkenntnisschäße plötlich schenkte, sondern nur Compas und Steuer für eine mühevolle Fahrt durch die Natur selbst. Nur dadurch mindert es die Mühe, daß es ihr die rechte und erfolgreiche Nichtung anweist; es mehrt sie aber dadurch, daß es uns nun auch in diese Richtung hinaustreibt. Aber ein Princip, was sich mühelos ausbeuten ließe, würde auch die Mühe nicht lohnen.

Die Zeiten sind nicht mehr, wo der Gesang des Dichters die Steine bewegte zum Baue; der Mensch muß sie mühsam dazu herbeitragen; die Lücken sind erst größer als die Mauern; je größer der Bau, so später sein Ende; und so wird auch das Wissen vom Besten aller Zeiten und Weiten schwer und langsam wachsen durch Vieler mühseliges Wirken, und erst mit dem Ende der Tage geendet seyn; aber was darin ein= mal auf die Natur gegründet steht, wird sest und immer ste= hen; indes die Worte, welche die Steine bewegen wollten, sich verwandeln in Schlösser der Luft, und ein Phantom nach dem andern in der schnell erreichten Höhe vergeht.

Das Gravitationsgesetz regiert den ganzen Himmel; wir wissen gewiß, es ist der Fall; alle Gesetze der himmlischen Bewegungen ordnen sich ihm unter; alle Rechnungen, die Richtiges wollen, können nur aus seinem Gesichtspuncte ge= führt werden; wir verdanken ihm erst die wahre Klarheit über die Verhältnisse des Himmels. Aber wer noch nichts als dieß Gesetz hat, hat noch nichts; seine Amwendung für die Lehre fordert alle Kräfte der Rechnung heraus und übersteigt sie oft; selbst die Anziehung dreier Himmelskörper vermögen wir nicht vollständig darnach zu berechnen; und oft müssen wir, um nur Annäherungen zu gewinnen, das, was selbst zu berechnen wäre, zum Theil schon als berechnet voraussses, der Zu= funst anheimstellend, die reinen und vollständigen Lösungen zu bringen.

So regiert unfer Gesetz gewiß alles Moralische, alles Praktische überhaupt; alle Einzelgesetze des Praktischen ord= nen sich ihm unter; alle Rechnungen, die Richtiges wollen, können nur aus seinem Gesichtspuncte gesührt werden; es vermag allein Klarheit über die Welt des Handelns zu ver= breiten; aber, wer noch nichts als dieß Gesetz hat, hat noch Nichts; seine Anwendung für die Lehre fordert alle Kräfte des Berstandes heraus und übersteigt sie oft; felbst die mora= lischen und rechtlichen Berhältnisse blos zwischen drei Men= schen vermöchten wir nicht vollständig darnach zu entwickeln; und es bleibt der Wissenschaft nichts übrig, als Vieles in der Welt, was an sich berechnungssähig wäre, bis auf Weiteres als gegeben in die Nechnung einzussühren, mit der Hoffnung, daß sie es dereinst sich noch selbst werde geben können. Ihre Nechtfertigung aber, daß sie dieß thut, kann sie im Prin= cip selbst sinden, dem gemäß es ist, ein Gegebenes so lange für das Beste zu halten, bis ein Bessers sich geben läst.

So wird freilich die Wiffenschaft, die sich auf unser Prin= cip stützt, des jedesmaligen Standpuncts der Unvollfommen= heit, den sie mit jedem menschlichen Wissen theilt, auch zu jeder Zeit sich klar bewußt werden müssen. Der Dünkel der sogenannten absoluten Standpuncte wird ihr fremd bleiben. Aber daß die Lücken und Schwierigkeiten des Wissens in ihr immer eben so klar daliegen, als der Zusammenhang des Er= worbenen und als das ferne Ziel der ganzen Richtung, wird ihr auch den fernern Fortschritt immer sichern.

IX.

Kant nennt es einen Fehler aller Principe der Luft, daß sie die Moral zu etwas Empirischem machen; denn was Luft und Unlust gebe, könne nur aus Erfahrungen erkannt werden.

Ich finde meinerseits einen Vorzug aller Lustprincipe da= rin, daß sie ihrer Natur nach nicht nur alle Erfahrungen im Leben für die Lehre und folgweis wieder für das Leben nutzbar zu machen gestatten, sondern daß sie sogar nöthigen, auf die empirische Natur der Menschen und Dinge einzugehen. Wie soll denn die Lehre vom Handeln, das sich im Empirischen zu bewegen hat, selbst unabhängig vom Empirischen seyn? Es schere mir das wie eine Physik, die von der empirischen Natur des Körpers und der Bewegung abstrahiren oder diese im Ropfe construiren wollte, was man freilich versucht hat, aber mit welchem Erfolge?

Wirklich hat auch der Versuch, die Moral als Wiffenschaft über dem Empirischen des Lebens schwebend zu erhalten, damit sie sich die Füße nicht darin beschmuze, immer den Erfolg gehabt, daß sich das Empirische des Lebens nun auch nicht um die Wiffenschaft der Moral gefümmert hat, beide ne= ben einander hergegangen sind, oder daß man das Empirische noch nachträglich mit schlechter Verknüpfung an das Princi= pielle hat anhängen müssen. Ein Princip, was brauchbar seyn soll sür das empirische Leben, kann sich lebendig und lebendig machend auch nur am Empirischen selbst entsalten; und je nothwendiger es desselben zu seiner eignen Entsaltung bedarf, desto mehr wird dieß ein Beweis seyn, daß es dessen Seele ist.

Dieß hindert nicht, sondern führt vielmehr darauf, aus der empirisch erfannten Natur der Menschen und Dinge, wozu auch das Innerste gehört, was wir besitzen, aus den erfah= rungsmäßigen Beziehungen der Lust und Unlust zu Allem, was in und außer uns ist, ja der Lust und Unlust zu einander selbst, mit Hülfe der Vernunst etwas Höheres abzuleiten, als alles einzelne Material ist, was zur Ableitung gedient hat, etwas Durchgreisendes und Allgemeines, was eben darum, weil es alles Empirische unter sich faßt, geistig durchsetzt und verfnüpft, hoch über ihm selbst steht.

# X.

Die vorigen Einwürfe waren formaler Art; es wird auch nicht an materialen fehlen.

Das Princip läßt zunächst blos auf die Größe, nicht auf die Art der Lust achten. So viel Lust wie möglich foll in die Welt gebracht werden, gleich viel welcherlei.

Wie nun, wird man fragen, ift nicht geiftige Luft an fich,

abgesehen von ihrer Quantität, mehr werth, als sinnliche Luft, ihr schlechthin vorzuziehen? Die Luft am Schönen, Wahren, an einer nützlichen Thätigkeit, nun gar die Lust des Gewissens, nicht mehr werth, als die noch so große Lust an einer gut be= setten Takel, an einem warmen Bette u. dgl. Wo gibt es so intensive Luft als manche finnliche; soll sie deshalb den Vor= zug vor der geistigen verdienen?

Gewiß nicht, sofern man bei den angeführten Beispielen stehen bleidt. Aber man kann ihnen andre gegenüberstellen. Ift nicht die Lust an guter Nahrung und Kleidung, am Glase Wein und der behaglichen Nuhe nach der Arbeit, wodurch unstre Rüstigkeit zur Arbeit selbst wieder erneut und erfrischt wird, mehr werth, als die Lust an einem schlechten Nomane, als die Lust des Geizigen am Gelde, des Spielers am Spiele, des Boshasten am Verdrusse Anderer u. s. f., und doch ist Ersteres sinnliche, Letteres geistige Lust. Allso kann geistige Lust nach Umständen mehr oder weniger werth seyn, als sinn= liche; die Qualität sinnlich, geistig, entscheidet nicht, es kommt immer darauf an, ob es gute oder böse, edle oder ge= meine, nützliche oder schädliche, nicht od es geistige oder sinn= liche Lust ist.

Gewöhnlich aber, wenn man geiftige Luft ber finnlichen gegenüberstellt, hat man stillschweigend eben nur eble oder gute geistige Luft gemeiner oder schlechter finnlicher gegenüber im Auge; und dann versteht es sich freilich von selbst auch im Sinne unsres Princips, daß erstere höher zu schätzen; denn edle oder gute geistige Luft wird eben nur dadurch edel oder gut, daß ihr Luftwerth nicht blos am Augenblicke hängt, son= dern daß sie auch Quell überwiegender Luft ist oder mit sol= chem zusammenhängt. Dieß gilt von aller obgenannten Luft am ächten Schönen und Wahren, an nützlichen Thätigkeiten, vor Allem von der Luft des guten Gewissens, als wirksamstem Motiv zu fernerm Guthandeln. Aus solchen Arten von Luft oder dem, woran sie gesnüpft sind, können sich ganze Folgerei= hen von Lustwirfungen für die Menschheit entwickeln; und hiergegen kann eine einzelne sinnliche Lust freilich nicht Stich halten, wenn sie Nichts oder nur Lustverderb für die Folge nachläßt. Aber so wie sie ist, hat doch die sinnliche Lust so gut Werth, als die geistige, und es wäre sonderbar, wenn man einen Regenten lobte, weil er auch mit für das materielle Wohl seiner Unterthanen sorgte, und doch diesem selbst keinen Werth beilegte.

lleberhaupt handelt es fich, wenn von bem Größtmögli= chen ber Luft im Gangen bie Rebe ift, eigentlich gar nicht um einen Conflict zwischen finnlicher und geiftiger Luft, fondern allgemein fann man fagen, bag bas Größtmögliche gewonnen wird, wenn man weber nach ber einen noch ber andern aus= fchließlich trachtet, vielmehr bie eine burch bie andere ju ftugen und zu fördern fucht, fo bag bas Maximum im Gangen allge= mein gesprochen auch bas Maximum jeder Urt insbesondre mit fich bringt. Die finnliche Luft hat ber geiftigen ben Leib ju geben, burch ben fie mit ber Erbe und ihren Rahrungsquel= len in Beziehung bleibe; Die geiftige Luft ber finnlichen Die Seele, burch bie fie mit bem höhern Lichte in Beziehung trete. Das höchfte Standbild fordert auch die höchfte und bie breitefte Bafis. Goll nun bas göttliche Bild ber geiftigen Luft bis in ben Simmel reichen, fo muß die Unterlage ber finn= lichen Luft bie gange Erde beden.

# XI.

Man wird fagen: unfer Princip sey mangelhaft, sofern es nur auf größtmögliche Lust in der Menschheit schlechthin ziele, ohne sich um deren Vertheilung zu fümmern. Es könne doch nicht gleichgültig seyn, ob alle Lust sich blos auf Einen häufe und die Andern leer ausgehn, oder ob Alle, wenn auch im Ganzen etwas weniger, davon haben. Letteres sey nach gesundem Gesühle vorzuziehen, aber nach unserm Princip nachzuseten. Unser Princip scheide ferner nicht zwischen ber Luft des Guten und Bösen. Mehr Lust des Bösen gelte ihm besser als weniger Lust des Guten; das gesunde Gefühl ver= lange das Umgekehrte. Die Strafe des Bösen müsse ganz wegfallen, denn wie könne es im Sinne unsres Princips seyn, die Unlust, die der Böse in die Welt gebracht, absichtlich noch zu mehren dadurch, daß man ihm selbst neue Unlust durch die Strafe zufüge. So werde alles Gefühl der Gerechtigkeit verlet und diese selbst unmöglich gemacht.

Doch gilt es wieder nur, unferm Princip die Betrach= tung der Natur der Menschen und Dinge zum Boden zu geben, so entwickelt sich aus seinem einfachen Kerne von selbst Alles, was der Mensch von jeher als Recht verlangt hat, nicht nur die Bertheilung der Lust unter den Menschen überhaupt, son= dern auch die gerechteste Bertheilung derselben.

Ein Mittel der Luft, über einen gewissen Grad auf einen Menschen gehäuft, erzeugt nie so viel Luft, als auf mehrere vertheilt; also muß es im Sinne unsres Princips, allgemein gesprochen, so lange getheilt werden, bis die zu große Zer= splitterung und Verbreitung desselben über unangemessene Orte mehr Nachtheil als Nutzen bringen würde. In dem Wirken für die Luft Andrer, der Mittheilung unsrer Güter an Andre und Stillung ihrer Leiden, dem gesellschaftlichen Genusse ver Luft, liegen die reichhaltigsten Quellen geistiger Lust. Alle mächtigen Lustquellen der Welt können überhaupt nur dadurch entstehen und bestehen, daß Viele zugleich daran arbeiten und dann auch gemeinschaftlich daraus schöpfen.

Indem unfer Maximumprincip die größtmögliche Luft unter den Menschen verlangt, verlangt es also auch von selbst deren Vertheilung unter die Menschen. Man kann sagen : die Luft mehrt sich, die Unlust mindert sich von selbst bis zu gewissen Gränzen mit deren Vertheilung. Der Dichter hat es kurz und schön mit den Worten ausgesprochen : getheilte Freud' ist doppelt Freude, getheilter Schmerz ist halber Schmerz. Nicht jede Vertheilungsweise aber ist gleichgültig, und nun bestimmt unser Princip auch die richtige Art der Verthei= lung. Allgemein gesprochen kann man in der richtigen Art der Vertheilung felbst einen Lustquell, in der unrichtigen einen Un= lustquell sehen. Sofern also unser Princip das Maximum der Lust verlangt, bestimmt es hiermit zugleich als die richtigste Vertheilung eben die, welche die Vedingung dieses Maxi= mum ist.

3ch erläutere bieg burch ein mathematisches Unalogon : bas Broduct aus ben Theilen, in Die fich eine Babl zerlegen läßt, ift abhängig von ber Urt ihrer Theilung, eine Function bavon, wie man fich ausbrückt. Das größtmögliche Broduct gehört immer einer einzigen bestimmten Theilungsweife ju. Theile ich 3. B. 12 in 1 und 11, fo ift bas Product beider Theile 11; bei Theilung in 2 und 10 ift es größer, nämlich 20; bei Theilung in 3 und 9 abermals größer, nämlich 27, u. f. f. Die vortheilhafteste Theilung ift in gleiche Theile, nämlich in 6 und 6, dieß gibt bas Maximumproduct 36. Gälte es eine Theilung nicht in zwei, fondern in drei Theile, fo mürden ebenfalls die brei gleichen Theile 4, 4, 4 bas Maximumproduct geben, nämlich 64. Und fo ift überhaupt. bei jeder Größe der Bahl und Bahl ber Theile, Die man mahlen mag, bie gleiche Theilung bie günftigfte zur Erlangung bes höchften Products, die ungleiche boch um jo gunftiger, je mehr fie fich ber gleichen nähert.

In ähnlicher Weise nun ist auch die Größe der Luft in der Menschheit im Ganzen eine Function der Art, wie sie sich unter deren einzelne Mitglieder vertheilt, und zwar in solcher Weise, daß, Alles an diesen Mitgliedern gleich gesetzt, das Maximum der Lust bei der gleichen Vertheilung unter ihnen zu erwarten wäre. Nun ist aber nicht Alles gleich unter ihnen, und hieran knüpft sich die Zweckmäßigkeit und Gerechtigkeit der Vertheilung im Besondern. Anlagen, Charakter, Bildung, Verdienst, ererbte oder erworbene Stellung der Menschen ma= chen, daß es beffer ift, auf den Einen mehr Luft oder Luftmittel als auf den Andern zu häufen oder gehäuft zu laffen.

Die Natur dieser Umstände ist dann wieder nach ihren allgemeinen und besondern Beziehungen in Betracht zu neh= men, und hiernach allgemeine und besondre Regeln festzustel= len. So läßt sich zeigen, wie Eigenthums= und Erbrecht nicht gegen den Sinn, sondern im Sinne des Princips sind; und wären sie es nicht, so verdienten sie auch nicht zu bestehen. Ich gehe aber auf das Nähere hiervon jest nicht ein.

In ber Ausführung Diefes Gegenstandes erledigt fich nun auch ber Einwand, bag burch unfer Princip bie Luft bes Guten ber bes Schlechten gleichgestellt und hiermit Die Strafe bes Lettern aufgehoben werbe. Umgefehrt wird vielmehr durch Dieg Princip Die Unluft ober Strafe Des Echlechten ber Luft, bem Lohne bes Guten gleichgestellt. Der Boje hat, fofern er eben boje ift, Luft an bem was Unluft, ber Gute, fofern er gut ift, Luft an bem, was Luft ins Ganze bringt, und hierdurch wird auch Beider Trieb zum Sandeln bestimmt. Allo ift Die Luft bes Erften felbft als Unluftquell, Die bes Letten als Luftquell für bas Gange ju betrachten. Dies heißt im Ginne unfres Princips nicht gleichwerthig fenn. Wollte man bem Erften für fein Uebelthun felbit noch etwa Luft, Lohn zufügen, fo würde man feine boje neigung, Diefen Unluftquell nur verftarten, bahingegen verftärft man durch ben Lohn bes Guten einen Luftquell. Aber burch Entgegensesung größerer Unluft fann auch jener Unluftquell gezwungen und endlich gar genöthigt werden, als Luftquell zu fließen. Go fommt bie Strafe in Die Welt. Wird ber Boje nicht gestraft, fo fahrt er fort, Unheil in bie Welt ju bringen, Andre thun es ihm nach ; es wird zwar augenblids burch feine Schonung Unluft erfpart, aber ber Quell ber Unluft machft immer mehr und breitet fich immer mehr aus. Strafe, gottliche wie menschliche, ift bas Mittel, je nachdem fie angewandt wird, ben Menschen theils an ferne= rem Unheil au hindern, theils au beffern, theils Undere fich ein Beispiel nehmen zu lassen ; am besten die Strafe, welche alle diese Vortheile zum größtmöglichen zu vereinigen weiß. Was sie für den Augenblick von einzelner Unlust in die Welt bringt, muß sie dadurch überdieten, daß sie noch mehr Unheil für die Folge im Ganzen verhütet. Diesen Gesichtspunct verlassend oder überschreitend wird sie hart, grausam, ungerecht, schäd= lich. Unser Princip verlangt also nicht nur die Strafe des Bösen, sondern entwickelt auch aus der Natur des Menschen wieder die Gesichtspuncte dasür, und zwar alle, die man von jeher praktisch und triftig vereinigen zu können. Zu welchen Worten und schwer verständlichen Deductionen hat man hier= bei seine Jussucht genommen; hier fällt die Strafe direct und einfach aus dem allgemeinsten Princip und den plansten That= sachen der menschlichen Natur heraus.

Wie unser Princip die Luft unter die Menschen theilt, theilt es dann auch ferner dieselbe unter die Zeit. Alle Lust auf einmal genießen wollen, zerstört das innere und äußere Vermögen der Lust; immer die Lust verschieben und für fünstige Lust sparen, läßt beides ungenutzt verderben und verkümmern. Ein Wechsel zwischen Genießen der Lust und Schaffen für die Lust; ein Nuten der innern und äußern Lustmittel, mit solcher Schonung, daß stets ein sich mehrender Fonds für die Zusunst erhalten wird; ein Ergreisen der Lust im günstigsten Momente; eine Uebernahme selbst von Unlust, um Gewinns der Zusunst willen, sind nahe liegende Forderungen des Princips. Alles Maß, alle Vorsicht, aller Fleiß ist eben so dadurch geboten, als jede Lust des Augenblicks erlaubt, die der Zusunst nicht mehr kostet, als sie der Gegenwart einbringt. 49

## XII.

Man wird sagen, unser Princip schließe den verderblichen und verwerflichen Satz ein, daß ein guter Zweck böse Mittel heilige. Bringe nur der Erfolg einer Handlung überwiegende Luft oder Nutzen, der sich ja nach unstrer Ansicht in letzter In= stanz immer in Lustkfolgen auflöst, so könne man die schlechtesten Handlungen begehen, z. B. einem Neichen Brod stehlen, um einen hungrigen Armen damit zu sättigen; der Neiche spüre es nicht, bei dem Armen werde viel Leid dadurch gestillt oder abgewehrt. Es habe aber dieser Grundsatz in den Händen der Jesuiten und anderwärts Unheil genug in die Welt gebracht; ein Princip sey nicht zu rechtstertigen, was ihn fanctionire.

Nun aber, wenn es wahr ift, daß durch Anwendung diefes Grundsates Unheil genug in die Welt gefommen, so fann er ja eben deshalb keine Folgerung unsers Princips seyn, sondern nur das Gegentheil, und man kann das Princip natürlich nicht durch falsche Folgerungen desselben widerlegen. Unser Princip läßt ja seiner Natur nach nichts zu, was das Slück der Welt im Ganzen mehr benachtheiligt, als fördert. Brächte aber jener Grundsatz nicht wirklich mehr Unheil als Heil in die Welt, und alles Unheil wird suletzt in Unluß lösen, so würde ihn auch Niemand je getadelt haben.

Folgendes ift zu erwägen: die Anwendung schlechter Mittel zu guten Zwecken kommt näher angeschen im Allge= meinen darauf zurück, daß wir dabei zwar etwas Einzelnes, und wäre es auch selbst weitgreifendes, Gute zu erreichen suchen, aber durch Verlezung göttlicher Gebote die allgemeinsten und sichersten Grundlagen des Guten selbst und somit die festesten Stützen des Lustzustandes der Menschheit erschüttern, Confequenzen im Ganzen herbeisühren, die mehr schaden, als im Einzelnen damit gewonnen werden kann. Freilich ift im Einzelnen nicht wohl zu berechnen, was für Vortheil aus Befolgung der göttlichen Gesethe in jedem besondern Falle er= wächst, aber eben deßhalb müssen wir ihn im Ganzen be= rechnen oder schätten, und dann das Einzelne diesem Ganzen schlechthin unterordnen; so ist es sowohl logisch als praktisch.

Man entgegnet wohl: in gewissen Fällen trete doch der Vortheil der Anwendung eines bösen Mittels deutlich und ent= schieden hervor, greife gar mit Nutzen ins Ganze, während der Nachtheil, den die Verletzung einer allgemeinen Regel oder guten Gewöhnung ins Ganze bringe, oft eben so entschieden dagegen verschwinde. Für solche Fälle müßte denn doch unser Princip den bösen Grundsatz billigen.

Hierauf ift zu antworten, daß wir nur zu sehr geneigt find, das, was wir das im Ganzen Verschwindende und Verschwimmende nennen, zu klein anzuschlagen gegen das, was sich in einzelnen faßbaren Erfolgen der oberflächlichen Betrachtung deutlich herausstellt, während doch der ganze Halt und Vortheil der Gesetze und Regeln an jenem Verschwimmenden hängt. Und hierdurch versehlen wir eben so oft die größere allgemeinere Lust um der kleinern einzelnen willen, verderben die Quellen derselben. Der Sinn unsers Princips verbietet aber geradezu, das Einzelne unabhängig vom Ganzen ins Auge zu saffen.

• Birklich aber können unter Umständen aus Befolgung jedes göttlichen wie menschlichen Gesetzes so tief und weit in das Ganze greifende Nachtheile entstehen, daß der allgemeine Vortheil ihrer Befolgung dagegen zurücktritt. Aber eben darum gibt es auch kein göttliches noch menschliches Gesetz, außer dem obersten Grundsatz selbst oder solchen Sätzen, die nur als andrer Ausdruck dafür gelten können, dessen, die nur als unter Umständen seine Ausnahme erlitte, oder wo nicht ein oft schwer mit allen Kräften des Verstandes und Ge= wissens zu entscheidender Conflict eintreten könnte. Man wird überhaupt finden, daß alle oder die meisten materialen Einwände gegen unser Princip sich bei näherer Be= trachtung darauf reduciren, daß irgendwelche üble Folgerungen daraus für die Menschheit hervorgehen. Aber mit jedem sol= chen Einwande wird man im Grunde weiter nichts beweisen, als dieß zweies: erstens, daß man eine falsche Folgerung aus unserm Princip abgeleitet hat, zweitens, daß man indirect die Richtigkeit des Princips doch selbst anerkennt, indem man die Güte des Princips nach dem Glück oder Unglück beurtheilt, das daraus für die Menschheit hervorgeht. Es sey denn, daß man irgendwie auf üble Folgen käme, die sich nicht auf Abbruch des menschlichen Glücks reduciren ließen.

#### XIII.

3ch tomme jest auf bas Gewiffen gurud.

Das Gewissen charakterisirt sich durch ein Vorgefühl fowohl als Nachgefühl von Lust, was sich an gute Hand= lungen, von Unlust, was sich an böse knüpft; einen dem= gemäßen Trieb, der, wenn nicht immer überwiegend, doch immer vorhanden ist; einen Tact endlich in Beurtheilung deffen, was gut und böse ist, der in Zusammenhang mit jenen Gefühlen steht. An den unterscheidenden Charakter derselben knüpft sich nämlich die Unterscheidung des Guten und Bösen selbst.

Gewöhnlich bezeichnet man das Gewiffen nach allen feinen Momenten als etwas schlechthin Angebornes. Nun ist zuzugeben, daß dem Menschen die Lust an manchem einfachen Guten, woraus vieles Andre fließt, und ein demgemäßer Trieb wirklich angeboren sey. Die Mitlust an der Lust Anderer; die Lust daran, denen Gutes zu thun, die uns Gutes gethan haben; die Lust an der Einstimmung der Vorstellungen, als erste Grundlage der Wahrheitsliebe; die Lust der Mutter an der Pflege ihrer Kinder; und die Unlust an dem Gegentheil oder

4'

51

Unterlaffen von allem diefen, find gewiß nicht erft durch Erfahrung und Erziehung erworben und eingepflanzt. nur wird alles dieß compensirt durch eine eben fo angeborne Sucht, unfer Wohl boch bem von Andern vorzuziehen; Die Luft, bem Bojes zuzufügen, ber uns Bojes gethan; bie Luft, unfrer Bhantafte freien Lauf ju laffen und uns burch Un= wahrheit vor Strafe ju fchuten; Die Luft ber Mutter, ihr Rind zu verziehen und ihr Stieffind um feinetwillen gurudgu= fegen. So giebt es im Angebornen fo viel Bofes als Gutes. Auch fann bas Angeborene, wie alles Inftinctartige beim Menfchen, höchftens genügen, benfelben innerhalb ber einfachften Berhältniffe zu leiten. Aus Diefem Ungeborenen erflärt man alfo bas Gemiffen nicht, mas ben gebildetiten Menfchen in ben verwickeltften Lebensverhältniffen immer ficher und immer nur zum Guten leiten foll und wirflich bieß um fo mehr leiftet, je mehr er fich in rechter Richtung über bas blos 21n= geborene erhoben hat.

In ber That feben wir auch bas gang unerzogene Rind noch ohne bas, was man Abmahnung, Scrupel ober Biffe bes Gemiffens nennen möchte, ein andres Rind ichlagen, ihm fein Spielzeug wegnehmen, ungehorfam fenn, felbit lugen. Will man fagen : das Gewiffen fey ba, es ichlafe nur noch, ober fen noch unaufgeschloffen; fo fteht ber Ausbrud frei, und mag auch, recht verstanden, die Gache treffen; nur daß er in ber That mehr geeignet ift, Dieg Berftandniß ju verhüten als ju bewirken. 20as uns leiten foll und leiten fann, ift eben nur bas mache und aufgeschloffene Gemiffen; bag es mog= licherweise bei jedem Menschen erwachen und fich erschließen fann, wird nicht geläugnet; wohl aber, daß es immer erwacht und fich aufschließt. 200 nun bieg nicht ber Fall ift, fehlt bem Menschen bas, was ihn leiten foll und leiten fann; und es ift nutlos, ihn darauf fo ju verweisen, als wenn er es boch hätte. Wir haben bann ben Sall einer unentwickelten Anlage; mit der Anlage allein aber hat Mozart nicht com=

ponirt, noch Raphael gemalt. Jener hätte blind in die Taften gegriffen, diefer wüft mit dem Pinfel über die Leinwand gefahren, wenn man fie fammt ihrer Anlage fich felbst überlaffen hätte; und so wird der Mensch mit aller-Anlage zum besten Gewiffen blind und wüst handeln, wenn nicht diese Anlage zu dem entwickelt wird, was dem Menschen das Gewiffen seyn soll.

In der That nicht das Gewiffen, nur die Anlage zum Gewiffen ist dem Menschen fertig mitgegeben, eben so und nicht mehr, als ihm Vernunst und Schönheitsssinn fertig mitgegeben sind; es bedarf für alles Dreies noch der sorgfältigsten Erziehung und Führung durch Aleltern, Lehrer und das Leben, bevor sie den Menschen wieder führen können; und eine verkehrte Erziehung kann eins wie das andre dahin verkehren, daß sie ihn verkehrt statt recht führen. Der Wilde hat an den scheußlichsten Fragen seiner Gögenbilder Gefallen, er glaubt das Unsinnigste von menschlichen und göttlichen Dingen, und so vollführt er auch Menschenopfer und frißt Menschen und quält seine Feinde auf das Grausamste, ohne daß das Gewissen auch nur im Min= vesten zucht während der Zuchungen seiner Mitbrüder.

Es handelt sich also nicht darum, das Gewissen müßig hinzunehmen, und zu erwarten, daß es von selber erwache und sich aufschließe, noch handelt es sich darum, eine einfache Handthierung am Gewissen vorzunehmen, die man mit dem Wecken und Aufschließen vergleichen könnte; sondern so richtig und fein und sicher ins Einzelne das Gewissen selbst den Menschen soll leiten können, so richtig und fein und sorgfältig ins Einzelne muß es selbst erst ausgebildet worden seyn. Und nun entsteht die Frage, auf welchen Grundlagen diese Aus= bildung fußt.

Dieß ist ein psychologischer Gegenstand, ben es beffer ist an allgemeinen Erfahrungen, als an allgemeinen Behauptungen zu entwickeln.

Schickt einen Knaben bas erstemal an einen Drt, von bem er noch nichts weiß; er wird mit Gleichgültigkeit, und,

bünft ihm ber Deg läftig, mit Unluft babin geben. nun aber gehe es ihm wohl an Diefem Orte, er finde freundliche Gefichter, Gespielen, was ihn fatt und froh macht, wohl gar etwas Schöneres, als er bisher gefannt und gebacht hat, bort; fo wird fich ein nachgefühl der Luft, die er bort genoffen, an Die Erinnerung Diefes Ortes fnupfen, und ein Borgefühl ber= felben, wenn es gilt, wieder hinzugeben; er wird fich fehnen nach Diefem Drte; ber Gang felbft babin wird ihm Luft machen ; er wird fogar einen langen und fchweren 2Beg babin nicht mehr icheuen; er wird alle fleinern und naber lie= genden Bergnügungen barum opfern. Derfelbe Rnabe fen an einem andern Orte geschlagen, gescholten, verächtlich behandelt worden, man habe ihn barben laffen; fo wird ein Gefühl von Misbehagen fich fcon an ben Gebanten biefes Ortes für ihn fnüpfen ; er wird lieber Alles thun und leiden, als wieder babin geben. Je öfter und ausschließlicher fich ähnliche Er= fahrungen an biefelben Orte fnupfen, besto mehr werden fich Dieje Gefühle und bie bamit zufammenhängenden Triebe befestigen. Jener Drt wird ihm zulett fein irdifcher Simmel, Diefer feine Solle bunten ; ja er wird zulest Alles barauf an= fehn, ob es ihn näher ba = ober borthin führe. Dber fest, es widerfahre ihm auch an andern Orten Gutes und Bofes, aber immer nach Maßgabe, als fie jenen Orten ähnlich find, fo wird fich allmälig ber ficherfte Tact in ihm entwideln, es jedem Orte gleich anzusehen, ob er ju ben für ihn guten ober bofen Orten ju rechnen fey; und wenn an ben guten Orten immer eine Linde, und an ben bofen immer eine Sanne ftande, fo murbe ihn zulett ein freudiges Gefühl beim blogen Unblid ber Linde, und ein Graufen bei bem ber Sanne ergreifen, felbst ohne baß er fich bewußt wurde, warum. 3ft nicht alles bieg psychologisch richtig?

Was directe Erfahrungen bewirken, werden auch mehr oder weniger schon Belehrungen, Erzählungen, Versprechungen und Drohungen bei dem Knaben zu bewirken im Stande seyn, fofern fie auf Erfahrungen von ihm Bezug nehmen, und fich Glauben bei ihm verschaffen tonnen. Er wird fich von vorn herein fcheuen, an ben Ort ju gehn, von bem man ihm Uebles broht, Uebles, beffen Bedeutung er ichon anders ber hat fennen lernen; ja er wird ihn wiederum guletet wie die Solle icheuen, wenn man ihm benfelben immer und immer wieder als eine Solle ausmalt; er wird fich umgefehrt nach einem Orte wie nach einem Simmel fehnen, ben man ihm immer und immer wie= ber als einen Simmel ichildert, um fo mehr, wenn überall Die= felben Schilderungen, Ergählungen ihm begegnen. 2Bas alle mit Graufen nennen, wird anfangen, auch ihn mit einem übermäch= tigen Graufen zu erfüllen; was Alle herrlicher als Alles ichildern, ihm auch herrlicher als Alles dünken. Denn fo ift allgemein Die Seele bes Menichen beschaffen, daß bie Luft ober Unluft, Die burch Erfahrungen ober geglaubte Belehrungen mit einer Gache ober handlung für ihn in wiederfehrenden Bezug tritt, fich als nachgefühl ober Borgefühl an bie Borftellung Diefer Sache ober handlung festheftet, und bemgemäß ben Trieb babin ober bagegen bestimmt. Und nach Maßgabe, als er bieß ober jenes öfter als luft = ober unluftbringend erfennen lernt, erwirbt er zugleich einen immer fichrern und richtigern Tact, zu beurtheilen, ob etwas im Ginne Diefes Luft = ober Unluftbringenden fen.

Hier haben wir die psychologische Grundlage, von der aus sich das Gewiffen nach allen seinen Momenten im Menschen entwickelt.

Es liegt in der Natur der göttlichen und aller guten Ge= bote, daß aus der Befolgung derselben überwiegender Lust= gewinn nach allgemeinen Beziehungen für die Menschheit er= wachse. Die Erfahrung bewährt diesen Erfolg im Großen; und so kann man allgemein übersehen, wie in der Menschheit sich ein Gefühl vom Werth dieser Befolgung und dem Unheil, was an deren Nichtbefolgung hängt, mit demgemäßem Triebe entwickeln muß, zugleich ein Tact in Beurtheilung defsen, was im Sinne dieser Gebote ist. Dieß ist die langsam gehende,

boch im allgemeinen Wefen ber menschlichen Seele und bes Guten nothwendig und barum ficher begründete Erziehung bes Gemiffens im Großen durch Gott. Dun aber liegen bie überwiegenden Luftfolgen bes Guten und Unluftfolgen bes Bofen nicht fo unmittelbar allerwegs auf ber Sand, bag bas Rind und ber rohfte Wilde fie gleich faffen und mit ihren Ur= fachen in Beziehung fegen tonnte; aber, was bie Beltordnung ober ber in ihr waltende Geift des Guten die Menschheit all= mälig gelehrt hat, bas pflanzt nun bie Erziehung bes Menfchen burch ben Menfchen ichneller fort. Go entwidelt fich ber Tact jedes Einzelnen in Unterscheidung bes Guten und Böfen viel weniger burch eigne Directe Erfahrung, als baburch, bag er Alles allerweges unter ben Menschen aus bem Gefichtspuncte, ob es aut ober boje fen, betrachten fieht und von allen Seiten felbit zu biefer Betrachtung angeleitet wird. In Uthen wußte einft ber Geringfte zu beurtheilen, ob eine Statue, ein Bers in ber Tragobie fcon und ziemlich fen, weil Alles allerweges aus bem Gesichtspuncte bes Schönen und Ziemlichen be= trachtet, jeder nur geachtet wurde nach Maßgabe, als ihm felbft biefe Betrachtung geläufig mar. 20as nun in Athen in einer besondern Zeit in Betreff bes Schönen ftattfand, bas hat von jeher überall ju allen Zeiten in Betreff bes Guten und Bofen, wenigstens feiner hauptrichtungen, ftattgefunden. Bon Anfang an hat Gott die Menschheit in Diefer Richtung erzogen, und fährt noch ferner bamit fort; nun pflangen bie Menfchen Diefe Erziehung felbft unter einander fort; und Diefe Fortpflanzung gehört im weitern Sinne zu Gottes Erziehung felbft mit.

Die Entwicklung des Luft = und Unluftgefühls geht hiermit parallel. Indem die Menschen Gutes und Böses unterscheiden lehren, knüpfen sie auch allerweges an Ersteres Verheißung, Lob, Lohn, Ehre, freundliches und hülfreiches Entgegen= kommen; an Letteres Drohung, Tadel, Strafe, Unehre, strenges Entgegentreten; und zwar nicht nur Verheißung

und Drohung für Zeitliches, fondern auch Ewiges. Immer und immer wieder fehrt Dieje Affociation bes überwiegend bes endlich burchschlagend Luftvollen mit bem Guten, bes Unluftvollen mit bem Böfen wieder; fie verfolgt uns aller= weges, Reiner fann ihr entrinnen. Die Ruthe und bas Buder= brod in ben Sanden der Aleltern, die Freundlichfeit und ber Born auf ihrem Gesichte wirfen von fruh an auf bas Rind in Diefem Sinne, und noch ift es nicht mit einem Fuße ins Leben getreten, fo wird es ichon in bemfelben Sinne auf Simmel und Solle als Endziel bes Guten und Bofen, als auf etwas über alle Maßen Serrliches und Schredliches, über dieß Leben hinaus gewiefen. Die Lehrer, Die Prediger, bas Leben greifen mit immer neuen, verschiedenartigen und boch immer in bemfelben Sinne wirfenden Mitteln in Diefelbe Richtung ein. Diefe Schläge, von ber erften Jugend an, immer wiederholt, von allen Seiten, auf Diefelbe Stelle bes Gemuths gethan, prägen endlich bas Moment beffelben, was ihnen unterliegt, ju einer Festigfeit und Bestimmtheit aus, wie fein andres; und nun es ausgeprägt ift, tann man freilich bie einzelnen Schläge, Die Dieß vollbracht, nicht mehr am fertigen Werte unterscheiden, noch fagen, was jeder einzelne bagu beigetragen. Alles Einzelne vielmehr, was fo auf ben verschiedenften Wegen dahin gewirft, ein Luftübergewicht an bas Gute, ein Unluft= übergewicht an das Boje zu fnupfen, fummirt fich in unferm Gefühle zu einer Refultante, beren Composanten fich nicht mehr einzeln barin icheiden, und barum erscheint uns bie Entstehung des Gewiffens leicht als etwas Unerflärliches, und wir halten es überhaupt nicht für ein Entstandenes, fondern fertig Mitgegebenes.

Inzwischen kann durch vergleichende Betrachtung, wie das Gewissen sich unter verschiedenen Verhältnissen verschieden, immer den erziehenden Einflüssen und einer mitbekommenen Grundanlage gemäß entwickelt, deutlich genug erkannt werden, wie all jenes Genannte wirklich Einfluß auf diese Entwicklung hat, und wie, wenn unter ungünstigen Berhältnissen sich diese erziehenden Einflüsse verkehren, auch das Gewissen falsche Richtungen gewinnt. Aber im Durchschnitt muß das Gewissen sich im richtigen Sinne entwickeln; theils und zuvörderst, weil es die Natur des Guten an sich ist, sich mit überwiegenden Lust= folgen zu verknüpfen, mithin die allgemeinen Erfahrungen in diesem Sinne gehen; theils weil sich demgemäß auch die Be= lehrungen durchschnittlich in diesem Sinne äußern und das, was in den Erfolgen nicht flar vorliegt, aufflären und ergänzen werden; theils, weil es im Interesse der Menschheit liegt, das Gute auch gut erscheinen zu lassen, und sie demnach auch noch absüchtlich Lust an das Gute und Unlust an das Böse knüpfen.

Im Ganzen wirken zu seiner Entwickelung mit Nothwen= digkeit zusammen : die Natur des menschlichen Gemuths, wel= des nach Maßgabe, als der Begriff des Guten sich zur Ein= heit fügt, auch alle Lust und Unlust, die am Guten hängt, im Gefühle und für den Trieb zur Einheit zu fügen vermag; die Natur des Guten und Bösen als Lust. und Unlustquellen und die Natur der Weltordnung, in welcher sich diese Natur des Guten und Bösen factisch ausprägt.

Man hat eigenthümliche Aufschlüffe über das Grund= wesen des Gewiffens darin zu finden geglaubt, daß daffelbe seine Foderungen unter der Form: du sollst! geltend mache. Mir scheint nichts darin zu finden, als die Spur seiner Er= ziehung durch Menschen. Weil die Menschen ihre Foderungen immer in solcher Form an den Menschen richten, wieder= holt freilich auch das, von Menschen erzogene, Gewiffen seine Foderungen unter derselben Form.

Mit all diesem wird das Gewissen nicht tiefer gestellt, als man es von jeher gehalten. Ein reines und klares und richtiges Gewissen wird immer noch wie ein Antheil von gött= lichem Licht und göttlicher Lust zu betrachten seyn; aber der Mensch hat zu diesem Gewinn des Höchsten erst aufzusteigen, und darf sich freuen, daß die Weltordnung und sein Gemüth die Mittel in sich schließen, ihn dahinauf zu führen; aber er darf nicht meinen, daß die Gabe des Höchsten ihm von vorn herein geschenkt sev; sonst wird er nie zu ihr gelangen.

Die Luft bes guten Gemiffens und bie Bein bes bofen Gemiffens haben in ber That etwas, was fie unterscheidet von jeder andern Luft und jeder andern Bein, etwas, moge= gen jede andere gurudtritt. Dieg liegt nicht barin begründet, baß fie refultirende Gefühle find, hervorgegangen aus Un= gähligem, was wir nicht mehr ju fcheiden vermögen; benn etwas berartiges findet auch bei andern geiftigen Luft= und Unluftgefühlen ftatt; fondern barin, daß ber Bezug auf etwas ichlechthin Ueberwiegendes, felbit über bas Zeitliche und Menschliche Sinausreichendes, ihnen beiwohnt. 2m Guten hängt bas Uebergewicht aller Luft, ber Luft nach allen Beziehungen; am Angenehmen, Schönen, Ruglichen nur Luft nach biefen ober jenen, wenn auch felbft mehr ober weniger allgemeinen Beziehungen. Das auch zunächft für Leid fich an bas Gute, für Luft an bas Boje fnupfe ; bas Gemiffen, erzo= gen ju bem Gefühle, bag es bas Befen bes Guten fen, boch endlich mit Luft zu fiegen, bes Böfen, mit Unluft befiegt zu werben, überbietet alle gegenwärtige Luft und Unluft mit fei= ner Berheißung und Drohung; biergegen tommt nichts auf. Ein Gefühl ber Schlechthinigfeit, Totalität, Abfolutheit, Un= endlichkeit, um einmal einige Worte von ber Philosophie ju borgen, wohnt ihm bei, wie feinem andern Luft= und Unluft= gefühle. Und wie es burch göttliche Beranftaltung im Menfchen erwacht, fo beweift es eben auch burch biefen Charafter bie Bermandtichaft mit einem gottlichen Gefühle. Es wird aber baburch nicht schlechter, bag man zeigt, burch welche natürli= chen Vermittelungen uns Gott bagu gelangen läßt. 2006l aber gewinnen biefe natürlichen Bermittelungen felbft einen höhern Charafter baburch, baß fie ju bem Sochften, was ber Menfch erwerben tann, fubren.

Run tann man fragen, wie boch ber Trieb, ben bas Ge=

wiffen uns einpflanzt, trot bes Borgefühls fiegender Luft, an bas er fich fnüpft, fo oft von andern Trieben besiegt werden fann. Der Grund ift ber, bag bie Stärke unfrer Triebe nicht blos durch bas Gefühl ber Größe, fondern auch ber Rabe ber Luft bestimmt wird. Sieht man nicht täglich ben Unmäßigen fich in Genuffe fturgen, von denen er ficher weiß, bag bie Folgen ihm mehr Wehe als ber Genuß Luft bringen wird; aber ber Genuß liegt näher. Die ber fleine Finger uns einen Thurm verdeden fann; wir wiffen, bag er fleiner ift, body verdedt er uns ben Thurm. Go fühlen wir, indem wir bem Gewiffen zuwider handeln, recht wohl, bag wir mit bem Schlechthandeln endlich gemiß schlecht fahren werden; eine Angft, von deren Urfprung uns bas Gemiffen felbit feine Rechenschaft giebt, fagt es uns; boch tann ber Reiz ber gegen= wärtig lodenden Luft jenen Antrieb überbieten. Das Gewiffen muß erft ftart und mächtig werden und ber Simmel und die Hölle uns im Vorgefühl innerlich fehr nahe treten, wenn ber Trieb bes Gemiffens immer nach feiner Seite ben Ausschlag geben foll. Auch dabei liegen rein pinchologische Thatfachen zu Grunde, Die fich weiter erörtern laffen; bier genügt es, furz barauf verwiefen zu haben.

Die hier aufgestellte Betrachtungsweise des Gewissens entspricht dem Erfahrungsmäßigen; sie zeigt ferner die Ent= wickelung des Gewissens aus der Natur des Guten und der menschlichen Seele; sie ist drittens praktisch, indem sie uns auf die Momente hinweist, welche zur richtigen Ausbildung des Gewissens dienen können.

#### XIV.

Das Verhältniß unfers Princips zu ben oberften chrift= lichen Sittengeboten anlangend, fo kann man und unfers Er= achtens foll man diese fo auslegen, daß fie in daffelbe hinein= treten. Es bezeichnen nur die chriftlichen Sittengebote vielmehr die Gestinnung, aus der unser Handeln hervorgehen soll, unser Princip den Zweck, worauf es sich richten soll, was sich natürlich nicht widerspricht und ausschließt, sondern zu= sammenhängt und bedingt. Denn um den Zweck zu erreichen, wird auch die Erzeugung der Gestinnung gefordert, die zur Er= reichung dieses Zweckes gehört; und ist die Gestinnung da, wird sie auch auf den Zweck gehen, dem sie entspricht. Nur läßt sich eine Handlungsweise bestimmter durch den Zweck charakteristren, auf den sie geht, als durch die Gestinnung, von der sie abhängt; und deschalb lassen sich freilichdie christ= lichen Sittengebote verschieden deuten.

Ift nun für die Wiffenschaft die klarste Form die beste, fo fann dagegen für das Praktische eine Form des Princips besser seyn, welche sich an die Gestinnung richtet, sofern nur die, welche das Princip in der Erziehung des Menschenge= schlechts handhaben, dasselbe in richtigem Sinne verstehen. So hat Christus, in dem ich einen göttlichen Geist mit auf= richtigem Sinne verehre, die praktischere Form des Princips mit Grund gewählt; denn seine Lehre soll ja wirken durch das Volk, durch die Völker; aber dies überhebt nicht einer beson= dern Auslegung, in welcher Weise siderhebt nicht einer beson= gebietet, im Handeln ausprägen soll. Liebe kann zu Handlun= gen veranlassen, die dem, den man liebt, mehr schaden als nuten, mehr lästig als erfreulich sind; Mütter beweisen es oft in der Liebe gegen ihre Kinder.

Die Auslegung der christlichen Sittengebote in unferm Sinne und Bezugsetzung derfelben zu unferm Princip ist nun folgende :

Das Gebot anlangend: liebe Gott von ganzem Herzen, ganzer Seele und ganzem Gemüthe, so fann unser Princip eben so fehr als ein Aussluß desselben angesehen werden, als umgekehrt. Es kommt darauf an, ob man von Gott zur Welt oder umgekehrt die Richtung nehmen will; was Beides mög= lich und ftatthaft ift. hat man einmal eine Borftellung vom besten und gerechteften Gotte und Liebe ju ihm als folchem ge= faßt, fo führt bieß auch von felbft bie Deigung berbei, ihm au Willen, in feinem Ginne ju handeln, beffen Gute und Gerech= tigkeit auf bas Ganze geht. Unfer Brincip ift aber bas allgemeinfte Brincip zugleich ber Gute und Gerechtigfeit. Aber umgekehrt führt unfer Princip nothwendig zum Glauben an Bott, ja an ben besten und gerechteften Gott, woraus baun bie Liebe ju ihm von felbit folgt. Es läßt fich zeigen aus ber Ge= fchichte, wie aus bem Bergen bes Menschen, bag ber Glaube an ein perfönliches Berhältniß bes Menfchen zu Gott zum Glude ber Menschheit im Einzelnen wie im Großen nothmen= big ift, ja ju ben Fundamenten beffelben gehört ; und bag fein Glaube an eine abstracte Beltordnung einen Erfas bafür ge= währen tann. Dann aber ift es eben ber Glaube an ben begten und gerechteften Gott, ber auch bem Glude ber Menfchheit am Beften bient. Co von Gott in uns erzeugt, erzeugt bas Princip wieder Gott in uns. Der Menfch fann Gott nicht miffen ; bie menschliche Gesellschaft fiele ohne ihn rettungslos und zerftort auseinander; ja ber einzelne Menich vermißte ohne ihn feinen besten Troft und fein höchstes Richticheit.

In Wahrheit hat keiner der sogenannten Beweise für das Daseyn Gottes den Glauben daran factisch erhalten oder er= zeugt; nur die bewußt und unbewußt empfundene Unmög= lichkeit, ohne ihn Ruhe, Friede, Freude, Hoffnung durch alle Trübsal und Irrung, Halt, Ordnung, Geset im Ganzen zu erhalten, ist die ewige Stütze und Wiedergeburt dieses Glau= bens gewesen. Der Umstand, daß die Menschheit nicht ohne Gott bestehen kann, ist ein stärkerer Beweis, als jeder andere, dasür, daß die Menschheit nicht ohne Gott ist.

Noch hat die Menschheit nicht vermocht, das Bewußtseyn ihres Gottes rein, klar, für alle befriedigend aus sich heraus= zuarbeiten; es gehört dieß zu dem Höchsten, womit sie nicht anfängt, sondern wonach sie hinzuarbeiten hat. Sie dahin zu führen, mag Gottes eigne Freude seyn. Man kann aber zum Boraus das Ziel dieser Arbeit bestimmen. Die Menschheit wird bei keinem andern Glauben von Gott stehen bleiben, als der ihrem Glücke am förderlichsten ist. So ist unser Princip factisch das heuristische Princip für Gott.

Auch kann dieser Weg, Gott zu finden, nicht täuschen. Jeder Irrthum in der Erkenntniß selbst des kleinsten Dinges rächt sich über kurz oder lang an uns durch Unlustfolgen, indem er uns theils in Widersprüche des Denkens, theils des Handelns verwickelt, d. h. zu falschem Benehmen in Bezug auf das Ding veranlaßt. Hierdurch selbst aber wird die Heilung des Irrthums herbeigeführt. Die wahrste Erkenntnis bleibt so nach allen Irrungen endlich als die befriedigendste für den Menschen übrig; nur bei ihr kann er sich zulest beruhigen. Gilt nun dieß schon von dem Kleinsten in der Welt, wie sollte es nicht von dem Größten in der Welt gelten, das auch den größten Einsluß auf seine Lust und Unlust hat. Nur wächst mit der Schwere auch die Schwierigseit der Erkenntniß; die Echritte im Ganzen dazu sind groß, aber langsam. Das be= weist der Blick auf die Religionen.

Wer freilich in Gott und feiner Beziehung zur Welt und den Wefen überhaupt nur das größte Mährchen der Welt er= blickt, der mag in der größtmöglichen Befriedigung, die wir aus dem Glauben an ihn zu schöpfen vermögen, auch nur den Beweis der größten Schönheit, nicht der größten Wahrheit dieses Mährchen finden. Ein Solcher denke nach, ob je ein Mährchen so mächtige Wirfungen in der Welt erzeugt, als der Glaube an Gott.

Das zweite christliche Sittengebot: liebe beinen Nächsten wie dich felbst, anlangend, so übersetzt es sich in Bezug auf unser Handeln dahin: es muß dir gleich seyn, ob die Lust dich oder deinen Nächsten trifft, was dann von selbst mit sich bringt, daß man sie dahin fallen lassen wird, wo sie am größ= ten ist, oder so zwischen sich und dem Andern theilen, daß sie im Ganzen am größten wird; so gewinnt man, indem man ben Andern wie fich rechnet, in jedem Falle am Meisten.

Run würde man aber bas chriftliche, wie unfer Princip migverstehen, wenn man meinte, es ginge baraus bervor, bag jeder Reiche nun geradezu fein Bermögen unter bie Urmen gu theilen hatte, jeder nur eben fo viel als ber Undere behalten müßte. Es tommt barauf an, was in Anbetracht aller Folgen und bes Bufammenhangs aller Umftande nicht blos mir und bir, fondern auch ber Gefammtheit am Meiften an Luft ein= trägt. Die hauptfache in Diefer Beziehung ift ichon burch bie bestehenden Gefete, Regeln, Sitten und Gebräuche geordnet. Es ift gezeigt, bag man fich bieran zu halten bat, fofern bas Berwerfliche berfelben nicht geradezu nachweisbar ift; man fann ficher fenn, bag es boch im Durchichnitt im Ginne bes Guten ift. Aber fo weit alles bieg noch Spielraum läßt ober felbft beurtheilt werden foll, fann man allerdings vielfach noch nach eignem Berftand und Gefühle berechnen ober ichagen, ob man mehr Luft in die Belt bringt badurch, bag man etwas einem Undern oder fich felbft leiftet. Indem man nun bas Brincip mit Bezug auf Die natur ber Menschen und Dinge entwidelt, ftellen und wägen fich bie Pflichten gegen uns und Andre von felbft fo ab, wie man es von jeher für bas Befte gehalten. Bon vorn berein icheinbar Dichts festitellend ftellt es bei näherm Eingehen Alles feft. Jeder hat im Gangen für ben Undern bas zu leiften, mas er ihm beffer, als Diefer fich felbft leiften tann und Diefer hat ihm bafur in bemfelben Sinne Gegenleiftungen ju machen. Jeber hat andrer= feits fich felbft bas zu leiften, mas er fich beffer, als ein Andrer ihm zu leiften vermag. Es taugt nicht, Rräfte und Sorge au fehr und unterschiedelos au zerfplittern. So ftellt fich einerfeits ber Bortheil beraus, vorzuge= weise für einen Menschen ju forgen, aber auch por= zugeweife ein Geschäft zu beforgen; Erftres zielt babin, uns felbit, als bas bequemft gelegene Object unfrer

Thätigkeit auch zunächst zu berücksichtigen, Letztres dehnt unfre Wirksamkeit von felbst mit über Andre aus.

Eine tiefer gehende Betrachtung führt zu dem Gesichts= puncte zurück, daß in einer guten Ordnung der Dinge die Rücksicht für die Lust des Einzelnen sich von der Rücksicht für die Lust des Gauzen nicht trennt, jeder zugleich am Besten für sich forgt, indem er am Besten für das Gauze sorgt und umge= fehrt; aber dieß gemeinschaftlich Beste des Einzelnen und Gauzen sodert eben, daß jeder nach vielen Beziehungen zu= nächst sich selbst mehr berücksichtige, als Andre; zunächst sich fleide, speise und tränke; denn sonst wird er auch für Andre nichts leisten können; bennächst am Meisten für die leiste, die ihm am Nächsten stehen, weil sie nächst ihm selbst als die gele= gensten Objecte in den Zusammenhang seiner Thätigkeit ein= treten. Diese Andeutungen mögen hier genügen.

Es ift vielfach jest üblich, das Princip des Bösen in den Egoismus, das Princip des Guten in die Liebe zu etwas uns Gegenüberstehendem zu legen. Das Nechte scheint mir das zu seyn, daß man erkenne, wie unser und aller und Gottes Lust so zusammenhängt, daß an das Wachsthum der einen zugleich die der andern geknüpft ist, und daß, wo es anders scheint, dieß eben nur zeitweiser Schein ist.

Wie, soll ich mich meiner Gesundheit, meiner Kräfte, meiner Leistungen, der Achtung, der Liebe, die ich mir erworben, ja der Sinnesgenüsse, zu denen Gott die Traube hat für mich wachsen lassen, die Biene für mich nach der Blume schickt, nicht freuen, als meiner freuen, sofern ich mir dabei bewußt bin, daß diese Gesundheit, diese Kräfte, diese Leistungen, diese Achtung, diese Liebe, diese Sinneserquickungen, indem sie mir frommen, zugleich zum Frommen Aller dienen, und hiermit Gott selbst gesallen. Kann der Arme, Schwache, Kranke, Gedrückte der Welt so viel dienen, als der in seinem Gott und seinem Gewissen und seinem Leibe zugleich Bergnügte; und soll er immer dieß Bergnügen nur als Mittel für die Lust der

5

Andern betrachten? Es ift unnatürlich, es ift unmöglich, und fo weit es möglich, schädlich, weil es die Motive zum besten Handeln felbst kraftlos macht.

## XV.

Wenn ich ichon nach bem Dbigen bie driftlichen Sitten= gebote als wesentlich in unfer Princip hineintretend anfehe, verfenne ich boch nicht, bag ihre Auslegung in ber Entwidelung bes Chriftenthums factisch eine gang andre Richtung genom= men, und bag ber Grund bavon in ber heiligen Schrift felbit gesucht werden tann. Immer ift bier nur auf Die großen Grundlagen ber Luft, Die göttlichen Gebote hingewiefen; Die einzelne Luft, Die Des Fleisches, Dagegen als nichtsbedeutend, ja wohl verwerflich erflärt. Und fie ift es, auch im Ginne unfres Brincips, fofern ein Conflict zwischen beiden entfteht; aber man hat es fo gedeutet, als ob die Luft überhaupt nichts bedeutend, verächtlich wäre, und hieraus find die Mönche, die Rafteiungen, Die Predigten gegen Die Luft Diefer 2Belt hervor= gegangen ; während boch blos bie fleine vergängliche Luft ge= gen bas, was fie trägt, und ewig tragen wird, hintangestellt ift. Wohl mochte zu einer Zeit, wo im heidenthum jene ewigen Grundlagen bes menschlichen Luftzuftandes ganglich verfallen, verrottet, gerftort waren, es vor Allem barauf anfommen, nur fie wieder ju begründen, und felbft ben namen ber Luft fah= ren zu laffen, ba man bie Sache eine Beit lang fahren laffen follte; benn man tann bie Grundlagen ber Luft nicht neu bauen, ohne die Luft felbft guvor abzutragen ; aber hoffen wir ju Gott, bag ein paar Jahrtaufende Zeit genug gewefen find, Dieje Grundlagen fo weit zu befestigen, bag über bem Feften auch wieder bas Schöne fich erheben fonne. Das Bedurfniß dagu ift wohl ba; benn ichon fängt man bier und ba an bem Berthe ber Grundlagen felbit zu zweifeln an, fofern es bamit fein Bewenden haben foll.

Eine Moral und Religion muß einft kommen, nicht als Zerstörerin der bisherigen, sondern als Blüte über der bishe= rigen, welche das Wort Luft wieder zu rechten Ehren bringt. Eine solche wird die Klöster schließen und das Leben öffnen und die Kunst heiligen, und doch heiliger als alles Schöne das Gute halten, was nicht blos lustzeugend ist in der nahen Gegenwart, sondern für alle Zukunst und rings im Kreise; und als das Heiligste von allem Guten Gott halten, der alles Gute in seiner Hand und alle Guten unter seiner Hut trägt und alle Bösen zuletzt unter diese Hut rettet.

Die Rirche ift zwar ichon erbauet, Die Gemeine ichon ba, wo die Lehre vom Trachten nach der größten Luft gepredigt wird; benn Gott felbit hat fie gegründet am erften Schopfungstage, und die Stimme feiner Predigt ift von jeher ftärfer erflungen als alle menschliche Predigt; alles menschliche Trachten hat von jeher bie Richtung auf bie größte Luft ge= nommen. Aber ein großer nebel liegt um die große Rirche; Die Gemeine findet fich nicht zufammen ; Die Worte verhallen halb verftanden und migverstanden. nun erhebt fich auf der höchften Thurmes-Sohe bas fleine runde Gefet von ber größten Luft wie ein leuchtender Rnopf, und nachdem er lange fill über ben Nebeln geglänzt, fommt einft eine Sonne, die fie zerftreut, und glänzender und glänzender beginnt er allmälig ju leuchten. Und wenn bas Glödlein, was ben Stral, ber es ber eignen Racht entnommen, bantbar verfündet hat, längft ver= hallt feyn wird, wird auch wohl einft eine mächtigere Glode tonen, Die mit gewaltigerer Junge Alle zum einträchtigen Gin = tritt in Dieje Rirche rufen wird, von beren Gipfel bas Licht des Söchften wiederftralt.



