Daśavaikālika-sūtra / by Śayyambhava and the Daśavaikālika-niryukti by Bhadrabāhu; published in roman characters from Strassburg, Berlin and Poona manuscripts with a German introduction [by Ernst Leumann].

#### **Contributors**

Bhadrabāhu, active 6th century. Leumann, Ernst, 1859-1931. Śayyambhava.

#### **Publication/Creation**

Germany, 1892.

#### **Persistent URL**

https://wellcomecollection.org/works/g9ev664t

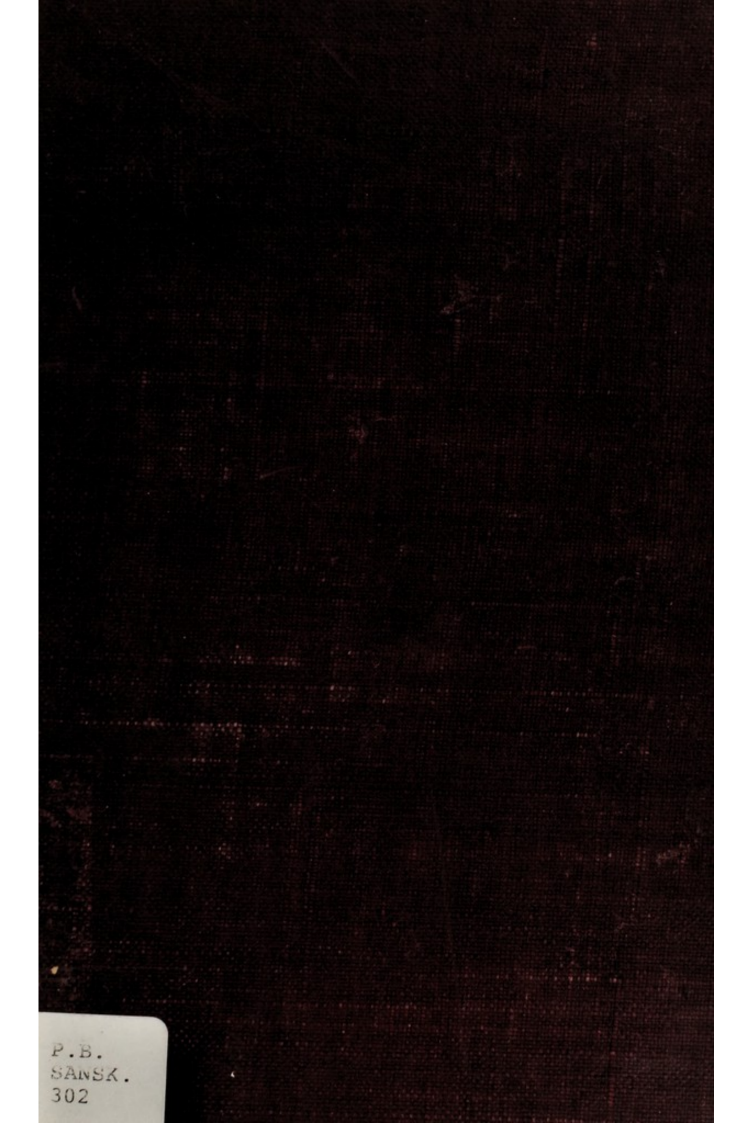
#### License and attribution

This work has been identified as being free of known restrictions under copyright law, including all related and neighbouring rights and is being made available under the Creative Commons, Public Domain Mark.

You can copy, modify, distribute and perform the work, even for commercial purposes, without asking permission.



Wellcome Collection 183 Euston Road London NW1 2BE UK T +44 (0)20 7611 8722 E library@wellcomecollection.org https://wellcomecollection.org



pealé.

P. B. SANSKRIT

302







# DASAVAIKĀLIKA-SŪTRA

# BY SAYYAMBHAVA

AND THE

# DASAVAIKĀLIKA-NIRYUKTI BY BHADRABĀHU

PUBLISHED IN ROMAN CHARACTERS
FROM

# STRASSBURG, BERLIN AND POONA

#### MANUSCRIPTS

#### WITH A GERMAN INTRODUCTION

containing on p. 587—589 a summary of the contents of niryukti verses 222—297.

on p. 592-594 a list of all the tales related or alluded to in Haribhadra's Brhadvrtti,

on p. 594 f. a list of parallel passages to the niryukti, on p. 596-599 a translation of the first three Adhyavanas of the sūtra,

and on p. 600—612 a shorted translation of most of the tales given in full by Haribhadra.

Abstract from vol. XLVI of the Journal of the Conna Oriental Society.

P.B. Samk. 302



SATAIKALIKA-SUTRA

# GEORG BÜHLER

## IN HERZLICHER VEREHRUNG

ZUR ERINNERUNG AN DEN

GEMEINSAMEN HERBSTAUFENTHALT

IN LONDON.

Digitized by the Internet Archive in 2018 with funding from Wellcome Library

## Dasavaikālika-sūtra und -niryukti

nach dem Erzählungsgehalt untersucht und herausgegeben von

#### Ernst Leumann.

An Commentaren zum Sūtra sind zu nennen:

1) Die Niryukti, wovon ein Exemplar durch das Entgegenkommen der indischen Regierung zu unserer Verfügung gestanden hat; einen nicht ganz vollständigen Text liefert ausserdem das Strassburger MS. von 3.

2) Die Cūrņi, von der noch kein MS. aufgefunden ist.

3) Die Țīkā von Haribhadra, ein Werk, das wir im Gegensatz zu 5 mit den späteren Commentatoren als Bṛhad-Vṛtti bezeichnen wollen. Eine Handschrift davon besitzt die Strassburger Bibliothek (S), eine andere, die nicht erreichbar ist, die Bibliothek des Śāntinātha-Tempels zu Cambay (Peterson, Rep. III, 165) 1).

4) Die Tīkā von Tilakācārya, vorläufig unzugänglich, weil nur in einem Exemplar der genannten Tempelbibliothek auf-

gedeckt (Peterson, Rep. III, 49).

5) Eine kürzere Ausgabe von Haribhadra's Ţīkā im Besitz der Strassburger Bibliothek (s) 2); als Laghu-Vṛtti citirt, welche Bezeichnung der Einfachheit wegen im Folgenden adoptirt ist.

6) Erste Avacūri, vorhanden in der Königl. Bibl. zu Berlin

als Ms. or. fol. 653.

7) Zweite, hier nicht berücksichtigte, Avacūri, ebenfalls der Königl. Bibl. gehörig als Ms. or. fol. 1023a.

8) Rājahaṃsôpādhyāya's Bhāshā-Commentar, von uns ebenfalls nicht zugezogen: Königl. Bibl. Ms. or. fol. 1017.

Aus dieser Liste mag entnommen werden, dass es wesentlich Haribhadra's Arbeit ist, die uns das Verständniss des Textes

2) Ein zweites Exemplar (j) befindet sich unter Jacobi's MSS.

Bd. XLVI. 38

<sup>1)</sup> Hierzu kommt, wie ich erst seit Anf. Okt. weiss, eine dritte Handschrift, die im Brit. Mus. aufbewahrt wird (Ms. or. 2101). Viele Blätter derselben haben die Ränder sammt der Pagination verloren, so dass manche falsch eingebunden sind. Man wisse, dass denjenigen, welche die Bleistiftnummern 40. 79. 90. 274—277 tragen, eigentlich die Zahlen 50. 76. 49. 40. 99. 73. 96 gebühren, wonach sich die übrige Pagination entsprechend verschiebt. Auch ist zu beachten, dass in der Originalnumerirung die Zahl 223 doppelt gesetzt ist und dass fol. 71 mit einer irrthümlichen Wiederholung der ersten zehn Zeilen von fol. 69 beginnt.

hat vermitteln müssen. Denn nicht nur ist sie es, welche ausser der Cūrņi allein noch die Niryukti mitinterpretirt und so diesen ältesten Commentar überhaupt erst verstehen hilft, sondern alle spätern Commentare — derjenige Tilakācārya's vielleicht ausgenommen — geben nur mehr oder weniger volle Auszüge aus den Theilen von Haribhadra's Werk, die das Sūtra behandeln. Um so erfreulicher ist es, dass die beiden Strassburger Handschriften, die der Brhad-Vrtti sowohl wie die der Laghu-Vrtti, sehr gut ge-

schrieben und verhältnissmässig alt sind.

Die Brhad-Vrtti, "der grössere Commentar", liegt uns vor in einer Abschrift vom Jahre 1430 A.D. Ihr Datum 1) ist nach Kielhorn's Berechnung Sonnabend der 15. Juli dieses Jahres. Haribhadra's Bedeutung liegt darin, dass er als geborener Brahmane das Samskrt in die Svetambara-Litteratur einführen half, und zwar sowohl durch Abfassung von Originalwerken als durch Uebertragung und Erweiterung von älteren in einer Mischung von Samskrt und Prākṛt verfassten Cūrṇi-Commentaren. Namentlich sind uns seine Erweiterungen, die auf einer breiten Behandlung aller Einzelheiten beruhen, ungemein erwünscht im Hinblick auf die im Allgemeinen sehr summarische Erklärungsweise jener Cürni-Werke. Haribhadra begegnete sich in dieser Wirksamkeit mit seinem Zeitgenossen Sīlānka, ging aber in der Uebertragung nicht so weit wie dieser. Er belässt nämlich die Erzählungen, Sāmāyārī-Ergänzungen und ähnliche solenn fixirte Partien in ihrem Originalidiom, während Sīlānka auch diese ins Samskṛt umsetzt. Auch sonst fällt unser Autor ab und zu ins Prākṛt zurück, was aber gewiss nur da geschehen sein wird, wo er sich an den Wortlaut der Curni halten konnte, so dass gleichzeitig Bequemlichkeit und historischer Sinn ihn ipsissima verba übernehmen liessen. Von den zwei bedeutendsten der spätern Interpreten hält sich Abhayadeva (um 1060-1070 A. D.) an Sīlānka's und Malayagiri (nach Kielhorn um 1150-1160 A.D.) an Haribhadra's Methode<sup>2</sup>). Haribhadra nennt seine Quelle einige Mal, aber immer mit dem unbestimmten Namen vrddhavivarana (zu niry. 195. 202. 205. 207. sūtra VII, 21). Auch unter der (zu IV Anf. und 10) erwähnten vrddha-vyākhyā wird die Cūrņi verstanden sein. Schliesslich weist auf diese wohl ebenfalls hin die Citirung der vṛddhāḥ (zu niry. 141. 287), des vṛddha-vāda (zu niry. 438 und sūtra XII, 1) und des vṛddha-sampradāya (zu niry. 309 und sūtra V, 19. 36. 42). Die Pindaniryukti citirt Haribhadra zu V, 30 Anf. 76 Schl. VI, 47 Einl., seinen Commentar dazu in einer Bemerkung zum Schlussworte "Pindanijjutti" in niry. 304: sā ca

1) sam 1486 āshādha va di 10 śanau.

<sup>2)</sup> Ganz eigenartig ist (der in Kupaksh, III, 32 als Candraprabha's Parteigänger verschriene) Tilakācārya, welcher in seiner Āvasyaka-tīkā (Brit. Mus. Ms. or. 2102) und dementsprechend jedenfalls auch im Dasavaikālika-Comm. alle Erzählungen in Skt-Sloken versificirt.

pṛthak-sthāpanato [weil sie ein selbständiges Werk bildet] mayā

vyākhyātaivēti nēha vyākhyāyate.

Die Laghu-Vrtti, der "kleinere Commentar", geht zwar im Allgemeinen 1) auch unter Haribhadra's Namen, ist aber nicht etwa schon durch ihn selbst, sondern erst weit später durch Bodhaka's Schüler Sumati-sūri hergestellt worden 2) zu einer Zeit, als offenbar das Studium von Nirvukti-Texten bereits sehr als beschwerlicher Ballast empfunden wurde. In der Ausscheidung alles dessen, was mit der Nirvukti zusammenhängt, besteht nämlich, wie Sumati in einer seiner zehn Schlussstrophen2) selber andeutet, der wesentliche Unterschied der Laghu-Vrtti von Haribhadra's Originalwerk. Nur in der Erklärung von XI, III haben wir einen Unterschied von diesem bemerkt. Die Epigonenzeit hegte ferner den lebhaften Wunsch, Text und Commentar handlich vereinigt zu sehen. Während alle Curni-Texte sowie die ältern Samskrt-Commentare (von Sīlānka, Haribhadra etc.) den Wortlaut der Originale nie oder nur ganz sporadisch einflechten, sondern immer nur die Anfangsworte (pratīka) der Verse oder Abschnitte aufnehmen, also die stetige Mitbenutzung von Sonderexemplaren der commentirten Werke, der Sütren sowohl wie der

mahattarāyā Yākinyā dharmaputrena cintitā ācāryaHaribhadreņa ţīkeyam šishyabodhinī | 1 Dasavaikālikatīkām vidhāya yat puņyam arjitam tena mātsarya-duḥkha-virahād guṇânurāgī bhavel lokaḥ | 2 Daša(vai)kālikānuyogāt sūtra-vyākhyā pṛthak-kṛtā Haribhadr'ācārya-kṛtān mohād bhaktyā 'thavā mayā | 3 śrīmad Bodhaka-śishyena śrīmat Sumati-sūrinā; vidvadbhis tatra no dvesho mayi kāryo manāg api | 4 yasmād vyākhyā-kramah proktah sūrinā Bhadrabāhunā Avasyakasya niryuktau vyākhyā-krama-vipascitā | 5 sūtrārthah prathamo jñeyo, niryuktyā misritas tatah, sarvair vyākhyā-kramair yukto\*) bhaņitavyas trtīyakah | 6 pramādakārya-vikshepa-cetasām tad ayam mayā kriyayā \*\*) avabodhartham sādhūnām tu pṛthak-kṛtah | 7 labdhvā mānushyakam janma jñātvā sarvavidām matam pramāda-moha-sammūdhā vaiphalyam yena yānti†) hi | 8 janma-mṛtyu-jarā-vyādhi-roga-sok'ādy-upadrute samsāra-sāgare raudre te bhramanti vidambitāh | 9 ye punar jñāna-samyaktva-cāritra-vihit'ādarāh bhavâmbhodhim samullanghya te yānti padam avyayam | 10

Die erste dieser Strophen ist aus Haribhadra's Commentar übernommen; ebenso wahrscheinlich auch die zweite, die Haribhadra's Kennwort viraha enthält, aber allerdings in dem Strassburger und in dem Cambay-MS, der Brhad-Vrtti fehlt.

Vers 5 verweist auf eine oft citirte Strophe (Avasy.-niry, I, 24), deren Inhalt in Vers 6 vorgetragen wird, worauf Vers 7 Sumati's excerptorische Thätigkeit charakterisirt.

z. B. bei Sarvarāja-gaņi zu Jinadatta's Gaņadharasārdhasata 55: Weber,
 Ind. Stud. XVI, 458n, 5.

<sup>2)</sup> Die Unterschrift lautet:

<sup>\*)</sup> yatko s, <sup>0</sup>maḥ prôkto j. \*\*) <sup>0</sup>yāyā j. †) yanti j.

Niryukti- und Bhāshya-Texte, voraussetzen, sucht man im Verlauf der mit jener Praxis nothwendig verknüpften Unbequemlichkeit in verschiedener Weise Herr zu werden. Die erste, noch kaum genügende Abhülfe besteht in der Voransetzung des Originals oder in der Ergänzung desselben am Schluss: so finden wir - um die beiden ältesten Berliner MSS. als typische Beispiele zu wählen einerseits die Kalpacūrņi darin als Fortsetzung von Kalpasūtra und Kalpabhāshya, andrerseits die Uttarâdhyayana-niryukti als Nachtrag zu Sāntyācārya's Uttarâdhyayana-tīkā. Weit besser erreichen den angestrebten Zweck die beiden erst in spätern Handschriften zu beobachtenden Verfahrungsweisen, von denen die eine in den Commentaren statt der Pratīka den vollen Wortlaut einsetzt, die andere das Original für sich in die Mitte schreibt und den zugehörigen Commentar in Form von Randglossen ringsherum - und zwar in der Reihenfolge: oben, rechts, links, unten - anbringt. Ein Spezimen der ersten Methode bietet unsere Laghu-Vrtti; ein solches der zweiten unsere Avacūri. Schon aus dieser rein äusserlichen Verschiedenheit ergiebt sich ein Argument für die Posteriorität der Avacuri. Die zweite Anordnungsweise ist nämlich erst durch die Einführung des Papieres ermöglicht worden, indem die Palmblätter im Allgemeinen viel zu schmal sind, um die Ausscheidung eines Mittelstückes zu gestatten oder die zwei bis drei Columnen, in denen sie immer geschrieben werden, zu einer entsprechenden Vertheilung von Text- und Commentar-Partien bequem verwenden zu lassen. Es kommt nun dazu, dass in der That die Laghu-Vrtti von unserer Avacūri an zwei Stellen (zu VIII, 341 und XI, 61) erwähnt wird. Allerdings könnten diese Erwähnungen vielleicht auch auf Tilakācārya's Comm. bezogen werden, welcher demjenigen Haribhadra's gegenüber gewiss auch als der "kleinere" hätte bezeichnet werden können. Allein, da die Avacūri überhaupt nur von einem "grössern" und einem "kleinern" Commentar spricht und den erstern an ganz denselben Stellen wie den letztern in engster Verbindung mit diesem nennt - nur zu IV, 271 wird der grössere anscheinend einmal für sich allein genannt -, so ist weit wahrscheinlicher, dass ihr Verfasser, wie wir selbst, Tilakācārya's Arbeit gar nicht zur Hand hatte und durch jene Bezeichnungen die beiden lediglich in der Grösse verschiedenen Ausgaben von Haribhadra's Commentar deutlich genug zu benennen glaubte.

Aus dem Gesagten ergiebt sich, dass der wesentlichste Vortheil, den die spätern Commentare gewähren, darin besteht, dass sie uns den Sūtra-Text vollständig mittheilen. Wir schätzen in unserm Fall ihre Texteinlagen namentlich desshalb so hoch, weil uns der Zufall kein reines Text-MS. 1) in die Hand gespielt hat.

<sup>1)</sup> Ein solches ist z.B. enthalten in Brit. Mus. Ms. or. 3349. Ferner sind zwei im Besitz von Prof. Jacobi, während andrerseits seine Laghu-Vṛtti den Text nicht ergänzt.

Da ist denn über jene Commentare hinsichtlich der Sütra-Partien

noch Folgendes zu bemerken:

Unser MS. der Laghu-Vṛtti giebt einen Sūtra-Text, der jenem gegenüber, welchen wir aus Haribhadra's Erklärungen erschliessen können, drei Zusatzstrophen (VIII, 34¹; IX, 2, 19¹; XI, 6¹) und einige geringfügige Abweichungen im Wortlaut aufweist. Weil die Avacūri behauptet, dass die Strophen VIII, 34¹ und XI, 6¹ sich weder in der Bṛhad- noch in der Laghu-Vṛtti befänden, so kann keiner dieser beiden Zusätze — und noch viel weniger der dritte, der nämlich in j fehlt — Sumati selbst zur Last gelegt werden; die beiden von der Avacūri erwähnten stammen aber immerhin schon aus dem Codex, auf den unsere saṃvat 1651¹) datirte Copie sammt Jacobi's Exemplar in letzter Linie zurückgehen.

Die von uns benutzte Avacūri (im Folgenden B genannt) giebt einen anscheinend noch etwas später redigirten Text, der VIII, 34<sup>1</sup> und XI, 6<sup>1</sup> ebenfalls hat und dazu IV, 27<sup>1</sup> sowie in XI, vI das

Wort gihīnam als weitere Zusätze bietet.

Aehnlich wird es mit der andern Berliner Avacūri und mit Rājahaṃsôpādhyāya's um 1400 A. D. verfasstem Bhāshā-Comm. stehen

Ein mehrfach, aber noch nicht von der Laghu-Vrtti, am Schluss gebotener Zusatz (XII, 16<sup>1-4</sup>) besteht aus vier Niryukti-Strophen (14 f. 438 f.). Derselbe ist das einzige Stück aus der Niryukti, für welches die moderneren Commentatoren noch ein Interesse bewahrt haben. Sumati hebt wenigstens noch die Strophen 223 und 334 aus.

Die Niryukti hat uns in dem Strassburger Papier-MS. (S) und in dem auf Palmblättern geschriebenen Poona-MS. (P: Kielhorn's Rep. 1880/81 Nr. 76 p. 52) vorgelegen. Das letztere giebt den blossen Text; das erstere bietet zu diesem hinzu noch Vers für Vers Haribhadra's Erklärungen, woraus sich dessen eigene Lesarten (H) erschliessen lassen. S - um damit speciell die Textpartien zu bezeichnen - stimmt nämlich durchaus nicht immer mit H überein, was nach der bei Besprechung der Laghu-Vrtti gegebenen Erörterung seinen Grund darin haben wird, dass jene Stücke erst ein Paar Jahrhunderte nach Haribhadra an Stelle der blossen Versanfänge eingesetzt sein dürften. Der Gegensatz zwischen S und H zeigt sich gleich bei der 36. Strophe sehr deutlich, indem dieselbe von HP als Sloka geboten wird, während sie in S als Āryā erscheint2). Da ausserdem H auch selbständige Lesarten gegenüber P und S aufweist und überdies Varianten mittheilt, die weder in P noch in S stehen, so liefern die beiden Handschriften in Wahrheit zusammen einen vierfachen kritischen Apparat. S ist nun zwar nicht durchgängig eingetragen: bei 154. 321. 344-356. 358-

<sup>1)</sup> phalguna su di 13 budhe, d. i. (nach Kielhorn) am Mittwoch den 12. Febr. 1595.

<sup>2)</sup> Die Sloka-Fassung wird eitirt in Kalpat. I, 876.

394. 396—439 sind die blossen Pratīka stehen geblieben (wofür zur Controllirung von P einen geringen Ersatz der Umstand bietet, dass Śāntyācārya wenigstens ein Fünftel des Fehlenden [376—393] zu Uttarâdhy.-niry. 33 im vollen Wortlaute aushebt). Trotzdem hat uns S bei der Constitution des Textes als Ausgangspunkt gedient. Wir zählen darnach im Ganzen 439 Strophen. Nur in einem Fall haben wir vielleicht gegen S einer Strophe Aufnahme gewährt: 375 fehlt nämlich darin, wird indessen durch eine späterhin vereinzelt und interlinear eingetragene Versziffer (395) wenigstens seitens der numerirenden Hand vorausgesetzt. Jene Strophe selbst sowie zwei andere (196. 310) sind Haribhadra anscheinend noch nicht bekannt; dagegen finden sie sich in P, wo ausserdem noch folgende Zusätze erscheinen: 2731—3. 3091. 4291. 4301.2, unter denen zwei der ersten nicht mitgerechnet sind, indem 398 als vierhundertste Strophe markirt ist.

Selbst bei diesem verhältnissmässig geringen Umfang ist nun unser Werkchen keine reine Niryukti. Alle Niryukti-Texte haben nämlich schon früh, etwa zu Siddhasena's Zeit, Bhā-shya-Einlagen bekommen, die das bloss Angedeutete weiter ausführen und illustriren. In einigen der Werke sind die Bhāshya-Bestandtheile späterhin durch Versificate des neunten Jahr-hunderts so sehr vermehrt und zum Theil auch verändert worden, dass der alte Name Niryukti, weil er sich nur noch auf einen kleinen Bruchtheil des derart erweiterten Textbestandes bezog, fallen gelassen und durch "Bhāshya" ersetzt wurde, dem gegenüber man dann den ältern Ausführungen die Bezeichnung Mūlabhāshya "ursprüngliches Bhāshya" beilegte. So kennen wir Bhadrabāhu's Werke in einer dreifachen Redactionsabstufung:

1) in der Originalfassung mit dem Titel Niryukti,

2) zwar verwoben mit Mülabhäshyen von Siddhasena und Andern, aber immerhin noch den Namen Niryukti führend,

3) zu voluminösen Bhāshyen ausgearbeitet von Jinadāsagaņi,

Sanghadāsagaņi, Jinabhadragaņi und Andern.

Diese Verhältnisse in allen Einzelheiten mit Hülfe der ältern Commentare festzustellen, ist keine leichte Aufgabe; sie ist aber unbedingt erforderlich zur Ermittlung der jinistischen Litteraturgeschichte mehrerer Jahrhunderte, und sie ist es umsomehr, als wegen der vielfachsten Berührungen derselben mit andern Litteraturkreisen (z. B. auf dem Gebiet der Erzählungen mit dem Mahābhārata, Harivaṃsa, Jātaka, der Bihatkathā und dem Pañcatantra) gleichzeitig mit sichern Ergebnissen in der erstern Richtung auch die allgemeine Litterargeschichte Indiens eine ganz neue Beleuchtung erhalten wird

Vorläufig ist eigentlich historisch greifbar in der obigen Dreiheit von Phasen nur die letzte, welcher das Nisītha-, Kalpa-, Vyavahāra- und Viseshāvasyaka-bhāshya angehören. Eine Mittelstufe zwischen der zweiten und dritten repräsentirt die

Avašyaka-niryukti, deren complicirte Compositionsverhältnisse an anderer Stelle besprochen werden sollen. In die zweite Gruppe dagegen stellt sich als ein freilich ebenfalls nicht rein erhaltenes Exemplar unsere Dašavaikālika-niryukti, in der gewiss nicht alle Bhāshya-Stücke bis auf Siddhasena's Zeit zurückreichen. Immerhin ist die in Ermangelung der Cūrņi vorläufig uns durch Haribhadra allein zugängliche Tradition über die Zusammensetzung des Textes deutlich und ausreichend genug, um das allgemeine Verhältniss zwischen Niryukti und Bhāshya an einer grössern Partie demonstriren zu lassen. Wir setzen dasselbe her in Form einer Inhaltsangabe des auf Dašav. IV bezüglichen Theiles (222–297), wobei wir die sichern sowohl wie die muthmasslichen Bhāshya-Stücke durch kleinen Druck kennzeichnen und darunter einiges anscheinend ganz Späte mehr nach rechts rücken.

222. Uebergang: der ācāra (worüber III gehandelt hat) beruht auf dem jīva, wesshalb nunmehr (in IV) ein jīva-

Kapitel folgt.

223. Eintheilung: IV zerfällt in sechs Abschnitte:

1. jīvābhigama (puḍhavi bis pavuccaī),

2. ajīvābhigama 1),

3. cāritradharma (ice bis VI),

4. yatanā (VII—XII),

5. upadesa (1-13),

6. dharmaphala (14—17).

224. Dreifachheit des Titels Chaj-jīva-niyāya "Sechs Lebens-Gruppen".

225. Siebenfaches Erklärungsschema für den Zahlenbegriff.

226. Sechsfaches Erklärungsschema für die Zahl "sechs".

227 f. Vierzehnfaches Erklärungsschema für den Begriff "Leben" zur Erweisung der dreizeitlichen Dauer des Lebensgeistes (in Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft).

I 229. Vier Arten von Leben, die letzte davon dreitheilig. 230 a. Ausführung von 229 a.

230 b-232. Ausführung von 229 b.

II 233. Feine und grobe Lebewesen, die letztern zweierlei Art. 234. Ausführung von 233b.

III 235. Einleitung.

236 f. Achtzehn Kennzeichen des Lebens.

238. Definition des Begriffs "Kennzeichen".

239 au. b Anf. Beispiele für die ersten neun Kennzeichen.

239 Schl. Zusatz.

240—246 b Mitte. Ausführung von 236 f. u. 239, wobei das erste Kennzeichen in einer ganzen (240), das zweite bis neunte in je einer halben (241—244), die übrigen in je einer Fünftel-Strophe (245 f.) behandelt werden.

246 Schl. (ursprünglicher Schl. von 239?) Summarische Bemerkung

zu den neun letzten Kennzeichen.

<sup>1)</sup> Im Original nicht vorhanden, auch wegen der engen Verbindung von 3 mit 1 überhaupt an dieser Stelle undenkbar; trotzdem in (Cūrņi und) Ṭīkā ergänzt sammt einer Versification des Inhalts in 4 Prākṛt-Āryās. Späterhin spricht der Text (in 295) bloss von fünf Abschnitten.

247. Ausführung von 246 Schl.

IV 248. Einleitung.

249f. Die Existenz der Lebenskraft bewiesen durch das zweifelnde Nachdenken darüber.

251. Sl. [Altes Citat?] durch das Dasein einer Bezeichnung dafür.
252 f. Andere Darstellung von 251 mit Abweisung eines Einwandes.

254. Sl. [Altes Citat?] durch die Vergeltung von Gut und Böse.

255, b: Sl. Ausführung von 254.

256. Sl. Altes Citat: Consens der Weltanschauungen des Epos, der Veden und des Buddhismus hinsichtlich VII u. V. 257. Ausführung von 256.

258. durch ihre Beherrschung des Leibes.

259. Sl [Altes Citat?] Ihre Aehnlichkeit mit dem Winde.

 Sl. [Altes Citat?] Ihre bloss den Allwissenden zugängliche Uebersinnlichkeit.

261. Ausführung von 260.

V-VII 262. Einleitung.

263. Gründe für die Verschiedenheit vom Leibe (V), die Immaterialität (VI) und die Ewigkeit (VII) des Lebensprincipes:

1. seine causale Einheit und Beständigkeit,

2. sein auf Continuität hinweisender Hang zur

3. seine Umwandlungsunfähigkeit. [Sinnenwelt,

V 264. Einleitung.

265. Grund: Das Gedächtniss (Vorausnahme von 275, 5). 266. Ausführung von 265.

VI 267 f. Gründe: Seine Uebersinnlichkeit (275, 7), Untheilbarkeit, Gestaltlosigkeit (278, 12), Anfangslosigkeit, Unwahrnehmbarkeit durch einen Unerleuchteten, die Versicherung der Allwissenden (278, 10) und der Consens der Weltanschauungen des Epos u. s. w.

VII 269 f. Gründe: Seine Unerschaffenheit, sein Zusammenhang innerhalb verschiedener Daseinsformen (275, 6), das Gewissen und die

Wiedererkennbarkeit.

271. Bestätigung von 270 durch den Consens der Weltanschauungen des Epos, der Veden und des Buddhismus.

272. Ausführung von 263, 1.

273. Ausführung von 263, 2. [273<sup>1, 2</sup>. Zusatz zu 273].

[2733. Vorbemerkung zu 274].

274. Ausführung von 263, 3.

275 (Forts. v. 263): 4. Der Wechsel von Gesundheit und Krankheit.

5. Das Gedächtniss.

6. Sein Zusammenhang innerhalb verschiedener Daseinsformen.

7. Seine Uebersinnlichkeit.

8. Die Erinnerung an frühere Daseinsformen.

9. Das Verlangen nach der Mutterbrust.

276 f. Erklärung von 275.

278 (Forts. v. 275): 10. Die Versicherung der Allwissenden.

11. Die Vergeltung von Gut und Böse.

12. Seine Gestaltlosigkeit.

VIII 279. Die Thäterschaft (persönliche Freiheit) der Seele.

IX 280. Ihre Erfüllung des Leibes.

X 281. Ihre Geartetheit.

XI 282. Ihre Imponderabilität. XII 283. Ihre Unerschaffenheit.

XIII 284. Die Unausbleiblichkeit der Folgen ihres Thuns.

XIV 285. Ihre Ausdehnung.

286. Citat: Vergleich zur Illustrirung von 285.

287. Zwölffaches Erklärungsschema für den Begriff "Gruppe".

288. Vaitālika-Str.: ein 287, 11 illustrirendes Räthsel.

289. "Hier im Sütra handelt es sich nur um 287, 5 (die "Lebens"-Gruppen); die übrigen Gruppen-Arten sind bloss der begrifflichen Aehnlichkeit wegen miterwähnt."

290. Erklärungsschema für das Wort sattha "etwas Verletzendes" in IV Anf.: a. Sachliches, b. Persönliches.

291. Verdeutlichung von 290.

292. Bemerkung zu dem Worte bīya "Samen" in IV Anf.: in den Samen tritt bei der Keimung derselbe oder ein anderer Lebensgeist ein, und zwar zeigt dieser sein Wirken auch in der Wurzel erst in Blattform (als Keimblättchen).

293. Ausführung von 292a. 294. Ausführung von 292b.

295. "Aehnlich erkläre man der Reihe nach alle fünf Capitel".

296. "Weise ist, wer alle 147 nach IV, I (resp. auch nach IV, II etc.) möglichen Fälle der Entsagung (pratyākhyāna) begreift."

297. Sechs Synonyma für den Inhalt von IV.

Man darf nicht glauben, dass die obige Scheidung von echten Niryukti-Bestandtheilen und Bhāshya-Zuthaten völlig einwandfrei und genügend durchgeführt sei. Mehrfach fehlt ein Wink von Seiten Haribhadra's oder ist zu unbestimmt, um gewisse Strophen genau taxiren zu helfen. Ja zuweilen lassen wir uns überhaupt nur ungern von ihm leiten. Wer zum Beispiel sich von dessen Auffassung zu emancipiren wagt, würde wahrscheinlich lieber 227 f. und 236 f. an die zweite Stelle und dafür, was Haribhadra's unbestimmter Wortlaut zuliesse, 229 (u. 233) an die erste rücken, auch wohl geneigt sein, den ganzen Strophen-Complex 263-285 nach rechts zu verschieben. Es frägt sich hierbei wesentlich, ob die rationalistische Argumentation über die Lebenskraft schon dem Bhadrabāhu oder erst einem Spätern zuzuschreiben ist. Die metrische Dehnung des ya in 228 a weist auf den erstern hin, ebenso aber auch der einen Amphibrachys ersetzende Trochaeus in 229. Darnach wird man vielleicht die obige Vertheilung eher in der Weise berichtigen können, dass man einfach 229 und 233 sowie Einiges aus der Strophengruppe 249-260 unter Bhadrabāhu's Stücke nach links setzt.

Wir haben uns, obschon Haribhadra nirgends eine Handhabe dazu bietet, nicht gescheut, innerhalb der Bhāshya-Partien spätere Erweiterungen, d. h. solche der dritten Phase nach unserer vorherigen Skizzirung, auszuscheiden Lässt sich doch geradezu noch eine vierte Phase innerhalb des obigen Ausschnittes in jenen Zusätzen (273 <sup>1-3</sup>) erkennen, die erst seit Haribhadra zum Text hinzu-

gekommen sind, und die wir als völlig hysterogen in Klammern

gesetzt haben.

Die Abgrenzung der Bestandtheile verschiedener Herkunft wird namentlich erschwert durch ihre enge Verschmelzung, welche es in der Regel verhindert, dass Erwägungen, die auf inhaltliche Ueberladenheit oder Ungleichmässigkeit sowie auf anscheinende Unursprünglichkeit von Sprache und Metrum gegründet sind, von sich allein aus den Knäuel entwirren helfen. Es sollen dieselben zwar immer mitsprechen, aber nothwendig durch vorhergehende Befragung aller alten Commentare und namentlich aller Parallelstellen in die richtige Bahn gelenkt werden.

Auch um die Bedeutung von Parallelstellen zu illustriren, bietet unsere Niryukti ein passendes Beispiel. Der Versuch einer vorläufigen Analyse des Vyavahāra-bhāshya hatte uns in dessen Einleitung (peḍhiyā) die Verse 66—68 a. 76. 77 b als solche älterer Sorte vermuthen lassen. Die Verwerfung der zwischenliegenden (68 b—75. 77 a) gründete sich hier lediglich auf eine auffallende Incongruenz in der Behandlung der drei ersten Arten des paḍirūva viṇaya (1. kāya, 2. vai, 3. maṇe). Man werfe selber einen Blick auf das Dutzend Strophen, das wir gleich unserer Vermuthung gemäss im Druck als Conglomerat zwiefacher Herkunft charakterisiren wollen.

paḍirūvo khalu viṇao kāya 1 vai 2 maṇe 3 tah'eva uvayāre 4 aṭṭha 1 cauvviha 2 duviho 3 sattaviha parūvaṇā tassa | 66 (387)

(kāya:) abbhutthāṇam anjali āsaṇa-dāṇam abhiggaha kiī ya

sussūsaņā ya abhigacchaņā ya saṃsāhaṇā ceva | 67 (388)

(vai:) hiya I miya II apharusa III bhāsī aṇuvīiya IV bhāsi vāio [viṇao (389 a)

eesim tu vibhāgam vocchāmi ahā'nupuvvīe | 68

I. vāhi-viruddham bhunjai deha-viruddham ca āuro kuņai āyās' akāla-cariy'āi-vāraņam ehiya-hiyam tu | 69 sāmāyārī sīyanta-coyanā ujjamanta-samsā ya dāruņa-sahāvata cciya vārei parattha-hiya-vādī | 70 atthi puņa kāi ceṭṭhā iha paraloge ya ahiyayā hoi? thaddha-pharusatta-niyadī ailuddhattam ca icc-āī | 71

II. tam puna anucca-saddam vocchinnam miya pabhāsae mauyam mammesu adūmanto siyā va paripāga-vayanenam | 72

III. tam pi ya apharusa mauyam hiyaya-ggāhim supesalam bhanai neham iva uggiranto nayana-muhehim ca viyasanto || 73

IV. tam pun' avirahe bhāsai, na ceva tatto 'vabhāsiyam kunai, joei tahā kālam jaha vuttam hoi saphalam tu || 74 amiyam a-desa kāle bhāviyam iva bhāsiyam niruvayāram āyatto vi na genhai, kim anga puna jo pamāna-ttho || 75 puvvam buddhīĕ pāsittā tao vakkam udāhare,

acakkhuo va neyāram buddhim anneu te girā | 76 (358)

(maņe:) māṇasio puṇa viṇao duviho ya samāsao muṇeyavvo:

akusala-maņo-niroho kusala-maņa-udīraņam ceva | 77 (389b)

Eine willkommene Bestätigung unserer Auffassung ergab sich, als wir in der That 66—68 a u. 77 b zusammen und ohne jeden weitern Zusatz bei Santyacarya zu Utt.-niry. 33 citirt fanden.

Dieser Scholiast musste sie also aus einem Niryukti-Text entnommen haben, welcher der obigen Bhāshya-Stelle zum Ausgangspunkt gedient hatte. Und wirklich stellte sich denn unsere Dasavaikālika-niryukti als der gesuchte Quellentext heraus, dessen Versnummern 387—389 oben schon in Klammern beigefügt sind.
Sogar 76 fand sich in diesem Werk vor, aber an einer frühern
Stelle (als 358), ist also oben nur citatweise aus anderm Zusammenhang hineingezogen.

Bei alledem bleibt die Frage noch eine offene, ob jene vier Grundstrophen eigentliche Niryukti-Bestandtheile sind; im Vyavahärabhäshya sind sie es wohl von vornherein nicht, da sie daselbst nur in der Einleitung stehen; aber auch in der Dasavaikālika-niryukti könnten sie mit Ausnahme des Śloka, der sich wohl metrisch als alt documentirt, Bhāshya-Zusätze erster Ordnung (Mūlabhāshya-

Strophen) sein.

Der Zerlegung von Niryukti- und Bhāshya-Texten erwachsen schliesslich daraus erhebliche Hindernisse, dass es nicht immer, wie in den beiden analysirten Fällen, bei blossen Einschiebungen und Erweiterungen bleibt, sondern gelegentlich zu völligen Umarbeitungen kommt, die an die Stelle des frühern Wortlautes treten. In älterer Zeit hat man sich wohl noch gescheut, das Original stellenweise abzuändern oder preiszugeben; sonst würde z. B. in dem oben behandelten Nirvukti-Stück die Strophe 263, die mit der zugehörigen Einleitung (262) und Ausführung (272-274) nicht mehr in den dermaligen Zusammenhang hineinpasst, sammt 275 (mit 276 f.) und 278 fallen gelassen worden sein, und zwar umsomehr als 263 nämlich nicht, wie in unserer Inhaltsangabe des Zusammenhangs wegen geschehen ist, die Gründe in der Weise vorbringt, dass sie die Richtigkeit der eigenen Anschauung stützen, sondern so, dass sie die Unrichtigkeit der gegnerischen erweisen sollen. Auch in den Bhashven sind vielleicht weitgreifende Veränderungen bloss mit Mülabhāshya-Partien, nicht mit Originalstrophen Bhadrabāhu's vorgenommen worden. Ein günstiges Specimen für Untersuchungen nach dieser Richtung bietet Viseshāvasyaka-bhāshva V im Verhältniss zu Āvasyaka-nirvukti IX u. X.

Schauen wir noch einmal auf das skizzirte Stück unserer Niryukti zurück, so müssen wir uns sagen, dass durch die Bhāshya-Zusätze zwar inhaltlich sehr wenig Neues zu Bhadrabāhu's Original hinzugekommen ist, dieses selbst aber eine Gepresstheit der Form zeigt, welche immerhin zuweilen die Bhāshya-Ausführungen als zum Verständniss unbedingt erforderlich erscheinen lässt. Da die Bhāshya-Stücke trotzdem notorisch jünger sind, so ergiebt sich ein scheinbarer Widerspruch, welcher der Aufklärung bedarf.

Zunächst ist zu constatiren, dass es Niryukti-Strophen giebt, die von sich aus ebenfalls nicht genügend oder gar nicht begriffen werden können, ohne desshalb durch Bhāshya-Erklärungen beleuchtet zu werden. Hierher gehören namentlich die meist ohne jede Ver-

knüpfung in den Text eingestellten Strophen aus Erzählungen (wie oben Vers 288). In diesen Fällen ist es der Prosa-Commentar, welcher ergänzend eintritt, indem er den Wortlaut der gemeinten Erzählung kurz vorführt. Hieraus geht hervor, dass Bhadrabāhu seine Versificationen nicht als in sich abgeschlossene und selbständige Produkte, sondern nur als Memorial-Schemata für prosaische Prakrt-Commentare aufgefasst hat. Das Gleiche gilt ferner für die Bhashya-Verfasser, wenn sie die in der Niryukti angedeuteten Erzählungen nur flüchtig skizziren oder wenn sie in einigen Niryukti- und Bhāshya-Texten (z. B. in der Uttarâdhy.-niry. durch 37 fache Variirung einer Strophe) gewisse schematische Ausführungen bieten, die nur durch die Curni verständlich werden und anderwärts überhaupt bloss in der Curni erscheinen. Es folgt daraus, dass die erhaltenen Cūrņi-Texte, mögen auch alle erst in der zweiten Hälfte des neunten Jahrhunderts geschrieben sein, in ihren Vorlagen oder Quellen sowohl Bhadrabāhu wie späteren Versificatoren als Basis gedient haben. Und damit ist das merkwürdige Resultat gegeben, dass, obschon der historische Standpunkt die Textgruppen in der Reihenfolge Niryukti - Bhāshya - Cūrņi ansetzt, die Umkehrung Cūrņi - Bhāshya - Niryukti in gewissem Sinne ebenso richtig ist, insofern man die unursprünglichen Zugaben, die im Lauf der Jahrhunderte in die Prosa-Commentare hineingekommen sind, als immerhin nebensächlich ausser Acht lassen mag, worauf jene die eigentlichen Interpretationsoriginale repräsentiren, die durch die Bhāshyen versificirt und durch die Niryukti-Schriften metrisch sublimirt worden sind. Um immerhin jene Interpretationsquellen, die in den Curni-Werken auf sprachlich einfachster und inhaltlich vollständigster Basis geblieben sind, mit einem besonderen Namen zu belegen, heissen wir sie kurzweg die "Tradition".

Nach diesen Vorbemerkungen geben wir ein Verzeichniss aller in (Cūrņi und) Ṭīkā erhaltenen Erzählungen der Daśavaikālika-Tradition. Wir vermerken darin die Hinweise auf andere Traditionen und alle uns bekannt gewordenen Parallelstellen; was gar nicht ausgeführt, sondern nur durch einen Verweis erledigt wird, ist in Klammern gesetzt.

```
Das.
                      fol. in S
                    7 a, 13—8 a, 6 (u. 142 b, s—143 a, 3) Sejjambhaya.
niry. 14 f. (u. 438 f.)
                    12 a, 2 vanig-vatsaka]
     37,3
                                         = Av.-niry. II, 60, 7
                         7 f.
                               blosse
                        9 f. Andeutungen = , , II, 60, 2
        7
                        11 f.
        sf.
       10 f.
                    12-12 b, 1
                                bloss 1 + 2 Pkt-Arvās
                    12b, 1 f.
                                 = Jñāt. XVIII Schl. (Suṃsumā)]
       12
                                 udaya
       13
                        2-10
```

| Daś.   |                   | fol. in S                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|--------|-------------------|---------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| niry.  |                   | 22 a, 5—22 b, 4                       | "der Ring des Polykrates"                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|        | 56 a<br>56 b Anf. | 22 b, 9 f.<br>11—23 a, 1              | cf. Antak. V, 1. Utt. II, 28 f.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|        | JO D AIII.        | 11—20 a, 1                            | (wo etwas anders).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|        | 56 Schl.          | 23 a, 1-23 b, 12                      | = Āvniry. IX, 64, 1.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|        | 62                | 25 a, 11-26 a, s                      | = Vyavahbh, pedh. 63, 2.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|        | 66 b              | 27 a, 5—10                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|        | 68                | 27 b, 6—28 a, s                       | , I                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|        |                   | 28 b, 9—29 b, 3                       | g = Avniry. XIX, 164, 1.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|        | 75 Anf.           | 30 a, 5—30 b, 1                       | Forts. von Avniry. 11, 8. "Jaha                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|        |                   |                                       | Forts. von Āvniry. II, 8. "jahā<br>Āvassae". — Āvniry. X,<br>77 b.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|        | 77 Anf.           | 30 b, 9—31 a, 2                       | $\ddot{\mathbb{R}} = \bar{\mathbf{A}}\mathbf{v}$ niry. XVII, 11, 26.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|        | 77 a Schl.        | 31 a, 4-8                             | چ = Āvniry. VIII, 41 ajahā                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|        |                   | the field and                         | a Āvassae".                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|        | 80 Schl.          | 31 b, 11-32 a, 6                      | Avassae".  \[ \bar{A}\text{vniry. VIII, 41 a. "jahā} \\ \bar{A}\text{vassae".} \\ \bar{E} = \bar{A}\text{vniry. IX, 56, 7. "jahā} \\ \bar{sikkhāe".} \\ \bar{A}\text{vniry. IX, 56, 7. "jahā} \\ \bar{S}\text{vniry. IX, 56, 7. "jahā} \\ \ext{vniry. IX, 56, 7. "jahā} \\ vniry. IX, 5 |
|        | 751               | minated on the                        | sikkhāe".                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| [      | 81 a              | 32 a, 10                              | = Avniry. 1A, 56, 7. "yath                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|        | 81 b              | 99 a 99 h .                           | Āvašyake šikshāyām".]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|        | 82 a              | 32 a, 13 — 32 b, 1<br>32 b, 5—8       | -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|        | 82 b              | 33 a, 1 f.                            | bloss die Skt-Str.  zusammengehörig                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|        | 84 a              | 33 a, 9—33 b, 1                       | nzs )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|        | 84 b              | 33 b, 13-34 a, 1                      | zusammengehörig                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|        | 85 a              | 34 a, 2—5                             | $= \bar{A}vniry. IX, 56, 10.$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|        | 85 b              | 34 a, s f.                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|        | 87 a              | 34 b, 7—35 a, s                       | Mūladeva, am Schl. Hinweis auf Āvniry. VIII, 76.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|        | 87 b              | 35 a, 10-35 b, 3                      | Maria de la                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|        | 88 a              | 35 b, 5—36 a, 7                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|        | 88 b              | $36 \mathrm{a}, 9 - 36 \mathrm{b}, 5$ | $= \bar{A}vniry. IX, 54, 2.$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Das. I | I, 1b             | 54 b, 10-55 a, 9                      | khullaya                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|        | 2                 | 56 a, 2—56 b, 3                       | Forts. von Āvniry. IX, 64, 3.<br>"jahā Āvassae".                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|        | 3                 | 56 b, 9-57 a, 3                       | "Jana Avassae.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|        | 4 a               | 57 a, 9—18                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|        | 4 b               | 57 b, 2-8 (3 a, s-                    | —3 b, 7 in s)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 1      | 6 b, 1            | 58 a, 6 (3 b, 14 f. i                 | n s) Hinweis auf niry. 56 Schl.]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|        | might 2 may       | 58 a, s-11 (4 a, 1-                   | -4 in s) zusammen-}=Utt.XXII.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|        | 7                 | 50 b, 1-5 (4a, 9-                     | -13 in s)) genorig (                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|        | 10 b              |                                       | 1 = Avniry. VIII, 162, s.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| niry.  | 188,1             | 61 b, з                               | $= , XX, \frac{18}{19}, 2, 1 $ $= yath'$ $= XX, \frac{18}{19}, 2, 2$ $= XX, \frac{18}{19}, 2, 2$ $rajâmatyau$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| -      |                   |                                       | peyapeyakau Avas-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 1      | 2                 | 6                                     | rājāmātyan yake".                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| _      |                   |                                       | rajamatyati j                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |

```
Das.
                        fol. in S
niry. 188, 3
                                       = \bar{A}v.-niry. XX, \frac{18}{19}, 2, 3
                     61 b, 9
                                                                   "yath
                                            vidyāsādhakah
                                       = \bar{A}v.-niry. XX, \frac{18}{19}, 2, 3
                                              śrāvakaduhitā
                         11 - 13
                     62 a, 2-6
                                       = Vyavah.-bh. pedh. 64,4-6.
                                           auch = Utt. II, 44 f. , jahā
                                              Uttarajjhayanesu".
                          9 f.
                                       = Av.-niry. VIII, 49. "jahā
                                             Avassae".
                         10 f.
                                       = Av.-niry. VIII, 53 (?) "jahā
                                             Avassae". sāsaņassa ub-
                                             bhāvaņā.
      190,1
                     62 b, 6—11
                                       = Av.-niry. II, 54, 3
                                                                = Vva-
                         12
                                       = Das.-niry. 62
                                                                 vah.-bh.
                     63 a, 2-5
                                       — Kalpabh. pedh. etc.
                                                                 pedh.
                          6-63 b. 1
                                       = Utt.-niry. 128
                                                                63, 1-5.
                     63 b, 3—6
                                       = Kalpabh. pedh. 787
      195,1
                     64 \, \text{b}, 2-5
                                   = \text{Av.-niry.} \text{ XVII}, 11,23-25
                                                                  "jah"
                          5
                                                IX, 44
                                                IX, 64, 3
          3
                          6 f.
                                                                Avassae".
          4 f.
                          7 f.
                                                IX, 49 b
          6 (196 f.)
                         12-65 b, 2 Bambhadatta und die drei Ge-
                                             nossen; dabei Salomon's
                                              Urtheilspruch.
                     65 a, 2-8
                                     der Schakal mit dem Elephanten-
           7 - 10
                                        Cadaver.
      288
                     80 b, 7-10
                    98 a, 12-98 b, 1 (26 b, 14-27 a, 8 in s) Bhāgavaya
Das. V, 1, 100
                 1
                                (parivvāyaga) muhā-dāī "gratis-gebend"
                     98 b, 1-5 (27 a, 9-27 b, 6 in s) muhā-jīvī "gratis-
                                             lebend"
IX, 2, 4
                   126 a, 1 f. (57 a, 4 in s) Dašāra Kuru Pārtha Kṛshṇa]
    XII, 1
                   139 b, 10-12 (71 b, s-10 in s) in Skt als Vrddhavāda:
                                             Kūragadduka.
```

Zur Ergänzung dieser Zusammenstellungen diene folgende Liste der Parallelstellen zur Niryukti:

314 = Āv.-niry. XVI, 16.

334 = Samav. XVIII, 3.

Vyavah.-bh. X, 630.

342 f. = Bhag. X, 3. Prajñ. XI.

358 = Vyavah.-bh. peḍh. 76.

387-389 = Vyavah.-bh. peḍh.

66-68 a. 77 b.

400 a. (401 a) = Vyavah.-bh. I, 5 a.

(11 a).

410. 411 b = Vyavah.-bh. I, 12.

Wie man sieht, findet sich eine grössere Anzahl von Erzählungen in Verbindung mit zwei Strophen (188. 190), die auch anderwärts erscheinen. Und zwar enthält in beiden, wie ausserdem auch noch in 195 f., die Niryukti keine Hindeutung auf die Erzählungen. Dagegen liegt eine solche vor in den übrigen Fällen. Dieselbe ist mannigfacher Art: entweder werden zusammenhängende Stücke der Erzählungen citirt oder Stichworte geboten oder es wird schliesslich der Inhalt in einem richtigen Satz skizzirt. Als Citate sind vorwiegend Gesprächstücke gewählt, selten prosaische (85 b), meist fertige Strophen (288) oder Strophentheile (85 a). Stichworte geben in der Regel die Namen oder anderweitige Bezeichnungen der Personen ab. Sätze finden sich fast nur einzeln (62 b. 73 a. 81 a. 81 b); eine scheinbare Ausnahme bilden 14 f. 438 f., welche Strophen nicht eigentlich in den obigen Rahmen hineingehören, indem sie nicht wie die andern eine zur Illustrirung des Inhalts dienende Erzählung, sondern die über den Verfasser des Sütra handelnde Tradition betreffen. Wir lassen diese denn auch im Folgenden aus dem Spiel, da ihre Behandlung auf ein hier vermiedenes Gebiet hinüberführen müsste.

Zu den sich an das Sūtra anhängenden Erzählungen ist zu bemerken, dass darunter bloss eine einzige (II, 6 b, 2 u. 7) im Sūtra wirklich angedeutet, die übrigen dagegen in der Tradition nur sozusagen an den Haaren herbeigezogen sind. Wir wählen für alle trotzdem der Kürze wegen die summarische Bezeichnung Sūtra-Erzählungen, wie wir andrerseits unter Niryukti-Erzählungen hier auch diejenigen verstanden wissen wollen, welche im Zusammenhang mit der Niryukti vorgetragen werden, ohne darin angedeutet zu sein. Die erste Gruppe beschlägt, wie das gegebene Schema zeigt, wesentlich das zweite Capitel (Das. II), die zweite wesentlich das erste und dritte (Das. I u. III, worauf nämlich Niry. 26—156 u. 184—221 entfallen). So kann fast die ganze Erzählungsmasse in Verbindung mit den ersten drei Capiteln behandelt werden und wir vergegenwärtigen uns desshalb vorerst deren Inhalt mit Hülfe einer deutschen Uebertragung, in die wir

gleich die eine zum Verständniss nothwendige Erzählung (II, 6 b, 2 und 7) mit aufnehmen, sie immerhin durch kleinen Druck vom Sütra-Bestand unterscheidend.

- I. Das (Capitel) von den Baumblüthen.
- Ein frommer Wandel ist das Höchste: Nichtschädigung, Entsagung, Zucht; Selbst Götter zollen dem Verehrung, Der seinen Halt in Frommem sucht.
- Wie aus den Blüthen eines Baumes
   Die Biene trinkt den Honigsaft
   Und nicht dabei die Blüthe schädigt
   Und doch sich selber Labung schafft,
- So nehmen die ¹) erlösten Mönche Von dieser Welt mit frommem Sinn, Wie Luftdurchwandler von den Blüthen Geschenkte Speise gerne hin.
- So wird uns²) denn zu Theil die Nahrung, Und unsre Speisung schädigt nie;
   Nur was für Mönche abfällt, suchen Wie Bienen in den Blüthen, sie.
- 5. Den Honigsammlern gleich die Weisen Sind nichts Bestimmtem zugewandt: Sie nehmen da und dort Almosen, Daher sie Fromme sind genannt.

### II. Das (Capitel) mit dem Mönchthum voran.

- Wie wäre der des Mönchthums fähig, Der im Genuss sich nicht ermannt, Der Schritt auf Schritt zu Boden taumelt In die Gewalt der Lust gebannt?!
- Wer Kleider, Schmuck und Wohlgerüche Und Weibervolk und Bettenpracht Nur gegen seinen Willen meidet Hat an "Entsagung" nie gedacht.

Man ergänze "von den Banden des Daseins" (hier wohl speciell "von Nahrungssorgen").

d. h. den genannten Mönchen, zu denen eben der Verfasser auch gehört; nachher spricht er von ihnen wieder in der dritten Person.

- Nur wer den weichlichen Genüssen, Selbst lockenden, den Rücken kehrt, Aus freiem Antrieb sie verachtet, Der wohl ist jenes Titels werth.
- 4. Und sollt' einmal sein Herz am Aeussern haften Erfasst von eines Weibes Bann, Dann zähme er die Leidenschaft und denke: "Was geht sie mich, was ich sie an!"
- 5. Kasteie Dich! bezwinge Dein Verlangen! Verachte alle Weichlichkeit! Hör' auf zu hassen! hüte Dich zu lieben! Dann geht's Dir wohl in Ewigkeit.
- In's Feuer stürzen sie wohl eher In's rauchende, mit Todesmuth, Als dass sie Ausgeworf'nes ässen Die Edlen in der Schlangenbrut\*).

Als Ariţţhanemi Mönch geworden war, trachtete dessen älterer Bruder Rahanemi nach seiner Gattin Rāimaī. Sie hatte sich aber der Bhāgavata-Lehre ergeben und verachtete die Sinnenlust. Da sie seine Verliebtheit bemerkte, nahm sie einmal in seiner Gegenwart, nachdem sie erst ein süsses Getränk zu sich genommen hatte, ein Brechmittel, erbrach sich und sagte: Da trink! Er entgegnete: Wie sollte ich Ausgebrochenes trinken? "Wohlan", sprach sie, "auch ich bin von Ariţţhanemi aufgegeben (wörtlich "ausgebrochen") worden, was verlangst Du denn nach mir?"

7. "Weh Dir in Deinem Ruhmverlangen, Der Du aus eitler Lebenslust geniessen willst, was weggeworfen; Der Tod ist besser als der Wust!"

Dann theilte sie ihm den Glauben mit, worauf er sich bekehrte und Mönch ward. Auch sie trat in den Orden ein. Späterhin wurde Rahanemi einmal, als er von Bāravaī aus, Almosen bettelnd, zum Herrn (Ariṭṭhanemi) gehen wollte, durch ein Gewitter überrascht, so dass er sich in eine Höhle flüchtete. Ebendahin kam auch Rāimaī, die dem Herrn einen Verehrungsbesuch gemacht hatte und auf dem Rückweg zum Kloster vom Regen durchnässt worden war. Ahnungslos breitete sie ihre Kleider aus, um sie trocknen zu lassen. Da sah Rahanemi ihre Glieder und wurde lüstern. Auch sie bemerkte ihn, und an seinem Gebahren erkennend, was in ihm vorging, sprach sie:

8. "Ich bin des Bhoga-Königs 1) Tochter Und du bist Andhra-Vṛshṇi's 2) Sohn; Wir seien nicht gemeine Schlangen \*)! In Selbstzucht suche Deinen Lohn!

<sup>\*)</sup> Es werden nämlich edle und gemeine Schlangen unterschieden, von denen die letztern dazu gebracht werden können, ausgespienes Gift wieder aufzusaugen. Vgl. im Folgenden p. 604, 25—27.

<sup>1)</sup> Ugrasena's.

<sup>2)</sup> Samudravijaya's.

- 9. Willst Du, vernarrt, bei allen Weibern, Die Du erblickst, um Liebe frei'n? Dem windbewegten Rohre gleichend Unstät in Deinem Wesen sein?"
- 10. Kaum hatte so mit weisen Worten Die fromme Frau den Prinz gerügt, Da, wie ein Elephant dem Hacken, Hat dem Gebot er sich gefügt.
- 11. So handeln alle, die erleuchtet, Und weise, und im Geist voran: Sie wenden sich von den Genüssen Wie jener hocherhab'ne Mann.

### III. Die kleine Darstellung der (Ordens-)Norm.

- In Selbstzucht innerlich gefestigt
   Erlöst und rettend diese Welt
   Vermeiden die Niggantha-Mönche
   Was ihrer Ordensnorm misfällt:
- Um ihretwillen Hergestelltes, Und was gekauft, geholt 1), gebracht; Auch Bäder, Kränze, Wohlgerüche Und Fächer und ein Mahl bei Nacht;
- Vorrath und Hausrath, Königs-Speise Und was man liebt als Leibgericht;
   Massage, Zähneputzen; ferner Neugier, Auch in den Spiegel seh' man nicht!
- 4. Und fort mit Würfel-Brett und -Becher <sup>2</sup>)!
  Mit Sonnenschirm aus Kinderei <sup>3</sup>)!
  Heilmitteln <sup>4</sup>), Schuhen bloss zur Schonung <sup>5</sup>)
  Und eitler Feuerzünderei!
- 5. Mit der Ernährung durch den Hausherrn Und häuslicher Bequemlichkeit Bei Lehnstuhl, Bank und andern Sitzen Und Sorgen für die Leiblichkeit!
- Auch die Bedienung eines Laien Ist unerlaubt, und Lohnarbeit,

1) Seitens der Mönche auf eine Einladung hin.

 mā bhūt kalayā 'nyathā pāśaka-pātanam (zur Vermeidung von Wurfkniffen) iti nālikayā pātyanta iti.

 anatthäe "ohne Zweck" (wenn nicht Krankheit und dergleichen den Gebrauch gebieten).

4) d. h. Elixiren, Mixturen, Sälbchen und Aehnlichem.

5) Wörtlich "Schuhen für die Füsse"; pādayor iti sâbhiprāyakam, na tv āpat-kalpa-parihārârtham upagraha-dhāranena.

- Genuss von ungekochtem Wasser, Vertröstung in der Leidenszeit.
- 7. Man meide Rettig, frischen Ingwer Und Zucker, eh' sie untersucht, Auch Knollen-Wurzeln, die noch leben Und Rohes: Same oder Frucht.
- 8. Auch Soda-Salz 1) und Salz vom Indus Salz von Rumā so lang es roh, Salz aus dem Meer und aus der Steppe Und schwarzes Salz so lang es roh.
- 9. Durchräucherung, Brechreizerzeugung, Klystier und Purgativ zumeist, Und Schminke und das Zähne-Stochern, Und was da Körperpflege heisst:
- 10. All das ist den Niggantha-Mönchen Durch ihre Ordensnorm verwehrt: Der Selbstzucht weihen sich die Weisen Von all dem Treiben unbeschwert.
- 11. Sie kennen wohl die fünf Gefahren <sup>2</sup>), Dreifach <sup>3</sup>) sind sie auf ihrer Hut, Sechsfach <sup>4</sup>) besorgt und fünffach <sup>5</sup>) Meister, Rechtgläubig stets mit frommem Muth,
- 12. Kasteien sich in Sommermonden, Im Winter sind sie unbedeckt, Zur Regenzeit wie eingesponnen, Bis sie der neue Sommer weckt.
- 13. Anfechtungs-Feinde, selbst-bezwungen,
  Der Sinne Herr, Verblendungs-rein:
  So schreiten hin zum Ziel die Weisen,
  Um alles Elend los zu sein.
- 14. Wenn sie das Schwerste ausgehalten Und schwerster That sich ganz geweiht, Dann geh'n sie ein in Götterwelten Und gehen ein zur Seligkeit.
- 15. Wenn ganz verbüsst sind früh're Werke Durch Selbstzucht und durch Heiligkeit, Dann den Erlösungspfad beschreitend Verwehn sie in die Ewigkeit.

2) Die Uebertretungen der fünf Hauptgebote.

3) In Gedanken, Worten und Werken

5) Ueber die fünf Sinne.

<sup>1)</sup> Gewonnen durch Kochen von Soda mit Amalaka-Früchten.

<sup>4)</sup> Hinsichtlich der sechs Lebensgruppen, cf. Das. IV Anf.

Das erste Capitel behandelt einen Vergleich, der manchem Leser aus dem Dhammapada (49 f.) bekannt sein wird.

Das zweite Capitel besteht, wie man sieht, aus dem Versbestand einer Legende, welchem eine vier- oder mehrstrophige Einleitung über das Mönchthum vorausgeschickt Diese Zusammensetzung lehrt auch der merkwürdige Titel "Das Capitel mit dem Mönchthum voran". Offenbar hat Sejjambhava die Legendenstrophen anderswoher bezogen und selber nur die Einleitung und den Schluss dazu verfasst. Wir dürfen wohl die Urform von Utt. XXII als seine Quelle bezeichnen, indem sich die Strophen 6-11 daselbst als 42-45. 48. 51 wiederfinden. Die Tradition zieht die fünfte und anscheinend auch die sechste Strophe noch zur Einleitung. Ist diese Abtrennung richtig, dann haben die beiden Strophen mit dem Uebergang aus der dritten in die zweite Person (5) und mit der Andeutung des Vergleichs mit den beiden Schlangenarten (6) deutlich den Zweck, den Wortlaut des Legendenstückes vorzubereiten und es dem poetischen Mahnruf an willensschwache Mönche, den das Capitel darstellen soll, organisch einzuverleiben. Der Prosa-Theil der Legende giebt so wenig unnöthiges Beiwerk, dass nicht Vieles davon spätere Erfindung sein kann. Sehr bemerkenswerth ist dabei die Angabe, dass die Sprecherin anfänglich eine Bhagavaī "der Bhāgavata-Lehre ergeben" gewesen sei. Es gehört also anscheinend unsere Legende unter jenes altbrahmanische Erbgut, dessen deutlichster Reflex in der Rshabha-Bharata-Sage vorliegt.

Der Inhalt der übrigen Sütra-Erzählungen unter Ausschluss der beiden sich ans Avasyaka anlehnenden (II, 2 u. 10b). ist folgender:

- II, 1 b. Einer tritt in den Orden zusammen mit seinem Sohn. Dieser verlangt der Reihe nach Schuhe und alle andern Bequemlichkeiten, die ihm aus Nachsicht gestattet werden, bis er schliesslich eine Hetäre wünscht, worauf er aus dem Kloster gejagt wird. Er verdirbt sich dann bei einem Gelage den Magen, stirbt und wird als Büffel wiedergeboren. Sein Vater ist dem Mönchsleben treu geblieben und erscheint nach dem Tode als Gott, der den Hirten jenen Büffel abkauft und sich auf einem Zauberwagen von ihm ziehen lässt. Beim Hören der frühern Bequemlichkeitsforderungen erinnert sich der Büffel an sein vorhergehendes Dasein, bekehrt sich, entsagt der Nahrung und gelangt in eine Götterwelt. (Uebergang zu niry. 182).
- II, 3. Nicht nur Bharaha, Jambu und Andere, die auf alle Glücksgüter verzichtet haben, sind Helden der Entsagung, auch die einfachen Bettler, welche, um in den Orden zu treten, die drei Kleinodien "Feuer, Wasser und Weib" aufgeben. Gleichniss:

ein Holzträger, den Sumai-sāmi in den Orden aufgenommen hat, verträgt das Gespött der Leute nicht und bittet den Lehrer mit ihm anderswohin zu gehen. Abhaya, bei dem sich der Lehrer demgemäss verabschieden will, räth ab und bringt das Gespött in folgender Weise zum Schweigen: er verspricht Jedem grossen Reichthum, der die drei Kleinodien Feuer, Wasser und Weib aufgiebt. Die Leute sagen: Was soll uns der Reichthum ohne jene Kleinodien! "Also", erwiedert Abhaya, "hat auch dieser Bettler mit seinem Verzicht auf die Kleinodien jenem Reichthum entsagt".

II, 4 a. Ein Prinz zerbricht beim Spielen in der Vorhalle den Krug einer vorbeigehenden Sklavin mit einer Lehmkugel. Er stellt ihn dann mit Hülfe von Wasser und Feuer wieder her. So soll Derjenige, dessen Herz einmal am Aeussern haftet, mit einem guten Vorsatz sich wieder in Ordnung bringen.

II, 4 b. Ein Kaufmannssohn, der sein Weib verlassen hat und in den Orden eingetreten ist, sagt sich bei der Zeile "Was geht sie mich, was ich sie an", dass sie auf ihn nicht passe, weil sein Weib ihm wohl noch in Liebe verbunden sei. Er läuft desshalb fort und trifft vor seinem frühern Wohnort am Brunnen mit der Frau zusammen, ohne sie zu erkennen. Sie ist mittlerweile eine fromme Laienschwester geworden und hat die Absicht in den Orden zu treten. So sagt sie auf seine Frage nach ihr, um ihn vor dem Austritt aus dem Orden zu bewahren, dass sie anderweitig verheirathet sei, worauf er wieder zum Lehrer zurückkehrt, nachdem sie ihm noch geistliche Ermahnungen ertheilt und sich zu erkennen gegeben hat.

V, 1, 100. 1. Ein brahmanischer Mönch (parivväyaga) findet bei einem Bhägavata Unterkunft und Verpflegung auf das Versprechen hin, keinen Gegendienst zu leisten. Einmal wird das Pferd gestohlen und versteckt, worauf der Mönch es findet und Anzeige macht, so dass es vom Knecht wiedergeholt werden kann. Da schickt der Hausherr den Mönch fort mit den Worten: ich unterhalte dich nicht länger in unnützer Weise (näham tava nivvittham udantam vahämi).

Vielleicht enthält diese Erzählung in dem Ausdruck udantam vah "verpflegen, bedienen" und in dem mit appaphala glossirten (allerdings anscheinend auch in 100. 2, wo anivvitha in umgekehrter Bedeutung steht, vorliegenden) Wort nivvitha "unnütz", d. h. "keinen ewigen Lohn sichernd", Anklänge an den Sprachschatz der Bhāgavata. Auch scheint der Inhalt anzudeuten, dass von dieser Sekte die "Idee des Gratis-Gebens" wie z. B. auch die "Lehre von der innerlichen Identität aller Creatur" auf die Spitze getrieben worden ist. — O Consequenz, du Schwäche der Systeme!

V, 1, 100. 2. Um die Lebensarten zu prüfen, frägt ein König verschiedene Leute, wovon sie leben. "Vom Munde" sagt der Erzähler, "von den Füssen" der Bote, "von den Händen" der Schreiber, "von der Leute Freigebigkeit" der Buddhist, "von nichts (gratis)"

der Jaina-Novize. Da geht der König zum Lehrer dieses Novizen, bekehrt sich und wird (Jaina-)Mönch.

XII, 1. Ein Mönch wird von einer Nonne veranlasst zu fasten, wobei er stirbt. Sie macht sich nun Vorwürfe und wird von Sīmandhara, an den sie sich durch Vermittlung einer Gottheit gewandt hat, genöthigt, zur Strafe diese Cūḍā (Cap. XII) auswendig zu lernen.

Unter den Niryukti-Erzählungen des I. Capitels tritt uns die erste entgegen in Verbindung mit einer Strophe (37), welche Synonyma enthält. Synonymen-Listen sind nämlich neben Erklärungsschematen, Aufzählungen (wie in 10. 236 f. 415 f. 437), Beispieltiteln, Erzählungsgesprächen (wie in 288) und geringen Interpretationsandeutungen der wesentlichste Inhalt von Bhadrabāhu's Originalstrophen. Mit 164 f. 297. 336. 412-414 a aus andern Capiteln gehören aus dem ersten hierher die seinen Titel betreffenden Strophen 35-37, von denen die erste das Wort "Baum", die zweite das Wort "Blüthe" und die dritte den zusammengesetzten Ausdruck "das von den Baumblüthen" variirt. Als Synonyma für den vollen Titel erscheinen Ausdrücke, die in ähnlicher Weise wie "die Baumblüthen" zuweilen verwendet worden sind, um die Lebensweise der Jaina-Mönche zu charakterisiren; und hierbei bezieht sich denn nun das Wort udaya "Wasser" — alles Uebrige, weil nicht ausgeführt, sei hier übergangen - nach der Tradition auf folgende Allegorie:

37, 13. Ein von der Noth getriebener Kaufmann findet in der "Juweleninsel" prächtige Juwelen, kann sie aber aus Furcht vor den Räubern nicht heimbringen; da versteckt er sie und geht erst dreimal sich verrückt stellend, indem er alte Steine für Juwelen ausgiebt; hernach es mit den Juwelen versuchend gelangt er bei heftigem Durst im Walde zu einer sauern Quelle, in deren Nähe viel todtes Wild herumliegt. Er macht einiges Wasser heilsam und benutzt anderes zur Aetzung und Reinigung seiner Juwelen. — Unter den Juwelen sind Wissen, Glauben und Wandel, unter den Räubern die Vergehen, unter dem Wasser die reine saure

Speise und unter dem Wald das Weltgetriebe verstanden.

Alle übrigen Erzählungen des I. Capitels sind Illustrationen zu der mit Rücksicht auf das Gleichniss von den Baumblüthen 1) aus Sthänanga IV, 3 übernommenen Classification der Beispiele (näya) und Gründe (heu), welcher die Verse 53b—88 gewidmet sind. Wir setzen die Originalstelle des Sthänanga her und vermerken dazu gleichzeitig in Klammern die Verszahlen und einige Zusätze der Niryukti.

cauvvihe  $n\bar{a}e$  pannatte tam jahā:

(53b) A. āharaṇe, B. āharaṇa-taddese C. āharaṇa-taddose, D. uvannāsôvaṇae.

<sup>1)</sup> Das nach 100 a in der nachfolgenden Eintheilung zur Gruppe B gehört.

(54) A. āharane cauvvihe pannatte tam jahā:

I. avāe (1. davve 55. 2. khette 56 a.

3. kāle 56 b Anf. 4. bhāve 56 Schl.)

II. uvāe (1. davve 61 Mitte 2. khette 61 Schl.

3. kāle 62 Anf. 4. bhāve 62 Mitte u Schl.)

III. thavanā-kamme (1. 66 a Schl. 2. 66 b).

IV. paduppanna-viņāsī ya (68 a).

(72) B. āharaņa-taddese cauvvihe pannatte tam jahā:

I. aņusaṭṭhi (72 Schl.). II. uvālambhe (75 Anf.).

III. pucchā (77 Anf.) IV. nissā-vayaņe (77 a Schl.).

(80) C. ābaraņa-taddose cauvvihe pannatte tam jahā:

I. ahamma-jutte (80 Schl.). II. padilome (1. 81 a. 2. 81 b).

III. attôvaṇīe (82 a). IV. durovaṇīe (82 b).

(83) D. uvannāsôvaņae cauvvihe pannatte tam jahā:

I. tav-vatthue (84 a). II. tad-anna-vatthue (84 b).

III. padinibhe (85a). IV. heū (85b).

(86) cauvvihe heū pannatte tam jahā:

1. jāvae (87 a). 2. thāvae (87 b). 3. vaṃsae (88 a). 4. lūsae (88 b).

In die nachfolgende Uebersetzung dieser Classification nehmen wir gleichzeitig die zugehörigen Niryukti-Erzählungen herein, ausgenommen einige von denen, die schon im Āvasyaka vorkommen.

Viererlei Art kann ein "Beispiel" sein, wie gelehrt wird; es kann sich nämlich beziehen:

A. auf etwas Ganzes, B. auf einen Theil,

C. auf einen Schaden, D. auf eine schlagende Antwort.

A. Ein Beispiel der ersten Art betrifft:

I. eine Gefahr, die 1. von einer Sache, 2. von einer Gegend, 3. von einer Zeit, 4. von einem innerlichen Zustand her drohen kann.

1. 55. Zwei arme Brüder gehen nach Sorattha um Handel zu treiben und kehren mit voller Börse zurück. Auf dem Wege fasst jeder von ihnen den Plan, den andern zu tödten, um das Geld allein zu besitzen. Als sie sich indessen ihrem heimischen Dorfe nähern, schämt sich der Aeltere seines Vorhabens und gesteht es dem andern ein, worauf auch dieser ein Geständniss ablegt. Sie werfen dann die Börse als eine gefährliche Sache in einen Teich und gehen heim. Die Börse wird von einem Fisch verschluckt, dieser dann gefangen und auf dem Markt von der Schwester der beiden Brüder zur Feier ihrer Rückkehr eingekauft. Beim Ausweiden will die Sklavin 1) die Börse an sich nehmen, wird aber von der Alten dabei ertappt, worauf zwischen beiden ein Handgemenge entsteht, bei dem die Alte 2) das Leben verliert. Als die

1) Schwester (!) Abhay.

<sup>2) &</sup>quot;Durch einen Stich mit dem Ausweidemesser" Abhay.

beiden Brüder hiervon Kenntniss bekommen, denken sie: das kommt Alles von der gefährlichen Börse.

- 2. 56 a. Hierher gehört aus der grossen Erzählung des Harivamsa die Episode, welche davon handelt, wie nach der Ermordung des Kamsa die Dasāra-Schaar, um der gefährlichen Gegend zu entrinnen, von Mahurā nach Bāravaī zieht.
- 3. 56 b Anf. Ariţţhanemi sagt dem Kanha voraus, dass Bāravaī nach 12 Jahren durch Dīvāyana vernichtet werden würde. Die Prophezeiung kommt diesem zu Ohren, worauf er, um dem gefährlichen Termin zu entgehen, nach Norden 1) zieht, aber aus Unkenntniss der Zeit gerade im zwölften Jahre wieder zurückkehrt 2), von den Prinzen misshandelt wird und, als Gott wiedergeboren, der Stadt ihren Untergang bereitet.
- 4. 56 Schl. Ein Mönch, der auf dem Almosengang einen Frosch zertreten hat, wird durch den ihn begleitenden Novizen darauf aufmerksam gemacht, leugnet aber die That und gedenkt ihrer auch nachher bei der Beichte nicht. Daran erinnert wird er zornig und stürzt auf den Novizen los, wobei er so heftig an eine kantige Säule anrennt, dass er stirbt. Er wird sodann unter den Gestirngottheiten und hernach als Giftblick-Schlange 3) wiedergeboren. [Ein Prinz ist von einer Schlange gebissen worden (und gestorben) 4). Es werden desshalb durch einen Schlangenbändiger alle Schlangen rings um ein Feuer versammelt und darunter die Uebelthäterin festgestellt, worauf derselben die Wahl gelassen wird, entweder das Gift aus der Wunde wieder aufzusaugen oder sich ins Feuer zu stürzen; sie gehört indessen nicht zu denen, die zum Wiederaufsaugen gebracht werden können<sup>5</sup>) . . . . Auf die Zusage eines Denars für jeden Schlangenkopf tödten die Leute viele Schlangen . . . . . ] Der als Schlange wiedergeborene Mönch erinnert sich seines frühern Daseins und geht, um mit dem Feuer seines Blickes kein Lebewesen zu verbrennen, bloss des Nachts aus. Schlangenfänger bemerken indessen seine Höhle. Da geht er, durch ein Kraut herausgelockt, um bei seinem gefährlichen Zustand<sup>6</sup>) den Verfolger nicht zu verbrennen, mit dem Schwanz voran hinaus und wird so von hinten her Stück um Stück, soweit er sich vorwagt,

<sup>1) &</sup>quot;in einen andern Wald" Dev. zu Utt. II, 28 f. (ZDMG. XLII, 495, 25).

<sup>2) &</sup>quot;aber . . . . zurückkehrt" fehlt bei Dev., der vielmehr die zwölf Jahre (oder wenigstens einen Theil davon) erst nach Dīvāyaņa's Wiedergeburt verstreichen lässt: l. c. 498, 12 acchai tāva jāva gayāim bārasa varisāim "er wartet (als Gott wiedergeboren) bis die zwölf Jahre um sind".

<sup>3)</sup> ditthī-visa sappa.

<sup>4)</sup> Bloss bei Abhay.

<sup>5)</sup> Der ganze Satz (Es . . . .) nicht bei Abhay. In der folgenden Lücke wird etwas über den Zorn des Königs gestanden haben, von dem Abhay. hier spricht.

<sup>6)</sup> Bei dem tödtlichen Blick der Schlange wird nämlich Zorn oder Wuth als innerlich wirksamer Zustand vorausgesetzt.

zerschnitten, bis schliesslich der Kopf abgehauen ist und der Tod eintritt. Er wird dann durch eine Gottheit dem König im Traum als Sohn angekündigt mit dem Auftrage, die Verfolgung der Schlangen nunmehr einzustellen und den Sohn wegen seiner Herkunft aus dem Schlangengeschlecht Nägadatta zu nennen. Dieser tritt schon als Knabe in den Orden ein und es zeigt sich dabei als Nachwirkung des vorhergehenden Daseins, dass er den ganzen Tag hungrig ist. Er wird trotzdem durch eine Gottheit bevorzugt vor vier Mönchen, von denen der erste sich in vier-, der zweite in drei-, der dritte in zwei- und der vierte in ein-monatlichem Fasten übt. Diese zürnen ihm desshalb und stellen die Gottheit zur Rede. Sie erklärt nur den wirklichen Büsser zu verehren, nicht solche. denen es bloss um das geistliche Ansehen zu thun sei. Zugleich bleibt sie in der Nähe des Novizen, um ihn vor den vier Neidern zu hüten. Indem er ihre Bespuckung seiner Speise sich ruhig gefallen lässt, erlangt er das höchste Wissen, das später auch den andern zu Theil wird, nachdem sie, von der Gottheit zur Rede gestellt, ihren Fehler eingesehen und durch Abbitte gut gemacht haben. - Zorn und dergleichen ist verstanden unter einem innerlichen Zustand, der Gefahr droht.

II. ein Mittel, das 1. zu einer Sache, 2. für eine Gegend, 3. für eine Zeit, 4. um eines innerlichen Zustandes willen benutzt wird.

1. 61 Mitte. Metallurgie.

2. 61 Schl. Pflug und Egge zum Ackerbau.

3. 62 Anf. Uhren und dergleichen.

4. 62 Mitte u. Schl. König Seniya (in Rāyagiha)\* will seiner Gattin einen durch eine einzige Säule gestützten Palast errichten lassen. Als die Holzhauer im Wald einen entsprechend grossen Baum finden, durchräuchern sie ihn, um zu erfahren, ob er von Jemand besetzt sei. Da zeigt sich der darin wohnende Geist und verspricht, wenn sie ihm den Baum stehen lassen, den Palast zu bauen und den königlichen Park zu allen Jahreszeiten mit Früchten zu versehen. So baut er den Palast. Im Park aber holt ein Candala, um ein Gelüste seiner Frau zu befriedigen, auf magische Weise Mangofrüchte, da zur Zeit sonst keine erhältlich sind. Weil keine Fussspuren bemerkt werden, befürchtet der König, dass der Dieb auch seinem Harem gefährlich werden könnte. Er beauftragt desshalb den Abhaya, bei Todesstrafe den Dieb innerhalb sieben Tagen zu ermitteln. Abhaya geht auf die Suche und findet einen Volkshaufen, der auf die Vorstellung eines Tänzers1) harrt. Während er sich noch ankleidet - sagt Abhaya - will ich Euch eine Geschichte erzählen:

1) gojja (bei Malay. nada).

<sup>\*</sup> Nicht bei Malay. zu Vyavah.-bh.

Eines armen Setthi schöne und heirathslustige Tochter stiehlt, um den Liebesgott zu verehren, Blumen aus einem Park und wird vom Wächter ertappt, aber, indem sie ihn an seine Schwestern und Basen erinnert, losgelassen gegen das Versprechen, vor der Hochzeitsnacht zu ihm zu kommen. Wirklich kommt sie, vom Bräutigam und selbst von Räubern und einem hungrigen Rākshasa, die sie auf dem Wege ergreifen, freigelassen. Der Mann ist gerührt von ihrer Zuverlässigkeit und giebt sie ebenfalls frei, so dass sie wohlerhalten zu ihrem Gatten zurückgelangt.

Wer hat nun da das Schwerste geleistet? frägt Abhaya. Die Eifersüchtigen sagen "der Gatte", die Hungrigen "der Rākshasa", die Weiberjäger "der Gärtner"; ein Caṇḍāla sagt "die Räuber" und wird als Räuber ergriffen; — so ist ein innerlicher Zustand mittelst der Erzählung erkannt worden 1) —; er wird dann vor Seṇiya geführt, dem er ein Geständniss ablegen und, um frei zu kommen, seine magische Kunst anvertrauen muss. Sie ist aber anfänglich nicht wirksam, solange Seṇiya nämlich die Formel auf dem Throne sitzend spricht, während er den Caṇḍāla auf dem Boden sitzen lässt. Erst als er diesen auf den Thron und sich selbst unterwürfig zu dessen Füssen setzt, erfüllt sie sich. (So muss man unterwürfig sein und sich nicht überheben beim Lernen) 2).

III. eine Gründung, die 1. polemisch oder 2. defensiv sein kann.

1. 66 a Schl. Sūtr. II, 2, 1.

2. 66 b. Ein Gärtner geht mit Blumen auf den Markt. Dem Drang eines plötzlichen Bedürfnisses folgend entleert er sich eilig und bedeckt sofort die Stelle mit Blumen. "Warum wirfst du die Blumen weg?" frägt man ihn, worauf er sagt, es sei eine Spende an den HinguSiva. So entsteht daselbst eine heilige Stätte mit dem Namen HinguSiva, die von den Leuten anerkannt und verehrt wird und zu solcher Berühmtheit gelangt, dass jetzt noch in Pāḍaliputta ein HinguSiva-Heiligthum besteht. So soll auch irgend ein Aergerniss, das die Religion betrifft, nicht preisgegeben, sondern nach Kräften zum Besten gewendet werden.

IV. eine Abwehr von auftretenden Störungen.

68 a. Die Schwestern, Basen und Schwägerinnen eines in der Nähe des Hofes wohnenden Kaufmanns werden durch täglich dreimal ertönende Gesangsconcerte der Arbeit entzogen. Er theilt seine Sorge hierüber einem Freunde mit, welcher ihm den Rath giebt, bei seinem Hause ein Heiligthum einzurichten und während der Concerte Trommeln und andere laute Instrumente spielen zu lassen. Durch die so übertönten Sänger vor Gericht geladen er-

<sup>1)</sup> Bei Malay, fehlt natürlich diese dem obigen Zusammenhang zu lieb eingeschobene Zwischenbemerkung.

<sup>2)</sup> Bloss bei Malay, und in der Wiederholung zu 190, 2 (um des Zusammenhangs willen).

klärt er auf die Frage, warum er den Gesang störe, seine Musik für eine Kultushandlung. "Also müsst Ihr anderswo singen — lautet das Urtheil — und nicht Eurerseits die Gottheit tagtäglich stören". — 68 b u. 69 Anf. Ebenso muss der Lehrer geistliche Störungen abwehren, welche den Schüler bedrohen. — 5 Pkt-Āryās.

B. Ein Beispiel der zweiten Art betrifft:

I ein Lob, II. einen Tadel,

III. eine Frage: 77 Anf. Dem Koniya wird auf seine Frage von dem Herrn der Bescheid, dass er nicht wie die genusssüchtigen Weltherrscher in die siebente, sondern nur in die sechste Hölle kommen werde, indem er eben die Weltherrscher-Insignien (Kleinodien und Schätze) nicht besitze. Da versucht er, in der Timisa-Höhle sich jene anzueignen, wird aber von Kayamālaya erschlagen und kommt in die sechste Hölle. — So muss auch auf geistlichem Gebiet was die Lehrer als möglich empfehlen befolgt und was sie als unmöglich darstellen, vermieden werden. 1 Pkt-Āryā.

IV. eine Versicherung.

C. Ein Beispiel der dritten Art betrifft:

I. eine verwerfliche That,

II. eine feindliche Zurückzahlung, wie sie

1. Pajjoya durch Abhaya,

2. der Buddhismus durch Govinda-väyaga erfahren hat: 81 b. Dieser letztere war nämlich erst Buddhist und trat dann, um ihn zu bekämpfen, in den (Jaina-)Orden ein, in welchem er als Dispu-

tant eine grosse Berühmtheit erlangte.

III. eine Aeusserung, durch die man sich selbst eine Grube gräbt: 82 a. Der Hauptteich eines Reiches bricht jedesmal, wenn er sich beim Regnen füllt, den Damm. Dem Abhülfe verlangenden König räth ein rothhaariger Mann, man müsse Jemanden, dessen Bart und Haupthaar roth seien, an der Bruchstelle lebendig begraben. Da empfiehlt der Minister, gleich den Rathgeber selbst zu nehmen, weil kein anderer, der den Anweisungen entspreche, zur Hand sei. Und er wird denn in der That an der Stelle getödtet (!) und begraben.

IV. eine Aeusserung, welche die Sache verschlimmert:

82 b. Ehrwürden, warum ist die Kutte so faltig?

"Sie dient mir zum Fischen". Die Fische wozu? "Den Kater vertreiben sie". Was! Du bekneipst dich? "Nur wenn ich beim Liebchen". Ein Liebchen hast du?

"Um mich zu erholen vom Streit mit den Feinden".

Und diese woher? "Ich breche mal ein".

Ein Dieb bist du auch? "Ich brauche doch Spielgeld". Und Spieler?? "Da müsst' ich kein Hurenkind sein" 1).

<sup>1)</sup> Wie mir Weber (schon auf der Congressreise nach Stockholm) mitgetheilt hat, steht die Strophe auch am Schluss des dritten Cap. von Kshemendra's Lokaprakāsa und in Vallabhadeva's Anthologie (Vers 2402).

D. Ein Beispiel der vierten Art betrifft:

I. denselben Punkt: 84a. In einem Tempel treffen sich einige Vagabunden und fragen sich, wer etwas Wunderbares gesehen habe. Darauf erzählt einer von ihnen, nachdem die Uebrigen ihm versichert haben, dass keiner ein frommer Laie sei, er habe an der Ostküste einen ungeheuern Baum gesehen, von dem ein Ast ins Meer hinaus und ein andrer ins Land hinein rage; die ins Wasser fallenden Blätter des erstern würden zu Wasserthieren, die aufs Land fallenden des zweiten zu Landthieren. Einer der Zuhörer ist nun freilich ein frommer Laie und frägt: Was wird denn aus den Blättern, die in die Mitte fallen? 1). Der Gefragte lehnt es auf Grund der ihm anfänglich gegebenen Versicherung entrüstet ab zu antworten.

II. einen andern Punkt: 84b. (Wie vorhin, aber die Frage:) Was wird denn aus den Blättern, die man herunterschlägt und isst oder fortträgt?

III. einen fingirten Punkt,

IV. einen Grund: 85 b. Ein Hirt, der Gerstenkörner kauft, wird von Jemand gefragt: Wofür 2) kaufst du sie? Er antwortet: Dafür dass ich sie nicht gratis kriege.

\*Viererlei Art kann ein "Grund" sein, wie gelehrt

wird, nämlich:

1. hinzuhalten bestimmt, 2. sofort treffend,

3. eine List anwendend, 4. eine Gegenlist anwendend.

1. 87 a. Ein ruinirter Kaufmann geht mit seinem Weib in eine Grenzgegend. — 1 Pkt-Āryā. — Das Weib verliebt sich in einen Andern und schickt ihren Mann auf eine Handelsreise. "Womit soll ich denn handeln?" frägt er. Mit Kameeldünger — entgegnet sie —, führe einen Wagen voll nach Ujjenī. So geht er denn und verlangt, ihrem Rathe folgend, für jeden Düngerapfel einen Denar 3), wobei natürlich Niemand darnach frägt. Da trifft ihn Mūladeva, erkundigt sich und merkt, dass er von seiner Frau betrogen ist. Er verspricht ihm dann um die Hälfte des Erlöses den Verkauf zu besorgen, hebt sich über die Stadt und droht, jedes Kind, an dessen Kehle kein Kameelapfel angebunden sei, umzubringen. Auf diese Weise ist der Dünger im Nu verkauft und sie theilen sich in den Gewinn. Um nun ferner den Kaufmann noch von der Untreue seines Weibes, an die er nicht glauben will, zu überzeugen, geht Mūladeva mit ihm nach Hause. Sie

<sup>1)</sup> Die Antwort "Amphibien", welche Europäern auf der Zunge liegt, ist dem Inder unmöglich, weil seine Naturgeschichte nur Wasserthiere, Landthiere und Luftthiere (jala-, sthala- und kha-cara) kennt. — "Derselbe Punkt" ist hier das Fallen der Blätter.

<sup>2)</sup> Gemeint ist "für welchen Preis?"

<sup>\*</sup> Diese Eintheilung citirt Kalpac. pedh. 244 b: heū cauvviho jāvag'āī jahā dhammo-mangala-nijjuttīe (d. h. wie in der niry. zu Das. I).

<sup>3) &</sup>quot;Eine Rupie" (rūpaka) Abhay.

überraschen dasselbe, als es mit dem Buhlen zu trinken anfängt und ein Apabhramsa-Liedchen singt. — So muss auch der Schüler, wenn er Einzelnes nicht glaubt, durch Zauber und Beschwörung einer Gottheit zum Glauben gebracht werden. Auch ist ein Gegner hinzuhalten durch eine umständliche Beweisführung, die ihn verwirrt; oder man muss an den Markt appelliren, wie es Sirigutta dem Chaluga gegenüber gemacht hat.

Das Punctum saliens in der Erzählung ist doch wohl der Rath des Weibes, für jeden Düngerapfel einen Denar zu verlangen. Der hätte den Verkäufer bis ans Ende seines Lebens hingehalten, wenn nicht Mūladeva dazwischen getreten wäre. Nach Abhayadeva's kurzem Resumé¹) zu schliessen, ist dies auch seine Auffassung, obschon er die Schlusssätze als Vrddha-Erklärung beifügt

und noch weiter ausspinnt.

2. 87 b. Ein brahmanischer Mönch <sup>2</sup>) behauptet das Innerste der Welt zu kennen und zeigt es vor, wenn darnach gefragt. Ein frommer Laie nimmt sich vor ihn auch zu täuschen und erklärt seinerseits von irgend einem Punkt, es sei die Weltmitte, wobei er die Lacher auf seiner Seite hat. Nach einer andern Version macht er ihn sprachlos mit der Bemerkung, dass er bei seinen Wanderungen immer wieder andere Punkte als Weltinnerstes vorweise, was unmöglich stimmen könne.

Abhayadeva beachtet bloss die zweite Version.

3. 88 a. Ein Dörfler geht mit einem Wagen Holz in die Stadt. Er trifft auf dem Wege ein todtes Rebhuhn und wirft es auf den Wagen. In der Stadt frägt ihn ein Spitzbube, wie theuer das Rebhuhn auf dem Wagen zu haben sei. "Um eine Gerstensuppe" sagt er. Da holt sich der Andere Zeugen und schliesst den Handel ab, worauf er den Wagen sammt dem Rebhuhn an sich nimmt, weil er nicht das Rebhuhn allein, sondern das "Reb-

huhn auf dem Wagen" zugesichert bekommen habe.

4. Dem betrübten Dörfler begegnet ein Mann von dem Schlage des Müladeva. Dieser räth ihm, nun auch die Gerstensuppe mit Bedienung zu fordern, und theilt ihm eine List mit. Darnach geht der Dörfler hin und, als ihm die Speise sammt Bedienung zugesagt ist, giebt er der eben reichgeschmückten Frau des Betrügers, die ihn bedienen soll, vor, der Finger, den er zur Täuschung verbunden hat, sei gebrochen, so dass er sich nicht selbst behelfen könne. Und damit führt er die Frau als "Bedienung" an der Hand aus dem Hause und behauptet, dass er sie miterhalten habe für den "Wagen sammt Rebhuhn". Da giebt denn der Andere den Wagen heraus und er selber hernach auch die Frau zurück.

kācid asatī ekaika-rūpakeņaikaikam ushţra-lindam dātavyam iti dattasikshasya patyus tad-vikrayârtham Ujjayinī-preshanôpāyena viţa-sevāyām kālayāpanām kṛtavatī.

<sup>2)</sup> parivvāyaga.

Die Niryukti-Erzählungen des III. Capitels stützen sich alle auf Strophen, welche den Titel betreffen. Die Nirvukti zu diesem Capitel behandelt nämlich überhaupt nur den Titel, und zwar geben 184. 185 b. 194 a der Reihe nach Erklärungsschemata für "klein", "Norm" und "Darstellung", wozu die übrigen Strophen weitere Ausführungen bieten. Indem wir darunter bloss die uns hier beschäftigenden Stücke herausgreifen, bemerken wir, dass 188 und 190 je acht Fälle aufzählen, auf die sich die Normen des Glaubens (damsana) und Wissens (nana) beziehen, und dass 195 die zehn Arten einer Darstellung nennt, die den äusserlichen Nutzen (attha) im Auge hat, wozu in 196 f. noch ein Zusatz hinsichtlich der sechsten dieser zehn Arten tritt. In keiner einzigen dieser Strophen findet sich eine Hindeutung auf die Erzählungen, die als Beispiele für ihren Inhalt dienen sollen. Dieselben werden zudem meist entweder gar nicht ausgeführt (188, 1-3) oder nur in wenigen Worten angedeutet (188, 6-8. 190, 2. 195, 1-5). Ferner steht ausser manchen der genannten auch 190, 1 schon im Avasyaka. Schliesslich ist 190, 4 innerhalb der Uttarådhyayana-Tradition zu behandeln, weil die Erzählung dort durch die Nirvukti gestützt wird. Auch 195, 6-10 besprechen wir anderswo, 6 in Verbindung mit den übrigen Bambhadatta-Erzählungen, 7-10 in einer Darstellung der Thiersage bei den Jaina. Wir theilen also hier nur von 188, 4. 5. 190, 3. 5 Inhaltsangaben mit. Diesen setzen wir jeweils die Worte voran, welche illustrirt werden sollen.

Unbeirrbarer Glaube. 188, 4. (Als Ambada nach Rā-yagiha kommt, verweist ihn der Herr, um Viele im Glauben zu stärken, an Sulasā. Ambada denkt: Sie muss gewiss recht fromm sein) ') weil der Herr bei ihr Almosen holt; so geht Ambada hin um sie auf die Probe zu stellen und bittet um ein Almosen. Als sie ihm nichts giebt, zaubert er ihr viele Gestalten vor, bekommt aber trotzdem nichts, weil sie sich nicht beirren lässt. — So muss man angesichts der Zauberkräfte von Ketzern unbeirrbar sein.

Belobung im Glauben. 188, 5. Trotz Sakka's preisender Anerkennung die Glaubensfestigkeit von Seniya bezweifelnd nimmt diesem, als er Rāyagiha verlässt, ein Gott in Gestalt eines Knaben die anamisa weg. Jener wehrt ihn aber ab. Ein ander Mal tritt er vor ihn in Gestalt einer schwangeren Nonne. Da bringt ihn jener in ein geheimes Gemach und besorgt selber, damit Niemand etwas merke, die bei der Niederkunft nöthigen Handreichungen. Darauf zeigt sich der Gott in seiner wahren Gestalt und belobt ihn mit den Worten: Seniya, du hast freilich den Zweck des Daseins erreicht, da du der Religion eine solche Hingebung beweisest.

Herzliche Verehrung. 190, s. Zwischen Unterwürfigkeit und herzlicher Verehrung besteht ein grosser Unterschied; einer

<sup>1)</sup> Bloss bei Malay. zu Vyavah.-bh.; bei H dafür Sulasā als Titel.

zeichnet sich durch erstere aus, ein anderer durch letztere, ein dritter durch beide; ein vierter lässt es an beiden mangeln. Den Unterschied möge folgende Erzählung klar machen 1):

In einer Berghöhle befindet sich ein (Vanamantara-Heiligthum und darin ein) 2) Siva(-Idol) 2), das von einem Brahmanen 3) und einem Pulinda mit Spenden bedacht wird. Der Brahmane3) bemalt, (säubert) 4) und besprengt es, (reinigt sich) 4) und bringt (unter Lobliedern) 4) Spenden dar in unterwürfiger 5) (aber nicht in herzlich verehrender) 4) Weise. Der Pulinda dagegen hängt in Liebe daran 6), wäscht es mit einem Mund voll Wasser 7), verbeugt sich und kauert nieder 8), worauf Siva 9) sich in eine Unterhaltung mit ihm einlässt. Einmal hört dies der Brahmane 3) und stellt den Gott wegen des Gesprächs mit einem so verworfenen Menschen zur Rede. Siva 9) sagt: er verehrt mich herzlich, du aber nicht. (.Wie so?" Das wirst du morgen sehen) 2). Einmal 10) reisst sich Siva 9) ein Auge aus. (Der Brahmane kommt, jammert und beruhigt sich wieder) 4). Der Pulinda indessen, als er das Auge nicht erblickt, schlägt sich (indem er denkt: mein Herr hat nur ein Auge und ich habe deren zwei, das schickt sich nicht) 2) sein eigenes Auge (mit einer kanda-Frucht) 4) heraus und reicht es dem Gott. Dieser veranlasst dann den Brahmanen, den Unterschied einzusehen 11) (und giebt dem Pulinda das Auge wieder zurück) 2). - So verdienen diejenigen, welche sich durch Wissen auszeichnen, sowohl unterwürfiges Entgegenkommen wie herzliche Verehrung<sup>12</sup>).

Die den Pulinda betreffende Hälfte der Erzählung findet sich wieder in dem südindischen VāsavaPurāṇa. Der betreffende Abschnitt lautet in Taylor's Analyse 13):

A person of the name of Kanapa who regularly worshipped the image of Ekāmresvara, imagining the eyes of the deity were affected, plucked out his own, and placed them in the sockets of

K(alpac.) bloss: Ueber Ergebenheit und herzliche Verehrung handelt folgende Erzählung. — In der Kalpațīkā fehlt dieselbe gänzlich.

<sup>2)</sup> Bloss in K.

<sup>3)</sup> dhammiya K.

<sup>4)</sup> Nicht in K.

<sup>5)</sup> Blätter und Agallochum dar in ergebener K.6) Bringt die schönsten Blumen der Jahreszeit K.

<sup>7)</sup> gallôdaena.

<sup>8)</sup> Bringt die Spenden dar und führt froh einen Tanz auf K.

<sup>9)</sup> Vāņamantara K.

<sup>10)</sup> Des andern Morgens K.

<sup>11)</sup> Dieser sagt dann zu dem dhammiya: Siehst du dieses Mannes herzliche Verehrung? K.

<sup>12)</sup> Der dhammiya zeichnet sich durch Ergebenheit, der Pulinda durch herzliche Verehrung aus; aus dem Vorhergehenden ergiebt sich der Unterschied zwischen Beiden K.

<sup>13)</sup> Mackenzie Collection II, 5.

the figure. Siva pleased with his devotion restored his worshipper his eyes.

Nichtverleugnung. 190,5. Einen Barbier, der sein Rasiermesserfutteral durch Magie in der Luft festbannen kann, vermag ein brahmanischer Mönch mit vielen Bitten zu bestimmen, ihm die magische Kunde anzuvertrauen. Als er dann seinen Dreistock ebenfalls in die Luft setzt, wird er von vielem Volk verehrt, und der König frägt ihn, ob er es durch Zauber bewerkstelligen könne oder in Folge von Heiligkeit, die er durch Askese erworben hätte. "Durch Zauber" sagt er. "Von wem hast du ihn?" Er antwortet: von einem im Himālaya von Früchten lebenden Weisen. Nach diesen Worten fällt wegen der Schlechtigkeit des Zwanges der Dreistock klappernd zu Boden. — Auch wer den geistlichen Lehrer verleugnet und statt seiner einen andern angiebt, hat von seinem Wissen im Jenseits nichts zu erwarten.

Es bleibt als letzte Niryukti-Erzählung diejenige, die uns oben in der Analyse von niry. 222-297 begegnet ist. Die Niryukti selber giebt sie in Form eines Räthsels:

288. Wesenhaft eins, doch zwiefach geboren,
Eins davon lebt, und eins geht zu Grund,
Das da noch lebt kommt um durch das todte:
Merkst du den Witz, dann thu mir ihn kund!

Die Auflösung liegt in folgender Erzählung, zu welcher nur bemerkt werden muss, dass das Wasser (wie Feuer und Luft) nach

der Jaina-Dogmatik zu den Lebewesen gehört.

Ein Wasserträger füllt in einem Teich zwei Krüge mit Wasser und trägt sie an den beiden Enden eines Stockes 1). So ist dasselbe Wasser in den beiden Krügen ein zweifaches geworden. Als der Wasserträger strauchelt, bricht ein Krug und dessen Wasser verliert sich, worauf auch der andere sammt dem Wasser zu Grunde geht, so dass also der schon vorher todte den lebenden zu Fall gebracht hat.

Oder aber es ist nur ein Krug mit Wasser gefüllt und, nachdem das Wasser vertheilt ist, verdunstet das eine auf dem Wege, stirbt also, worauf das andere nachgegossen wird, so dass also ebenfalls lebendes (unverdunstetes) wegen todtem (verdunstetem)

im Kruge ausgegangen (zu nichte geworden) ist.

Hätte man solche Commentare zu den vedischen Räthselsprüchen, so würde es um deren Interpretation besser bestellt sein.

<sup>1)</sup> kāvodīe vahai,

## Dasavaikālika-sūtra.

B == Berliner MS. or. fol. 653 mit Avac.

H = Haribhadra's Comm. in S und s (d. h. in den beiden Strassburger MSS.)

s = der Text in s.

- I. dhammo mangalam ukkaṭṭhaṃ ahiṃsā saṃjamo tavo, devā vi taṃ namaṃsanti jassa dhamme sayā maṇo || 1 jahā dumassa pupphesu bhamaro āviyai rasaṃ na ya pupphaṃ kilāmei so ya pīṇei appayaṃ || 2 em ee samaṇā muttā je loe santi sāhuṇo vihaṃgamā va pupphesu dāṇa-bhatt'esaṇe rayā || 3 vayaṃ ca vittiṃ labbhāmo na ya koi uvahammaī, ahāgaḍesu rīyante pupphesu bhamarā jahā || 4 mahukāra-samā buddhā je bhavanti aṇissiyā nāṇā-piṇḍa-rayā dantā, teṇa vuccanti sāhuṇo || 5 tti bemi.
- II. kaham nu kujjā sāmaṇṇaṃ jo kāme na nivārae pae-pae visīyanto saṃkappassa vasaṃ gao? || 1 vattha-gandha-m-alaṃkāraṃ itthīo sayaṇāṇi ya acchandā je na bhunjanti na se "cāi" tti vuccaī || 2 je ya kante pie bhoe laddhe vippiṭṭhi-kuvvaī sāhīṇe cayai bhoe se hu "cāi" tti vuccaī || 3

samāĕ pehāĕ parivvayanto

siyā maṇo nissaraī bahiddhā, "na sā mahaṃ no vi ahaṃ pi tīse" icc eva tāo viṇaejja rāgaṃ || 4 āyāvayāhī! caya sogumallaṃ!

kāme kamāhī! kamiyam khu dukkham; chindāhi dosam! viņaejja rāgam!

evam suhī hohisi samparāe | 5
pakkhande jaliyam joim dhūma-keum durāsayam
nēcchanti vantayam bhottum kule jāyā agandhaņe | 6
dhir atthu te jaso-kāmī jo tam jīviya-kāraņā
vantam icchasi āveum! seyam te maraņam bhave | 7
aham ca Bhoga-rāyassa, tam ca si AndhaVanhiņo,
mā kule gandhanā homo, samjamam nihuo cara | 8
jai tam kāhisi bhāvam jā-jā dacchisi nārio
vāy'āiddho vva haḍho aṭṭhiy'appā bhavissasi | 9
tīse so vayanam soccā samjayāe subhāsiyam
ankusena jahā nāgo dhamme sampaḍivāio | 10
evam karenti sambuddhā paṇḍiyā paviyakkhanā,
viṇiyaṭṭanti bhogesu jahā se puris'uttamo | 11 tti bemi.

<sup>4</sup> b Onti B.

<sup>1</sup> Anf. <sup>0</sup>ham tu k<sup>0</sup> s. 2 a itthio B. 3 a <sup>0</sup>ddhe vi piṭṭh<sup>0</sup> s. 3 b <sup>0</sup>ne cae bh<sup>0</sup> B. 9 a dicchasi B, dacchasi s.

III. samjame suṭṭhiy'appāṇam vippamukkāṇa tāiṇam tesim eyam aṇāiṇṇam Nigganthāṇa mahēsiṇam: || 1 uddesiyam 1 kīyagaḍam 2 niyāgam 3 abhihaḍāṇi 4 ya rāi-bhatte 5 siṇāṇe 6 ya gandha 7 malle 8 ya vīyaṇe 9 || 2 sannihī gihi-matte ya rāyapiṇḍe kimicchae

sambāhaņa danta-pahoyaņā ya sampucchana deha-palovana va || 3 atthāvae ya nālī ya chattassa ya dhār' anatthāe tegiccham pāṇahā pāe samārambham ca joino | 4 sejjāyara-piņdam ca āsandī paliyankae gih'antara-nisejjā ya gāyass' uvvattaņāņi ya | 5 gihiņo veyāvadiyam jā ya ājīva-vattiyā tattanivvuda-bhoittam aura-ssaranani ya | 6 mūlae singabere ya ucchu-khande anivvude kande mule ya saccitte phale bie ya amae | 7 sovaccalĕ sindhave lone romā-lone ya āmae sāmudde paṃsu-khāre ya kālā-loņe ya āmae | 8 dhūvane tti vamane va vatthī-kamma virevane anjane dantavane ya gayabhanga-vibhūsane | 9 savvam eyam anāinnam Nigganthāna mahêsinam samjamammi ya juttanam lahubhuya-viharinam | 10 panc'āsava-parinnāvā ti-guttā chasu samjavā panca-niggahanā dhīrā Nigganthā ujju-damsiņo | 11 āyāvayanti gimhesu, hemantesu avāudā, vāsāsu padisamlīnā samjayā su-samāhiyā | 12 parīsaha-riū dantā dhuya-mohā ji'indiyā savva-dukkha-ppahin'attha pakkamanti mahesino | 13 dukkarāim karettā ņam dussahāim sahettu ya ke' ettha devalogesu, keī sijjhanti nīrayā | 14 khavittā puvva-kammāim samjamena tavena va siddhi-maggam anuppattā tāino parinivvuda | 15 tti bemi.

IV. Anf. suyam me āusam teņam bhagavayā evam akkhāyam:
iha khalu Chajjīvaṇiyā nām' ajjhayaṇam samaṇeṇam bhagavayā Mahāvīreṇam Kāsaveṇam paveiyā suyakkhāyā
supannattā.

seyam me ahijjium ajjhayanam dhammapannattī.
kayarā khalu sā Chajjīvaniyā nām' ajjhayanam samanenam...?
imā khalu sā Chajjīvaniyā nām' ajjhayanam, tam jahā:
 puḍhavi-kāiyā āu-k. teu-k. vāu-k. vaṇassai-k. tasa-k.
puḍhavi cittamant' akkhāyā anega-jīvā puḍho-sattā annattha
 sattha-pariṇaeṇam, āu c....., teu c....., vāu c.....,
 vaṇassai c....., t. j.: agga-bīyā mūla-b. pora-b. khan-

<sup>2</sup> a kiy<sup>0</sup> s. 2 b Anf. rāya-bh<sup>0</sup> Bs. 2 Schl. bīy<sup>0</sup> Bs. 3 b <sup>0</sup>hanā d<sup>0</sup> B. 4 a <sup>0</sup>līe ch<sup>0</sup> B; <sup>0</sup>ssa dh<sup>0</sup> B. 6 a Schl. vittayā s. 9 a ya fehlt B; batthī Bs. 13 a dhūya B. 14 b Anf. kei 'ttha B. 14 b ke ya s<sup>0</sup> B. Anf. cittamatt' (statt <sup>0</sup>mant') H in S, <sup>0</sup>mantam sj, <sup>0</sup>matt' (<sup>0</sup>tt'ākhyekāyā! S) oder <sup>0</sup>mattam (<sup>0</sup>vī cittamantam! sj) v. l. bei H.

dha-b. bīya-ruhā sammucchimā, taņa-layā vaņassai-kāiyā

sa-bīyā c. .....

se je puņa ime aņege bahave tasā pāṇā t. j.: aṇḍayā poyayā jarāuyā rasayā saṃseimā sammucchimā ubbhiyā ovavāiyā jesiṃ kesiṃci pāṇāṇaṃ abhikkantam paḍikkantam saṃkuciyaṃ pasāriyaṃ ruyaṃ bhantaṃ tasiyaṃ palāiyaṃāgai-gai-vinnāyā,

je ya kīḍa-payangā jā ya kunthu-pipīliyā savve bendiyā savve teindiyā savve caurindiyā savve pancindiyā savve tirikkha-joṇiyā savve neraiyā savve maṇuyā savve devā

savve pāņā paramāhammiyā

eso khalu chattho jīva-nikāo "tasa-kāo" tti pavuccaī,

icc esim chanham jīvanikāyānam n'eva sayam dandam samārambhejjā, n'ev' annehim dandam samārambhāvejjā, dandam samārambhante vi anne na samanujānejjā.

jāvajjīvāe tiviham tivihenam maņeņam vāyāe kāeņam na karemi na kāravemi karentam pi annam na samaņujāņāmi, tassa bhante paḍikkamāmi nindāmi garihāmi

appānam vosirāmi.

I. padhame bhante mahavvae pāņāivāyāo veramaņam: savvam bhante pāņāivāyam paccakkhāmi, se suhumam vā bāyaram vā tasam vā thāvaram vā n'eva sayam pāņe aivāejjā, n'ev' annehim pāņe aivāyāvejjā, pāņe aivāyante vi anne na samaņujāņejjā, jāvajjīvāe tiviham tiviheņam maņeņam....; padhame bhante mahavvae uvaṭṭhio mi savvāo pāṇāivāyāo veramanam.

II. ahâvare docce bhante mahavvae musāvāyāo veramaņam: s. bh. musāvāyam p., se kohā vā lohā vā bhayā vā hāsā vā n'eva sayam musam vaejjā, n'ev' annehim musam vāyāvejjā, musam vayante vi anne na samaņujāņejjā, jāvajj. . . . .; docce bh. . . . .

savvāo musāvāyāo veramaņam.

III. ahâvare tacce bhante mahavvae adinn'ādāṇāo veramaṇaṃ: s. bh. adinn'ādāṇaṃ p., se gāme vā nagare vā ranne vā appaṃ vā bahuṃ vā aṇuṃ vā thūlaṃ vā cittamantaṃ vā acittamantaṃ vā n'eva sayaṃ adinnaṃ geṇhejjā, n'ev' annehiṃ adinnaṃ geṇhāvejjā, adinnaṃ geṇhante vi anne na samaṇujāṇejjā, jāvajj. . . . .; tacce bh. . . . savvāo adinn'ādāṇāo veramaṇaṃ.

IV. ahavare cautthe bhante mahavvae mehunao veramanam: s. bh. mehunam p., se divvam va manusam va tirikkhajoniyam va n'eva sayam mehunam sevejja, n'ev' annehim mehunam sevatvejja, mehunam sevante vi anne na samanujanejja, javajj. . . . .; cautthe bh. . . . savvao mehunao veramanam.

v. ahavare pancame bhante mahavvae pariggahāo veramaņam: s. bh. pariggaham p., se appam vā bahum vā aņum vā thūlam vā cittamantam vā acittamantam vā n'eva sayam

II. samaņujāņāmi s. IV. samaņujāņāmi B (s fehlt).

pariggaham parigenhejjā, n'ev' annehim pariggaham parigenhavejja, pariggaham parigenhante vi anne na samanujaņejjā, jāvajj. . . . . ; pancame bh. . . . . savvāo pariggahāo veramanam.

VI. ahavare chatthe bhante vae raībhoyaņāo veramaņam: s. bh. rāībhoyaṇam p., se asaṇam vā pāṇam vā khāimam vā sāimam vā n'eva sayam rāim bhunjejjā, n'ev' annehim rāim bhunjāvejjā, rāim bhunjante vi anne na samaņujānejjā, jāvajj. . . . ; chatthe bh. vae uvatthio mi savvāo rāībhoyanāo veramanam. icc eiyāim panca mahavvayāim rāībhoyaņaveramana-chatthāim

- atta-hiy'atthayāe uvasampajjittānam vibarāmi.
- VII. se bhikkhū vā bhikkhunī vā samjaya-viraya-padihaya-paccakkhāya-pāvakamme diyā vā rāo vā egao vā parisā-gao vā sutte vā jāgaramāņe vā, se pudhavim vā bhittim vā silam vā lelum vā sasarakkham vā kāvam sasarakkham vā vattham hatthena vā pāeņa vā kattheņa vā kalinceņa vā anguliyāe vā salāgāe vā salāga-hatthena vā n' ālibejjā na vilibejjā na ghattejjā na bhindejjā, annam n' ālihāvejjā na vilihāvejjā na ghattāvejjā na bhindāvejjā, annam ālihantam vā vilihantam vā ghattantam vā bhindantam vā na samaņujānejjā, jāvajj.... vosirāmi.
- VIII. se bhikkhū vā bhikkhuṇī vā . . . . , se udagaṃ vā osaṃ vā himaṃ vā mahiyam vā karagam vā haratanugam vā suddhôdagam vā uda'ollam vā kāyam uda'ollam vā vattham sasiniddham vā kāyam sasiniddham vā vattham n' āmusejjā na samphusejjā na āvīlejjā na pavīlejjā na akkhodejjā na pakkhodejjā na āyāvejjā na payāvejjā, annam n' āmusāvejjā na samphusāvejjā na āvīlāvejjā na pavīlāvejjā na akkhodāvejjā na pakkhodāvejjā na āyāvejjā na payāvejjā, annam āmusantam vā samphusantam vā āvīlantam vā pavīlantam vā akkhodantam vā pakkhodantam vā āyāventam vā payāventam vā na samaņujāņejjā, jāvajj.....
  - IX. se bhikkhū vā ...., se agaņim vā ingālam vā mumuram vā accim vā jālam vā alāyam vā suddhagaņim vā ukkam vā na unjejjā na ghattejjā na ujjālejjā na nivvāvejjā, annam na unjāvejjā na ghattāvejjā na ujjālāvejjā na nivvāvejjā, annam unjantam vā ghattantam vā ujjālantam vā nivvāvantam vā na samaņujāņejjā, jāvajj. . . . .
    - X. se bhikkhū vā ...., se sieņa vā vihuyaņeņa vā tāliyaņţeņa vā patteņa vā patta-bhangeņa vā sāhāe vā sāhā-bhangeņa vā pihunena vā pihuna-hatthena vā celeņa vā cela-kannena vā hatthena vā muhena vā appaņo vā kāyam bāhiram vā vi poggalam na phumejjā na vīejjā, annam na phumāvejjā na

VI. samanujāņāmi B (s fehlt). VI Anf. mahavae statt vae B. IX Anf. murmuram H; mumm<sup>0</sup> Vrddhav. zu VII-XI, samanujāņāmi s. VII, 21.

vīyāvejjā, annam phumantam vā vīyantam vā na samaņu-

jāņejjā, jāvajj..... se bhikkhū vā.....

XI. se bhikkhū vā . . . . , se bīesu vā bīya-paiṭṭhesu vā rūḍhesu vā rūḍha-paiṭṭhesu vā jāesu vā jāya-paiṭṭhesu vā hariesu vā hariya-paiṭṭhesu vā chinnesu vā chinna-paiṭṭhesu vā saccitesu vā saccitesu vā saccitesu vā saccitesu vā na gacchejjā na ciṭṭhejjā na nisīejjā na tuyaṭṭejjā, annam na gacchāvejjā na ciṭṭhāvejjā na nisīyāvejjā na tuyaṭṭāvejjā, annam gacchantam vā ciṭṭhantam vā nisīyantam vā tuyaṭṭantam vā na samanujānejjā, jāvajj. . . . .

XII. se bhikkhū vā ...., se kīḍaṃ vā payangaṃ vā kunthuṃ vā . pipīliyaṃ vā hatthaṃsi vā pāyaṃsi vā bāhuṃsi vā ūruṃsi vā udaraṃsi vā sīsaṃsi vā vatthaṃsi vā (paḍiggahaṃsi vā kambalaṃsi vā pāyapunchaṇaṃsi vā) rayaharaṇaṃsi vā gocchagaṃsi vā uṇḍuyaṃsi vā daṇḍagaṃsi vā pīḍhagaṃsi vā phalagaṃsi vā sejjaṃsi vā saṃthāragaṃsi vā annayaraṃsi vā taha-ppagāre uvagaraṇa-jāe tao saṃjayām eva paḍilehiya 2 pamajjiya 2 egantam avaṇejjā, no ṇaṃ saṃghāyam āvajjejjā.

ajayam caramāno u pāṇa-bhūyāi hiṃsaī bandhaī pāvayam kammam, tam se hoi kaḍuyam phalam || 1 kaham care? kaham ciṭṭhe? kaham āse? kaham sae? kaham bhunjantŏ bhāsanto pāvam kammam na bandhaī? || 7 jayam care, jayam ciṭṭhe, jayam āse, jayam sae, jayam bhunjantŏ bhāsanto pāvam kammam na bandhaī || 8 savva-bhūy'appa-bhūyassa sammam bhūyāi pāsao pihiy'āsavassa dantassa pāvam kammam na bandhaī || 9

padhamam nāṇam tao dayā, evam ciṭṭhai savva-samjae, annāṇī kim kāhī kim vā nāhii cheya pāvagam ? || 10

soccā jāṇai kallāṇaṃ soccā jāṇai pāvagaṃ ubhayaṃ pi jāṇaī soccā jaṃ cheyaṃ taṃ samāyare || 11 jo jīve vi na yāṇāi ajīve vi na yāṇaī jīvâjīve ayāṇanto kaha so nāhī u saṃjamaṃ? || 12 jo jīve vi viyāṇāi ajīve vi viyāṇaī jīvâjīve viyāṇanto so hu nāhī u saṃjamaṃ || 13 jayā jīvam ajīve ya do vi ee viyāṇaī tayā gaiṃ bahuvihaṃ savva-jīvāṇa jāṇaī || 14 jayā gaiṃ bahuvihaṃ savva-jīvāṇa jāṇaī tayā puṇṇaṃ ca pāvaṃ ca bandhaṃ mokkhaṃ ca jāṇaī || 15 jayā puṇṇam ca pāvam ca bandham mokkhaṃ ca jāṇaī

XI. nisi<sup>0</sup> (dreimal) statt nisī<sup>0</sup> s. XII. Das Eingeklammerte in B; in H fehlt es; s hat pattaṃsi statt paḍigg<sup>0</sup> und lässt kamb<sup>0</sup> pāyap<sup>a</sup> erst hinter <sup>0</sup>ḍagaṃsi vā folgen. <sup>0</sup>cchaṃsi vā uḍ<sup>0</sup> s; statt uṇḍ<sup>0</sup> vā daṇḍ<sup>0</sup> vā in B bloss uṇḍagaṃsi vā; H in s hat uṇḍake vā daṇḍake vā, in S bloss uṇḍuke vā. Die Avacūri gibt die Gleichsetzung uṇḍakaṃ = mātrakaṃ. <sup>0</sup>ḍhaṃsi s.

<sup>2-6=1</sup>; bloss statt caram<sup>0</sup> in 2 ciṭṭham<sup>0</sup>, in 3 āsam<sup>0</sup>, in 4 sayam<sup>0</sup>, in 5 bhunjam<sup>0</sup>, in 6 bhāsam<sup>0</sup>. 10 b nāhī B, nāhīi s. 12 a yāṇei aj<sup>0</sup> s. 12 Schl. ya statt u Bs. 13 a <sup>0</sup>yānei aj<sup>0</sup> s.

tayā nivvindae bhoe je divve je ya māņuse | 16 tayā cayai sambhogam s'abbhintara-bāhiram | 17 tayā munde bhavittāņam pavvaie aņagāriyam | 18 tayā samvaram ukkattham dhammam phāse' anuttaram | 19 tayā dhunai kamma-rayam abohi-kalusam kadam | 20 tayā savvatta-gam nāņam damsaņam cabhigacchai | 21 tayā logam alogam ca jiņo jāņai kevalī | 22 tayā joge nirumbhittā selesim padivajjaī | 23 tayā kammam khavittāņam siddhim gacchai nīrao | 24 tayā loga-matthaya-ttho siddho bhavai sāsao | 25 suha-sāyagassa samaņassa sāy'āulagassa nigāma-sāissa uccholanā-pahoissa dulahā soggai tārisagassa | 26 tavo-guna-pahānassa ujjumai khanti-samjama-rayassa parīsahe jiņantassa sulahā soggai tārisagassa | 27 icc eyam Chajjīvaniyam sammadditthī sayā jae dulaham labhittu sāmannam kammunā na virāhejjāsi | 28 tti bemi.

imeņa kama-jogeņa bhatta-pāņam gavesae | 1 se gāme vā nagare vā goyar'agga-gao muņī care mandam anuvviggo avvakkhittena ceyasā | 2 purao juga-māyāe pehamāņo mahim care vajjanto bīya-hariyāim pāņe ya daga-mattiyam | 3 ovāyam visamam khāņum vijjalam parivajjae, samkamena na gacchejjā vijjamāņe parakkame | 4 pavadante va se tattha pakkhalante va samjae himsejja pāṇa-bhūyāim tase aduva thāvare | 5 tamhā tena na gacchejjā samjae su-samāhie sai annena maggena jayam eva parakkame | 6 ingālam chāriyam rāsim tusa-rāsim ca gomayam sasarakkhehi pāehim samjao tam n' aikkame | 7 na carejja vāse vāsante mahiyāe va padantie mahā-vāe va vāyante tiriccha-sampāimesu vā | 8 na carejja vesa-sāmante bambhacera-vasāņue, bambhayārissa dantassa hojjā tattha visottiyā | 9 anāyane carantassa samsaggīe abhikkhanam hojja vayānam pīlā sāmannammi ya samsao | 10

tamhā eyam viyānittā dosam duggai-vaddhanam vajjae vesa-sāmantam muņī egantam assie | 11 sāṇam sūyam gāvim dittam goṇam hayam gayam samdibbham kalaham juddham dūrao parivajjae | 12

V. 1. sampatte bhikkha-kalammi asambhanto amucchio

<sup>17</sup> a. 18 a etc. bis 25 a (wie schon 15 a u. 16 a) immer gleich der vorhergeh. Halbstr, mit jayā statt tayā. 27 Anf, tava-go B. 271 bloss in B und Avac.: pacchā vi te payāyā khippam gacchanti amara-bhavaņāim jesim pī u tavo samjamo ya khantī ya bambhaceram ca | 28 Schl. unmetrisch statt <sup>0</sup>hae. 9 a Schl. -vas'ānayane (!statt -vasānugaḥ) H (auch die Avacūri).

anunnae navanae appahitthe anaule indiyāim jahā bhāgam damaittā muņī care | 13 davadavassa na gacchejjā bhāsamāņo ya goyare, hasanto nabhigacchejja kulam uccavayam saya | 14 āloyam thiggalam daram sandhim daga-bhavanāni ya caranto na vinijjhāe sanka-tthānam vivajjae | 15 ranno gahayainam ca rahas'ārakkhiyāni ya samkilesa-karam thāṇam dūrao parivajjae | 16 padikuttha-kulam na pavise, māmagam parivajjae, aciyatta-kulam na pavise, ciyattam pavise kulam | 17 sānī pāvāra-pihiyam appaņā navapangure, kavādam no paņollejjā oggahamsi ajāiyā | 18 goyar'agga-pavittho u vacca-muttam na dhārae, ogāsam phāsuyam naccā aņunnaviya vosire | 19 nīya-duvāram tamasam kotthagam parivajjae, acakkhu-visao jattha pāṇā duppaḍilehagā | 20 jattha pupphāi bīyāim vippainnāi kotthae ahuņovalittam ollam datthūņam parivajjae | 21 elagam dāragam sāņam vacchagam câvi kotthae ullanghiyā na pavise viuhittāņa va samjae | 22 asamsattam paloejjā, nâidūrāvaloyae, upphullam na vinijihāe, nivattejja ayampiro | 23 aibhūmim na gacchejjā goyar'agga-gao muņī, kulassa bhūmim jānittā miyam bhūmim parakkame | 24 tatth' eva padilehejjā bhūmi-bhāgam viyakkhaņo, sināņassa ya vaccassa samlogam parivajjae | 25 daga-mattī-āyāņe bīyāni hariyāni va parivajjanto citthejjā savv'indiya-samāhie | 26 tattha se citthamānassa āhare pāņa-bhoyaņam, akappiyam na genhejjā, padigāhejja kappiyam | 27 āharantī siyā tattha parisādejja bhoyaņam, dentiyam padiyāikkhe na me kappai tārisam" | 28 sammaddamānī pāņāņi bīyāni hariyāņi ya, asamjama-karim naccā tārisam parivajjae | 29 sāhattu nikkhivittānam saccittam ghattiyāņi ya tah'eva saman'atthae udagam sampanolliya | 30 āgāhaittā calaittā āhare pāṇa-bhoyaṇam | dento . . . . | 31 purekammena hatthena davvie bhāyaņena vā dento.... 32 hariyale hingulue manosila anjane lone | 33 geruya vanniya sediya soratthiya pittha kukkusa-kae ya

evam uda'olle sasiniddhe sasarakkhe mattiya use ukkattha-m-asamsatthe samsatthe ceva bodhavve | 34 asamsatthena ho . . . . jjā pacchākammam jahim bhave | 35

<sup>14</sup> a <sup>0</sup>no va g<sup>0</sup> H. 28 b Anf. danto Bs. 16a Schl. Oyana ya H. 31b u. 32b = 28b. 32a davvie s (auch 35a 30 a Schl. Oyana ya H. u. 36 a). 34 b Anf. ukkutth<sup>0</sup> s, ukkitth<sup>0</sup> B. 34 Schl. <sup>0</sup>vvā B. 35 a = 32 a. 35 b Anf. = 37 b Anf.

sams<sup>0</sup>... dijjamānam padicchejjā jam tatth' esaniyam bhave 36 donham tu bhunjamānānam ego tattha nimantae. dijjamānam na icchejjā, chandam se padilehae | 37 .... onam do vi to .... onam padicchejjā .... | 38 guvvinīe uvannattham viviham pāna-bhovanam bhujjamāņam vivajjejjā, bhutta-sesam padicchae | 39 siyā ya saman'atthāe guvviņī kālamāsinī utthiyā vā nisīejjā nisannā vā puņ' utthae | 40 tam bhave bhattapāṇam tu samjayāṇa akappiyam | dent<sup>0</sup> . . . . | 41 thanagam pajjemānī dāragam vā kumāriyam tam nikkhivittu royantam āhare pāņa-bhoyanam | 42 jam bhave bhattapāṇam tu kappākappammi sankiyam dent0... 44 daga-vāraeņa pihiyam nīsāe pīdhaeņa vā lodhena vā vi levena silesena va kenaī | 45 tam ca ubbhindium dejjā saman'atthāe va dāvae dent0... 46 asanam pānagam vā vi khāimam sāimam tahā jam jāņejja suņejjā vā "dāņ'atthā pagadam imam" | 47 uddesiyam kīyagadam pūī-kammam ca āhadam ajjhoyara pāmiccam mīsa-jāyam ca vajjae | 55 uggamam se pucchejjā: kass' atthā kena vā kadam? soccā nissankiyam suddham padigāhejja samjae | 56 as<sup>0</sup>.... | pupphesu hojja ummīsam bīesu hariesu vā | 57 as<sup>0</sup>.... | udagammi hojja nikkhittam uttinga-panagesu vā | 59 as0 . . . . | agaņimmi hojja nikkhittam tam ca samghattiyā dae | 61 evam ussakkiyā osakkiyā ujjāliyā pajjāliyā nivvāviyā ussinciyā nissinciyā uvvattiyā oyāriyā dae | 63 hojja kattham sile vā vi ittālam vā vi egayā thaviyam samkam'atthāe tam ca hojja calâcalam | 65 na tena bhikkhu gacchejja, dittho tattha asamjamo, gambhīram jhusiram ceva savv'indiya-samāhie | 66 nisseņim phalagam pīdham ussavittāņam āruhe mancam kīlam ca pāsāyam samaņ'atthāe va dāvae | 67 duruhamāņī pavadejjā hattham pāyam va lūsae, pudhavi-jīve vi himsejjā je ya tam-nissiyā jagā | 68 evārise mahā-dose jāniūna mahêsiņo tamhā māl'ohadam bhikkham na padigenhanti samjayā | 69 kandam mulam palambam va amam chinnam va sanniram tumbāgam singaberam ca āmagam parivajjae | 70

 $<sup>36\,</sup>a = 32\,a$ ,  $37\,Schl$ , padisch $^0$  s.  $38\,a = 37\,a$ .  $38\,b = 36\,b$ .  $39\,b$  Anf. bhunjam $^0$  Bs.  $41\,b = 31\,b = 44\,b = 46\,b = 72\,b = 74\,b$ . 43 = 41 = 48.  $48\,Anf$ . tārisaṃ bh $^0$  s.  $49\,f$ .  $= 47\,f$ .  $= 51\,f$ .  $= 53\,f$ ., bloss statt dāṇ' in  $49\,$  puṇṇ', in  $51\,$  vaṇim', in  $53\,$  samaṇ'.  $57\,a = 47\,a = 59\,a = 61\,a$ . 58 = 41, bloss Anf. tārisaṃ bh $^0$  H, s u. Avac. 60 = 41, Anf. tārisaṃ und taṃ bhave s. 62 = 41 = 64.  $63\,$ b oyatt $^0$  (ovatt $^0$  sj) H, (apavartya auch Avac.).  $65\,$ a silaṃ s, silā H u. Avac.  $67\,$ a ūsav $^0$  s, ūssav $^0$  B.  $67\,$ b vā statt ca (fūr va?) B.  $68\,$ a ca statt va s.  $69\,$ b Anf. v. l. handi m $^0$  H.  $69\,$ Schl.  $^0$ gāhejja saṃjae s.

tah'eva sattu-cunnāim kola-cunnāi āvane sakkulim phaniyam puyam annam va vi tahaviham | 71 vikkāyamānam pasadham raeņa pariphāsiyam | dento .... | 72 bahu-atthiyam poggalam animisam vā bahu-kantayam atthiyam tinduyam billam ucchu-khandam ca sambalim | 73 appe siyā bhoyana-jjāe bahu-ujjhiya-dhammie | dento .... | 74 tah'ev' uccavayam panam aduva vara-dhoyanam samseimam cāulôdagam ahunā-dhoyam vivajjae | 75 jam jānejja cirā-dhoyam maīe damsanena vā padipucchiūna soccā vā jam ca nissankiyam bhave | 76 ajīvam pariņavam naccā padigāhejja samjae, aha sankiyam bhavejjā āsāittāņa royae | 77 thovam āsāyan'atthāe hatthagammi dalāhi me mā me accambilam pūim, nalam tanham vinettae" | 78 tam ca acc<sup>0</sup>.... ottae | dent".... | 79 tam ca hojja akāmenam vimanena padicchiyam, tam appaņā na pibe, no vi annassa dāvae | 80 egantam avakkamittā acittam padilehivā, jayam paritthavejjā, paritthappa padikkame | 81 sivā va govar'agga-gao icchejjā paribhottuvam kotthagam bhitti-mūlam vā padilehittāna phāsuyam | 82 anunnavettu mehāvī padicchannammi samvude hatthagam sampamajjittā tattha bhunjejja samjae | 83 tattha se bhunjamāņassa atthiyam kantao siyā tana-kattha-sakkaram vā vi annam vā vi tahāviham | 84 tam ukkhivittu na nikkhive, asaena na chaddae, hatthena tam gaheūnam egantam avakkame | 85 siyā ya bhikkhu icchejjā sejjam āgamma bhottuyam, sa-pindapāyam āgamma uduyam padilehiyā | 87 vinaena pavisittā sagāse guruņo muņī iriyāvahiyam āyāya āgao ya padikkame | 88 ābhoettāņa nīsesam aiyāram jaha-kkamam gaman'agamane ceva bhattapane va samjae | 89 ujju-ppanno anuvviggo avvakkhittena ceyasā āloe guru-sagāse jam jahā gahiyam bhave | 90 na sammam āloiyam hojjā puvvim pacchā va jam kadam, puno padikkame tassa, vosittho cintae imam: | 91 aho! jinehi asavajjā vittī sāhūna desiyā mokkha-sāhana-heussa sāhu-dehassa dhāraṇā | 92 namokkāreņa pārettā karettā jiņa-samthavam sajjhāyam patthavettānam vīsamejja khanam munī | 93 vīsamanto imam cinte hiya-m-attham lābha-m-atthio: jai me anuggaham kujjā sāhū, hojjā mi tārio | 94

<sup>72</sup> a prasahyam H u. Avac. 73 a anām<sup>o</sup> B, anam<sup>o</sup> Jacobi's MSS. 73 Sehl, simb<sup>o</sup> s. 76 a darisan<sup>o</sup> B. 78 b tinh<sup>o</sup> B; oha s. 79 b = 41 b. 81 a accitt<sup>o</sup> s. 86 = 81. 90 a cf. 2 b. 92 a 'sâv<sup>o</sup> s. 94 b ohā B, oha s.

sāhavo to ciyatteņam nimantejja jaha-kkamam,
jai tattha kei icchejjā tehim saddhim tu bhunjae || 95
aha koī na icchejjā tao bhunjejja egao
āloe bhāyaņe sāhū jayam aparisāḍiyam || 96
tittagam va kaḍuyam va kasāyam ambilam va mahuram lavaņam vā
eyam laddham ann'aṭṭha-pauttam mahu-ghayam va bhunjejja samjae || 97
arasam virasam vā vi sūiyam vā asūiyam
ollam vā jai vā sukkam manthu-kummāsa-bhoyaṇam || 98
uppannam nâihīlejjā appam vā bahu phāsuyam,
muhā-laddham muhā-jīvī bhunjejjā dosa-vajjiyam || 99
dullahā u muhā-dāī, muhā-jīvī vi dullahā,
muhā-dāī muhā-jīvī do vi gacchanti soggaim || 100 ti bemi.

2. padiggaham samlihittāņam leva-māyāĕ samjae dugandham vā sugandham vā savvam bhunje, na chaddae | 1 sejjā nisīhiyāe samāvanno ya goyare āyāvay'atthā bhoccāṇam jai teṇa na samthare | 2 tao kārana-m-uppanne bhattapānam gavesae vibiņā puvva-vutteņa imeņam uttareņa ya | 3 kāleņa nikkhame bhikkhū, kāleņa ya padikkame, akālam ca vivajjettā kāle kālam samāyare | 4 "akāle carasi bhikkhū, kālam na padilehasi, appānam ca kilāmesi, sannivesam ca garihasi" | 5 sai kāle care bhikkhū, kujjā purisakāriyam, "alābho" tti na soejjā, "tavo" tti ahiyāsae | 6 tah'ev' uccavaya pana bhatt'atthae samagaya, ta-ujuyam na gacchejjā, jayam eva parakkame | 7 govar'agga-pavittho u na nisīejja katthaī. kaham ca na pabandhejjā citthittāna va samjae | 8 aggalam phaliham dāram kavādam vā vi samjae avalambiyā na ciţţhejjā goyar'agga-gao muṇī || 9 samanam māhanam vā vi kivinam vā vanīmagam uvasamkamantam bhatt'atthā pān'atthāe va samjae | 10 tam aikkamittu na pavise, na citthe cakkhu-goyare, egantam avakkamittā tattha citthejja samjae | 11 vanīmagassa vā tassa dāvagass' ubhayassa vā appattiyam siyā hojjā lahuttam pavayanassa vā | 12 padisehie va dinne va tao tammi niyattie | ... ºmejja bhº ... || 13 uppalam paumam vā vi kumuyam vā magadantiyam annam vā puppha saccittam tam ca samlunciyā dae | 14 sāluyam vā birāliyam kumuyam uppala-nāliyam munāliyam sāsava-nāliyam ucchu-khandam anivvudam | 18

<sup>96</sup> Schl. appar<sup>0</sup> B;  $^{0}$ dayam H u. Avac. 100 Anf. hu statt u s. 1 a  $^{0}$ yāya s<sup>0</sup> s. 2 a va statt ya H u. Avac. 3 b -utt<sup>0</sup> B. 7 a  $^{0}$ tṭhāya s<sup>0</sup> s. 12 b lahuyatt<sup>0</sup> B. 13 b = 10 b. 14 b saeitt<sup>0</sup> s, sameitt<sup>0</sup> B. 15 = V, 1, 58. 16 = 14 mit sammaddiyā statt saml<sup>0</sup>. 17 = 15.

tarunagam vā pavālam rukkhassa tanagassa vā annassa vā vi hariyassa āmagam parivajjae | 19 taruniyam vā chevādim āmiyam bhajjiyam saim | dento ... | 20 tahā kolam aņassinnam veluyam kāsava-nāliyam tila-pappadagam nīmam āmagam parivajjae | 21 tah'eva caulam pittham viyadam va tatta-nivvudam tila-pittha pūi-pinnāgam āmagam parivajjae | 22 kavittham māulangam ca mūlagam mūlagattiyam āmam a-sattha-parinayam maņasā vi na patthae | 23 tah'eva phala-manthūņi bīya-manthūņi jāņiyā bihelagam piyālam ca āmagam parivajjae | 24 samuyāņam care bhikkhū kulam uccāvayam sayā nīvam kulam aikkamma ūsadham nābhidhārae | 25 adīņo vittim esejjā, na visīejja paņdie, amucchio bhovanammi māya-nne esanā-rae | 26 "bahum para-ghare atthi viviham khāima-sāimam" na tattha pandio kuppe, iccha' dejja paro na va || 27 sayan'āsana-vattham vā bhattapānam va samjae adentassa na kuppejjā paccakkhe vi ya dīsao | 28 itthiyam purisam vā vi daharam vā mahallagam vandamāņam na jāejjā, no ya ņam pharusam vae || 29 je na vande na se kuppe, vandio na samukkase, evam annesamāņassa sāmaņņam aņucitthaī | 30 siyā egaīo laddhum lobhena viņigūhaī "mā m' eyam daiyam santam datthūnam savam avae" | 31 att'attha-guruo luddho bahum pavam pakuvvai, duttosao ya se hoi, nivvāņam ca na gacchaī | 32 siyā egaīo laddhum viviham pāṇa-bhoyanam bhaddagam bhaddagam bhoccā vivannam virasam āhare: | 33 jāņantu tā ime samaņā "āyay'atthī ayam munī samtuttho sevaī pantam lūha-vittī su-tosao" | 34 pūyan'attha jaso-kamī maņa-sammaņa-kamae bahum pasavaī pāvam, māyā-sallam ca kuvvaī | 35 suram vā meragam vā vi annam vā majjagam rasam sa-sakkham na pibe bhikkhū jasam sārakkham appano | 36 piyā egaīo teņo 'na me koi viyāņaī', tassa passaha dosāim, niyadim ca suņeha me | 37 vaddhaī sondiyā tassa māyā-mosam ca bhikkhuno ayaso ya anivvānam sayayam ca asāhuyā | 38 nicc'uvviggo jahā teņo atta-kammehi dummaī tāriso maran'ante vi n' ārāhei samvaram | 39 āyarie n' ārāhei samaņe yavi tāriso, gihatthā vi nam garahanti jena jānanti tārisam | 40

<sup>20</sup> a chiv<sup>0</sup> B. 20 b = V, 1, 41 b. 21 a anuss<sup>0</sup> B. 23 Anf. <sup>0</sup>ling<sup>0</sup> B u. Avac. 27 a <sup>0</sup>mam s<sup>0</sup> B, H u. Avac. 34 Schl. <sup>0</sup>suo B. 35 b 'ya-s<sup>0</sup> B. 39 Schl. lies na ār<sup>0</sup>.

evam tu aguņa-ppehī guņāņam ca vivajjao | tār<sup>0</sup> . . . . | 41 tavam kuvvai mehāvī, panīyam vajjae rasam majja-ppamāya-virao tavassī aiukkaso | 42 tassa passaha kallanam anega-sahu-puiyam viulam attha-samjuttam kittaissam, suneha me | 43 evam tu guna-ppehī agunānam ca vivajjao tāriso maran'ante vi ārāhei samvaram | 44 āvarie ārāhei samane vavi tāriso gihatthā vi ņam pūyanti jeņa jāņanti tārisam | 45 tava-tene vai-tene rūva-tene va je nare āyāra-bhāva-teņe ya kuvvaī deva-kibbisam | 46 laddhūņa vi devattam uvavanno deva-kibbise tatthâvi se na yāṇāi 'kim me kiccā imam phalam?' | 47 tatto vi se caittāṇam labbhihī ela-mūyagam narayam tirikkha-jonim vā bohī jattha su-dullahā | 48 eyam ca dosam datthūnam Nāvaputtena bhāsiyam: anu-māyam pi mehāvī māyā-mosam vivajjae | 49 tti bemi.

sikkhiūna bhikkh'esana-sohim samjayana buddhana sagase tattha bhikkhū suppaṇihi'indie tivva-lajja guṇavam viharejjāsi | 50

VI. nāna-damsana-sampannam samjame ya tave rayam gaņim āgama-sampannam ujjāņammi samosadham | 1 rāyāņo rāy'amaccā ya māhaņā aduva khattiyā pucchanti nihuy'appāņo: kaham bhe āyāra-goyaro? | 2 tesim so nihuo danto savva-bhūya-suh'āvaho sikkhāe su-samāutto āikkhai viyakkhaņo: | 3 handi dhamm'attha-kāmāṇam Nigganthāṇam suṇeha me āvāra-govaram bhīmam sayalam durahitthiyam | 4 n'annattha erisam vuttam jam loe parama-duccaram viula-tthāna-bhāissa na bhūyam na bhavissaī | 5 sa-khuddaga-viyattāņam vāhiyāņam ca je guņā akhandaphudiyā kāyavvā tam suņeha jahā tahā | 6 dasa attha ya thanaim jaim balo 'varajjhai, tattha annayare thane Nigganthattao bhassai | 7 yaya-chakka kaya-chakkam akappo 13 gihi-bhayanam 14 paliyanka 15 nisejjā 16 ya siņāņam 17 sobha-vajjaņam 18 | 8

1. tatth' imam padhamam thāṇam Mahāvīreṇa desiyam ahimsā niunā ditthā savva-bhūesu samjamo | 9 jāvanti loe pāņā tasā aduva thāvarā te jānam ajānam vā na haņe no va ghāyae | 10 savva-jīvā vi icchanti jīvium na marijjium, tambā pāṇa-vaham ghoram Nigganthā vajjayanti ṇam | 11

<sup>43</sup> Anf. pāsaha B. 48 a labbhai B. 48 a Schl.  $41 \, \mathrm{b} = 39 \, \mathrm{b}$ . mūgayam? (mūkatām H u. Avac.). 10 Schl. no vi gh0 (napi gh0) H u. Avac. (gestützt durch 12 Schl. u. 15 a).

2. appaņ'aṭṭhā par'aṭṭhā vā kohā vā jai vā bhayā hiṃsagaṃ na musaṃ būyā no vi annaṃ vayāvae || 12 musā-vāo ya logammi savva-sāhūhi garahio avissāso ya bhūyāṇaṃ, tamhā mosaṃ vivajjae || 13

3. cittamantam acittam vā appam vā jai vā bahum danta-sohaņa-mettam pi oggahamsi ajāiyā || 14 tam appaņā na geņhanti no vi geņhāvae param annam vā geņhamāņam pi nāņujāņanti samjayā || 15

4. abambhacariyam ghoram pamāyam durahiṭṭhiyam n'āyaranti muṇī loe bhey'āyayaṇa-vajjiṇo || 16 mūlam eyam ahammassa mahā-dosa-samussayaṇ, tamhā mehuṇa-saṃsaggaṃ Nigganthā vajjayanti ṇaṃ || 17

- 5. vidam ubbheimam loņam tellam sappim ca phāṇiyam na te sannihim icchanti Nāyaputta-vao-rayā || 18 lobhass' es' aṇuphāse manne annayarām avi, je siyā sannihī-kāme gihī pavvaie na se || 19 jam pi vattham va pāyam vā kambalam pāyapunchaṇam tam pi saṃjama-lajj'aṭṭhā dhārenti pariharanti ya || 20 na so pariggaho vutto Nāyaputteṇa tāiṇā, 'mucchā pariggaho vutto' ii vuttam mahēsiṇā || 21 savvatth' uvahiṇā buddhā saṃrakkhaṇa-pariggahe avi appaṇo vi dehammi n' āyaranti mamāiyaṃ || 22
- 6. aho niccam tavo-kammam savva-buddhehi vanniyam jā ya lajjā-samā vittī ega-bhattam ca bhoyaṇam || 23 sant' ime suhumā pāṇā tasā aduva thāvarā jāim rāo apāsanto kaham esaṇiyam care? || 24 uda'ollam bīya-saṃsattam pāṇā nivvaḍiyā mahim diyā tāim vivajjejjā, rāo tattha kaham care? || 25 eyam.... | savv'āhāram na bhunjanti Nigganthā rāibhoyaṇam || 26
- 7. puḍhavikāyam na himsanti maṇasā vayasa kāyasā tiviheṇa karaṇa-joeṇa saṃjayā su-samāhiyā || 27 puḍhavikāyam vihimsanto himsaī u tay-assie tase ya vivihe pāṇe cakkhuse ya acakkhuse || 28 tamhā . . . . | puḍhavikāya-samārambham jāvajjīvāĕ vajjae || 29
- 9. jāyateyam na icchanti pāvagam jalaittae tikkham annayaram sattham savvao vi durāsayam || 33 pāīņam paḍiṇam vā vi uḍḍham aṇudisām avi ahe dāhiṇao vā vi dahe uttarao vi ya || 34 bhūyāṇam esa-m-āghāo havvavāho, na saṃsao, tam paīva-payāv'aṭṭhā saṃjayā kiṃci n' ārabhe || 35

<sup>13</sup> Anf. mṛshāvādo hi H. 15 a va statt vi s. 16 a Schl.  $^{0}$ ṭṭhayaṃ s. 16 Schl. bhey'āyaṇa-viv $^{0}$  B. 17 b  $^{0}$ ggiṃ B 18 Anf. biḍ $^{0}$  BsHAvac. 19 Anf.  $^{0}$ phāso B. 25 a nivaḍ $^{0}$  (nipatitāḥ) H u. Avac. 26 a = V, 2, 49 a. 26 Schl. rāyabh $^{0}$  s. 29 a = V, 1, 11 a. 30—32 = 27—29 mit āuk $^{0}$  statt puḍhavik $^{0}$ . 33 a jāl $^{0}$  B, 34 b aho B; dakshiṇatas câpi H u. Avac. 35 Anf.  $^{0}$ ṇa B. 35 Schl. kiṃca s. 36 = 29 mit teuk $^{0}$ .

- 10. anilassa samārambham buddhā mannanti tārisam, sāvajja-bahulam c' eyam, n' eyam tāīhi seviyam || 37 tāliyantena pattena sāhā-vihuyanena vā na te vīīum icchanti vīyāveūna vā param || 38 jam . . . . | na te vāyam uīranti, jayam pariharanti ya || 39
- 13. jāim cattāri 'bhojjāim isiņ' āhāra-m-āīņi
  tāim tu vivajjanto samjamam aņupālae || 47
  piņḍam sejjam ca vattham ca cauttham pāyam eva ya
  akappiyam na icchejjā, paḍigāhejja kappiyam || 48
  je niyāgam mamāyanti kīyam uddesiy' āhaḍam
  vaham te samaņujāṇanti ii vuttam mahêsiṇā || 49
  tamhā asaṇa-pāṇ'āī kīyam uddesiy' āhaḍam
  vajjayanti ṭhiy'appāṇo Nigganthā dhamma-jīviņo || 50
- 14. kaṃsesu kaṃsa-pāesu kuṇḍamoesu vā puṇo bhunjanto asaṇa-pāṇ'āī āyārā paribhassaī || 51 sīôdaga-samārambhe matta-dhoyaṇa-chaḍḍaṇe jāiṃ chaṇṇanti bhūyāiṃ diṭṭho tattha asaṃjamo || 52 pacchākammaṃ purekammaṃ siyā tattha na kappaī eyam-aṭṭhaṃ na bhunjanti Nigganthā gihi-bhāyaṇe || 53
- 15. āsandī-paliyankesu manca-m-āsālaesu vā
  aṇāyariyam ajjāṇaṃ āsaittu saittu vā || 54
  n' āsandī-paliyankesu na nisejjā' na pīḍhae
  Nigganthā 'paḍilehāe buddha-vuttam ahiṭṭhagā || 55
  gambhīra-vijayā ee pāṇā duppaḍilehagā,
  āsandī-paliyankā ya eyam-attham vivajjiyā || 56
- 16. goyar'agga-paviţţhassa nisejjā jassa kappaī im-erisam aṇāyāraṃ āvajjai abohiyaṃ || 57 vivattī bambhacerassa pāṇāṇaṃ ca vahe vaho vaṇīmaga-paḍīghāo paḍikoho y' agāriṇaṃ || 58 aguttī bambhacerassa itthīo yâvi sankaṇaṃ, kusīla-vaḍḍhaṇaṃ ṭhāṇaṃ dūrao parivajjae || 59 tiṇham annayarāgassa nisejjā jassa kappaī: jarāe abhibhūyassa vāhiyassa tavassiṇo || 60
- 17. vāhio vā arogī vā siņāņam jo u patthae vokkanto hoi āyāro, jaḍho havai samjamo || 61 sant' ime suhumā pāṇā ghasāsu bhilagāsu ya je u bhikkhū siṇāyanto viyaḍeṇ' uppalāvae || 62 tamhā te na siṇāyanti sīeṇa usiṇeṇa vā jāvajjīvam vayam ghoram asiṇāṇam ahiṭṭhagā || 63 siṇāṇam aduvā kakkam loddham paumagāṇi ya gāyass' uvvaṭṭaṇ'aṭṭhāe n' āyaranti kayāi vi || 64

 $<sup>39 \, \</sup>mathrm{a} = 20 \, \mathrm{a}$ .  $39 \, \mathrm{b}$  vāum B.  $40 = 29 \, \mathrm{mit}$  vāuk $^0$ .  $41-43 = 27-29 \, \mathrm{mit}$  vaņassai statt puḍhavikāya.  $44-46 = 27-29 \, \mathrm{mit}$  tasa statt puḍhavi.  $49 \, \mathrm{b}$  iya B.  $52 \, \mathrm{a}$  dhovaṇa B.  $55 \, \mathrm{a}$   $^0$ jjāč B.  $56 \, \mathrm{b}$   $^0$ nkas ca H u. Avac.  $58 \, \mathrm{b}$   $^0$ digh $^0$  B,  $^0$ diggh $^0$  s.  $59 \, \mathrm{a}$  Schl. saṃkulaṃ s.  $62 \, \mathrm{a}$   $^0$ lugāsu H in S u. Avac.  $62 \, \mathrm{Schl}$ . uppil $^0$  B.

18. nagiņassa vā vi mundassa dīha-roma-nahamsiņo mehunā uvasantassa kim vibhūsāĕ kāriyam! | 65 vibhūsā-vattiyam bhikkhū kammam bandhai cikkaņam samsāra-sāyare ghore jeņam padai duruttare | 66

> khaventi appāņam amoha-damsiņo tave rayā samjama ajjave guņe, dhunanti pāvāi pure-kadāim, navāi pāvāi na te karenti | 68 saôvasantā amamā akimcanā sa-vijja-vijja nugayā jasamsiņo

uu-ppasanne vimale va candimā siddhim vimānāi uventi tāiņo | 69 tti bemi.

VII. caunham khalu bhāsānam parisamkhāya pannavam donham tu vinayam sikkhe, do na bhāsejja savvaso | 1 jā ya saccā avattavvā saccāmosā ya jā musā jā ya buddhehi 'nāinnā na tam bhāsejja pannavam | 2 asaccamosam saccam ca anavajjam akakkasam samuppeham asamdiddham giram bhāsejja pannavam | 3 eyam ca attham annam vā jam tu nāmei sāsayam sa bhāsam saccamosam pi tam pi dhīro vivajjae | 4 vitaham pi tahāmottim jam giram bhāsae naro tamhā so puṭṭho pāveṇaṃ, kim puṇa jo musam vae | 5 tamhā 'gacchāmo, vakkhāmo, amugam vā ņe bhavissaī, aham vā nam karissāmi, eso vā nam karissaī' | 6 evam-āī u jā bhāsā esa-kālammi sankiyā sampayaīya-m-atthe vā tam pi dhīro vivajjae | 7 aīyammi ya kālammī paccuppanna-m-anāgae jam attham tu na jānejjā 'evam eyam' ti no vae | 8 aīy" ..... | jattha sankā bhave tam tu 'evam eyam' ti no vae | 9 aīy<sup>0</sup>.... | nissankiyam bhave jam tu 'evam eyam' ti niddise | 10 tah'eva pharusā bhāsā guru-bhūôvaghāinī saccā vi sā na vattavvā jao pāvassa āgamo | 11 tah'eva kāṇam 'kāṇe' tti paṇḍagam 'paṇḍage' tti vā vāhiyam vā vi 'rogi' tti tenam 'core' tti no vae | 12 een' annena atthena paro jen' uvahammaï āyāra-bhāva-dosa-nnū na tam bhāsejja pannavam | 13 tah'eva 'hole' 'gole' tti 'sāṇe' vā 'vasule' tti ya 'damae' 'dūhae' vā vi na tam bhāsejja pannavam | 14 ajjie pajjie vā vi ammo māu siu tti ya piussie bhāiņejja tti dhūe nattuņie tti ya | 15

<sup>65</sup> Anf. nigan<sup>0</sup> Bsj. nigin<sup>0</sup> S, nagan<sup>0</sup> Avac. 67 = 37, Anf. vibhūsavattiyam c' eyam b0.

<sup>2</sup> b n'āiṇṇā s. 3 a asâv<sup>0</sup> statt aṇav<sup>0</sup> H u. Avac. (cf. 46 Schl.). 9 a == 8 a = 10 a. 10 b thova-thovam statt "evam eyam" v. l. (bei H). 14 b n' eyam statt na tam B, naivam H. 15 b Anf. piyasie B; bhāyan Bs. <sup>0</sup>niya B.

hale hale tti anne tti bhatte sāmiņi gomiņi hole gole vasule tti itthiyam n' evam ālave | 16 nāmadhejjena nam būyā itthī-gottena vā puņo jahā'riham abhigijjha ālavejja lavejja vā | 17 ajjae pajjae vā vi bappo culla-piu tti va māulā bhāiņejja tti putte nattuņiya tti ya | 18 he ho hale tti anna tti bhattā sāmiya gomiya hola gola vasula tti purisam n' evam ālave | 19 pancindiyāņa pāņāņam 'esa itthī, ayam pumam' jāva ņam na vijāņejjā tāva jāi tti ālave | 21 tah'eva manusam pasum pakkhim va vi sarīsivam 'thule pameile vajjhe pāime' tti ya no vae | 22 parivuddhe tti nam būyā, būyā uvacie tti ya, samjāe pīņie vā vi mahākāe tti ālave | 23 tah'eva gāo dujjhāo, dammā go-rahaga tti ya, vāhimā raha-jogga tti, n' evam bhāsejja pannavam | 24 juvam-gave tti nam būyā, dhenum rasadaya tti ya, rahasse mahallae vā vi vae samvahane tti va | 25 tah'eva gantum ujjāņam pavvayāņi vaņāņi ya rukkhā mahalla pehāe n'evam bhāsejja pannavam: | 26 alam pāsāya-khambhānam toranānam gihāna ya phalih'aggala-nāvāṇam alam udaga-doṇiṇam | 27 pīdhae cangabere ya nangale maiyam siyā, janta-latthī va nābhī vā gaņdiyā va alam siyā | 28 āsaņam sayaņam jāņam hojjā vā kimc' uvassae, bhūôvaghāiņim bhāsam n' evam bhāsejja pannavam | 29 jāimantā ime rukkhā dīha-vattā mahālayā pavāva-sālā vidimā vae darisani tti va | 31 tahā phalāi pakkāim pāya-khajjāi no vae, velôiyāi ṭālāim vehimāim ti no vae | 32 asamghadā ime ambā bahu-nivvattimā phalā vaejja bahu-sambhūyā bhūya-rūva tti vā puņo | 33 tah' osahīŏ pakkāo nīliyāo chavī i ya lāimā bhajjimāo tti pihu-khajja tti no vae | 34 rūdhā bahu-sambhūyā thirā ūsadhā vi ya gabbhiyāo pasūyāo sasārāo tti ālave | 35 tah'eva samkhadim naccā kiccam kajjam ti no vae, tenagam vā vi vajjhe tti, su-titthe tti ya āvagā | 36 samkhadim samkhadim būyā, paniy'attham ti tenagam, 'bahu-samāni titthāni āvagānam' viyāgare | 37 tahā naīo puņņāo kāya-tijja tti no vae

<sup>18</sup> b bhāyaṇ s. 19 Anf. he ho (= bho) 'le tti BH; anni s, anne B. 19 b  $^{0}$ suli Bs. 20 = 17, bloss purisa statt itthī. 27 a  $^{0}$ ṇāṇi gihāṇi ya Bs. 28 b daṇḍ s. 29 a kiṃt sB. 30 = 26 ohne n' 32 b behimaṃ ca tti s. 33 Anf. asaṃkh H in S; asaṃth ? (asamarthāḥ). 33 a nirvartita-ph H. 34 Anf. tah'ev' os Bs u, Avac. 34 a Schl. chavaya iti vā H. 36 b sutt statt sut Bs.

nāvāhi tārimāo tti pāṇi-pejja tti no vae || 38 bahu-vāhaḍā agāhā bahu-salil'uppilôdagā bahu-vitthaḍôdagā yāvi, evaṃ bhāsejja pannavaṇ || 39 tah'eva sāvajjaṃ jogaṃ parass' aṭṭhāĕ niṭṭhiyaṃ kīramāṇaṃ ti vā naccā sāvajjaṃ n' ālave muṇī || 40 sukaḍe tti supakke tti suchinne suhaḍe maḍe suniṭṭhie sulaṭṭhe tti sāvajjaṃ vajjae muṇī || 41

payatta-pakke tti va pakkam ālave, payatta-chinna tti va chinnam ālave, payatta-lattha tti va kamma-heuyam,

pahāra-gādha tti va gādham ālave | 42 savv'ukkasam par'aggham vā aulam n'atthi erisam acakkiyam avattavvam acivattam ceva no vae | 43 'savvam eyam vaissāmi, savvam eyam' ti no vae; anuvii savvam savvattha evam bhāsejja pannavam | 44 su-kkiyam vā su-vikkīyam akijjam kijjam eva vā 'imam genha, imam munca paniyam' no viyagare | 45 app'agghe vā mah'agghe vā kae va vikkae vi vā paniy'atthe samuppanne anavajjam viyagare | 46 tah'evasamjayam dhīro 'āsa, ehi, karehi vā, saya, cittha, vayāhi' tti n'evam bhāsejja pannavam | 47 bahave ime asāhū loe vuccanti sāhuno, na lave asāhum sāhu tti, sāhum sāhu tti ālave | 48 nāņa . . . . | evam-guņa-samāuttam samjayam sāhum ālave | 49 devānam manuvānam ca tirivānam ca vuggahe amuyāṇam jao hou mā vā hou tti no vae | 50 vāo vuttham va sī'unham khemam dhāyam sivam ti vā kayā ņu hojja eyāņi mā vā hou tti no vae | 51

> tah'eva meham va naham va māṇavam na deva deva tti giram vaejjā, 'sammucchie unnaĕ vā paoe' vaejja vā 'vuṭṭhĕ balāhae' tti || 52

antalikkha tti ṇaṃ būyā gujjhāṇucariya tti ya riddhimantaṃ naraṃ dissa 'riddhimantaṃ' ti ālave || 53

tah'eva sâvajj'aṇumoyaṇī girā
ohāriṇī jā ya parôvaghāiṇī
se koha loha bhayasā va māṇavo
na hāsamāṇo vi giraṃ vaejjā || 54
sav-vakka-suddhiṃ samupehiyā muṇī,
giraṃ ca duṭṭhaṃ parivajjae sayā,

<sup>40</sup> Schl. na 1° Bs. 43 Anf. °kkassam H in S. 44 b Anf. °vīya B. 45 Anf. -kkīy° H in S; -vikkiy° s. 45 b gṛḥṇīyāt H, gṛhāṇa Avac. 46 a vā statt va B. 47 b Anf. sayam Bs. 48 b Anf. n'āl° H u. Avac. 49 a = VI, 1 a. 50 a Schl. vigrahe H u. Avac. 52 c Anf. samucch° Bs. 52 d °ṭṭha B. 55 Anf. sa- (sa oder sva) und sav- H u. Avac. 55 a samprekshya H u. Avac. (statt Optativ!)

miyam aduttham anuvīi bhāsae sayāṇa majjhe lahaī pasamsanam | 55 bhāsāĕ dose ya guņe ya jāṇiyā tīse va dutthe parivajjae sayā, chasu samjae sāmaņie sayā jae vaejja buddhe hiyam ānulomiyam | 56 parikkha-bhāsī susamāhi'indie cauk-kasāyāvagae anissie sa niddhune dhutta-malam pure-kadam, ārāhae logam iņam tahā param | 57 ti bemi.

VIII. āyāra-paņihim laddhum jahā kāyavva bhikkhunā tam bhe udāharissāmi āņupuvvim, suņeha me | 1

1-6. pudhavi 1 daga 2 agaņi 3 māruya 4 taņa rukkha sa-bīyagā 5 tasā ya pāṇā 6 jīva tti ii vuttam mahêsinā | 2 tesim acchana-joena niccam hoyavvayam siya maņasā kāya vakkeņa, evam bhavai samjae | 3

1. pudhavi bhittim silam lelum n'eva bhinde na samlihe tivihena karana-joena samjae su-samāhie | 4 suddha-pudhavīe na nisie sasarakkhammi ya āsaņe, pamajjittu nisīejjā jāittā jassa oggaham | 5

2. sīôdagam na sevejjā silā-vuttham himāni va usinôdagam tatta-phāsuyam padigāhejja samjae | 6 uda'ollam appano kāyam n'eva punche na samlihe, samuppeha tahā-bhūyam no nam samghattae munī | 7

3. ingālam agaņim accim alāyam vā sa-joiyam na unjejja na ghattejja no nam nivvavae munī | 8

4. tāl<sup>0</sup>..... na vīejja appaņo kāyam bāhiram vā vi poggalam | 9

 tana-rukkham na chindejjā phalam mūlam va kassaī āmagam viviham bīyam maņasā vi na patthae | 10 gahanesu na citthejjā bīesu hariesu vā udagammi tahā niccam uttinga-paņagesu vā | 11

6. tase pāņe na himsejjā vāyā aduva kammuņā, uvarao savva-bhūesu pāsejja viviham jagam | 12

7. attha suhumāi pehāe jāim jānittu samjae dayā'higārī bhūesu āsa cittha saehi vā | 13 kayarāi attha suhumāim jāim pucchejja samjae? imāi tāi mehāvī āikkhejja viyakkhaņe: | 14 sineham i puppha-suhumam 2 ca pān's uttingam 4 tah'eva ya panagam 5 bīya 6 hariyam 7 ca anda-suhumam 8 ca atthamam 15 evam eyāni jānittā savva-bhāvena samjae appamatte jae niccam savv'indiya-samāhie | 16

<sup>55</sup> e ovīya B. 56 Anf. osāya s. 5 Anf. suddha zu entfernen? 9a = VI, 38a. 13a hāim s; prekshya H u. Avac. 16 b Anf. Otto s.

- 8. dhuvam ca paḍilehejjā jogasā pāya-kambalam sejjam uccāra-bhūmim ca saṃthāram aduv'āsaṇam || 17 uccāram pāsavaṇam khelam singhāṇa jalliyam phāsuyam paḍilehittā pariṭṭhāvejja saṃjae || 18
- 9. pavisittu paragaram pan'attha bhoyanassa va jayam citthe, miyam bhāse, na va rūvesu maṇam kare | 19 bahum sunei kannehim, bahum acchīhi pecchaī, na ya dittham suyam savvam bhikkhū akkhāum arihaī | 20 suyam vā jai vā dittham na lavejj' ovaghāiyam, na ya kenai uvāenam gihi-jogam samāyare | 21 nitthanam rasa-nijjudham bhaddagam pavagam ti va puttho vā vi aputtho vā lābhâlābham na niddise | 22 na ya bhoyanammi giddho care uncham ayampiro, aphāsuyam na bhunjejjā kiyam uddesiy' āhaḍam | 23 sannihim ca na kuvvejjā aņu-māyam pi samjae, muhā-jīvī asambuddhe havejja jaga-nissie | 24 lūha-vittī su-samtutthe app'icche suhare siyā, āsurattam na gacchejjā soccā ņam jiņa-sāsaņam | 25 kanna-sokkhehi saddehim pemam nabhinivesae dāruņam kakkasam phāsam kāeņa ahiyāsae | 26 khuham pivāsa dussejjam sī'unham araī bhayam ahiyāse avvahio, dehe dukkham mahā-phalam | 27 atthamgayammi āicce puratthā ya anuggae āhāramaiyam savvam maņasā vi na patthae | 28 atintine acavale appa-bhāsī miyasane havejja uyare dante, thovam laddhum na khimsae | 29 na bāhiram paribhave, attāņam na samukkase, suya-lābhe na majjejjā jaccā tavasi buddhie | 30 se jānam ajānam vā kattu āhammiyam payam samvare khippam appāņam, bīyam tam na samāyare | 31 aņāyāram parakkamma n'eva gūhe, na niņhave, suī sayā viyada-bhāve asamsatte ji'indie | 32 amoham vayanam kujjā āyariyassa mah'appano, tam parigijiha vāyāe kammunā uvavāyae | 33 adhuvam jīviyam naccā siddhi-maggam viyāniyā viņiyattejja bhogesu, āum parimiyam appaņo | 34 jarā jāva na pīlei vāhī jāva na vaddhaī jāv indiyā na hāyanti tāva dhammam samāyare | 35 koham manam ca mayam ca lobham ca pava-vaddhanam vame cattari dose u icchanto hiyam appano | 36

khettam kālam ca vinnāya tah' appāņam na junjae || (<sup>0</sup>h' attāņam na jojae j).

35 b Anf. jāva indo s.

<sup>19</sup> b ya nicht bei H (aber in Avac.) 21 a n'āl<sup>0</sup> H in S u. Avac. 25 a subh<sup>0</sup> B. 34<sup>1</sup> bloss in B u. Avac. (auch in sj eingeschmuggelt, aber ohne Erklärung, in s mit der Randglosse iyam gāthā anyā vṛttāv avyākhyātatvāt); balam thāmam ca pehāe saddhām ārogam appaņo

koho pīim panāsei, māņo vinaya-nāsano, māyā mittāņi nāsei, lobho savva-vināsaņo | 37 uvasamena hane koham, mānam maddavayā jine, māyam c' ajjava-bhāveņa, lobham samtosao jiņe | 38

> koho ya māņo ya aņiggahīyā māyā ya lobho ya pavaddhamāņā cattāri ee kasiņā kasāyā sincanti mūlāi puņabbhavassa | 39 rāiņiesu viņavam paunje

dhuva-sīlayam sayayam na hāvaejjā

kummo vva allīņa-palīņa-gutto

parakkamejjā tava-samjamammi | 40 niddam ca na bahu-mannejjā, sa-ppahāsam vivajjae, miho-kahāhim na rame sajjhāyammi rao sayā | 41 jogam ca samana-dhammammi junje analaso dhuvam, jutto ya samana-dhammammi attham lahai anuttaram | 42 ihaloga-pāratta-hiyam jeņam gacchai soggaim bahusuyam pajjuvāsejjā, pucchejj attha-viņicchayam | 43 hattham pāyam ca kāyam ca panihāya ji'indie allīņa-gutto nisie sagāse guruņo muņī | 44 na pakkhao na purao n'eva kiccāņa piţthao na ya ūrum samāsejjā citthejjā gurun' antie | 45 apucchio na bhāsejjā bhāsamānassa antarā, piţthi-mamsam na khāejjā, māyā-mosam vivajjae | 46 appattiyam jena siyā āsu kuppejja vā paro savvaso tam na bhāsejjā bhāsam a-hiya-gāminim | 47 dittham miyam asamdiddham padipunnam viyanjiyam ayampiram anuvviggam bhāsam nisira attavam | 48 AyāraPannatti-dharam Ditthivāyam ahijjagam vai-vikkhaliyam naccā na tam uvahase munī | 49 nakkhattam suminam jogam nimittam manta-bhesajam gihino tam na āikkhe bhūyāhigaraņam payam | 50 ann'attham pagadam layanam bhaejja sayan'āsanam uccāra-bhūmi-sampannam itthī-pasu-vivajjiyam | 51 vivittā ya bhave sejjā, nārīņam na lave kaham, gihi-samthavam na kujjā, kujjā sāhūhi samthavam | 52 jahā kukkuda-poyassa niccam kulalao bhayam evam khu bambhayārissa itthī-viggahao bhayam | 53 citta-bhittim na nijjhāe nārim vā su-alamkiyam, bhakkharam pi va datthūnam ditthim padisamāhare | 54 hattha-paya-padicchinnam kanna-nasa-vigappiyam avi vāsasaim nārim bambhayārī vivajjae | 55

<sup>37</sup> Anf. u. 39 Anf. <sup>0</sup>he H in S. 40 Anf. rāyaņ<sup>0</sup> Bs. 43 b Anf. bahuss<sup>0</sup> B. 44 b <sup>0</sup>tto vi n<sup>0</sup> B. 45 b samāšritya (statt <sup>0</sup>šrayet!) H u. Avac. 46 a 0ssa y' H. 46 b Anf. 0ttha B. 48 a Schl. viyam j0 (vyaktām jitām) H u. Avac. 49 b Anf. vaya s. 50 a joe B. 50 b Anf. gṛhiṇām H u. Avac. 54 a Schl. suv-al<sup>0</sup> s. 55 a paliech<sup>0</sup> s. 55 b <sup>0</sup>sasayam s.

vibhūsā itthi-saṃsaggī paṇīya-rasa-bhoyaṇaṃ narass' atta-gavesissa visaṃ tālauḍaṃ jahā || 56 anga-paccanga-saṃṭhāṇaṃ cār'ullaviya-pehiyaṃ itthīṇaṃ taṃ na nijjhāe kāma-rāga-vivaḍḍhaṇaṃ || 57 visaesu maṇunnesuṃ pemaṃ nābhinivesae aṇiccaṃ tesi vinnāya pariṇāmaṃ poggalāṇa u || 58 poggalāṇa parīṇāmaṃ tesiṃ naccā jahā tahā viṇīya-taṇho vihare sīībhūeṇa appaṇā || 59 jāe saddhāĕ nikkhanto pariyāya-ṭṭhāṇam uttamaṃ tam eva aṇupālejjā guṇe āyariya-sammae || 60

tavam c' imam samjama-jogayam ca sajjhāya-jogam ca sayā ahiṭṭhae sūre va seṇāĕ samatta-m-āuhe alam appaṇo hoi alam paresiṃ || 61 sajjhāya-sajjhāṇa-rayassa tāiṇo apāva-bhāvassa tave rayassa visujjhaī jam sĕ malam pure-kaḍam samīriyam ruppa-malam va joiṇā || 62 se tārise dukkha-sahe ji'indie sueṇa jutte amame akiṃcaṇe virāyaī kamma-ghaṇammi avagae kasiṇ'abbha-puḍâvagame va candima || 63 tti bemi.

IX. 1. thambhā va kohā va maya-ppamāyā gurus-sagāse viņayam na sikkhe; so ceva o tassa abhūi-bhāvo, phalam va kīyassa vahāya hoi | 1 je yavi manda tti gurum viitta dahare ime appa-sue tti naccā hīlanti miccham padivajjamāņā karenti āsāyana te gurūnam | 2 pagaĭĕ mandā vi bhavanti ege daharā vi ya je suya-buddhôvaveyā āyāramantā guņa-sutthiy'appā je hīliyā sihir iva bhāsa kujjā | 3 je yavi nagam daharam ti nacca āsāyae se ahiyāya hoi, ev' āyariyam pi hu hīlayanto niyacchaī jāi-paham khu mande | 4 āsīviso yavi param su-ruttho kim jīva-nāsāŏ param nu kujjā? āyariya-pāyā puņa appasannā, abohi-āsāyaṇa n'atthi mokkho | 5

<sup>57</sup> a cāru-lav<sup>0</sup> H u. Avac. 62 c si (jaṃsi?) s. 1 a māy<sup>0</sup> H u. Avac. (!). 1 b Anf. guru s, guroḥ H u. Avac. 1 b v. l. <sup>0</sup>ṇae na ciṭṭhe H. 5 b <sup>0</sup>vi B.

jo pāvagam jaliyam avakkamejjā āsīvisam vā vi hu kovaejjā jo vā visam khāyai jīviy'atthī esôvam' āsāyaṇayā gurūṇam | 6 siyā hu se pāvaya no dahejjā, āsīviso vā kuvio na bhakkhe, siyā visam hālahalam na māre, na yavi mokkho guru-hilanae | 7 jo pavvayam sirasā bhettum icche suttam va sīham padibohaejjā jo vā dae satti-agge pahāram | es<sup>0</sup> . . . | 8 siyā hu sīseņa girim pi bhinde siyā hu sīho kuvio na bhakkhe siyā na bhindejja va satti-aggam | na y<sup>0</sup>... || 9 tamhā anābāha-suhâbhikankhī guru-ppasāyābhimuho ramejjā | 10 jah' āhiy'aggī jalanam namamse nān'āhuī-manta-payabhisittam ev āyariyam uvacitthaejjā ananta-nanôvagao vi santo | 11 jass' antie dhamma-payāi sikkhe tass' antie vinaiyam paunje, sakkārae sirasā panjalīo kāya-ggirā "bho" maņasā ya niccam | 12 lajjā dayā samjama bambhaceram kallāņa-bhāgissa visohi-thāņam je me gurū sayayam aņusāsayanti te 'ham gurū sayayam pūyayāmi | 13 jahā nis'ante tavan-accimālī pabhāsaī kevala-Bhāraham tu ev' āyario suya-sīla-buddhie virāyaī sura-majjhe va Indo | 14 jahā sasī komui-joga-jutte nakkhatta-tārā-gaņa-parivuḍ'appā khe sohaī vimale abbha-mukke evam ganī sohai bhikkhu-majjhe | 15 mah'agarā āyariyā mahêsī samāhi-joge suya-sīla-buddhie, sampāviu-kāmě anuttarāim ārāhae, tosaĕ dhamma-kāmī | 16 soccāņa mehāvi-subhāsiyāim sussūsae āyariy' appamatto, ārāhaittāņa guņe aņege se pāvaī siddhim anuttaram ti | 17 bemi.

 $<sup>8\,\</sup>mathrm{d}=6\,\mathrm{d}.$   $9\,\mathrm{d}=7\,\mathrm{d}.$   $10\,\mathrm{a.b}=5\,\mathrm{c.d}.$   $12\,\mathrm{b}$  vainayikam H.  $13\,\mathrm{c}$  sayaya B; für sayay'? cf. 17 b u. IX, 3, 5 c.  $14\,\mathrm{b}$  p° Bhāraha kevalam tu s.  $15\,\mathrm{a}$  Schl. °tto B.  $16\,\mathrm{a}$  Schl. °h'esī H u. Avac.  $17\,\mathrm{b}$  °riyam app° B.

635

 mūlāŏ khandha-ppabhavo dumassa, khandhāŏ pacchā samuventi sāhā, sāha-ppasāhā viruhanti pattā,

tao se puppham ca phalam raso ya 1 evam dhammassa viņao mūlam, paramo se mokkho jena kittim suyam saggham nissesam câbhigacchaī | 2 je va cande mie thaddhe duvvāī nivadī sadhe vujihaī se aviņīv'appā kattham sova-gavam jahā | 3 viņayam pi jo uvāeņa coio kuppaī naro divvam so Sirim ejjantim dandena padisehae | 4 tah'eva aviņīy'appā uvavajjhā hayā gayā dīsanti duham ehantā ābhiogam uvatthiyā | 5 tah'eva suvin<sup>0</sup>.... oti suham ehanta iddhim patta mahayasa | 6 .... Oppā logamsi nara-nārio | .... Otā chāyā te vigal'indiyā | 7 danda-sattha-parijunnā asabbha-vavanehi va kaluņā vivanna-chandā khup-pivāsāe parigayā | 8 tah'eva aviņīy'appā devā jakkhā ya gujjhagā | do .... | 10 je āyariya-uvajjhāyānam sussūsā-vayanam-karā tesim sikkhā pavaddhanti jala-sittā iva pāyavā | 12 appaņ'atthā par'atthā vā sippā neuniyāni ya gihino uvabhog'atthā ihalogassa kāranā | 13 jena bandham vaham ghoram pariyavam ca darunam sikkhamāņā niyacchanti juttā te lali'indiyā | 14 te vi tam gurum pūyanti tassa sippassa kāraņā, sakkārenti namamsanti tutthā niddesa-vattiņo | 15 kim puņa je suya-ggāhī aņanta-hiya-kāmae! āvariyā jam vae bhikkhū tamhā tam naivattae | 16 nīyam sejjam gaim thāņam, nīyam ca āsaņāņi ya, nīvam ca pāe vandejjā, nīyam kujjā ya anjalim | 17 samghattaittā kāeņam tahā uvahiņā-m-avi "khameha avarāham me" vaejja "na puņo" tti ya || 18 duggao vā paoeņam coio vahaī raham, evam dubuddhi kiccānam vutto-vutto pakuvvaī | 19 kālam chandôvayāram ca padilehittāņa heuhim tenam-tenam uvāehim tam-tam sampadivāyae | 20 vivattī aviņīyassa, sampattī viņiyassa ya, jass' eyam duhao nāyam sikkham se abhigacchaī | 21 je vâvi cande mai-iddhi-gārave

pisuņe nare sāhasa hīṇa-pesaņe adiṭṭha-dhamme viṇae akovie asaṃvibhāgī na hu tassa mokkho || 22

ālavante lavante vā na nisejjāe padissuņe mottūņam āsaņam dhīro sussūsāe padissuņe

20 b Anf. tehim-tehim s, tena-tenôpāyena H u. Avac. 21 Schl. adhig<sup>0</sup> H u. Avac.

<sup>2</sup> b siggh<sup>0</sup> Bs (u. Utt.-niry. 18 Śānt.); câdhig<sup>0</sup> H u. Avac. 7=5. 8 b vyāpanna H u. Avac. 9=6 mit l<sup>0</sup> nara-n<sup>0</sup> aus 7. 10 b = 5 b. 11=6 mit d<sup>0</sup> . . .  ${}^{0}$ gā aus 10. 13 Schl.  ${}^{0}$ na B;  ${}^{0}$ nam H. 17 b vandittā s. 19 bloss in s ohne Comm.:

niddesa-vattī puņa je gurūņam suy'attha-dhammā viņayammi koviyā tarittu te oham inam duruttaram khavittu kammam gaim uttamam gaya | 23 tti bemi.

3. āyariy' aggim iv' āhiy'aggī sussūsamāņo padijāgarejjā āloiyam ingiyam eva naccā jo chandam ārāhayaī sa pujjo | 1 āyāra-m-aṭṭhā viņayam paunje sussūsamāņo parigijjha vakkam jahôvaittham abhikankhamāno gurum tu n' āsāyayaī, sa pujjo | 2 rāiņiesu viņayam paunje daharā vi ya je pariyāya-jetthā, niyattane vattai sacca-vaī ovāyavam vakka-kare, sa pujjo | 3 annāya-uncham caraī visuddham javan'atthayā samuyānam ca niccam, aladdhuyam no paridevaejjā, laddhum na vikanthayaī, sa pujjo | 4 samthāra-sejj'āsaņa-bhattapāņe app'icchayā ailābhe vi sante jo evam appāņ' abhitosaejjā samtosa-pāhanna-rae sa pujjo | 5 sakkā saheum āsāĕ kantavā aomayā ucchahayā nareņam, aņāsae jo u sahejja kantae vaīmae kaņņa-sare sa pujjo | 6 muhutta-dukkhā u havanti kantayā aomayā, te vi tao su-uddharā vāyā-duruttāņi duruddharāņi veranubandhīni mahabbhayāni | 7 samāvayantā vayaņābhighāyā kannam-gayā dummaniyam jananti, dhammo tti kiccā param'agga-sūre ji'indie jo sahaī sa pujjo | 8 avanna-vāyam ca parammuhassa paccakkhao padinīyam ca bhāsam ohāriņim appiya-kāriņim ca bhāsam na bhāsejja sayā, sa pujjo | 9 alolue akkuhae amāī apisuņe yavi adīņa-vittī

<sup>1</sup> c Anf. āloiya Bs. 2 b padig<sup>0</sup> s. 2 d āsāyaī Bs. 3 Anf. rāyaņ<sup>0</sup> Bs, H in S u. Avac. 3 c Anf. nīcatve H u. Avac. 7 a hu statt u s. 10 a akuh<sup>0</sup> B.

no bhāvae no vi ya bhāviy'appā akouhalle ya sayā sa pujjo | 10 guņehi sāhū, aguņehi 'sāhū, genhāhi sāhū guņa, munc' asāhū, viyāniyā appagam appaeņam jo raga-dosehi samo sa pujjo | 11 tah'eva daharam va mahallagam vā itthī pumam pavvaiyam gihim vā no hīlae no vi ya khimsaejjā, thambham ca koham ca cae, sa pujjo | 12 je māṇiyā sayayam māṇayanti jattena kannam va nivesayanti te māņae māņ'arihe tavassī ji'indie sacca-rae, sa pujjo | 13 tesim gurunam guna-sagaranam soccāņa mehāvi subhāsiyāim care munī panca-rae ti-gutto cauk-kasāyāvagae sa pujjo | 14 gurum iha sayayam padiyariya munī jina-vaya-niune abhigama-kusale dhuniya raya-malam pure-kadam bhāsuram aulam gaim gaya | 15 tti bemi.

4. 1. suyam me āusam teņam Bhagavayā evam akkhāyam: iha khalu therehim bhagavantehim cattāri viņayasamāhiṭṭhāṇā pannattā. kayare khalu te therehim....? ime khalu te therehim.....? tam jahā: viņaya-samāhī suya-s. tava-s. āyāra-s.

 viņae sue tave ya āyāre niccam paņḍiyā abhirāmayanti appāṇam je bhavanti ji'indiyā ||

3. cauvvihā khalu viņayasamāhī bhavai, tam jahā: aņusāsijjanto sussūsai I, sammam sampaḍivajjai II, veyam ārāhayai III, na ya bhavai atta-sampaggahie IV cauttham payam bhavai, bhavai ya ettha silogo:

4. pehei hiyâṇusāsaṇaṃ I sussūsaī II taṃ ca puṇo ahiṭṭhae III na ya māṇa-maeṇa majjai IV viṇayasamāhī' āyay'aṭṭhie

5. cauvvihā khalu suyasamāhī bhavai, tam jahā: suyam me bhavissai tti ajjhāiyavvam bhavai I, eg'agga-citto bhavissāmi tti ajjhāiyavvam bhavai II, appāṇam ṭhāvaissāmi tti ajjhāiyavvam bhavai IV cauttham payam bhavai, bhavai ya ettha silogo:

6. nāṇam I eg'agga-citto II ya ṭhio III ṭhāvayaī paraṃ IV

suyāṇi ya ahijjittā rao suyasamāhie

7. cauvvihā khalu tavasamāhī bhavai, tam jahā: no ihalog'aṭṭhayāe tavam ahiṭṭhejjā I, no paralog'....II, no kitti-vaṇṇasadda-silog'....III, n'annattha nijjar'aṭṭhayāe tavam ahiṭṭhejjā IV cauttham payam bhavai, bhavai ya ettha silogo:

<sup>15</sup> b Anf. jina-vacana H, jina-pravacana Avac.; cf. IX, 4, 10 Anf.

s. viviha-guṇa-tavo-rae ya niccam bhavai nirāsae nijjar'aṭṭhie, tavasā dhuṇai purāṇa-pāvagam jutto sayā tava-samāhie

9. cauvvihā khalu āyārasamāhī bhavai, tam jahā: no ihalog'aṭṭhayāe āyāram ahiṭṭhejjā I, no paralog'....II, no kittivaṇṇa-sadda-silog'....III, n'annattha Ārahantehim heūhim āyāram ahiṭṭhejjā IV cauttham payam bhavai, bhavai ya ettha silogo:

10. jiṇa-vayaṇa-rae atintaṇe
paḍipuṇṇʾāyayam-āyayʾaṭṭhie
āyārasamāhi-saṃvuḍe
bhavai ya dante bhāva-sandhae

11. abhigama cauro samāhio suvisuddho susamāhiy'appao viula-hiya-suh'āvahaṃ puṇo kuvvai so paya-khemam appaṇo ||

12. jāi-maraṇāo muccaī itthatthaṃ ca cayai savvaso siddhe vā bhavai sāsae devo vā appa-rae mah'iḍḍhie || tti bemi.

X. nikkhamma-m-āṇāya buddha-vayane niccam citta-samāhio havejjā itthīna vasam na yavi gacche vantam no padiyāyaī je sa bhikkhū | 1 pudhavim na khane na khanavae, sīôdagam na pie na piyāvae, agaņi sattham jahā su-nisiyam tam na jale na jalāvae je sa bhikkhū | 2 anilena na vie na viyavae, hariyāni na chinde na chindāvae, bīyāni sayā vivajjayanto saccittam n'āhārae je sa bhikkhū | 3 vahanam tasa-thāvarāna hoi pudhavi-tana-kattha-nissiyanam, tamhā uddesiyam na bhunje, no vi pae na payāvae je sa bhikkhū | 4

8a ya fehlt in B; in H dafür hi. 8d  $^{0}$ tte ya s $^{0}$  B. 12c Anf.  $^{0}$ ddho B. 1a Schl.—d, 2 c d, 3 c—7 b Anf., d—10, 11 c—13, 15 c Anf. d, 16 a c d, 18 c d, 19 d: Aupacchand. (4 b als ungerade Zeile). 2 a b (+  $\sim$ ), 3 a b (+ -), 7 c, 11 a: Vaitāl. (3 a, 7 c als gerade Zeilen). 11 b Āryā-Pāda. Das Uebrige (ausgenommen 15 a b): Indrav. Metrisch genauer wäre: 2 b sī'ud $^{0}$ , c  $^{0}$ nim, 4 a hoī, b  $^{0}$ vī, 5 Anf. roittā, d  $^{0}$ vārae, 8 a  $^{0}$ nam va p $^{0}$ , 10 c samjama-niyama-dh $^{0}$ , 12 b  $^{0}$ ssā, d c'abh $^{0}$ , 13 c jaḍapuḍh $^{0}$  oder  $^{0}$ vi-samasame, 16 d -ssang $^{0}$ . In 1—10. 12—18. 20 ist je zu entfernen.

1 Anf. nikkhamam ānāya B u. Avac. (statt <sup>0</sup>tyādīyate!) H u. Avac.; cf. XI, VI. 2 Anf. <sup>0</sup>vi B (u. H in S?).

roiya-Nāyaputta-vayane appa-same mannejja chap pi kāe, panca ya phāse mahavvayāim panc'āsava-saṃvarae je sa bhikkhū | 5 cattāri vame sayā kasāe dhuva-jogī ya havejja buddha-vayane ahane nijjāya-rūva-rayae gihi-jogam parivajjae je sa bhikkhū | 6 sammadditthī sayā amūdhe "atthi hu nāņe tavě samjame ya", tavasā dhuņai purāņa-pāvagam maņa-vaya-kāya-susamvude je sa bhikkhū | 7 tah'eva asanam panagam va viviham khāima-sāimam labhittā "hohī attho sue pare vā" tam na nihe na nihāvae je sa bhikkhū | 8 chandiya sāhammiyāņa bhunje bhoccā sajjhāya-rae ya je sa bhikkhū || 9 na ya vuggahiyam kaham kahejjā na ya kuppe nihu'indie pasante samjama-dhuva-joga-jutte uvasante avihedae je sa bhikkhū | 10 jo sahai hu gāma-kaṇṭae akkosa-pahāra-tajjaņāo ya bhaya-bherava-sadda sa-ppahāse sama-suha-dukkha-sahe ya je sa bhikkhū | 11 padimam padivajjiyā masāņe no bhāe bhaya-bheravāi dissa, viviha-guṇa-tavo-rae ya niccam na sarīram câbhikankhaī je sa bhikkhū | 12 asaim vosattha-catta-dehe akkutthe va hae va lūsie vā pudhavi-same munī havejjā aniyāņĕ ako'halle ya je sa bhikkhū | 13 abhibhūya kāeņa parīsahāim samuddhare jāi-pahāŏ appayam viittu jaī-maraņam mahabbhayam tave rae sāmaņie je sa bhikkhū | 14 vāya-samjae samja'indie hattha-samjae pāya-samjae ajjhappa-rae susamāhiy'appā sutt'attham ca viyāṇaī je sa bhikkhū | 15 uvahimmi amucchie agiddhe

annāya-uncham pula-nippulāe

<sup>5</sup> Anf. rocayitvā (roittā?) H u. Avac. 5 b Anf. atta B. 5 d <sup>0</sup>vare B, <sup>0</sup>vude ya (<sup>0</sup>vṛtas ca) H u. Avac. 6 b ya nicht in B. 7 b <sup>0</sup>ve ya s<sup>0</sup> (tapas ca s<sup>0</sup>) H u. Avac. 7 d vai B. 8 b <sup>0</sup>maṃ s<sup>0</sup> s (u. H?). 9 a b = 8 a b. 10 d avah<sup>0</sup> H in S u. Avac. 12 b bhāyae Bs. 13 a <sup>0</sup>siṭṭha s. 13 d akouh<sup>0</sup> Bs; <sup>0</sup>llae s.

kaya-vikkaya-sannihio virae savva-sangavagae ya je sa bhikkhū | 16 alolŏ bhikkhū na rasesu giddhe uncham care jīviya-nābhikankhī, iddhim ca sakkāraņa pūyaņam ca cae thiy'appā anihe je sa bhikkhū | 17 na param vaejjāsi "ayam kusīle", jen' anno kuppejja na tam vaejja jāņiya patteya puņņa-pāvam attānam na samukkase je sa bhikkhū | 18 na jāi-matte na ya rūva-matte na lābha-matte na sueņa matte mayāni savvāni vivajjayanto dhamma-jjhāṇa-rae ya je sa bhikkhū | 19 paveyae ajja-payam mahā-muņī, dhamme thio thavayai param pi, nikkhamma vajjejja kusīla-lingam na yavi hasam kuhae je sa bhikkhū | 20 tam deha-vāsam asuim asāsayam sayā cae nicca-hiya-tthiy'appā chindittu jaī-maranassa bandhanam uvei bhikkhū apuņ'āgamam gaim | 21 ti bemi.

XI. iha khalu bho pavvaienam uppanna-dukkhenam samjame arai-samāvanna-citteņam ohāņ'uppehiņā aņohāieņam ceva hayarassigay'ankusa-poyapadaga-bhuyaim imaim attharasa thanaim sammam sampadilehiyavvāim bhavanti, tam jahā:

ham bho dussamāe duppajīvī

II. lahussagā ittariyā gihīņam kāmabhogā

III. bhujjo ya sāya-bahulā manussā

IV. imam ca me dukkham na cirakālôvatthāi bhavissai

V. oma-jaņa-purakkāre

VI. vantassa ya padiyaiyanam (gihīṇam)

VII. aharagai-vāsôvasampayā

VIII. dullabhe khalu bho gihinam dhamme gihi-vāsa-majjhe vasantāņam

IX. āyanke se vahāya hoi

X. samkappe se vahāya hoi

XI. sôvakkese gihivāse

(XII). niruvakkese pariyāe

XII. (XIII). bandhe gihivāse

(XIV). mokkhe pariyāe

XIII. (XV). savajje gihivase

(XVI). aņavajje pariyāe

XIV. (XVII). bahu-sāhāraņā gihīnam kāmabhogā

XV. (XVIII). patteyam punna-pāvam

18 c oyam s. 18 b anně B. 19 d ya nicht in B, in H dafür hi.

19 c vivarjya (<sup>0</sup>ijaittā) H u. Avac.

II. ittir0 Bs.

VI. <sup>0</sup>yāy<sup>0</sup> B; g<sup>0</sup> nicht in s u. H. (XVI). nirav<sup>0</sup> s.

XVI. anicce khalu bho manuyāna jīvie kus'agga-jala-binducancale

XVII. bahum ca khalu pāvam kammam pagaḍam

XVIII. pāvāṇam ca khalu bho kaḍāṇam kammāṇam puvvim ducciṇṇāṇam duppaḍikkantāṇam veyaittā mokkho, n'atthi aveyaittā tavasā vā jhosaittā — aṭṭhārasamam payam bhavai; bhavai ya ettha silogo:

jayā ya cayaī dhammam anajjo bhoga-kāranā se tattha mucchie bāle āyaim navabujjhaī 1 javā ohāvio hoi Indo vā padio chamam savva-dhamma-paribbhattho sa pacchā paritappaī | 2 jayā ya vandimo hoi pacchā hoi avandimo devayā va ccuyā thānā sa pacchā paritappaī | 3 . . . pūimo . . . apūimo | rāyā va rajja-pabbhattho sa . . . . | 4 .... mānimo ... amānimo | setthi vva kabbade chūdho sa.... | 5 jayā ya therao hoi samaikkanta-jovvano maccho vva galim gilittā sa pacchā paritappaī | 6 putta-dara-parikinno moha-samtana-samtao pank'osanno jahā nāgo sa pacchā paritappaī | 7 ajja yaham ganī honto bhaviy'appa bahussuo jai 'ham ramanto pariyāe sāmanne jina-desie" | 8 devaloga-samāņo u pariyāo mahêsiņam rayānam, arayānam ca mahānaraya-sāliso | 9

amarôvamam jāṇiya sokkham uttamam rayāņa pariyāĕ, tahā 'rayāņam niraôvamam jāṇiya dukkham uttamam ramejja tamhā pariyāya pandie | 10 dhammāŏ bhattham sirio 'vaveyam jann'aggi vijjhāyam iv' appa-teyam hīlanti ņam duvvihiyam kusīlā dādh'uddhiyam ghora-visam va nāgam | 11 ih'ev' adhammo ayaso akittī dunnāmadhejjam ca pihuj-janammi cuyassa dhammāŏ ahamma-seviņo sambhinna-vittassa ya hetthao gai | 12 bhunjittu bhogāi pasajjha cevasā tahāviham kattu asamjamam bahum gaim ca gacche anabhijjhiyam duham, bohī ya se no sulabhā puņo puņo | 13 "imassa tā neraiyassa jantuņo duhôvanīvassa kilesa-vattiņo

XVIII. <sup>0</sup>dikant<sup>0</sup> B, <sup>0</sup>pparakk<sup>0</sup> H u. Avac.; veittā u. aveittā B. 3 b cuyā B. 6 b <sup>0</sup>laṃ sH; galittā B. 6<sup>1</sup> (wie VIII, 34<sup>1</sup>, aber in s ohne die Randglosse):

jayā ya kukuḍambassa kutattīhim vihammaī hatthī va bandhaņe baddho sa pacchā paritappaī || 8 Anf. adya tāvad aham (ajja tā 'ham) H. 13 c <sup>0</sup>jjiy<sup>0</sup> Bs. paliôvamam jhijjai sāgarôvamam,
kim anga puṇa majjha imam maṇo-duham! || 14
na me ciram dukkham iṇam bhavissaī,
asāsayā bhoga-pivāsa jantuṇo;
na ce sarīreṇa imeṇ' avessaī,
avesaī jīviya-pajjaveṇa me" || 15
jass' evam appā u havejja nicchio
caejja deham, na u dhamma-sāsaṇam;
tam tārisam no payalenti indiyā
uvanta-vāyā va Sudaṃsaṇam girim || 16
icc eva sampassiya buddhimam naro
āyam uvāyam viviham viyāṇiyā
kāeṇa vāyā adu māṇaseṇam
tigutti-gutto jiṇa-vayaṇam ahiṭṭhejjāsi || 17 tti bemi.

XII. Culiyam tu pavakkhāmi suyam kevali-bhāsiyam jam suņittu sa-puņņāņam dhamme uppajjae maī | 1 anusoya-patthie bahu-janammi padisoya-laddha-lakkhenam padisovam eva appā dāyavvo hou-kāmeņam | 2 aņusoya-suho logo, padisoo āsavo suvihiyāņam, anusoo samsaro, padisoo tassa uttaro | 3 tamhā āyāra-parakkameņa samvara-samāhi-bahuleņam cariyā gunā ya niyamā ya honti sāhūņa datthavvā | 4 anieya-vāso samuyāņa-cariyā annāya-uncham pairikkayā ya appôvahī kalaha-vivajjaņā ya vihāra-cariyā isiņam pasatthā | 5 āinna-omāna-vivajjanā va osanna-ditth'āhada-bhattapāņe samsattha-kappena carejja bhikkhū tajjāya-samsattha jaī jaejjā | 6 a-majja-mamsāsi amaccharīyā. abhikkhanam nivvigaīgavā va, abhikkhanam kāussagga-kārī, sajjhāya-joge payao havejjā | 7 na padinnavejjā sayaņ'āsaņāim sejjam nisejjam taha bhattapāṇam gāme kule vā nagare va dese mamatta-bhāvam na kahimci kujjā | 8 gihiņo veyāvadiyam na kujjā

abhivāyanam vandaņa pūyaņam vā,

munī carittassa jao na hānī | 9

asamkilitthehi samam vasejjā

<sup>15</sup> d avess<sup>0</sup> B. 16 a <sup>0</sup>cchao Bs. 5 b payar<sup>0</sup> Bs. 7 a <sup>0</sup>rī ya H u. Avac. 7 b nirvikṛtikas ca H u. Avac. 8 d <sup>0</sup>haṃci B.

na yā labhejjā niuņam sahāyam guņāhiyam vā guņao samam vā ekko vi pāvāi vivajjayanto viharejja kāmesu asajjamāņo | 10 samvaccharam câvi param pamāņam, bīyam ca vāsam na tahim vasejjā, suttassa maggena carejja bhikkhū suttassa attho jaha āṇavei | 11 jo puvvarattavararatta-kāle sampehaī appagam appaeņam "kim me kadam? kim ca mě kicca-sesam? kim sakkanijjam na samāyarāmi? | 12 kim me paro pāsai? kim ca appā? kim caham khaliyam na vivajjayami?" icc eva sammanı anupāsamāņo anāgayam no padibandha kujjā | 13 jatth' eva pāse kai duppauttam kāeņa vāyā adu māņaseņam tatth' eva dhīro padisāharejjā āiņņo khippam iva kkhalīņam | 14 jass' erisā joga ji indiyassa dhimao sap-purisassa niccam tam āhu loe "padibuddha-jīvī", so jīvaī samjama-jīvieņa | 15 appā hu khalu sayayam rakkhiyavvo savv'indiehim susamāhiehim, arakkhio jāi-paham uvei, surakkhio savva-duhāņa muccai | 16 tti bemi.

## Daśavaikālika-niryukti.

P = Poona Palmblatt-MS, Kielhorn's Rep. 1880/81 No. 76. S = Strassburger Papier-MS, zusammen mit Haribh.'s Comm.

siddhi-gaim uvagayāṇaṃ kamma-visuddhāṇa savva-siddhāṇaṃ namiūṇaṃ Dasakāliya-nijjuttiṃ kittaissāmi || 1 āī-majjh'avasāṇe kāuṃ mangala-pariggahaṃ vihiṇā nām'āi-mangalaṃ pi ya cauvvihaṃ pannaveūṇaṃ || 2 suya-nāṇe aṇuogeṇa ahigayaṃ, so cauvviho hoi: caraṇa-karaṇâṇuoge dhamme kāle gaṇe ya davie ya || 3 apuhatta-puhattāiṃ niddeṭṭhuṃ ettha hoi ahigāro caraṇa-karaṇâṇuogeṇa tassa dārā ime honti: || 4 nikkhev' egaṭṭha nirutta vihi pavattī ya keṇa vā kassa tad-dāra bheya lakkhaṇa tay-ariha parisā ya sutt'attho || 5

<sup>10</sup> c ego B. 12 b  $^{0}$ pekkha $\overline{1}$  B. 12 c  $^{0}$ dam kicca ma k $^{0}$  Bs. 5 = Kalpabh, pedh. 150.

eyāi parūveum Kappe vanniva-guneņa guruņā u aņuogo Dasaveyāliyassa vihiņā kaheyavvo | 6 Dasakāliyam ti nāmam sankhāe kālao va niddeso Dasakāliva suyakhandham ajjhayan' uddesa nikkhivium | 7 nāmam 1 thavaṇā 2 davie 3 māuya-paya 4 saṃgah' 5 ekkae ceva pajjava 6 bhāve 7 ya tahā satt' ee ekkagā honti | 8 nāmam 1 thavaṇā 2 davie 3 khette 4 kāle 5 tah'eva bhāve 6 ya eso khalu nikkhevo dasagassa u chavviho hoi | 9 bālā 1 kiddā 2 mandā 3 balā 4 ya pannā 5 ya hāyani 6 pavancā 7 pabbhāra 8 mammuhī 9 sāyaņī 10 ya dasamā u kāla-dasā | 10 Sāmāiy'aņukkamao vaņņeum vigaya-porisīe u nijjūdham kira Sejjambhavena Dasakāliyam tena | 12 jeņa va 1 jam va paduccā 2 jatto 3 jāvanti 4 jaha ya te thaviyā 5 so tam ca tao tāṇi ya tahā ya kamaso kaheyavvam | 13

1. Sejjambhayam ganaharam jina-padimā-damsanena padibuddham Managa-piyaram Dasakāliyassa nijjūhagam vande | 14

2. Managam paducca Sejjambhavena nijjūhiyā das' ajjhayanā veyāliyāĕ thaviyā tamhā Dasakāliyam nāma | 15

IV.3. Ayappavāva-puvvā nijjūdhā hoi dhamma-pannattī,

v. Kammappavāya-puvvā piņdassa u esaņā tivihā | 16

VII. Saccappavāya-puvvā nijjūdhā hoi vakka-suddhī u,

I—III. VI. VIII ff. avasesā nijjūdhā navamassa u taiya-vatthūo | 17 bīo vi ya āeso: gaņi-pidagāo duvālas'angāo eyam kira nijjūdham Managassa anuggah'atthāe | 18

4. Dumapupphiy'āiyā khalu dasa ajjhayaṇā sa-bhikkhuyaṃ jāva;

5. ahigare vi va etto voccham patteyam ekkekke: | 19

I. padhame dhamma-pasamsā, so ya ih'eva jiņa-sāsaņammi tti,

II. bije dhije sakkā kāum je esa dhammo tti 20 III. taie āvāra-kahā u khuddivā, āva-samjamôvāo

IV. taha jīva-samjamo vi ya hoi cautthammi ajjhayane | 21

V. bhikkha-visohī tava-samjamassa guņa-kāriyā u pancamae,

VI. chatthe āyāra-kahā mahaī joggā mahayaṇassa | 22

VII f. vayana-vibhattī puņa sattamammi, paņihāņam atthame bhaniyam,

IX f. navame viņao, dasame samāņiyam "esa bhikkhu" tti || 23

XI. do ajjhayanā cūliya: visīyayante thirī-karanam egam,

XII. biie vivitta-cariyā asīyaņa-guņâirega-phalā | 24 Dasakālivassa eso piņd'attho vaņņio samāseņam etto ekkekkam puna ajjhayanam kittaissāmi: | 25

I. padham'ajjhayanam Dumapupphiyam ti cattari tassa daraim vaņņe' uvakkam'āī dhammapasamsāĕ ahigāro || 26

<sup>10</sup> b mumm<sup>0</sup> P. 8 = Utt.-niry. 148 (424). 7 b bei H zu 13 Einl. 14 b Anf. fehlt eine More; das Berliner Sütra-MS. B, 11 = Av.-niry. VI, 83. welches 14 f. u. 438 f. am Ende citirt (Weber Cat. II, 813, 1-6) liest ppiy0. Auch die beiden Sūtra-Mss. Jacobi's haben die Strophen; das eine davon bietet ogam po. 27 f. = Utt.-niry. 29 f. (Višesh. I, 957 f.); bloss 28 b Anf. Dumapupphiya. 29-31 = Utt.-niry. 6-8.

nāṇassa daṃsaṇassa ya caraṇassa ya jeṇa āgamo hoi so hoi bhāva-āo, āo lābho tti niddiṭṭho || 32 nāma-dumo ṭhavaṇa-dumo davva-dumo ceva hoi bhāva-dumo em eva ya pupphassa vi cauvviho hoi nikkhevo || 34 dumā va pāyavā rukkhā agamā vidimā tarū

kuhā mahīruhā vacchā rovagā runjagā vi ya || 35 pupphāṇi ya kusumāṇi ya phullāṇi tah'eva honti pasavāṇi sumaṇāṇi ya suhumāṇi ya pupphāṇaṃ honti eg'atthā || 36 dumapupphiyā 1 ya āhāra-esaṇā 2 goyare 3 tayā 4 unche 5 mesa 6 jalūgā 7 sappe 7¹ vaṇ' 8 akkha 9 isu 10 gola 11 putt' 12 udae 13 || 37

katthai pucchai sīso, kahi vi apuṭṭhā kahanti āyariyā, sīsāṇam tu hiy'aṭṭhā vipulatarāgam tu pucchāe | 38

- 1, 1. nāmam thavaṇā dhammo davva-dhammo ya bhāva-dhammo ya, eesim nāṇattam vocchāmi ahāṇupuvvīe || 39 davvam ca atthikāo payāra-dhammo ya bhāva-dhammo ya, davvassa pajjavā je te dhammā tassa davvassa || 40 dhamm'atthikāya dhammo payāra-dhammo ya visaya-dhammo u, loiya kuppāvayaṇiya log'uttara, log' aṇegaviho: || 41 gamma pasu desa rajje pura-vara gāma gaṇa goṭṭhi rāṇṇaṃ sâvajjo u kutitthiya-dhammo na jiṇehi u pasattho || 42 duviho log'uttario: suya-dhammo khalu caritta-dhammo ya, suya-dhammo sajjhāo, caritta-dhammo samaṇa-dhammo || 43
  - 2. davve bhāve vi ya mangalāi, davvammi puṇṇa-kalas'āī, dhammo u bhāva-mangalam "etto siddhi" tti kāūṇaṃ || 44
  - 3. himsāe padivakkhā hoi ahimsā, cauvvihā sā u: davve bhāve ya tahā, ahims' ajīvâivāo tti || 45 jiņa-vayaņam siddham ceva, bhanņaī katthaī udāharaņam 1, āsajja u soyāram heū 2 vi kahimci bhanņejjā || 49 katthai pancâvayavā 3 dasahā 4 vā savvahā na padisiddham na ya puņa siddham bhanņai handī sa-viyāram akkhāyam || 50
  - 1. tatth' āharaṇaṃ duvihaṃ cauvvihaṃ hoi ekkamekkaṃ tu, heū cauvviho khalu, teṇa u sāhijjae attho || 51 nāyaṃ āharaṇaṃ ti ya diṭṭhantôvama nidarisaṇaṃ ceva eg'aṭṭhaṃ, taṃ duvihaṃ cauvvihaṃ ceva nāyavvaṃ || 52 cariyaṃ ca kappiyaṃ cā duvihaṃ, tatto cauvvih' ekkekkaṃ: āharaṇe A tad-dese B tad-dose C cev' uvannāse D || 53
- A. cauhā khalu āharaņe hoi avāo I uvāya II thavaņā III ya taha ya paduppanna-viņāsam IV eva; padhamam cau-vigappam | 54
- I. 1. davvavāe: donni u vāṇiyagā bhāyaro dhaṇa-nimittaṃ vaha-pariṇa' ekkamekkaṃ dahammi maccheṇa nivveo | 55
  - 2. khettammi: avakkamaṇam Dasāra-vaggassa hoi avareṇam,
  - 3. Dīvāyaņo ya kāle, 4. bhāve maņdukkiyā khamao | 56

<sup>33 =</sup> Utt.-niry. 11. 34 b bhāvassa (!) statt pupph<sup>0</sup> P. 35 a <sup>0</sup>dimī? 36 bei HP als Śloka: pupphā ya kusumā ceva phullā ya pasavā vi ya | sumaṇā ceva suhumā ya suhuma-kāiyā vi ya. 39 a = Sūtr.-niry. 101 a. 46 = Āv.-niry. XVI, 27. 47 f. = Utt. XXX, 8. 30. 51 Anf. tatthôdāhar<sup>0</sup> (!) S.

sikkhaga-asikkhagāṇam samvega-thir'aṭṭhayāĕ doṇham pi davv'āīyā evam damsijjante avāyā u || 57

1. daviyam kāraņa-gahiyam viginciyavvam, 2. asiv'āi-khettam ca,

3. bārasahi esa-kālo, 4. koh'āi-vivega bhāvammi || 58 davv'āiehi nicco eganteņ' eva jesi appā u hoi abhāvo tesim suha-duha-saṃsāra-mokkhāṇaṃ || 59 suha-dukkha-saṃpaogo na vijjaī niccavāya-pakkhammi, egant'uccheyammi ya suha-dukkha-vigappanam ajuttam || 60

II. em eva cau-vigappo hoi uvāo vi, tattha 1. davvammi dhāu-vvāo paḍhamo, 2. nangala-kuliehi khettam tu || 61

3. kālo ya nāliy'āīhi hoi, 4. bhāvammi paṇḍio Abhao corassa kae naṭṭiṃ vaḍḍa-kumāriṃ parikahei || 62 evaṃ tu ihaṃ āyā paccakkhaṃ aṇuvalabbhamāṇo vi suha-dukkha-m-āiehiṃ gijjhai heūhi atthi tti || 63 jaha v' assāo hatthiṃ gāmā nagaraṃ tu pāusā sarayaṃ odaiyā ovasamaṃ saṃkantī Devadatta-sa || 64 evaṃ saŏ jīvassa vi davv'āī-saṃkamaṃ paḍuccā u atthittaṃ sāhijjai paccakkheṇaṃ parokkhaṃ pi || 65

III. thavaṇā-kammaṃ ekkaṃ, diṭṭhanto tattha 1. poṇḍarīyaṃ tu, 2. ahavā vi sanna-ḍhakkaṇa Hingusiva kayaṃ udāharaṇaṃ || 66 sa-vvabhicāraṃ heuṃ sahasā vottuṃ tam eva annehiṃ uvavūhai sa-ppasaraṃ sāmacchaṃ c'appaṇo nāum || 67

- IV. honti paduppanna-viņāsaņammi gandhavviyā udāharaņam, sīso vi katthai jaī ajjhovajjejja to guruņā || 68 vāreyavvŏ uvāeņa; jai va vattūlio vadejjāhi: savve vi n'atthi bhāvā, kim puņa jīvo! sa vattavvo: || 69 jam bhaņasi "n'atthi bhāvā" vayaņ' eyam atthi n'atthi, jai atthi eva painnā-hāṇī; asao ņu nisehae ko ņu || 70 no ya vivakkhā-puvvo saddo jamhā u sā ajīvassa maṇa-pariṇaya-saddāo siddham jīvassa atthittam || 71
- B. āharaṇaṃ tad-dese cauhā: aṇusaṭṭhi I taha uvālambho II pucchā III nissā-vayaṇaṃ IV; I. hoi Subhaddā 'ṇusaṭṭhīe || 72 sāhukkāra-purogaṃ jaha sā aṇusāsiyā pura-jaṇeṇaṃ veyāvacc'āīsu vi eva jayante 'ṇubūhejjā || 73 jesiṃ pi atthi jīvo vattavvā te vi: amha vi sa atthi, kiṃ tu akattā na bhavai veyayaī jeṇa suha-dukkhaṃ || 74

II. uvalambhammi Migāvai; nāhiya-vāī vi eva vattavvo:
n'atthi tti ku-vinnāṇaṃ āyâbhāve sai ajuttaṃ || 75
atthi tti jā viyakkā abavā n'atthi tti jaṃ ku-vinnāṇaṃ
accantâbhāve poggalassa eyaṃ ciya na juttaṃ || 76

III. pucchāĕ Koṇio khalu; IV. nissā-vayaṇammi Goyama-ssāmī; nāhiya-vāī pucche jīv'atthittaṃ aṇicchante: | 77

77 b -vāim . . . . Occhantam P.

<sup>61</sup> b bhaṇio statt paḍh<sup>0</sup> v. l. 65 Anf. eva sao j<sup>0</sup> P. 65 b v. l. pariṇāmo s<sup>0</sup> p<sup>0</sup> parokkho vi. 69 a veolio v<sup>0</sup> P. 69 Schl. vott<sup>0</sup> S. 70 Schl. ko u P. 71 P:

Oddo ajīva-bhavo tti na ya sā vi |

jam ajīvassa u siddho paḍiseha dhanī u to jīvo ||

keṇaṃ ti n'atthi āyā? "jeṇa parokkho" tti; tava ku-vinnāṇaṃ hoi parokkhaṃ, tamhā n'atthi tti; nisehae ko ṇu || 78 annâvaesao nāhiya-vāī: jesi n'atthi jīvo u dāṇ'āi-phalaṃ tesiṃ na vijjaī; cauha tad-dosaṃ: || 79

C. padhaman ahamma-juttam I, padilomam II, attano uvannāsam III, duruvaņiyam tu cauttham IV; I. ahammajuttammi Naladāmo 80

II, 1. padilome jaha Abhao Pajjoyam harai avahio santo;

Govinda-vāyago vi ya jaha para-pakkham niyattei | 81
 III. atta-uvannāsammi ya talāga-bheyammi Pingalo thavaī;

IV. animisa-genhana bhikkhuga duruvanie udaharanam || 82

D. cattāri uvannās': evatthuga I annattha-vatthuge II ceva paḍiṇibha III heummi IV ya, tattha honti iṇam-o udāharaṇā: || 83 I. tavvatthugammi puriso savvam bhamiūna sāhai apuvvam:

II. taya-anna-vatthugammi vi annatte hoi egattam | 84

III. "tujjha piyā majjha piū dhārei aņūņayam" padinibhammi;

IV. kim nu javā kijjante? "jeņa muhāe na labbhanti" | 85

2. ahavā vi imo heū vinneo, tatth' imo cau-viyappo: jāvaga 1 thāvaga 2 vaṃsaga 3 lūsaga 4 heū cauttho u || 86

1. ubbhāmigā ya mahilā jāvaga-heummi uṭṭa-leṇḍāī;

2. logassa majjha-jāṇaṇa thāvaga-heū udāharaṇaṃ | 87

3. sā sagada-tittirī vamsagammi heummi hoi nāyavvā;

4. tausaga-vaṃsaga lūsaga-heummi ya moyao ya puṇo || 88

3. 1. dhammo guṇā ahiṃs'āiyā u te parama-mangala-painnā,

2. devā vi loga-pujjā paṇamanti su-dhammam ii heū | 89 3. diṭṭhanto: arahantā aṇagārā ya bahavo u jiṇa-sīsā

vatt' aņuvatte najjai jam naravaiņo vi paņamanti || 90 4. uvasamhāro: devā jaha taha rāyā vi paņamai su-dhammam,

5. jamhā "dhammo mangalam ukkaṭṭham" iī nigamaṇaṃ ti || 91

biiya-painnā: jiņa-sāsaņammi sāhenti sāhavo dhammam; heū: jamhā sabbhāviesu hims'āisu jayanti | 92 jaha jina-sasana-niraya dhammam palenti sahavo suddham, na kutitthiesu evam dīsai paripālaņôvāo | 93 tesu vi ya dhamma-saddo, dhammam niyayam ca te pasamsanti; nanu bhanio savajjo kutitthi-dhammo jina-varehim? | 94 jo tesu dhamma-saddo so uvayāreņa, nicchaeņa iham, jaha sīha-saddŏ sīhe pāhann'uvayārao 'nnattha | 95 esa painnā-suddhī; heu: ahims'āiesu pancasu vi sabbhāvena jayantī; heu-visuddhī imā tattha: | 96 jam bhatta-pana-uvagarana-vasahi-sayan'asan'aisu jayanti phāsuya-akaya-akāriy'ananumay'anuddittha-bhoī ya | 97 apphāsuya-kaya-kāriya-anumaya-uddittha-bhoino handi tasa-thāvara-himsāe jaņā akusalā u lippanti | 98 esā heu-visuddhī; ditthanto tassa ceva ya visuddhī sutte bhaniyā u phudā; sutta-pphāse u iyam annā: | 99

<sup>83</sup> b <sup>0</sup>bhae h<sup>0</sup> ya h<sup>0</sup> (statt hontī?) S. 86 a v. l.: heu tti dāram ahuṇā, cauvviho so ya hoi nāyavvo. 87 a uṇṭa-liṇḍāī PS. 87 Schl. heumm' ud<sup>0</sup> P. 91 b Anf. tamhā dh<sup>0</sup> P. 91 Schl. <sup>0</sup>ṇaṃ ca P.

2. jaha bhamaro" tti ya ettham ditthanto hoi āharaṇa-dese, "canda-muhi dārigēyam" somatt'avahāraņa na sesam | 100 evam bhamar'āharane aniyaya-vattittanam na sesāṇam gahanam ditthanta-visuddhi suttĕ bhaniyā imā v' annā | 101 ettha ya bhanejja koi: samananam kirae su-vihiyanam, pāgôvajīviņo tti va lippant' ārambha-doseņa | 102 vāsai na taņāņa kae, na taņam vaddhai kae miya-kulāņam, na va rukkhā sava-sālā phullanti kae mahuvarānam | 103 aggimmi havī hūyai, āicco teņa pīņio santo varisai payā-hiyāe, teņ' osahio parohanti | 104 kim dubbhikkham jāyai? jai evam aha bhave durittham tu; kim jāyai savvatthā dubbhikkham? aha bhave Indo | 105 vāsai to kim viggham nigghāy'āīhi jāyae tassa? aha vāsai uu-samae na vāsaī ū taņ'atthāe | 106 kim va dumā pupphantī bhamarāṇam kāraṇā ahā-samayam mā bhamara-mahuyari-gaņā kilāmaejjā aņāhārā | 107 kassai buddhī esā: vittī uvakappiyā Payāvaiņā sattānam, tena dumā pupphantī mahuyari-gaņ'atthā | 108 tam na bhavai jena dumā nāmāgoyassa puvva-vihiyassa udaenam puppha-phalam nivattayantī, imam v' annam: | 109 atthi bahū vaņa-sandā bhamarā jattha na uventi na vasanti tattha vi pupphanti dumā, pagaī esā duma-gaṇāṇam | 110 jai pagaī kīsa puņo savvam kālam na denti puppha-phalam? jam kāle puppha-phalam diyanti; gurur āha: aha evam | 111 pagaī esa dumāņam jao u samayammi āgae sante pupphanti pāyava-gaņā phalam ca kāleņa bandhanti | 112 kim nu gihī randhantī samaņāņam kāraņā ahā-samayam mā samaņā bhagavanto kilāmaejjā aņāhārā | 113 "samaņ'aņukampa-nimittam puņņa-nimittam ca giha-nivāsī u" koī bhanejja "pāgam karenti"; so bhannai: na jamhā | 114 kantare dubbhikkhe ayanke va mahaya samuppanne rattim samana suvihiyā savv'āhāram na bhunjanti | 115 aha kīsa puņa gihatthā rattim āyaratareņa randhanti samanehi suvihiehim cauvvih'āhāra-viraehim? | 116 atthi bahu gama-nagara samana jattha na uventi na vasanti, tattha vi randhenti gihī, pagaī esā gihatthāṇam | 117 pagaī esa gihīņam jam gihiņo gāma-nagara-niyamesu randhenti appano pariyanassa kalena atthae | 118 tattha samanā tavassī parakada-paranitthiyam vigaya-dhūmam āhāram esantī jogāņam sāhaņ'atthāe | 119 nava-kodī-parisuddham uggama-uppāyan esanā-suddham chatthana-rakkhan'attha ahimsa-anupalan'atthae | 120 ditthanta-suddhi esa, uvasamharo ya sutta-niddittho: 3 a "santī" vijjanti tti ya "santim" siddhim va sāhenti | 121

<sup>106</sup> a Schl. <sup>0</sup>yaī P. 107 Anf. kiṃci d<sup>0</sup> S. 111 b dadanti P. 115 a = Āv.-niry. XX, 52 a. 121 Anf. <sup>0</sup>ddhir P.

3 b dhārei tam tu davvam tam davva-vihamgamam viyānāhi bhave vihamgama puna guna-sanna-siddhio duviha | 122 "viham" āgāsam bhannai guna-siddhī tap-paitthio logo teņa u vihamgamo so, bhāv'attho vā: gaī duvihā | 123 bhāva-gaī kamma-gaī, bhāva-gaim pappa atthikāyā u savve vihamgamā khalu, kamma-gaīe ime bheyā: | 124 vihaga-gaī calaņa-gaī, kamma-gaīo samāsao duvihā tad-udaya-veyaya jīvā vihamgamā pappa vihaga-gaim | 125 calanam kamma-gaī khalu paducca samsārino bhave jīvā poggala-davvāim vā vihamgamā, esa guņa-siddhī | 126 sannā-siddhim pappā vihamgamā honti pakkhino savve, ihaim puna ahigaro vihasa-gamanehi bhamarehim | 127 "dāņe" tti datta-geņhaņa, "bhatte" bhaja seva phāsu-geņhaņayā, "esaņa" tigammi "nirayā", uvasamghārassa suddhi imā | 128 avi bhamara-mahugari-ganā avidinnam āviyanti kusuma-rasam samaņā puņa bhagavanto nādinnam bhottum icchanti | 129

5 a assamjaehi bhamarehi jai samā samjayā khalu bhavanti evam uvamam kiccā nūņam assamjayā samaņā | 130 uvamā khalu esa kayā puvv'uttā desa-lakkhanôvaņayā aniyaya-vitti-nimittam ahimsa-anupalan'atthae | 131 jaha duma-gaņā u taha nagara-jaņavayā payaņa-pāyaņa-sahāvā, jaha bhamarā taha munino navari adattam na bhunjanti | 132 kusume sahāva-phulle āhārenti bhamarā jaha tahā u bhattam sahāva-siddham samana suvihiyā gavesanti | 133 uvasamhāro: bhamarā jaha taha samaņā vi avaha jīvanti.

5b "danta" tti puna payammī nāyavvam vakka-sesam inam: | 134 jaha ettha ceva iriy'āiesu savvammi dikkhiy'āyāre tasa-thāvara-bhūya-hiyam jayanti sabbhāviyam sāhū | 135 uvasamhāra-visuddhī esa samattā u; nigamaņam: teņam vuccanti sāhuņo ttī jeņam te mahugara-samāņā | 136 tamhā day'āi-guņa-suṭṭhiehi bhamaro vva avaha-vittīhim sāhūhi sāhio ttī ukkittham mangalam dhammo | 137 nigamaņa-suddhī: titth'antarī vi dhamm'attham ujjuyā vihare; bhannai: kāyānam te jayanam na munanti na karenti | 138 na ya uggam'āi-suddham bhunjantī mahuyarā v' anuvarohī, n'eva ya ti-gutti-gutta jaha sahū nicca-kalam pi | 139 kāyam vāyam ca maņam ca indiyāim ca panca damayanti, dhārenti bambhaceram, samjamayantī kasāe ya | 140 jam ca tave ujjuttā teņ' esim sāhu-lakkhaņam puņņam, to sāhuņo tti bhannanti sāhavo nigamanam c' eyam | 141

I. (50 a dasahā) te u painna 1 vibhattī 2 heu 3 vibhattī 4 vivakkha 5 padiditthanto 7 āsankā 8 tap-padiseho 9 nigamaņam 10 ca 142 [seho 6 1. dhammo mangalam ukkattham" ti painn' atta-vayana-niddeso;

<sup>127-129</sup> in P am Rande. 132 Schl. na genhanti P. 135 Anf. jo c0 e0 ir0 P. 136 Schl. tti ya jenam mahugāra-sammānā (!) P. 139 Anf. na u ugg0 P.

- 2. so ya ih'eva jina-mae n'annattha painna-pavibhattī | 143
- 3. sura-pūio tti heū dhamma-tthāņe thiyā u jam parame;
- 4. heu-vibhattī: niruvahi jīvāņ' avaheņa ya jiyanti | 144
- 5. "jiṇa-vayaṇa-paduṭṭhe vi hu sasur'āīe adhamma-ruiṇo vi mangala-buddhīĕ jaṇo paṇamai" āī-duya-vivakkho || 145 biiya-duyassa vivakkho: surehi pujjanti janna-jāī vi; "Buddh'āī vi sura-nayā vuccante" nāya-paḍivakkho || 146 evaṃ tu avayavāṇaṃ cauṇha paḍivakkhŏ pancamo 'vayavo;
- 6. etto chaṭṭho 'vayavo vivakkha-paḍisehŏ, taṃ vocchaṃ || 147 sāyaṃ sammatta pumaṃ hāsa raī āu nāma-goya suhaṃ dhamma-phalaṃ āi-duge vivakkha-paḍiseham o eso || 148 "aji'indiya sôvahiyā vahagā jai te vi nāma pujjantī aggī vi hojja sīo" heu-vibhattīṇa paḍiseho || 149 Buddh'āī uvayāre pūyā-ṭhāṇaṃ jiṇā u sabbhāvaṃ, diṭṭhanta-ppaḍiseho chaṭṭho eso avayavo u || 150
- 7. arahanta-magga-gāmī diṭṭhanto, sāhuṇo vi sama-cittā pāga-raesu gihīsum esante a-vahamāṇā u || 151
- 8. tattha bhave āsankā: uddissa jaī vi kīrae pāgo, teņa ra visamam nāyam; 9. vāsa-taņā tassa padiseho | 152
- 10. tamhā u sura-narāṇaṃ pujjattā mangalaṃ sayā dhammo dasamo esa avayavo painna-heū-puṇavvayaṇaṃ || 153 Dumapupphiyāĕ nijjutti-samāso vaṇṇio vibhāsā ya jiṇa-caudasapuvvī vitthareṇa kahayanti se atthaṃ || 154
- Sāmannapuvvagassa u nikkhevo hoi nāma-nipphanno: sāmannassa caukko, terasago puvvayassa bhave | 157 samaņassa u nikkhevo caukkao hoi āņupuvvīe: davve sarīra-bhavio, bhāvena u samjao samaņo | 158 jaha mama na piyam dukkham jāniya em eva savva-jīvānam na hanai na hanavei ya samam anaī tena so samano | 159 uraga-giri-jalana-sāgara-nahayala-tarugaņa-samo ya jo hoi bhamara-miga-dharani-jalaruha-ravi-pavana-samo ya so samavisa-tiņisa-vāya-vanjula-kaņiyār'uppala-sameņa samaņeņa [ņo 162 bhamar'unduru-nada-kukkuda-addaga-samena hoyavvam | 163 pavvaie aņagāre pāsaņde caraga tāvase bhikkhū parivayae ya samane Nigganthe samjae mutte | 164 tinne tāī davie muņī ya khante ya danta virae ya lūhe tīr'atthe vi ya havanti samaņassa nāmāim | 165 nāmam 1 thavanā 2 davie 3 khette 4 kālĕ 5 disi 6 tāva-khette7 ya pannavaga8 puvva9 vatthū10 pāhuḍa11 aipāhuḍe12 bhāve13 166
  - 1 a nāmam thavanā-kāmā davva-kāmā ya bhāva-kāmā ya, eso khalu kāmānam nikkhevŏ cauvviho hoi || 167 sadda-rasa-rūva-gandha-pphāsā udayam-karā ya je davvā, duvihā ya bhāva-kāmā: icchā-kāmā mayana-kāmā || 168

<sup>148</sup> Schl. esa P. 150 b Anf. Onte pado S. 153 Schl. puṇovayo P. 154 bei H hinter 156 und bloss\_ganz flüchtig erwähnt. X, 83 f. (XX, 81 f.). 160 f. = Av.-niry. VIII, 186. 185. 162 b Olahara-ro S.

icchā pasattha-m-apasatthigā ya; mayaṇammi veya-uvaogo, ten' ahigaro, tassa u vayanti dhīrā niruttam inam: | 169 visaya-suhesu pasattam abuha-janam kāma-rāga-padibaddham ukkāmayanti jīvam dhammāo teņa te kāmā | 170 annam pi ya se nāmam: "kāmā roga" tti pandiyā benti, kāme patthemāno roge patthei khalu jantū | 171

1 b nāma-payam thavana-payam davva-payam ceva hoi bhāva-payam, ekkekkam pi ya etto 'negaviham hoi nāyavvam | 172 ākuttima ukkinnam uvanejjam pīlimam varangam ca ganthima vedhima pūrima vaima samghaimam chejjam | 173 bhāva-payam pi ya duviham: avarāha-payam B ca no ya avarāham A

A. no-avarāham duviham: māuga no-māugam ceva | 174 no-māugam pi duviham: gahiyam ca paiņņagam ca bodhavvam, gahiyam cau-ppayāram, painnagam hoi 'negaviham | 175 gajjam I pajjam II geyam III cunnam IV ca cauvviham tu gahiya-"ti-samutthāṇam savvam"iya benti sa-lakkhaṇā kaiņo 176 [payam:

I. mahuram heu-niuttam gahiyam a-pāyam virāma-samjuttam aparimiyam c' avasāņe kajjam gajjam ti nāyavvam | 177

II. pajjam tu hoi tiviham: samam addha-samam ca nāma-visamam ca pāehi akkharehi ya, eva vihi-nnū kaī benti | 178

III. tanti-samam tāla-samam vanna-samam gaha-samam laya-samam ca kajjam tu hoi geyam pancaviham gīya-sannāe | 179

IV. attha-bahulam mah'attham heu-nivāôvasagga-gambhīram bahu-pāyam avocchinnam gama-naya-suddham ca cunna-pa-

- B. indiya-visaya-kasāyā parīsahā veyaņā ya uvasaggā [yam 180 ee avarāha-payā jattha visīyanti dummehā | 181 atthārasa u sahassā sīl'angāņam jiņehi pannattā tesi padirakkhan'attha avaraha-pae u vajjejja | 182 joe karane sannā indiya bhom'āi samana-dhamme ya sīl'anga-sahassānam atthārasagassa nipphattī | 183
- III. pai-khuddaena pagadam; āyārassa u caukka-nikkhevo: nāmam I thavanā II davie III bhāv'āyāre IV ya bodhavve | 185

III. nāmaņa dhāvaņa vāsaņa sikkhāvaņa sukaraņāvirohīņi davvāņi jāņi loe davv'āyāram viyāņāhi | 186

IV. damsana 1 nāņa 2 caritte 3 tava-āyāre 4 ya vīriy'āyāre 5 eso bhāv'āyāro pancaviho hoi nāyavvo | 187

1. aisesa iddhiy' ayariya vai dhammakahi khamaga nemitti vijjā va rāva-gana-sammayā va tittham pabhāventi | 189

2. kāle 1 viņae 2 bahumāņe 3 uvahāņe 4 tahā aniņhavaņe 5 vanjana 6 attha 7 tad-ubhae 8 atthaviho nāṇa-m-āyāro | 190

3. paņihāņa-joga-jutto pancahi samiīhi tihi ya guttīhim esa caritt'āyāro atthaviho hoi nāyavvo | 191

4. bārasavihammi vi tave sabbhintara-bāhire kusala-ditthe

<sup>186</sup> Anf. dhov<sup>0</sup> P. 173 Anf. āodima P. 184 = Utt.-niry, 249. 188 = Utt. XXVIII, 31. Prajñ. I. Vyavah.-bh. pedh. 64. 189 Anf. aisesi S. 190 f. = Vyavah.-bh. pedh. 63, 65,

agilāi aņājīvī nāyavvo so tav'āyāro | 192

5. anigūbiya-bala-virio parakkamai jo jah'uttam āutto junjai ya jahā-thāmam nāyavvo vīriy'āyāro | 193 attha-kahā I kāma-kahā II dhamma-kahā III ceva mīsiyā ya kahā IV. etto ekkekkā vi ya 'negavihā hoi nāyavvā | 194

I. vijjā 1 sippam 2 uvāo 3 'nivveo 4 samcao 5 ya dakkhattam 6 sāmam 7 daņdos bheo 9 uvappayānam 10 ca attha-kahā | 195

- 6. satthāha-suo dakkhattaņeņa, setthī-suo ya rūveņa, buddhie amacca-suo, jivai punnehi raya-suo | 196 dakkhattanayam purisassa pancagam, sayagam āhu sunderam, buddhī puņa sāhassī, sayasāhassāi puņņāim | 197
- II. rūvam 1 vao 2 ya veso 3 dakkhinnam 4 sikkhiyam ca visaesu 5 dittham6 suyam7 anubhūyam8 ca samthavā 9 ceva kāma-kahā 198
- III. dhammakahā bodhavvā cauvvihā dhīra-purisa-pannattā: akkhevani 1 vikkhevani 2 samvege 3 ceva nivvee 4 | 199
  - 1. Ayāre Vavahāre Pannattī ceva Ditthivāe ya esā cauvvihā khalu kahā u akkhevaņī hoi | 200 vijjā caraņam ca tavo ya purisakāro ya samii-guttīo uvaissai khalu jahiyam kahāĕ akkhevanīya raso | 201
  - 2. kahiūna sa-samayam to kahei para-samayam aha vivajjāsā, micchā-sammam-vāe em eva havanti do bheyā | 202 jā sa-samaya-vajjā khalu hoi kahā loga-veya-samjuttā para-samayāṇam ca kahā, esā vikkhevanī nāma | 203 jā sa-samaeņa puvvim akkhāyā tam chubhejja para-samae para-sāsaņa-vakkhevā parassa samayam parikahei | 204
  - 3. āya-para-sarīra-gayā ihaloe ceva taha ya paraloe esā cauvvihā khalu kahā u samveyanī hoi | 205 vīriya-viuvvaņ'iddhī nāņa-caraņa-damsaņāņa taha iddhī uvaissai khalu jahiyam kahāya samveyanīĕ raso | 206
  - 4. pāvānam kammānam asubha-vivāgo kahijjae jattha iha ya parattha ya loe kahā u nivveyanī nāma | 207 thevam pi pamāya-kayam kammam sāhijjaī jahim niyamā paurasuha-parināmam kahāĕ nivveyanīĕ raso | 208
  - 3. siddhī ya devalogo sukul'uppattī ya hoi saṃvego,
  - narago tirikkha-jonī kumāņusattam ca nivveo | 209
  - venaivassa padhamayā kahā u akkhevanī kaheyavvā,
  - 2. to sa-samaya-gahiy'atthe kahejja vikkhevanim pacchā | 210
  - akkhevani-akkhittā je jīvā te labhanti sammattam,
  - 2. vikkhevanīĕ bhajjam gāḍhatarāgam va micchattam | 211
- IV. dhammo attho kāmo uvaissai jattha sutta-kavvesu loge vee samae sā u kahā mīsiyā nāma | 212 itthi-kahā bhatta-kahā rāya-kahā cora-jaṇavaya-kahā ya nada-natta-jalla-mutthiya-kahā u esā bhave vikahā | 213 eyā ceva kahāo pannavaga-parūvage samāsajja;

<sup>206</sup> Sehl, kahāĕ P. 201 Schl. ovanīe P. 202 a Schl. vivaccāsā S. 208 Schl. <sup>0</sup>yaṇīya P. 214 a <sup>0</sup>rūvagam s<sup>0</sup> S.

akahā 1 kahā 2 vi vikahā 3 havejja puris'antaram pappa | 214

1. micchattam veyanto jam annānī kaham parikahei linga-ttho va gihī vā sā akahā desiyā samae | 215

2. tava-samjama-guna-dhārī jam carana-rayā kahenti sabbhāvam savva-jagaj-jīva-hiyam sā u kahā desiyā samae | 216

3. jo samjao pamatto rāga-ddosa-vasa-go parikahei sā u vikahā pavayaņe pannattā dhīra-purisehim | 217 singāra-ras'unnuiyā moha-kuviya-phumphugā hasahasenti jam suņamāņassa kaham samaņeņa na sā kaheyavvā | 218 samaņeņa kaheyavvā tava-niyama-kahā virāga-samjuttā jam souna manuso vaccai samvega-nivveyam | 219 attha-mahantī vi kahā aparikilesa-bahulā kaheyavvā, handi! mahayā cadagarattanena attham kahā hanai | 220 khettam kālam purisam sāmaccham c' appaņo viyāņittā samaņeņa u aņavajjā pagayammi kahā kaheyavvā | 221

IV. jīv'āhāro bhannai āyāro, ten' imam tu āyāyam chajjīvaņiy'ajjhayaņam, tass' ahigārā ime honti: | 222

Capitel. jīvājīvāhigamo 1 f. caritta-dhammo 3 tah'eva jayaņā 4 ya uvaeso 5 dhamma-phalam 6 chajjīvaņiyāĕ ahigārā | 223 chajjīvaniyāe khalu nikkhevo hoi nāma-nipphanno, eesim tinham pi u patteya-paruvanam voccham | 224 nāmam 1 thavanā 2 davie 3 khette 4 kāle 5 tah'eva bhāve 6 ya eso u chakkagassa u nikkhevo chavviho hoi | 226 jīvassa u nikkhevo I parūvaņā II lakkhaņam III ca atthittam IV annâmuttatte V f. nicca VII kārage VIII deha-vāvittam IX | 227 guni X uddhagaitte XI yā nimmaya XII sāphallayā XIII ya parimājīvassa tiviha-kālammi parikkhā hoi kāyavvā | 228 nam XIV,

I. nāmam thavaņā jīvo davva-jīvo ya bhāva-jīvo ya, ohe 1 bhava-gahanammi 2 ya tabbhava-jīve 3 ya bhāvammi | 229 nāma-thavaṇā gayāo, davve guṇa-pajjavehi rahio tti, tiviho va hoi bhave: ohe 1 bhava 2 tabbhave 3 ceva | 230

 sante āuya-kamme dharaī tass' eva jīvaī udae, tass' eva nijjarāe mao tti siddho naya-maeṇam | 231

2. jena ya dharai bhava-gao jīvo jena ya bhavāŏ samkamai jānāhi tam bhav'āum cauvviham; 3. tabbhave duviham | 232

II. duvihā ya honti jīvā: suhumā taha bāyarā ya logammi, suhumā ya savva-loe, do ceva ya bāyara-vihāņā | 233 suhumā ya savva-loe pariyāvannā havanti nāyavvā, do bheya bāyarānam: pajjatt' iyare ya nāyayvā | 234

III. lakkhanam iyani daram: cindham heu ya karanam lingam lakkhanam ii jīvassa u āyān'āī imam tam ca: | 235

<sup>214</sup> b va statt vi P; vak<sup>0</sup> statt vik<sup>0</sup> S. 217a <sup>0</sup>sa-gaŏ S. Kalpabh. pedh. 426. 225 = 8 = Utt.-niry. 148 (424). 226 b <sup>0</sup>ssā n<sup>0</sup> S. 227 b <sup>0</sup>ttattam S; <sup>0</sup>vitte P. 228 a Schl. <sup>0</sup>māņe S. 228 Schl. nāyavvā P. 230 Anf. <sup>0</sup>mam thavana g<sup>0</sup> S. 230 b <sup>0</sup>ha bhave t<sup>0</sup> P. 230 b v. l. bhāve u tihā bhaṇio, tam puṇa samkhevao voccham. 234 b Anf. do ceva b<sup>0</sup> S. 234 b <sup>0</sup>rā P.

āyāņe 1 paribhoge 2 jog' 3 uvaoge 4 kasāya 5 lesā 6 ya āṇāpāṇū 7 indiya 8 bandhôdaya-nijjarā 9 ceva | 236 cittam 10 ceyana 11 sannā 12 vinnāņam 13 dhāranā 14 ya buīhā 16 maī 17 viyakko 18 jīvassa u lakkhaņā ee | 237 [ddhī 15 ya lakkhijjai tti najjai paccakkh' iyaro vva jena jo attho tam tassa lakkhanam khalu dhūm'unh'āi vva aggissa | 238 ayagāra 1 kūra 2 parasū 3 aggi 4 suvaņņe 5 ya khīra 6 nara 7 āhāro 9 diṭṭhantā āyāṇ'āīṇa jaha-sankham || 239 [vāsī 8

 deh'indiyâiritto āyā khalu gajjha-gāhaga-paogā, samdās'ā' ayapind'ā' ayakār'āi vva vinneo | 240

deho sa-bhottio khalu bhojjattā oyaņ'āi thālam va;

3. anna-ppaottigā khalu jogā parasu vva karaņattā | 241

uvaogā nābhāvo aggi vva sa-lakkhanāpariccāgā;

5. sa-kasāyā nabhāvo pajjaya-gamaņā suvanņam va | 242

6. lesão nâbhāvo parinamana-sabhāvao u khīram va

7. ussāsā nābhāvo sama-sabbhāvā kuo vva naro | 243

8. akkhāņ' eyāņi par'atthayāņi vās'āi veha-karaņattā;

9. gaha-veyaga-nijjarao kammass' anno jah' āhāro | 244 [raṇam,

cittam ti-kāla-visayam, 11. ceyana paccakkha, 12. sanna anusa-

13. vinnān' anega-bheyam, 14. kālam asamkhêyaram dharanā | 245

15. atthassa üha buddhī, 16. īhā ceṭṭh', 17. attha-avagamo u maī,

18. sambhāvaņ'attha takkā; guņa-paccakkhā ghado vv' atthi | 246 jamhā citt'āīvā jīvassa gunā havanti paccakkhā guņa-paccakkhattaņao ghado vva jīvo ao atthi | 247

IV. atthi tti dāram ahuņā: jīvas sam atthi vijjae niyamā; Logāyaya-maya-ghāy'attham uccae tatth' imo heū: | 248 jo cintei "sarīre n'atthi aham" sa eva hoi jīvo tti, na hu jīvammi asante samsaya-uppāyao anno | 249 jīvassa esa dhammo jā īhā "atthi n'atthi vā jīvo" thāņu-manūsāņugayā jaha īhā Devadattassa | 250

siddham jīvassa atthittam, saddād evanumīyae, nâsao bhuvi bhāvassa saddo havai kevalo | 251 "atthi tti nivvigappo jīvo" niyamā u saddao siddhī, kamhā? suddha-payattā ghada-kharasingāņumāņāo | 252 suddha-payattā siddhī jai evam sunna-siddhi amham pi; tam na bhavai, santenam jam sunnam sunna-geham va | 253

micchā bhave u savvattbā je keī pāraloiyā kattā cevôvabhottā ya jai jīvo na vijjaī | 254

pāņi-dayā tava-niyamā bambham dikkhā ya indiya-niroho savvam niratthayam eyam jai jīvo na vijjaī | 255 loiyā veiyā ceva tahā sāmāiyā viū "nicco jīvo piho dehā" ii savve vavatthiyā | 256

<sup>239</sup> a p<sup>0</sup> u. v<sup>0</sup> vertauscht P. 239 b on'aihi S. 237 b viyakkā P. 240 b oso odo ayo S. 243 Schl. khao statt kuo S. 248a 'tthi tti statt atthi S. 249 a otthi aba sa eva P. 255 b ottham eyo S.

loge achejj'abhejjo, vee sa-purīsa daddhaga siyālo, samae "aham āsi gao", tiviho divv'āi-saṃsāro || 257 atthi sarīra-vihāyā pai-niyay'āgāray'āi-bhāvāo kumbhassa jaha kulālo so mutto kamma-jogāo || 258 phariseṇa jahā vāū gejjhaī kāya-saṃsio nāṇ'āīhiṃ tahā jīvo gejjhaī kāya-saṃsio || 259 aṇindiya-guṇaṃ jīvaṃ dunneyaṃ maṃsa-cakkhuṇā siddhā passanti savvannū nāṇa-siddhā ya sāhuṇo || 260 atta-vayaṇaṃ tu satthaṃ, diṭṭhā ya tao aindiyāṇaṃ pi siddhī gahaṇ'āīṇaṃ, tah'eva jīvassa vinneyā || 261

V—VII. annattam amuttattam niccattam ceva bhannaī samayam kārana-avibhāg'āī-heūhi imāhi gāhāhim: || 262 kārana-vibhāga kārana-vināsa 1 bandhassa paccayâbhāvā 2 viruddhassa ya atthassa pāubbhāvā vināsā ya 3 || 263

V. anno tti dāram ahuņā, anno dehā gihāŏ puriso vva, tajjīvatassarīraya-maya-ghāy'atthaṃ imaṃ bhaṇiyaṃ: || 264 deh'indiyâiritto āyā khalu tad-uvaladdha-atthāṇaṃ tav-vigame vi saraṇao geha-gavakkhehi puriso vva || 265 na u indiyāi uvaladdhimanti vigaesu visaya-sambharaṇā jaha geha-gavakkhehiṃ jo aṇusariyā sa uvaladdhā || 266

VI. sampayam amutta-dāram, aindiyattā achey'abheyattā rūv'āi-virahao vā aṇāi-pariṇāma-bhāvāo || 267 chaumatthāṇuvalambhā tah'eva savvannu-vayaṇao ceva log'āi-pasiddhīo 'mutto jīvo tti nāyavvo || 268

VII. nicco tti dāram ahuņā, nicco aviņāsi sāsao jīvo bhāvatte sai jammābhāvāŏ naham va vinneo || 269 saṃsārāo āloyaṇāŏ taha paccabhinna-bhāvāo khaṇa-bhanga-vighāy'attham bhaṇiyam telokka-daṃsīhim || 270 loe vee samae nicco jīvo vibhāsao amham, iharā saṃsār'āī savvam pi na jujjae tassa || 271

(263) 1. kāraņa-avibhāgāo kāraņa-aviņāsao ya jīvassa niccattam vinneyam āgāsa-paḍāņumāņāo || 272

2. heu-ppabhavo bandho jammâṇantara-hayassa no jutto taj-joga-virahao khalu cor'āi-ghaḍâṇumāṇāo || 273 bandhassa paccayāo: sambajjhai bandha-paccayā jīvo eganta-khaṇiya taha niccavāya-ghāy'attham iyam uttaṃ: || 273¹ bandhassa paccayā khalu: micchattaṃ aviraī kasāyā ya joga-pamāo lesā cor'āi-ghaḍâṇumāṇāo || 273²

3. atthi viruddhā bhāvā nicco jīvo khu kumbha-ovammā saviyārāņuvalambhā aviņāsī poggalo neo || 273³ aviņāsī khalu jīvo vigār'aņuvalambhao jah' āgāsam, uvalabbhanti viyārā kumbh'āi-viņāsi-davvāṇam || 274

<sup>257</sup> a acchejj'abhejjo ya v° P; daddhaga P. 259 b t° n° j° P. 260 b pāsanti S. 261 a aṇind° (!) P. 263 b °ssā p° S. 264 b °rīriya P sec. m. 266 = Kalpabh. pedh. 27. 267 a aṇind° (!) P; °ttā ya chejjabhejjāo P. 268 b 'motto P. 269 Anf. niccatta-d° P. 273 $^{1-3}$  nicht in S (u, H).

nirāmay'āmaya-bhāvā 4 bāla-kayâņusaraṇād 5 uvatthāṇā 6 soy'āīhi agahaṇā 7 jāīsaraṇā 8 thaṇ'abhilāsā 9 || 275

4. rogass' āmaya-sannā, 5. bāla-kayam jam juvā 'nusambharai,

6. jam kayam annammi bhave tass' ev' annatth' uvatthāṇā | 276

7. nicco aindiyattā, 8. khaņio na vi hoi jāi-sambharaņā,

9. thaṇa-abhilāsā ya tahā amao na u mimmao vva ghaḍo || 277 savvann'uvadiṭṭhattā 10 sa-kamma-phala-bhoyaṇā 11 amuttattā 12 jīvassa siddham evam niccattam amuttam annattam || 278

VIII. katta tti dāram ahuņā, sa-kamma-phala-bhoiņo jao jīvā vāṇiya-kisīval'āi va, Kavila-maya-nisehaṇam eyam || 279

IX. vāvi tti dāram ahuņā, deha-vvāvī mao 'ggi-unham va, jīvo na u savva-gao dehe lingôvalambhāo || 280

X. ahuņā guņi tti dāram, hoi guņehim guņi tti vinneo, te bhoga-joga-uvaoga-m-āi rūv'āi va ghaḍassa || 281

XI. uddham-gai tti ahuṇā, agurulahuttā sabhāva uddha-gaī, diṭṭhantŏ lāueṇam eraṇḍa-phal'āiehim ca || 282

XII. amao ya hoi jīvo kāraņa-virahā jah'eva āgāsam, samayam ca ho' aniccam mimmaya-ghaḍa-tantu-m-āīyam || 283

XIII. sāphalla-dāram ahuņā, niccânicca-pariņāma-jīvammi hoi tayam kammāṇam ihar' ega-sabhāvao 'juttam || 284

XIV. jīvassa u parimāņam vittharao jāva loga-mettam tu, ogāhaņā ya suhumā, tassa paesā asamkhejjā || 285 nāmam 1 thavaņa 2 sarīre 3 gai 4 nikāy' 5 atthikāya 6 davie 7 ya māuga 8 pajjava 9 samgaha 10 bhāre 11 taha bhāva-kāe 12 ya || 287 11. ego kāo duhā jāo, ego citthai egŏ mārio,

jīvantŏ maeṇa mārio tal lava māṇava keṇa heuṇā || 288 etthaṃ puṇa ahigāro nikāya-kāeṇa hoi suttammi uccāriy'attha-sarisāṇa kittanam sesagāṇam pi || 289

IV Anf. davvam: satth' aggi visa nneh' ambila khāra loņa-m-āīyam, bhāvo u duppautto vāyā kāo aviraī ya || 290 kimcī sa-kāya-sattham, kimcī para-kāya, tad-ubhayam kimci eyam tu davva-sattham; bhāve assamjamo sattham || 291 viddhatthāviddhatthā joņī jīvāņa hoi nāyavvā, tattha aviddhatthāe 'vakkamaī so va anno vā || 293 jo puṇa mūle jīvo so nivvattei jā paḍhama-pattam, kand'āi jāva bīyam, sesam anne pakuvvanti || 294 sesam sutta-pphāsam kāe-kāe aha-kkamam būyā ajjhayan'atthe panca ya pagaraṇa-paya-vanjaṇa-visuddhā || 295 I. sīyālam bhanga-sayam paccakkhāṇammi jassa uvaladdham

<sup>275</sup> b Anf. sott'āīhi S. 277 a aṇind<sup>0</sup> S. 278 a <sup>0</sup>la-sevaṇā am<sup>0</sup> P. 279 Schl. niroh<sup>0</sup> S. 280 Anf. vāvitta-d<sup>0</sup> P. 281 b <sup>0</sup>ga-maī r<sup>0</sup> P. 282a agarul<sup>0</sup> P. 283 a jahêham āg<sup>0</sup> P. 284 <sup>0</sup>cce ya hoi taṇ jīve | kammāṇam iharahā puṇa ega-sahāvattaŏ aj<sup>0</sup> PH. 286 = Āc.-niry. 87 (144). 286 Anf. kulaeṇa S, kulaveṇa P. 286 Schl. <sup>0</sup>gā aṇantā u. 287 a <sup>0</sup>re ya g<sup>0</sup> P sec. m.; <sup>0</sup>ya-kāe ya ajīva-pajjava (?) H. 288 b taṃ l<sup>0</sup> P. 290 f. = Āc.-niry. 36. 96. 292 = Āc.-niry. 138; Anf. bīe joṇibbhūe; b: so vi ya. 295 b Anf. <sup>0</sup>tthā S. 296 = Višesh. V, 737.

paccakkhāne kusalo, sesā savve akusalā u || 296 IV Inhalt. jīvājīvābhigamo 1 āyāro 2 ceva dhammapannattī 3 tatto caritta-dhammo 4 carane 5 dhamme 6 ya eg'attha | 297

V. mūlagunā vakkhāyā, uttaraguņa-avasareņa āyāyam Pind'ajjhayanam iyanim, nikkhevo nama-nipphanno | 298 pindo ya esanā yā dupayam nāmam tu tassa nāyavvam, cau cau nikkhevehim parūvaņā tassa kāyavvā | 299 nāmam thavanā pindo davve bhāve ya hoi nāyavvo, gula-oyan'ai davve, bhave koh'aiya cauro | 300 "pidi" samghāe jamhā te uiyā samghayā ya samsāre, samghāyayanti jīvam kammen attha-ppagārena | 301 davv'esaņā u tivihā saccittâcitta-mīsa-davvāņam, dupaya-cauppaya-apayā nara gaya karisāvaņa dumāņam | 302 bhāv'esaņā u duvihā: pasattha apasatthiyā ya nāyavvā, nāņ'āīņa pasatthā, apasatthā koha-m-āīņam | 303 bhāvass' uvagārittā ettham davv'esanāĕ ahigāro, tīya puņa attha-juttī vattavvā piņdanijjuttī | 304 piņd'esaņā ya savvā samkheveņ' oyarai navasu kodīsu: na hanai na payai na kinai kāravana anumaīhi nava | 305 sā navahā duha-kīrai: uggama-kodī visohi-kodī ya, chasu padhama oyarai, kiya-tiyammi visohi u | 306 kodī-karaņam duviham: uggama-kodī 1 visohi-kodī 2 ya,

 uggama-kodī chakkam, 2. visohi-kodī anegavihā | 307 1. kamm'uddesiya acarima tiga pūiya mīsa carima pāhudiyā ajjhoyara avisohī, 2. visohi-kodī bhave sesā | 308 kodī nav'āiyāo, rāg'āi-gunā havanti evaiyā atthāra sattavīsā caupannā naui bi-sa' săttarā | 3091 rāg'āī micch'āī rāg'āī samaņa-dhamma nāņ'āī nava nava sattāvīsā nava nauīe ya gunagārā | 310

VI. jo puvvim uddittho ayaro so ahīņa-m-airitto sa cceva va hoi kahā Āyārakahāĕ mahaīe | 311

4 Anf. dhammo bāvīsaviho agāra-dhammo 'nagāra-dhammo ya, padhamo ya barasaviho, dasaha puna biyao hoi | 312 panca ya anuvvayāim, gunavvayāim ca honti tinn' eva sikkhāvayāi cauro, gihi-dhammo bārasaviho u | 313 dhammo es' uvaittho; atthassa cauvviho u nikkhevo, ohena chavvih' attho, causatthiviho vibhagenam | 315 dhannāni I rayana II thāvara III dupaya IV cauppaya V tah'eva ohena chavvih'attho eso dhīrehi pannatto | 316 [kuviyam ca VI cauvīsā I cauvīsā II tiga III duga IV dasahā V aņegaviha VI eva savvesim pi imesim vibhāgam aha sampavakkhāmi | 317

<sup>296</sup> b Anf. so paccakkhāṇa-k<sup>0</sup> S. 297 a Ore P. 298 Anf. vikkh<sup>0</sup> P. 303 a <sup>0</sup>ttha-m-ap<sup>0</sup> P; <sup>0</sup>tthagā ya S. 304 b Anf. tīĕ S. 305 a <sup>0</sup>raī P; <sup>0</sup>disu S. 307. 309 = Pindaniry. 308 a <sup>0</sup>ya c<sup>0</sup> (wobei dann ttiga zu lesen) S (u. H). 3091b bi-saya so P; die Str. bloss in P. 311 a so y' ah<sup>0</sup> PS. 311 b Anf, sā ceva P. 314 = Av,-niry. XVI, 16. 316 Anf, dhannāi rº P. 317 b iha so P, ahayam pavo S. 318 f. bei Dev. zu Av.-niry. VIII, 149, 3.

- II. rayaṇāṇi cauvvīsaṃ: suvaṇṇa-tau-tamba-rayaya-loh'āī sīsaga hiraṇṇa pāsāṇa vaira maṇi mottiya pavāle || 320 sankha tiṇisâgaluya candaṇāṇi vatthâmilāṇi kaṭṭhāṇi taha camma-danta-vālā gandhā davv'osahāiṃ ca || 321
- III. bhūmi gharā ya taru-gaņā tiviham puņa thāvaram muņeyavvam; IV. cakkārabaddha māņusa duviham puņa hoi dupayam tu || 322
- V. gāvī mahisī uṭṭī aya elaga āsa āsataragā ya
  - ghodaga gaddaha hatthī cauppayam hoi dasahā u || 323
- VI. nāṇāvihôvagaraṇaṃ 'ṇegavihaṃ kuppa-lakkhaṇaṃ hoi, eso attho bhaṇio chavviha causaṭṭhi-bheo u || 324 kāmo cauvīsaviho: sampatto khalu tahā asampatto, sampattŏ cauddasahā, dasahā puṇa ho' asampatto || 325 tattha asampatt': atthā1 cintā 2 taha saddha3 sambharaṇam 4 eva vikkavaya 5 lajja-nāso 6 pamāya 7 ummāya 8 tabbhāvo 9 || 326 maraṇaṃ 10 ca hoi dasamo; sampattaṃ pi ya samāsao vocchaṃ: diṭṭhīe sampāo 11 diṭṭhī-sevā 12 ya sambhāso 13 || 327 hasiya 14 laliya 15 uvagūhiya 16 danta 17 naha-nivāya 18 cumbanam ceva 19

ālingaņa 20 āiyaṇaṃ 21 kara 22 sevaṇ 23 aṇanga-kīḍā ya 24 | 328 dhammo attho kāmo tinn' ee piṇḍiyā paḍisavattā jiṇa-vayaṇaṃ oiṇṇā asavattā honti nāyavvā || 329 jiṇa-vayaṇammi pariṇae avattha-vihiyaṇuṭhāṇao dhammo, sacch'āsaya-ppaogā attho, vīsambhao kāmo || 330 dhammassa phalaṃ mokkho sāsayam aulaṃ sivaṃ aṇābāhaṃ, tam abhippeyā sāhū, tamhā dhamm'attha-kāma tti || 331 paralogŏ mutti-maggo n'atthi hu mokkho tti benti avihi-nnū; so atthi avitaho jiṇa-mayammi pavaro na annattha || 332

7 Anf. aṭṭhārasa ṭhāṇāim Ayārakahāĕ jāi bhaṇiyāim tesim annayarāgam sevantŏ na hoi so samaņo || 333

VII. nikkhevo u caukko vakke, davvam tu bhāsa-davvāim, bhāve bhāsā-saddo tassa ya eg'aṭṭhiyā iṇam-o: || 335 vakkam vayaṇam ca girā sarassaī bhārahī ya go vāṇī bhāsā pannavaṇī desaṇī ya vaijoga jogo ya || 336 davve tivihā: gahaṇe ya nisiraṇe taha bhave par'āghāe; bhāve: davve ya sue carittam ārāhaṇī ceva || 337 ārāhaṇī u davve saccā 1, mosā 2 virāhaṇī hoi,

saccâmosā 3 mīsā, asacc'amosā 4 ya paḍiseho || 338 [-sacce ya 1. jaṇavaya I sammaya II ṭhavaṇā III nāme IV rūve V paḍucca VI vavahāra VII bhāva VIII joge IX dasame ovamma X-sacce ya || 339

2. kohe I māņe II māyā III lobhe IV pejje V tah'eva dose VI ya hāsa VII bhae VIII akkhāiya IX uvaghāe X nissiyā dasamā | 340

3. uppanna I vigaya II mīsaga III jīva-m-ajīve IV f. ya jīva-ajjīve VI

<sup>322</sup> Anf.  $^{0}$ mī gh $^{0}$   $^{0}$ ņa S. 322 b tiviham (!) PS. 326 a  $^{0}$ tto 'tthā S; saḍḍha P. 328 a Schl.  $^{0}$ ņam hoi S. 328 b  $^{0}$ ņam āsevaņa karaņam aņangassa kiḍḍā ya S. 331 b 'ppāyā P. 332 Anf.  $^{0}$ loya m $^{0}$  P. 334 = Samav. XVIII, 3. Vyavah.-bh, X, 630.

tah' aṇanta-mīsiyā VII khalu paritta VIII addhā IX ya addh'addhā X || 341

savvā vi ya sā duvihā: pajjattā khalu tahā apajjattā, paḍhamā do pajjattā, uvarillā do apajjattā || 344 suya-dhamme puṇa tivihā: saccā mosā asacc'amosā ya; sammaddiṭṭhī u suovautto so bhāsaī saccaṃ || 345 sammaddiṭṭhī u suyammi aṇuvautto aheuyaṃ ceva jaṃ bhāsai sā mosā, micchaddiṭṭhī vi ya tah'eva || 346 havai ya asacc'amosā suyammi uvarillae ti-nāṇammi jaṃ uvautto bhāsai; etto vocchaṃ carittammi || 347 paḍhama-biiyā caritte bhāsā do ceva honti nāyavvā, sa-carittassa u bhāsā saccā, mosā u iyarassa || 348 nāmaṃ ṭhavaṇā suddhī davva-suddhī ya bhāva-suddhī ya, eesiṃ patteyaṃ parūvaṇā hoi kāyavvā || 349 tivihā u davva-suddhī: taddavv' 1 āesao 2 pahāṇe 3 ya, taddavvigam 1 āeso 2 aṇanna 1 mīsā 2 havai suddhī || 350

3. vaṇṇa-rasa-gandha-phāsesu maṇunnā sā pahāṇao suddhī, tattha u sukkila-mahurā u sammayā ceva ukkosā || 351 em eva bhāva-suddhī: tabbhāv' 1 āesao 2 pahāṇe 3 ya, tabbhāvigam 1 āesā 2 aṇanna 1 mīsā 2 havai suddhī || 352

3. daṃsaṇa-nāṇa-caritte tavo visuddhī pahāṇa-m-āeso jamhā u visuddha-malo, teṇa visuddho havai siddho || 353 jaṃ vakkaṃ vayamāṇassa saṃjamo sujjhaī na puṇa hiṃsā na ya atta-kalusa-bhāvo teṇa ihaṃ vakka-suddhi tti || 354 vayaṇa-vibhattī-kusalassa saṃjamammī uvaṭṭhiya-maissa dubbhāsieṇa hojja hu virāhaṇā, tattha jaiyavvaṃ || 355 vayaṇa-vibhattī-akusalo vao-gayaṃ bahuvihaṃ ayāṇanto jai vi na bhāsai kiṃcī na ceva vai-guttayaṃ patto || 356 vayaṇa-vibhattī-kusalo vao-gayaṃ bahuvihaṃ viyāṇanto divasaṃ pi bhāsamāṇo tahā vi vai-guttayaṃ patto || 357

VIII. jo puvvim uddittho āyāro so ahīna-m-airitto;
duviho ya hoi paṇihī davve bhāve ya nāyavvā || 359
davve nihāṇa-m-āī māya-pauttāṇi ceva davvāṇi;
bhāvendiya no-indiya, duvihā u: pasattha-m-apasatthā || 360
saddesu ya rūvesu ya gandhesu rasesu taha ya phāsesu
na vi rajjai na vi dussai esā khalu indiya-ppaṇihī || 361
so'indiya-rassīhi u mukkāhim sadda-mucchio jīvo
āiyai aṇāutto sadda-guṇa-samuṭṭhie dose || 362
jaha eso saddesum es' eva kamo u sesaehim pi
cauhim pi indiehim rūve gandhe rase phāse || 363
jassa khalu duppaṇihiyāṇi indiyāṇi u tavam carantassa
so hīrai asahīṇehi sārahī vā turangehim || 364
koham māṇam māyam lobham ca mahab-bhayāṇi cattāri
jo rumbhai suddh'appā esā noindiya-ppaṇihī || 365

 $<sup>342 \,</sup> f_* = Bhag. X, 3. Prajñ. XI.$   $357 \, Schl. vaya-g^0 P.$   $358 \Rightarrow Vyavah.-bh. pedh. 76; Schl. anneu te g^0.$ 

jassa vi ya duppanihiyā honti kasāyā tavam carantassa so bāla-tavassī vi va gava-nhāna-parissamam kunai | 366 sāmaņņam aņucarantassa kasāyā jassa ukkadā honti mannāmi ucchu-puppham va nipphalam tassa sāmannam | 367 eso duviho panihī suddho jai dosu tassa tesim ca, etto pasattha-m-apasattha-lakkhan' ajjhattha-nipphannam | 368 māyā-gārava-sahio indiva-noindiehi apasattho. dhamm'atthaĕ pasattho indiya-noindiya-ppanihī | 369 atthaviham kamma-rayam bandhai apasattha-panihi-m-autto, tam ceva khavei puno pasattha-panihī-samāutto | 370 damsana-nāna-carittāni samjamo, tassa sāhan'atthāe panihī paunjiyavvā aņāyaņāim ca vajjāim | 371 duppanihiya-jogī puņa lanchijjai samjamam avānanto vīsattha-nisatth'ango vva kantaille jaha padanto | 372 suppanihiya-jogī puna na lippaī puvva-bhaniya-dosehim, niddahai ya kammāim sukkha-taṇāim jahā aggī | 373 tamhā u appasattham panihānam ujjhiūna samanenam panihānammi pasatthe bhaniyā Āyārapanihi tti | 374

Capitel. chak kāyā 1 samiīo 2 tinni ya guttīŏ 3 paṇihi duvihā u 4

Āyārappaņihīe ahigārā honti caur' ee | 375

IX. viņayassa samāhīĕ ya nikkhevo hoi doņha vi caukko davva-viņayammi tiņiso suvaņņam icc-āi-davvāņi || 376 logôvayāra-viņao I attha-nimittaṃ II ca kāma-heuṃ ca III bhaya-viņaya IV mokkha-viņao V viņao khalu pancahā hoi || 377

I. abbhuṭṭhāṇaṃ anjali āsaṇa-dāṇaṃ ca atihi-pūyā ya logôvayāra-viṇao devaya-pūyā u vibhaveṇaṃ | 378

II. abbhāsavatti chandâṇuvattaṇā desa-kāla-dāṇaṃ ca abbhuṭṭhāṇaṃ anjali āsaṇa-dāṇaṃ ca attha-kae | 379

III f. em eva kāma-viņao bhae ya neyavvŏ āņupuvvīe;

V. mokkhammi vi pancaviho, parūvaņā tass' imā hoi: || 380 daṃsaṇa 1 nāṇa 2 caritte 3 tave 4 ya taha ovayārie 5 ceva, eso u mokkha-viṇao pancaviho hoi nāyavvo || 381

1. davvāņa savva-bhāvā uvaitthā je jahā jiņa-varehim te taha saddahai naro damsaņa-viņao havai tamhā | 382

2. nāṇaṃ sikkhai, nāṇaṃ guṇei, nāṇeṇa kuṇai kiccāiṃ, nāṇī navaṃ na bandhai, nāṇa-viṇīo havai tamhā || 383

3. atthaviham kamma-cayam jamhā rittam karei jayamāņo navam annam ca na bandhai caritta-viņao havai tamhā || 384

4. avaņei taveņa tamam uvaņei ya sagga-mokkham appāņam tava-viņaya-nicchiya-maī tavo-viņīo havai tamhā | 385

5. aha ovayārio puņa duviho viņao samāsao hoi:
paḍirūva-joga-junjaṇaı taha ya aṇāsāyaṇā-viṇao 2 || 386

ı. paḍirūvo khalu viṇao kāiya-joge I ya vāya II māṇasio III aṭṭha I cauvviha II duviho III, parūvaṇā tass' imā hoi: || 387

<sup>376-393</sup> bei Sänt. zu Utt.-niry. 33 Anf. 383 387-389 = Vyavah.-bh. pedh. 66-68a. 77 b.

I. abbhuṭṭhāṇaṃ anjali āsaṇa-dāṇaṃ abhiggaha-kiī ya sussūsaṇa aṇugacchaṇa saṃsāhaṇa kāya aṭṭhaviho || 388

II. hiya miya apharusa-vāī aņuvīī-bhāsi vāio viņao;

III. akusala-maņo-niroho kusala-maņa-uīraņam ceva | 389 paḍirūvo khalu viņao parāņuvittimaio muņeyavvo, appaḍirūvo viņao nāyavvo kevalīņam tu | 390 eso bhe parikahio viņao paḍirūva-lakkhaņo tiviho;

2. bāvanna-vihi-vihāṇaṃ benti aṇāsāyaṇā-viṇayaṃ: || 391 titthayara 1 siddha 2 kula 3 gaṇa 4 sangha 5 kiriya 6 dhamma 7 nāna 8 nānīnam 9

āyariya 10 ther' 11 uvajjhāya 12 gaņīņam 13 terasa payāṇi | 392 'ṇāsāyaṇā ya bhattī taha bahumāṇo ya vaṇṇa-saṃjalaṇā titthayar'āī terasa caug-guṇā honti bāvannā | 393 davvaṃ jeṇa va davveṇa samāhī āhiyaṃ va jaṃ davvaṃ; bhāva-samāhi cauvviha: daṃsaṇa 1 nāṇe 2 tava 3 caritte 4 | 394

X nāmam thavaṇa sayāro davve bhāve ya hoi nāyavvo, davve pasaṃsa-m-āī, bhāve jīvo tad-uvautto || 395 niddesa 1 pasaṃsāe 2 atthī-bhāve 3 ya hoi u sayāro, niddesa 1 pasaṃsāe 2 ahigāro ettha ajjhayaṇe || 396

 je bhāvā Dasaveyāliyammi karaņijja vanniya jinehim tesim samānanammim jo bhikkhū bhannai "sa bhikkhū" | 397

2. caraga-marug'āiyāṇaṃ bhikkhaṇa-jīvāṇa kāuṇam apohaṃ ajjhayaṇa-guṇa-niutto hoi pasaṃsāya u "sa-bhikkhū || 398 bhikkhussa ya nikkhevol nirutta II eg'aṭṭhiyāṇi III lingāṇi IV aguṇa-ṭṭhio na bhikkhu tti avayavā panca V dārāiṃ || 399

I. nāmam thavanā bhikkhū davva-bhikkhū ya bhāva-bhikkhū ya, davvammi āgam'āī, anno vi ya pajjavo inam-o: || 400

bheyao 1 bheyaṇaṃ 2 ceva bhindiyavvaṃ 3 tah'eva ya eesiṃ tiṇhaṃ pī patteya-parūvaṇaṃ vocchaṃ || 401 jaha dārū-kammakaro bheyaṇa-bhettavva-saṃjuo bhikkhū, anne vi davva-bhikkhū je jāyaṇagā avirayā ya || 402 gihiṇo vi say' ārabhagā ujju-ppannaṃ jaṇaṃ vimaggantā jīvaṇiya dīṇa-kivaṇā te vijjā davva-bhikkhu tti || 403 micchaddiṭṭhī tasa-thāvarāṇa puḍhav'āi bendiyāṇaṃ ca niccaṃ vaha-karaṇa-rayā abambhacārī ya saṃcaiyā || 404 dupaya cauppaya dhaṇa dhanna kuviya tiya tiya pariggahe nirayā saccitta-bhoiṇo māṇagā ya uddiṭṭha-bhoī ya || 405 karaṇa-tie joga-tie sâvajje āya-heu para ubhae aṭṭhâṇaṭṭha-pavitte te vijjā davva-bhikkhu tti || 406 itthī-pariggahāo āṇā-dāṇ'āi-bhāva-sangāo suddha-tavâbhāvāo kutitthiyā 'bambhayāri tti || 407 āgamao uvautto tag-guṇa-saṃveyao u bhāvammi;

II. tassa niruttam: bhedaga bhedana bheyavvaena tihā | 408 bhett' āgamôvautto, duviha-tavo bheyanam ca, bheyavvam

<sup>397</sup> b  $^{0}$ kkhū ii bh $^{0}$  P. 400 a = Vyavah.-bh. I, 5 a. 401 a (oder 408 b) = Vyavah.-bh. I, 11 a. 404 a  $^{0}$ v'āīṇa beind $^{0}$  P.

aṭṭhavihaṃ kamma-khuhaṃ, teṇa niruttaṃ "sa bhikkhu" tti || 409 bhindanto yavi khuhaṃ "bhikkhū", jayamāṇao "jaī" hoi, saṃjama-carao "carao", bhavaṃ khavanto "bhavanto" u || 410 jaṃ bhikkha-metta-vittī teṇa vi "bhikkhū" khavei jaṃ va aṇaṃ, saṃjama-tave "tavassi" tti vā vi anno vi pajjāo || 411

III. tinne tāī davie vaī ya khante ya danta virae ya muni tāvasa pannavag' ujju bhikkhu buddhe jai viū ya || 412 pavvaie anagāre pāsandī caraga bambhane ceva parivāyage ya samane Nigganthe samjae mutte || 413 sāhū lūhe ya tahā tīr'aṭṭhī ceva hoi nāyavve nāmāni evam-āīni honti tava-samjama-rayānam || 414

IV. saṃvego nivveo visaya-viveo su-sīla-saṃsaggī ārāhaṇā tavo nāṇa-daṃsaṇa-caritta-viṇao ya || 415 khantī ya maddav' ajjava vimuttayā 'dīṇayā taha titikkhā āvāsaya-parisuddhī ya honti bhikkhussa lingāiṃ || 416

V. "ajjhayana-gunī bhikkhū, na sesa" ii ne painna, ko heū? "aguņattā" ii heū; ko ditthanto? suvannam iva | 417 visa-ghāi rasāyana mangal'attha viņae pavāhin'āvatte garuyam adajjham akucche attha suvanne gunā bhanivā | 418 cau-kārana-parisuddham kasa-chevana-tāva-tālanā ceva jam tam visa-ghāi-rasāyan'āi-guņa-samjuyam hoi | 419 tam kasina-gunôveyam hoi suvannam na sesayam juttī, na vi nāma-rūva-metteņa evam aguņo havai bhikkhū | 420 juttī-suvannagam puņa suvanna-vannam pi jai vi kīrejjā na hu hoi tam suvannam sesehi guneh' asantehim | 421 je ajjhayane bhaniyā bhikkhu-gunā tehi hoi so bhikkhū vannenam jacca-suvannagam va sante guna-nihimmi | 422 jo bhikkhū guna-rahio bhikkham hindai na hoi so bhikkhū vannenam jutti-suvannagam v'asante guna-nihimmi | 423 uddittha-kadam bhunjai chakkāya-pamaddano gharam kunai paccakkham ca jala-gae jo piyai kaham nu so bhikkhū? | 424 tamhā je ajjhayaņe bhikkhu-guņā tehi hoi so bhikkhū, tehi ya sa-uttaragunehi hoi sabhaviyatarao | 425

XI f. davve 1 khette 2 kāle 3 bhāvammi 4 ya cūliyāya nikkhevo, tam puņa uttara-tantam suya-gahiy'attham tu samgahanī | 426

- davve saccitt'āī: kukkuḍa-cūḍā maṇī maūrāim;
- 2. khettammi loga-nikkhuda Mandara-cūlā ya kūd'āi | 427
- 3. airitta ahiya-māsā ahiyā samvaccharā ya kālammi;
- 4. bhāve khaôvasamie imā u cūlā muņeyavvā: | 428

XI. davve duvihā: kamme, nokamma-raī u sadda-davv'āī, bhāva-raī tass' eva u udae, em eva araī vi || 429 sadda-rasa-rūva-gandhā phāsā rai-kārayāṇi davvāṇi davva-raī, bhāva-raī uyae, em eva araī vi || 429 i

vakkam tu puvva-bhaniyam; dhamme rai-kāragāi vakkāim jeņa iham cūdāe teņa nimitteņa Raivakkā || 430 jam puvvam bhaniyam khalu ajjhayane sattamammi vakkam tu tam ceva ya hoi iham padham'ajjhayanammi cūlāe || 430¹ udaeņa samuppajjai parīsahānam tu sā bhave araī, nicchaha-suham tu kāum sammam ahiyāsanijjā u || 430² jaha nāma āurass' iha sīvana-chejjesu kīramānesu jantanam apaccha-kucch' āma-dosa-viraī hiya-karī u || 431 aṭṭhaviha-kamma-rog'āurassa jīvassa taha tigicchāe dhamme raī ahamme araī guṇa-kāriyā hoi || 432 sajjhāya-samjama-tave veyāvacce ya jhāna-joge ya jo ramai, na ramai asamjamammi, so vaccaī siddhim || 433 tamhā dhamme rai-kārayāni 'rai-kārayāni ya ahamme ṭhānāni tāni jānejja jāni bhaniyāni ajjhayane || 434

XII. ahigāro puvv'utto cauvviho biiya-cūliy'ajjhayaņe, sesāṇaṃ dārāṇaṃ aha-kkamaṃ phāsaṇā hoi || 435 davve sarīra-bhavio, bhāveṇa ya saṃjao, ibaṃ tassa oggahiyā paggahiyā vihāra-cariyā muṇeyavvā || 436

5. anieyam pairikkam annāyam sāmuyāniyam concham appovahī ya kalaho vihāra-cariyā isi-pasatthā | 437

Schluss. chahi māsehi ahīyam ajjhayaṇam iṇam tu ajjaMaṇaeṇam, cham-māsā-pariyāo aha kāla-gao samāhīe || 438 āṇanda-aṃsu-pāyam kāsī Sejjambhavā tahim therā, Jasabhaddassa ya pucchā, kahaṇā ya, viyālaṇā sanghe || 439

Ende April (Correktur Ende October) 1892.

<sup>437</sup> a Schl. bomccho P.



