#### Sāṃkhyadarśanam / Śrīmaharṣikapilapraṇītam ; ... Prabhudayālunirmita-Deśabhāṣābhākṛtabhāṣyasametam.

#### **Contributors**

Kapila.

Prabhudayālu. Deśabhāṣā.

#### **Publication/Creation**

Mumbayyaam: Khemaraja Srikrnadasa [at] Srivenkatesvara yamtralaya.

#### **Persistent URL**

https://wellcomecollection.org/works/qnjg82qe

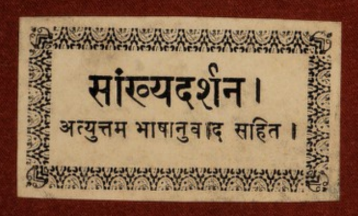
#### License and attribution

This work has been identified as being free of known restrictions under copyright law, including all related and neighbouring rights and is being made available under the Creative Commons, Public Domain Mark.

You can copy, modify, distribute and perform the work, even for commercial purposes, without asking permission.



Wellcome Collection 183 Euston Road London NW1 2BE UK T +44 (0)20 7611 8722 E library@wellcomecollection.org https://wellcomecollection.org



Digitized by the Internet Archive in 2018 with funding from Wellcome Library

श्रीः।

### सांख्यदर्शनम्।

#### श्रीमहर्षिकिपलप्रणीतम्।

बाँदामण्डलान्तर्गततेरहीत्याख्ययामवासि-

श्रीमत्प्यारेलालात्मजश्रीमत्प्रभुद्यालुनिर्मित-

### देशभाषाकृतभाष्यसमेतम्।

वदेवत्

खेमराज श्रीकृष्णदास

इत्यनेन

मुंबय्याम्

स्वकीये " श्रीवेंकटेश्वर " यंत्रालये मुद्रायित्वा प्रकाशितम्।

संवत् १९५१. शके १८१७.

इस पुस्तकके सर्व इक यन्त्राधिकारीने स्वाधीन रक्खे हैं।

P.B. Dansk 163.



335254

#### प्रस्तावनाः

ॐ परमात्मनेनमः। परमात्माको प्रणाम करके अज्ञा-नियोंके उपदेशके निमित्त जे संस्कृत वाणीमें शास्त्रको नहीं समुझसकते उनके समुझने व सरलताके अर्थ विस्तारको त्याग करिके संक्षेपसे सांख्य शास्त्रके सूत्रोंका अर्थ व भाष्य सरल भाषामें वर्णन करताहूँ व जहाँ कोई विशेष संस्कृत शब्द रक्ला है वहाँ ऐसा ( ) चिह्न करके उस शब्दका अर्थ चिह्नके मध्यमें जाननेके छिए छिख दिया है अथवा उस शब्दका भाव चिह्नके मध्यमें छिख दिया है विद्वान्जनोंसे यह प्रार्थना है कि यदि प्रमादसे कहीं भूल होगई हो तौ अपनी सज्जनता व गुणमात्र शाहकतासे वि-मार्जित कर लेवें, इस पुस्तकके मुद्रित करनेके सर्वाधिकार हमने श्रीयुत खेमराज श्रीकृष्णदास श्रीवेंकटेश्वर यंत्रालया-ध्यक्ष को समर्पण करदिये हैं, अतएव अन्य किसीको छापनेका अधिकार नहीं ॥

सजनोंका कृपाकांक्षी-प्रभुदयालु.

#### धन्यवाद.

इम कोटिशः धन्यवाद उस परब्रह्म परमात्माको देते हैं कि जिसकी पूर्णानुकम्पासे अब भी ऐसे परोपकारोद्यत पुरुष विद्यमान हैं, जिनके द्वारा सर्व सामान्यकोभी क-ठिन २ विषयावलोकन होते हैं, और अनेक धन्यवाद श्रीमत् प्रभुदयालु जीको हैं कि जिन्होंने योगसूत्रोंका ऐसा सरल भाषानुवाद किया है जो भलीभांति समझमें आता है बल्कि साथही उसका असरभी पड़ता जाता है प्रथम उक्त महाशयजी रचित भाषानुवाद सहित "पातं-जलयोगदर्शन" दृष्टिगोचर कर चुके हैं और यह "सां-ख्यदर्शन " अब होताहै । और " वैशेषिकसूत्र भाषानु वाद सहित " भी छप रहाहै, आज्ञा है कि सांख्ययोग विष-यानुरागी सज्जनजन आद्रकर प्रभुद्यालुजीके उत्साहको बढ़ाकर इनके श्रमको सफल करेंगे॥

आपका कृपापात्र.

### खेमराजश्रीकृष्णदास.

" श्रीवेङ्कटेश्वर " छापाखाना.

स्रेतदाड़ी व्यांकरोड-मुम्बई.

ॐ परमात्मनेनमः।

## सांख्यदर्शन।

### भाषानुवादसहित।

### अथत्रिविधदुःखात्यन्ति वृत्ति रत्यन्तपुरुषार्थः॥

अथ त्रिविध दुःखोंकी अत्यन्त निवृत्ति होना अत्यन्त पुरुषार्थ है ॥ १ ॥

अथ शब्द मंगलक्षप है इससे आदिमे अथ शब्द कहकर शास्त्रका आरंभ किया है. पुरुषार्थ निरूपण शास्त्रका विशेष विषय अंगीकार करिके आदिमे पुरुषार्थको वर्णन किया है कि त्रिविध दुःखकी निवृत्ति पुरुषार्थ है आध्यात्मिक आधिभौतिक आधिदैविक ये त्रिविध दुःख हैं जो आत्माको अपने शरीर व इन्द्रियोंके संयोगसे शारीरिक रोग आदिसे अ-थवा मानसिक दुःख होता है उसकी आध्यात्मिक कहते हैं, जो भूत अर्थात् प्राणियोंके द्वारासे यथा चोर व्याघ्र सर्प आदिसे दुःख होता है उसकी आधिभौतिक कहते हैं, और जो अग्नि वायु आदिसे दुःख होता है उसको आधिदैविक कहते हैं इस त्रिविध दुःखका अत्यन्त निवृत्त होना अत्यंत पुरुषार्थ है अब यह संदेह होता है कि जो दुःख होगया उसका तो नाज्ञ ही होचुका जो वर्तमान है उसका वर्तमान क्षणमे भोगही होता है भोगके पीछे आपही नष्ट होजायगा उसके नाशके अर्थ साधन व ज्ञानकी अपेक्षा नहीं होसकती शेष रहा जो होनेवाला है उसीके निमित्त साधन व ज्ञानकी अपेक्षा है इसमेंभी कोई यह शंका करते हैं कि जो नहीं हुवा उसका प्रमाणही नहीं है जो नहीं हुवा न वर्तमान है आगे होगा यह क्यों मानलेवें और उसके नाशका उपाय करना ऐसा है जैसे आकाशके फूलके नाशका उपाय करना क्योंकि जब आका-

शमें फूल ही नहीं होता तौ उसके नाशका उपाय वृथा है अब इस संदेह निवारणके लिये उत्तर यह है कि यह दृष्टांत अयोग्य है अपने अपने कार्य उत्पन्न करनेकी शक्ति द्रव्यमें जबतक द्रव्य है बनी रहती है यथा दाहसे रहित अग्रिका होना कहीं देखनेमें नहीं आता इसी प्रकारसे अपने अपने कार्य उत्पन्न करनेकी शक्ति प्रत्येक पदार्थमें होती है यह शक्ति अनागत (भविष्यत) कालमे प्रकट होनेवाली द्रव्यमें स्थित रहती है इससे जबतक चित्तकी सत्ता है तबतक अनागत (होनेवाछ) दुःखके सत्ताका अनुमान होता है इसका निवृत्त होना पुरुषार्थ है ( शंका ) ऐसा माननेमें दुःख निवृत्त होना कहनाही असंगत है क्यों-कि दुःख चित्तका धर्म्म है पुरुषमें उसकी निवृत्तिका होना संभव नहीं है ( उत्तर ) यह कहना यथार्थ नहीं है जो पुरुष दुःख रहित है तौ श्रवण मननसे अनन्तर दुःखके नाशके छिये प्रवृत्ति न होना चाहिए क्योंकि साध्य उपायमें जब फलका निश्चय होता है तभी प्रवृत्ति होती है विना फलके निश्चय प्रवृत्ति नहीं होती दुःखके अभाव फलकी वर्णन करनेवाली श्रुति यह निश्चय कराती हैं कि आत्मा नित्य दुःख रहित नहीं होता ज्ञान होनेपर दुःख रहित होता है श्रुति यह है

"तरित शोकमात्मिविद् विद्वान् हर्षशोको जहाति ।"
अर्थ आत्माका जाननेवाला शोकसे तरजाता है ज्ञानवान् हर्ष शोक दोनोंको
त्यागदेता है पुरुष यद्यपि निज शुद्ध रूपसे दुःख रहित शुद्ध मुक्त है तथापि अविद्यासे पुरुषमें दुःख सुख होते हैं अविद्यासे रहित ज्ञान प्राप्त होनेकी अवस्थामें
संसारी दुःख सुखसे रहित आनन्दमय मुक्तरूप होता है यथा यह कहा है
"न नित्यशुद्ध बुद्ध मुक्तस्य भावस्य तद्योगस्तद्योगाहते ।"
अर्थ-नित्य शुद्ध बुद्ध मुक्त पुरुषको प्रकृतिके संयोग विना बंध व
दुःखका संयोग नहीं है तिससे अविद्या भ्रमसे यथा स्फिटिक शुद्ध शुक्क
कप होताहै परंतु अरुण कप आदि संयुक्त द्रव्यके प्रतिबिंबसे उसीके
कपसे भासित होता है इसी प्रकारसे उपाधि द्वारा पुरुषमे दुःख भोगका
सम्बंध होता है इसके निवृत्त होनेको पुरुषार्थ कहना यथार्थ है, संक्षेपसे

यहाँ वर्णन किया गया है विस्तारसे आगे वर्णन किया जायगा ॥ १॥ अब प्रश्न यह है कि दुःखकी निवृत्तिके अर्थ ज्ञानकी क्या आवश्यकताहै लौकिक उपायसे दुःख निवृत्त होजायगा. उत्तर-

### नदृष्टात्तिसिद्धिनिवृत्तेष्यनुवृत्तिदर्शनात्॥२॥ निवृत्त होजानेपरभी फिर अनुवृत्ति देखनेसेदृष्टपदा-र्थसे उसकी (दुःख निवृत्तिकी) सिद्धि नहीं होती॥२॥

धनका दुःख धनकी प्राप्तिसे व प्रियंक वियोगका दुःख प्रियंक संयोगसे नष्ट होजाता है परन्तु कालान्तरमे किर धनके क्षयंसे व प्रियंक बियोगसे दुःख प्राप्त होता है इसी प्रकारसे जिस जिस संसारदुःखका नाश होना देखा जाता है उस दुःखकी किर प्राप्ति होती है अत्यन्त दुःखकी निवृत्ति नहीं होती तिससे दृष्टसे अर्थात् जे उपाय लोकमें देख-नेमें आते हैं उनसे दुःखकी निवृत्ति होना सिद्ध नहीं होता ज्ञानहींसे अत्यन्त दुःख निवृत्त होना सिद्ध होता है ॥ २ ॥

### प्रात्याहिकक्षुत्प्रतीकारवत्तत्प्रतीकारचेष्ट-नात्पुरुषार्थत्वम्॥३॥

#### प्रतिदिन क्षुधा निवारणके तुल्य उसके (दुःखके) निवारणका उपाय वा खोज करनेसे पुरुषार्थ होना सिद्ध नहीं होता ॥ ३॥

सिद्ध नहीं होता यह अर्थ इस सूत्रमें पूर्व सूत्रसे सिद्ध न होनेकी अनुवृत्ति आनेसे ग्रहण किया जाता है। दृष्ट उपायसे पुरुषार्थ सिद्ध नहीं
होता और जो होता है वह क्षुधा निवृत्त होनेके समान होता है यथा प्रति
दिन भोजनसे क्षुधा निवृत्त होजाती है निवृत्त होनेके समयमे क्षुधाका
दुःख दूर हो जाता है परंतु फिर प्राप्त हो जाता है यथा क्षुधा दुःख निवारण कियेगयेकी फिर अनुवृत्ति होती है इसी प्रकारसे धन अर्जन आदिमें

जानना चाहिए ऐसा दृष्ट साधन जो मन्द पुरुषार्थके लिये है ज्ञानवा नको त्याग करनेके योग्य है यह आगे सूत्रमें कहा है ॥ ३॥

### सर्वासंभवात्संभवेषिसत्तासंभवा-द्वयःप्रमाणकुशलैः॥ ४॥

सब असंभव होनेसे संभव होनेपरभी सत्ता-संभव होनेसे प्रमाणमें जे कुश्रल (प्रवीण) हैं उनको त्याग करना चाहिये॥ ४॥

दृष्ट साधनसे जो दुःखका दूरहोना है उसमें सर्वथा दूरहोना असंभवहैं और जो संभव है उसमेंभी दुःखसत्ताका रहना संभव है अर्थात् प्रतिग्रह पाप आदिसे उत्पन्न दुःख अवश्य होता है इससे प्रमाणके जाननेमें जे प्रवीण हैं उनसे वह त्यागहीके योग्यहै अर्थात् संसार सुख जिसके छिये मूर्ख तन मनसे उपाय करते हैं व उसके वज्ञ होते हैं वह अंतमे नाज्ञको प्राप्त होनेवाला व दुःख परिणामक प है इससे ज्ञान-वान्को त्याग करना चाहिये ॥ ४ ॥

### उत्कर्षादिपिमोक्षस्य सर्वोत्कर्षश्रुतेः॥५॥ मोक्षके उत्कर्षसेभी सबसे उसके उत्कर्ष (श्रेष्ठत्व) होनेमें श्रुति प्रमाण होनेसे॥ ५॥

उत्कर्ष उच्चता वा उत्तमताको कहते हैं दृष्ट साधनसे सिद्ध करनेके योग्य जो राज्य आदि हैं उनसे मोक्षका उत्कर्ष होनेसे अर्थात् मोक्षकी श्रेष्ठता होनेसेभी यह निश्चित होता है कि सब राज्य आदिक सांसारिक सुखमें दु:ख है मोक्षही सुखरूप, इष्ट व साध्य पदार्थ है सबसे मोक्षके उत्कृष्ट होनेमे श्रुति प्रमाण है श्रुतिमें कहा है ॥

"नहवैसरारीरस्यसतः प्रियाप्रिययोरपहतिरास्ति।" अर्थ-निश्चय करिकै को शरीरवान् है उसके दुःख सुखका नाज्ञ नहीं है

#### "अश्रारीरंवावसन्तंत्रियात्रियेनस्पृश्तः।"

अर्थ-शरीर रहित वा शरीर अभिमान रहित जो मुक्तरूप सन्त है उसको दुःख सुख स्पर्श न नहीं करते अर्थात् नहीं होते ॥ ५ ॥ अब यह प्रश्न है कि जो दृष्ट साधनसे सर्वथा दुःखका नाश नहीं होता तो वेद विहित यज्ञ आदि कर्मसे होजायगा. उत्तर-

### अविशेषश्चोभयोः॥ ६॥

### दोनोंका विशेष (भेद) नहीं है ॥ ६॥

दोनोंका अर्थात् दृष्ट जो छोकमें देखनेमें आता है व अदृष्ट जो यज्ञ साधन धर्म फछ वेद विहित देखनेमें नहीं आता इन दोनोंका जैसा कहागया है अत्यन्त दुःखकी निवृत्तिके साधक न होनेमें विशेष नहीं है अर्थात् दोनों एकही समान हैं अत्यन्त दुःखकी निवृत्ति यज्ञ आदि फछसे भी नहीं होती मोक्षके साधक होनेमें विवेक होनाही मुख्य उपाय है विवेकसे अविवेक जो दुःखका हेतु है उसीके नाशसे दुःख मात्रका नाश होता है अन्यथा नहीं होता ॥ ६ ॥

### नस्वभावतोबद्धस्यमोक्षसाधनोपदेशविधिः॥७॥

### स्वभावसे वँधेहुयेको मोक्ष साधनके उपदेशकी विधि नहीं है ॥ ७॥

अत्यंत दुःख निवृत्तिको जो मोक्ष वर्णन किया है इसमें बंधन केवल दुःखका योग है पुरुषमें दुःख बंध स्वाभाविक नहीं है जो स्वभावसे बंधा है तो उसको मोक्ष साधनके उपदेशकी विधि नहीं होसकती क्योंकि स्वाभाविक धर्मका जबतक द्रव्य है तबतक नाश नहीं होसकता द्रव्यके नाश से उसका नाश होसकता है अन्यथा नहीं होसकता यथा स्वाभाविक उप्पता (गरमी) का अग्रिसे भिन्न होना संभव नहीं होता इसी प्रकारसे स्वाभाविक बंध होनेसे पुरुषका मोक्ष होना संभव नहीं होसकता इससे पुरुषमें बंध स्वाभाविक नहीं है ॥ ७ ॥

### स्वभावस्यानपायित्वादननुष्ठानलक्षण मत्रामाण्यम्॥८॥

स्वभावके नाज्ञवान् न होनेसे (अविधि स्वरूप) अर्थात् विधिरहित रूप अप्रामाण्य प्रमाण रूप न होना होगा।।अननुष्ठान लक्षण ।।९।।

स्वभाव नाज्ञवान् न होनेके हेतुसे मोक्ष असंभव होनेसे श्रुतिमें जो मोक्ष साधनका उपदेश है उससे अनुष्ठानक लक्षण युक्त न होनेसे प्रामाण्य होगा अर्थात् जब स्वाभाविक बंधसे मोक्ष असंभव होनेके कारणसे श्रुतिसे उपदेश किये गये मोक्ष साधनका, अनुष्ठान नहीं होसकता तौ अनुष्ठान लक्षण राहित, होनेसे श्रुतिमें जो मोक्षका उपदेश है वह प्रमाणके योग्य होनेसे उसके विरुद्ध स्वाभाविक बंध मानना प्रमाणके योग्य नहीं है ॥ ८ ॥ श्रुतिमें वर्णन किए जानेसे अनुष्ठान किया जावे जो ऐसा माना जावे तौ उत्तर यह है जैसा आगे सूत्रमें कहा है ॥

### नाशक्योपदेशविधिरुपदिष्टेप्यनुपदेशः॥ ९॥

जो नहीं हो सकता उसमें उपदेश विधि नहीं है उपदेश कियेगयेमें भी उपदेश नहीं है ॥ ९॥

जिसका होना संभव नहीं है उसके उपदेशकी विधि नहीं है और जो उसका उपदेश किया जाय तौ भी निष्पल होनेसे वह उपदेश नहीं है ॥९॥

### शुक्रपटवद्वीजवचेत्॥ १०॥

शुक्कपटके समान वा बीजके समान होवै ॥ १०॥

अब यह शंका है कि स्वाभाविक शुक्कपटकी शुक्कतारंगसे व बीजकी स्वाभाविक अंकुर उत्पन्न करनेकी शक्ति अग्रिमें पक जानेसे दूर होजाती है इसी प्रकारसे पुरुषका स्वाभाविक बंधन दूर होजाना संभव है जो ऐसा माना जावे ॥ १० ॥ उत्तर-

### शत्तयुद्भवानुद्भवाभ्यांनाशक्योपदेशः ॥ ११ ॥ शक्तिके उत्पन्न होने व न उत्पन्न होनेसे जो नहीं होसकता उसका उपदेश नहीं है ॥ ११ ॥

जो गुक्कपट व बीजका दृष्टांत दियागया है वह युक्त नहीं है इससे यथार्थ नहीं है आश्रय यह है कि पट व बीजमें गुक्कता व अंकुर उत्पन्न करनेकी शिक्तका अभाव नहीं होता केवल प्रकटता व अप्रकटता होती है धोबीके व्यापार व योगीके संकल्पसे अरुणपट आदिमें व भुजे हुए बीजमें फिर गुक्कता व अंकुर उत्पत्तिकी शिक्त प्रकट होती है इसी प्रकारसे पुरुष्पें दुःख शिक्तका तिरोभाव (प्रकट न रहना) मोक्ष नहीं है दुःखका अत्यन्त निवृत्त होना मोक्ष है इससे दृष्टांत युक्त नहीं है ॥ ११॥

### नकालयोगतोव्यापिनोनित्यस्य सर्वसम्बंधात्॥ १२॥ व्यापक नित्येक सबमें सम्बंध होनेसे कालयोगसे नहीं है॥ १२॥

जो स्वाभाविक पुरुषमें बंध न मानाजाय काल निमित्तसे मानाजाय तो उत्तर यह है कि काल योगसे पुरुषको बंध नहीं है क्योंकि काल व्यापक नित्यका मुक्त व अमुक्त सबमें सर्वदा सम्बंध रहता है सबमें सम्बंध रहनेसे मुक्त पुरुषोंको भी बंधन होना चाहिये मुक्त होनाही असं-भव होना चाहिए परन्तु ऐसा होना प्रमाण विरुद्ध होनेसे काल सम्बंधसे पुरुषका बंधन होना सिद्ध नहीं होता पुरुषमें बंधन केवल मिध्या बुद्धि उपाधिसे होता है ॥ १२ ॥

> नदेशयोगतोप्यस्मात्॥ १३॥ इसी हेतुसे देश योगसेभी नहीं है॥ १३॥

इसी हेतुसे जो काल योगमें कहा गया है अर्थात् देशकाभी मुक्त व अमुक्त सबमें सदा सम्बंधसे देश योगसे पुरुषका बंधन होना सिद्ध नहीं होता, नहीं मुक्त पुरुषको भी बंधन होना चाहिए ॥ १३॥

### नावस्थातोदेहधर्मत्वात्तस्याः॥ १४॥

अवस्थाके देह धर्म होनेसे अवस्थासे नहीं है ॥ १४ ॥

यदि अवस्थासे पुरुषका बंधन होना माना जावे तो अवस्थासे बंधन नहीं होसकता क्यों नहीं हो सकता उसके देह धर्म होनेसे अर्थात् अव-स्थाके देह धर्म होनेसे अवस्था जड़ देहका धर्म है पुरुषका धर्म नहीं है अन्यका धर्म अन्यके बंधनका कारण नहीं हो सकता जो अन्यके धर्मसे अन्यका बंधन होना माना जावे तो मुक्तका भी बंधन होना सिद्ध होगा १४

### असंगोयंपुरुषइति॥ १५॥ यह पुरुष संगरिहत है ॥ १५॥

पुरुषमें भी अवस्था अंगीकार करनेसे क्या दोष है उत्तर यह है कि पुरुष (आत्मा) संग रहित है जो यह कहा जाय कि देह व पुरुषका संयोग है पुरुष संग रहित कैसे हो सकता है तो संयोग मात्रसे संग नहीं होता यथा कमलपत्रमें जलका संयोग होता है परन्तु कमलपत्रमें उसका संग अर्थात् मेल नहीं होता इसी प्रकारसे पुरुष असंग है ॥ १५॥

### नकर्मणान्यधर्मत्वादितप्रसक्तेश्च॥ १६॥ अन्यका धर्म होनेसे व अति प्रसक्तिसे कर्मसे नहीं है अर्थात् बंध नहीं है॥ १६॥

धर्म अधर्म कर्मसे पुरुषका बंध मानाजाँव तो कर्मसे भी पुरुषका बंध होना सिद्ध नहीं होता, क्योंकि कर्म पुरुषका धर्म नहीं है अन्यका धर्म है अर्थात् अंतःकरण चित्तका धर्म है अन्यके धर्मसे अन्यके बंध होनेमें मुक्त पुरुषका भी बंध होना संभव होगा जो यह कहा जाय कि अपने अपने उपाधिके कर्मसे बंध अंगीकार करनेमें यह दोष न होगा इससे दूसरा हेतु यह कहा है कि अति प्रसक्तिसे, अर्थात् कर्म बंधनके अति-संयोग होनेसे भी कर्मसे पुरुषका बंध होना नहीं सिद्ध होता क्यों कि कर्म संस्कार प्रलयमें भी बना रहता है परन्तु कारणमात्रमें लयको प्राप्त रहनेसे दुःख सुखंक बोधका हेतु नहीं होता कर्मसे बंध माननेमें प्रलय आदिमें भी दुःख योगक्षप बंधकी प्राप्ति होगी परन्तु ऐसा होना प्रमाणसे सिद्ध न होनेसे कर्मसे बंध नहीं है जो सहकारी कालके विलं-बसे प्रलयमें विलम्ब होना कल्पना किया जाय तो कालके हेतु न होनेका पूर्वही प्रतिषेध करादिया गया है ॥१६॥ जो काल आदि कोई पुरु-षके बंधके हेतु नहीं हैं तो चित्तहीको दुःख थोगक्षप बंध मानना चाहिए पुरुषका बंध क्यों कल्पना किया जाता है-और विना बंध मीक्षका भी प्रयोजन नहीं है उत्तर-

## विचित्रभोगानुपपत्तिरन्यधर्मत्वे ॥ १७॥ अन्यके धर्म होनेमें विचित्र भोगकी सिद्धि वा प्राप्ति नहीं होगी

दुःखयोग रूप बंध चित्त मात्र जो पुरुषसे अन्य है उसके धर्म होनेमें विचित्र भोगकी प्राप्ति न होगी अर्थात् अन्यके धर्म होनेमें विना पुरुषके योग पुरुषमें दुःख भोग होना माननेमें नियामकका अभाव होनेमें सब पुरुषोंके दुःख सब पुरुषोंके भोगके योग्य होंगे यह दुःखका भोक्ता है यह सुखका भोक्ता है यह भोग होनेका विचित्र भेद जो अनेक पुरुषोंमें होता है न होना चाहिये विचित्र भोग सिद्ध होनेसे भोगके नियामक होनेसे दुःख आदि योगक्रप जो बंध है वह पुरुषमें भी अंगीकार करनेके योग्य हे पुरुषमें बंध चित्तवृत्तिके उपाधिसे है स्वाभाविक नहीं है व चित्तहीका बंध व मोक्ष है पुरुषका नहीं है चित्तके योगसे पुरुषका भी बंध व मोक्ष कहा जाता है ॥ १७ ॥

प्रकृतिनिबंधनाचेन्नतस्या अपि पारतन्त्र्यम्॥ प्रकृतिक निमित्तसे होवै नहीं उसके भी परतंत्र होसेसे १८॥ जो प्रकृतिके निमित्त होनेमें भी उसका व पुरुषका संयोग होना परतंत्र एसके बंधके निमित्त होनेमें भी उसका व पुरुषका संयोग होना परतंत्र (परके आधीन) है प्रकृतिके आधीन नहीं है आगे इसका वर्णन किया जायगा प्रकृतिके आधीन नहों नेसे प्रकृति निमित्तसे भी बंध होना सिद्ध नहीं होता यद्यपि प्रकृति स्वतंत्र बंधका कारण नहीं है परन्तु उपाधिसे प्रकृतिका संयोगही बंधका हेतु है जैसा कि सूत्रका २आगे इस सूत्रमें कहा है ॥ १८॥

### नित्यग्रुद्धबुद्धं मुक्तस्वभावस्य तद्योगस्त-द्योगाहते॥ १९॥

#### नित्यशुद्ध चेतन मुक्त स्वभावका उसके योग रहित होनेमें उसका योग नहीं है ॥ १९॥

उसके अर्थात् प्रकृतिके योग रहित होनेसे नित्य गुद्ध चेतन मुक्त स्वभाव पुरुषको उसका योग नहीं है अर्थात् बंधका योग नहीं है अभिप्राय यह है कि जब तक प्रकृतिका योग है तभीतक उपाधिसे पुरुषका बंध होना ज्ञात होताहै यह सूत्र विशेष वर्णनके योग्य है परंतु आगे ग्रंथमें विशेष व्याख्यान किया है इससे यहाँ विस्तार करनेकी आवश्यकता न जानकर संक्षेपही वर्णन किया है पूर्व वर्णनसे बंधन न स्वाभाविक है न नैमित्तिक है केवल उपाधिसे है जैसे अग्रिसंयोगसे जलमें गरमी होती है इसी प्रकारसे पुरुषमें औपाधिक बंध है व दीपकी शिखाओंकी सहश चित्तकी वृत्तियां जो दुःखकी कारण हैं उनके नाश होनेसे उनके धर्म दुःख इच्छा आदिकोंका नाश होना संभव होता है प्रकृतिके वियोगसे पुरुषके औपाधिक बंधका अभाव होजाता है व संयोगका निवृत्त होना यही मुक्तिकी प्राप्ति व बंधकी हानिका उपाय है ॥ १९॥ अब जे अद्देतवादी अविद्या मात्रसे बंध मानते हैं उनके मतके खण्डनमें वर्णन करते हैं ॥

### नाविद्यातोऽप्यवस्तुना बंधायोगात्॥ २०॥ अवस्तुसे बंध योग न होनेसे अविद्यासे भी नहीं है॥ २०॥

यथा पूर्वोक्त काल आदिक सम्बंधसे नहीं है तथा अविद्यासे पुरुष-का बंधनही है क्योंकि अविद्या कोई वस्तु नहीं है अवस्तुसे बंध योग महींहो सकता यथा स्वप्नकी रस्सीसे बंध होनेका प्रत्यक्ष नहीं होता तथा स्वप्नवत् अविद्यासे पुरुषका बंध नहीं है ॥ २०॥

### वस्तुत्वे सिद्धांतहानिः॥ २१॥

वस्तु होनेमें सिद्धांतकी हानी है ॥ २१ ॥

जो अविद्या वस्तु होना अंगीकार किया जाय तो जो अविद्याको अपने सिद्धांतमें अद्वेत वादीने मिथ्या माना है उसकी हानि है ॥ २१॥

### विजातीयद्वैतापत्तिश्च॥२२॥ और विजातीयमें द्वैतकी सिद्धि है॥२२॥

जो अविद्या वस्तु होना अंगीकार किया जाय परन्तु क्षण मात्रके ज्ञान सन्तान होने व अमकप होनेसे विजातीय होना माना जाय तो द्वेत होना सिद्ध होगा यह अद्वेत मतके विकद्ध है इससे अविद्याका विजातीय मानना भी सिद्ध नहीं होता जो यह संशय होकि अविद्याभी ज्ञान विशेष कप होनेसे अविद्याको विद्यासे विजातीय क्यों मानना चाहिये तो विद्या ज्ञान कप मुक्तिकी हेतु है व वासना कप अविद्या बंधका हेतु है वासना ज्ञानसे विजातीय है इससे अविद्याका विजातीय होना सिद्ध है परंतु उक्त हेतुसे विजातीय मानना भी अद्वेत मतमें युक्त नहीं है ॥ २२ ॥

### विरुद्धोभयरूपाचेत् ॥२३॥

जो दोनो रूपसे मानीजाय तो विरुद्ध होताहै॥२३॥ जो अविद्या सत व असत दोनों रूपसे मानी जाय तो विरुद्ध

होता है वही सत वही असत होना संभव नहीं है इससे दोनों रूपसे अविद्याका मानना युक्त नहीं है ॥ २३॥

### नतादक्पदार्थाप्रतीतेः॥२४॥

प्रतीत न होनेसे उसप्रकारका पदार्थ नहीं है ॥ २४ ॥

उस प्रकारका जैसा कहागया है कि वही सत व असत दोनों हो ऐसा कोई पदार्थ होना प्रतीत न होनेसे ऐसा पदार्थ नहीं माना जासकता २४॥

नवयंषट्पदार्थवादिनो वैशेषिकादिवत् ॥ २५॥ वैशेषिक आदिके समान हम छः पदार्थके वादी नाहें है२५॥

यथा वैशेषिक आदि छः पदार्थ नियत संख्यासे पदार्थको कहते हैं तथा इम नहीं कहते संख्या नियम रहित होनेसे सत असतक्रप अथवा सत असतसे विरुद्ध अविद्या पदार्थ माननेमें दोष नहीं है जो ऐसा कहा जावे तौ इसका उत्तर यह है ॥ २५ ॥

अनियतत्वेऽपिनायौक्तिकस्यसंग्रहो-ऽन्यथाबालोन्मत्तादिसमत्वम् ॥ २६ ॥ नियत न होनेमं भी युक्ति विरुद्धका संग्रह निहं होता अन्यथा बालक व मतवाले आदिकी समानता होगी ॥ २६ ॥

नियत पदार्थ नहों तौ भी वही सत वही असत जो युक्तिसे विरुद्ध है उसका संग्रह नहीं हो सकता और जो संग्रह कियाजाय तौ यथा बालक व उन्मत्त युक्त अयुक्तका ग्रहण करताहै उसके संग्रहका कुछ प्रमाण नहीं है तथा यह भी माना जायगा ॥ २६ ॥ कोई नास्तिक कहते हैं बाह्य विषय क्षणिक है इनके वासनासे जीवको बंध है इसके उत्तरमें यह सूत्र वर्णन करते हैं ॥ नाना दिविषयोपरागनि मित्ततो प्यस्य ॥ २७ ॥

#### इसको अनादि विषय वासनानिमित्तसे भी नहिं है ॥ २७॥

इसको अर्थात् इस पुरुष आत्माको जो अनादि विषयकी वासना हैं उनके निमित्तसे भी बंध होना संभव नहीं होता इसका हेतु आगे सूत्रमें वर्णन करते हैं ॥ २७ ॥

### नबाह्याभ्यन्तरयोरुपरञ्जयोपरञ्जक-भावोऽपिदेशव्यवधानात् स्त्रुघ्नस्थ-पाटलिपुत्रस्थयोरिव॥ २८॥

देशके अन्तर होनेसे स्ञुन्नके रहनेवाले व पाटिल-पुत्रके रहनेवालेके समान बाह्य व अन्तर दोनोंमें उपरक्ष्य व उपरक्षक भाव नहिं होता॥२८॥

जो देहके अंतरदेश मात्रमें आत्माका होना व बाह्य विषयोंकी आत्माके बंधका हेतु होना मानते हैं उनके मतक प्रतिषेध करने के लिये स्त्रमें यह हेतु वर्णन किया है कि देहके अन्तर स्थित जो आत्मा है उसका अंतरके विषयमें उपरंज्य व उपरंजक भाव होसकता है अन्तर व बाह्य दोनोंमें देशके अंतर होनेसे नहीं होसकता क्योंकि आत्मा देहके अंतरदेशमें है इससे दोनोंका आत्माके साथ संयोग नहीं होसकता संयोगहीसे वासना अर्थात् उपराग होना देखा जाता है जैसे मजीठ व वस्त्रके संयोग होनेसे व पुष्पके व स्फटिकके संयोग होनेसे उपराग होता है आत्मा व बाह्य विषयके साथ देशके अंतर होनेसे किसी प्रकारसे संयोग नहीं होसकता यथा स्त्रुन्न (आगरा) व पाटलिपुन्न (पटना) के रहनेवालोंका संयोग नहीं होसकता जिस पदार्थमें प्रीति वा वासना हो उसको उपरंज्य व जिसकी उसकी वासनावा प्रीतिहो उसको उपरंज्य कहतेहैं जो यह कहाजाय कि यथा तुझारे मतमें विषय देशमें इंद्रियोंके जाने व विषय संयोग होनेसे उपराग होता है तथा हमारे मतमें विषय देशमें (जहाँ विषय हैं

वहाँ) आत्माके जाने व विषय संयोग होनेसे उपराग होना कहना योग्य है इसका उत्तर यह है ॥ २८ ॥

### द्वयोरेकदेशलब्धोपरागान्नव्यवस्था ॥२९॥ दोनोंकेएकदेशमेंलब्धमेंउपरागहोनेसे व्यवस्थानहिंहोगी२९

जो आत्माका विषय देशमें जाना मानाजायगा तो दोनोंके अर्थात् बद्ध व मुक्त दोनोंके आत्माओंका एकही विषय देशमें छन्ध विषयमें उपराग होनेसे अर्थात् विषय उपरागके प्राप्त होनेसे बंध व मोक्षकी न्यवस्था (पृथक्ता) न रहेगी मुक्तकोभी बंधकी प्राप्ति होगी॥ २९॥ अब पदा-थोंको क्षणिक माननेवालोंकी शंकाको वर्णन करते हैं।

### अदृष्टवशाचित्॥ ३०॥ अदृष्ट वज्ञासे होवै॥ ३०॥

एकदेश सम्बंध होने व सम विषम संयोग होनेपरभी केवल अहा ( संस्कार नियम ) वशसे उपराग होता है यह मानाजावै तो इस शंकाका उत्तर यह है ॥ ३० ॥

### नद्धयोरेककालायोगादुपकार्थी-पकारकभावः॥ ३१॥ दोनोंमें एक कालके योग न होनेसे उपकार्थ उपकारकभाव न होगा॥ ३१॥

क्षणिक होनेसे कर्ता व भोक्तांक एककालमें न होनेसे दोनोंमें उपकार्य उपकारक भाव नहीं होसकता जिसका उपकार हो वा जो उपकारके योग्य हो वह उपकार्य है व उपकार करनेवाला उपकारक है क्यों उपकार्य उपकारक भाव नहीं होसकता वा नहीं होगा हेतु यह है कि कर्त्तानिष्ठ जो अदृष्ट है उससे भोक्तानिष्ठ विषय उपरागका होना संभव नहीं होता ॥ ३१ ॥ शंका—

### पुत्रकर्मवदितिचेत् ॥ ३२ ॥ पुत्र कर्मके समान होवै ॥ ३२ ॥

यथा पितामें निष्ठ अर्थात् पितामें स्थित पुत्रके लिये जो कर्म है उससे पुत्रका उपकार होता है तथा व्यधिकरणके अदृष्टसे अर्थात् अन्य अधि-करणके अदृष्टसे विषय उपराग होबे यह माना जावे ॥ ३२॥ उत्तर-

### नास्तिहितत्रस्थिरएकात्मायोगर्भाधाना-

### दिनासंस्क्रियते॥ ३३॥

#### तिसमें जो गर्भाधान आदिसे संस्कारको प्राप्त होता है ऐसा स्थिर एक आत्मा नहिं है ॥ ३३॥

तिसमें अर्थात् क्षाणिकवादी नास्तिकके मतमें गर्भाधानसे आरंभ कारके जनमपट्यंत स्थिर एक आत्मा नहीं है कि जी इस जनमके पश्चात् कालके कमोंके अधिकारके लिये पुत्रइष्टि करिके संस्कार कियाजाय इससे पुत्र इष्टि करिकेभी नास्तिक क्षणिकवादीके मतमें पुत्रका उपकार होना घटित नहीं होता व दृष्टांतभी असिद्ध है ॥ ३३ ॥

## स्थिरकार्य्यासिद्धेः क्षणिकत्वम् ॥ ३४॥ स्थिरकार्यकी सिद्धि न होनेसे क्षणिक होना ॥३४॥

स्थिर कार्यकी सिद्धि न होनेसे बंधकाभी क्षणिक होना सिद्ध होता है दीपशिखांके समान नियत कारण वा अभाव कारणसे क्षणिक बंध है यह मानना चाहिये ॥ ३४ ॥ उत्तर-

### नप्रत्यभिज्ञाबाधात्॥ ३५॥ निह प्रत्यभिज्ञासे बाधा होनेसे॥ ३५॥

पूर्व जाने हुए पदार्थको वर्तमान कालमें जाननेसे यह वही है ऐसे ज्ञान होनेको प्रत्यभिज्ञा कहते हैं जो मैंने देखाथा उसीको मैं अब स्पर्श करताहूं

इस प्रत्यभिज्ञासे स्थिर होनेकी सिद्धि व क्षणिक होनेकी बाधा होनेसे पदार्थ क्षणिक नहीं हैं बंध घटपट आदिकी तुल्य स्थिर है व दीपशिखामें अनेक सूक्ष्म क्षणोंके योग होनेसे क्षणिक मानना केवल अम है॥ ३५॥

### श्रुतिन्यायविरोधाच्च॥ ३६॥ श्रुतिवन्यायके विरोधसे भी ॥ ३६॥

श्रुतिवन्यायके विरोधसे भी किसीका क्षणिक होना नहीं पाया जाता श्रुतिमें कहा है।

### सदेवसौम्येदमग्रआसीत्तमएवेदमग्रआसीत्।

अर्थ-हे सौम्य (प्रियदर्शन) यह संसार आगे (सृष्टिसे पहिले)
भी सतहीथा पहिले यह तमही (तमरूपही)तथा अर्थात् सूक्ष्म कारण रूप
व सूर्य आदिके प्रकाशसे रहित होनेसे अलक्ष्यथा इत्यादि श्रुतिसे क्षणिक
होना सिद्ध नहीं होता औरकार्य कारणात्मक अखिल प्रपंचमें क्षणिक
होना अनुमानक विरुद्ध होनेसे व असतसे सतका होना संभव न होनेसे
क्षणिक होना प्रमाणसे सिद्ध नहीं है ॥ ३६॥

### दृष्टांतासिद्धश्र॥ ३७॥

### दृष्टांतसे क्षणिक होनेकी सिद्धि न होनेसे भी ॥ ३७॥

प्रदीप शिखा आदिक दृष्टांतमें अनेक स्क्ष्म क्षणोंके संयोग होनेसे क्षणिक होनेकी सिद्धि न होनेसे क्षणिक होनेका अनुमान नहीं होता ३७॥

### युगपज्जायमानयोर्न कार्यकारणभावः ३८ एकवारभी दोके उत्पन्न होनेमें कार्यकारणभाव नहीं हो सकता॥ ३८॥

पूर्व सत कारणसे कार्यकी उत्पत्ति होती है साथही दोनोंके उत्पन्न होनेमें कार्य कारण भाव नहीं हो सकता विनाकारणके कार्यकी उत्पत्ति नहीं हो सकती कमसे अर्थात् कारणसे पीछे अन्य क्षणमें कार्यकी उत्पत्ति माननेमें क्षणिक होना सिद्ध नहीं होता क्रमसे कार्यकारणभाव माननेपरभी क्षणिक वादीके मत्तसे कार्यका होना सिद्ध नहीं हो सकता क्यों सिद्ध नहीं होसकता यह आगे सूत्रमें वर्णन करते हैं ॥ ३८॥

### पूर्वापाये उत्तरायोगात्॥ ३९॥ पूर्वके नाज्ञहोनेपर उत्तरका योग न होनेसे॥ ३९॥

क्षणिक होनेमें पूर्व जो कारण है उसके नाश हो जानेपर उत्तर जो कार्य है उसका कारणके साथ योग न होनेसे उसकी उत्पत्ति होना व कार्यकारण भाव होना संभव नहीं होता क्योंकि उपादान कारणके अनु-गत होनेहीसे कार्यका अनुभव होता है ॥ ३९ ॥

### तद्भावेतदयोगाडुभयव्यभिचारादिपन ॥ ४०॥

#### उसके भावमें उसका योग न होनेसे दोनोंके व्यभि-चारसेभी नहीं हो सक्ता ॥ ४०॥

पूर्वभाव कालमें उत्तरका सम्बंध नहीं है तौ दोनोंके व्यभिचारसे अर्थात् अन्वय व्यतिरेकके व्यभिचारसेभी कार्यकारण भाव नहीं हो। सकता जब उपादान होता है तब उपादेयकी उत्पत्ति होती है और जब उपादान नहीं होता तब उपादेयकी उत्पत्तिका अभाव होता है इस प्रकार-से अन्वय व्यतिरेकहीसे उपादान उपादेयके कार्यकारण भावका प्रहण होता है क्षणिक होनेमें दोनोंके क्रिक होनेसे वह अन्वय व्यतिरेकके व्यभिचार होनेसे कार्यकारण भावकी सिद्धि नहीं होती ॥ ४०॥

## पूर्वभावमात्रे न नियमः ॥ ४१॥ पूर्वभावमात्रमें नियम नहीं है ॥ ४१॥

जो यह कहा जावे कि, निमित्त कारणकी तुल्य उपादान कारणका भी पूर्वभाव मात्र होनेसे कारण होना अंगीकार किया जावे इसके उत्तर में यह सूत्र है कि पूर्वभाव मात्र होनेसे उपादान होनेका नियम नहीं है व निमित्त कारणोंकाभी पूर्वभाव मात्र होना विशेष नहीं है उसमें भी विशेष कार्यकारण भाव होनेकी आवश्यकता है ॥ ४१ ॥ कोई ना-रितक यह कहते हैं कि विज्ञानसे भिन्न वस्तु होनेके अभावसे बंधभी स्वप्तपदार्थकी तुल्य विज्ञान मात्र है इससे अत्यंत मिध्या होनेसे बंध में कोई कारण नहीं है अब इस मतका खण्डन करते हैं ॥

### न विज्ञानमात्रं बाह्यप्रतीतेः॥ ४२॥ बाह्य की प्रतीति होनेसे विज्ञानमात्र नहीं है ॥ ४२॥

विज्ञान मात्रही तत्व नहीं है क्योंकि विज्ञानके समान बाह्य अर्थीकीभी प्रतीति होती है ॥ ४२ ॥ बाह्य प्रतीत होनेका हेतु वर्णन करते हैं ॥

### तदभावे तदभावाच्छून्यं तर्हि॥ ४३॥ तो उसके अभावमें उसके अभावसे शून्य है॥ ४३॥

जो बाह्यका अभाव मानेंगे तौ उसके अभाव माननेमें शून्य रहिजायगा विज्ञानभी न रहैगा क्योंकि बाह्यके अभाव होनेसे विज्ञानके अभाव होनेका प्रसङ्ग है हेतु यह है कि, जब कुछ ज्ञेय होता है तब उसका
विज्ञान वा ज्ञान होता है विनाज्ञेय विज्ञान नहीं कहा जा सकता इससे
बाह्यके अभावमें विज्ञानके अभाव होनेसे शून्यही अर्थात् कुछ न रहना
सिद्ध होगा जो यह कहा जावै कि विज्ञान मात्रकी सत्यता श्रुति स्मृतिमें कहा है तौ श्रुति स्मृतिका अभिप्राय केवछ पारमार्थिक सत्तामें
विज्ञानमय अवस्थामें बाह्यके प्रतिषेध करनेका है व्यवहारिक सत्ता
सांसारिक दशामें नहीं है ॥ ४३॥

### शून्यं तत्त्वं भावोविनश्यति वस्तु धर्मत्वाद्विनाशस्य ॥ ४४ ॥

### शून्यही तत्वहै विनाशके वस्तु धर्म होनेसे भाव नाशको प्राप्त होता है ॥ ४४ ॥

शून्य मात्र तत्व है क्योंकि सब भावका नाश होता है और जो विनाशी है वह स्वप्तवत् मिध्या है इससे सब वस्तुका आदि अन्तमें अभाव मात्रहोंने व मध्य (वर्त्तमान) में क्षणिक होनेसे बंध आदि पारमार्थिक नहीं हैं तो किसको क्या बंधन है क्योंकि नाश होना वस्तु-का धर्म अर्थात् स्वभाव होनेसे स्वभाव विरुद्ध पदार्थ नहीं रह स-कता इससे नाश धर्म संयुक्त होनेसे स्वप्नवत् सत होनेका भ्रम मात्र है ॥ ४४ ॥

### अपवादमात्रमबुद्धानाम् ॥ ४५॥ मुढोंका अपवादमात्र है॥ ४५॥

शून्यका भाव होना व विनाशी होना यह मानना मूढोंका अपवाद मात्र है अर्थात् मिध्यावाद है क्योंकि शुन्यमें प्रमाण अंगीकार करनेमें प्रमाण अंगीकार करनेही से अभावकी हानि होगी व प्रमाण अंगीकार न करनेमें प्रमाणके अभावसे शून्यकीभी सिद्धि न होगी और नाशके कारणके अभावसे अवयव रहित द्रव्योंका नाश होना संभव न होनेसे कार्योंकाभी विनाश सिद्ध नहीं होता इससे निरवयव शून्यके भाव अंगी-कार करनेमें नाश होना व अभाव सिद्ध नहीं होता और क्षणिक विनाश हीका प्रपंच होना माना जावे तो भी बंधका विनाशही पुरुषार्थ होना संभव होता है क्योंकि बंध क्रेशकी इच्छा क्षणमात्रभी कभी नहीं होती सदा बंध व क्रेश रहित होनाही अभीष्ट है ॥ ४५॥

### उभयपक्षसमानक्षेमत्वादयमिष ॥ ४६॥ दोनों पक्षोंमें समानक्षेम होनेसे यहभी ॥ ४६॥ दोनों पक्षोंमें अर्थात् क्षणिक व बाह्यविज्ञानमें समान क्षेम होनेसे,

अभिप्राय यह है कि दोनोंमें खण्डनके हेतु एकही सम होनेसे यह भी अर्थात् विज्ञानमात्रका पक्षभी खंडित होता है क्षणिकपक्षके निरास (खण्डन) हेतु प्रत्यभिज्ञान सिद्ध होने आदि श्रून्यवादमें भी समान हैं तथा विज्ञानमात्र पक्षके निरासके हेतु बाह्यकी प्रतीति आदि श्रून्यवादमें समान हैं इससे दोनोंपक्षोंका समान विनाश है ॥ ४६ ॥

### अपुरुषार्थत्वमुभयथा ॥४७॥

#### दोनों प्रकारसे पुरुषार्थ न होना ॥ ४७॥

दोनों प्रकारसे अपनेसे व परसे शून्यताका पुरुषार्थ होना संभव नहीं होता स्थिर सुख आदिकोंका पुरुषार्थ होना संभव है बंध कारण विष-यमें इस प्रकारसे क्षणिकवादी व नास्तिकमतोंको दृषित किया है अब अन्य बंधकारणोंका जिनका पूर्वही खण्डन नहीं किया उनका प्रतिषेध किया जाता है ॥ ४७ ॥

## न गतिविशेषात्॥ ४८॥ गतिविशेषसे नहीं है॥ ४८॥

जो यह कहा जावै कि जीवके गमन आगमनकी गतिविशेषसे पुरु-षका बंधे है तो गतिविशेष शरीरप्रवेश आदि रूपसे पुरुषका बंध नहीं है ॥ ४८ ॥ गति न होनेका हेतु वर्णन करते हैं।

### निष्क्रियस्यतदसंभवाव ॥ ४९॥

#### क्रियारहितको वह असंभव होनेसे ॥ ४९॥

क्रियारिहत विभु अर्थात् व्यापक व निरवयवपुरुषकी गति संभव नहीं है गति असंभव होनेसे गति विशेष कहना पुरुषमें नहीं होसक्ता ४९ अब यह शंका है कि श्रुतिस्मृतिमें इस छोक व परछोकमें गमन ब आगमन सुना जाता है इससे पुरुष परिच्छित्र व सावयव है निरवयब व विभु नहीं है। उत्तर—

### मूर्तत्वाद्घटादिवत्समानधर्मापत्तावपसिद्धांतः ५०

मूर्त होनेसे घट आदिकी तुल्य, समानधर्म प्राप्त होनेमें विरुद्ध सिद्धांत होगा॥५०॥

जो पुरुष परिच्छित्र मूर्तिमान् अंगीकार किया जावै तौ यथा घट आदि मूर्तिमान अवयव संयुक्त होनेसे नाशको प्राप्त होते हैं तथा समान-धर्म होनेसे पुरुषकाभी नाश होगा और यह विरुद्ध सिद्धांत होगा इससे यह मानने योग्य नहीं है ॥ ५० ॥

### गतिश्रुतिरप्युपाधियोग दाकाशवत्॥ ५१॥ उपाधिके योगसे आकाशकी सदृश गति-अर्थमें श्रुति है॥ ५१॥

जो श्रुति पुरुषके गिति अर्थमें हैं वह उपाधियोगसे गित अर्थका वर्णन है यथा आकाश सर्वव्यापक है उसमें गितिका अभाव है परन्तु उपाधिसे घटके भीतर जो आकाश देख पडता है घट चलानेसे यह जान पडता है कि उसके भीतर जो आकाश है वह भी घटके साथ जाता है अर्थात् चलता है अथवा घटके लानेसे घटके साथ आता है यद्यपि घटमात्र चलता है आकाश नहीं चलता आकाश व्यापक निरवयव है सर्वत्र देख पडता है इसी प्रकारसे उपाधिवश शरीर आदि द्वारा पुरुषमें गित श्रुतिमें कहाँहै प्रकृति किया रूपाहै उसमें घटकी तुल्य गितका आरोपण होता है ५१

### नकर्मणाप्यतद्वर्मत्वात्॥ ५२॥

### कर्मकरकेभी नहीं उसका धर्म न होनेसे॥ ५२॥

अदृष्टकर्मसेभी पुरुषका बंध नहीं है क्योंकि उसका अर्थात् पुरुषका धर्म नहीं है जो पुरुषका धर्म नहीं है उससे पुरुषका बंध नहीं हो सक्ता पूर्वमें विहित निषिद्ध व्यापारक्षप कर्म कारिके बंध होनेका खण्डन किया गया है यहां अदृष्टसे होनेके भेदसे फिर वर्णन किया गया है इससे पुनरुक्त नहीं है ॥ ५२ ॥

### अतिप्रसिक्तरन्यधर्मत्वे॥ ५३॥

#### अन्यके धर्महोनेमें अतिप्रसक्ति होगी॥५३॥

बंध व बंधकारण भिन्नके धर्महोनेमें आतेप्रसक्ति दोष होगा जिसमें प्रसंग न हो उसमेंभी प्रसंग मानना आतेप्रसक्ति वा आतेप्रसंग दोष कहा जाता है आतिप्रसक्ति दोषसे अर्थात् अन्यके कर्मसे अन्यको विना नियम बंध होना माननेसे मुक्तकाभी बंध हो जायगा यह मानने योग्य नहीं है ॥ ५३॥

### निर्गुणादिश्वतिविरोधश्चेति ॥ ५४ ॥

### और निर्गुण आदि श्वितका विरोध होगा॥ ५४॥

बंध हेतु परीक्षाकी समाप्तिमें यह कहा है कि पूर्वीक्त हेतुसे किसी प्रकार पुरुषका बंध होना सिद्ध नहीं होता और विशेष हेतु यह है कि, निर्शुण आदि श्रुतिका विरोध है पुरुषबंध औपाधिक न माननेमें श्रुति-का विरोध होता है॥५४॥ श्रुति यह है।

### साक्षीचेताकेवलोनिर्ग्रणश्च॥

अर्थ-साक्षी चेतन केवल निर्गुण है इत्यादि श्रुतिके विरोधसे पुरुषमें स्वाभाविक बंध नहीं है सूत्रमें इतिशब्द बंध हेतुकी परीक्षाकी समाप्तिका सूचक है ॥ ५४ ॥

# तद्योगोप्यविवेकान्नसमानत्वम् ॥ ५५॥ उसकायोगभी अविवेकसे होनेसे समानत्व नहीं है॥५५॥ जो शंका करनेवाला यह शंका कर कि, प्रकृतिपुरुषके संयोगसे जो

पुरुषका बंध होता है वही स्वाभाविक माना जावे तो स्वाभाविक मान-नेमें जो दोष पुरुषमें स्वाभाविक बंध मानने अथवा काल आदिके निमित्तसे माननेमें मुक्तकाभी बंध होना सिद्ध होता है जैसा पूर्वही कहा गया है इसमें भी समान दोषों की प्राप्ति होगी इसके उत्तरमें यह सूत्र है कि उसका अर्थात् प्रकृतिका योग जो पुरुषमें है वह स्वाभाविक नहीं है अविवेक निमित्तसे है अविवेकसे होनेसे समानत्व नहीं होता अर्थात समान दोष होना नहीं हो सक्ता विवेक होनेसे अविवेक व बंधका नाश होता है यह अविवेक मुक्तपुरुषोंमें नहीं होता अब यह शंका है कि प्रकृतिपुरुषके संयोगसे पहिले न होनेसे अविवेक प्रकृतिपुरुषका भेद-राहित साक्षात्कार होना नहीं है विवेकका प्राग्भाव है ( किसी पदार्थके **उत्पन्न होने वा प्रकट होनेसे पहिले जो उसका अभाव होता है** उसकी प्राग्भाव कहते हैं ) और अविवेक होना यह बुद्धिका धर्म है पुरुषका वर्म नहीं है अन्यके धर्मसे अन्यमें संयोग होनेसे समान अतिप्रसंग दोषकी प्राप्ति है उत्तर-दोषकी प्राप्ति नहीं है क्यों कि विषयता सम्बंध-से अविवेकपुरुषका धर्म होना माना जाता है और जब विषय सम्बध नहीं है सम्बंधके अभावसे प्रख्यमें बंधका कारण नहीं होता तथा प्रकृति बुद्धिकप हो जिस पुरुषके छिये विवेकसे पृथक होकर प्रकट नहीं होती उसमें अपनी वृत्ति देखनेके अर्थ छिये उसीकी बुद्धिर करिके संयो-मको प्राप्त होती है ऐसी व्यवस्थासे अतिप्रसंग दोषका अभाव होता है जो यह संशय हो कि धर्माधर्म कर्मबंधके कारण मानना चाहिये तौ उत्तर- यह है कि अविवेकहींसे राग आदि व कर्मका सम्बन्ध होता है इससे अविवेकको मुख्य बंधका कारण माना है ॥ ५५ ॥

### नियतकारणात्तदुच्छितिध्वन्तिवत् ॥ ५६॥ नियतकारणसे उसका नाज्ञ अंधकारके समान होताहै॥ ५६॥

यथा अंधकार केवल प्रकाशसे जो उसके नाशका नियतकारण है

नष्ट होताहै तथा नियतकारण विवेकसे उसका अर्थात् अविवेकका नाजा होता है ॥ ५७ ॥

### प्रधान। विवेकादन्याविवेकस्यतद्धानेहानम् ५७ प्रधानके अविवेकसे अन्यके अविवेककी प्राप्ति है व उसके नाज्ञ होनेमें नाज्ञ है॥५७॥

पुरुषमें आदिकारण प्रधानका अविवेक है प्रधानक अविवेकसे अन्यके अविवेक अर्थात् बुद्धि आदिकोंके अविवेककी प्राप्ति होती है और प्रधानके अविवेक नाश होनेसे अन्यके अविवेकका नाश होताहै यथा शरीरसे आत्मा भिन्न है यह ज्ञान होनेसें, शरीरके कार्य जो रूप आदिक हैं उनमें अविवेक होना संभव नहीं होता तथा प्रधानसे पुरुषके पृथक् होनेके ज्ञान होनेसे प्रधानके कार्य परिणाम आदि धर्मवाले बुद्धचादिकोंमें अभिमानकी उत्पत्ति नहीं होती अर्थात् कारणके नाश होनेसे जैसे जिस पटमें चित्रहै उस पटके त्यागसे चित्रका त्याग हो जाताहै इसी प्रकारसे प्रकृतिके कार्य बुद्धि आदिकोंमें अभिमानका त्याग हो जाता है ॥ ५७ ॥

### वाङ्मात्रं न तु तत्वं चित्तस्थितः॥ ५८॥ चित्तमें स्थिति होनेसे कथनमात्र है तत्व नहीं है॥ ५८॥

बंध आदिका स्थान चित्तहै बंध आदि सबकी चित्तमें स्थिति होनेसे पुरुषमें बंध आदि होना तत्त्व (यथार्थ) नहीं है केवल कथनमात्र है यथा स्फटिकका लाल होना प्रतिबिंबमात्रसे है तत्त्व नहीं है इसका विशेष वर्णन आगे ग्रंथमें किया है इससे यहां विशेष वर्णन नहीं किया ॥५८॥

### युक्तितोऽपि न बाध्यते दिङ्मृढवदपरोक्षाहते५९ दिशाश्रमको प्राप्तके समान मननसेभी विना साक्षात्कार हुये बाधाको नहीं प्राप्त होता ॥ ५९॥

यद्यपि कथनमात्र पुरुषको बंध आदिक हैं तथापि विना साक्षात्कार हुए श्रवण मननमात्रसे बाधाको नहीं प्राप्त होता अर्थात् नहीं छूटता जै-से जिसको दिशा भ्रम होता है उसको यद्यपि कथन मात्र दिशाका वि-परीत होना होवै तत्वमें न होवै तथापि विना साक्षात्कार हुए श्रवण व युक्तिसे भ्रम नहीं छूटता ॥ ५९ ॥

### अचाक्षुषाणामनुमानेन बोधो धूमादि-भिरिव वह्नेः॥ ६०॥

अप्रत्यक्षपदार्थोंका अनुमानसे बोध होता है यथा धूम आदिसे आग्नका होताहै ॥ ६० ॥

जो यह शंका हो कि स्थूछ पदार्थ तो नेत्रसे देखनेसे प्रत्यक्षसे ज्ञात होता है सूक्ष्मपुरुष प्रधान आदिका बोध किसप्रकारसे होता है इसके उत्तरमें यह कहा है कि जो अचाक्षुष हैं अर्थात् चक्षुसे दृश्य नहीं हैं अप्रत्यक्ष हैं उनका बोध अनुमान करिक वा अनुमानसे होता है यथा धूमसे अग्निका बोध होता है अब प्रत्यक्षपदार्थ जो कारणक्षप हैं व अनुमानसे जानने-के योग्य हैं उनके कार्यक्षप पदार्थींको वर्णन करते हैं ॥ ६०॥

सत्वरजस्तमसां साम्यावस्था प्रकृतिः प्रकृतेर्महान्महतोऽहंकारोऽहंकारात्पंच-तन्मात्राण्युभयमिन्द्रियं तन्मात्रभ्यःस्थू लभूतानि पुरुष इति पंचविंशतिर्गणः॥६१॥

सत्वरजतम गुणोंकी सम होनेकी जो अवस्था है वह प्रकृति है प्रकृतिसे महत्तत्व होता है महत्तत्वसे अहंकार अहंकारसे उसके पांचमात्र व दो प्रकारकी

### इन्द्रियां उसके मात्रोंसे पांच स्थूलभूत व पुरुष यह पचीस गण हैं।। ६९॥

सत्व-रज-तम-गुणौंकी सम होनेकी जो अवस्था है वह प्रकृति है प्रकृति कारणसे महत्तत्वकार्य होता है तथा महत्तत्वसे अहंकार अहंकारसे पांच उसके मात्रा शब्द, स्पर्श, रूप, रस, गंध, व दो प्रकारकी इन्द्रियां
दश बाह्य इन्द्रिय व ग्यारहवां अन्तरइन्द्रिय मन दश बाह्य इन्द्रियमें
पांच ज्ञानइन्द्रिय कर्ण, त्वचा, चक्षु, रसना, नासिका, व पांचकर्म इन्द्रिय
हस्त, पाद, पायु, गुदा उपस्थ, छिंग वा योनि वाक् पांच उसके मात्रा
कारणोंसे पांच स्थूलभूत आकाश, वायु, तेज, जल, व पृथिवी कार्य होते हैं चौवीस यह व पुरुष यह पचीस गण हैं अथीद यह पचीस पदार्थ
हैं गुण कर्म सामान्य सब इनहीं के अन्तर्गत है ॥ ६१ ॥

### स्थूलात्पंचतन्मात्रस्य ॥ ६२ ॥ स्थूलसे पांच उसके मात्रका॥ ६२ ॥

आकाश, वायु, जल, तेज, पृथिवीकी स्थूलभूत संज्ञाहे इन पांच स्थूल भूतकार्यसे उसके अर्थात् अहंकारके पांच मात्रा शब्द, स्पर्श, रूप, रस, गंध, कारणरूपोंका अनुमान होता है यह सूत्रका भावार्थ है विभाग इनका यह है कि, आकाशसे शब्दका, वायुसे स्पर्शका, तेजसे रूपका, जलसे रसका, पृथिवीसे गंधका, अनुमान होताहै आकाशसे शब्दका अ-नुमान इससे होता है कि जिस स्थूलद्रव्यमें आकाश अधिक होता है उसमें शब्द अधिक होताहै जिसमें न्यून है उसमें न्यून होता है यथा होल में आकाश होनेके कारणसे शब्द होताहै और वही होलके भीतरके आ-काशमें मृत्तिका आदि भर देनेसे वैसा शब्द नहीं होता जो कुछ शब्द होता है उसका कारण यह है कि सर्वथा आकाश रहित कोई स्थूल पदा-र्थ नहीं होसकता जो आकाश न होवे तौ धातु काष्ठ आदिमें कील आ-ादि गड न सकें न कील प्रवेश करनेमें कील प्रवेश करताहै उसके परमा-

णु दब सकें कि जिससे कीलके प्रवेश करनेकी आकाश मिले वायुसे स्पर्श-के अनुमान होनेका हेतु यह है कि आकाशमें स्पर्श शून्य होनेसे स्पर्श-का बोध नहीं होता सबसे सूक्ष्म जिसमें प्रथम स्पर्शका बोध होता है वह वायु है स्पर्शका आदिकार्य वायु है इससे वायुस्पर्शके अनुमानका हेतु है और जो जिससे स्थूल है उसमें उससे जो सूक्ष्मभूत हैं उसका गुण मिलारहता है यथा वायु आकाशने स्थूल है इसमें आकाश जो इसने सूक्ष्म है उसका गुण शब्द मिला रहता है अर्थात् वायुमें स्पर्श विशेष गुण हैं परन्तु आकाशसे भिन्न वायुके न होनेसे शब्दभी वायुमें होता है तेजस रूपका अनुमान इससे होता है कि विनातेज रूपका बोधनहीं होता अ-र्थात् शब्द स्पर्श रस गंध आकाश आदिके गुणोंसे रूपका बोध नहीं होता तेजहींसे रूपका प्रत्यक्ष होता हैं जलसे रस अर्थात् स्वादुके अनुमान होनेका हेतु यह है कि अकाश वायु तेजमें स्वादु नहीं है यह प्रत्यक्षसे सिद्ध है जलमें मीठा खारा स्वादु होनेका बोध होता है और मीठे खट्टे आदि जे फल है वह जबतक आर्द्र अर्थात् ओदे रहते हैं तब तक स्वादु अच्छा रहता है जब सूखजाते हैं तब वैसा स्वादु नहीं रह-ता जो यह कहा जावे कि, पृथिवीमें स्वादु गुण है और बहुत फलों में सूखनेमें भी स्वादु रहता है तो सूखे व बेसूखेमें सब फल व अन्य स्वादिष्ट पदार्थोंमें तुल्य स्वादु होना चाहिये क्यों कि सुखे व न सुखे-में जलकी न्यूनता व अधिकता होती है पृथिवीकी नहीं होती इससे जल की विशेषता है परन्तु पृथिवीमेंभी स्वादु गुण है क्योंकि यह प्रथमही कहा गया है कि, जो अधिकस्थूल है वह अपनेसे जो सूक्ष्म भूत हैं उसके गुण संयुक्त होता है इसीसे वायुमें शब्द स्पर्श कहा गया है तेजमें शब्द स्पर्श रूप तीन हैं जलमें शब्द स्पर्श रूप रस चार हैं व पृथिवीमें बाब्द स्पर्शक्रप रस गंध पांच हैं गंध पृथिवीका विशेष गुण है वायु, तेज जलमें गंध स्वाभाविक होना सिद्ध नहीं होता वायु तेज जलमें जो गंधका बोध होता है वह पुष्प वा अन्य गंधवान पदार्थके संयोगसे होता है इससे पृथिवी स्थूल कार्यसे सूक्ष्म कारण रूप गंधका अनुमान होता है जो यह शंका हो कि जो पृथिवीमें गंध है तौ पृथिविक कार्यरूप पत्थरमें क्यों गंधका बोध नहीं होता तौ उत्तर यह है कि स्थूल कठिन व हट होनेसे वायुके द्वारा उसके चूणु नासिकांके अंतर्गत नहीं होते न वायुमें उडसकते हैं उसके अति चुण करने वा भस्म करनेसे वायु द्वारा उडके उसके अणु नासिकामें अंतर्गत होनेसे गंधका बोध होता है इससे दूषण नहीं हो सकता ॥ ६२ ॥

### बाह्याभ्यन्तराभ्यांतैश्चाहंकारस्य ॥ ६३ ॥ बाह्य व अंतरोंसे व उनसे अहंकारका ॥ ६३ ॥

कार्यक्षप बाह्य व अंतरके इन्द्रियोंसे अर्थात् इन्द्रियोंके द्वारा व उनसे अर्थात् उक्त पांच मात्रोंके द्वारा इनके कारण अहंकारका अनुमान होता है अर्थात् अहंकार अभिमानवृत्तिक अंतःकरण द्रव्य है जिससे मैं स्पर्श करता हूँ देखता हूं मेरे नेत्र मेरा शरीर इत्यादि यह बोध होता है इन्द्रियों व मात्रोंसे कर्ताको में ऐसा कर्ता हूं यह व यह मेरा है यह बोध होता है इससे इन्द्रिय व मात्रोंके द्वारा अहंकारका अनुमान होता है ॥ ६३ ॥

## तेनान्तःकरणस्य ॥ ६४॥ उससे अंतःकरणका ॥ ६४॥

उससे अर्थात् उक्त अहंकार कार्यसे अथवा अहंकार कार्यके द्वारा मुरूप अंतःकरणका अर्थात् महत्तत्व नामक बुद्धिका अनुमान होता है विना बुद्धि अहंकारका होना संभव नहीं होता क्योंिक निश्चय बुद्धिकी
वृत्ति है व अभिमान अहंकारकी वृत्ति है और अहंकार निश्चय वृत्ति
पूर्वक होता है लोकमें प्रथम स्वरूप निश्चय करके पश्चात् अभिमान होता
है कि, यह मैंहूं हम करिके यह करनेके योग्य है यह सिद्ध है अहंकार
द्रव्यके कारणकी आकांक्षामें अभिमान व निश्चय वृत्तियोंके कार्य कारण
भाव होनेसे उनके आश्चयोंकाभी अर्थात् अहंकार व बुद्धिकाभी कार्य

कारण भाव कल्पना किया जाता है क्योंकि कारण वृत्तिके लाभके साथ ही कार्य वृत्ति लाभ होनेका सम्बंध है अर्थात् कारण वृत्तिकी उपलब्धि नहीं होती यद्यपि अंतःकरण एकही है परन्तु वृत्तिभेदसे भिन्न नामभेद-से कहा जाता है चिन्ता वृत्तिक चित्त व अहंकार दोनों बुद्धिके अंतर्भाव है ॥ ६४ ॥

### ततःप्रकृतेः॥ ६५॥

#### उससे प्रकृतिका ॥ ६५ ॥

उससे अर्थात् महत्तत्त्व कार्यसे अनुमान द्वारा कारण प्रकृतिका बोध होता है क्यों कि सामान्य अंतः करणकाभी एकसमयमें पंच इन्द्रि-योंका ज्ञान उत्पन्न न होनेसे देह आदिकी तुल्य मध्यम परिमाण व नाज्ञ धर्म संयुक्त कार्य होना सिद्ध होता है. सुख दुःख मोह धर्मिणी बुद्धि है कार्यक्ष्प बुद्धिका विनाकारण उत्पन्न होना संभव नहीं होता क्योंकि का-रण रहित कार्य नहीं होता व कारण ग्रुणके अनुसार कार्य ग्रुण होना उचित है इससे सुख दुःख मोह धर्मके कारण जो प्रकृति शब्दसे वाच्य है उससे महत्तत्व नामक बुद्धिकार्यके उत्पन्न होनेका अनुमान होता है और बुद्धि कार्यक्ष्प बोधगत होनेसे उससे उसके कारण प्रकृतिका अनुमान होता है यह भाव है प्रकृतिका विशेष वर्णन आगे किया

### संहतपरार्थत्वातपुरुषस्य ॥ ६६ ॥ आरंभक संयोग परके अर्थ होनेसे पुरुषका ॥ ६६ ॥

आरंभक संयोग अवयव अवयवी भेद न होनेसे साधारण प्रकृतिका कार्य है प्रकृति व प्रकृतिकार्थ्योंका परके अर्थ होनेके अनुमानसे पुरुष-का बोध होता है प्रकृति महत्तत्व आदिका अपनेसे भिन्न शय्या आसन आदिकी तुल्य परके भोग अपवर्ग फल देनेवाले संहत अर्थात् आरंभक संयोग करनेसे अनुमान करके प्रकृतिसे पर आरंभक संयोग रहित पुरुष सिद्ध होता है पुरुषका भी संहत होना माननेमें अनवस्था दोष की प्राप्त होगी पुरुषके माननेहीकी क्या आवश्यकता है जो यही माना जावे कि प्रकृति आदि अपने सुख आदि भोगके अर्थ संहत किया है तो उसके साक्षात् अपने जानने योग्य पदार्थमें कर्म कर्ताका विरोध होगा क्योंकि प्रकृति स्वयं ज्ञानक्रप नहीं है पुरुषके योगसे प्रकृतिमें बुद्धि उत्पन्न होती है विनास्वयं प्रकाशमान व ज्ञान धर्मवान् होनेके में सुखी हूं यह सुखज्ञान होना संभव नहीं होता स्वयं यह बोध करनेवाला जो है वह पुरुष है इसका विशेष भेद आगे वर्णन किया जायगा अब प्रथम प्रकृति के नित्य होने व सबके कारण होनेके विषयमें वर्णन किया जाता है ॥ ६६ ॥

#### मूलेमूलाभावादमूलंमूलम् ॥६७॥ मूलमे मूलके अभावसे मूल रहित्त मूल है॥६७॥

पुरुषको छोडकै प्रकृति सहित चौवीस तत्त्व है प्रकृतिसे इतर जे २३ तेईस तत्व हैं उन सबका मूछ प्रधान हैं अर्थात् प्रकृति है प्रधानका मूछ कुछ नहीं है इससे मूछ प्रधानमें मूछका अभाव है अभाव होनेसे मूछ रहित मूछ है अर्थात् प्रधान मूछ रहित है जो प्रधानका भी मूछ माना जाय तो इसी प्रकारसे एक एकका मूछ माननेसे अनवस्था दोष की प्राप्ति होगी जो यह कहा जाय कि प्रकृति मूछ कारण नहीं है अवि-द्या संसारका मूछ कारण है तो इसका उत्तर यह है ॥ ६७ ॥

### पारम्पर्येप्येकत्रपरिनिष्ठेतिसंज्ञामात्रम् ॥६८॥

परम्परा होनेमें एकमें परिनिष्ठा होगी प्रकृति यह संज्ञामात्र है ॥ ६८॥

अविद्या द्वारा परम्परा करके पुरुषके जगत्के मूछ कारण होनेमेंभी

पुरुषके परिणामी न होनेसे अविद्यामें अथवा किसी एक नित्य जगत् कारणमें परम्पराकी परिनिष्ठा अर्थात् पर्यवसान होगा जिसमें पर्यव-सान ( सबका अंत ) होगा वही नित्य प्रकृति है अर्थात् मूल कारणकी प्रकृति संज्ञा है इससे प्रकृति शब्द यह संज्ञा मात्र है ॥ ६८ ॥

### समानःप्रकृतेर्द्रयोः ॥६९॥

#### प्रकृतिके विचारमें दोनोंका समान पक्ष है॥ ६९॥

विचारमें व पक्ष ये शब्द सूत्रके अर्थमें सूत्रके शब्दसे भाषामें अधिक कहे गए हैं व अधिक कहनेका हेतु यह है कि, सूत्रके शब्दोंमात्रका भा-षामें अनुवाद करनेसे सूत्रका भाव व्यक्त न होता प्रकृतिक विचारमें अर्थात् प्रकृतिके मूल कारण होनेके विचार करनेमें दोनोंका अर्थात् वादी व प्रतिवादी दोनोंका समान पक्ष है जब जिसमें परम्पराका पर्य्यव-सान होवे वही प्रकृति है यह कहा गया तौ अविद्यांक मूलकारण मान-नेमंभी पक्ष भेद नहीं रहता पक्ष भेद न रहनेसे दोनोंका समान पक्ष है जो यह कहा जाय कि अविद्या पचीस गणोंमें नहीं कहा इससे पचीससे अधिक तत्व मानना चाहिये तौ अविद्या मिध्याज्ञानरूप बुद्धि धर्म है व बुद्धि प्रकृतिका कार्य है इससे अविद्या प्रकृति व बुद्धिके अंतर्गत है अथवा ज्ञानका अभाव मात्र है इससे अधिक तत्व नहीं है (प्रश्न ) कहीं प्रकृतिका भी पुरुषसे उत्पन्न होना सुना जाता है इससे प्रकृति मूल कारण नहीं है ( उत्तर ) प्रकृतिका पुरुष संयोगसे जगत् उत्पत्तिमें समर्थ होना रूप प्रकट होना गौण उत्पत्ति वर्णन करनेसे प्रयोजन हैं संयोग लक्षणकप उत्पत्तिको कहा है ॥ ६९ ॥ जो प्रकृति पुरुष अनुमानसे जाने जाते हैं तो सबहीको क्यों विवेक मननसे उत्पन्न नहीं होता.

अधिकारित्रैविध्यान्न नियमः॥७०॥ अधिकारीके त्रिविध होनेसे नियम नहीं है॥७०॥

मन्द, मध्यम, उत्तम तीन प्रकारके अधिकारी होते हैं अधिकारियों के त्रिविध होनेसे सबको मनन करनेका नियम नहीं है क्यों कि मन्द जो कुतर्क युक्तिसे अनुमान करता है वह प्रहण योग्य नहीं होता मध्यम भी सत पक्षका यथार्थ प्रहण नहीं कर सक्ता इससे केवल उत्तम अधिकारियोंको इस प्रकारका मनन होता है यह भाव है प्रकृतिका स्वरूप गुणौंका सम भाव होना पूर्वही वर्णन किया गया है व सूक्ष्म भूत आदिक प्रसिद्ध हैं अब रहे महत्तत्व अहंकार इन दोका स्वरूप वर्णन करते हैं ७०

### महदाख्यमाद्यंकार्यतन्मनः ॥ ७१ ॥ महत्तत्व नामसे जो आदिकार्य है वह मन है ॥७१॥

प्रकृतिका आदि कार्य अर्थात् प्रथम कार्य महत्तत्व है वह महत्तत्व मनन वृत्ति युक्त मन है मननका यहां निश्चय अर्थ है निश्चय करनेवाली बुद्धि वृत्ति मन है यह अर्थ हैं ॥ ७१ ॥

#### चरमोऽहङ्कारः॥ ७२॥ उसके पश्चात् अहङ्कार है॥ ७२॥

उसके अर्थात् मनके पश्चात् अभिमान वृत्ति संयुक्त जो कार्य है वह अहंकार है ॥ ७२ ॥

#### तत्कार्यत्वमुत्तरेषाम् ॥ ७३ ॥ उसका कार्य होना उत्तर वालोंका ॥ ७४ ॥

उत्तरवाले जो अहंकारके पश्चात् पांच मात्रा आदि कहे गए हैं उन सबोंका उसका अर्थात् अहंकारका कार्य होना सिद्ध होता है अर्थात् सब अहंकारके कार्य हैं ॥ ७३॥

### आदिहेतुतद्द्वातारापारम्पर्ययप्यणुवत्॥७४॥

#### आद्यकी हेतुता उसके द्वारा परम्पराभावमेंभी अ-णुके तुल्यहै ॥ ७४ ॥

जो आदिमें सबके प्रथम होवे वह आद्य है वह आद्य प्रकृति है पर-म्परा भावमेंभी अर्थात् साक्षात् हेतु न होनेमेंभी आद्य प्रकृतिकी हेतु ता अहंकारआदिमें महत्तत्वके द्वारा है यथा वैशेषिक मतमें अणु समू-हकी घटआदि हेतुता द्यणुकआदिकी द्वाराही होती है ॥ ७४ ॥ (प्रश्न) जब प्रकृति पुरुष दोनों नित्य हैं तब केवल प्रकृतिके कारण होनेमें क्या हेतु है । उत्तर-

# पूर्वभावित्वे द्वयोरेकतरस्य हाने ऽन्यतरयोगः॥ ७५॥

## दोनोंके पूर्वमें होनेमें एकके हान होनेमें अन्यका योग है ॥ ७५ ॥

पुरुष व प्रकृति दोनोंके सम्पूर्ण कार्यके पूर्व होनेमें भी एकके कारण होनेके हान ( अभाव ) होनेसे अर्थात् पुरुषके परिणामी न होनेसे (रूपान्तरको न प्राप्त होने सदा एक रूप रहनेसे ) कारण होनेके अभाव होने से अन्य जो प्रकृति है उसके कारण होनेमें योग है अर्थात् प्रकृतिहीका कारण होना मानना उचित है प्रकृतिका स्वामी होनेसे पुरुष सृष्टिका कारण होना कहा जाता है यथा योद्धा रणमें छड़कर जय पराजयको प्राप्त होते हैं राजा युद्ध करे वा न करे उनके स्वामी राजाका जय व पराजय कहा जाता है प्रकृतिके फछ सुख दु:खका भोग करनेवाछा पुरुष है इससे प्रकृतिका स्वामी कहा जाता है पुरुषके परिणामी न होनेका हेतु यह है कि जो पुरुषका परिणामित्व होता तो यथा चक्षु मन आदि विकार व बंधमें प्राप्त हो कभी विद्यमान रूपआदि विषयको यहण नहीं करते अथवा यथार्थ भावसे यहण नहीं करते इसी प्रकारसे कभी विद्यमान सुख दु:ख

आदिको पुरुष न जानता व में सुखी हूं अथवा नहीं हूं ऐसा संशय होता परन्तु ऐसा नहीं होता इससे सदा ज्ञान प्रकाशकर पुरुषको परि णामी न होना सिद्ध होता है जो परिणाम रहित है वह उपादान कारण नहीं हो सक्ता इससे प्रकृतिहीका सृष्टिका उपादान कारण होना सिद्ध होता है ॥ ७५ ॥

# परिच्छिन्नं न सर्वोपादानम् ॥ ७६ ॥ सबका उपादान परिच्छिन्न नहीं है ॥ ७६ ॥

जो व्यापक न हो किसी देशिवशेषमें हो मूर्तिमान हो उसकी परिचिछत्र कहते हैं सब तत्त्वोंका उपादान कारण जो प्रकृति है वह परिचिछत्र नहीं है अर्थात् व्यापक है यह भाव है (शंका) प्रकृतिका व्यापक होना सिद्ध नहीं होता क्योंकि प्रकृति त्रिगुणसे भिन्न नहीं
है सत्वगुण आदिमें छघु होना गुरु होना चल्ना यह धर्म हैं इनका
वर्णन आगे किया जायगा यह धर्म विभु होने अर्थात् व्यापक होनेमें
न हो सकेंगे और सृष्टि आदिके हेतु संयोग विभाग न होंगे (उत्तर)
यथा प्राणव्यक्तियोंके सब देहोंमें सम्बन्ध होनेसे सामान्यसे प्राणका स्थावर जंगम अखिल शरीरमें व्यापक होना कहा जाताहै तथा प्रकृतिका व्यापक होना कहा जाताहै जो किसी देशमें हो सब देशमें नहीं
उसको परिच्छित्र व जो सर्वत्र हो उसको व्यापक कहते हैं प्रकृति सर्वत्र
है किसी एक देश मात्रमें नहीं है इससे प्रकृति व्यापक कही गई है जैसे शरीर देशमें सर्वत्र प्राण सम्बंध होनेसे प्राण सब शरीरमें व्यापक
कहा जाता है प्रकृतिके किया व संयोग वियोग आदिके साधम्य वैधम्य
विषयमें आगे वर्णन किया जायगा ॥ ७६ ॥

### तदुत्पत्तिश्चतेश्च ॥ ७७ ॥

उनकी उत्पत्तिप्रतिपादक श्रुति होनेसेभी ॥ ७७ ॥

उनकी अर्थात् परिच्छित्रांकी उत्पत्ति प्रतिपादक श्रुति होनेसेभी प्रकृतिका परिच्छित्र होना सिद्ध नहीं होता श्रुतिमें कहा है "यदल्पं तन्मत्यं" इत्यादि अर्थ जो अल्प है वह मरनेयोग्य वा मरने वाला है मरण धर्मक होनेसे परिच्छित्र वा अल्पकी उत्पत्ति सिद्धि होतीहै ॥७७॥जो यह शंका-होकि प्रकृतिके माननेकी क्या आवश्यकता है विना प्रकृतिकारणके सुिष्ठका होना मानना चाहिये इसके उत्तरमें यह कहाहै—

### नावस्तुनोवस्तुसिद्धिः॥ ७८॥

#### अवस्तुसे वस्तुकी सिद्धि नहीं होती ॥ ७८॥

अवस्तुसे वस्तुकी सिद्धि नहीं होती अर्थात् अभावसे भावकी सि-द्धि नहीं होती अभिप्राय यह है कि जो यह कहे कि कुछ नहीं था अभा-वसे संसार उत्पन्न हुवा तो यह कहना यथार्थ नहीं है जैसे आकाशके फूछोंसे हार बनना संभव नहीं है इसी प्रकारसे अभावसे सृष्टिका होना संभव नहीं है जो यह कहा जावे कि, स्वप्तके तुल्य जगत् अवस्तु है अ-र्थात् कुछ वस्तु नहीं है मिथ्याहै इसके उत्तरमे यह सूत्रहै ॥ ७८ ॥

#### अबाधाद दुष्टकारणजन्यत्वाच नावस्तुत्वम् ७९

## बाधा न होनेसे व दुष्टकारणसे उत्पन्न न होनेसे अवस्तुका होना सिद्ध नहीं होता ॥ ७९॥

वस्तुके होनेमें किसी प्रमाणसे बाधा न होनेसे व दुष्टकारणसे वस्तु होनेका बोध उत्पन्न न होनेसे अर्थात् जैसे दुष्ट इन्द्रिय जो विकारसंयुक्त है उससे शुक्क शंखमें पीत होनेका बोध उत्पन्न होता है इस प्रकारसे दुष्ट कारणसे जगत्के होनेका बोध न होनेसे किन्तु यथार्थ प्रमाण व अनुमानसे सिद्ध होनेसे अवस्तु होनेका प्रमाण नहीं होता ॥ ७९ ॥

# भावेतद्योगेनतिसिद्धिरभावेतदभावात्कु तस्तरांतिसिद्धिः॥ ८०॥

भावमें उसके योगसे उसकी सिद्धि है अभावमें उसके अभावसे कहांसे उसकी सिद्धि है ॥ ८०॥

भावमें अर्थात् कारणके सत होनेमें उसके सत्ताके योगसे उसकी सि-द्धि है अर्थात् कार्यकी सिद्धि होती है कारणके अभावमें कारणके अभाव होनेसे कार्यकाभी अभाव होताहै विनाकारण कहाँसे उसकी अर्थात् का-र्य रूप जगत्की सिद्धि होती है अर्थात् कहींसे वा किसी प्रकारसे नहीं हो सकती ॥ ८०॥

### नकर्मणउपादानत्वायोगात् ॥ ८१ ॥ कर्मसे नहीं उपादान होनेके योग न होनेसे॥८१॥

जो यह कहा जावै कि प्रधानक कल्पना करनेकी कुछ आवश्य कता नहीं है कर्म जगत्की उत्पत्तिका कारणहें इसके उत्तरमें यह सूत्र है कि कर्मसेभी वस्तु होनेकी सिद्धि नहीं होती क्योकि कर्म निमित्तकारण है मूछ कारण अर्थात् उपादान कारण होना कर्मका सिद्ध नहीं होता गुणों-का द्रव्यके उपादान होनेमें योग नहीं है द्रव्यके उपादान होनेमें कर्मका योगन होनेसे कर्मसे वस्तुकी सिद्धि नहीं हो सकती पुरुषका परिणामी न होना व प्रकृतिका परिणामी होना वर्णन करिके अब पुरुषार्थ विषयमें वर्णन करतेहैं ॥ ८१ ॥

नानुश्रविकादि तात्सिद्धिः साध्यत्वेनावृ-त्तियोगादपुरुषार्थत्वम् ॥ ८२ ॥

#### वैदिककर्मसेभी उसकी सिद्धि नहीं है साध्यकर्म होनेपरभी फिर आवृत्तिके योगसे पुरुषार्थ होना नहीं है ॥ ८२ ॥

छौिकक कर्मसे पुरुषार्थ सिद्ध नहीं होता व वैदिक वेदिविहित जो यज्ञ आदि कर्म हैं उनसेभी उसकी अर्थात पूर्वीक्त पुरुषार्थकी सिद्धि न- हीं हैं क्योंिक वैदिक कर्म जो साध्यहै उनके करनेपरभी फिर आवृ- ित्त अर्थात फिर प्रवृत्ति व दुःख सम्बंध होता है इससे उक्त अत्यन्त पुरुषार्थका अभावहै कर्मफडके अनित्य होनेमें यह श्रुतिहै "तद्यथे- हकर्मिनतो छोकःक्षीयतएवमेवामुत्रपुण्यिनतो छोकःक्षीयतइति । "

अर्थ-यथा इस संसारमें कर्मसे संचित धन धान्य आदि पदार्थ क्षयकों प्राप्त होते हैं तथा परलोकमें पुण्य यज्ञ आदि कर्मकरिके संचित व प्राप्त हुए सुख भाग लोकभी क्षयको प्राप्त होते हैं इससे यज्ञ आदिकर्मोंसभी अत्यन्तपुरुषार्थ (मोक्ष) की प्राप्ति नहीं है ॥ ८२॥

### तत्र प्राप्तविवेकस्यानावृत्तिश्चतिः॥ ८३॥ तिसमें विवेकप्राप्तद्वयेकेलिये अनावृत्तिप्रतिपादक श्चित है॥ ८३॥

तिसमें अर्थात् वैदिक कर्ममें जो अनावृत्तिप्रतिपादक श्रुति है अर्थात् फिर न पतित होनेक अर्थमें है वह केवल प्राप्तविवेककेलिये है अर्थात् जिसको विवेक प्राप्त हुआ है उसीकेलिये वह श्रुति है इसका
विशेष वर्णन छठवे अध्यायमें किया जायगा ॥ ८३ ॥

दुःखादुःखं जलाभिषेकवन्नजाडचिवमोकः॥८४॥

#### दुःखसे दुःख होता है जल अभिषेकके तुल्य जाडच विमोक नहीं होता ॥ ८४॥

जाडच विमोक शब्दका अर्थ जाडेसे जो दुःख होताहै उसका छूटना अथवा उससे छूटना है दुःखसे दुःख कहनेका अभिप्राय यह है कि सां सारिक वैषयिक कर्मसे वा वैदिक यज्ञ आदिकर्मसे जिसका दुःखात्म-क व अनित्य विषय भोगफलहै व अंतमें दुःख परिणामहै इन दुःखरू प कर्मीसे दुःखही होता है विना विवेक दुःख दूर नहीं होता जैसे जल सींचनेसे जाडेसे जो दुःखित है उसको दुःखही होताहै जाडेका दुःख उसका निवृत्त नहीं होता ॥ ८४ ॥

#### काम्येऽकाम्येऽपिसाध्यत्वाविशेषात्॥ ८५॥

काम्य अकाम्यमें भी साधन योग्य कर्म होनेके वि-शेष न होनेसे अर्थात् एकही समान होनेसे ॥८५॥

जो कर्म काम्यनाम कर्तव्य है व जो कर्तव्य नहीं है सबके दुःखरूप होनेसे दुःखही होता है क्यों दुःख होताहै जो साधन योग्य है उसके विशेष न होनेसे जैसा इस श्रुतिमें कहा है " नकर्मणा न प्रजया धनेन त्यागेनेकेऽमृतत्वमानशुः" अर्थ-न कर्मसे न प्रजासे न धनसे मोक्षको प्राप्त हुये त्याग करिक वा त्यागसे एकें कोई मोक्षको प्राप्त हुये हैं अभिप्राय यह है कि कर्म प्रजा धनसे मोक्षकी प्राप्ति नहीं है त्याग करिक अर्थात् अभिमान त्याग करके कोई मोक्षको प्राप्त हुये हैं अभिमान त्याग करनेसेभी सब मोक्षको नहीं प्राप्त हुए विशेष जो तत्वज्ञान है उस दुर्छभतत्वज्ञानको प्राप्त करिक तत्वज्ञानसे जे अभिमानको त्याग किया है वही मोक्षको प्राप्त हुये हैं अन्य नहीं प्राप्त हुये ॥ ८५ ॥

# निजमुक्तस्य बंधध्वंसमात्रं परं

निजमुक्तका वंधकी निवृत्तिमात्र है पर अर्थात् अत्यंत विवेक फलका समान होना नहीं है ॥ ८६॥

निजमुक्त अर्थात् स्वभावसे मुक्त जो पुरुष है उसके अविद्याकारणके नाज्ञ होनेसे जैसा पूर्वमें वर्णन किया गयाहै बंधकी निवृत्ति मात्रहै व परम्म आत्यन्तिक विवेकज्ञानके फलका, जो मोक्ष नित्य अत्यंत सुखक्ष्य सब दुःखकी निवृत्ति है व कर्मफलका जो अनित्य व दुःखपरिणाम क्रपहै दोनोंका समान होना संभव नहीं है केवल विवेकही साक्षात् ज्ञानका उपाय है व ज्ञानके उपयोगी प्रमाण है ॥८६॥ अब प्रमाणपरीक्षाका वर्णन किया जाताहै—

### द्वयोरेकतरस्यवाप्यसन्निकृष्टार्थप रिच्छित्तिः प्रमातत्साधकतमं यत्त त्रिविधं प्रमाणम् ॥ ८७॥

जो अर्थ बोधगत नहीं हुवा उसका निश्चय करना चाहै यह निश्चय करनेकी वृत्ति दोनों अर्थात् बुद्धि व पुरुषका धर्म होवे अथवा एकहीका हो वह प्रमाहै उस प्रमाका जो अतिसाधक कारण है वह प्रमा ण है तीन प्रकारका है।। ८७॥

१ असिन्निक्त छार्थशब्दका अर्थ बोधगत नहीं हुआ व परिच्छित्तिशब्द-का अर्थ निश्चय इस सूत्रअनुवादमें समझना चाहिये।

इस प्रमाणके छक्षणमें स्मृतिसे व्यावर्तन ( पृथक् करने या दूर करने) केछिये बोधगत नहीं हुवा यह शब्दरक्खा है भ्रम व्यावर्तनके छिये अर्थ शब्द रक्खा है अर्थशब्दसे यथार्थवस्तु होनेसे अभिप्राय है संशय व्यावर्तनकेछिये निश्चय करना यह शब्द रक्खाहै और दोनों अथवा एकका धर्म इस अभिप्रायसे कहा है कि पुरुष व बुद्धि दोनोंका धर्म मानें चाहै एकहीका धर्म माने किसी प्रकारसे छक्षण असत न होवे अर्थात् छक्षण में दोषकी प्राप्ति न होवे ॥८०॥ तीन प्रकारका प्रमाण होना जो कहा है प्रत्येक तीनोंके पृथक् पृथक् छक्षण आगस्त्रोंमें वर्णन कियाहै तीनही प्रमाण क्यों कहाहै तीनसे अधिक प्रमाण सुने जाते हैं इसका समाधान आग सुत्रमें वर्णन करतेहैं—

#### तिसद्धौसर्वसिद्धर्नाधिक्यसिद्धः ॥ ८८॥ उनकी सिद्धि होनेमें सबकी सिद्धि होनेसे अधिककी सिद्धि नहीं है ॥ ८८॥

उनके अर्थात् तीन प्रमाणेक सिद्ध होनेसे सब अर्थकी सिद्धि होनेसे अधिक प्रमाण होनेकी सिद्धि नहीं है अभिप्राय यह है कि, तीनसे अधिक प्रमाण नहीं है क्योंकि अनुपल्लिंध आदि प्रत्यक्षके अंतर्गत व उपमान अनुमानके अंतर्गत ऐतिहा शब्दके अंतर्गत समझे जाते हैं॥ ८८॥

# यत्सम्बद्धं सत्तदाकारोछेखिवि ज्ञानं तत्प्रत्यक्षम्॥८९॥

जो इन्द्रियके साथ सत्सम्बंधको प्राप्त वस्तु है उसके तदाकार अर्थात् अमिवकार रहित तत्वरूप धारण करनेवाला जो ज्ञान वा बुद्धिवृत्ति है वह प्रत्यक्ष प्रमाण है ।। ८९ ।। इस प्रत्यक्षके छक्षणके अनुसार जिस वस्तुका इन्द्रियके साथ सम्बंध होता है उसका ज्ञान होसकता है जिसका इन्द्रियके साथ सम्बंध नहीं होता उसका प्रत्यक्ष ज्ञान नहीं होसकता छोकमें इन्द्रियसम्बंध रहित पदार्थका ज्ञान न होना यथार्थ क्रपसे सिद्ध है इससे साधारण छोकिक जनोंके निमित्त यह छक्षण सत्य है परन्तु योगीजनोंको जो वस्तु व्यवधानको प्राप्त है अर्थात् किसी पदार्थके आडमें है अदृष्ट है जिसका इन्द्रियके साथ सम्बध नहीं होता वह पदार्थ व भूत भविष्यत् काछ में होगए व होनहार जो पदार्थ हैं उन सबका प्रत्यक्ष होता है योगियोंके प्रत्यक्षमें यह छक्षण घटित न होनेसे अव्याप्तिदोष संयुक्त होना विदितहोता है इस आइंका निवारणके अर्थ यह वर्णन किया है ॥ ८९ ॥

#### योगिनामबाह्यप्रत्यक्षत्वान्न दोषः॥९०॥ योगियोंके अबाह्य प्रत्यक्ष करने वाळे होनेसे दोष नहीं है॥ ९०॥

अभिप्राय इसका यह है कि-यह लक्षण ऐन्द्रियक ज्ञानके अर्थ है अर्थात् जो इन्द्रियसम्बधी वा इन्द्रियजन्य ज्ञान है उसके लिये है योगी जनों-को जो बाह्यइन्द्रियगोचर पदार्थ नहीं है उसकाभी प्रत्यक्ष होता है इससे योगियोंके प्रत्यक्षमें इस लक्षणकी प्राप्ति न होनेसे दोष नहीं है अथवा जो यह शंका होने कि विना इन्द्रिय व अर्थके सम्बध कहीं प्रत्यक्ष होना निदित नहीं होता तो इसका उत्तर इस स्त्रके अर्थसे यहहै कि तर्कसे लौकिक जनोंके सामर्थ्य अनुसार जो निना इन्द्रियदारा व इन्द्रिय व अर्थके सम्बध हुए प्रत्यक्ष नहीं करसकते यद्यपि सिद्ध न होने तथापि निशेष सामर्थ्यसे निना बाह्यइन्द्रियनके द्वारा प्रत्यक्ष करने वाले योगियोंके होनेसे दोष नहीं है अर्थात् यह दोष नहीं हो सकता दूसरा स्त्र इसके समाधानमें यह है ॥ ९० ॥

लीनवस्तुलब्धातिशयसम्बंधाद्वादोषः ॥९१॥

#### अथवा व्यतीत हुये दूरदेशमें वर्तमान वस्तुओंमें अतिशय सम्बधको छाभ किये वा प्राप्त हुये योगीयोंके होनेसे दोष नहीं है ॥ ९१॥

इसका अभिप्राय यह है कि जो विना इन्द्रिय सम्बंध प्रत्यक्ष होना न माना जावे तो योगसे उत्पन्न अतिश्चय सामर्थ्य व्यवहित दूर देशमें वर्त-मान पदार्थमें योगीके चित्तका सम्बंध घटित होता है तिससे योगियोंके छौकिक सामान्य जनोंसे विलक्षण बिना बाह्य इन्द्रियके द्वारा प्रत्यक्ष प्राप्त करनेमें दोष नहीं है इस शब्दकी अनुवृत्ति पूर्वस्त्रसे होती है यह योगियोंके प्रत्यक्षके समाधान वर्णन करनेसे यह स्वित किया है कि छौकिक बुद्धि अनुसार तर्कसे सब पदार्थका प्रमाण व यथार्थ ज्ञान नहीं हो सकता न बाह्य दृष्ट पदार्थ मात्रके ज्ञानको प्राप्त छौकिक जनोंके तर्ककी प्रतिष्ठा है क्योंकि योगीजनोंके प्रत्यक्षकी तुल्य ईश्वरकी तर्कसे सिद्धि नहीं होती ईश्वरकी सिद्धि न होनेमेंभी दोष नहीं है यह आगे सूत्रमें वर्णन करते हैं ॥ ९१॥

#### ईश्वरासिद्धेः ॥ ९२ ॥ ईश्वरकी सिद्धि नहोनेसे ॥ ९२ ॥

इसमें पूर्व सूत्रसे दोष नहीं है यह अनुवृत्ति आनेसे ईश्वरकी सिद्धि न होनेसे दोष नहीं है यह पूरा अर्थ सूत्रका होता है भाव इसका यह है कि जैसे योगियोंको भूत भविष्यत्के, व व्यवहित विप्रकृष्ट पदार्थोंके ज्ञान होनेमें यद्यपि प्रत्यक्षका लक्षण घटित नहीं होता, व प्रत्यक्ष आदि प्रमाणसे ऐसा ज्ञान होना सिद्ध नहीं होता तथापि दोष नहीं है योग अव-स्था विशेषमें अतिशय सामर्थ्य होनेमें सत्यही है लोकमें बालकके बुद्धि विचारसे असंभव होनेसे जो पण्डित विद्वानके ज्ञानमें सिद्ध है उस अर्थ के खण्डित न होनेके समान खण्डित व असत्य नहीं हो सकता अर्थात् लौकिक ज्ञान व तकसे यद्याप ईश्वर सिद्ध नहीं होता तथापि ईश्वरकी

सिद्धि न होनेसे दोष नहीं है छौकिक जनोंकी बुद्धि व तर्कसे सिद्ध न होनेपर भी योगियोंके प्रत्यक्षके समान सत्य होना मानना चाहिये ईश्वर का यथार्थ बोध योगही अवस्था व ज्ञान विशेष उदय होनेमें होता है, व आप्त उपदेशसे सिद्ध व प्रमाणके योग्य है तर्कआदिसे सिद्ध नहीं होता बहुत मनुष्य बिना यथार्थ भाव समझे व पूर्वापरके सम्बंधका विचार किए इस सूत्रको व और जो सूत्र आगे वर्णन किया है उनको सर्वथा ईश्वरके प्रतिषेध ( खण्डन ) में समुझते हैं परन्तु यह उनका भ्रम मात्र है क्योंकि जो यह कहै कि दोष नहीं है विना इस अनुवृत्ति-के यहण किये हुये, ईश्वरकी सिद्धि न होनेसे इतनेही सूत्रके अर्थसे ईश्वरके सर्वथा निषेध करनेका अर्थ ग्रहण करना चाहिये ते। ईश्वरकी सिद्धि न होनेसे इतने कहनेसे वाक्यकी पूर्ति नही होती अन्य शब्दकी अपेक्षा होना विदित होता है जो यह कहें कि ईश्वरकी सिद्धि न होने-से ईश्वर नहीं है वा यहणके योग्य नहीं है, ऐसा कोई क्रिया शब्दका आक्षेप करिकै वाक्यार्थ करलेवेंगे तो ऐसा अर्थ ग्रहण करना सर्वथा अ-युक्त है क्यों कि मनसे कल्पना करिकै असंगत अर्थको ग्रहण करना और जो सम्बंधसे यहणके योग्य है उसको त्यागना केवल आयह व मूर्खता है और सब शास्त्रोंमें पूर्व सूत्रसे पर सूत्रोंमें अनुवृत्ति ग्रहण किया जाना व अनुवृत्तिसे वाक्यकी पूर्ति होना सिद्ध है इससे शास्त्र की पद्धति व पूर्वीपर सम्बधसे उक्त अर्थ व भावही यथार्थ ग्रहणेक योग्य है व अन्य हेतु यह भी विचार करनेके योग्य है कि जो सूत्रकारका ईश्वरके निषेधही करनेका प्रयोजन होता तौ सूत्रमें अभाव शब्दको रचते. अर्थात् ईश्वराभाव अर्थ ईश्वरके अभावसे ऐसा कहते ईश्वरकी सिद्धि न होनेसे दोष नहीं है यह कहनेसे यही सिद्ध होता है कि तर्क प्रमाणसे ईश्वर सृष्टिकर्ता सिद्ध न होनेसे दोष नहीं है मुक्त रूपराग आदि दोष रहित पुरुष वा ईश्वर वा आत्मा योगज विशेष ज्ञानसे सिद्ध मानने के योग्य है जो यह शंका होवे कि कार्यका कर्ता कोई सिद्ध होनेसे तर्क व प्रमाणसे ईश्वर सृष्टिकत्ती सिद्ध होना संभव है सृष्टि

कर्ता सिद्ध न होनेसे क्या हेतु है इस शंका निवारणके छिये व छोकिक प्रत्यक्ष व प्रत्यक्षमूछक अनुमान व तर्कसे ईश्वर सिद्ध न होनेसे पक्षकी पुष्टिके छिये हेतु वर्णन करते हैं ॥ ९२ ॥

#### मुक्तबद्धयोरन्यतराभावान्नतित्सद्धिः॥९३॥ मुक्त व वद्ध व अन्यतरके अभावसे उसकी (ईश्वरकी) सिद्धि नहीं है॥९३॥

ईश्वरका मुक्त होना व बद्ध होना व दोनोंसे पृथक् होना संभव न निसे ईश्वरकी सिद्धि नहीं होती ईश्वरका मुक्त होना वा बद्ध होना दोनों सिद्ध न होनेका हेतु आगे सूत्रमें कहा है ॥ ९३॥

#### उभयथाप्यसत्करत्वम् ॥ ९४ ॥

#### दोनों प्रकारसे ईश्वरका कर्तृत्व सिद्ध नहीं होता॥९४॥

दोनों प्रकारसे सिद्ध न होनेसे अभिप्राय यह है कि ईश्वरको मुक्त माननेमें अभिमान व राग आदि जो प्रवृत्तिके कारण हैं उनके अभावसे विना प्रयोजन सृष्टिकी उत्पत्तिमें ईश्वरका प्रवृत्त होना असंभव होगा व बद्ध माननेमें मूट पराधीन होनेसे ऐसी अनेक सौष्ठव व नियमयुक्त सृष्टि उत्पन्न करनेको समर्थ नहीं हो सकता अब यह संशय होता है कि जो तर्कसे ईश्वर सृष्टिकर्त्ता सिद्ध नहीं होता तो ईश्वर प्रतिपादक श्रुतियाँ मिथ्या होंगी इसके उत्तरमें यह सुन्न है ॥ ९४॥

#### मुक्तात्मनः प्रशंसाउपासासिद्धस्यवा॥ ९५॥ मुक्त आत्माकी प्रशंसापर अथवा सिद्धकी उपासना-पर हैं ॥ ९५॥

कोई श्रुति केवल मुक्त आत्मा जिसको सन्निधिमात्रसे ऐश्वर्य सम्बंध है उसकी प्रशंसापर व कोई संकल्पपूर्वक सृष्टि उत्पन्न करनेकी प्रति-

पादक अभिमान संग्रक्त अनित्य ईश्वर ब्रह्मा विष्णु आदि सिद्धोंके गौण नित्यत्व वर्णन करने व उनके उपासनापर हैं अब यह संशय है कि जो आत्मा व ब्रह्मराग आदि रहित होनेसे ईश्वर सृष्टिकर्त्ता सिद्ध नहीं होता तौ प्रकृति जडका अधिष्ठाता होना सिद्ध नहीं हो सकता इसका उत्तर वर्णन करते है ॥ ९५ ॥

### तत्सन्निधानादधिष्ठातृत्वंमणिवत्॥९६॥ उसके सन्निधानसे मणिके समान अधिष्ठातृत्वहै॥ ९६॥

इसका अभिप्राय यह है कि जो संकल्पपूर्वक सृष्टि करना हम माने तो प्रकृतिके अधिष्ठाता होनेमें दोष आव हम यह मानते है कि जैसे अयस्कांतमणि ( चुम्बक ) के सांनिध्यसे छोहा विना संकल्पही स्वामा-विक अदृष्ट नियमसे खिचता व चलता है इसी प्रकारसे पुरुषके सिन्निध-मात्रहीसे प्रकृति महत्तत्वके रूपमें परिणामको प्राप्त होती है व सृष्टिकी कारण होती है सिन्निधिमात्रसे पुरुष आत्मा कर्त्ता है इससे राग आदि दोष होनेका संशय नहीं होसक्ता ( प्रश्न ) उसने इच्छा किया कि मैं बहुत होऊं उत्पन्न होऊं यह श्रुतिमें कहा है श्रुति यह है ॥

#### तदैक्षतबहुस्यांप्रजायेय॥

यह श्रात विना चेतन कर्ता व उसके संकल्प माननेक मिथ्या होगी ( उत्तर ) जैसे जडकगारमें विना इच्छा होनेकभी शीघ्र गिरनेवाछा जानकर उपचारसे यह कहा जाता है कि गिरनेकी इच्छा करता है वा गिरने चाहता है इसी प्रकारसे प्रकृति विषयमें यह व ऐसी अन्य श्रातियोंको जानना चाहिये अथवा यह मानना चाहिये कि आदि सृष्टिकी उत्पत्ति विषयमें ऐसी श्रुति नहीं है ब्रह्मा विष्णु आदि सिद्धोंके संकल्प व भौतिक सृष्टिकी उत्पत्ति वर्णन करनेमें हैं ॥ २६॥

#### विशेषकार्यंष्विपजीवानाम् ॥ ९७ ॥

## विशेष कार्योंमेंभी जीवोंके सन्निधानसे अधिष्ठातृत्व है।। ९७॥

सित्रधानसे अधिष्ठातृत्व है यह पूर्व सूत्रसे ग्रहण किया जाता है अंतःकरणसे उपलक्षित जो है उसीकी जीव संज्ञा है यह छठवें अध्यायमें
वर्णन करेंगे इस सूत्रका अभिगाय यह है कि केवल सृष्टिके आदिहीमें
पुरुषके संयोग मात्रसे सृष्टि करना व अधिष्ठाता होना सिद्ध नहीं है
विशेष कार्योंमें अर्थात् व्यष्टि सृष्टिमेंभी अंतःकरणसे प्रतिबिंबित
(प्रतिबिम्बको प्राप्त) चेतन जो जीव हैं उनके सित्रधानसे भी आधिष्ठातृत्व है कूटस्थ चेतन मात्र स्वरूप होनेसे किसी व्यापारसे अधिष्ठाता
नहीं होता ॥ ९७ ॥ (शंका) जो सदा सर्वज्ञ ईश्वर नहीं है तो वेदानतींके वाक्योंके विवेकके उपदेशका उसमें अंधपरम्परा होनेकी शंका
होनेसे प्रामाण्य नहीं हैं ॥ उत्तर-

### सिद्धरूपबोद्दृत्वाद्वाक्यार्थोपदेशः॥९८॥

## सिद्धरूपोंके यथार्थ ज्ञाता होनेसे उनके वाक्यार्थका उपदेश प्रमाण है ॥ ९८॥

प्रमाण है यह मूल स्त्रमें शेष है भावसे ग्रहण किया जाता है अभि-प्राय स्त्रका यह है कि-वेदान्तवाक्योंका अर्थ जो विवेकके उपदेशका है वह इस संशय हेतुसे कि ईश्वर वा पुरुषको चेतनमात्र अकर्ता माना है, विना सर्वज्ञ ईश्वर प्रतिपादक अंगीकार किए जानेके वेदान्त वाक्योंक उपदेश प्रमाण व ग्राह्म नहीं है, त्यागकी योग्य नहीं है, क्यों कि ब्रह्मा आदि जे सिद्ध रूप हैं उनमें यथार्थ ज्ञान होनेसे उनका वाक्यार्थ उपदेश वेद माननेमें प्रमाण मानने व ग्रहणके योग्य है ॥ ९८ ॥

> अंतःकरणस्यतदुज्ज्विलितत्वाछो-हवद्धिष्ठातृत्वम् ॥ ९९॥

## अंतःकरणका उससे उज्ज्वित होनेसे छोहकै समान अधिष्ठातृत्व है ॥९९॥

उससे अर्थात् चेतनसे उज्ज्वित अर्थात् प्रकाशित अंतः करणका छोइके समान अधिष्ठातृत्व है अर्थात् यथा छोइमें ज्वछन वा प्रकाश नहीं है परन्तु अग्निसंयोगसे रूप व जरानेकी शाक्तिमें अग्निके सदश अधिष्ठाता होता है इसी प्रकारसे चेतनसे उज्ज्वित अंतः करण चेतनके सदश अधिष्ठाता है इसका विशेष वर्णन आगे होगा ॥ ९९ ॥

### प्रतिबंधदशःप्रतिबद्धज्ञानमनुमानम् ॥१००॥

प्रतिबंध जो न्याप्ति है उसन्याप्ति दर्शनसे अर्थात् न्याप्ति ज्ञानसे प्रतिबद्धका ज्ञान होना अर्थात् न्यापकका ज्ञान होना अनुमान प्रमाण है ॥१००॥

यथा धूम व अग्नि सम्बंधके व्याप्ति ज्ञानसे धूममात्रके प्रत्यक्षसे व्या-पक अग्निका अर्थात् जिसमें व्याप्ति सम्बंध है उस अग्निका विना उसके प्रत्यक्ष हुए ज्ञान होना अनुमान प्रमाण है पुरुषका ज्ञान अनुमानहीं प्रमाणसे होता है॥ १००॥

# आप्तोपदेशः शब्दः ॥ १०१ ॥ आप्तका उपदेश शब्द है ॥ १०१॥

यथार्थ ज्ञानवान् सत्यवक्ताको आत कहते हैं उसका उपदेश सत्य होनेसे प्रमाण है इससे आतका उपदेश शब्द प्रमाण है ॥ १०१॥

उभयसिद्धिः प्रमाणात्तत्तुपदेशः ॥ १०२॥ दोनोंकी सिद्धि होनेसे उसका उपदेश है॥ १०२॥

दोनों आत्मा व अनात्माकी सिद्धि विवेकद्वारा प्रमाणहीसे होती है इससे उसका अर्थात् प्रमाणका उपदेश किया है ॥ १०२॥

# सामान्यतोदृष्टाडुभयसिद्धिः ॥ १०३॥ सामान्यतो दृष्टसे दोनोंकी सिद्धि है॥ १०३॥

अनुमान तीन प्रकारका होता है पूर्ववत् शेषवत् सामान्यती दृष्ट; सा-मान्यतो दृष्ट अनुमानसे दोनोंकी अर्थात् प्रकात व पुरुषकी सिद्धि होती है; यह अर्थ है जो पूर्वही प्रत्यक्ष हुयेके अनुसार पूर्व प्रत्यक्षीकृत जातीय विषयक अनुमान होता है उसकी पूर्ववत् कहते हैं यथा पूर्वही रसोई आदिमें अग्रिसे धुवां होनेका पूर्वही प्रत्यक्ष होनेसे धुवां देखनेसे पूर्व प्रत्यक्षीकृत अग्रिजातीयका अनुमान होता है व जो एकके विशेष धर्मका बोध होनेसे अन्य जे उससे भिन्न शेष रहे पदार्थ हैं उनके भेदका अनुमान होता है उसकी शेषवत् कहते है यथा गंधवान् द्रव्य पृथिवी होनेके ज्ञान होनेसे पृथिवीसे जे भिन्न पदार्थ हैं उनमें यह ज्ञान होता है कि गंधरहित होनेसे यह पृथिवी नहीं हैं अथवा गंधवान् होनेसे यह पृथिवी है अन्य पदार्थ नहीं है इसको व्यतिरेक अनुमानभी करते हैं कोई, कारणसे कार्यके अनुमान करनेको शेषवत् कहते हैं यथा उठे-हुए अति सघन मेघोंकी विशेष अवस्था देखकर जल होगा यह अनु-मान करना शेषवत् है प्रत्यक्ष आदि जातीय धर्मको छैकर व्याप्ति ग्रहणसे पक्ष घर्भता केवछसे उसके विजातीय अप्रत्यक्षका जिस अंशमें दोनोंका सामान्य धर्म अर्थात् सहश धर्म है उस सामान्य धर्मद्वारा अनुमान किया जाता है वह सामान्यतो दृष्ट कहा जाता है यथा स्थूलमें प्रत्यक्षसे कारण कार्यका सम्बंध होना सिद्ध होता है कार्य कारण सम्बंधके ज्ञान होनेसे कुण्डल आदि कार्यक्रपके देखनेसे कारण सुवर्ण आ-दिका ज्ञान होता है इसीप्रकारसे अप्रत्यक्ष महत्तत्त्व आदिकार्य रूप पदा-र्थके ज्ञान होनेसे सामान्य कार्य कारण सम्बंधके ज्ञान होनेके हेतुसे कारण-कप प्रकृतिका अनुमान होता है अर्थात् सुखदुःखमोहधर्मसंयुक्त कार्य-रूप महत्तत्त्वके सिद्ध होनेसे सुखदुःखमोहधर्मक उसके कारण प्रकृतिसे होनेका अनुमान होता है पुरुषमें यद्यपि अनुमानकी अपेक्षा

नहीं है तथापि प्रकृति आदिक विवेक होनेमें सामान्य तो दृष्टसे पुरुषका अनुमान होता है अर्थात् प्रधानका यह आदिके तुल्य परके अर्थ संहत्य-कारी होनेसे उसके विजातीय पुरुषका प्रकृति आदिसे पर होनेका अनुमान होता है क्योंकि प्रकृति जडका, यह आदिके समान होनेसे भोका होना संभव नहीं है देह आदिका भोका होना अविवेकसे मानना है इस-प्रकारसे सामान्य तो दृष्टसे जड प्रकृति व चेतनपुरुष दोनोंकी सिद्धि होती है ॥ १०३॥

#### चिदवसानी भोगः॥ १०४॥ चैतन्यमें जिसका अवसान है ऐसा भोग है॥१०४॥

अभिप्राय यह है कि, जड होनेके कारणसे बुद्धि भोग कर्ता नहीं हो सकती अंतःकरण केवल करणरूप है अंतःकरणके वृत्तियोंके द्वारा भोग- पुरुष चेतनमें, प्राप्त होता है इससे कहाहै कि, भोग ऐसा है कि जिसका अवसान चैतन्यमें होता है अर्थात् चैतन्य जो पुरुषस्वरूप है उसमें होता है अन्यमें नहीं होता ॥ १०४॥

#### अकर्तुरपि फलोपभोगोऽन्नादिवत् १०५॥ अकर्ताकोभी फल उपभोग अन्न आदिके समान होता है॥ १०५॥

इस शंका निवारणके लिये कि जो पुरुष अकर्ता है तो पुरुषको भोका न होना चाहिये क्योंकि जो कर्म करता है उसीको फलभोग होना उचित है बुद्धि करिक जो धर्म आदि किये गये उनके जो फल सुख आदि भोग हैं वह पुरुषमें किस प्रकारसे घटित हो सकते हैं सूत्रमें यह वर्णन किया है कि अन्न आदिके तुल्य अकर्ताको भोग होता है यथा पाक बनानेवाला अन्नको पकाता है उसको राजा आदि भोग करते हैं अर्थात् सेवकके किये हुए पाकका भोग स्वामीको होता है इसी प्रकारसे बुद्धिगत कर्म-फलको पुरुष भोग करता है ॥ १०५॥

### अविवेकाद्वा तित्सद्धेः कर्तुः फलावगमः॥१०६॥

#### अथवा उसकी (अकर्ता पुरुषमें भोग होनेकी) सिद्धि होनेसे अविवेकसे कर्ताको फल होना मानना है॥ १०६॥

पूर्वसूत्रमें जो दृष्टांत वर्णन किया गया उससे कर्तासे अन्यको फछ होना सिद्ध होता है उसके सिद्ध होनेसे अर्थात् भोक्ता पुरुषमें कर्म फछकी सिद्धि होनेसे कर्ता बुद्धिको फछप्राप्त होता है यह मानना अविवेकसे है यह सूत्रका भाव है ॥ १०६॥

#### नोभयं च तत्त्वाख्याने॥१०७॥ तत्त्वके साक्षात्कार होनेमें दोनो नहीं॥१०७॥

प्रमाणसे प्रकृतिपुरुषके तत्वाख्यानमें अर्थात् तत्त्वसाक्षात्कार होनेमें सुख दुःख दोनों नहीं होते श्रुतिमें छिखा है "विद्वान् हर्षशोकों जहाति" अर्थ-विद्वान् हर्ष व शोकको त्याग देता है ॥ १०७ ॥ शंका-प्रत्यक्षसे इन्द्रियद्वारा प्रकृति व पुरुषके होनेमें प्रमाण नहीं होता इससे प्रकृतिपुरु-षका मानना सत नहीं है. उत्तर-

# विषयोऽविषयोऽप्यतिदूरादेहींनोपादानाभ्यामिन्द्रियस्य ॥ १०८॥

अतिदूर आदि होनेसे प्रत्यक्ष होने व न होनेसे कहीं इन्द्रियका विषय होता है व कहीं इन्द्रियका विषय नहीं होता ॥ १०८॥

इन्द्रियसे प्रत्यक्ष न होनेसे प्रकृति आदिका अभाव नहीं हो सकता क्योंकि प्रत्यक्षके योग्य विद्यमान अर्थभी अवस्था भेदसे व अति दूर आदि होनेके दोषसे इन्द्रियोंसे ग्रहण योग्य न होनेसे अविषय होता है अर्थात् कोई पदार्थ निकट होनेमें इन्द्रियका विषय होता है वही अति-दूर होनेसे इन्द्रियका विषय नहीं होता अर्थात् इन्द्रियद्वारा ज्ञात नहीं होता प्रकाशमें चक्षुइन्द्रियसे देखा जाता है अंधकारमें अथवा इन्द्रियमें विकार होनेसे उसका प्रत्यक्ष नहीं होता इससे कहा है कि अतिदूर आदि दोषसे जो इन्द्रियका विषय है वही अविषय हो जाता है ऐसा होना सिद्ध होनेसे पदार्थोंके होनेके प्रमाणमें इन्द्रियग्राह्य होनेकी आव- स्थकता नहीं है अब यह प्रश्न है कि प्रकृति व पुरुषके बोधगत न होने में क्या हेतु है. उत्तर यह है—

### सौक्षम्यात्तदनुपलिब्धः १०९॥ सूक्ष्म होनेसे उनकी उपलिब्ध नहीं है॥ १०९॥

उनकी अर्थात् प्रकृतिपुरुषकी उपलिब्ध न होना अर्थात् उनका प्रत्यक्ष न होना सूक्ष्म होनेक कारणसे है सूक्ष्म होनेसे यहां अणुहोनेसे प्र-योजन नहीं है क्योंकि व्यापक है प्रत्यक्षप्रमा की जिसमें प्राप्ति न हो-वै वह सूक्ष्म कहाजाता है प्रत्यक्ष प्रमा रहित पदार्थ कहनेसे प्रयोजन है योगसे उत्पन्न तेजसे पुरुष व प्रकृति आदिका प्रत्यक्ष होताहै निरव-यव द्रव्य होनेसेभी सूक्ष्म होनेसे अभिप्रायहै ॥ १०९ ॥

शंका-अभावसे हम अनुपलिष्ध मानते हैं सूक्ष्म होनेके कारणसे क्यों मानें नहीं आकाशके फूल व खरहांके सींगकोभी सत्य मानेंगे और कहेंगे कि सूक्ष्म होनेके कारणसे अनुपल्लिष्य है. उत्तर-

### कार्यदर्शनात्तदुपलब्धेः॥ ११०॥

कार्यके देखने अथवा जाननेसे उनकी उपलब्धिसे ११० पूर्व वर्णन किये गयेक अनुसार प्रकृति आदिके कार्यके देखने अ-

थवा जाननेसे उनका होना सिद्ध है केवल प्रत्यक्ष न होनेके कारणसे सूक्ष्महोनेका अनुमान होता है यह अभिप्रायह ॥ ११०॥

# वादिविप्रतिपत्तस्तदसिद्धिरितिचेत् ॥१११॥ वादीकेतर्कसे जो उसकी असिद्धि मानी जावै॥१११॥

जो कार्य है सृष्टि उत्पत्तिसे पहिलेभी उसकी सिद्धि है क्योंकि का-रणका कार्य शक्ति युक्त होना अनुमान किया जाता है नहीं उससे का-र्यका उत्पन्न होना असंभव होवे परंतु शंका यह है कि जो वादीके तर्क-से उसकी अर्थात् कार्यकी असिद्धि मानी जावे तो क्या उत्तर है इस-का उत्तर आगे सूत्रमें कहते हैं ॥ १११ ॥

# तथाप्येकतरदृष्ट्याएकतरसिद्धेर्ना प्रापः॥ ११२॥

## एक दृष्टिसे उसप्रकारसे माननेपरभी एककी सिद्धिसे अपलाप नहीं है ॥ ११२ ॥

एक दृष्टि करके अर्थात् कार्य दृष्टिसे उस प्रकारसे अर्थात् सत् कार्य न मानने परभी एक दृष्टि करके अर्थात् कार्यकी दृष्टिसे एक कारणकी सिद्धि दोनेसे अपछाप (असत् वाद ) नहीं है कारण भावसे नित्य सिद्धि है ॥ ११२ ॥

#### त्रिविधविरोधापत्तेश्च ॥ ११३ ॥ त्रिविध विरोधकी प्राप्तिसेभी ॥ ११३ ॥

त्रिविधविरोधकी प्राप्तिसेभी कार्यका अनित्य वा असत् होना सिद्ध नहीं होता अर्थात् कार्य तीनप्रकारका है अतीत (जो होगया है) अ-नागत (जो होने वाला है) और जो वर्तमानहै जो कार्य सदा सत् न माना जावे तो उसका त्रिविध होना सिद्ध नहीं हो सकता क्यों कि व्यती- त कालमें जो घट आदिका अभाव है तो घट आदिकोंका अतीत होने आदिधम संयुक्त होनेकी सिद्धि नहीं होती इस हेतुसे कि सत् असत्का सम्बंध नहीं हो सकता जो यह कहा जाय कि अभावमात्र होनेके माननेसे अभिप्राय है घट आदि विशेषके माननेसे नहीं है तो अभावमें विशेषता न माननेसे पट आदिका अभाव घट आदिका अभाव हो जावेगा जो यह कहा जावे कि जो प्रतियोगी है (जिसका अभावहै) वहीं अभा वका विशेष कहे अर्थात् विशेषताका बोध करानेवाला है तो असत् प्रतियोगीका प्रागभाव आदिमें विशेषक होना संभव नहीं होता इससे कार्य नित्य है अतीत अनागत वर्तमान केवल अवस्था भेद कहना चाहिये एकका भाव अन्यका अभाव कहना यथार्थ नहीं है अतीत अनागत दो अवस्था ध्वंस व प्रागभाव काल भेदसे व्यवहार वाचक है क्योंकि वर्तमानसे भिन्न दो अभावमें प्रमाणका अभावहै कार्यके असत माननेमें त्रिविध विरोधकी प्राप्ति होतीहै इससे असत् नहीं है ॥ ११३॥

## नासदुत्पादोनृशृङ्गवत्॥ ११४॥

#### मनुष्यकेसींगके तुल्य असत्का उत्पन्न होना संभव नहीं होता ॥ ११४ ॥

जैसे मनुष्यके सींगका जो त्रिकाछमें असत्है उत्पन्न होना असंभव है इसी प्रकारसे असत्का उत्पन्न होना असंभव है ॥ ११४ ॥

# उपादाननियमात् ॥ ११५॥ उपादानके नियमसे ॥ ११५॥

उपादान कारणके नियम होनेसे कार्यका असत् होना नहीं पाया जा-ता क्योंकि मृत्तिकासे घट सूतसे पट कार्य होते हैं कार्योंके होनेका उपा-दान कारणोंमें नियम है यह नियम होना संभव न होगा जो कार्यकी उत्पत्तिसे पहिले कारणमें कार्यका सत्तानहीं है तौ कोई विशेष होनेक। हेतु नहीं है जिससे विशेषकार्य उत्पन्न होवे इससे उपादान नियमसे उ-त्विसे पहिलेभी कारणमें कार्यका सत्ता है यह मानना चाहिए ॥११५॥

### सर्वत्रसर्वदासंभवात्॥ ११६॥ सर्वत्र सर्वदा सब असंभव होनेसे॥ ११६॥

उपादान नियम न होनेमें सर्वत्र सर्वदा सब पदार्थका होना संभव होता परन्तु सर्वत्र सबसे सब पदार्थ न होनसे उपादान नियम होना सि-द्ध है इससे असत्का उत्पन्न होना नहीं होसकता ॥ ११६॥

# शक्तस्यशक्यकरणात्॥ ११७॥ शक्तका शक्यके करनेसे॥ ११७॥

शक्ति जिसमें हो वह शक्त है और जो होनेके योग्य होवे उसको श-क्य कहते हैं शक्त जो कार्य उत्पन्न करनेमें शक्तिमान कारणहै उसका शक्य जो कार्य है उसीके उत्पन्न करनेसे असत्का उत्पन्न होना नहीं है क्योंकि शक्तमें कार्यकी शक्ति कार्यके होनेसे पहिले विद्यमान है यह अनुमानसे सिद्ध होता है ॥ ११७॥

#### कारणभावाच्य ॥ ११८॥

#### कारणमें भाव (कार्यसत्ता) होनेसे ॥ ११८॥

उत्पत्तिसे पहिलीभीकारण रूप कार्यके भाव होनेसे अर्थात् कार्य कार-णके अभेद होनेसे कारणमें कार्यकी सिद्धि होनेसे असत्का उत्पन्न होना सिद्ध नहीं होता ॥ ११८ ॥

> नभावेभावयोगश्चेत् ॥ ११९॥ भावमें भाव योग न होवे ॥११९॥

शंका-यह है कि जो भावरूप कार्य सत् माना जाय तो भावमें अर्थात् भावरूप कार्यमें भाव योग नहीं होता अर्थात् जो पहिलेसे है उसमें उत्प-न्न होनेरूप भावका, योग न होना चाहिये अर्थात् पुत्र होनेपर भी पुत्र-का न होना व होनेसे पहिले भी होना मानना चाहिए इसका उत्तर यह है

# नाभिव्यक्तिनिबन्धनौव्यवहारा-

#### नहीं अभिव्यक्तिके निमित्तक व्यवहार अव्यवहार है १२०

नहीं अभिप्राय यह है कि असत्का होना संभव नहीं है अभिव्यक्ति (प्रकट होने) के निमित्तक व्यवहार व अव्यवहारहे अर्थात् अभिव्यक्ति होनेसे उत्पत्तिका व्यवहार व अभिव्यक्ति (प्रकटता) न होनेसे उत्पत्ति के व्यवहारका अभाव होताहै अभिव्यक्ति वर्तमान अवस्था है कारणसे सत्कार्यकी अभिव्यक्ति मात्र होना छोकमें देखा जाताहै यथा तिछके अंतर्गत जो तेछ है वह पेरनेसे प्रकट होता है व शिछा मध्यस्थ प्रतिमा गढनेसे प्रकट होती है इत्यादि ॥ १२०॥ अब यह शंका है कि जो सत् अनादि कार्य है तौ उसका नाश होना क्यों कहा जाता है. उत्तर-

#### नाशःकारणलयः॥१२१॥ कारणमें लय होना नाज्ञ है॥ १२१॥

नाश किसी पदार्थका नहीं है नाश केवल जिस कारणमें प्रथम कार्य सत्ताक्ष्यथा और उससे प्रकट हुआथा उसीमें लय हो जाना व फिर सत्ता क्ष्य रह जाना है अतीत जो नष्ट होगया व अनागत जो नष्ट नहीं हुआ होनेवाला है ऐसा कार्य नष्ट हुआ नाश होनेपर कारणमें सत्ता क्ष्य रहता है अर्थात् अतीत कालमें था व अनागत (भविष्यत्) कालमें सत्ताक्ष्य रहेगा; यह निश्चय कैसे हो. उत्तर—जो अतीत अनागत कार्यका सत्ता न हो वै तौ योगियोंको अतीत अनागतका अर्थात् जो होगया है व जो होने वाला है उसका प्रत्यक्ष होता है ऐसा योगियोंको प्रत्यक्ष न होते इससे सत्ता-रूपकार्य पदार्थका कारणमें अतीत अनागत कालमें होना सिद्ध होता है योगियोंको अतीत अनागतके प्रत्यक्ष होनेमें श्रुति स्मृतिका प्रमाण है शंका— जिस प्रकारसे कारणमें कार्यका सत्ता अतीत अनागतमें अंगिकार किया जाता है और यह कहा जाता है कि जो अभिव्यक्ति विशेष्ठे कार्यका कारणमें सत्ता न होते तो असत् कार्यकी अभिव्यक्ति होना संभव नहीं है इसी प्रकारसे अभिव्यक्तिका भी पूर्वसत्ता अंगीकार करना चाहिये नहीं असत् अभिव्यक्तिका अभिव्यक्ति न होना चाहिए इससे सत्कार्य होनेके सिद्धांतको रक्षाकेलिये अभिव्यक्तिकीभी अभिव्यक्ति मानना उचित है परन्तु ऐसा माननेमें अनवस्था दोषकी प्राप्ति है इस का उत्तर यह है ॥ १२१॥

### पारम्पर्यतोऽन्वेषणाबीजाङ्क्रस्वत् ॥१२२॥

#### परम्परारूपसे जीव अङ्करके तुल्य खोजना है ॥ १२२॥

यथा बीज व अंकुर दोनों प्रत्यक्षसे सिद्ध है इससे सत् होनेमें संदेह नहीं है परन्तु अंकुर वा वृक्षसे बीज प्रथम उत्पन्न हुवा अथवा बीजसे अंकुर हुवा यह जाना नहीं जाता इसी प्रकारसे कारण कार्यके सत् होनेमें संदेह नहीं है परन्तु अभिव्यक्तिके सत्ता माननेमें बीज व अंकुरकी सहश खोजना है इससे अनवस्था दोष मानना चाहिये केवल यह समाधान अंगीकारके योग्य नहीं समझा जाय सकता इससे दूसरा समाधान आगे सुत्रमें वर्णन किया है ॥ १२३॥

### उत्पत्तिवद्वादोषः ॥ १२३ ॥ उत्पत्तिके समान दोष रहित है ॥ १२३ ॥

यथा घटको उत्पत्तिकी उत्पत्ति, उत्पत्तिका स्वरूपही है इसी प्रकारसे हमको घटके अभिव्यक्तिकी अभिव्यक्तिको मानना चाहिये इससे यथा-

उत्पत्तिमें अनवस्था दोष नहीं है तथा अभिव्यक्तिमें न मानना चाहिये क्योंकि जो असतकी उत्पत्ति मानते हैं तो जब सबकी उत्पत्ति होती है तो उत्पत्तिकीभी उत्पत्ति होना चाहिये और ऐसा माननेमें अनवस्था दोषकी प्राप्ति होगी परन्तु अनवस्थाका अंगीकार नहीं होता उत्पत्तिकी उत्पत्ति, उत्पत्तिका स्वरूपही है इसी प्रकारसे अभिव्यक्तिमें माननेसे अभिव्यक्तिका मानना दोषरहित है ॥ १२३ ॥ पूर्वही कार्यसे मूळ कारणके अनुमान होनेका वर्णन किया गया है अब कार्योंके छक्षण वर्णन करते हैं ॥१२३॥

#### हेतुमदनित्यमव्यापिसिकयमनेकमाश्रि तंलिङ्गम् ॥ १२४॥

## हेतुमान अनित्य व्यापक नहीं कियासंयुक्त अनेक आंश्रित लिङ्ग है ॥ १२४ ॥

िलंगशब्द महत्तत्व आदिकार्य वाचक है परन्तु यहाँ महत्तत्व मात्र विशेष कार्य कहनेका प्रयोजन नहीं है सामान्य कार्य अर्थमें लिंगशब्द कहा है अर्थात् कार्यका यह लक्षण वर्णन किया है कि जो हेतुमान अर्थात् कारणवान् अनित्यहो व्यापक नहीं किया संयुक्तहों अनेकहो आश्रिनतहों वह लिंग (कार्य) है अर्थात् कार्यकारणवान् व अनित्य होता है और यथा कारण प्रधानका व्यापक होना पूर्वहीं कहा गया है इस प्रकारसे कार्य व्यापक नहीं होता व क्रियासंयुक्त होता है अर्थात् नियत-कारणसे उत्पन्न होनेकी क्रिया संयुक्त होता है अनेक होता है अर्थात् उत्पत्ति वा सृष्टि भेदसे अनेक प्रकारके भेद संयुक्त भिन्न होता है व अवयवयों में आश्रित होता है ॥ १२४॥

आञ्जस्यादभेदतोवाग्रणसामान्यादेस्त-त्सिद्धिःप्रधानव्यपदेशाद्वा ॥ १२५ ॥

#### प्रत्यक्षसे अथवा ग्रण सामान्य ( जाति ) आदिके भेद न होनेसे उसकी सिद्धि है अथवा प्रधानके वर्णनसे ॥ १२५॥

उसकी अर्थात् कार्यकी सिद्धि कहीं प्रत्यक्षसे होती है यथातन्तु आ-दिकोंसे पट आदिकार्योंकी होती है, कहीं गुण सामान्य आदिके भेद न होनेसे अर्थात् गुण सामान्य (जाति) के भेद न होनेसे उसकी सिद्धि अनुमानसे होती है यथा निश्चय आदिगुण होने व कारणके विरुद्ध धर्म होनेसे महत्तत्व आदिकोंकी सिद्धि होती है जैसे महापृथिवी आदिके सा-मान्यात्मकरूप (जातिरूप) होनेसे व उसके मात्रा विरुद्ध होनेसे पृथि-वी कार्य आदिकोंकी होती है तथा प्रधानके व्यपदेशसे अर्थात् श्रुतिमें प्रधानके वर्णनसे कारणसे भिन्न कार्यके होनेकी सिद्धि होती है ॥ १२५॥

### त्रिगुणाचेतनत्वादिद्वयोः ॥ १२६॥ त्रिगुण व अचेतन होनेसे आदिसे दोनोंका ॥१२६॥

दोनों कार्य कारणोंका त्रिगुण व अचेतन आदि होनेसे साधर्म्य है अर्थात् दोनोंका समान धर्म होना पाया जाता है कारण रूप प्रकृति त्रिगुणातमक अर्थात् सत्व रजतम गुणरूप है वह महत्तत्व आदि कार्यरूपमें सत्व आदि त्रिगुण कारण रूपसे प्राप्त है अथवा सत्व आदि शब्दोंसे सुख
दु:ख मोह त्रिगुण महत्तत्त्व कार्यमें कहे जानेसे कार्य व कारणमें त्रिगुण
होनेसे दोनोंका साधर्म्य है ॥ १२६ ॥

### प्रीत्यप्रीतिविषादाद्येग्रंणानामन्योऽन्यंवै धर्म्यम् ॥ १२७ ॥

प्रीति अप्रीति विषाद आदिसे अर्थात् विषाद आदि भेदोंसे गुणोंका परस्पर वैधर्म्य है ॥१२७॥ गुणोंका सत्व आदि गुणोंका प्रीति अप्रीति विषाद आदि भेदसे पर-स्पर वैधम्य है अर्थात् परस्पर विरुद्ध धर्म होना पाया जाता है आदि शब्द अन्य सत्त्व गुण आदिके धर्म ग्रहण करनेसे प्रयोजन है यथा सत्त्व गुण प्रसन्नता, हलकापन, संग, प्रीति, क्षमा, संतोष, आदिभेद संयुक्त सुखात्मक है. रजोगुण शोक, अप्रीति, आदि नाना भेदसे दुःखात्मक है तमोगुण निद्रा, आलस्य, आदि भेदसे मोहात्मक है प्रीति आदिकोंके गुणधर्म होना कहनेसे सत्त्व आदिकोंका जिनमें यह गुण आश्रित हैं द्रव्य होना सिद्ध है ॥ १२७॥

### लघ्वादिधर्मैःसाधर्म्यवैधर्म्यचगुणानां॥ १२८॥

#### लघु ( हलका होना ) आदि धर्मोंके साथ गुणोंका साधर्म्य व वैधर्म्य दोनों हैं ॥१२८॥

छघु आदि धर्मके साथ सब सत्वगुण व्यक्तियोंका साधर्म्य है रज, तम गुणोंके साथ वैधर्म्य है इसी प्रकारसे चंचलत्व आदि धर्मके साथ सब रजोगुण व्यक्तियोंके साथ साधर्म्य है सत्व गुण व तमोगुणके साथ वैधर्म्य है गुरुत्व (गरुवाई) धर्मके साथ सब तमो गुणव्यक्तियोंका साध्मर्य है सत्व गुण व रजोगुणके साथ वैधर्म्य है कारण क्रव्य सत्व आदि शब्द स्पर्श आदि गुणोंसे रहित है ॥ १२८॥

### उभयान्यत्वात्कार्यत्वं महदादेर्घ-टादिवत्॥ १२९॥

## दोनोंसे अन्य होनेसे महत्तत्व आदिका घट आदिके तुल्य कार्य होना सिद्ध होता है।। १२९॥

दोनों प्रकृति व पुरुषसे अन्य होने अर्थात् भिन्न होनेसे महत्तत्व आदि घट आदिके तुल्य कार्य हैं महत्तत्त्व आदि पंचभूत पर्ध्यत भोग्य

होनेसे भोक्ता पुरुष नहीं है प्रकृतिभी नहीं है क्योंकि महत्तव आदि कार्य रूपका नाश होता है जो नाश न होवे तो मोक्षकी सिद्धि न होवे कारणरूप प्रकृतिका नाश नहीं है इससे प्रकृति पुरुषसे भिन्न होना मह-त्तत्त्व आदिका सिद्ध होता है भिन्न होनेसे कार्य होना सिद्ध होता है १२५

# परिमाणात्॥ १३०॥ परिमाणसे॥ १३०॥

परिमाण होनेसे अर्थात् परिच्छित्र होनेसे महत्तत्त्व आदिका कार्य होना सिद्ध होता है क्योंकि परिच्छित्र पदार्थका नाश होता है कारणका नाश नहीं होता ॥ १३० ॥

# समन्वयात्॥ १३१॥ समन्वयसे॥ १३१॥

समन्वयका अर्थ सहश गित होना अथवा पीछे चलना है अभिप्राय एकका दूसरे वा औरोंके अनुसार होना है अवयव युक्त अन्न आदिकायों के अनुसार होनेसे बुद्धि आदि तत्वोंका कार्य होना विदित होता है उपवास आदिमें अन्न न खानेसे बुद्धि आदिकी क्षीणता और भोजन करनेसे समन्वय करके फिर बुद्धिकी वृद्धि होती है निरवयव नियत कारणमें अन्न आदिके अवयवोंका प्रवेश होना घटित नहीं होता ॥१३१॥

# शिक्तितश्चेति ॥ १३२॥ शिक्तिसभी ॥ १३२॥

शक्तिसेभी अर्थात् शक्ति होनेसेभी महत्तत्त्व आदि कार्य हैं शक्तिसे अभिप्राय करणसे है पुरुषका जो करण है वह चक्षु आदिकी तुल्य कार्य है पुरुषमें विषय अर्पण करनेवाला होनेसे महत्तत्व करण है प्रकृति कारण नहीं है महत्तत्त्वके करण होनेसे कार्य होना सिद्ध होनेसे औरोंकाभी जे महत्तत्वके कार्य हैं उनका कार्य होना सिद्ध है ॥ १३२ ॥

#### तद्धानेप्रकृतिःपुरुषोवा॥ १३३॥ उसके हान होनेमें प्रकृति अथवापुरुष है ॥१३३॥

उसके (कार्यके) न होनेमें अर्थात् कार्य न माननेमें जो परिणामी है तो प्रकृति है जो परिणामी नहीं है व भोक्ता है तौ पुरुष है यह भाव है॥१३३॥ शंका—कार्य न माना जावे और प्रकृति पुरुषभी न होवे तौ क्या हानि है॥उत्तर-

# तयोरन्यत्वेतुच्छत्वम् ॥ १३४॥ उनसे अन्य होनेमं तुच्छत्व है ॥ १३४॥

उनसे अर्थात् प्रकृति पुरुषसे भिन्न होनेमें कार्य पदार्थका खरहाके सींग आकाशके फूलके समान असत् व तुच्छ होनाहै ॥ १३४ ॥

#### कार्यात्कारणानुमानंतत्साहित्यात्।।१३५ कार्यसे कारणका अनुमान कार्य साहित्यसे करनेके योग्य है॥ १३५॥

कार्यसे जो कारणका अनुमान करना कहाहै वह कार्य साहित्यहीसे करनेक योग्य है अर्थात कार्यद्वारा जो कारणके होनेका अनुमान होता है उस कारणका कार्य सहित होना अनुमान करनेक योग्यहै अर्थात् कार्य उत्पन्न होनेके पूर्वही कारण कार्य सहितही था यथा तिलमें तेल होताहै इत्यादि ऐसा अनुमान करना चाहिये ॥ १३५॥

> अव्यक्तंत्रिगुणार्छिगात् ॥ १३६॥ त्रिगुण कार्यसे अव्यक्त (सूक्ष्म) है॥ १३६॥

त्रिगुणसे महत्तत्व कार्य रूपसेभी मूछ कारण अव्यक्त स्क्ष्महै महत्त त्वके सुख आदि गुण साक्षात् किये जातेहैं प्रकृतिके गुणभी साक्षात् नहीं होते प्रधान परम अव्यक्त है महत्तत्व उसकी अपेक्षा व्यक्त है यह अर्थ है ॥ १३६ ॥

शंका-परम स्क्ष्म है यह कहकर प्रकृतिको मानलेना मात्र मिथ्या वाद है ॥ उत्तर-

### तत्कार्यतस्तित्सिद्धर्नापलापः ॥ १३७॥ उसके कार्यसे उसकी सिद्धि होनेसे अपलाप नहीं है१३७

उसके अर्थात् प्रकृतिके कार्यसे उसकी प्रकृतिकी सिद्धि होनेसे अप-छाप (असत् कथन ) नहीं है ॥ १३७ ॥

प्रकृतिके अनुमानका विचार करिकै अब पुरुषका विचार किया जाता है॥

# सामान्येनविवादाभावाद्धर्मवन्नसाधनम् ॥१३८। सामान्यसे विवादके अभाव(नहोने) से धर्मके समान॥१३८॥

जिसवस्तुमें सामान्यसे विवाद नहीं है उसके स्वरूपसे साधनकी अपे क्षा नहीं होती अर्थात् उसका साधन अपेक्षित नहीं होता यथा धर्मके साध्यनकी अपेक्षा नहीं होती यह भावहै धर्मीमेंभी विवाद होनेसे सामान्यसे-भी जिस प्रकारसे प्रकृतिका साधन अपेक्षितहै अर्थात् प्रकृतिके साधनकी अपेक्षा होती है इस प्रकारसे पुरुषका साधन अपेक्षित नहीं है क्योंकि चे-तनके सिद्ध न होने व नमाननेमें जगत्के अंध होनेका प्रसंग है मेंहूं ऐसा माननेवाला भोक्ता पदार्थमें सामान्यसे बौद्धोंकाभी विवाद नहीं है अर्थात् बौद्ध व सम्पूर्ण मनुष्य सामान्यसे बौद्धोंकाभी विवाद नहीं है अर्थात् बौद्ध व सम्पूर्ण मनुष्य सामान्यसे में पदार्थको मानते हैं यथा धर्मको सामान्यसे बौद्ध सब अंगीकार करतेहैं कोई धर्म व गुणपदार्थको निषेध नहीं कर सकता तत्तवस्तुके आरोपण करनेसे धर्म होनेका अंगी-कार होही जाताहै इसी प्रकारसे में पदार्थका अंगीकार होताहै इससे

पुरुषका साधन अपेक्षित नहीं है पुरुषमें विवेक नित्य होना आदिसाध-न मात्र अनुमान करनेके योग्यहे अब शरीर आदिसे पुरुष भिन्न है यह सिद्ध करनेक प्रयोजनसे प्रथम विवेकके प्रतिज्ञा विषयमें सूत्र वर्ण-न करते हैं ॥ १६८ ॥

# शरीरादिव्यतिरिक्तः पुमान् ॥ १३९॥ शरीर आदिसे पुरुष भिन्न है ॥ १३९॥

शरीर आदि प्रकृति पर्ध्यत चौवीस तत्व व चौवीस तत्वमय जे पदार्थ हैं उनसबसे भोक्ता पुरुष भिन्नहै ॥ १३९ ॥

# संहतपरार्थत्वात्॥ १४०॥ संहत परके अर्थ होनेसे ॥ १४०॥

संहत जो कार्यनिमित्तक संयोगहै वह प्रकृति आदिका शय्या आदिके समान परके अर्थहै परके अर्थ होनेसे यह अनुमान होताहै कि संहत जो देहादि हैं उनसे संहत रहित पुरुष भिन्न व पर है ॥१४०॥

#### त्रिगुणादिविपर्ययात् ॥ १४१ ॥ त्रिगुण आदिके विपर्ययसे ॥ १४१ ॥

सत्व, रज, तम इन तीन गुणोकें जे सुख दुःख मोह आदि धर्म हैं उनसे विपर्यय अर्थात् विपरीत होनेसे, पुरुष भिन्न है क्योंकि श्रीर आदिकोंका सुखदुःखात्मक होना आदि धर्म है वह सुख आदिके भो-कामें संभव नहीं होते क्योंकि वह सुख आदिका ग्रहण करनेवालाहै ग्रहण करनेवालाहै ग्रहण करनेवालाहै ग्रहण करनेवाला व जो ग्रहणके योग्यहै, कर्म व कर्ताके विरोधसे दोनों एक नहीं हो सकते आदि शब्दसे अविवेकी होना आदि जानना चाहिये॥ १४१

अधिष्ठानाचेति॥ १४२॥ अधिष्ठानसेभी॥ १४२॥

अधिष्ठान भोक्ताक संयोगको कहते हैं वह प्रकृति आदिकोंके परिणा-म रूप भोगके हेतु जे कार्य हैं उनमें कारणहें भोक्ताके अधिष्ठानसे भो-गायतन (भोगस्थान) कानिर्माण हुआ है जैसा आगे वर्णन किया है इससे पुरुष प्रकृतिसे भिन्नहैं व प्रकृतिसे भिन्न होनेसे प्रकृतिके कार्यों-से भिन्न है क्योंकि विना भेदके संयोग संयोगी भाव नहीं होता इति शब्द समाप्ति अर्थ वाचक है सूत्रमें इति शब्द जो है वह पुरुषके भिन्न होनेके वर्णनकी समाप्ति सूचन अर्थमें है ॥ १४२ ॥

## भोक्तभावात्॥ १४३॥ भोक्तासे भावसे॥ १४३॥

शरीरमें भोक्तां भाव होनेसे शरीर आदिका स्वरूपही भोक्ता नहीं है शरीर आदिसे भिन्न पुरुष भोक्ता है जो शरीर आदि स्वरूपही भोक्ता माना जाय तो भोक्ता होनाही असंभव होगा क्योंकि वही कर्म व वहीं कर्ता नहीं हो सकता अर्थात् शरीरही भोग्य शरीरही भोका नहीं हो सकता ॥ १४३॥

#### कैवल्यार्थप्रवृत्तेश्च ॥१४४॥ मोक्षके अर्थ प्रवृत्ति होनेसेभी॥ १४४॥

जो शरीर आदिका भोका होना अंगीकार किया जाय तौ भोकाकी मोक्षकेलिये अर्थात् अत्यंत दुःख नक्षाके अर्थ प्रवृत्ति न होना चाहिये क्योंकि शरीर आदि नष्टही होजाते हैं जो प्रकृतिका मोक्ष होना कहा जावै तौ प्रकृति धर्मी प्रहण किये जानेसे दुःख स्वभाव सिद्ध होनेसे उसका मोक्ष होना असंभव है इससे मोक्षके अर्थ प्रवृत्ति होनेसेभी पुरुषका भिन्न होना सिद्ध होता है ॥ ९४४ ॥

जडप्रकाशायोगात्प्रकाशः॥ १४५॥ जडमें प्रकाशका योग न होनेसे प्रकाश है॥१४५॥ प्रकाश शब्दका अर्थ यहां ज्ञानका है अर्थात् जड छोह आदि पदार्थ-

में ज्ञानका योग न होनेसे ज्ञान स्वरूप चेतन पुरुष सम्पूर्ण जड प्रकृति कार्यसे भिन्न है यह सूत्रका भाव है जो प्रकाश शब्दका अर्थ छौकिक तेजका प्रहण किया जाव तो जडके योग होनेका निषेध नहीं हो सकता क्योंकि भौतिक अग्नि सूर्य आदि जड प्रकाश युक्त हैं इनका जड होना ज्ञान होनेके प्रमाणके अभावसे सिद्ध है॥१४५॥शंका—प्रकाशस्वरूप होनेमें धर्म धर्मीका भाव होगा वा नहीं उत्तर—

#### निर्गुणत्वान्नचिद्धर्मा॥ १४६॥ निर्गुण होनेसे ज्ञान धर्मसंयुक्त वा ज्ञान धर्मवाला नहीं है॥ १४६॥

तजका प्रकाशही क्रपिवशेष है उस प्रकाशक्ष्यके आग्रह होनेमें भी स्पर्श सहित तेजके ग्रहण होनेसे तेज व प्रकाशमें भेद सिद्ध होता है आत्माके ज्ञान संज्ञक प्रकाशके आग्रह कालमें आत्माके भिन्न होनेका ग्रहण नहीं होता इससे धर्म धर्मी भाव शून्य प्रकाश क्ष्पही आत्मा द्रव्य के होनेकी कल्पना कीजाती है उसका ग्रण होना सिद्ध नहीं होता क्योंकि संयोगआदिमान है व आश्रित नहीं है ग्रण किसीमें आश्रित होता है व उसमें संयोग नहीं होता अब यह शंका है कि यह उत्तर यथार्थ नहीं है में जानता हूं ऐसा बोध होनेहीसे धर्म धर्मी भावका अनुभव होनेसे पुरुषका ज्ञान धर्मवान् होना सिद्ध होता है इसका उत्तर वर्णन करते हैं ॥ १४६ ॥

### श्चत्यासिद्धस्यनापलापस्तत्प्रत्यक्षबाधात् १४७

## श्रुतिसे सिद्धका उसके प्रत्यक्षसे बाधा होनेसे अपलाप नहीं है ॥ १४७ ॥

आत्माका निर्गुण होना केवल अनुमानसे नहीं कहा जाता किन्तु श्रुतिसेभी सिद्ध है श्रुतिमें कहा है " साक्षी चेता केवलो निर्गुणश्र "

अर्थ-साक्षी ज्ञानवान केवल निर्गुण है जो श्रुतिसे अर्थात् श्रुति प्रमाणसे निर्गुण सिद्ध है उसके प्रत्यक्षसे बाधा होनेसे अर्थात् प्रत्यक्षसे निर्गुण होना सिद्ध न होनेसे उसका अपलाप (मिथ्या वा असत् कथन) नहीं हो सकता जो श्रुतिप्रमाणसे सिद्ध है वही माननेके योग्य है इससे धर्म धर्मी भेद रहित ज्ञानकपदी आब्माका होना सिद्ध होता है मैं जानता हूं ऐसा बोध होनेमें जो धर्म धर्मी भेद होनेका अनुभव होता है तौ में गोरा हूं ऐसा बोध होनेसे शरीर व पुरुषके भेद न होनेका अनुभव होना यथार्थ मानना चाहिये व शरीरसे भिन्न होनेके युक्ति हेतुओंका निषेध होना चाहिये परन्तु ऐसा मानना यथार्थ नहीं हो सकता प्रमाण विरुद्ध है इसी प्रकार से में जानता हूँ में धर्मभेद मानना उचित नहीं है अथवा यह मानना चाहिये कि ज्ञान धर्म नित्य परिणाम रहित विशेष धर्म चेतन पुरुषमें होनेसे धर्म धर्मीको अभेद मानकर ज्ञानस्वरूपही पुरुषको माना है इससे निर्गुण कहा है व अन्य बुद्धि वृत्तियोंके भेदको अंतःकरणका गुण माना है इससे बुद्धि वृत्तिभेद गुण पुरुषमें न होनेसे गुणगुणी भावका ग्रहण न करिकै व श्रुति प्रमाणको मुख्य अंगीकार करिकै पुरुष निर्गुण है यह क-हा है अब यह शंका है कि जो आत्मा नित्य ज्ञानस्वरूप है तौ ज्ञान नाज्ञ न होनेसे सुपुति आदि अवस्थाओंका भेद न होना चाहिए इसका उत्तर वर्णन करते हैं ॥ १४७ ॥

### सुषुप्त्याद्यसाक्षित्वम्॥ १४८॥

### सुषुति है आदिमें जिसके ऐसा जो अवस्थात्रय है उसका साक्षी होनामात्र पुरुषमें है ॥ १४८॥

सुषुप्ति है आदिमें जिसके ऐसा अवस्थात्रय जो अवस्थाका तीन होना है उसका साक्षी मात्र होना पुरुषमें सिद्ध होता है अर्थात् सुषुप्ति स्वप्न जायत अवस्थाओंका साक्षी पुरुष है तीनों अवस्थाके साक्षी होनेसे पुरुषका विलक्षण व शरीर आदिसे पृथक् साक्षी होना सिद्ध होता है इन्द्रिय द्वारा बुद्धिका विषयोंके आकार रूप परिणाम होना जायत अव- स्या है व संस्कार मात्रसे जन्य उसी प्रकारका परिणाम होना स्वप्न अवस्था है, सुपुति अवस्था अर्द्धलय व समय लयके भेदसे दो प्रकारकी होती है अर्द्धलय सुषुप्ति अवस्थामें विषयाकार वृत्ति नहीं होती केवल अपनेमें प्राप्त सुख दु:ख मोह आकारही बुद्धिवृत्ति होती है जो सुखरूप बुद्धि वृत्ति न होवे तौ सोकर उठे हुएको में सुखसे सोवा ऐसा सुप्रित कालके मुख आदिका स्मरण न होवे समय लयक्ष पुषुतिमें सब बुद्धिवृत्तियों का अभाव होता है मृतके तुल्य हो जाता है समग्र सुप्रित जो वृत्तियोंका अभाव रूप है उसका पुरुष साक्षी नहीं होता पुरुष वृत्तिही मात्रका साक्ष होता है अन्यथा संस्कार आदि बुद्धिधर्मकाभी साक्षी होना संभव होगा सुषुप्ति आदिका साक्षी होना जिस प्रकारसे बुद्धि वृत्तियां अपनेमें प्रति-बिम्बित होती हैं उनका उसी प्रकारसे प्रकाश कर देना है इसका आगे वर्णन किया जायगा अब यह आशंका है कि यदि सुषुप्ति बुद्धिवृत्तिही मुख दुःख गोचर मानी जाती है तौ जायत आदिमेंभी सम्पूर्ण वृत्तियों का वृत्ति याह्य होना अंगीकार करना युक्त है अपने गोचर वृत्ति होने-हीसे अपने व्यवहार हेतुका सामान्यसे कहना यथार्थ होनेसे वृत्तियोंका कोई साक्षी पुरुष कल्पना करना व्यर्थ है इसका उत्तर यह है कि ऐसा मानना युक्त नहीं है क्योंकि नियमके साथ अपने गोचर वृत्तियोंके कल्पना करनेमें अनवस्था दोषकी प्राप्ति होगी अनवस्था दोषकी प्राप्ति यह है कि मैं सुखी हूँ इत्यादि वृत्तियोंमें सुख आदिके वि-शेषणता सहित होनेसे आदिमें उनका ज्ञान निर्विकल्पक होना अपेक्षित है अनन्त निर्विकल्पक वृत्तियोंकी अपेक्षा होनेसे अनवस्थाकी प्राप्ति है इससे नित्य एकही आत्मा ज्ञान स्वरूपके ज्ञानकी कल्पना कीजाती है व एकही आत्माका मानना यथार्थ विदित होता है में सुखी हूँ इत्यादि विशिष्ट ज्ञानके अर्थ बुद्धिवृत्तिहीका तादृशाकार (उसीके आकार रूप) होना संभव है पुरुषमें वृत्तिसारूप्य मात्र माननेसे वृत्ति आकारसे भिन्न आकार होना अंगीकारके योग्य न होने व पुरुषही स्वतंत्र आकार माननेसे परिणाम होनेकी प्राप्ति व परिणामसे अनित्य होनेकी सिद्धि

होगी इससे पुरुषको साक्षी मात्र मानना युक्त है अब यह प्रश्न है कि सुपुत्त आदिमें साक्षीमात्र होनेसे कोई पुरुष होना सिद्ध होनेमें भी यह संज्ञाय होता है कि पुरुष एकही है अथवा अनेक हैं इसपर पूर्वपक्ष यह है कि जाग्रत् आदि अवस्थारूप जे विरुद्ध धर्म हैं वह बुद्धिधर्म होना संभव होनेसे व श्रुतिमें भी एक होना कहनेसे आत्मा एकही है परन्तु यद्यपि एक आत्मा सब बुद्धिओं का साक्षी है तथापि जिस बुद्धिकी वृत्ति होती है वही बुद्धि अपनी वृत्ति विशिष्टके साथ साक्षीको ग्रहण करती है अथवा प्राप्त होती है यथा में घटको जानता हूँ इत्यादि रूपों से उत्तर—यह कहना यथार्थ नहीं है क्यों कि ऐसा कहने से यह घट है यह एक बुद्धिकी वृत्ति होने में में घटको जानता हूँ यह अनुभव अन्य बुद्धिकी वृत्तिद्वारा नहीं हो सकता अब सिद्धांत इसका अगले सुजमें वर्णन करते हैं ॥ १४८ ॥

### जन्मादिव्यवस्थातः पुरुषबहुत्वम् ॥ १४९॥

जन्म आदिके व्यवस्थासे पुरुषोंका बहुत होना है अर्थात् बहुत होना सिद्ध होता है ॥ १४९॥

पुण्यवान् स्वर्गको जाता है पापी नरकको जाताहै अज्ञानी बंधको व ज्ञानी मोक्षको प्राप्त होताहै कोई मनुष्यजाति कोई पशुजाति आदि अनेक योनिओंमें भिन्न भिन्न श्रारिमें उत्पन्न हो भिन्न भिन्न अवस्था व दुःख सुखको प्राप्त होतेहैं इस प्रकारसे पुरुषका बहुत होना सिद्ध होताहै परन्तु जन्म मरणमें न पुरुषकी उत्पत्ति है न पुरुषका विनाश है केवल अपूर्व देह इन्द्रिय आदिके संघात विशेषसे संयोग व वियोग होता है ॥ १४९ ॥ अब पुरुषके एक होनेके प्रतिपादनका पूर्वपक्ष यह है.

# उपाधिभेदेप्येकस्यनानायोगआकाशस्ये वघटादिभिः॥१५०॥

### उपाधि भेदमें एककाभी नाना योग होता है यथा आकाज्ञका घट आदिकोंके साथ होता है ॥ १५०॥

उपाधिसे एकही पुरुषका नाना शरीरके साथ योग होताहै यथा एकही आकाशका नाना घट यह आदिसे संयोग होता है जैसे एक घट न रहने व द्वितीय घटके योग होनेसे आकाश प्रदेशकी व्यवस्था होती है इसी प्रकारसे विविध देहके जन्ममरण आदिसे पुरुषकी व्यवस्था है ॥ १५० ॥

### उपाधिर्भिद्यते नतुतद्वान् ॥ १५१ ॥ उपाधि भेदको प्राप्त होती है उस उपाधिवालेमें भेद नहीं होता ॥ १५१ ॥

उपाधि भेदको प्राप्त होती है अर्थात् नाना रूप होती है उपाधिमें भे-द होनेसे उस उपाधि विशिष्टमें अर्थात् पुरुषमें भेद नहीं होता इसका विशेष वर्णन छठवे अध्यायमें किया जायगा ॥ १५१ ॥

### एवमेकत्वेनपरिवर्तमानस्यनविरुद्धधर्मा-ध्यासः॥ १५२॥

### इसप्रकारसे एक भावसे सर्वत्र वर्तमानका विरुद्ध धर्मका प्रसंग नहीं है ॥ १५२ ॥

इस प्रकारसे अर्थात् उपाधि मात्रसे मेदको प्राप्त तत्व भावसे आका-शके समान एक भावसे सर्वत्र सब दिशामें वर्तमान आत्माका विरुद्ध धर्म जन्म मरणमें प्रसंग नहीं है अर्थात् सर्व व्यापकका जन्म मरण होना संभव नहीं होता जन्ममरण परिच्छित्र पदार्थका होता है पुरुषमें बु-द्धि धर्म सुख दु:ख आदि व शरीर धर्मोंकी व्यवस्था स्फटिकमें अरुण नीछरूप आदि धर्मोंकी व्यवस्था होनेके तुल्य होती है ॥ १५२ ॥

# अन्यधर्मत्वेऽपिनारोपात्ततिसिद्धि रेकत्वात्॥ १५३॥

निश्चय करके अन्यके धर्म होनेमें भी आरोप कर-नेसे उसकी सिद्धि नहीं है एक होनेसे ॥ १५३॥

अन्यके धर्महोनेमे अर्थात् पुरुष भिन्न प्रकृतिके धर्म होनेमें सुख आदि धर्म आरोप करनेसे पुरुषमें उसकी अर्थात् व्यवस्थाकी सिद्धि नहीं
है अभिप्राय यह है कि पुरुषमें सुख आदि आरोप न करनेसेभी आरोपका अधिष्ठान पुरुषके एक होनेसे भेद होनेकी सिद्धि नहीं होती क्यों
कि आकाश यद्यपि एक है परन्तु घट अविच्छन्न आकाशोंकी घटोंके
भेदसे भिन्नता होनेसे औपाधिक धर्मव्यवस्था घटित होती है आत्मत्व व जीवत्व आदि उपाधि अविच्छनकी व्यवस्था होना घटित नहीं
होता क्योंकि उपाधिके वियोगमें घटोंके आकाशोंके नाश होनेके समान उपाधिके नाशने जीव नहीं मरता व एकही जीव वा पुरुषमें सुख दुःख
जन्म मरण विरुद्धधर्म सिद्ध नहीं होते चैतन्यहीं मात्रसे एकता
जैसा पूर्वही कहागयाहै मानना उचित है ॥ १५३॥

### नाद्वैतश्चितिविरोधोजातिपरत्वात् ॥ १५४॥ जातिपर होनेसे अद्वैत श्चितका विरोध नहीं है ॥ १५४॥

पूर्व पक्ष यह है कि कहीं श्रुति स्मृतिमें पुरुष व ब्रह्मका भेद कहाहै व कहीं अभेद अद्वैत वर्णन किया है दैत प्रतिपादक वाक्योंका अद्वैत प्रति-पादक श्रुति वाक्योंसे विरोध होगा इसका उत्तर यह है कि अद्वैत श्रुतिका अभिप्राय जातिपर होनेसे अद्वैत श्रुतियोंका विरोध नहीं है सामान्य धर्म होना जातिहै समध्म होना मात्र जो जाति है उसीके प्रतिपादनमें अद्वैत श्रुतियोंका तात्पर्य है और जो देत नाना पुरुष होनेके वर्णनमें श्रुति वाक्य हैं वह साधारण यथा सुख दुःख अवस्था

भेदसे व्यवस्थालोकमें सिद्ध है उसके प्रतिपादन विषयमें है व्यक्ति व व्यवस्था भेदसे व्यवस्थाप्रतिपादक वाक्य होने व अद्वेत श्रांतिके तत्व-रूप जाति प्रतिपादक होनेसे अर्थात् विजातीय द्वैतके निषेध परहोने-से द्वैत व अद्वेत प्रतिपादक श्रुतियोंमें विरोध नहीं है यथा अनेक दी-प उपाधि व व्यक्ति भेदसे अनेक कहे जाते हैं और जो भेद अंगीकार न करिके तत्त्व रूपसे सबको तेज रूप मात्रसे एकही पदार्थ मानें तौ कुछ विरोध नहीं है इसी प्रकारसे पुरुषमें भेद व अभेदका होना जा-नना चाहिये ॥ १५४ ॥

शंका-आत्माक एक न होनेके समान एक जाति व रूप होनेमेंभी नानारूप व भेद प्रत्यक्ष होनेसे विरोध होना सिद्ध होताहै इससे एक जाति कहनाभी यथार्थ नहीं है इसके उत्तरमें यह सूत्र है-

### विदितबंधकारणस्यदृष्टचातदूपम् ॥१५५॥ विदितबंध कारणकी दृष्टिसे रूपभेद नहीं है ॥१५५॥

विदित बंध कारण जो अविवेकहैं उस अविवेकहीकी दृष्टिसे पुरुषमें रूप भेद है आंति दृष्टिसे रूपभेद होनेसे रूपभेदकी सिद्धि नहीं है॥१५५॥तथा-

### नान्धादृष्ट्याचक्षुष्मतामनुपलंभः॥ १५६॥ अन्धकी दृष्टिमं न प्राप्त होनेसे नेत्रवालोंको अप्राप्त नहीं है॥ १५६॥

अभिप्राय यह है कि अंध जो मूट अज्ञान हैं उनकी दृष्टिमें न प्राप्त होनेसे अर्थात् न देखने अथवा न जाननेसे नेत्रवान जो ज्ञानी है उनको अप्राप्त अर्थात् अदृश्य नहीं है अज्ञानीको नहीं बोध होता परंतु ज्ञानी को एक रूप होना बोध होता है इससे प्रत्यक्षसे बोधगत न होनेसे गति-से एक रूप होनेकी असिद्धि नहीं है ॥ १५६॥

वामदेवादिर्मुक्तोनाद्वैतम्॥ १५७॥

#### वामदेव आदि मुक्त हैं अद्वैत नहीं है ॥ १५७॥

अभिप्राय यह है कि जब कहने वाला कहता है कि वामदेव आदि मुक्त हैं इस कहनेसे यह विदित होता है कि कहनेवाला अपनेमें बंध होना मानकर यह कहता है कि वामदेव आदि मुक्त हैं में अभी बंधमें हूँ इससे देतका होना सिद्ध है एक वद्ध व एक मुक्त होनेसे अखण्ड अदैत नहीं है ॥ १५७ ॥ वामदेव आदिभी परम मोक्षको नहीं प्राप्त हुए इस वर्णनमें यह सूत्र है ॥

### अनादावद्ययावदभावाद्भविष्यद प्यवम् ॥ १५८॥

### अनादि कालसे वर्तमान कालतक अभाव होनेसे भविष्यत् कालमेंभी इसीप्रकारसे ॥ १५८॥

अनादि कालसे अबतक कोई परम मोक्षको नहीं प्राप्त हुआ तौ होने वाले कालमेंभी इसी प्रकारसे किसीकी पर मोक्ष नहीं होगा क्योंकि जो होने योग्य होता तौ अबतक किसीको अबस्य होता ॥ १५८॥

### इदानीमिवसर्वत्रनात्यन्तोच्छेदः ॥ १५९ ॥ इसकालके समान संवैत्र (सबकालमें ) अत्यंत निवृत्ति नहीं है ॥ १५९ ॥

वर्तमान कालके समान सर्वत्र अर्थात् सब कालमें अत्यंत बंधकी नि-वृत्ति कि जिससे फिर कभी बंधन हो किसी पुरुषकी नहीं है यह अनु-मानसे सिद्ध होता है क्योंकि जो परम मोक्षको प्राप्त होते जाते तो सबके मुक्त हो जानेपर संसारकी उत्पत्ति प्रलयका अभाव होजाता अथवा किसी कालमें होजाना संभव है परन्तु श्रुतिप्रमाण व अनुमानसे ऐसा होना सिद्ध नहीं होता ॥ १५९ ॥ शंका—जो पुरुषको एक रूप होना कहा है व वर्तमानमें उसके विरुद्ध बोध होता है तो यह जानना चाहिए कि मोक्ष कालमें वा सब कालमें किस कालमें पुरुषका एक होना प्रतिपा-दन किया है समाधान यह है ॥

### व्यावृत्तोभयरूपः॥ १६०॥ दोनोंरूप निवृत्त है॥ १६०॥

मोक्ष काल व जब मोक्ष नहीं है दोनों कालमें पुरुष बंधसे निवृत्त है व श्रुति स्मृतिसे नित्यमुक्त एक इत्प पुरुष सिद्ध है अनेक इत्प व भेद मायासे अज्ञानसे है ॥ १६० ॥ शंका साक्षी होनेकी अनित्यता होनेसे पुरुषोंका सदा एक इत्प होना किस प्रकारसे हो सकता है ? समाधान ॥

# साक्षात्संबंधात्साक्षित्वम् ॥ १६१॥ साक्षात् सम्बंधसे साक्षित्व है ॥ १६१॥

पुरुषका साक्षी होना जो कहा है वह साक्षात् उसके सम्बंध मात्रसे कहा है परिणाम रूप होनेसे नहीं कहा साक्षात् सम्बंधकरिके बुद्धि मात्रके साक्षी होनेका बोध होता है पुरुषमें साक्षात् सम्बंध अपनी बुद्धि वृत्तिहीका होता है व सम्बंध प्रतिबिम्बमात्रका है जैसे स्फटिकमें अरुण पदार्थके प्रतिबिम्बसे अरुणताकी प्रत्यक्षता होती है संयोगमात्रका सम्बंध नहीं है ॥ १६१ ॥ व द्वयमुक्त होने दोनो कालमें पुरुषके बंधरहित होने नेमें विशेष वर्णन करते हैं

### नित्यमुक्तत्वम् ॥ १६२॥ नित्यही मुक्त होना माननें योग्य है ॥ १६२॥

नित्यमुक्त होना अर्थात् नित्यही पुरुष सब दुःखसे शून्य है दुःख आदि बुद्धिक परिणामसे होते हैं पुरुषार्थ दुःख भोगकी निवृत्तिको कह-तेहैं वह प्रतिबिम्बरूप दुःखकी निवृत्ति है यह पूर्वही कहा गयाहै॥१६२॥

### औदासीन्यंचेति॥ १६३॥ उदासीन होना भी॥ १६३॥

उदासीन होना अर्थात् कुछ कर्म न करना भी पुरुषसे सिद्ध होता है पुरुष कर्तृत्वरहित है श्रुतिमें कहा है "कामः संकल्पो विचिकित्सा श्रद्धाश्रद्धा धृतिरधृतिधीं द्वींभीं रित्येतत्सर्व मन एवेति" अर्थ काम विचि-कित्सा (संश्रय) श्रद्धा अश्रद्धा धेर्य अधेर्य विवेक छज्जाभयये सब मन ही है अर्थात् ये सब मनहीं के कार्य है इससे पुरुष दुःख व कर्मबंधसे राहित है इतिशब्द सूत्रमें पुरुषधर्मप्रतिपादनकी समाप्ति सूचनके अर्थ है॥१६३॥शंका जैसा वर्णन किया है इस प्रकारसे पुरुष व प्रकृतिका विवेकसे परस्पर विरुद्ध धर्म होना सिद्ध होनेमें पुरुषका कर्ता होना व बुद्धिका ज्ञाता होना कैसें सिद्ध होता है उत्तर ॥ १६३॥

### उपरागात्कर्तृत्वंचित्सान्निध्याचित्सा न्निध्यात्॥ १६४॥ उपरागसे कर्ता होना ज्ञानसंयोग होनेसे ज्ञानसंयोग होनेसे॥ १६४॥

पुरुष व बुद्धिका यथायोग्य परस्पर सम्बन्ध है पुरुषमें जो कर्त्ता होनेका धर्म है वह बुद्धिके उपराग वा बुद्धिप्रतिबिंबसे है व बुद्धिमें जो ज्ञान है वह पुरुषके समीप होनेक सम्बन्धसे ज्ञानका प्रकाश है न पुरुषमें अपना स्वाभाविक कर्ता होनेका धर्म है न बुद्धिमें स्वाभाविक ज्ञान है एक दूसहेके सम्बन्धद्वारा है जैसे अग्नि व लोहके परस्पर संयोग विशेषसे परस्पर धर्म अर्थात् उपाधिसे एक दूसरे उष्णता व कठिनता होती है दोवार ज्ञानसंयोग होनेसे कहना अध्यायकी समाप्तिस्चनके अर्थ है ॥ १६४ ॥

इति श्रीप्यारेलालात्मजवांदामण्डलान्तर्गततेरहीत्याख्यग्रामवासि-श्रीप्रभुद्यालुनिर्मिते सांख्यदर्शने देशभाषाकृतभाष्ये विषयोऽध्याय स्समाप्तः ॥ समाप्तश्चायं प्रथमोऽध्यायः ॥ १ ॥ द्वितीयोऽध्यायः ॥ २ ॥

सृष्टिविषयवर्णनमें द्वितीय अध्यायका आरंभ किया जाता है इस अध्यायमें सृष्टिका वर्णन है इस संशय निवारणके अर्थ कि प्रकृतिका सृष्टिकरनेमें प्रयोजन क्याहै क्योंकि विना प्रयोजन सृष्टि होनेमें मुक्तकाभी बंध होनेका प्रसंग है और विना प्रयोजन प्रवृत्ति नहीं होती न होना संभव है प्रथम सृष्टि उत्पन्न करनेका प्रयोजन वर्णन करते हैं॥

### विमुक्तमोक्षार्थस्वार्थवाप्रधानस्य॥ १॥ विमुक्तके मोक्षके अर्थ अथवा प्रधानका अपने अर्थ है १

स्वभावसे दुःख बंधसे रहित विमुक्त पुरुषके प्रतिबिम्बरूप दुःखसे मोक्षके अर्थ वा विमुक्त नाम बद्धके मोक्षके अर्थ अथवा अपने पारमार्थिक दुःखसे मोक्षके अर्थ प्रधानका जगत उत्पत्तिरूप कर्म है उत्पत्ति करने-का अर्थ पूर्व अध्यायके सम्बन्धसे ग्रहण किया जाता है जगत्के कर्ता होनेक वर्णनमें अध्याय समाप्त हुवा है उस सम्बन्धसे सृष्टि करनेका अर्थ-का ग्रहण होता है यद्यपि मोक्षके समान भोगभी सृष्टिउत्पत्तिका प्रयोजन है क्योंकि विना सृष्टि व शरीरआदिके पुरुषको सांसारिक अनेक विषय सुख प्राप्त नहीं हो सकता विना सृष्टि जिन पदार्थोंमें सुख उत्पन्न करने अथवा दुःख उत्पन्न करनेका धर्म है उनका सफल होना व पुरुषको अनेक प्रकारके सांसारिक विषय भोग होना संभव नहीं होता तथापि मुख्य होनेसे मोक्षहीको कहा है विना बंध मोक्ष सुख बोध होना संभव नहीं है क्योंकि विनानिकृष्टके उत्कृष्टका ज्ञान नहीं हो सकता इससे बंधके पश्चात् मोक्षके अर्थ अर्थात् मोक्षसुखके लिये सृष्टिका प्रयोजन है यह भाव सुन्नका विदित होता है जो यह संशय होवे कि प्रकृति जडमें यह भाव सुन्नका विदित होता है जो यह संशय होवे कि प्रकृति जडमें यह ज्ञान होना कि किसके अर्थ क्या कार्य करना चाहिये संभव नहीं है

१मुक्तका मोक्ष कहना अयुक्त है क्योंकि बद्धका मोक्ष होना संभव है इससे विमुक्तका अर्थ बद्धहीका प्रहण करना युक्त है और विमुक्तका अर्थ बद्धका इस प्रकारसे होता है विगतं मुक्तं मोचनं यस्य सः विमुक्तः बद्धः तस्य मोक्षार्थं विमुक्तमोक्षार्थं। तौ यद्यपि प्रकृति जड है परन्तु पुरुषके संयोगसे चेतनताकी प्राप्त हो सृष्टिके करने व बुद्धि संयुक्त होनेका अनुमान होता है. शंका-जो मोक्षके अर्थ सृष्टि है तौ एक वारकी सृष्टिसे संभव होनेमें वारंवार सृष्टि होना जै-सा श्रुति स्मृति प्रमाणसे सिद्ध है न होना चाहिए. उत्तर-

### विरक्तस्यतित्सद्धेः ॥ २ ॥ विरक्तको उसकी सिद्धि होनेसे ॥ २ ॥

एक वारकी सृष्टिसे मोक्ष संभव नहीं है जन्म मरण व्याधि आदि वि-विध दुःखसे जब जीव क्वेशित होता है तब प्रकृति पुरुषके विवेकसे छत्पन्न वैराग्यको प्राप्त होता है उस विरक्तको उसकी ( मोक्षकी ) सिद्धि होती है ॥२॥ एक वारकी सृष्टिसे वैराग्य न होनेका हेतु कहते हैं—

### नश्रवणमात्रात्तित्सिद्धरनादिवासनाया बलवत्त्वात्॥३॥

### अनादि वासनाके बळवान् होनेसे श्रवणमात्रसे उसकी सिद्धि नहीं है ॥ ३॥

बहुत जन्मके पुण्यसे धर्म उपदेशका श्रवण होता है उस श्रवणमात्रसे भी विना साक्षात्कार भये वैराग्य सिद्ध नहीं होता साक्षात्कार अनेक जन्मकी अनादि वासनाके बळवान होनेसे शीघ (जल्दी) नहीं होता योगिनिष्ठासे होता है योगमें अनेक विन्न होते हैं इससे अनेक जन्मके वै-राग्य अभ्यासकी सिद्धिसे कभी किसीकी मोक्ष होती है ॥ ३॥

### बहुभृत्यवद्वाप्रत्येकम्॥४॥

अथवा बहुत भृत्यके प्रत्येकको ॥ ४॥ जैसे गृहस्थोंको प्रत्येकको स्त्री पुत्र भृत्य आदि भेदसे बहुत भरण पोषणके योग्य होते हैं इसी प्रकारसे सत्व आदि गुणोंको प्रत्येकको असङ्ख्य पुरुष मोक्षंक योग्य होते हैं इससे कितनेहीं पुरुषके मोक्ष प्राप्त होनेपरभी अन्य पुरुषोंके मोचनके अर्थ सृष्टिका प्रवाह होना घटित होता है क्योंकि पुरुष अनन्त है ॥ ४ ॥ शंका श्रुतिमें कहा है "एत-स्मादात्मन आकाशः संभूत इत्यादि " अर्थ इस आत्मासे आकाश उत्पन्न हुवा इत्यादि इससे प्रकृतिमात्रका सृष्टि उत्पन्न करना क्यों कहना चाहिए पुरुषका भी सृष्टि करना श्रुतिसे सिद्ध होता है उत्तर ॥

# प्रकृतिवास्तवेचपुरुषस्याध्याससिद्धिः॥ ५॥ प्रकृतिमें वास्तवरूप होनेमें पुरुषके अध्यासकीभी सिद्धि होती है॥ ५॥

प्रकृतिमें मृष्टि उत्पन्न करना वास्तवमें सिद्ध होता है व पुरुषका प्रकृतिक सम्बंधसे सृष्टिक उत्पन्न करनेमें अध्यासमात्र श्रुतिसे सिद्ध होता है यथा सेवकस्वामी सम्बंध होनेसे राजांक सेवक योधाओंको जो जय अथवा पराजय होता है उसका अध्यास (उपचार या आरोप) राजामें किया जाता है इसी प्रकारसे पुरुषकी शिक्षण प्रकृतिमें वर्तमान सृष्टि उत्पन्न करनेके धर्मका शिक्ष व शिक्षमानको अभेदभाव प्रहण करिके शिक्षमान पुरुषमें उपचार किया जाता है॥५॥शंका प्रकृतिमें क्यों वास्तव-कृप सृष्टि करना निश्चय किया जाता है क्योंकि सृष्टि स्वप्न आदिके तुल्यभी सुनी जाती है उत्तर.॥

### कार्यतस्तित्सद्धः॥६॥ कार्यसे उसकी सिद्धि होनेसे॥६॥

महत्तत्व आदिकार्योंसे जैसा पूर्वही वर्णन किया गया है कारणरूप प्रकृतिका सृष्टि करना सिद्ध होता है क्यों कि कार्य कारणके परिणामसे होता है पुरुषमें परिणाम होनेका प्रमाण नहीं होता इससे कारणरूप प्रकृतिके परिणामसे वास्तवमें प्रकृतिसे सृष्टिका उत्पन्न होना सिद्ध होताहै स्वप्नवत् श्रुतिके कहनेका अभिप्राय स्वप्नवत् अनित्य माननेसे है अन्यथा सृष्टि प्रतिपादक श्रुतिओंमें विरोध आवैगा ॥ ६ ॥ शंका—मुक्त पुरुषोंमेंभी प्रकृति क्यों प्रवृत्त नहीं होती. उत्तर—

### चेतनोहेशान्नियमः कंटकमोक्षवत् ॥ ७॥ चेतनके उद्देशसे कांटाके मोक्षके समान नियम है ॥७॥

चेतन ज्ञानवानके उद्देश (कहने )से कांटाके मोक्षके समान प्रकृतिका नियम है अर्थात् जैसे कांटा जो ज्ञानवानके छगता है तो उससे वह छूट जाता है ज्ञानवान् उसको यत्नसे निकाछ डाछता है चेतन (ज्ञानवान) के दुःखदेनेको कांटा समर्थ नहीं होता और वही अज्ञानको पशु आदिको जो नहीं निकाछ सकता दुःखदेता है इसीप्रकारसे प्रकृति ज्ञानवान छतार्थसे छूट जाती है उसको दुःखात्मिका नहीं होती अन्य अज्ञानियोंको दुःखात्मिका होती है यह नियमकी व्यवस्था है इसीसे मुक्त पुरुषोंसे छूटनेसे प्रकृतिकाभी मोक्ष होना घटित होता है इसीसे मुक्त पुरुषोंसे छूटनेसे प्रकृतिकाभी मोक्ष होना घटित होता है इसीसे मुक्त पुरुषोंसे छूटनेसे प्रकृतिकाभी मोक्ष होना घटित होता है प्रकृतिके संयोग्य परिषाम होना उचित है. उत्तर-

### अन्ययोगेऽपितिसिद्धिर्नाञ्जस्येनायोदाहवत् ८

#### अन्य योगमेंभी प्रत्यक्षसे छोहके दाहके समान उसकी सिद्धि नहीं है ॥ ८ ॥

अन्यके योगमेंभी अर्थात् प्रकृतिके योगमेंभी प्रत्यक्षसे छोहके दाहके तुल्य उसकी अर्थात् पुरुषके सृष्टि उत्पन्न करनेकी सिद्धि नहीं है अभि-प्राय यह है कि, जैसे छोहमें साक्षात् दग्ध करनेकी शक्ति नहीं है केवछ अपने संयुक्त अग्रिद्धारा दाह करनेवाछा अध्यस्त मात्र है इसी प्रकारसे

प्रकृतिके संयोगद्वारा पुरुषका कर्त्ता होना है स्वाभाविक कर्तृत्व नहीं है अब सृष्टिका मुख्य निमित्त कारण कहते हैं ॥ ९ ॥

### रागावरागयोयोंगःसृष्टिः॥ ९॥

#### रागमें सृष्टि होती है विरागमें योग होता है ॥ ९ ॥

राग मृष्टिका कारण है विरागसे योग होता है योगमें सब वृत्तियोंके निरोध होने व आत्मज्ञान होनेसे मुक्ति होती है इससे विराग मुक्तिका कारण है ॥ ९ ॥ अब मृष्टिप्रक्रिया वर्णन किया जाता है ॥

### महदादिक्रमेणपंचभृतानाम् ॥ १०॥ महत्तत्व आदिके क्रमसे पांच भूतौंकी सृष्टि॥१०॥

मृष्टि शब्दकी अनुवृत्ति पूर्व सूत्रसे होती है महत्तत्व आदिके क्रमसे जैसा पूर्वही वर्णन किया गया है पंच भूतोंकी मृष्टि होती है शंका-इस श्रुतिमें " सप्राणममृजत प्राणाच्छ्रद्धां खंवायुं " अर्थ-उसने प्राणको उत्पन्न किया प्राणसे श्रद्धाको आकाशको वायुको पंच भूतसे पहिले प्राणकी मृष्टिको कहा है उत्तर-प्राण अंतःकरणके वृत्तिका भेद है यह आगे वर्णन किया जायगा इससे इस श्रुतिमें प्राणही महत्तत्वके अभि-प्रायसे कहा गया है अर्थात् प्राण शब्दसे महत्तत्वको कहा है ॥ १०॥

### आत्मार्थत्वात्सृष्टेनेषामात्मार्थआरंभः॥ ११॥

### सृष्टिका आत्माके अर्थ होनेसे इनके आत्माके अर्थमें आरंभ नहीं है ॥ ११ ॥

मृष्टिका आत्मांक अर्थ अर्थात् पुरुषके मोक्षके छिये होनेसे उनके आत्मा अर्थात् महत्तत्व आदिकोंके आत्मांक अर्थ आरंभ नहीं है अर्थात् महत्तत्व आदिकोंका अपने छिये मृष्टि करनेका आरंभ नहीं है क्यों कि महत्तत्व आदिकोंका कार्यक्रप होनेसे विनाज्ञी अनित्य होनेसे मोक्षके साथ योग नहीं है ॥ ११॥

### दिकालावाकाशादिः॥ १२॥ दिशाव काल आकाश आदिकोसे॥ १२॥

आकाश प्रकृति (कारण) से दिशावकाल कार्य उत्पन्न हुये हैं व आकाशके तुल्य विभुंहें आदिशब्दसे उपाधियोंको प्रहण किया है अर्थात् दिशा व काल दोनों आकाशके कार्य व विभु हैं जो खण्डक्रप दिशा व काल होते हैं वह अपने अपने उपाधिभेदसे आकाशसे उत्पन्न होते हैं आकाशके गुणविशेष जो सर्वगतिवभु होना व नित्य होना है वह दिशा कालमें होने व आकाशके साथ सम्बंध होनेसे व आकाश अखण्ड नित्य होनेसे व काल दिशामें उपाधि भेदसे खण्डक्रप माने जानेसे दिशा ब कालको कार्य व आकाशको प्रकृतिक्रप कहा है ॥ १२॥

### अध्यवसायोबुद्धिः॥ १३॥ निश्चयह्मपा बुद्धि है ॥ १३॥

महत्तत्वका पर्याय बुद्धि है अर्थात् महत्तत्व व बुद्धि दोनों शब्दका एकही अर्थ है निश्चय करना बुद्धिकी वृत्ति है इससे निश्चय कर कहाहै बुद्धिको महत्तत्व इससे कहतेहैं कि अपने व परके सकछ कार्योंमें व्यापक है सबमें व्यापक होनेसे महा उत्कृष्ट तत्व मानाहै ॥ १३॥

### तत्कार्यधर्मादि॥ १४॥ उसके धर्म कार्य आदि है॥ १४॥

उसके महत्तत्वके कार्य धर्म आदिहैं धर्म ज्ञान वैराग्य ऐइवर्य कार्यों-का उपादान बुद्धि है अहंकार नहीं है बुद्धिहीका अतिशय सत्वका कार्य होना प्रमाणसे सिद्ध होता है ॥ १४ शंका-जो महत्तत्वके कार्य धर्म आदि उत्तम गुण हैं तौ सम्पूर्ण प्राणि ओंमें अधर्मकी प्रबछता क्यों होती है इसका उत्तर वर्णन करते हैं ॥

### महदुपरागाद्विपरीतम्॥ १५॥

#### महत्तत्व उपरागसे विपरीत होता है ॥ १५ ॥

महत्तत्व रजोग्रण व तमोग्रणके उपरागसे वा सम्बंधसे विपरीत हो-ताहै क्षुद्रधर्म अज्ञान अवैराग्य अनैश्वर्यका कारण होताहै कारणरूप बु-द्धि प्रकृतिमें लयहो नित्य रहती है कार्यरूप परिणामको प्राप्त होती है अनित्यहै ॥ १५॥

# अभिमानोऽहंकारः ॥ १६ ॥ अभिमान अहंकार है ॥ १६ ॥

मैहूं में कर्ता हूं इस भावको अभिमान वा अहंकार कहते हैं यह अहं-कार अंतःकरण द्रव्य है अभिमान उसकी वृत्ति वा उसका धर्म है परन्तु धर्म धर्मीको अभेद मानकर अभिमान अहंकार है यह कहा है निश्चय बुद्धिकी वृत्तिहै निश्चित अर्थहीमें में मेरा यह ज्ञान अहंकारका वृत्तिक्ष्य उत्पन्न होता है निश्चय व अभिमान वृत्तियोंके कार्य कारणभावके अनु-सार वृत्ति मानोंका कार्यकारणभाव माना जाता है अर्थात् बुद्धि वा म-हत्तत्वका कार्य अहंकार माना जाता है जैसा पूर्वही कहा गया है ॥१६॥

### एकादशपंचतन्मात्रंतत्कार्यम्॥ १७॥ ग्यारह व पांच उसके मात्र उसके कार्य हैं ॥ १७॥

ग्यारह इन्द्रिय व शब्द आदि पांच उसके मात्रा उसके अर्थात् अहंकारके कार्य हैं मुझे इस इन्द्रियसे यह रूप आदि भोगके योग्य हैं यही सुखका साधन है इत्यादिके अभिमानहीसे आदि सृष्टि वा उत्पत्तिमें इन्द्रिय व उनके विषयोंकी उत्पत्ति होनेसे अहंकार इन्द्रिय आदिका हेतु है लोकमें

भोग अभिमानीहीका राग द्वारा भोगमें प्रवृत्त होना देखा जाता है भूत व इन्द्रियके मध्यमें राग धर्मयुक्त जो मन है वही आदिमें अहंकारसे उत्पन्न होता है क्योंकि मनसे राग होनेसे शब्द आदि कार्य होते हैं व शब्द आदि मान्नोंके भोगमें राग होनेसे भोगके करण श्रवण चक्षु आदि इन्द्रिय कार्य उत्पन्न होते हैं स्मृतिमें मोक्षधर्ममें हिरण्यगर्भ ( ब्रन्ह्या ) के रागहीसे चक्षु आदिकी उत्पत्ति कहाहै यथा "कप रागादभूच-क्षुः"इत्यादि अर्थ कपके रागसे चक्षु ( नेत्र ) उत्पन्न हुए इत्यादि इससे अनुमान व स्मृति प्रमाणसे अहंकारसे मन मनसे राग रागसे शब्द आ-दि पांच मात्रा व मांत्रोंसे दश्वबाह्यइन्द्रिय कार्याका उत्पन्न होना सिद्ध होता है ॥ १७॥

### सात्विकमेकादशकंप्रवर्ततेवैकृताद हङ्कारत्॥ १८॥

### विकारको प्राप्त अहंकारसे ग्यारहवाँ अहंकारका सात्विक कार्य प्रवृत्त होता है ॥ १८॥

ग्यारहवाँ जो दश इन्द्रियके पश्चात् मन है वह षोडश गण मध्यमें सात्विकहें व विकारको प्राप्त जो अहंकार है उससे प्रवृत्त होता है अभिप्राय यह है कि, अहंकार तीन प्रकारका होता है सात्विक राजस तामस सात्विक अहंकारसे सात्विक मन प्रवृत्त होता है अर्थात् उत्पन्न होता है तथा राजस अहंकारसे दशइन्द्रिय व तामससे पंचमात्रा उत्पन्न होते हैं १८

### कर्मेन्द्रियबुद्धीन्द्रयैरान्तरमेकादशकम् ॥१९॥

### कर्मइन्द्रिय ज्ञानइन्द्रिय सहित अन्तरका ग्यारहवाँ है ॥ १९ ॥

बाक् हस्त, पाद, पायु, ( गुदा ) व उपस्थ ( छिंगवा योनि ) यह पांच कर्मइन्द्रिय हैं. कर्ण, नासिका, रसना, त्वचा, नेत्र यह पांच ज्ञान इन्द्रिय हैं इन दश इन्द्रियोंसहित अंतर इन्द्रिय ग्यारहवाँ मन है यह

### आहंकारिकत्वश्चंतर्नभौतिकानि ॥ २०॥ श्रुतिसे आहंकारिक होना सिद्ध होनेसे भौतिक नहीं हैं२०॥

श्रुति प्रमाणसे अहंकारके कार्य होना सिद्ध होनेसे इन्द्रिय भौतिक नहीं हैं "इन्द्रिय भौतिक नहीं हैं "यह कहनेमें इन्द्रिय शब्दकी पूर्व स्त्रसे अनुवृत्ति होती है इन्द्रियोंके आहंकारिक होनेकी जो श्रुतिहै वह इसका-छमें वेदके शाखाओंके छोप होजानेसे नहीं मिछती तथापि आचार्यके वाक्यसे माननेक योग्य है यद्यपि "एकोहं बहु स्याम्" अर्थ-एक बहुतहोऊं यहभी अहंकारस्चक श्रुति है व भौतिक होनेके प्रमाणमेंभी श्रुती हैं परन्तु आहंकारिक श्रुतिके मुख्य होनेसे भौतिक श्रुति गौणी मानना चाहिये ॥ २० ॥

शंका-भौतिकश्चितिक गौणी अंगीकार करनेसेभी आहंकारिक होना घटित नहीं होता क्योंकि यह श्चिति है "अस्य पुरुषस्याप्रिं वागप्येति वातं प्राणश्चक्षुरादित्यम्" अर्थ-इस पुरुषकी वाक अग्निमें छयहोती है प्राण वायुमें छय होते हैं नेत्र सूर्य्यमें छय होते हैं देवताओंमें इन्द्रियोंके छय होनेसे देवताओंका उपादान होनाभी ग्रहण होता है क्योंकि कारणहीमें कार्यछय होता है. उत्तर-

### देवतालयश्चितिनीरं भकस्य ॥ २१ ॥ देवतामें लयहोनेकी जो श्चिति है वह आरंभककी नहीं है, अर्थात् आरंभकविषय सम्बंधी नहीं है ॥ २१ ॥

अग्नि आदि देवतामें लय होनेकी जो श्रांत है वह कार्य आरंभक कारणके विषयमें नहीं है क्योंकि जो आरंभक (आदिमें उत्पन्न करनेवाला) नहीं है उसमेंभी लय होना देखा जाता है यथा भूतलमें जलबिन्दुका लय होना आदि इसीप्रकारसे देवताओं में इन्द्रियोंके लयहों ने भें श्रांत है ॥२१॥

कोई मनको नित्य मानते हैं इस संदेह निवारणके अर्थ इन्द्रियोंकों अनि-त्य वर्णन करते हैं.

### तदुत्पत्तिश्चतेर्विनाशदर्शनाच ॥ २२ ॥

### उनकी उत्पत्ति श्रुतिसे सिद्ध होनेसे व नाज्ञ देखनसेभी ॥ २२ ॥

उनकी सब इन्द्रियोंकी उत्पत्ति है यथा श्रुतिमें कहा है " एतस्माज्ञाय ते प्राणो मनस्सर्वेन्द्रियाणिच" अर्थ—इससे आत्मासे प्राण उत्पन्न होता है-मन व सब इन्द्रियांभी जो उत्पन्न होता है वह नाश होता है यह अनुमा-नसे सिद्ध है व वृद्धा अवस्था आदिमें नेत्रआदिके सहशमनके क्षीणहोनेसे विनाश होनेका निर्णय होता है मनके नित्य होनेको वचन प्रकृति बीज पर है यह मानना चाहिये ॥ २२ ॥

### अतीन्द्रियमिन्द्रियंभ्रांतानामधिष्ठाने॥ २३॥

### इन्द्रिय अतीन्द्रिय हैं भ्रान्तोंको अधिष्ठानमें (अधिष्ठानमें बोध होता है)॥२३॥

इन्द्रिय अतीन्द्रिय हैं अथीत् अति स्हम है प्रत्यक्ष नहीं है भ्रान्तोंको अधिष्ठानमें अर्थात् भ्रान्त जो भ्रमको प्राप्त हैं उनको अधिष्ठानमें (गोल-कमें ) इन्द्रियोंका होना बोध होता है अर्थात् गोलक व इन्द्रियमें भेद नहीं मानते ॥ २३ ॥

### शक्तिभेदेऽपिभेदसिद्धौनैकत्वम् ॥ २४ ॥ शक्ति भेद होनेमेंभी भेदकी सिद्धि होनेमें एक होना सिद्ध नहीं है ॥ २४ ॥

कोई यह कहते हैं कि, इन्द्रिय एकही है शक्ति भेदसे उससे विलक्षण कार्य होते हैं इस मतके प्रतिषेधकेलिये यह कहा है कि, एक इन्द्रियके

क्रिक्त भेद अंगीकार करनेमेंभी क्रिक्तयोंकेभी इन्द्रिय होनेसे इन्द्रिय भेद सिद्ध होता है इससे इन्द्रियका एक होना सिद्ध नहीं होता भेद जब सिद्ध है तो भिन्न शब्द कल्पना मात्रसे अर्थात् इन्द्रिय शब्दके स्थानमें शिक्त भेद शब्द कहनेसे एकताकी सिद्धि नहीं होती॥ २४॥ शंका—एक अहंकारसे नानाविधकी इन्द्रियोंकी कल्पना करनेमें विरोध होगा. उत्तर—

# नकल्पनाविरोधःप्रमाणदृष्टस्य ॥ २५॥ प्रमाणदृष्टका कल्पनाविरोध नहीं है ॥ २५॥

जो प्रत्यक्ष प्रमाणसे नानाविध इन्द्रियोंका होना दृष्ट है अर्थात् देखा हुवा है प्रत्यक्षसे सिद्ध है उसमें कल्पनाविरोध नहीं होसकता ॥ २५॥

उभयात्मकंमनः ॥ २६ ॥

दोनों इन्द्रियात्मक मन है ॥ २६॥

ज्ञानइन्द्रिय व कर्मइन्द्रिय दोनों इन्द्रियात्मक मन है ॥ २५ ॥

### गुणपरिणामभेदान्नानात्वमवस्थावत् ॥ २७॥

गुणोंके परिणामभेदसे अवस्थाके तुल्य नाना भेद होना सिद्ध होता है ॥ २७॥

यथा एकही मनुष्य स्त्रीकसाथ कामी विरक्तक साथ विरक्त अन्यके साथ अन्य होता है इसी प्रकारसे मन चक्षु आदिके संग चक्षु आदिमें एकभाव होकर दर्शन आदि विशेष वृत्तिओंसे नाना होता है क्यों नाना अर्थात् अनेक प्रकारका होता है सत्व आदि गुणोंके परिणाम भेदमें समर्थ होनेसे यह सूत्रका अर्थ है ॥ २७ ॥

रूपादिरसमलान्त उभयोः॥२८॥ रूप आदि रसमलान्त दोनोंके॥ २८॥

रूप आदिसे रूप रस गंध स्पर्श शब्द अभिप्राय है अन्न रसोंका मल विष्टा है मलतक इन्द्रियका विषय है क्यों कि गुदाइन्द्रियसे मलत्याग होता है तात्पर्य यह है कि रूप, रस, गंध, स्पर्श, शब्द, ज्ञान इन्द्रियके विषय व बोलना, देना चलना, मैथुन करना, मलत्याग करना, कर्म इन्द्रियके विषय यह मलत्याग पर्यंत दोनों इन्द्रियोंके दशविषय हैं॥२८॥ द्रष्टृत्वादिरात्मनःकरणत्वमिन्द्रियाणाम्॥२९॥

द्रष्टा होना आदि आत्माका करण होना इन्द्रियोंका॥२९॥

द्रष्टा होना आदि अर्थात् देखनेवाला होना आदि पांच रूप आदि विषयोंका याहक होना व वक्ता होना आदि पांच कर्म इन्द्रियोंके विषयोमें प्रवृत्त होना व संकल्प कर्त्ता होना यह द्रष्टा होना आदि आत्माका अर्थात् पुरुषका दर्शन आदि वृत्तियोंमें होता है करण होना इन्द्रियोंका धर्म है जो यह शंका हो कि, अविकारी पुरुषमें द्रष्टा कर्त्ता होना आदि कैसे घटित होता है तौ पूर्वीक्तके अनुसार यथा चुम्बकके समीप होनेहीसे लोहमें सञ्चलन होता है उसका कारण चुम्बकही कहा जाता है अथवा सैन्य करण करिक आज्ञामात्रसे राजा युद्ध करता है शरीरसे राजा आप कुछ नहीं करता युद्ध योधा करते हैं परन्तु जय व पराजय होना राजाहीका कहा जाता है इसीप्रकारसे द्रष्टा होना आदि पुरुषमें कहा जाता है यह जानना चाहिये सन्निधिमात्रसे इन्द्रिय करणोंसे कर्ता है स्वरूपसे पुरुष कर्त्ता नहीं है ॥ २९ ॥

### त्रयाणांस्वालक्षण्यम्॥ ३०॥

#### तीनोंका अपने अपने लक्षणका भाव है॥ ३०॥

तीनोंका महत्तत्व अहंकार मनका अपने अपने लक्षणका भाव है निश्चय आदि उत्कृष्ट गुण होना महत्तत्वका लक्षण है अपने आत्मामें विद्यमान गुणका आरोप करना अहंकारका छक्षण है संकल्प विकल्प करना मनका छक्षण है इन छक्षणोंसे अपने अपने छक्षणोंसे तीनोंका प्रत्यय होता है ॥ ३० ॥

### सामान्यकरणवृत्तिःप्राणाद्यावायवःपंच॥३१॥ प्राण आदि रूप पंच वायु करणकी (अंतःकरणकी) सामान्य (साधारण) वृत्ति है॥३१॥

वायुके समान सश्चार होनेसे प्राण आदि रूपसे जो पांच वायु अर्थात् प्राण, अपान, समान, उदान, व व्यान नामसे प्रसिद्ध हैं वे अन्तः करणकी सामान्य (साधारण) वृत्ति हैं अर्थात् अंतः करण त्रयके परिणाम भेद हैं अन्य प्राण आदिको वायु रूप वायु भेद मानते हैं कोई आचा-र्य वायुसे पृथक् प्राण आदिको अन्तः करणके परिणाम वा कार्यभेद स्वीकार करके अन्तः करणकी वृत्ति कहाहै वायुनामसे कहनेका आश्य यह है कि वायुके समान संचार होनेसे वायु नामसे कहेजाते हैं प्राण वायु हृद्य अपान गुदा समान नाभिमें उदान कण्डमें व्यान सब श-रीरमें रहताहै ये प्राण आदिके स्थान हैं ॥ ३१ ॥

### क्रमशोऽक्रमशश्चीन्द्रयवृत्तिः ॥ ३२ ॥ कम व विनाक्रम इन्द्रियकी वृत्ति है ॥ ३२ ॥

प्रथम निर्विकल्पक ज्ञान होता है पश्चात् क्रमसे सिवकल्पक ज्ञान होता है अर्थात् शब्द स्पर्श रूप रस गंध विषयों में प्रथम इन्द्रियद्वारा आछोचन ज्ञान विना विशेषणके होता है उसकी निर्विकल्पक कहते हैं फिर
उत्तर कालमें वस्तुके धमें सि द्रव्यरूप धमों से जाति आदिसे जो विशिष्ठ
ज्ञान होता है उसकी सिवकल्पक कहते हैं आलोचन ज्ञानहीं के दो भेद हैं अर्थात् निर्विकल्पक सिवकल्पक दो प्रकारका ऐन्द्रियक ज्ञान आलोचन नामसे कहा जाता है कोई निर्विकल्पक ज्ञान मात्रकी आलोचन व इन्द्रिय जन्य कहते हैं सिवकल्पककी मन मात्रसे जन्य (उत्पन्नके योग्य) कहते हैं परंतु सिवकल्पककी अर्थात् विशिष्ट ज्ञानकोभी इन्द्रि-योंसे विशिष्ट ज्ञान होनेमें बाधक होनेके अभावसे सूत्रमें ऐन्द्रियक कहा है अर्थात् इन्द्रियकी वृत्ति माना है कोई यह कहते हैं कि, बाह्यइन्द्रियोंसे लेकर बुद्धि पर्यंतकी वृत्ति उत्पत्ति क्रमसे होती है कभी व्याव्र आदि देखनेके कालमें भय विशेषसे विद्युल्लताके समान सब इन्द्रियोंमें एक ही वार वृत्ति होजाती है यह कहना असत् है सूत्रमें इन्द्रियोंके वृत्तिओं मात्रको क्रमिक अक्रमिक कहा है बुद्धि व अहंकार वृत्तियोंका प्रसङ्ग नहीं है एक हीवार अनेक इन्द्रियोंकी वृत्ति होनेमें संशय रूप विरुद्ध पक्ष प्राप्त होनेसे उसके निर्णयंके अर्थ व मनके अणु होनेके प्रतिषेधके अर्थ स्त्रमें क्रमसे व विनाक्रमसे इन्द्रिय वृत्ति होनेको वर्णन किया है ॥३२॥

### वृत्तयः पंचतय्यः क्विष्टाक्विष्टाः ॥ ३३ ॥ क्विष्ट अक्विष्ट भेदसे पांच प्रकारकी वृत्ती हैं ॥ ३३ ॥

दु: खकी देनेवाली सांसारिक वृत्ती जो पांच वृत्ती हैं वह क्रिष्ट कहीं जाती हैं और जो योगकालकी पांच वृत्ती हैं वह अक्रिष्ट उनके विपरीत कही जाती हैं अविद्या (अज्ञान) अस्मिता (अहंकार होना) राग, देष व अभिनिवेश (मरणकी त्रास) यह पांच क्रिष्ट हैं और प्रमाण, विपर्यय, (विपरीत ज्ञान) विकल्प, निद्रा, स्मृति यह पांच अक्रिष्ट वृत्ती हैं प्रमाणका वर्णन पूर्वही होच्चका है विवेक विरुद्ध अयथार्थ ज्ञान विपर्यय है किसीसे मनुष्यके सींग सुनकर यह जानकर भी कि मनुष्यके सींग नहीं होते यह कल्पना करना कि होते होंगे विकल्प है निद्रा स्मृति साधारण है विशेष व्याख्यान विपर्यय आदिका योगदर्शनमें देखना चाहिये॥ ३३॥

## तन्निवृत्तावुपशांतोपरागः स्वस्थः॥ ३४॥ उनके निवृत्त होनेमें शांतोपरागहो स्वस्थ होता है ॥३४॥

उनके अर्थात् वृत्तिओं के निवृत्त होने की दशामें शांतोपराग हो अर्था-त् सम्पूर्ण विषयों के रागसे रहित हो कर स्वस्थ होता है कैवल्य आनन्दको प्राप्त होता है ॥ ३४ ॥

> कुसुमवच्चमणिः ॥ ३५॥ कुसुमके समान जैसे मणि॥ ३५॥

जैसे जपाकुसुम (गोडहरके फूछ) के प्रतिबिम्बसे स्फिटिकमणि जपाकुसुमके समान अरुण होजाती है और उसके न रहनेपर फिर अपने शुक्क रूपको प्राप्त होजाती है उपाधि जनित अरुणता दूर होजाती है इसी प्रकारसे प्रकृतिसे जो वृत्तियाँ हैं उनकी निवृत्तिसे पुरुष निज स्व-रूपमें स्वस्थ होता है व आनन्दको प्राप्त होता है ॥ ३५॥

### पुरुषार्थकरणोद्धवोऽप्यदृष्टोल्लासात् ॥३६॥ पुरुषकेलिये करणका उत्पन्न होनाभी अदृष्टके प्रकट होनेसे ॥ ३६॥

पुरुषके अदृष्टके प्रकट होनेसे जैसे प्रधानकी प्रवृत्ति होती है इसी प्रकारसे पुरुषके अर्थ करणों (इन्द्रियों) की प्रवृत्ति वा उत्पत्ति होती है अदृष्टवशसे करणोंकी प्रवृत्ति इससे कहा है कि, करणोंका प्रवृत्त करनेवाछा पुरुष नहीं होसकता क्योंकि पूर्वही पुरुषको किया रहित कूटस्थ अंगीकार किया है व ईश्वरको जगत्का कर्ता नहीं माना इससे अदृष्टको प्रवर्त्तक माना है ॥ ३६ ॥ शंका—परके अर्थ आपसे करण किस प्रकारसे प्रवृत्त होते हैं उसका दृष्टांत यह है ॥

### धेनुवद्धत्साय॥ ३७॥

#### वत्सके अर्थ धेनुके समान ॥ ३७ ॥

यथा गौ वत्सकेलिये अपनेहीसे दुग्ध स्त्रवती है कोई यत्नकी अपेक्षा नहीं होती ऐसा स्वभावही है इसी प्रकारसे अपने स्वामी पुरुषके अर्थ करण आपही प्रवृत्त होते हैं सुषुप्तसे अपनेहीसे बुद्धिका उठना वा प्रकट होना प्रस्यक्षसेभी सिद्ध होता है ॥ ३० ॥

# करणंत्रयोदशविधमवान्तरभेदात् ॥ ३८॥ अवान्तर भेदसे तेरह विधके करण हैं॥ ३८॥

तीन अन्तः करण दश बाह्य इन्द्रिय यह तरह विधंक करण हैं मुख्य करण केवल एक बुद्धि है उसके यह सब भेद हैं इससे यह कहा है कि, अवान्तर भेदसे अर्थात् भिन्न कार्यभेदसे तरह हैं ॥ ३८ ॥ शंका-जो बुद्धि मुख्य करण है और अन्य गौण हैं तौ उनके गौण माने जानेका हेतु कौन गुण वा धर्म है उत्तर—

### इन्द्रियेषुसाधकतमत्वग्रणयोगात्कुठारवत्३९

### इंद्रियोंमें अति साधक होनेके गुणयोगसे कुठारके सहज्ञ गुण है ॥ ३९॥

इन्द्रियोंमें परम्परा करिकै पुरुषार्थका अतिसाधक होना कारण स्वरूप बुद्धिका गुण है इससे तेरह प्रकारके करण होना सिद्ध होता है यह पूर्वसूत्रके साथ अन्वय (सम्बंध वा मेल) है कुठारके सहश कह-नेका अभिप्राय यह है कि यथा काटनेमें योग भिन्न करना अर्थात् योगसे पृथक् वा विभाग करदेनाही फल होनेसे प्रहारहीका मुख्य करणत्व है तथापि अतिसाधन गुणके योगसे कुठारकाभी करणत्व है अर्थात् कुठारका कारण होना सिद्ध होता है इसी प्रकारसे यद्यपि मुख्य करण बुद्धि है तथापि अतिसाधक होनेसे इन्द्रियोंका करणत्व है ॥ ३९॥

### द्वयोःप्रधानंबुद्धिलींकवङ्गत्यवर्गेषु ॥ ४० ॥

#### दोनोंमें प्रधान बुद्धि भृत्यवर्गीमें लोकके समानहै ॥४०॥

दोनोंमें बाह्य व अंतरके करणों (इन्द्रियों) के मध्यमें बुद्धिही प्रधान है अर्थात् मुख्य है क्योंकि सम्पूर्ण अर्थके पुरुषमें समर्पण करनेमें बाह्य व अन्तरके जो मन चक्षु आदि करण हैं उन सबमें उत्कृष्ट है जैसे राजाका कोई प्रधान भृत्य सब भृत्य वर्गोंमें अर्थात् सेवक वर्गोंमें मुख्य होता है इसी प्रकारसे बुद्धि सब करणोंमें प्रधान है ॥ ४०॥ बुद्धिक प्रधान होनेमें हेतु वर्णन करते हैं ॥

# अव्यभिचारात्॥ ४१॥ व्यभिचार न होनेसे॥ ४१॥

अन्य इन्द्रिय अपने अपने विषय विशेष मात्रके ग्रहण करनेमें समर्थ हैं अन्य इन्द्रिय अन्य इन्द्रियके विषयके ग्रहणमें समर्थ नहीं है बुद्धि सब करणोंमें व्यापक होनेसे सब करणों( इन्द्रियों) के विषयोंको ग्रहण करती है किसी इन्द्रियके विषय ग्रहण करनेमें निश्चित वृत्ति वा धर्मवान् बुद्धिका व्यभिचार नहीं होता सबमें व्यापक होने व फल्लमें व्यभिचार न होनेसे बुद्धिकी ग्रधानताहै॥ ४१॥

# तथाशेषसंस्काराधारत्वात् ॥ ४२ ॥ तथा सम्पूर्ण संस्कारके आधार होनेसे ॥ ४२ ॥

यथा व्यभिचार न होनेसे बुद्धिकी प्रधानता है तथा सम्पूर्ण संस्का-रके आधार होनेसे प्रधानता है. क्योंकि चक्षु आदि अथवा अहंकार मन संस्कारके आधार नहीं हो सकते जो पूर्वही देखा वा सुनाहै उसके स्म-रणको नेत्र आदि कोई बाह्य इन्द्रिय समर्थ नहीं है क्योंकि स्मरण करना बाह्यइन्द्रियोंका ग्रण नहीं है जो बाह्यइन्द्रियोंका धर्म होता तो अंध बिधरको रूप व शब्दका स्मरण न होता यद्यपि अंध बिधरको रूप व शब्दका प्रत्यक्ष नहीं होता परन्तु स्मरण होनेसे बाह्यइन्द्रियों-का धर्म नहीं है यह सिद्ध होता है जो मन व अहंकारका धर्म कहा जाय तो तत्वज्ञानसे जब मन व अहंकारका छय होजाता है तबभी स्मरण होता है इससे सम्पूर्ण संस्कारकी आधार बुद्धि है व स्मरण बुद्धिका धर्म है सब संस्कारकी आधार होनेसे बुद्धिकी प्रधानता है॥४२॥

### स्मृत्यानुमानाच ॥ ४३॥

स्मृतिद्वारा अनुमानसेभी ॥ ४३ ॥

स्मृतिद्वारा अनुमान होनेसेभी बुद्धिकी प्रधानता है क्योंकि स्मृति-

से अनुमान करना बुद्धिका कार्य है अन्य इन्द्रियका नहीं है ॥ ४३॥

### संभवेन्नस्वतः ॥ ४४॥

#### आपसे संभव न होगा ॥ ४४ ॥

जो यह कहा जाय कि, स्मृति पुरूषकी वृत्तिहै इसका उत्तर यह है
कि, आपसे पुरुषमें स्मृति होना संभव न होगा अर्थात् विना बुद्धि पुरुषमें स्मरण न होगा अथवा जो यह कहा जाय कि, बुद्धि मुख्य करण है इससे बुद्धिमें सब ज्ञान होना चाहिये इसके उत्तरमें यह कहाहै कि, विना चक्षु आदि करणोंके द्वारा बुद्धिका आपसे करण होना संभव न होगा विनाचक्षु आदि बुद्धिका करण होना सिद्ध नहीं होता अन्यथा अंधे आदिकोभी रूप आदिका ज्ञान होना चाहिये यह अर्थ व भावहै॥४४

### आपेक्षिकोग्रणप्रधानभावः क्रियाविशेषात्॥ ४५॥

#### कियाविशेषसे गुणप्रधानभाव आपेक्षिकहै ॥ ४५ ॥

आपेक्षिकहै अर्थात् एक दूसरेकी अपेक्षा अपने अपने क्रियाविशेषसे प्रधान है यथा बाह्यइन्द्रियोंके व्यापारमें मन मनके व्यापारमें अहंकार अहंकारके व्यापारमें बुद्धि प्रधान है ॥ ४५ ॥

### तत्कर्मार्जितत्वात् तदर्थमभि-चेष्टालोकवत् ॥ ४६॥

### उसके कर्मसे आर्जित (प्राप्त वा छन्ध ) होनेसे छोकके तुल्य उसके अर्थ न्यापार होता है ॥ ४५ ॥

इसके (पुरुषके ) कर्मसे आजित ( छन्ध वा माप्त ) कियाहुवा जो करणहै उसका उसके अर्थ अर्थात् उसी पुरुषके अर्थ छोकके तुल्य न्या- पार होताहै अर्थात् यथा छोकमें जिस पुरुषसे मोछछेने आदि कर्मसे कुठार आदि करण अर्जित होता है उसी पुरुषके अर्थ उस्का काटने आदिका व्यापार होता है अर्थात् उसी पुरुषके काम आताहै इसी प्रकारसे पुरूषके सिन्निधि वा संयोगहीसे बुद्धिकी उत्पत्ति व बुद्धिमें शक्ति होनेसे बुद्धि पुरूषहीका कारण है पुरूषहीके अर्थ उस्का व्यापार है यद्यपि कूटस्थतासे पुरूषमें कर्म नहीं है तथापि यथा योधाओंका जय पराजय य राजाका जय पराजय कहा जाताहै इसीप्रकारसे पुरुषके भोक्ता व स्वामी होनेसे पुरुषका कर्म उपचारसे कहाहै ॥ ४६ ॥

# समानकर्मयोगे बुद्धेः प्राधान्यं छोकवछोकवत्॥ ४७॥

### समान कर्मयोगमें बुद्धिकी प्राधान्य है लोकके समान लोकके समान ॥ ४७॥

यद्यपि पुरुषके अर्थ साधन भावसे सब करण कर्म योगमें समान है तथा-पि बुद्धिकी प्रधानता है जैसे छोकमें सब राजांक भृत्य राजांक सेवक हो नेके भावसे समान हैं तथापि जो राजांका मंत्री वा कार्यका अधिकारी होता है वही प्रधान होता है और सब उसके आज्ञांकारी व आधीन हो-ते हैं इससे बुद्धि सबमें उत्कृष्ट महत्तत्व है॥ ४७॥

इति श्रीप्रभुदयालुशास्त्रवित्रिमिते सांख्यदर्शने देशभाषाकृतभाष्येद्वि-तीयोऽध्यायस्समाप्तः ॥ २ ॥

इसके उपरांत प्रधानके स्थूल कार्य महाभूतशरीरका वर्णन व विवि-ध योनिगति आदि ज्ञान साधन अनुष्ठानेक हेतु अपर वैराग्यके अर्थ उसके उपरांतपर वैराग्यके अर्थ सम्पूर्ण ज्ञानसाधनके वर्णनमें तृतीय अध्यायका प्रारंभ किया जाता है ॥

अविशेषाद्विशेषारंभः॥१॥

#### अविशेषसे विशेषका आरंभ होताहै॥ १॥

जिन्में शांत घोर मूट यह विशेषण नहीं है ऐसे जो अविशेष पंच-तन्मात्रा शब्द स्पर्श रूप रस गंध हैं उनसे विशेष स्थूल महाभूतोंका आरंभ होता है अर्थात् मात्रोंकी अविशेष संज्ञा है स्थूल भूतोंकी विशेष संज्ञा है पंच मात्रोंसे स्थूल भूतोंकी उत्पति होती है यह अर्थ है ॥१॥ पूर्व अध्यायसे लेकर यहाँतक तेईसतत्वोंको कहिकर अब शरीरकी उत्पत्ति कहते हैं॥

### तस्माच्छरीरस्य॥२॥ तिससे शरीरका॥२॥

तिससे अर्थात् उक्त (कहेहुए) सूक्ष्म स्थूल तेईस २३ तत्वसे शरीरका आरंभ होता है अर्थात् शरीरकी उत्पत्ति होती है आरंभ होने शब्दकी पूर्व सूत्रसे अनुवृत्ति होती है ॥ २ ॥

### तद्वीजात्संसृतिः॥३॥

### उसके बीजसे संसृति होती है ॥ ३ ॥

उसके (शरीरके) बीजसे अर्थात् शरीरका बीज जो २३ तेईस तत्वरूप सूक्ष्म शरीर है उससे पुरुषकी संसृति (गमनागमन) होती है यद्यपि पूर्वीक्त हेतुओं से पुरुषका आपसे गत आगत होना संभव नहीं होता परन्तु उपाधि अवस्थाभेदसे जैसा पूर्वहीं कहा गया है पुरुषका गमन आगमन होता है अर्थात् उपाधिसे पुरुष पूर्वकृत कर्म फलके भोगके अर्थ देह त्यागकर अन्य देहको जाता है ॥ ३॥

### अविवेकाच्च प्रवर्तनमिवशेषाणाम् ॥ ४ ॥

#### अविवेकसे अविशेषोंका प्रवर्तन होता है ॥ ४ ॥

अविवेकसे अविशेष अर्थात् ईश्वरत्व अनीश्वरत्व आदि विशेषता रहित सब पुरुषोंको जबतक विवेक नहीं होता प्रवर्तन अर्थात् संसृति होती है विवेकके उत्तर संमृतिका नाश होता है ॥ ४ ॥ विनाविवेक संमृतिक नाश न होनेका हेतु क्या है यह वर्णन करते हैं ॥

### उपभोगादितरस्य॥ ५॥ इतरके उपभोगसे॥ ५॥

इतर विवेकीसे भिन्न जो अविवेकी है उसके उपभोगसे अर्थात् अज्ञानीको कियेहुए कर्मका फलभोग अवश्य होनेसे अज्ञानीकी संमृ-तिका नाश नहीं होता ॥ ५॥

### सम्प्रतिपरिमुक्तोद्वाभ्याम्॥६॥

वर्तमान संसृति कालमें दोनोंसे मुक्त होता है॥ ६॥

संमृति कालमें दोनोंसे अर्थात् शीत उष्णके सुख दुःख आदि दंदसे पुरुष मुक्त अर्थात् रहित होजाता है ॥ ६ ॥

### मातापितृजंस्थूलंप्रायशइतरन्नतथा॥७॥

बाहुल्यसे स्थूल श्रार मातापितासे उत्पन्न है इतर वैसा अर्थात् ऐसा नहीं है ॥ ७॥

बाहुल्यसे बाहुल्यकरके वा अर्थात् अधिकतासे वा बहुधा स्थूल श्रार मातापितासे उत्पन्न है बाहुल्यसे इससे कहा है कि कहीं तपोबल आदि कर्म विशेषसे विना योनिभी स्थूल शरीर होना सुना जाता है सामान्यसे मातापितासे स्थूल शरीर उत्पन्न होता है इसमकार इतर सूक्ष्म नहीं है अर्थात् सूक्ष्म शरीर मातापितासे उत्पन्न नहीं होता ॥ ७ ॥

### पूर्वीत्पत्तेस्तत्कार्यत्वंभोगादेकस्यनेतरस्य॥८॥

सृष्टिकी आदिमें जिस्की उप्तत्ति है ऐसे छिंगश्रीर-हीको एकका भोग होनेसे अन्यको न होनेसे

#### उस्का कार्यत्व (सुखदुःख) है॥ ८॥

सृष्टिकी आदिमें स्क्ष्म छिंगशरीर जो उत्पन्न होता है उसीका सुख दु:ख कार्य संयुक्त होना सिद्ध होता है क्योंकि छिंग शरीर- हीको सुख दु:खका भोग होता है स्थूछ मृतशरीरमें सुख दु:खका अभाव होता है इससे स्थूछमें भोग होना सिद्ध नहीं होता ॥ ८ ॥

### सप्तदशैकंलिङ्गम्॥९॥

#### सतरह तत्वका छिङ्गशरीर होताहै ॥ ९ ॥

ग्यारह इन्द्रिय पांच तन्मात्रा व बुद्धि यह सतरह तत्वसंयुक्त छिंग-शरीर होता है अहंकारको छिंगशरीरमें बुद्धिक अंतर्गत मानकर भित्र नहीं कहा ॥ ९ ॥

### व्यक्तिभेदः कर्भविशेषात्॥ १०॥

#### व्यक्तिभेद कर्मविशेषसे होताहै ॥ १०॥

कर्मविशेषसे व्यक्तिभेद अर्थात् पुरुष स्त्री पशुयोनि आदि शरीरोंका भेद होता है कर्म अनुसार कर्म भोगके अर्थ नाना प्रकारके शरीर होते हैं यह भाव है ॥ १० ॥

### तदिधष्टानाश्रयदेहेतद्वात्तद्वादः ॥ ११ ॥ उसके अधिष्टानेक आश्रय देहमें उस्के वादसे उसका वाद है ॥ ११ ॥

उसके अर्थात् छिंगके अधिष्ठान ( आश्रय ) देहमें अर्थात् छिंगका आश्रय जो सूक्ष्म पंचभूत रचित देहहैं जिसका आगे वर्णन होगा उसका आश्रय जो षट्कौशिक देहहैं उसमें उसके वादसे अर्थात् छिंगके अधि-ष्ठान देहके वादसे उसका वाद है अर्थात् षाट्कौशिक जो स्थूल देहहैं उसका वाद है यह अर्थ है छिंगके सम्बंधसे अधिष्ठानका देह होना सिद्ध होताहै व अधिष्ठानका आश्रय होनेसे स्थूलका देह होना सिद्ध होताहै यह भावार्थ है इस प्रकारसे तीन शरीर सिद्ध होते हैं अन्यत्र जो छिंगशरीर व स्थूछशरीर दोही वर्णन किया है तीसरा अधिष्ठान शरीर जो छिंग शरीरका आश्रय (स्थान) है नहीं कहा उसका हेतु यह है कि छिंग-शरीर व अधिष्ठानशरीर दोनोंके सूक्ष्म होने व आधार आध्यभावसे वर्तमान होनेसे अधिष्ठानको छिंगशरीरके अंतर्गत मानकर एकही मा-ना है ॥ ११ ॥

शंका-स्थूछशरीरसे भिन्न छिंगशरीरका अधिष्ठानरूप तीसरे शरीर कल्पना करनेकी क्या आवश्यकता है उत्तर-

### न स्वातंत्र्यात् तहते छायाविचित्रवच्च ॥ १२ ॥ छायाके समान व चित्रके समान विना उसके स्वतंत्र (स्वाधीन) न होनेसे ॥ १२ ॥

िंगश्ररीर उसके विना अर्थात् अधिष्ठान श्रारिक विना, स्वतंत्रतासे (विना अन्य आश्रयके आप अपने सामर्थ्यसे ) नहीं रह सकता यथा छाया निराधार नहीं रहती चित्र निराधार स्थिर नहीं होता अथवा नहीं रहता इसीप्रकारसे विना अधिष्ठान छिंगश्ररीरका न रहना अनुमान किया जाता है स्थूछदेह त्यागकर छोकान्तरके गमनके अर्थ छिंग देहका आधारभूत अन्यश्ररीर अनुमानसे सिद्ध होता है ॥ १२ ॥

शंका-छिगश्रीर मूर्तिमान् होनेपरभी वायु आदिके तुल्य आका शही आधारमें रहे अन्य शरीर कल्पना करना मिथ्या है. उत्तर-

### मूर्तत्वेपि नसंगात योगात् तराणिवत् ॥१३॥

### मूर्तहोनेपरभी नहीं होता संगसे योगसे सूर्यके समान होताहै॥ १३॥

मूर्तिमान् होनेपरभी स्वतंत्रतासे विना संग स्थिर नहीं हो सक्ता सुर्थिक तुल्य यथा प्रकाशरूप तेजवान् सूर्य आकाश संचारी है परन्तु

विना पार्थिव द्रव्यके स्थिर नहीं है यह अनुमानसे सिद्ध होताहै क्योंकि पिण्डरूप मूर्तिमान् द्रव्य होना पार्थिव द्रव्यमें होना विदित होता है इस-से सूर्य आदि तेजवान् सब पार्थिव द्रव्यके संगही अवस्थित हैं इसी प्रकारसे हिंगशरीर सत्वप्रकाशमय है वह भूतोंके संगमें स्थिर होता है गमन आगमन करता है ॥ १३॥

# अणुपरिमाणं तत्कृति श्रुतेः ॥ १४॥ कृति श्रुतिसे वह अणुपरिमाण है ॥ १४॥

कृति श्रुति जो किया वर्णनमें श्रुति है उससे वह अर्थात् छिंग शरी-र सूक्ष्म अणु परिमाण परिच्छिन्न है श्रुति यह है " विज्ञानं यज्ञं तनुते क-मीणि" इस श्रुतिमें बुद्धिकी प्रधानतासे विज्ञान संज्ञािक्षणकी वर्णन कियाहै अर्थात् विज्ञान ( छिंग ) अनेक कर्म कर्ता है तथा छिंगशरीरके कियामें यह श्रुतिहै "तमुत्कामन्तं प्राणोऽनुक्रामित प्राणमनुक्रामन्तं सविज्ञानो भ-वित्तः, अर्थ-उसके पुरुषके निकरते हुये अर्थात् शरीरसे गमन करते हुये प्राण गमन करता है प्राण निकरते बा जाते हुये छिंगशरीर संयुक्त हो ता है अर्थात् छिंग सहितही जाता है इससे छिंग शरीरका अणु व परि-च्छिन्न होना सिद्ध होता है क्योंकि विभु ( व्यापक ) में क्रिया नही हो सकती ॥ १४ ॥ अब परिच्छिन्न होनेमें दूसरा हेतु वर्णन करते हैं

### तदन्नमयत्वश्चतेश्च ॥ १५॥ उसके अन्नमय होनेकी श्वतिसे भी॥ १५॥

उसके अर्थात् छिंगके अन्नमय होनेकी श्रीत होनेसे एकदेशीय स्-हम होना सिद्ध होताहै अन्न आदिके कार्य रूपका विभु होना संभव न-हीं होता श्रीत यह है "ह्यन्नमयंहि सौम्य मन आपो मयः प्राणस्तेजो वाक्" इत्यादि अर्थ हे सौम्य अन्नमय मन है जल मय प्राण तेजमयी वा-क् है इत्यादि यद्यपि मन आदि भौतिक नहीं हैं तथापि अन्न आदिसे उत्पन्न सजातीय अंश पूरण होनेसे अन्नमय होने आदिका व्यवहार होताहै यह समझना चाहिये ॥ १५ ॥

### पुरुषार्थसंसृतिर्छिगानां सूपकारवद्राज्ञः॥ १६॥

#### िंगोंकी संसृति पुरुषके अर्थ राजाके सूपकार (रसोईबनानेवाले) केसहज्ञ है ॥ १६॥

जो यह शंका होवे कि अचेतन छिंगोंकी संसृति देहसे देहान्तरमें जाने ने की किस निमित्तहें इसके उत्तरके छिये यह कहाहै कि यथा राजाके छिये राजाके सूपकारोंका पाकशास्त्रा (रसोई घर ) में जानाहोता है इसी प्रकारसे छिंग शरीरोंकी संसृति पुरुषके अर्थ होती है यह सूत्रका भाव है ॥ १६ ॥ सूक्ष्म शरीरको कहा अब स्थूस शरीरकाविचार करतेंहैं

# पांचभौतिको देहः॥ १७॥ पंचभूतरचित देह है॥ १७॥

पांच भूत जो पृथिवी जल तेज वायु आकाश हैं इनसे बनाहुआ देह है अर्थात् इन पांच भूतसंयुक्त पारिणामरूप कार्य देह है ॥ १७ ॥

# चातुभौतिकिमित्येके॥ १८॥ कोई चातुभौतिक मानते हैं॥ १८॥

कोई आकाशके आरंभक न होनेसे पृथिवी जल तेज वायु चारही भू-तोंसे दहकी उत्पत्ति मानते हैं अर्थात् चारही भूत सम्बंधी दहकी उत्पत्ति है यह मानते हैं ॥ १८ ॥

### एकभौतिकिमित्यपरे ॥ १९ ॥ कोई एकही भूतसे उत्पन्न मानते हैं ॥ १९ ॥

कोई एक भूत मुख्य पृथिवी भूतसे शरीरकी उत्पत्ति मानते हैं अथ-वा मनुष्य आदि में पृथिवी तत्वके अधिक होनेसे पृथिवीमय सूर्य आ-दिमें तेज अधिक होनेसे एकतत्व तेजको मानकर तेजमय कहते हैं अ- र्थात् एक भूत जो अधिकहै उसीको मुख्य व अन्य भूतोंको उपष्टम्भक (स्थितिक सहायक ) मात्र मानते हैं॥ १९॥

### नसांसिद्धिकं चैतन्यं प्रत्येकादृष्टेः ॥ २०॥

पृथक भूतमें न देखे जाने अथवा ज्ञात न होनेसे स्वाभाविक चैतन्य नहीं है ॥ २०॥

पृथकू पृथक् पृथिवी आदि भूतोंमें चेतन होना न देखनेसे यह बोध होता है कि भौतिक अर्थात् पंचभूतसे रचित देहका चेतन होना स्वाभा-विक नहीं है किन्तु औपाधिक मात्र है ॥२०॥

#### प्रपंचमरणाद्यभावश्च ॥ २१ ॥

और प्रपंचके मरण आदिका अभाव होता ॥ २१ ॥

जो देहका चैतन्य स्वाभाविक होता तो प्रपंचके मरण आदिका अर्था-त् मरणे व सुपुत्ति अवस्थाके प्राप्त होनेका अभाव होता देहका चैतन्यर-हित होनाही मरण व सुपुत्ति होना है स्वाभाविक चेतनता होनेमें मरण सुपुत्तिका होना संभव नहीं होता क्योंकि स्वाभाविक गुण जब द्रव्यका नाश होता है तभी नष्ट होता है द्रव्यके रहनेमें उसका नाश नहीं होता श-रीर बने रहनेमें मरण आदि होनेसे देहका स्वाभाविक चेतन होना सिद्ध नहीं होता ॥ २१ ॥

### मदशक्तिवचेत् प्रत्येक परिदृष्टे सांहत्ये तदुद्रवः॥ २२॥

मद शक्तिके सहश होवै प्रत्येक परिष्टष्ट होनेपर मिलेहुयेमें उसकी उत्पत्ति संभव है ॥ २२॥

जो यह शंका होवै कि यथा मादक शक्ति भिन्न द्रव्योंमें विदित नहीं होती मिलित द्रव्योंमें प्रकट होती है इसी प्रकारसे शरीरमें चैतन्य माना

जावै इसपर यह कहा है कि प्रत्येक परिदृष्ट होनेपर मिले हुएमें उस्की उत्पत्ति होती है अथवा उस्की उत्पत्ति संभव है अर्थात् जो प्रत्येकमें कारण भावसे प्राप्त है यद्यपि सूक्ष्मतासे उसका प्रत्यक्ष न होवे वही मिछे हुये पदार्थोंके कार्यक्रप द्रव्यमें प्रकट होता है जो प्रत्येकमें परिदृष्ट नहीं है वह मिछे हुएमेंभी प्रकट नहीं हो सकता मादक द्रव्यमें मादकता शक्ति उत्पन्न होनेके दृष्टांतमें प्रत्येक पदार्थमें जिससे मिलकर मादक वा मद्य द्र-व्य बनता है शास्त्र प्रमाण व अनुभवसे सूक्ष्म मादकता शक्ति होना सि-द्ध होता है व सिद्ध है अरीरके प्रत्येक भूतोंमें सूक्ष्मतासभी चैतन्य होना किसी प्रमाणसे सिद्ध नहीं है इससे मिले हुये भूतोंके कार्यशरीरमें चैतन्य होना संभव नहीं है जो समुचित भूतोंके कार्य होनेसे प्रत्येकभूतौं-में होनेका अनुमान किया जाय तौ उत्पन्न हुवा चेतन अनित्य होगा श्रुति व अनुमान प्रमाणसे चेतन एकरस नित्य होना सिद्ध होता है बि-ना नित्य होनेके कर्म फल भाग व विनाकर्मके दुःख सुख भाग फल होना असंभव है इससे अनेक भूतोंमें अनेक चैतन्य शक्ति कल्पना करनेसे एकही प्रमाण सिद्ध नित्य चित्त स्वरूप मानना उचित है॥२२॥ अरीरका वर्णन करिकै पुरुषार्थ प्राप्त होनेके विषयमें वर्णन करते हैं

# ज्ञानानमुक्तिः॥ २३॥ ज्ञानसे मुक्ति है॥ २३॥

ज्ञानसे मुक्ति होती है अर्थात् जन्ममरण क्वेशके त्याग हेतु विवेकसे आत्मतत्व विचारनेमें अज्ञानकी हानि व तत्वज्ञानके छाभसे मुक्ति होती है

# वंधो विपर्ययात् ॥ २४ ॥ विपर्ययसे वंध ॥ २४ ॥

विपर्ययसे अर्थात् ज्ञानके विपरीत अज्ञान वा अविवेकसे सुखदुःखात्मक रूप बंध होता है ज्ञान व विपर्ययसे मुक्ति व बंध कहकर ज्ञानसे मुक्ति हो-नेका विचार करते हैं ॥ २४ ॥

# नियतकारणत्वान्न समुचयविकल्पौ ॥ २५ ॥ वियतकारणहोनेसे समुचय विकल्प नहीं है ॥ २५ ॥

यद्यपि विद्या व अविद्या सहित दोनों कर्म वेदमें सुने जाते हैं तथापि अविवेककी निवृत्ति व तत्वज्ञानका होना नियत कारण मोक्षका सिद्ध होनेसे अविद्याकर्म सहित जो ज्ञान है उसका मोक्षके प्राप्तकरनेमें समुज्ञय विकल्प दोनों नहीं हैं अर्थात् अविद्याके कर्म सहित जो ज्ञान है न वह अवश्य करिके मोक्ष प्राप्त करसकताहै न यही कहा जायसकता है कि कभी प्राप्त करताहै कभी नहीं प्राप्त करता अर्थात् अविद्या कर्मके सहित जो ज्ञान है उससे किसी प्रकारसे मोक्ष होना संभव नहीं है केवळ अविवेक रहित ज्ञान मोक्षका नियत कारण है ॥ २५ ॥ समुज्ञय विकल्पका हष्टांत कहते हैं ॥

# स्वन्नजागराभ्यामिव मायिकामायिका भयां नोभयोर्मुक्तिः पुरुषस्य॥ २६॥

#### जैसे स्वप्न व जायतसे ऐसेही मायिक व अमायिकोंसे दोनोंमें पुरुषकी मुक्ति नहीं है ॥ २६॥

जो मायाका कार्य वा माया सम्बंधी हो वह मायिक कहा जाता है यहां अभिप्राय असत्य होनेसे है अमायिक वह है जो स्थिर होवे सत्य हो मायिक कर्मकी संज्ञा अमायिक ज्ञानकी संज्ञा है यथा स्वप्रके अस्त्य कार्य व जाप्रतके सत्यकार्य वा पदार्थोंसे पुरुषार्थकी सिद्धि नहीं हो-ती क्योंकि यद्यपि स्वप्रकी अपेक्षा जाप्रत सत्यही है परन्तु कूटस्थ नित्य पुरुषकी अपेक्षा असत्य है असत् पदार्थसे सत् पुरुषार्थ फलन्हीं होता इसी प्रकारसे मायिक जो असत् मायाका कार्य है व अमायि क जो कर्म सम्बंधी ज्ञान है इन दोनोंमे पुरुषार्थकी सिद्धि नहीं है क्योंकि अविद्या कर्मसहित जो ज्ञान है वह यथार्थ ज्ञान नहीं है जाप्रत अव-

स्थाकी ऐसी सत्यता है कि स्वप्नकी अपेक्षा सत्यहै परन्तु यथार्थमें नाजा-मान होनेसे नित्य पुरुषकी अपेक्षा असत्य है माया कर्मरहित निष्कर्म तत्वज्ञान मोक्ष साधक है माया कार्य अनित्य है अनित्य कर्मसंयुक्त हो-नेसे मोक्ष साधक नहीं हो सकता यह अभिप्रायहै ॥ २६ ॥ जंका उ-पास्यके अमायिक होनेसे आत्मोपासना ज्ञान सहित तत्व ज्ञानक मोक्षमें समुच्चय वा विकल्प होवे उत्तर—

# इतरस्यापिनात्यन्तिकम् ॥ २७॥ इतरकोभी आत्यन्तिक नहीं है ॥ २७॥

जो यह कहा जावे कि विकल्प किरके अन्य देव अथवा उत्कृष्ट पुरु-षकी उपासनासे पुरुषार्थ सिद्ध होगा इसके उत्तरमें यह कहा है कि इत-रकोभी आत्यन्तिक नहीं है अर्थात् इतर जो आत्मासे भिन्न उपास्य (उपासना योग्य) है उसकाभी आत्यन्तिक माया रहित होना सिद्ध नहीं होता जो उपास्यही माया रहित नहीं है उसका उपासक माया रहित होना असंभव है ॥२०॥

### संकल्पितेप्येवस् ॥ २८॥ संकल्पितमंभी इसीप्रकारसे ॥ २८॥

संकित्पत उपास्य जो देवता आदि हैं वह भी मायिक हैं मायारहिंत नहीं हैं क्योंकि जो शरीरवान देवता अथवा महात्माओंके शरीर हैं वह सब माया कार्य हैं क्योंकि जो इन्द्रियगोचर रूप शरीर आदि है सब अनित्य व मायाके व्यापार हैं ॥ २८ ॥ शंका यह उपासना वेदमें कहा है "सर्व खिलवदं ब्रह्म" अर्थ यह सब निश्चय करिके ब्रह्म है इत्यादि उपासना अथवा सिद्ध शिव विष्णु आदिकी उपासन करनेसे क्या फल है उत्तर—

## भावनोपचयाच्छुद्धस्यसर्वप्रकृतिवत्॥२९॥

# भावना सिद्धि होनेसे श्रद्धावान्को सब प्रकृतिके तुल्य है ॥ २९॥

भावना रूप जो उपासना है वह श्रद्धावान उपासना करनेवालेको सिद्ध होनेसे उपासना करनेवाले शुद्ध पाप रहित पुरुषको प्रकृतिके तुल्य एश्वर्य व सामर्थ्य, अर्थात् उत्पत्ति, स्थिति, संहार करनेकी शक्ति प्राप्ति होती है परन्तु मुक्ति केवल ज्ञानहींसे होती है उपासना आदि कर्मसे नहीं होती यह भाव है ॥ २९ ॥ अवज्ञान जो मोक्षका हेतु है उसका साधन वर्णन किया जाता है ॥

### रागोपहतिध्यानम् ॥ ३०॥ रागके नाज्ञका हेतु ध्यान है ॥ ३०॥

ज्ञानका प्रतिबंधक (रोकने वाला) जो विषयोंका राग अर्थात् विषयोंकी चाह अथवा प्रीति है उसके नाश होनेका हेतु ध्यान है अर्थात् ध्यान साधनसे सम्पूर्ण विषयोंके रागका नाश होजाता है यहां ध्यान शब्दसे धारणा ध्यान समाधि तीनों ग्रहण करना चाहिये॥ ३०॥

## वृत्तिनिरोधात्तित्सिद्धिः॥ ३१॥

वृत्तिक निरोधसे उसकी सिद्धि होती है ॥ ३१ ॥

ध्येयसे भिन्न सम्पूर्ण पदार्थोंसे वृत्तियोंके रोकनेसे उसकी अर्थात् ध्यानकी सिद्धि होती है व ध्यानके सिद्ध होनेपर ज्ञानकी उत्पत्ति होती है ध्यान आरंभ करने मात्रसे ज्ञान नहीं होता ॥ ३१॥

### धारणासनस्वकर्मणातित्सिद्धिः॥ ३२॥ धारणा आसन व अपने कर्मसे उस्की सिद्धि होती है ॥ ३२॥

धारणा आसन व अपने आश्रम कर्मसे उसकी अर्थात् ध्यानकी सिद्धि होती है ॥ ३२ ॥

### निरोधच्छिर्दिविधारणाभ्याम् ॥३३॥ छर्दि व विधारणसे निरोध होता है ॥ ३३॥

छिंद बमनको कहते हैं यहां अभिप्राय श्वासके बाहर निकालनेसे है व विधारण शब्दका अर्थ विशेष धारण करना है यहां विधारणसे दो अर्थ प्राह्म हैं एक बाहरके वायुको भीतर धारण करना दूसरे वायुको रोकना स्तंभन करना अर्थात् छिंदसे रेचक व विधारणसे पूरक व कुंभक अर्थ प्रहण करना चाहिये रेचक पूरक कुंभक द्वारा वायुका निरोध होता है अर्थात् वायुवश होता है वायुवश होनेसे चित्त स्थिर हो ध्यानमें एकाप्र होता है इससे प्राणायामसे वायुको वश करना चाहिये यह अभि-प्राय है ॥ ३३॥

### स्थिरसुखमासनम् ॥ ३४॥ जो स्थिर व सुख साधन हो वह आसन है॥ ३४॥

जो स्थिर व सुखका साधन है वह आसन है अर्थात् किसी आसनसे बैठना जिसमें स्थिर रहना व सुखसे रहना साधनसे होसकै वह आसन है व विशेष आसनके भेद व नामभी अन्य ग्रंथकारोंने लिखा है यथा सिद्धासन पद्मासन व स्वस्तिक इत्यादि ॥ ३४ ॥

### स्वकर्मस्वाश्रमविहितकमी चुष्टानस् ॥ ३५॥ अपने आश्रम विहितकर्मका अनुष्टान करना स्वकर्म है ॥ ३५॥

ब्रहचर्य गृहस्य वानप्रस्थ संन्यास इन चार आश्रमोंमें जिस आश्रममें हो उस अपने आश्रमका जो विहित कर्म है वह स्वकर्म है उसको करना चाहिये ॥ ३५॥

वैराग्यादभ्यासाच ॥ ३६॥

#### वैराग्यसे व अभ्याससे ॥ ३६॥

विना यम,नियम,प्राणायाम, उत्तम अधिकारीयोंको वैराग्यसे व ध्यान-के अभ्याससे योग सिद्ध होता है क्यों कि वृत्तियोंका रोकना चित्तका एकाग्र होना विषय रागका छूटना योगमें मुख्य है यह वैराग्य व अभ्याससे होजाता है अन्य जे उत्तम अधिकारी नहीं है उनको यम नियम आदि करनेसे कठिनसे योगकी सिद्धि होती है ॥ ३६ ॥

# विपर्ययभेदाः पंच ॥ ३७॥ विपर्ययके भेद पांच है ॥ ३७॥

अविद्या, अस्मिता, राग, देष, अभिनिवेश, यह पांच विपर्ययके भेद हैं व यही बंधके हेतु हैं अनित्य अशुचि दुःख अनात्मामें नित्य शुचि सुख आत्माका बोध करना अविद्या है आत्मा अनात्माका एक होना जानना अस्मिता है यथा में शरीरहूं यह बोध होना, राग देष प्रसिद्ध हैं अभिनिवेश मरण आदि त्रासको कहते हैं यह पांच विपर्यय हैं ॥ ३७ ॥

# अशक्तिरष्टाविंशतिधातु ॥ ३८॥ अशक्ति अहाईसप्रकारकी है ॥ ३८॥

विपर्यय कारणसे अट्टाईस प्रकारकी अञ्चिक्त है ग्यारह इन्द्रियोंका नाश होना वनव तुष्टि व आठ सिद्धिकावध होना यह अट्टाईस अञ्चिक्त हैं इन्द्रियोंका बंध होना बधिर होना कुछ होना अंध होना नपुंसक होना मूक होना आदि ग्यारह इन्द्रियोंकी अपनी अपनी बाधा है व नवतुष्टि व आठ सिद्धियोंके भेद आगे वर्णन किया है इस प्रकारसे अट्टाईस अशक्ति हैं ॥ ३८॥

### तुष्टिर्नवधा॥ ३९॥ तुष्टि नवप्रकारकी है॥३९॥

नव प्रकारके भेदकी आगे सूत्रकार आपही वर्णन करेंगे ॥ ३९॥

### सिद्धिरष्ट्या॥ ४०॥

सिद्धि आठ प्रकारकी है ॥ ४० ॥

सिद्धियोंके भेद आगे वर्णन किया है ॥ ४०

### अवान्तरभेदाः पूर्ववत् ॥ ४१ ॥ अवान्तरभेद पूर्वकेसमान है ॥ ४१ ॥

अवान्तर भेद विपर्ययके पूर्वके तुल्य हैं अर्थात् जो पांच भेद अविद्या, अस्मिता, राग, द्रेष, अभिनिवेश पूर्वही कहाहै वह विपर्ययके भेद हैं यह संक्षेपसे इतनाही कहा है विस्तारसे कहनेमें विपर्ययके बासठ भेद है वह यह हैं अव्यक्त, महत्तत्व, अहंकार, व पांच तन्मात्रा इन आठ अनात्माओंमें आत्मबुद्धि होना जो अविद्या है यह आठ तमके भेद है अर्थात् तम आठ प्रकारका होता है इनहीं आठका अस्मिता वृत्तिसे प्रहण्ण होनेसे अष्टप्रकारका मोह होता है शब्द, स्पर्श, रूप, रस, गंध, इन पांचका दिव्य अदिव्य भेदसे प्रहणकरनेमें राग दशप्रकारका है इसीको महामोह शब्द वाच्य करके दशप्रकारका महामोह होना कहते हैं अविद्या व अस्मिताके आठ विषय व रागके दश विषय अठारा विषयमें अठाराविधका तामिस्र होताहै अर्थात् द्रेष होताहै और उन अठाराके विनाश आदिसे अठाराविधका अंधतामिस्र होता है अर्थात् अभिने वेश होता है यह बासठ भेद है ॥ ४१ ॥

### एवमितरस्याः॥ ४२॥ इसी प्रकारसे इतरके ॥ ४२॥

इसी प्रकारसे इतरके अर्थात् अशक्तिके अवान्तर भेद अट्टाईस गिन-ना चाहिये ॥ ४२ ॥

आध्यात्मिकादिभेदान्नवधातुष्टिः॥४३॥

#### आध्यात्मिका आदि भेदसे नवप्रकारकी तुष्टि है॥ ४३॥

आध्यात्मिका आदि नव तुष्टियोंके भेद इस प्रकारसे हैं कि प्रकृति, उ-पादान, काल, भाग्य, इन चार तुष्टियोंकी आध्यात्मिका संज्ञा है यह चा-र तुष्टी व बाह्य विषय शब्द आदिमें अर्जन ( लाभकरना ) रक्षण, क्ष-य, भोग, हिंसा, आदि दोष निमित्तकोंके उपरम (निवृत्ति होने ) से तुष्टि होती है इन पांच सहितनव तुष्टी है प्रकृति नामक जो तुष्टि है वह यह है कि आत्माके साक्षात्कार होने पर्यंत जो परिणाम है उसमें य-ह मानना कि सब प्रकृतिही करती है में कूटस्थ पूर्णहूं ऐसी आत्माकी भावनाकरनेसे जो परितोष होताहै उसको प्रकृति तुष्टि कहते हैं व अम्भ भी कहते हैं और उससे संन्यास यहण करनेसे जो तुष्टि होतीहै उसकी उपादान तुष्टि व सिळळभी कहते हैं बहुत काळके समाधि व अनुष्ठानसे जो तुष्टि होती है उसको काल तुष्टि व तुष्टिरोध कहतेहैं प्रज्ञान परम काष्टारूप धर्म मेधा समाधिमें जो तुष्टि होती है उसको भाग्य व वृष्टि क-इते हैं यह चार आध्यात्मिक तुष्टी कही जाती हैं और पांच जो पांच बाह्य विषयके अर्जन आदि दोषनिमित्तककी निवृत्तिसे जैसा पूर्वहीं कहा गया है तुष्टि होती हैं यह नव तुष्टी वा तुष्टियां है इनमें बाध होना नवतुष्टियोंकी अञ्चािक कही जाती है ॥ ४३ ॥

## उहादिभिःसिद्धिः॥ ४४॥ उहा आदिकोंसे सिद्धि होती है ॥ ४४॥

ऊहारशब्दर अध्ययन ३ आध्यात्मिक दुःखनाश्य आधिभौतिक दुःख-नाश्य आधिदैविक दुःखनाश्रद सुहत्याति प्रदान द इन ऊहा आदिसे आठ सिद्धियां होती हैं विना उपदेश पूर्वसंस्कारके अभ्याससे आपसे तत्व विषयमें संभावना होना ऊहा सिद्धि है, अन्यका पाठ सुनकर अपनेमें शास्त्र ज्ञान हो जाना, शब्दिसिद्धि है, शिष्य आचार्य भावकरिक शास्त्र अध्ययनसे तत्वज्ञान होना अध्ययनसिद्धि है अनायास अपने घरमें परम दयालु अपने उपदेशको प्राप्त हो जानेसे उपदेश लाभ होना सुहत्प्राप्ति सिद्धि है, धन आदि दानसे प्रसन्न करिकै उपदेश लाभ करना
दान सिद्धि है आध्यात्मिक आधिदैविक आधिभौतिकका पूर्वही वर्णन
किया गया है आध्यात्मिक आदि दुःखोंका नाश होना आध्यात्मिक
आदि सिद्धियां हैं इनमें बाधा विन्न होना अष्टिसिद्धि अशक्ति कही
जाती हैं शंका—ऊहा आदिहीसे अष्ट सिद्धि क्यों कही गई हैं योगतपबलसे अणिमा आदि अष्टिसिद्धि होनेका प्रमाण है. उत्तर—

### नेतरादितरहानेनिवना ॥४५॥ विना इतरके हान इतरसे भिन्न नहीं है॥ ४५॥

इतरसे अर्थात् ऊहन आदि पांचसे भिन्न तप आदिसे तात्विकी सिद्धियां नहीं हैं क्यों नहीं हैं विना इतरके हान होनेसे अर्थात् इतर जो विपर्यय (असत् ज्ञान) है विना उसके हान (नाज्ञ) के वह सिद्धियां होती हैं इससे वे केवल संसारी मूट जनोंको सिद्धियां भा-सित होती हैं परन्तु यथार्थ तात्विकी सिद्धियां नहीं हैं ॥ ४५ ॥ समष्टि सृष्टिको वर्णन करिके अब व्यष्टि सृष्टिको वर्णन करते हैं.

## दैवादिप्रभेदाः ॥ ४६॥ दैव आदि हैं भेद जिसके ऐसी सृष्टि है ॥ ४६॥

दैव आदि भेद संयुक्त यह सृष्टि है अर्थात् ब्राह्म प्रजापित इन्द्र पि तर गंधर्व यक्ष राक्षस पिशाचकी सृष्टि दैव सृष्टि है पशु मृग पक्षी सर्प स्थावर यह तैर्यग्योगि सृष्टि है व मानुष्य एकही प्रकारकी सृष्टि है यह दैव आदि मृष्टिके भेद हैं॥ ४६॥

> आब्रह्मस्तम्बपर्यन्तंतत्कृतास्-ष्टिराविवेकात्॥ ४७॥

# ब्रह्मासे स्थावर पर्यंत उससे की गई सृष्टि विवेकपर्यंत पुरुषार्थह्मप होतीहै।। ४७॥

ब्रह्मासे आरंभ करिके स्थावर पर्यंत उससे अर्थात् प्रकृतिसे कीगई व्यष्टि सृष्टिभी समष्टिकप विराट सृष्टिके तुल्य पुरुषोंको विवेकपर्यंत पुरुषार्थके अर्थ होतीहै अर्थात् पुरुषार्थके छिये उपयोगी होती है ॥ ४७॥

ऊर्द्ध सत्वविशाला॥ ४८॥

ऊर्द्धमें सत्वगुण अधिक युक्त सृष्टि है ॥ ४८ ॥

कर्धमें भूटोंकके ऊपर सत्वगुणयुक्त अधिक सृष्टि है अर्थात भूटों-कके ऊपर जो सृष्टि है उसमें सत्वगुण अधिकक है ॥ ४८ ॥

तमोविशालामूलतः॥ ४९॥

नीचे तमोगुण अधिक युक्त सृष्टि है।। ४९॥

भूछोकसे नीचे जो सृष्टि है उसमें तमोगुण अधि है ॥ ४९॥

मध्येरजोविशाला ॥ ५०॥

मध्यमे रजोगुण अधिकयुक्त सृष्टि है ॥ ५०॥

मध्यमें भूळींकमें जो सृष्टि है उसमें रजोगुण अधिक है ॥ ५०॥ शंका-प्रकृति एक है एकके चित्र विचित्र सृष्टि करनेका हेतु क्या है?उत्तर-

### कर्मवैचित्र्यात्प्रधानचेष्टागर्भदासवत् ॥५१॥ कर्मकी विचित्रतासे प्रधानकी चेष्टा गर्भ दासके समान है ॥ ५१॥

विचित्र कर्म निमित्तहीसे प्रधान अर्थात् प्रकृति विचित्रकार्य करनेकी चेष्टा करती है जैसे जो आदि गर्भअवस्थासे दास है वह अपनी

सेवा करनेकी प्रवीणतासे स्वामीके अर्थ नाना प्रकारकी चेष्टा सेवामें करता है ॥ ५१ ॥

### आवृत्तिस्तत्राप्युत्तरोत्तरयोनियोगाद्धयः॥५२॥ तिस्मेंभी आवृत्ति है एक एकसे उत्तर योनिके योग होनेसे त्यागके योग्य है ॥ ५२ ॥

तिस्में अर्थात् पूर्वीक्त ऊर्ध्वछोकमें अर्थात् स्वर्ग महः जनः तपछोकमें प्राप्त होनेमेंभी आवृत्ति है वहाँसे फिर पतित होता है एक एकसे उत्तर अर्थात् फिर एक एकके पश्चात् योनिके योग होनेसे निचेसे नीचमें जनम होनेसे ऊर्ध्वछोकभी त्यागके योग्य हैं॥ ५२॥

## समानंजरामरणादिजंदुःखम्॥ ५३॥

जरा मरणआदिसे उत्पन्न दुःख समान है ॥ ५३ ॥

उध्व व अधोगतवालोंको ब्रह्मासे स्थावरतकको जरामरणसे उत्पन्न दुःख सबको है इससे सब त्यागके योग्य है ॥ ५३ ॥

### नकारणलयात्कृतकृत्य तामग्रवदुत्थानान्॥ ५४॥

कारणमें लय होनेसे कृतार्थता (कृतार्थ होना) नहीं है मम (डूबेहुये) के समान फिर उठनेसे ॥ ५४॥

विना विवेक जब प्रकृतिके उपासनासे महत्तत्वादिमें वैराग्य होता है तब उपासक प्रकृतिमें छय होता है वैराग्यसे प्रकृतिमें छय होनेपरभी कृतार्थता नहीं होती जैसे जछमें ड्बाहुवा फिर उठता है इसीप्रकारसे प्रकृतिमें छीनपुरुष ईश्वरभावसे अर्थात् ब्रह्मा विष्णु आदिकपसे फिर उत्पन्न होते हैं विना विवेक कोई कम व उपासना दोष नाश करनेमें समर्थ नहीं है ॥ ५४ ॥ अब यह शंका है कि कारणरूप प्रकृति किसीका कार्य नहीं हैं कि अन्य कारणके आधीनहों स्वतंत्र होकर अपने उपास-कोंका फिर दुःख निदानरूप उत्थानको क्यों करती है.उत्तर—

## अकार्यत्वेपितद्योगःपारवर्यात् ॥ ५५॥ कार्य न होनेमंभी उस्का योग है परवज्ञ होनेसे ॥ ५५॥

यद्यपि प्रकृति कार्थ नहीं है तथापि कार्य न होनेमेंभी उसका अर्थात् प्रकृतिमें छीनके फिर उत्थान होने अर्थात् उत्पन्न होनेका योग हैं क्यों। योग है परवश होनेसे अर्थात् पुरुषोंके कर्मसंस्कारपर पुरुषके आधीन होनेसे भाव इस्का यह है कि बिना पुरुषोंके कर्मसंस्कार व चेतन पर पुरुष (परमात्मा )के संयोग जड प्रकृति सृष्टि करनेमें समर्थ नहीं है पुरुषोंके कर्मसंस्कार रूप अदृष्ट संयुक्त होनेपरभी जड प्रकृति विना चेतन पुरुषके संयोगसृष्टि नहीं करसकती इससे स्वतंत्र नहीं है यद्यपि पुरुषके इच्छाके आधीन न होने व पुरुषके अकर्ता प्रतिपादन किये जानेसे स्वतंत्र कही गई है तथापि चेतनकी सन्निधि बिना समर्थ न होनेसे स्वतंत्र ( सर्वथा स्वतंत्र ) नहीं है परपुरुषकी सन्निधि मात्रसे बिना इच्छा सम्बंध स्वाभाविक धर्मसे जैसे अयस्कान्त ( चुम्बक ) से छोहा मेरित होकर क्रियामें प्रवृत्त होता है इसीप्रकारसे पुरुषसे मेरित प्रकृति सृष्टि उत्पत्तिमें प्रवृत्त होती है इससे कार्य न होनेपरभी पुरुषके आधीन है जो यह संशय हो कि यहाँ अयस्कांत ( चुम्बक ) के तुल्य प्रवृत्तिका निमित्त मात्र माननेका क्या हेतु है सूत्रमें परवश होना मात्र कहा है इससे परमात्मा ईश्वरको इच्छाके आधीन प्रकृति है यही अर्थ प्रहण करना योग्य है इस्का उत्तर यह है कि पूर्वही अपनी इच्छासे सृष्टि उत्पन्न करनेवाला ईश्वर सिद्ध होनेका निषेध किया है ऐसा अर्थ प्रहण करनेमें पूर्वापर विरोध होगा इससे अयस्कान्तहीके तुल्य पुरुषके प्रेरक होने व छोहेके तुल्य प्रकृतिका प्रवृत्त होनेमें आधीन मानना कहनेका अभिप्राय समझना उचित है परपुरुषकी सन्निधि व पुरुषोंके कर्म प्रकृतिके प्रवृत्त होनेमें प्रेरक होनेसे प्रकृतिमें छीन पुरुषोंके संस्कार क्षय न होनेसे प्रकृति जनको फिर उत्पन्न करती है अब वह परपुरुष जिस्की सन्निधि मात्र-से प्रेरित होनेसे प्रकृति सृष्टि उत्पन्न करनेमें समर्थ होती है कैसा है य- ह वर्णन करते हैं ॥ ५५ ॥

## सिहसर्ववित्सर्वकर्ता ॥५६॥ वह निश्चयसे सर्वज्ञ व सबका कर्ता है ॥ ५६॥

वह परपुरुष निश्चयसे सर्वज्ञान शिक्तमान सर्वकर्तत शिक्तमान अर्थात् सब करनेमें समर्थ है अर्थात् सर्वज्ञ तो अपने स्वरूपहीसेहैं व अ-यस्कान्तकी तुल्य सिन्निधिमान्नसे भरक होनेसे व उसकी प्ररणा व ज्ञान शिक्तो प्राप्त हो प्रकृति सम्पूर्ण सृष्टिका कारण होनेसे मुख्य आदि सृष्टिकानिमित्त कारण पुरुषही सिद्ध होनेसे पुरुष सबका कर्ता है यह भाव है इसपर यह संशय होता है कि पूर्वही यह कहाहै कि ईश्वरका सृष्टि करना सिद्ध नहीं होता और यहां सर्वज्ञ सर्व कर्ता कहनेसे ईश्वरके प्रतिष्धिमें विरोध होगा इसके उत्तरमें यह कहा है कि—॥ ५६॥

## ईहशेश्वरसिद्धिःसिद्धा ॥ ५७॥ ऐसे ईश्वरकी सिद्धि सिद्ध है ॥ ५७॥

इस प्रकारकी अर्थात् सिन्निय मात्रसे प्रकृतिका प्रेरक व सृष्टिका निभित्त कारण होनेवाले ईश्वरकी सिद्धि सिद्ध है ऐसे ईश्वर माननेका प्रतिषेध नहीं किया गया अपने इच्छासे सृष्टि उत्पन्न करनेवाला अथवा उपादा-नकरण होकर सृष्टि उत्पन्न करनेवाला ईश्वरके प्रमाणसे सिद्ध होनेका प्रतिषेध किया गया है यह अभिप्राय सूत्रका ग्रहण करना यथार्थ है बहु-तेरे पूर्वसूत्र व इस सूत्रका अर्थ इस प्रकारसे कहते हैं कि जो पूर्व सृष्टिमें उपासना व कर्म विशेषसे कारण (प्रकृति) में लीन हुये हैं वह सर्गान्तरमें अर्थात् अन्य सृष्टिमें सर्वज्ञ सर्वकर्ता ईश्वर ब्रह्मा विष्णु आदि पुरुष होते हैं इस प्रकारके ईश्वरकी सिद्धि सिद्ध है परन्तु ऐसा अर्थ प्रहण करना यथार्थ नहीं है क्यों कि जिनका जन्म व नाज्ञ है वह अपनी उत्पत्तिके आप अपने जन्मसे प्रथम कारण नहीं होसकते और जब आपही जन्म व नाज्ञसे रहित नहीं हैं तो स्वतंत्रभी नहीं है यहभी सिद्ध होता है स्वतंत्र न होने व सदान होनेसे सर्वज्ञ व सर्वकर्ता व सर्व ज्ञाक्तिमान होना-भी संभव नहीं है यद्यपि सिद्ध कप ईश्वरोंमें सृष्टिकी सामर्थ्य हो परन्तु अपनी उत्पत्तिसे पूर्व आदि सृष्टिमें सृष्टिके हेतु नहीं होसकते इससे सिद्ध कप ईश्वरोंके माननेसे परमेश्वरका प्रतिषेध नहीं होसकता न स्त्रकारका ऐसा भाव होना सिद्ध होता है ईश्वरके सर्वथा प्रतिषेधमें जो अर्थ इस ज्ञास्त्रके विशेष स्त्रोंका कहते वा समझते हैं वह केवल भ्रममात्र समुझना चाहिये॥ ५७॥

# प्रधानसृष्टिःपरार्थस्वतोऽप्यभोक्तत्वादुष्टुकुङ्कमवहनवत्॥ ५८॥

आपसे करनेपरभी अर्थात् प्रधानका आपसे सृष्टि करनेप-रभी, भोक्ता होनेका सामर्थ्य न होनेसे ऊँटका कुंकुम (केसर) छैचछनेके समान प्रधानकी सृष्टि परके (पुरुषके) छिये है।। ५८॥

जैसे ऊँट केसर छैचछता है परन्तु उसका छैचछना अज्ञान होनेसे अपने भोगके अर्थ नहीं होता केवछ स्वामीके अर्थ होता है इसी प्रकारसे प्रधानका सृष्टि करना परके अर्थ अर्थात् पुरुषकेछिये है ॥ ५८॥ इंका-अचेतन प्रधानका आपसे सृष्टि करना संभव नहीं है. उत्तर-

अचेतनत्वेपिक्षीरवचेष्टितंप्रधानस्य ॥ ५९ ॥ अचेतन होनेमेंभी क्षीरके समान प्रधान-का चेष्टित कार्य होताहै ॥ ५९ ॥ जैसे क्षीर विना चेतन पुरुषके प्रयत्न आपसे दिध रूप होजाता है इसी प्रकारसे अचेतन प्रधानकाभी आपसे विना दूसरेके प्रयत्न महत्तत्व आदिके रूपमें परिणाम होता है ॥ ५९ ॥

### कमवहृष्टेवीकालादेः ॥ ६० ॥ अथवा काल आदिके कर्मके समान देखने (जानने) से ॥ ६० ॥

अथवा काल आदिक कर्मक तुल्य प्रधानका आपसे चेष्टाकरना सिद्ध होता है अर्थात् यह देखनेसे कि एक काल जाता है दूसरा आपसे विना चेतनके प्रयत्न आता है इसी प्रकारसे आपसे स्वभावसे विना चेत-नके प्रयत्न प्रकृतिके कर्म करनेका अनुमान होता है ॥ ६० ॥

### स्वभावाचेष्टितमनभिसंधानाङ्गत्यवत्॥ ६१ ॥

विना अभिसंधान सेवकके समान स्वभावसे चेष्टित है ॥ ६९ ॥

जैसे अच्छा सेवक स्वभाव (संस्कारही) से आवश्यक जो प्रति-दिनकी नियत अपने स्वामीकी सेवा है उसमें प्रवृत्त होता है अपने भोगके मनोरथ वा प्रयोजनसे प्रवृत्त नहीं होता इसी प्रकारसे संस्कार स्वभावहीसे पुरुषके छिये प्रकृतिका चेष्टित कर्म है ॥ ६१ ॥

#### कर्माकृष्टेवीनादितः॥६२॥ अथवा कर्मके आकर्षणसे अनादिसे॥ ६२॥

कर्मके अनादि होनेसे अनादि कर्म संस्कारके आकर्षणसे भी प्रधा-नकी आवज्यकी व्यवस्थित प्रवृत्ति है ॥ ६२ ॥

विविक्तबोधात्सृष्टिनिवृत्तिःप्रवान स्यसुद्वत्पाके॥ ६३॥

# विविक्त पुरुषके ज्ञान होनेसे पाकमें रसोई बनाने वालेके सहज्ञ प्रधानके सृष्टिकी निवृत्ति होती है ॥ ६३॥

पुरुषके पृथक् होनेके ज्ञान होनेसेपर वैराग्यसे पुरुषके अर्थ समाप्त होनेपर प्रधानके सृष्टि व्यापारकी निवृत्ति होती है जैसे पाक सिद्ध हो-जानेपर पाक बनाने वालेका व्यापार निवृत्त होजाता है इसीको अत्यन्त प्रलय कहते हैं ॥ ६३ ॥ शंका एकही पुरुषकी उपाधिमें विवेक ज्ञान उत्पन्न होनेसे प्रकृतिकी सृष्टि निवृत्ति होनेपर सबकी मुक्ति होना चाहिये. उत्तर-

# इतरइतरवत्तहोषात् ॥ ६४ ॥ इतर इतरके तुल्य उसके दोषसे॥ ६४ ॥

इतर जो विविक्त ज्ञान रहित है वह अज्ञान अज्ञानके तुल्य बद्ध रहता है. क्यों बद्ध रहता है उसके प्रकृतिके दोषसे अर्थात् अज्ञानके प्रकृत्तिके दोष निवृत्त न होनेसे अज्ञान बद्ध रहता है ॥ ६४ ॥

# द्वयोरेकतरस्यवौदासीन्यमपवर्गः ॥ ६५॥ दोनों वा एकका उदासीन होना मोक्ष है ॥ ६५॥

दोनों प्रकृतिव पुरुषका उदासीन होना अर्थात् परस्पर वियोग होना अथवा एक पुरुषहीका उदासीन होना कि में मुक्तहोऊं यही पुरुषा-र्थता है यह विचारकर प्रकृति संयोगसे निवृत्त होना मोक्ष है ॥ ६५॥

### अन्यसृष्ट्यपरागेऽपिनविरज्यते प्रबुद्धरज्जुतत्वस्यैवोरगः॥६६॥

अन्यके सृष्टि उपरागमें विरक्त नहीं होती यथा केवल रस्सीके ज्ञान प्राप्त हुएको सर्प ॥ ६६ ॥

तत्वज्ञान जिसको प्राप्त हुवा उससे विरक्त होने अथवा पृथक् हो-जानेपरभी प्रकृति अन्य मूढ (अज्ञानी) पुरुषमे मृष्टि उपरागकेलिये विरक्त नहीं होती अर्थात् मूढके अर्थ मृष्टि उत्पन्नकरती है जैसे केवल उसी पुरुषको जिसको सर्प नहीं रस्सी है यह बोध होगयाहै सर्पबोध वा भ्रम रस्सीमें भ्रमसे सर्पआकार भयको उत्पन्न नहीं करता मूढ जिस को बोध नहीं हुवा उसको उत्पन्न करता है ॥ ६६ ॥

# कर्मनिमित्तयोगाच्च ॥ ६७॥ कर्मनिमित्त योगसे भी ॥ ६७॥

सृष्टि होनेमें निमित्त जो कर्म है उस्के सम्बंधसे भी बद्ध मृढ पुरुषके अर्थ सृष्टि करती है ॥ ६० ॥ अब यह शंका है कि विना सब पुरुषों प्रार्थना विना अपेक्षा विशेष किसीमें प्रधानकी प्रवृत्ति किसीमें निवृत्ति होती है इसमें नियामक क्या है किस पुरुषका कौन कर्म है इसमें कोई नियामक न होनेसे कर्मका कोई नियामक नहीं है वा ज्ञात नहीं होता इसको उत्तरमें यह कहाहै—

## नैरपेक्ष्येऽपिप्रकृत्युपकारेऽविवेकोनिमित्तम् ६८

# अपेक्षा न होनेमें भी प्रकृतिक उपकारमें अविवेक निमित्त है।। ६८॥

पुरुषोंको अपेक्षा न होनेपरभी पुरुष व प्रकातिमें भेद होनेका विवेक्ष क न होनेसे यह मेरा स्वामी है यही मैं हूँ इस अविवेकहीसे प्रकृति मृष्टि आदिसे पुरुषोंका उपकार करती है जिस पुरुषमें व अपनेमें भेद ज्ञान होनेका विवेक प्रकृति नहीं देखती व उसमें अदिवेक होनेसे वासना होती है उसीमें प्रकृतिकी प्रवृत्ति होतीहै इससे प्रकृतिकी प्रवृत्तिमें अविवेक किनिमत्त है यही नियासक है ॥ ६८ ॥ प्रश्न प्रकृतिकी प्रवृत्ति स्वभा-

व होनेसे विवेक होनेपरभी निवृत्ति होना संभव नहीं होता प्रकृतिकी निवृत्ति कैसे होती है. उत्तर-

## नर्तकीव तप्रवृत्तस्यापि निवृत्तिश्चरितार्था ६९

# नर्तकी (नाचनेवाछी) के तुल्य चरितार्थ (किएगएकी सिद्धि) होनेसे प्रवृत्तकीभी निवृत्ति होती है ॥ ६९॥

प्रधानका सामान्यसे प्रवृत्ति स्वभाव नहीं है जिस्का निवृत्त होना संभव न हो प्रधानका प्रवृत्त होना केवल पुरुषके निमित्त है इससे पुरुषार्थ समाप्तिरूप चिरतार्थ होनेमें प्रवृत्त प्रधानकी निवृत्ति युक्त हय-या नर्तकी जो नृत्य दर्शनके अर्थ प्रवृत्त होती है नृत्यका मनोरथ सिद्ध होनेपर निवृत्त होती है ॥ ६९ ॥

# दोषबोधेपिनोपसर्पणं प्रधानस्य कुलवधूवत् ॥ ७०॥

# दोष बोध होनेहीमें कुलवधूके समान प्रधानका उपसर्पण (पासजाना) नहीं होता ॥ ७० ॥

परिणामी होना दु:खात्मक होना आदि प्रकृतिके धर्म पुरुषके देखे जानेसे अर्थात् समझे जानेसे छज्जाको प्राप्त प्रकृतिका फिर पुरुषके पास जाना नहीं होता जैसे कुछवधू यह जानकर कि मेरा स्वामी मेरा दोष जान छिया छज्जित कुछवधू स्वामीके पास नहीं जाती अर्थात् प्रकृति का दु:खात्मक होनेका बोध होनेसे फिर पुरुष बंधको नहीं प्राप्त होता%

## नैकान्ततोवंधमोक्षौ पुरुषस्याविवेकाहते॥७१॥

विना अविवेक पुरुषको एकान्त (एकरस) से बंध व मोक्ष नहीं है ॥ ७३॥

दु:खके योग व वियोग रूप जो बंध व मोक्ष हैं वह पुरुषको तत्वसे सदा नहीं हैं केवल अविवेकसे हैं विना अविवेक पुरुषको बंध नहीं है %

### प्रकृतेराञ्जस्यात् ससंगत्वात्पशुवत् ॥ ७२ ॥

#### प्रकृतिहीके साथ संग होनेसे तत्वसे दुःखसे पशुके सहश वंध होताहै॥ ७२॥

प्रकृतिहीके साथ संग होनेसे अर्थात् दुःख साधन धर्मोंके साथ छिप्त होनेसे तत्वसे दुःखसे बंध होताहै अन्यथा नहीं तथा संगरिहत होनेसे मोक्ष होता है यथा रस्सीके संग वा सम्बंध होनेसे पशुका बंध व संग र-हित होनेसे मोक्ष होता है ॥ ७२ ॥

### रूपैस्सप्तिभारतमानंबधाति प्रधानंकोशकार वद्विमोच यत्येक रूपेण ॥७३॥

# आत्माको कुसियारीके कीडेके समान सातरूपसे प्रकृति बांधतीहै व एकरूपसे छोंडाती है ॥ ७३ ॥

धर्म, वैराग्य, ऐइवर्य, अधर्म, अज्ञान, अवैराग्य, अनैरवर्य, इन सात रूप दु:ख हेतुओंसे प्रकृति आत्माको बांधती है जैसं कुसियारीका कीढा अपने बनायेहुये वासस्थानसे अपने आत्माको बांधता है वही प्रकृ-ति एकरूपसे अर्थात् केवल एक ज्ञानसे दु:खसे आत्माको छोडाती है ७३

# निमित्तत्वमिविकस्यनदृष्टहानिः॥ ७४॥ अविवेकके निमित्त होनेसे दृष्ट हानि है॥ ७४॥

बंध व मुक्ति होना जो अविवेकसे कहा है उसमें यह शंका निवारणके अर्थ कि बंध व मुक्ति अविवेकसे कहना यथार्थ नहीं है क्योंकि अविवेक न त्यागके योग्य है न यहणके योग्य है छोकमें यह दृष्ट (देखा गया वा

विदित ) है कि डि:ख व उसका अभाव जो सुख है उसीसे आपही त्याग व ग्रहणके योग्य होना विदित होता है अन्यथा दृष्टकी हानि है अर्थात् प्रत्यक्षसे सिद्ध हुयेकी हानि है, सूत्रमें यह कहा है कि पुरुषमें अविवे-क बंध मोक्षका निमित्त होना मात्र कहा गया है अविवेकही बंध व मोक्ष नहीं है इससे अविवेकके निमित्त मात्रहोनेमें दृष्टकी हानि नहीं है॥ ७४॥ अब विवेक सिद्ध होनेंके उपायमें अभ्यासका वर्णन किया जाता है

# तत्वाभ्यासान्नेतिनेतीतित्यागा दिवेकसिद्धः॥७५॥

यह नहीं है यह नहीं है इस त्यागरूप तत्व-अभ्याससे विवेककी सिद्धि है ॥ ७५॥

प्रकृतिपर्यन्त जड पदार्थों में यह नहीं है यह नहीं है (यह आत्मा नहीं है) इस अभिमान त्यागरूप तत्वके अभ्याससे आत्माके विवेक की सिद्धि होती है अर्थात् यह विचार करनेसे कि यह मे नहीं हूँ यह शरीर जो अस्थि नाडी मांस छोहूसे बना चर्मसे बंधा मूत्रपुरीषसे पूर्ण दुर्गंध युक्त जरा शोकसे ज्यात रोगको स्थान है यह मिध्या नाशमान व निषिद्ध है यह में नहीं हूँ इस शरीरमें मोहित होना अज्ञान मात्र है यथा नदीके कँगारके वृक्ष अथवा वृक्षके पक्षीका कँगार व वृक्षसे वियोग होता है इसी प्रकारसे इस देहसे वियोग अवस्य होना है और देहसे भिन्न यावत् पदार्थ हैं इन सब नाश होनेवाछोंसे में भिन्न हूँ ऐसी भावना करनेके अभ्याससे आत्माके विवेककी सिद्धि होती है॥ ७५॥

# अधिकारिप्रभेदान्नियमः॥ ७६॥ अधिकारीयोंके भेदसे नियम नहीं है ॥ ७६॥

मन्द आदि अधिकारियोंके भेद होनेसे अभ्यास करनेमें इसी जन्ममें क्रियमाण अभ्यासमें विवेककी सिद्धि होती है यह नियम नहीं है इससे अभ्यासमें परिश्रम व साधन विचार विशेष करिके आत्मज्ञानमें उत्तम अधिकार प्राप्त करना उचित है ॥ ७६ ॥

### बाधितानुवृत्त्यामध्यविवेकतोऽप्यपभोगः॥७७॥ बाधितोंकी अनुवृत्तिसे मध्य विवेकसे भी अपभोग है॥ ७७॥

मन्द मध्यम, उत्तम विवेकके भेद है उत्तम विवेकसे असम्प्रज्ञात योग होता है जिसमें सब वृत्तियोंका निरोध होजाता है उससे मोक्ष होती है फिर दुःख नहीं होता व सम्प्रज्ञात योगमें वृत्तियोंका संस्कार सम्बंध रहता है इससे प्रारब्धवश्वसे फिर दुःख प्राप्त होता है इससे यह कहा है कि बाधित जो दुःख आदि हैं उनकी अनुवृत्तिसे अर्थात् नाश होनेके पश्चात् फिर प्राप्त होनेसे मध्य विवेकसेभी अपभीग है अर्थात् मन्दिवविक जिसमें आत्मा साक्षात्कार नहीं होता वह तौ अप भोगही है उसमें दुःख निवृत्त नहीं होता मध्यम विवेक जिसमें कहीं सम्प्रज्ञात योगसे आत्मा साक्षात्कार होता है और दुःख निवृत्त होजाता है उसमें संस्कारका नाश नहीं होता प्रारब्ध वशसे फिर दुःख प्राप्त-होता है इससे उत्तम विवेकहीसे मोक्ष होना सिद्ध होता है अन्यथा नहीं यह भाव है ॥ ७७ ॥

### जीवन्मुक्तश्च॥ ७८॥ जीवन्मुक्तभी॥ ७८॥

जीवन्मुक्तभी मध्य विवेकमें स्थित होता है जीवन्मुक्तमें प्रमाण कहते हैं॥ ७८॥

उपदेश्योपदेष्ट्रत्वात्तित्सिद्धिः ॥ ७९ ॥ उपदेशके योग्य व उपदेश करने वालेके भावसे उसकी सिद्धि है ॥ ७९ ॥ शास्त्रमें विवेक विषयमें उपदेश करनेवाछा गुरू व उपदेशके योग्य जो शिष्य है दोनोंके भावसे अर्थात् गुरू व शिष्यके भावसे जीवन्मुक्तका मध्यम विवेकवान् होना सिद्ध होता है उपदेश करनेवाछेके उपदेशसे जीवन्मक्त होनेकी सिद्धि कहनेसे यह अभिप्राय सूचित होता है कि जीवन्मुक्तहीका उपदेश करनेमें अधिकार है ॥ ७९ ॥

# श्रुतिश्च॥८०॥ श्रुतिभी॥८०॥

श्रुतिभी जीवनमुक्त होनेमें प्रमाण है यथा " ब्रह्मैवसन्ब्रह्माप्येति " इत्यादि अर्थ ब्रह्महीहो ब्रह्ममें छय होता है अर्थात् ब्रह्म भाव व प्रममें मग्रहो ब्रह्ममें छय होता है इत्यादि ॥ ८० ॥ शंका—मध्यमविवेकवान जीवनमुक्तहीका उपदेश होना कहा है मन्द विवेकवानके उपदेश करनेमें क्या हानि है. उत्तर—

### इतस्थान्धपरम्परा ॥ ८१ ॥ अन्यथा अन्धपरंपरा होनेकी प्राप्ति है ॥ ८१ ॥

अन्यथा अर्थात् मध्यम विवेकवानके उपदेशक न होने व मन्द विवेक वानके उपदेशक होनेमें अन्धपरम्पराकी माप्ति होगी क्योंकि मन्द विवेकवान् उपदेश करनेवालेहीको जब यथार्थ बोध नहीं है तो जिस अंशमें उसको निश्चय है उसमें यथार्थ उपदेश करैगा और जिसमें उसीको अम है उसमें मिथ्या उपदेश करैगा शिष्यकोभी आंति युक्त करदे वैगा फिर वह अन्यको आंत करैगा इसीप्रकारसे एक दूसरेमें अंध परम्पराकी प्राप्ति होगी इससे जीवन्मक्त मध्यम विवेकवानही उपदेश कत्ती होना योग्य है॥८१॥शंका—ज्ञानसे कमिक्षय होजानेपर फिर जीवन्मक्त कैसे जीवन धारण करता है क्यों कि विना कर्म शरीर न रहना चाहिये. उत्तर—

### चक्रभगणवदृतशरीरः॥ ८२॥

### चक्रश्रमणके तुल्य शरीर धारण करता है ॥८२॥

जैसे कुम्हारके कर्म निवृत्त हो जानेपरभी पूर्व कर्मके वेगसे आपही कुछ कालतक चक्र (कुम्हारका चाक) घूमता रहता है इसी प्रकारसे ज्ञान होनेसे कर्म निवृत्त हो जानेपरभी प्रारब्ध कर्मोंके संस्कार वेग करिके (वेगसे) जीवनमुक्त शरीर धारण किये रहता है॥ ८२॥

# संस्कारलेशात्तित्सिद्धिः॥ ८३॥ संस्कारलेशसे उस्की सिद्धि है ॥ ८३॥

संस्कारछेशसे अर्थात् किंचित् कर्म संस्कार होने अथवा रहनेसे उस-की अर्थात् शरीर होनेकी सिद्धि है अर्थात् जब सर्वथा कर्मसंस्कारका नाश होता है तब शरीर धारण नहीं होता और जो कुछभी संस्कार रहता है तो फिर जन्म होता है ॥ ८३॥

### विवेकान्निरशेषदुः खनिवृत्तीकृतकृत्य तानेतरान्नेतरात् ॥ ८४ ॥

# विवेकसे सर्वथा दुःखनिवृत्त होनेमेंकृत कृत्यता (कृतार्थ होना) है दूसरेसे नहीं दूसरेसे नहीं ॥ ८४ ॥

विवेकसे परम वैराग्यद्वारा सबवृत्तियोंका निरोध होनेसे जब सब दु:खों-से छूटता है तभी पुरुष कृतार्थ होता है औरसे जीवन्मुक्ति आदिसेभी कृतार्थ होना संभव नहीं है इससे कहा है कि, केवल विवेकसे कृतार्थ हो-ना सिद्ध होता है दूसरे उपायसे पुरुष कृतार्थ नहीं होता यह निश्चय है दूसरेसे नहीं यह दो वार कहना अध्यायकी समाप्ति स्चनके अर्थ है॥८४॥

इति श्रीप्यारेखाछात्मजबांदामण्डलान्तर्गतेत्रहीत्याख्ययामवासि प्रभुदयालुशास्त्रविन्निर्मितेसांख्यदर्शने देशभाषाकृतभाष्ये वैराग्या ध्या यस्तृतीयः समाप्तः ॥ ३ ॥ ने मारकर अथवा बली कुत्ता बलसे छीनलेताहै तो अति दुःखी होता-है और जो आपसे छोड देताहै तो दुःखसे छूटताहै ॥ ५ ॥

# अहिर्निर्ल्विपिनीवत्॥६॥ सांपकी केचुलके समान॥६॥

जैसे सांप पुरानी खाल के चुलको छोड देताहै इसी प्रकारसे मुमुक्षु (मोक्षकी इच्छा करनेवाला) प्रकृतिको बहुतकाल भोग की हुई जीर्ण त्यागके योग्य जानकर त्याग करता है ॥ ६ ॥

### छिन्नहस्तवद्वा॥ ७॥

#### अथवा छिन्न हस्तके समान ॥ ७॥

अथवा जैसे कटेहुए हांथको फिर कोई आंगिकार नहीं करता न उस्का कोई अभिमान करता है इसी प्रकारसे त्याग कीहुई प्रकृतिका फिर ज्ञानी आभि-मान नहीं करता ॥ ७ ॥

### असाधनानुचिन्तनंबन्धायभरतवत्॥८॥

# असाधनमं अनुचिन्तन करना भरतके तुल्य बंधके अर्थ होताहै ॥ ८ ॥

विवेक जो अंतरंग साधन अंतःकरणसे नहीं होता तौ यद्यपि धर्म होवे तौ भी अनुष्ठान करनेवालेक बंधका कारण होताहै जैसे जडभरत द्या करिकै हरिणके बचाका पोषण किया वह द्या उन्होंके बंधकी कारण हुई इससे विना विवेक धर्म कर्मका अनुष्ठानभी भरतके तुल्य बंधका हेतु होता है॥८॥

### बहुभियोंगेविरोधोरागादिभिःकुमारीशङ्घवत ९

बहुतके साथ योग होनेसे राग आदिसे कुमारीके चूडियोंके समान विरोध होताहै ॥ ९॥

बहुतसे संग न करना चाहिय क्यों कि बहुतके संगमें राग आदिकोंसे कलह होता है वह कलह योगको अष्ट करता है जैसे कुमारीके हांथकी चूडियोंके हष्टांतका व्याख्यान यह है कि एक कुमारीके घरमें महिमान आये महिमानोंकेलिये कुमारी धान कूटने लगी कूटनेमें उसकी चूडियां झनकार करतीथीं उसको यह लजा होतीथी कि, महिमान मेरी चूडियोंका शब्द सुनकर यह समझेंगे कि इसके घरमें कुल और अन्न नहीं है और रंक है इससे अपने हाथसेधान कूटती है इस लजासे वह एक एक फोर चली जब दो रहगई तबतक शब्द होना बंद न हुआ जब एक रहगई तब शब्द होना बंद होगया उसको सुख हुवा इच्लाअनुसार अपना काम किया इसीप्रकारसे एकाकी होनेमें योगीको सुख होता है संगमें कलह व दु:ख होता है ॥९॥

### द्वाभ्यामपितथैव ॥ १०॥ दोके साथभी उसी प्रकारसे ॥ १०॥

जो यह समझा जाय कि बहुतसे संग न करना चाहिये दो होनेमें हानि नहीं है तो दो होनेमेंभी हानि होना जानकर संगका निषेध किया है कि दोके साथमेंभी उसी प्रकारसे कलह व विरोध होता है इससे एकान्त एकाकी रहना चाहिये॥ १०॥

### निराशः सुर्खीपिङ्गलावत् ॥ ११ ॥ आज्ञा रहित वेश्याके समान सुर्खा होवै ॥ ११ ॥

आशाको त्याग करिक पुरुष सन्तोषको प्राप्त हो सुखको छाभ करै जबतक आशा त्याग नहीं करता सुखको नहीं प्राप्त होता जैसे एक पिंगछा नाम वेश्या एक दिन कान्ताकी इच्छा करती रही परन्तु कोई उसदिन उसके मनोरथ पूर्णकरनेको न आया तब उसको बडा खेद हुवा कुछ कालमें खेदके पश्चात् उसको ज्ञान हुवा कि तुच्छ मनुष्योंकी विवेक ज्ञान साधनके वर्णनमें चतुर्थाध्यायका प्रारंभ किया जाता है व साधारण समझनेकेलिये विवेक ज्ञान साधनमें दृष्टांत इतिहास सहित वर्णन करते हैं

## राजपुत्रवत्तत्वोपदेशात् ॥ १ ॥ राजाके पुत्रकेसमान तत्वउपदेशसे ॥ १ ॥

राजांक पुत्रके समान तत्वडपदेशसे विवेक उत्पन्न होता है यह सूत्रका अर्थ है विवेक होनेका अर्थ पूर्व अध्यायक सम्बंधसे प्रहण किया जाता है राजांक पुत्रके तुल्य कहनेसे इस इतिहाससे अभिप्राय है कि कोई राजांका पुत्र किसी दोष विशेषसे जब वह छोटाथा किसीके साथ निकाछ दिया गयाथा उसको किसी चांडाछने छैकर पाछन पोषण किया चाण्डाछके गृहमें रहनेसे अज्ञानसे उसने अपनेकोभी चाण्डाछ मान छिया कुछ काछगत हुए कोई इसके हाछका जाननेवाछा आकर कहा कि तू राजपुत्र है और ऐसा हाछ है तू चाण्डाछ नहीं है यह सुनकर वह उसीक्षण चाण्डाछका अभिमान छोंडकर सच्चा जो राजा होनेका भावथा उसको प्राप्त हुवा कि में राजाहूँ इसी प्रकारसे परिपूर्ण चेतन अविनाशी शुद्ध निविकारकप तू है प्रकृतिकप नहीं है यह तत्व उपदेश करुणावान गुरुसे सुनकर प्रकृति अभिमानको छोंडकर में ब्रह्मकप हूं अर्थात् तत्व पदार्थ वा जातिसे एकही होनेसे उससे विजातीय संसारी नहीं हूं ऐसा जानकर अपने स्वक्रपको आछम्बन करता है ॥ १॥

### पिशाचवदन्यार्थोपदेशेऽपि॥२॥

#### पिशाचके समान अन्यके अर्थ उपदेशमेंभी ॥ २ ॥

श्रीकृष्णचन्द्रजी अन्यके अर्थ अर्थात् अर्जुनकेछिये उपदेश करते थे वहाँ समीप एक पिशाच था अर्जुनके अर्थ जो उपदेश किया गया इसके सुननेसे पिशाचको विवेक उत्पन्न होगया अन्यकेछिये उपदेश होनेमें भी पिशाचके तुल्य समीपस्थको विवेक उत्पन्न होता है इससे सज्जन महात्माओं के समीप जाना सत्संगकरना उचितहै यह भाव है॥२॥

## आवृत्तिरसकृदुपदेशात्॥ ३॥

### अनेकवारके उपदेशसे आवृत्ति करना चाहिये॥ ३॥

एक वारके उपदेशसे ज्ञान न होनेसे उपदेशकी आवृत्ति अर्थात् फिर फिर चिन्तन करना चाहिये क्योंकि छान्दोग्य आदिमें जो इतिहास इवेतकेतु आदिके हैं उन्मे अनेकवार वारम्वार चिन्तन व मनन कर-नेका उपदेश है इससे आवृत्ति करना आवश्यक है आवृत्तिकरना चाहिये ॥ ३ ॥

# पितापुत्रवदुभयोर्द्द ष्टत्वात्॥ ४॥

#### पिता पुत्रके सदश जाननेवाला होनेसे ॥ ४ ॥

अपने पिता व पुत्रके तुल्य अपना मरण व उत्पन्न होना जानलेनेसे (अनुमान करनेसे) वैराग्य सहित विवेक होता है अर्थात् विना अन्यके उपदेश अपने पिता व पुत्रहीके देखने व स्मरण करनेसे व यह विचार नेसे कि जैसे मेरे पुत्र उत्पन्न हुवा है इसी प्रकारसे एक दिन मैं उत्पन्न हुवाहूंगा व जैसे मेरे पिताका मरण हुवा है इसी प्रकारसे मेरा मरण हो-गा वैराग्य व विवेक उत्पन्न होता है ॥ ४ ॥

### श्वानवत् सुखिदुःखीत्यागवियोगाभ्याम् ॥५॥

# कुत्ताके समान त्याग व वियोगसे सुखी व दुःखी होता है ॥ ५ ॥

परियह न करना चाहिये क्योंकि द्रव्योंके त्यागसे छोक सुखी होता है वियोगसे दुःखी होताहै जैसे कुत्ता मांसको छिये जाता है जो किसी-

आशा करिके में सब जन्म गतकर दिया मनुष्योंकी आशासे कुछ नहीं है ऐसा विचारकर आज्ञाको छोंड दिया जबतक वह आज्ञा करती रही नीं-द न आई दुः स्वी रही जब आज्ञा त्यागकर दिया सुखपूर्वक सोगई आशा त्यागनेसे यथा पिङ्गला सुखी हुई है तथा आशा त्यागकर पुरुष सुखी होवै यह उपदेश है ॥ ११ ॥

### अनारंभेऽपिपरग्रहेसुखीसपवत्॥ १२॥ विनाघर बनायेभी सर्पकेतुल्य परके चरमें सुखी होवै ॥ १२ ॥

ज्ञानी घर बनानेका आरंभ न करे विना घर बनाये सर्पके तुल्य सुखी रहै सर्प जहां छिद्र पाताहै वहां घर बना लेताहै इसी प्रकारसे ज्ञानी जहां पहुंच जाय वही घर है परके घरमें सुखी रहै ॥ १२ ॥

## बहुशास्त्रगुरूपासनेऽपिसारादानं षट्पदवत्॥ १३॥ बहुशास्त्र व गुरु उपासनमें भी भ्रमरके

समान सारका ग्रहण करै॥ १३॥

जैसे भ्रमर फूलोंसे सारको ग्रहण करता है इसी प्रकारसे विवेकी सब जास्त्रों व गुरुके उपदेशमें सारकी ग्रहणकरे ॥ १३ ॥

## इषुकारवन्नेकचित्तस्यसमाधिहानिः॥ १४॥

बाण बनानेवालेक समान एकांग्रचित्त हुएकी समाधिकी हानी नहीं होती॥ १४॥

यथा एक बाणका बनानेवाला बाणको बना रहाथा उसी समयमें एक राजा बडी भीर समेत पाससे चलागया उसने न जाना इसी प्रकारसे जिस्का अच्छे प्रकारसे एकाग्र चित्त हो जाता है उसका चित्त अन्य विष-योंमें नहीं जाता व एकाग्रताहीसे समाधिके द्वारा विवेकके साक्षात्कार होनेकी सिद्धि होती है ॥ १४ ॥

### कृतनियमोछंघनादानर्थक्यंछोकवत्॥ १५॥

# कृत नियमके उद्घंचनसे छोकके समान अनर्थक होना है॥ १५॥

शास्त्रमें जो नियम योगियोंके छिये किया है उस कृत नियमके उद्घंघनमें ज्ञानकी सिद्धि नहीं होती उद्घंघन करनेसे केवल अनर्थक होना है जैसे छोकमें भेषज आदिमें जो विहित पथ्य है उसके उद्घंघनसे रोगना- शकी सिद्धि नहीं होती ॥ १५॥

# तद्विस्मरणेपिभेकीवत् ॥ १६॥ उस्के भूछनेमें भी भेकीके समान ॥ १६॥

इसके अर्थात् नियमके भूछनमें भी अनर्थ होताहै जैसा कि भकीका दृष्टांत है इसकी कथा यह है कि कोई राजा शिकार खेछने गयाथा वहाँ एक माया किपणी सुन्दरी कन्याको देखा राजा उसकी सुन्दरताको देखकर उससे अपनी भार्या होनेकी प्रार्थना किया उसकन्याने अंगीकार किया परंतु यह नियम किया कि जब तुम मुझे जल देखाओं तब में जल्लमें प्रवेश शा करजाऊंगी एक समय कीडा करके दोनों श्रीमत भये उस कन्याने कहा जल कहाँ है राजाको जो उसने नियम कियाथा भूलगया जल देखान्या कि यह जल है जल दिखातेही वह कन्या मायाक्रपा इच्लाचारी भेकी कप हो जलमें प्रवेश करगई राजा बहुत प्रकारसे जलमें खोजा पता न लगा राजाको नियम भूलनेसे अत्यंत दुःख दुवा इसी प्रकारसे नियम भू-लनेसे योगमें अनर्थ दोतांहै यह अभिप्राय है ॥ १६ ॥

### नोपदेशश्रवणेऽपिकृतकृत्यतापरा

#### मर्शाद्दतेविरोचनवत् ॥ १७॥ विना परामर्श (विचार) विरोचनके सदृश उपदेश श्रवणमंभी कृतार्थता नहीं है ॥ १७॥

विना परामर्श अर्थात् गुरुवाक्यके तात्पर्यनिर्णय करनेवाछे विचारके उपदेश वाक्य सुननेमें भीतत्वज्ञान होनेका नियम नहीं है ब्रह्मांके उपदेश सुननेमें इन्द्र व विरोचन दोमेंसे विरोचनको परामर्शके अभावसे भ्रान्ति बनी रही इससे गुरुके उपदेशमें मनन करनाभी आवश्यकहै केवल सुन नेसे कुतार्थता नहीं होती अर्थात् सुनलेनेसे कोई कुतार्थ नहीं हो जाता १७

#### दृष्ट्रस्तयोरिन्द्रस्य॥१८॥

#### उन दोनोंके मध्यमें इन्द्रका परामर्श जनागया॥ १८॥

उन दोनों इन्द्र व विरोचनमेंसे केवल इन्द्रका परामर्श जानागया अ-र्थात् इन्द्रमें परामर्श होनेसे उपदेशका बोध हुआ विरोचनको परामर्शक अभावसे उपदेशका बोध न हुआ इससे परामर्श आवश्यकहै॥ १८॥

# प्रणतिब्रह्मचर्योपसर्पणानिकृत्वासिद्धि वृद्धकालात्तद्वत्॥ १९॥

# बहुकालसे प्रणति ब्रह्मचर्य (वेदाध्ययन )व सेवा करिकै उस्के समान सिद्धि होती है ॥ १९॥

बहु कालसे प्रणित (नम्रता) वेदाध्ययन व सेवा करिकै अथीत् बहु-तकाल गुरुकी सेवासे उसके समान अर्थात् इन्द्रके समान अन्यकोभी सिद्धि (तत्वज्ञानकी सिद्धि) होती है ॥ १९॥

नकालिनयमोवामदेववत् ॥ २०॥ वामदेवके सहश कालका नियम नहीं है ॥ २०॥ पूर्वजन्मके साधनके संस्कारसे शीघ (जल्दी) भी सिद्धि होती है उबको बहुतकालका नियम नहीं है यथा वामदेवको जन्मान्तरके साध-नसे गर्भहीमें ज्ञान उदय हुवा और यह कहा "अहमनुरभवंसूर्यश्चेति" अर्थ-मै मनु हुआथा और सूर्य हुआथा इस प्रकारसे जन्मान्तरका ज्ञान व ब्रह्मज्ञान प्राप्त हुआ यह श्रुति बृहदारण्यकमें है इसी प्रकारसे जन्मा-नतरके साधनसे अन्यकाभी शीघही तत्वज्ञान हो सकता है ॥ २० ॥

# अध्यस्तरूपोपासनात्पारम्पर्येण यज्ञोपासकानामिव॥२१॥

#### अध्यस्तरूपोंके उपासनासे परम्पराक्रम होनेके द्वारा यज्ञउपासकोंके समान ॥ २१ ॥

अध्यस्तक्रप जो ब्रह्मा विष्णु हर आदिहैं उनके उपासकोंको परम्प-रा क्रमसे यज्ञ उपासकों के तुल्य उच्चछोंगोकी अर्थात् ब्रह्म आदिछो-गोंकी क्रमसे प्राप्ति होतीहै अथवा सत्व शुद्धिद्वारा क्रमसे ज्ञानकी प्रा-पि होती है परन्तु साक्षात् ज्ञानकी सिद्धि नहीं है इससे साक्षात् ज्ञान-की सिद्धि शुद्ध परमात्मज्ञानहींसे है ॥ २१ ॥

### इतरलाभेऽप्यावृत्तिःपंचाग्रियोग तोजन्मश्रुतेः॥२२॥

# इतरके लाभ होनेपर भी आवृत्ति होती है पंचािम योगसे जन्म सुनेनेसे॥ २२॥

निर्गुण आत्मासे इतर जो अध्यस्तक्षप ब्रह्मछोक पर्यंत हैं उसके छाभ होनेपरभी फिर आवृत्ति होती है अर्थात् फिर जन्म आदि व दुःखकी प्राप्ति होती है किस प्रमाणसे आवृत्ति होनेकी सिद्धि है पंचा प्रियोगसे जन्म सुननेसे अर्थात् छान्दोग्यडपनिषदके पंचम प्र- पाठकमें यह वर्णन किया है कि देवयानमार्गसे ब्रह्मलोकमे प्राप्त हुवा जो पुरुषहै उस्काभी स्वर्ग, मेघ, पृथ्वी, देवता, स्त्री रूप, पंच अग्रिमें आहुति होनेंसे फिर जन्म होताहै और जो ब्रह्म लोकसे आहुत्ति न होनेमें वाक्य है वह जिस्को ज्ञान उत्पन्न है उसके विषयमें है जो प्रकृति कार्य विषयमें बँधा व तत्वज्ञान रहित है उसके लिये नहीं है

### विरक्तस्यहेयहानमुपादेयमुपादा नंहंसक्षीरवत्॥२३॥

विरक्तका त्यागके योग्यका त्याग व करना यहणकेयोग्यका यहण करना हंसके क्षीर यहण करनेक समान होता है २३

यथा इंस दूध व जलके एक भाव होनेपर अर्थात् दोनोंके मिल-जानेपर असार जलको त्यागकर सार जलको ग्रहण करता है इसी प्रकारसे विरक्तको हेय (त्यागकी योग्य) जो प्रकृति है उसका त्याग व विवेकसे आत्मज्ञानका धारण वा ग्रहण होता है जैसे इंसही जलसे भिन्न करके दूधको ग्रहण करता है काक आदि नहीं करते इसी प्रकारसे विरक्तही आत्मज्ञानको धारण कर्ता है वा प्राप्त होता है अज्ञानी विषयी नहीं प्राप्त होता ॥ २३ ॥

## लब्धातिशययोगाद्वातद्वत्॥ २४॥

#### जिस्को अतिशय ज्ञान प्राप्त है उसके योगसे भी उसके समान होता है ॥ २४ ॥

जो अतियोगसाधनसे अतिशय ज्ञान व अधिकारको छाभ किया है उसके संगसेभी उसके सहश विवेक उदय होता है यथा अछर्क-को दत्तात्रेय महात्माके संग मात्रसे आपसे विवेक उदय हुवा ॥ २४॥

नकामाचारित्वंरागोपहतेशुकवत्॥ २५॥

# रागोपहत पुरुषके समीप शुक (सुवा) के सदश कामचारी न होना चाहिए॥ २५॥

रागोपहत पुरुषके समीप अर्थात् जिसका चित्त राग करिकै प्रस्त हैं अच्छे रूप आदि विषयके प्रहणकी इच्छा युक्त है उसके समीप इच्छा अनुसार गमन न करना चाहिये यह अभिप्राय है क्यों कि उसके संगसे अपने चित्तकोशी रागप्रस्त वा बद्ध होजानेका भय है बंध जानेके भयसे इस प्रकारसे रागोपहतका संग न करना चाहिये जैसे वहेिल्या अथवा अन्य मनुष्यसे बांधे जानेके भयसे शुक्रपक्षी इच्छासे गमन नहीं करता अथवा जैसे दानांके छालचमें शुक्त काम चारीहो (इच्छा अनुसार जाकर) फँस जाता है ऐसा कामचारी इन्द्रिय विषयमें न होना चाहिये॥ २५॥

### गुणयोगाद्वदःशुकवत्॥२६॥

#### गुणयोगसे शुकके समान बद्ध होता है ॥ २६ ॥

कामी विषयी पुरुषोंका संग न करना चाहिये क्यों कि उनहीं के गुणोंके योगसे बद्ध होता है अर्थात् बंध जाता है यथा गुक पक्षी व्याधिक गुण योग अर्थात् जाल रस्सीके योगसे बंध जाता है अथवा रूप गुणके योगसे रूपलोलुप पुरुषोंके बांधनेसे बंध जाता है ॥ २६॥

## नभोगाद्रागशांतिर्म्धानिवत्॥२७॥

#### मुनिके सहश भोगसे रागकी शांति नहीं होती॥ २७॥

विषयभागसे यथा सौभरिमुनिके रागकी ज्ञांति नहीं हुई इसी प्रका-रसे विषय भोगसे रागकी ज्ञांति नहीं होती. अर्थात् जो यह संकल्प करें कि अच्छेप्रकारसे भोग करिके जब चित्त ज्ञांत हो जायगा तब छोंड देना होगा तौ विषय भोगसे चित्त कभी ज्ञांत नहीं होता इच्छा वनहीं रहती है केवल विवेक वैराग्यहीसे रागकी ज्ञांति होती है ॥ २७ ॥

### दोषदर्शनादुभयोः॥२८॥ दोनोंमें दोष देखने (विचारने) से॥२८॥

दोनोंमें अर्थात् प्रकृति व प्रकृतिके कार्यमें परिणामी होना दुःखात्मक होना आदि दोष देखनेसे अर्थात् विचारनेसे विषयके रागकी शांति होती है यथा सीभरिमुनि जबतक भोगमें प्रवृत्त रहे तबतक रागकी शांति न हुई जब संग दोषका विचार किया तब वैराग्यसे रागका नाश हुवा॥२८॥

## नमलिनचेतस्युपदेशबीजप्ररोहोऽजवत्॥ २९॥

अजके समान माछेन चित्तमें उपदेशका बीज नहीं जमता॥ २९॥

उपदेश रूप जो ज्ञान वृक्षका बीज है उसका अंकुर विषय प्रीतिसे जिस्का चित्त मिलिन है उसके चित्तमें नहीं जमता जैसे राजा अजको अपनी स्त्रीका शोकथा स्त्रीकी प्रीतिसे चित्त मिलिन होनेके कारणसे विसष्ठ ऐसे उपदेश करता राजाको उपदेश किया परन्तु राजाके मिलिन चित्तमे उपदेशके बीजका अंकुर उत्पन्न न हुवा ॥ २९ ॥

## नाभासमात्रमपिमलिनदर्पणवत्॥३०॥

मालिन द्रेणके समान आभास मात्रभी नहीं होता ॥३०॥

जैसे मिलन दर्गणमें किंचित् आभास अर्थात् प्रतिविंबकी छाया मात्र भी नहीं देख पडती ऐसेही मिलन चित्तमें ज्ञानका आभास नहीं होता३०

### नतज्जस्यापितद्रूपतापंकजवत्॥३१॥ उससे उत्पन्नकाभी कमलके सहश वहीरूप होना सिद्ध नहीं होता॥३१॥

उससे अर्थात् उपदेशसे उत्पन्नकाभी वही क्रय होना सिद्ध नहीं होता अर्थात् जैसा उत्तम उपदेश है वैसाही उत्तम ज्ञान मिलन चित्तमेंभी होते यह नहीं होता जो कुछ हुवाभी तो वह उपदेशके अनुसार नहीं होता जैसा उत्तम कमछका बीज जो निकृष्ट पंकमें पडजाता है तो उससे यद्यपि कमछ उत्पन्न होता है परंतु पंक (कीचड) के दोषसे बीजके स-मान उत्तम नहीं होता ॥ ३१॥

### नभृतियोगेऽपिकृतकृत्यतापास्य सिद्धिवडुपास्यसिद्धिवत्॥ ३२॥

#### ऐश्वर्य योगमें भी कृतार्थता नहीं है उपास्यों की सिद्धिकी तुल्य उपास्यों की सिद्धिकी तुल्य ॥ ३२ ॥

ऐश्वर्य योगमें (ऐश्वर्य होनेमें) भी कुतार्थता नहीं है अर्थात् क्षय होनेके भयका दुःख होनेसे कुतार्थता नहीं है जैसे उपास्य जो ब्रह्मा आदि हैं उनको तिद्धि प्राप्त होनेमें भी कुतार्थता नहीं है क्योंकि उनका भी योगनिद्रा आदिमें योगाभ्यास करना सुना जाता है अर्थात् ऐश्वर्य व सिद्धिको प्राप्त उपास्य ब्रह्मा आदि भी सर्वथा मुक्त नहीं है वह भी योग साधक हैं इस्से ऐश्वर्य योगमें कुतार्थता है ॥ ३२॥

इति अप्यारेछाछात्मजवांदामण्डलान्तर्गततेरहीत्याख्ययामवासि प्रभुदयाळुशास्त्रविन्निमिते सांख्यदर्शनेदेशभाषाकृतभाष्ये चतुर्थोऽघ्यायःसमातः॥ ४॥

पंचम अध्यायमें इस शास्त्रमें अन्यके पूर्वपक्षोंका समाधान करनेके अर्थ व अपने मत सिद्ध करनेमें हेतु व प्रमाणोंको सूत्रकार वर्णन करते हैं-

# मंगलाचरणंशिष्टाचारात्फलदशंनात् श्रुतितश्चेति॥१॥

मंगठाचरण किया गया है शिष्टाचारसे फल दर्शनसे और श्रातिप्रमाणसे ॥ १ ॥

इस शंका निवारणके अर्थके प्रथम सूत्रके आदिमें अथ शब्द व्यर्थ कहाहै इस सूत्रमें यह कहा है कि अथ शब्दसे मंगलाचरण किया गया है यह मंगलाचरण शिष्टाचारसे (अच्छे पुरुषोंके करनेसे) फल दर्श-नसे) व श्रुति प्रमाणसे अर्थात् श्रुतिमें कथित होनेसे आदिमें कियाजाना यथार्थ व उचित है ॥ १९ ॥

## नेश्वराधिष्ठितेफलनिष्पत्तिःकर्मणा तत्सिद्धेः॥२॥

ईश्वरके अधिष्ठित होने में फलकी सिद्धि नहींहै कर्मसे उस्की (फलकी) सिद्धि होनेसे ॥ २॥

पूर्वही ईश्वरकी सिद्धि न होनेसे इत्यादि स्त्रों से ईश्वरके इच्छापूर्वक सृष्टि कर्ता होनेके प्रमाणका प्रतिषेध किया है परन्तु जे ईश्वरके प्रतिपादनमें यह कहते हैं कि, कोई कर्म फलका देनेंवाला ईश्वर सिद्ध होता है इत्यादि पूर्वपक्ष स्थापनकरनेवालों के हेतुओं के प्रतिषेधकरने के अभिप्रायसे प्रथम ईश्वरके फल दाता होनेके प्रतिषेधमें इस स्त्रमें यह कहा है कि ईश्वर अधिष्ठित कारणमें कर्म फल क्ष्म परिणामकी सिद्धिमानना युक्त नहीं है क्यों कि आवश्यक कर्महीसे फलकी सिद्धि होना संभव है अर्थात् आवश्यक कर्म विशेष व प्रकृतिके संयोग विशेषसे स्वाभाविक फल विशेष होताहै यह प्रत्यक्ष आदि प्रमाणसे सिद्ध है इससे आवश्यक कर्म हिसे फलकी सिद्धि होनेसे ईश्वरसे फल होनेकी सिद्धि नहीं है ॥ २ ॥

### स्वोपकाराद्धिष्ठानं छोकवत्॥ ३॥

#### अपने उपकारसे लोकके समान अधिष्ठान होवे ॥ ३॥

ईश्वरको फलदाता न मानकर और ईश्वरका सृष्टि करनेमें कुछ प्रयो-जन न माननेसे जो ईश्वरके सृष्टि कर्ता होनेका प्रतिषेध किया गया है उस प्रतिषेधका यथार्थ होना अंगीकार न करके ऐसा माना जावे कि ईश्व-रके अधिष्ठाता होनेमें ईश्वरकाभी कुछ अपना उपकार होना माना जावै और अपने उपकारसे अधिष्ठान होवे जैसे छोकमें राजा आदि अप-ने भृत्य आदि व राज्य आदि कार्यमें अपने उपकार समेत अधिष्ठाता होते हैं ऐसा माननेमें क्या दोषहै इसका उत्तर आगे सूत्रमें कहते हैं॥३

### लौकिकश्वरवदितस्था॥ ४॥

अन्यथा लोकवाले ईश्वरोंके सहज्ञ होगा ॥ ४ ॥

अन्य प्रकारसे अर्थात् जैसा ईश्वरका छक्षण पूर्ण काम आदिहै उस-के विरुद्ध जो ईश्वरका भी उपकार होना अंगीकार किया जावै तो छो-कवाछे ईश्वरोंके सहश वह भी संसारी अपूर्ण काम होगा ॥ ४ ॥

### पारिभाषिकोवा॥५॥ अथवा पारिभाषिक होगा॥५॥

पारिभाषिक होगा अर्थात् उसमें परिभाषा मात्र होगी भाव इसका यह है कि संसारी सृष्टि आदिमें उत्पन्न पुरुषको जो ईश्वर मानोगे तो संसारी सृष्टिके आदिमें उत्पन्न पुरुषमें ईश्वर शब्दका कथनमात्र होगा जैसा हम मानते हैं वैसाही तुझारा मानना हो जायगा अर्थात् योग व तप विशेषसे प्रकृतिमें छीन हुये जो सृष्टिकी आदिमें समर्थ एश्वर्यको प्राप्त पुरुष उत्पन्न होते हैं उनको हम सिद्ध कहते हैं तुम ईश्वर कहते हो यह समझा जायगा अथवाशब्द कहनेका अभिप्राय यह है कि सृष्टि करनेमें ईश्वरका उपकार वा प्रयोजन माननेमें छौकिक ईश्वरके तुल्य ईश्वरके आप्त काम होनेमें प्रतिषेध होता है इससे दोमें एक मानना चाहिये अर्थात् चाहै यह मानें कि रागसे अपने उपकारके अर्थ छैकिक ईश्वरके तुल्य सृष्टि कर्ता नहीं है अथवा है तो परिभाषिक नाममात्र है ॥ ५ ॥ शंका—विना रागही मृष्टि कर्ता माना जावै उत्तर ॥

### नरागादृतेतित्सिद्धिःप्रतिनियत-कारणत्वात्॥६॥

## विना राग उस्की सिद्धि नहीं है प्रतिनियत कारण होनेसे ॥ ६॥

विना राग उसकी अर्थात् सृष्टिकी सिद्धि नहीं हो सकती किस हेतुसे नहीं हो सकती प्रतिनियत कारण होनेसे प्रतिनियत कारण वह है कि जो कार्यकी उत्पत्तिका विशेष कारण हो विना उसके वह कार्य न होसके विना रागके प्रवृत्ति नहीं होती इससे राग प्रवृत्तिका प्रतिनियत कारण है प्रवृत्ति विना सृष्टिकार्य होना संभव नहीं है इससे रागके प्रतिनियत कारण होनेसे विना रागके सृष्टिकी सिद्धि नहीं हो सक्ती ॥ ६ ॥

#### तद्योगेऽपिननित्यमुक्तः॥७॥

#### उस्के योगमें भी ईश्वर माननेमें नित्य मुक्त न होगा॥ ७॥

उस्के अर्थात् रागके योग होनेमें भी ईश्वर होना अंगीकार करनेमें ईश्वर नित्य मुक्त न होगा नित्य मुक्त न होनेसे तुझारे सिद्धांतकी हानि होगी ॥ ७ ॥ शंका—तीनों गुणौंकी सम अवस्थाक्रप जड प्रकृतिमें नित्य इच्छा आदिका होना संभव नहीं है इससे दोप्रकारसे इच्छा आदिका होना मानने योग्य है एक यह कि प्रधानकी शक्तिके योगसे साक्षात् चेतन सम्बंधसे इच्छा आदि धर्म होते हैं अथवा अयस्कान्त मणिके तुल्य सित्रिध सत्ता मात्रसे प्रेरक होनेसे होते हैं इन दोमेंसे प्रथम प्रधान शक्तिके योग होनेका उत्तर वर्णन करते हैं॥ ७॥

#### प्रधानशक्तियोगाचेत्सङ्गापत्तिः॥ ८॥ प्रधानके शक्तिके योगसे माना जाय तौ संगकी प्राप्ति होती है॥ ८॥

प्रधानशक्ति, इच्छा आदिका पुरुषमें योग होनेसे सृष्टि करना पुरुषमें माना जाय तो पुरुषमें भी संग होनेका धर्म प्राप्त होगा व श्वितमें पुरुषको असंग वर्णन किया है श्वितिविरुद्ध होगा इस्हे प्रधान शक्तिका योग अंगीकार करना युक्त नहीं है पुरुषके असंग वर्णन करनेमें श्रुति यह है "सयत्तत्र पश्यत्यनन्वागतस्तेन भवत्यसङ्गोद्ययं पुरुषः" अर्थ जिससे कि वह उक्त ज्ञानवान् विवेकको प्राप्त तिस्मे विवेक प्राप्त होनेमें आत्मज्ञान होनेकी दशामें पुरुषको (अपने आत्माको) प्रकृतिसे भिन्न जनता है इससे पुरुष असंग है ॥ ८ ॥

#### सत्तामात्राचेत्सर्वेश्वर्यम् ॥ ९ ॥ सत्तामात्रसे चेतनका ऐश्वर्य माना जावे तौ सबका ऐश्वर्य सिद्ध है ॥ ९ ॥

जो अयस्कांतके तुल्य सिन्निध सत्ता मात्रसे चेतनका एश्वर्य होना माना जायगा तो सब भोक्ता पुरुषोंका विशेषण रहित एश्वर्य जैसा हम कहते हैं उसी प्रकारसे होना सिद्ध होता है क्योंकि अखिछ (सम्पूर्ण) भोक्ताओंके संयोगहीसे प्रधान करके महत्तत्व आदिकी उत्पत्ति होनेका अनुमान होता है अन्यथा नहीं होता सिन्निध सत्तामात्रसे ईश्वरका होना यद्यपि सिद्ध होता है परन्तु सिन्निध सत्तामात्रसे एश्वर्य होना व प्रकृतिका स्वामी व भोक्ता होना सब पुरुषोंका सिद्ध होता है सब पुरुषोंका व ईश्वरका एकही सहश सिन्निध सत्ता मात्रसे चेतनेश्वर्य सिद्ध होनेसे ईश्वरकी विशेषता नहीं रहती व ईश्वर होनेमें भी जो हमारा सिद्ध होते है वही सिद्ध होता है अपनी इच्छासे सृष्टिका उत्पन्न करनेवाला सर्व समर्थ होना आदि जैसा तुम मानते हो उस प्रकारसे सिद्ध नहीं होता इससे तुम्हारे सिद्धांतकी हानी है ॥ ९ ॥

#### प्रमाणाभावात्रतिसिद्धः॥ १०॥

#### प्रमाणके अभावसे उसकी सिद्धि नहीं है ॥ १०॥

जो यह कहाजावे कि ईश्वरके सृष्टि कर्ता होनेके प्रमाण विरुद्ध तर्क करना असत तर्क है कुतर्क करिके ईश्वरका प्रतिषेध करना युक्त नहीं है इस शंका निवारणके छिये यह कहा है कि प्रमाणके अभावसे उस्की अर्थात् ईश्वरके सृष्टि कर्ता होनेकी सिद्धि नहीं है अभिप्राय यह है कि जो किसी प्रमाणसे ईश्वरका सृष्टिकर्त्ता होना सिद्ध होता तो उसका प्रतिषेध करना असत होता परन्तु प्रमाणसे सिद्ध नहीं होता इससे अ-सत् नहीं है क्योंकि प्रत्यक्षसे ईश्वरका सिद्ध न होना साधारण विदित है अनुमान शब्दसे सिद्ध न होनेके हेतु आगे सूत्रोंमें वर्णन करते हैं ॥१०॥

#### सम्बंधाभावात्रानुमानस् ॥ ११॥

#### संम्बधके अभावसे अनुमान नहीं होसकता ॥ ११॥

सम्बंध शब्दका अर्थ यहाँ व्याप्तिका है सम्बंधक अभावसे अर्थात् व्या-प्तिकी सिद्धि न होनेसे ईश्वरका अनुमान नहीं हो सकता क्योंकि सम्बंध (व्याप्ति)का ज्ञान पूर्व प्रत्यक्षसे होता है ईश्वरमें पूर्व प्रत्यक्षका कुछ सम्बंध नहीं है इससे अनुमानसे ईश्वरका प्रमाण नहीं होसकता अथवा प्रयोजन व प्रवृत्तिमें सम्बंध होनेसे विना प्रयोजन कर्ममें प्रवृत्ति नहीं होती ईश्वरमें प्रयोजन होना सिद्ध न होनेसे प्रयोजनके अभावसे ईश्व-रिके सृष्टि कर्ता होनेका अनुमान नहीं होसकता ॥ ११ ॥

## श्रुतिरिपप्रधानकार्यत्वस्य॥ १२॥ श्रुतिभी प्रधानकार्य होनेकी है॥ १२॥

श्रुतिभी प्रधानके कार्य होनेमें है इससे शब्दसे भी इश्वरका सृष्टिका कारण होना व जगत् इश्वरका कार्य होना अर्थात् प्रकृतिकी सहश ईश्वरका उपादान कारण होना सिद्ध नहीं होता जगत्के प्रधानके कार्य होनेके प्रमाणमें श्रुति यह है "अजामेकां छोहितशुक्क कृष्णं बद्धीः प्रजाः सृजमानां सद्धपाः अजोह्येको जुषमाणोऽनुशेते जहात्येनां भुक्तभोगाम जोऽन्यः" अर्थ एका अजा (प्रकृति) छोहित शुक्क कृष्ण द्धपको अर्थात् रजः सत्वतमगुण द्धपको अपने स्वद्धपत्ते बहुत प्रजा जिसने उत्पन्न किया उसको एक अज पुरुष उसके साथ प्रीति करता हुवा शयन करता है अर्थात् भोग करता है व दूसरा अज (पुरुष) जो विरक्त है वह इस भो

ग की हुई अजाको परित्याग करताहै और "तदैक्षत बहुस्यामि" इत्यादि अर्थ उसने ईक्षा किया कि मैं बहुत होंऊ इत्यादि जो चेतनकी प्रतिपादक श्रुति हैं वह सृष्टिकी आदिमें महत्तत्व औपाधिक जो महापुरुष है उसको जो ज्ञान उत्पन्न हुवाहै उसके ज्ञानवर्णनमें हैं अथवा कूल गिरनेकी इच्छा करता है यह कहनेके समान प्रकृति विषयमें यह श्रुति गौणी है ऐसा मानना चाहिये जो ऐसा नहीं माना जावैगा तौ "साक्षी चेता केवले। निर्गु-णश्च" अर्थ साक्षी बेतनके बल निर्गुण है इत्यादि श्रुतिसे परिणामी होना पुरुषमें संभव नहीं होता इससे प्रधानहीका कार्य जगत्है यह जो ईश्वर-का प्रतिषेध है ऐश्वर्यमें वैराग्य होनेके अर्थ व विना ईश्वर ज्ञानकेभी मी-क्ष प्राप्त होनेके योग्य है यह प्रतिपादनके अर्थ प्राहिवादमात्रहै यह जानना चाहिये अन्यथा औपाधिकोंके नित्य ज्ञान इच्छा आदि महत्तत्व-के परिणाम कपोंके अंगीकार करनेमें औपाधिकोंका कूटस्थ होना संभ-व होगा औपाधिकोंका नित्यकूटस्थ होना सिद्ध न होनेसे प्रमाणके योग्य नहीं है इत्यादि प्रकृतिके जगत्कर्ता होनेका प्रतिषेध ब्रह्ममीमांसामें अर्थात् वेदान्त सूत्रोंमें देखना चाहिये॥१२॥ अब अविद्यासे बंध नहीं हो-ता यह जो प्रथम अध्यायमें सिद्धांत वर्णन किया है फिर यहाँ विस्तारसे वर्णन करते हैं ॥

#### नाविद्याशक्तियोगोनिःसंगस्य ॥ १३॥ निःसंगका अविद्या शक्तिके साथ योग नहीं है ॥ १३॥

जो यह शंका करैं कि प्रधान नहीं है अविद्या शक्ति चेतनमें रहती है उसीसे बंधन होता है उसके नाशसे मोक्ष होता है इसके उत्तरमें यह सूत्र है कि निःसंग (संगरिहत) पुरुषका अविद्याशक्तिके साथ साक्षात् योग होना संभव नहीं होता क्योंकि प्रकृति वा प्रकृतिकार्य रूप अपनेको अज्ञानसे पुरुषका मानना अविद्या है यह अविद्या विकार विशेष अधिकार हेतु संयोगरूप संगके विना संभव नहीं होता ॥१३॥शंका—अविद्या वशहीसे अविद्याका योग कहना चाहिये और अविद्याके पारमा-

र्थिक न होनेसे अविद्यांके साथ संग नहीं है ऐसा मानना चाहिए उत्तर-

### तद्योगेतित्सद्धावन्योन्याश्रयत्वम् ॥ १४॥

#### उस्के योगमें उस्की सिद्धि होनेमें परस्पर आश्रय होना है ॥ १४ ॥

उसके योगमें उसकी सिद्धि होनेमें अर्थात् अविद्यां योगसे अविद्या सिद्ध होनेमें परस्पर एक दुसरेक आश्रय होनाहै और इसप्रकारसे पर-स्पर आश्रय होना मानते जानेमें अनवस्था दोषकी प्राप्ति है ॥ १४ ॥ शं-का-बीजांकुरके तुल्य होनेमें अनवस्था दोष नहीं है अर्थात् जैसे यह नहीं जाना जाता है कि बीज पिहले हुआ अथवा अंकुर इसी प्रकारसे अविद्या अविद्यांके आश्रय होनेमें कहना चाहिए. उत्तर—

#### नबीजांकुरवत्सादिसंसारश्चतेः॥१५॥ संसारके सादि होनेके प्रमाणमें श्वित होनेसे बीज व अंकुरके तुल्य नहीं है॥ १५॥

संसारके आदि संयुक्त होनेमें श्रुति प्रमाण होनेसे बीज व अंकुरके तुल्य नहीं है श्रुति यह है " विज्ञानघन एवैभ्यो भूतेभ्यः समुत्यायतान्ये वानु विनञ्यति " अर्थ विज्ञान घनही इनभूतोंसे उठाकर अर्थात् उत्पन्न करिक उनहीं को फिर नाज्ञ करता है इत्यादि ॥ १५ ॥

#### विद्यातोऽन्यत्वेब्रह्मबाधप्रसङ्गः॥ १६॥ विद्यासे अन्य होनेमें ब्रह्मके नाज्ञ होनेका प्रसंग है॥ १६॥

जो विद्यासे अन्य होनाही अविद्या शब्दका अर्थ माना जावै तो ब्र-हाके ज्ञान नाश होनेसे ब्रह्म (आत्मा )के भी नाश होनेका प्रसंग है क्योंकि ब्रह्मज्ञानरूप विद्या (ज्ञान ) भिन्न अर्थात् विना विद्या नहीं रह सकता ॥ १६ ॥

#### अबाधेनैष्फल्यम् ॥१७॥ बाधा न होनेमें निष्फल होना है॥ १७॥

जो अविद्या भी रही और विद्यामय जो ब्रह्म है उसमें विद्यासे अवि-द्याको बाधा न हुई अर्थात् अविद्याका नाश न हुवा तौ विद्याका होनाही। निष्फल है अन्यपुरुषमें भी विद्या होनेसे कुछ फल न मानना चाहिए और विद्याका होना व माननाही वृथा है ॥ १७॥

#### विद्याबाध्यत्वे जगतोप्येवम्॥ १८॥ विद्यासे बाधाके योग्य होनेमें जगत्का भी इसी प्रकारसे॥ १८॥

जो विद्यासे बाधा (नारा) के योग्य है उस्को अविद्यासे नारा माना जावे तो जगत्का प्रकृति महत्तत्व आदि अखिलप्रपंच जो है सबका अविद्या होना सिद्ध होगा क्यों कि विद्यासे यह सब बाधा (नारा) के योग्य है और जो अविद्याही प्रकृति महत्तत्व आदि सब हैं तो ज्ञानसे अविद्याके नारा होनेमें चक्षु आदिसे स्थूछ जगत्का प्रत्यक्ष न होना चाहिए परन्तु ऐसा नहीं होता इससे विद्यासे बाधा (नारा) के योग्य अविद्याका छक्षण नहीं हो सकता ॥ १८ ॥

#### तद्रुपत्वे सादित्वम्॥ १९॥

#### उसीके रूप होनेमें सादि होना सिद्ध होगा॥ १९॥

उसीके रूप होनेमें अर्थात् विद्यासे वाधाके योग्य पदार्थही अविद्या होनेमें अविद्याका अनादि होना सिद्ध नहीं होगा अर्थात् जो किसी प्रकार-से विद्यासे नाशके योग्य पदार्थही अविद्या मान छी जावे तथापि पुरुषमें अविद्याका सादि (आदि सहित) होना सिद्ध होगा अनादि होना सिद्ध न होगा क्योंकि विज्ञानघन एवं इत्यादि अर्थविज्ञानरूपही है इत्यादि श्रुतियोंसे प्रछय आदिमें पुरुषका ज्ञान स्वरूप होना सिद्ध होता इस्से अविद्या संयोग पुरुषमें अनादि पारमार्थिक सिद्ध नहीं होता अविद्याके अनादि माननेवालोंका मत मिथ्या है अविद्या बुद्धिका धर्म है पुरुषका धर्म नहीं है यह श्रुतिप्रमाणसे पुरुषके विज्ञानक्रप होनेसे सिद्ध है ॥१९॥

### न धर्मापलापः प्रकृतिकार्यवैचित्र्यात्॥ २०॥

### प्रकृतिके कार्यों में विचित्रता होनेसे धर्मका अपलाप (मिथ्या कथन) संभव नहीं होता॥ २०॥

प्रत्यक्ष न होनेसे धर्मकर्मका अपलाप संभव नहीं होता अर्थात् यह जो कहा गया है कि कर्म निमित्तसे प्रधानकी प्रवृत्ति होती है इसपर जो यह शंका की जावें कि इस कर्म वा धर्मका यह फल हुवा अथवा इस धर्मसे प्रकृतिकी प्रवृत्ति होती है यह प्रत्यक्षसे सिद्ध नहीं होता प्रत्यक्षसे सिद्ध न होनेसे ऐसा मानना मिथ्या है इस पूर्वपक्षके समाधानके अर्थ यह कहा है कि प्रत्यक्षसे सिद्ध न होनेसे धर्मका अपलाप नहीं है अन्नुमानसे यह सिद्ध है कि नानाप्रकारके कर्म अनुसार प्रकृतिके विचित्र कार्यक्रप सृष्टि होती है अन्यथा प्रकृतिके विचित्रकार्य अनेकप्रकारके शरीर व मोग होनेका कोई हेतु सिद्ध नहीं होता ॥ २०॥ अन्यभी प्रमाण वर्णन करते हैं ॥

#### श्रुतिर्छिगादिभिस्तित्सिद्धिः॥२१॥

#### श्रुतिप्रमाण आदिसे उस्की सिद्धि है।। २१॥

श्रुतिप्रमाणसे धर्म आदिकी सिद्धि है श्रुति यह है "पुण्यो वै पुण्येन भवित पापः पापेन " अर्थ पुण्यसे उत्तम व पापसे निकृष्ट होता है धर्मके प्रत्यक्ष न होनेसे मूट वाद करते हैं कि धर्मका मानना मिध्या है परन्तु धर्म अनुमानसे वेदप्रमाणसे विद्यासे अर्थात् ज्ञान उदय होनेसे योगि- ओंको प्रत्यक्षसे सिद्ध होनेसे सिद्ध होता है जो यह संशय होकि प्रत्यक्ष नहीं है इससे न मानना चाहिए इस संशयनिवारणके छिये आगे सूत्रमें उत्तर वर्णन करते हैं ॥ २१ ॥

## न नियमः प्रमाणान्तरावकाशात्॥ २२॥ अन्यप्रमाणोंके अवकाश होनेसे नियम नहीं है॥ २२॥

प्रत्यक्षके अभावते वस्तुके अभाव होनेका नियम नहीं है क्योंकि जो प्रत्यक्षते सिद्ध नहीं होता वह अनुमान आदि अन्य प्रमाणोंसे सिद्ध होन ता है अन्यप्रमाणोंके अवकाश होनेसे प्रत्यक्षहीसे सिद्ध होनेका नियम नहीं है इससे अनुमानआदि प्रमाणोंसे धर्म सिद्ध होनेसे सिद्ध व सत्य है। २२॥ धर्मके तुल्य अब अधर्मकोभी सिद्ध करते हैं॥

## उभयत्राप्येवस् ॥ २३॥ दोनोंमेंभी इसी प्रकारसे ॥ २३॥

दोनोंमें इसी प्रकारसे कहनेका अभिप्राय यह है कि यथा धर्ममें अनुमान व शब्दप्रमाण हैं तथा अधर्ममें हैं दोनोंमें एकही प्रकारसे जानना चाहिये॥ २३॥

#### अर्थात् सिद्धिश्चेत्समानमुभयोः॥ २४॥

#### अर्थसे सिद्धि होवे तौ दोनोंका समान प्रमाण है॥ २४॥

वेदविहित जो कर्म हैं उनके विरुद्ध कहनेमें जो अर्थ प्राप्त होता है वह अधर्म है इस प्रकारसे अर्थात् जो धर्म नहीं है वह अधर्म है अर्था- पत्तिसे अधर्मकी सिद्धि होती है अधर्मका प्रमाण नहीं है जो यह संश्रय हो तो इसके निवृत्त होनेके अर्थ यह कहा है कि दोनोंका धर्म व अध- मैका समान प्रमाण है अर्थात् श्रुतिमें दोनोंका समान वर्णन है यथा विधिमें धर्मका वर्णन है तथा निषेधमें अधर्मका वर्णन है " परदारात्र गच्छेत्" अर्थ परस्त्रीमें गमन न करे इत्यादि श्रुति वाक्य हैं ॥ २४ ॥

### अंतःकरणधर्मत्वं धर्मादीनाम्॥ २५॥

धर्मआदिकोंका अंतःकरणधर्मत्व है ॥ २५ ॥

धर्मश्रादिका अंतःकरण धर्मत्व है अर्थात् धर्मश्रादि अंतःकरणके धर्म हैं अंतःकरण कार्य व कारणक्रपसे होता है प्रकृति अंश विशेष जो अंतःकरण है उसमें धर्म अधर्म संस्कार आदिक प्रत्यमें रहते हैं ॥ २५ ॥ शंका धर्मश्रादि अंतःकरणके धर्म होतें परन्तु प्रकृतिके कार्योंके विचित्र होनेसे व श्रुतिप्रमाणसे धर्मश्रादिकी सिद्धि जो कहा है यह अयुक्त है क्योंकि त्रिगुणात्मक प्रकृति व उसके कार्योंकी श्रुतिहीसे बाधा होती है श्रुति यह है " साक्षी चेता केवलो निर्गुणश्र " अर्थ साक्षी ज्ञानक्रप केवल निर्गुण है तथा " अशब्दमस्पर्शमक्रपमव्ययं तथारसं नित्यमगंधवच्च " अर्थ शब्दरहित स्पर्शरहित क्रपरहित नाशरहित रसरहित नित्यगंधरहित है इत्यादि वाक्योंसे प्रकृति गुणके नाश होने व न रहनेका प्रमाण होता है उत्तर—

## गुणादीनां च नात्यन्तवाधः॥ २६॥ गुणआदिका अत्यन्त नाज्ञ नहीं है॥ २६॥

गुणआदिका अर्थात् सत्वआदिका व उनके धर्म सुख आदिका व उनके कार्य महत्तत्व आदिका स्वरूपसे नाश नहीं है संसर्ग न रहनेसे चेतनमें गुण आदिका नाश है यथा छोहेके उष्ण होनेकी बाधा होती है अर्थात् छोहेके उष्ण होनेका नाश होता है ॥२६॥ शंका स्वप्न प्रनोरथेक तुल्य मिथ्या माननेमें कैसे स्वरूपसे नाश होना यथार्थ नहीं है उत्तर—

#### पंचावयवयोगात् सुखादिसंवित्तिः॥ २७॥

### पंच अवयवोंके योगसे सुख आदिकी उपल

न्यायके पांच अवयव हैं प्रतिज्ञा, हेतु, उदाहरण, उपनय, व निगम-न इन पांच अवयवोंके योगसे अर्थात् मेळसे सुखआदि अप्रत्यक्ष पदा-थोंकी अनुमानद्वारा सिद्धि होती है यथा सुख सत् है यह प्रतिज्ञा है किस हेतुसे सत् है अर्थिक्रयाकारी होनेसे यह हेतु है जो जो अर्थिक- याकारी (प्रयोजन सिद्धिक्षप किया करनेवाला) होता है वह सत् होता है जैसे चेतन पुरुष यह उदाहरण है सुख पुलकादि क्षप अर्थ कि-याकारी है यह उपनय है तिससे सुख सत् है यह निगमन है इस प्रकारसे पांच अवयवोंके योगसे अनुमानद्वारा गुणआदि अप्रत्यक्ष प-दार्थोंका सर्वथा नाज्ञ होना सिद्ध नहीं होता कारणक्ष्पसे रहना सिद्ध होता है ॥ २०॥ अब नास्तिक जो प्रत्यक्षमात्र प्रमाण मानते हैं अन्य-प्रमाणको व्याप्तिकी सिद्धि न मानकर नहीं मानते उनकी यह शंका है—

#### न सकुद्रहणात्संम्बन्धसिद्धिः॥ २८॥

#### एकवार सहचारके श्रहणसे सम्बंधकी सिद्धि नहीं होती॥ २८॥

एकवारके सहचारके ग्रहणसे सम्बंध (व्याप्ति) की सिद्धि नहीं होती वारम्वारकी माप्ति नहीं होती क्योंकि घूम व अग्निको कहीं सार्थ होते देखकर सदा साथही होना नहीं मान सक्ते विना घूमभी अग्नि होता है नहीं कहीं हाथी व अग्नि एक जगह देखकर फिर कभी हाथी देखकर अग्निका होना अनुमान करना भी मानने योग्य होगा इससे व्याप्तिग्रहण-के असंभव होनेसे अनुमानसे अर्थकी सिद्धि नहीं है ॥ २८ ॥ अब इस अग्नत्यक्षपदार्थमें व्याप्तिग्रहण न होनेकी शंका निवारण व व्याप्तिसे अनुमानद्वारा अब प्रत्यक्ष पदार्थोंके सिद्ध करनेके अर्थ स्त्रकार प्रथम व्याप्तिका लक्षण वर्णन करते हैं—

## नियतधर्मसाहित्यमुभयोरेकतरस्य वा व्याप्तिः॥ २९॥

नियतधर्मसहित होना दोनोंका अथवा एकका व्याप्ति है ॥ २९॥ नियतधर्म सहित होना अर्थात् धर्मीके धर्मका उसके साथही रहना सहचार है दोनोंका अर्थात् साध्यसाधनका अथवा एक साधनेमात्रका जो नियत धर्म अर्थात् व्यभिचाररहित सहचार है वह व्याप्ति है दोनोंका यह सम व्याप्तिपक्षमें कहाहै और नियम तर्कके साथ जो अनुकूछ हो वह प्रहणके योग्य है नियत धर्म सहित होना व्याप्ति होनेसे व्याप्तिप्रह (व्याप्तिप्रहण) असंभव नहीं है यह भाव है ॥ २९ ॥

#### न तत्वान्तरं वस्तुकल्पनाप्रसक्तेः॥ ३०॥ वस्तुकी कल्पनाका प्रसंग होनेसे तत्वान्तर (भिन्नतत्व) नहीं है॥३०॥

व्याप्तिका आश्रय जो वस्तु है उस्कीभी कल्पना होनेके प्रसंगसे निय-त धर्म सहित होनेसे भिन्न कोई पदार्थ व्याप्ति सिद्ध नहीं होती अर्थात् जो वस्तु सिद्ध है उसीकी व्याप्ति होनेमान्नकी कल्पना की जाती है यह हमारा ( ग्रंथकारका ) मत है अब अन्यआचार्योंका मत वर्णन करते हैं ॥ ३० ॥

#### निजशक्तयुद्भवमित्याचार्याः॥ ३१॥

१ एक साधनमात्रका दृष्टान्त कार्यद्रव्यमें समझना चाहिये क्योंकि साध्य-कारणके साथ साधनकार्यका सम्बंध अवश्य होताहै क्योंकि कार्य विना कारण के नहीं होता वा नहीं रहता है व कारण विना कार्यके रहताहै व होता है यथा धूम कार्य विना अग्निके नहीं होता व अग्निकारण विना धूमके रहताहै व चक-मक पत्थर आदिसे विना धूमके प्रकट होताहै तथा विना कार्यके कारणका होना व विना कारणके कार्यका न होना पृथिवी घट कनककुण्डल आदि हृष्टान्तोंसे समझलना चाहिये कार्य विना कारण न होनेसे कारण साध्यमें कार्यसाधन मात्रका सहचार है दोनोंका सहचार (साथ रहना) पृथिवी गंध आदिमें जानना चाहिये क्योंकि विना पृथिवी गंध नहीं होता व विना गंध पृथि वी नहीं होती इत्यादि।

## अपनी शक्तिसे उत्पन्न व्याप्ति है कोई आचार्य यह मानते हैं॥ ३१॥

कोई आचार्य यह कहते हैं कि व्याप्यकी निजर्जाक्तिसे उत्पन्न शक्ति विशेष रूप तत्वान्तर व्याप्ति है परन्तु निजर्जाक्तमात्र जबतक द्रव्यमें स्थित है व्याप्ति नहीं है और उत्पन्न हुएका द्रव्यसे वियोग होजाने व दूरदेशमें प्राप्त होजानेपरभी व्याप्तिभाव नहीं रहता यथा देशान्तरमें प्राप्त धूमकी अग्रिसे व्याप्य न होनेसे व देशान्तरमें गमनसे वह शक्ति नष्ट हो जाती है इससे यह छक्षण यथार्थ नहीं है हम अपने छक्षणमें नियत धर्मका साथ होना कहा है इससे हमारे छक्षणके अनुसार उत्पत्ति काछाविच्छन्नता सहित धूम विशेषणके योग्य है अर्थात् किसकाछमें धूम अग्रिसे उत्पन्न हो रहाहै अग्रि सम्बंध रहित नहीं हुआ उस काछ परिमाण युक्तही धूम छक्षणमें घटित होता है इससे दोषकी प्राप्ति नहीं है॥३१

#### आध्येयशिक्योगइतिपंचशिखः॥ ३२॥ आध्येयशिकका योग न्यापि है यह पंच-शिख आचार्य मानतेहैं॥३२॥

प्रकृतिआदिका बुद्धिआदिमें व्यापक होने व बुद्धि आदिके व्याप्य होनेके व्यवहारसे प्रकृतिआदिकी आधारताशिक व्यापकता व बुद्धि-आदिकी आध्यता शिक्त व्याप्यता है आध्यशिक्त (व्याप्य होनेके धर्म) का योग अर्थात् आध्य शिक्तमान् होना व्याप्ति है तथा आधार अभि-में आध्य धूम होनेकी शिक्तका योग व्याप्ति है यह पंचिशिख आचा-यंका मत है ॥ ३२ ॥ शंका व्याप्य वस्तुकी स्वरूपशिक्ति व्याप्ति है यह मानना चाहिए आध्यशिक्तके कल्पना करनेका क्या प्रयोजन है उत्तर-

न स्वरूपशक्तिनियमः पुनर्वादप्रसक्तः॥ ३३॥

#### पुनर्वाद (पुनरुक्ति) के प्रसंगसे स्वरूप-शक्ति नियम (व्याप्ति) नहीं है ॥ ३३॥

यथा घट कल्का है यह कहनेके तुल्य स्वरूपशक्ति कहनेमें व्या-प्य व व्याप्यके स्वरूपमें अर्थभेद ज्ञात न होनेसे पुनर्वाद होनेका प्र-संग होता इससे स्वरूपशब्द ग्रहण न करके व्याप्तमें व्याप्य धर्मता उपपादन (प्रतिपादन) के अर्थ शक्तिपदको ग्रहण किया है ॥ ३३॥

#### विशेषणानर्थक्यप्रसक्तः॥ ३४॥

#### विशेषणके अनर्थक होनेके प्रसंगसे ॥ ३४ ॥

व्याप्यका व्याप्यस्वरूप विशेषण कहना पुनर्वाद होनेसे अनर्थ-क है अनर्थक होनेके प्रसंगसे स्वरूप शब्दको ग्रहण नही किया॥ ३४॥ अब अन्य दूषण कहते हैं

#### पह्नवादिष्वनुपपत्तेश्च ॥ ३५॥ पह्नवआदिमें सिद्ध न होनेसे ॥ ३५॥

पछ्न आदि वृक्ष आदिसे व्याप्य हैं अर्थात् वृक्ष आदि व्यापक न पछ्न आदि व्याप्य हैं पछ्न आदि व्याप्यमें स्वरूपशक्तिमात्र कहना व्याप्तिका छक्षण संभव नहीं होता क्योंकि पछ्न छिन्न होजाने अर्थात् कटजानेपरभी पछ्नवोंके स्वरूपकी शक्ति वृक्षमें रहनेसे व्याप्यताकी सिद्धि होगी और आध्यशक्ति पछ्नवेंकि कटनेके समयमें नष्ट होगी इससे कट-जानेपर व्याप्तिका अभाव है ॥ ३५॥ शंका पंचशिखनें व्याप्यकी शक्तिसे उत्पन्न शक्तिविशेषक्रप व्याप्ति है यह क्यों नहीं कहा ऐसा नहीं कहा तो धूमके अभिके आध्य होनेके अभावसे अभिका व्यापक व धूमका अप्रिसे व्याप्य होना सिद्ध नहीं होता अर्थात् धूमकी व्याप्यता सिद्ध नहीं होती उत्तर—

## आधेयशक्तिसिद्धौ निजशक्तियोगः समानन्यायात् ॥ ३६॥

#### आधेयशिकका व्याप्ति होना सिद्ध होनेमें समान न्याय (समान युक्ति होने ) से निजशिक्तिसे उत्पन्नभी व्याप्तिरूपसे सिद्ध है ॥ ३६॥

जैसे भावविशेष व युक्तिसे आध्यशक्तिका व्याप्ति होना सिद्ध होता है नानाविधके सहचारक्षप व्याप्तियोंके होनेसे एक दूसरेके सहश न होनेमें जैसे नाना अर्थ व शब्द होनेमें दोष नहीं है दोष न समझना चाहिए अपने मतमें भी नानाविधके सहचारही अनेकव्याप्ति होना जाननेके योग्य हैं अनुमानके हेतु होनेमात्रमें व्याप्तियोंकी सामान्यता समझना चाहिये यथा तृण, अरिण, मिण, कार्यक्षप हैं परन्तु एक दूसरे परस्पर विजातीय होना सिद्ध होता है अर्थात् कार्यत्वरूप परजातिसे समान है व अपर-जातिभेदसे भिन्न हैं इसी प्रकारसे अनुमान हेतु होनेमात्रसे सहचारोंकी समानता व प्रकार भेदसे वह अनेक व विजातीय हैं अनुमानप्रमाणके वाधक भ्रम दोष निवारणके अर्थ व व्याप्तिके निश्चित होनेके अर्थ यह व्याप्तिका वर्णन किया गया अब उक्त पंचे अवयवक्षप शब्दका ज्ञान जनक (उत्पन्न करनेवाला) होना सिद्ध करनेके प्रयोजनसे शब्द शिका प्रतिपादन व शब्द प्रमाणमें विरुद्ध पक्षवालोंके दूषणोंका प्रतिविध्य किया जाता है ॥ ३६॥

वाच्यवाचकभावः सम्बंधःशब्दार्थयोः॥३७॥ वाच्यवाचकभाव शब्द व अर्थका सम्बंध है॥३७॥

अर्थमें वाच्यता शक्ति व शब्दमें वाचकता शक्तिका भाव दोनों शब्द

व अर्थका सम्बंध है इस सम्बंधके ज्ञानसे शब्दसे अर्थका बोध होता है ॥ ३०॥ ज्ञाक्तियाहकोंको वर्णन करते हैं ॥

## त्रिभिस्सम्बंधसिद्धिः॥ ३८॥ तीनसे संबंधकी सिद्धिहै॥३८॥

आत्तोपदेश, वृद्धव्यवहार, प्रसिद्धपदसमानाधिकरण, इन तीनसे सम्बंध ग्रहण किया जाता है यह तीन सम्बंधके सिद्ध होनेके हेतु हैं॥३८

## नकार्यानयमउभयथादर्शनात्॥ ३९॥ दोनों प्रकारसे देखनेसे कार्यमें नियम नहीं है॥ ३९॥

शक्तिग्रह कार्यहीमें होता है यह नियम नहीं है क्योंकि लोकमें कार्यके तुल्य अकार्यमेंभी वृद्धव्यवहार आदि देखनेमें आते हैं यथा गी लावो इस कार्यपर वृद्धवाक्यसे गी ले आनेका व्यवहार देखा जाताहै इसी प्रकारसे तेरे पुत्र उत्पन्न हुवा इत्यादि सिद्धिपदार्थ परवाक्यसे पुलकादि होनेका व्यवहार देखा जाता है इस प्रकारसे कार्य व अकार्य दोनोंमें शक्तिग्रह देखनेसे कार्यमात्रमें नियम नहीं है ॥ ३९ ॥ शंका लोकमें अर्थ व प्रत्यय आदिके देखनेसे सिद्ध पदार्थमेंभी शक्तिग्रह होवे परंतु वेदमें अकार्य बोधनके वृथा होनेसे कैसे अकार्यमें शक्तिग्रह होगा उत्तर—

#### लोके व्युत्पन्नस्य वेदार्थप्रतीतिः॥ ४०॥ लोकमें व्युत्पन्नको वेदार्थकी प्रतीति होती है॥ ४०॥

छोकमें जो पुरुष शब्दशिक्तमें व्युत्पन्न होता है उसीको छोकानुसार वेदके अर्थकी प्रतीति होती है छोकमें शब्दशिक्त भिन्न हो व वेदमें भिन्न हो ऐसा नहीं होता इससे छोकमें सिद्ध अर्थ पर शिक्तप्रह होना देखनेसे वेदमेंभी उसकी सिद्धि होती है ॥ ४० ॥

#### न त्रिभिरपौरुषेयत्वाद्वेदस्यतद र्थस्यातीन्द्रियत्वात्॥४१॥

आप्तोपदेश आदि तीनसे वेदमें शक्तिग्रहका होना वेदके अपौरुषेय होनेसे व वेदार्थके अतीन्द्रिय होनेसे संभव नहीं होता ॥ ४१ ॥

जो किसी पुरुषसे न कहा गया हो वह अपौरुषेय है वेद किसी पुरुषसे कथित सिद्ध न होनेसे अपौरुषेय है अपौरुषेय होनेसे आसोप-देशसे वेदार्थमें शक्तिग्रह होना संभव नहीं होता तथा वेदार्थके अती-दिग्रय (अग्रत्यक्ष) होनेसे वेदार्थमें वृद्धव्यवहार व प्रसिद्धपद समाना-धिकरण होनेका ग्रहण नहीं होसकता ॥ ४१ ॥ वेदार्थके अतार्न्द्रय होनेक प्रतिषेधमें प्रथम उत्तर वर्णन करते हैं ॥

#### न यज्ञादेः स्वरूपतो धर्मत्वं वैशिष्टचात् ॥४२॥

नहीं प्रकृष्टफल करनेवाले होनेसे यज्ञ आदिके स्वरूपहीसे धर्म होना विदित होता है॥ ४२॥

जो वेदार्थका अतीन्द्रिय होना कहा है यह युक्त नहीं है क्योंकि दे-वता उद्देशक द्रव्यत्याग आदिक्षप यज्ञदान आदिका स्वक्षपदीसे धर्म होना वैशिष्ट्यसे अर्थात् प्रकृष्टफल करनेवाले होनेसे विदित होते हैं फलविशेष होने व इच्छा आदिक्षप होनेसे यज्ञादिक अतीन्द्रिय नहीं हैं जो यह कहा जाय कि देवता आदि अतीन्द्रिय हैं तो अतीन्द्रि-योंमें भी पदार्थ होनेके धर्मसे सामान्यक्षपसे प्रतीति होनेका आगे वर्णन कियेजानेसे अतीन्द्रिय नहीं हैं ॥ ४२ ॥ अपौरुषेय होनेसे जो आप उपदेशका अभाव कहा है उसका उत्तर कहते हैं ॥

निजशक्तिवर्युतपत्त्याव्यविच्छद्यते॥ ४३॥

### निजज्ञािक व्युत्पत्तिद्वारा विभाग वा भेद सहित उपदेश की जाती है॥ ४३॥

अपौरुषेय होनेमंभी वेदोंकी जो निज अर्थात् स्वाभाविकी अर्थोंमें शक्ति है वही परम्परासे आतपुरुषोंकरिक इस शब्दका यह अर्थ है ऐसी व्युत्पत्तिद्वारा अर्थान्तरसे पृथक् करिक जो अर्थ जिस शब्दमें नि-यत है उसीसे उपदेश की जाती है आधुनिकशब्दके समान कोई आपसे संकेत नहीं करता जिस्से पौरुषेय होनेकी अपेक्षा होवे ॥ ४३ ॥

## योग्यायोग्येषु प्रतीतिजनकत्वात् तिसिद्धः॥ ४४॥

## योग्य व अयोग्योंमें प्रतीतिजनक (उत्पत्तिकर्ता) होनेसे उसकी सिद्धि है ॥ ४४ ॥

योग्य व अयोग्योंमें अथीत् प्रत्यक्ष व अप्रत्यक्षपदार्थींमें सामान्य धर्मसे साधारणसे पदोंका अर्थमें प्रतीतिजनक होना अनुभवसे सिद्ध होने से उस्की अर्थात् शक्तिप्रह (अर्थ प्रहणशक्ति)की सिद्धि है परन्तु जो सामान्य नहीं है ऐसा विशेष अतीन्द्रिय अपूर्ववाक्य है उस्का प्रहण इस पूर्ववर्णनमें न समुझना चाहिए शब्दगतविशेषका वर्णन किया जाता है ॥ ४४ ॥

#### न नित्यत्वं वेदानांकार्यत्वश्चतेः॥ ४५॥ कार्य होना श्चितप्रमाणसे सिद्ध होनेसे वेदोंकी नित्यता नहीं है॥ ४५॥

"सतपोऽतप्यत तस्मात्तपस्तपनात्त्रयो वेदा अजायन्त" इत्यादि अर्थ उसने तप किया उस तप करनेसे तीनवेद उत्पन्न हुऐ इत्यादि श्रुतिसे वे-दका कार्य होना नित्य न होना विदित होता है ॥ ४५ ॥

## न पोरुषेयत्वंतत्कर्तुःपुरुषस्याभावात्॥ ४६॥ उस्के कर्ता पुरुषके अभावसे पौरुषेय नहीं है॥ ४६॥

बहुत मनुष्य यह मानते हैं कि वेदका कर्ता पुरुष ईश्वर है इस शास्त्रमें शास्त्रकार पुरुषको अकर्ता माना है इसीसे मुक्तरूप ईश्वरमें सृष्टि कर्तृत्वके सिद्ध होनेका प्रतिषेध किया है कर्तृत्वके अभावसे ईश्वर वेदका कर्ता नहीं होसकता व कर्ताभावसे ईश्वरका अभाव है इससे इस सूत्रमें कहा है कि उनके (वेदोंके) कर्ता पुरुष ईश्वरके अभावसे अर्थात् कर्तृ-त्वके अभावसे वेद पौरुषेय नहीं हैं अर्थात् ईश्वरकृत नहीं है किस हेतुसे कर्ता पुरुषका अभाव है वह हेतु आगे सूत्रमें वर्णन करते हैं ॥ ४६ ॥

#### मुक्तामुक्तयोरयोग्यत्वात्॥ ४७॥ मुक्त व अमुक्त दोनोंके योग्य न होनेसे ॥ ४७॥

मुक्त वा अमुक्त दोनों होनेमें वेदके निर्माणमें योग्य नहीं हो सकता
मुक्त होनेमें सर्वज्ञ होनेपरभी रागरहित होनेसे सहस्र शाखा वेदके
निर्माणमें अयोग्य हैं मुक्त न होनेमें अज्ञान सर्वज्ञ न होनेसे अयोग्य है
इस्से ईश्वरके वेद कर्ता न होनेसे वेद अपौरुषेय है ॥ ४० ॥ जो ऐसा
समुझा जावे कि अपौरुषेय होनेसे वेदानित्य स्वतःसिद्ध है तो अपौरुषेय होनेसे नित्य होना सिद्ध नहीं होता इस्का दृष्टांत आगे सूत्रमें
वर्णन करते हैं ॥

#### नापौरुषेयत्वान्नित्यत्वमङ्करादिवत् ॥ ४८॥ अपौरुषेय होनेसे अङ्करआदिके तुल्य नित्य होना सिद्ध नहीं होता ॥ ४८॥

यथा अंकुर आदि अपीरुषेय नित्य नहीं है तथा वेदभी नित्य नहीं हो सकता ॥ ४८ ॥ शंका अंकुरके कार्यक्रप होनेसे घटके सहश पौ-रुषेय होनेका अनुमान किया जावै उत्तर-

#### तेषामिप तद्योगेदृष्टबाधादिप्रसक्तिः॥ ४९॥ उनकाभी उसके साथ योग होनेमें दृष्टकी बाधा होनेका प्रसंग है॥ ४९॥

उनका उक्त अंकुर आदिका उसके साथ योग होनेमें अर्थात् पौरुषेय होनेके योगमें दृष्टकी बाधा होनेका प्रसंग है भाव इसका यह है कि जो पौरुषेय है वह शारीरजन्य (शारिसे उत्पन्न होनेक योग्य) है यह व्याप्ति छोकमें दृष्ट है अर्थात् प्रत्यक्षसे सिद्ध है अंकुर आदिमें ऐसा होना दृष्ट नहीं है इससे दृष्ट व्याप्तिकी बाधा होनेका प्रसंग होगा॥ ४९॥

#### यस्मिन्नदृष्टेऽपि कृतबुद्धिरुपजाय-ते तत्पौरुषेयम्॥५०॥

#### जिस अदृष्टमें भी कृत होनेकी बुद्धि उत्पन्न होती है वह पौरुषेय है।। ५०॥

हछके समान अहछमें भी जिस वस्तुमें कर्ता किरके बुद्धिपूर्वक कृत होनेकी बुद्धि उत्पन्न होती है वह पौरुषेय है अर्थात् यही पौरुषेय कहा जाता है अभिप्राय इस्का यह है कि यद्यपि नित्य ईश्वर जो वेदका कर्ता पुरुषमाना जाता है वह वेदका कर्ता युक्तिसे सिद्ध न हो व प्रत्य-क्षसे सिद्ध न हो तथापि वेदमें कृतहोनेकी बुद्धि होनेसे वेदकी आदि पुरुष वा ब्रह्मासे उक्त होनेसे पौरुषेय मानना चाहिये इस हेतुसे कि यथा दृष्टपदार्थ कोई मन्दिरको उत्तम रचना चित्रकारी संयुक्त देखने व उसमें भोग्यपदार्थ शय्या भोजन वस्त्र आदि पदार्थ देखनेसे कर्ताको करते व धरते हुये न देखने परभी चेतन कर्तासे बुद्धिपूर्वक कृत होने-की बुद्धि होती है इसी प्रकारसे वेदमें धर्म अधर्म आदि उत्तम उपदेश विधि निषेध होनेसे किसी बुद्धिमान पुरुषसे खुद्धिपूर्वक कृत होनेके अनुमानसे पौरुषेय होनेका बोध होता है कोई इस सूत्रका अर्थ इस्के विरुद्ध वर्णन करते हैं वेदकी सर्वथा अपौरुषेय स्वतः सुषुप्तके श्वास-के निकसनेके सदश आदि पुरुषके श्वाससे उत्पन्न मानते हैं परन्तु यह सर्वथा अयुक्त व असंभव कथन है क्योंकि किसी प्रमाणसे विना चेतन ज्ञानवान् जड शब्दका आपसे वाक्यरचना करना व यथोचित तत्वार्थ प्रतिपादन करना संभव नहीं हो सकता ॥ ५०॥

#### निजशक्तयभिव्यक्तेःस्वतःप्रामाण्यम् ॥ ५१ ॥ निजशक्तिकी प्रकटतासे स्वतः प्रामाण्य है ॥ ५१ ॥

जो यह शंका होकि आतवाक्यमें आतके विश्वासमात्रसे जो पदा-र्थ अपनेको निश्चित नहीं होता व उसका प्रत्यक्ष नहीं होता उसका भी प्रामाण्य मान लिया जाता है ऐसाही वेदका प्रामाण्य है अपनेकी यथार्थ होनेका निश्चय नहीं हो सकता इस शंका निवारणके अर्थ व यह स्चित करनेके अर्थकी आप्तक विश्वासही से वेदका प्रामाण्य नहीं है वेदकी शब्दशिक्त हीसे जो अर्थ प्रतीत है उससे स्वतः वेदोंका प्रामा-ण्य सिद्ध होता है सूत्रमें यह कहाहै कि निजशक्ति अर्थात् वेदोंके अ-पने शब्दशक्तिसे जो अर्थ सत्यताकी प्रतीति है उस्की प्रकटतासे अर्था त् मंत्र व आयुर्वेद आदिमें उसके प्रकट होनेसे सम्पूर्ण वेदोंका प्रामाण्य आपहीसे सिद्ध होताहै अभिप्राय यह है कि मंत्र व आयुर्वेदमें जैसा कथित है उस प्रकारसे करनेसे मंत्र व औषधका फल सिद्ध होनेसे वेद-के शब्दार्थही से वेदोंका आपही सत्य होने व प्रमाण योग्य होनेका नि-श्चय होता है गुण आदिकोंका अत्यन्त नाश नहीं है यह जो प्रतिज्ञा है इस प्रतिज्ञामें सुख आदि सिद्ध करनेके छिये अनुमितिके उपयोगी पं-च अवयवों व पंच अवयवोंके शब्दरूप होनेसे शब्दप्रमाणका वर्णन किया अब गुण आदिकोंको अन्ययुक्तिसे सिद्ध करनेमें अन्य हेतुको वर्णन करते हैं॥ ५१ ॥

नासतः ख्यानं नृशृंगवत्॥ ५२॥

### मनुष्यके सींगके समान असतका ज्ञान होना संभव नहीं होता ॥ ५२ ॥

ज्ञानमात्रसे व पंच अवयवद्वारा अनुमानसे जो सुख आदि सिद्ध होने होते हैं जिनका वर्णन किया गया है वह सत होनेहीसे ज्ञानसे सिद्ध होने ते हैं जो अत्यन्त असत् है उस्का ज्ञान होना संभव नहीं होता यथा अ-सत् मनुष्यके सींगका ज्ञान नहीं होता प्रमाणसे सिद्ध होनेसे सुख आदि गुण सत् हैं ॥ ५२ ॥ अब पूर्वपक्ष यह है कि यद्यपि गुण आदिका सत् होना अंगीकार किया जाय तथापि गुण आदिकोंका अत्यन्त बाध नहीं है यह कहना भिध्या है मिध्या होनेका हेतु वर्णन करते हैं ॥

## न सतोबाधदर्शनात्॥ ५३॥ नाश देखनेसे सत नहीं है ॥ ५३॥

विनाशकालमें गुण आदिका नाश होना देखनेसे गुण आदि अत्य-नत सतभी नहीं हैं ॥ ५३ ॥ जो यह समझा जावे कि सत् व असतसे भिन्न जगत् माना जावे तो जो कहीं सत् व कहीं असत् होनेका भ्रम होता है यह न होवे विलक्षण होनेसे सत् व असत् दोनों मानना चाहि-ए तो इसका उत्तर यह है ॥

#### नानिर्वचनीयस्यतदभावात्॥५४॥

#### अनिर्वचनीयका भान नहीं होता उसके अभावसे ॥ ५४ ॥

उस्के अभावसे अर्थात् सत् असतसे भिन्न वस्तु होनेके अभावसे अ-र्थात् ऐसा पदार्थ जो प्रमाणसे सिद्ध नहीं हैं अप्रसिद्ध है ऐसे अनिर्वच-नीयका भाव नहीं होता सत् असत्से भिन्न होना व वहीं सत् व वहीं असत् समकाल व अवस्थामें होना दोनों असंभव है इससे ऐसा मान-ना अयुक्त है ॥ ५४ ॥

#### नान्यथा ख्यातिःस्ववचोव्याघातात्॥ ५५॥

#### अपने वचनके व्याचातसे अन्यथा ख्याति नंहीं है॥ ५५॥

जो यह कहा जावै कि अन्यपदार्थ अन्य रूपसे भासित होता है तो यह अपनेही वचनका व्याघात है कि शब्दसे अन्यथा कहता है व भाव उसका अन्यथा कहता है और अन्यमें अन्यस्वरूप होना भी मनुष्यके सींगकी तुल्य मिथ्या है इससे अन्य वस्तुका अन्यरूपसे भासित होना कहनाभी असंगतहै ॥ ५५ ॥ अब अत्यन्त बाध (नाश) न हो नेमं अपना सिद्धांत वर्णन करते हैं—

#### सदसत्ख्यातिबाधाबाधात्॥ ५६॥

#### सत् असत् ख्याति (कथन) बाध व अबाध होनेसे॥ ५६॥

प्रतिपन्न धर्मीमें निषेधबुद्धि विषय होनेको बाध कहते हैं सत् व अ-सत् कहना बाध व अबाधसे होता है सब वस्तुओं ( पदार्थों )के नित्य होनेसे स्वरूपसे गुणोंका बाध नहीं है इससे सत हैं व संसर्गसे सब वस्तु-ओंका चैतन्यमें बाध है अर्थात् जब ज्ञानसे बाह्य होते हैं बुद्धिगत नहीं होते ज्ञाम संसर्गरहित होते हैं तब नष्ट सदश ज्ञात होते हैं इससे असत् है यथा पट आदिमें अरुणक्षप आदि जबतक पटमें दृष्ट होते हैं सत् विदित होते हैं पटसे दूर हो जानेमें नष्ट समुझे जाते हैं परंतु स्वरूपसे उनका नाश सर्वथा नहीं होता इसी प्रकारसे अवस्था भेदसे कालान्तरमें गुणोंका परिणाममात्र होता है अत्यन्त बाध नहीं होता सत् असत् दोनों विरुद्ध हैं इससे दोनों होना कहना यथार्थ नहीं है जो यह संशय हो-तौ प्रकार भेद होनेसे विरोध नहीं होता यथा तत्व रूपसे जो चांदी है वह अपने रूपसे सतहै परन्तु सीपमें जो चांदीका बोध होता है उसमें भ्रमसे सत्यके सहश बोध होनेसे असत् है इसी प्रकारसे जगत् प्रकृति कार्यक्प अपने स्वक्षपसे सत् है चैतन्य आदिमें अध्यस्तक्ष असत् है इस प्रकारसे प्रकृति सत् असतस्वद्भप है ॥ ५६ ॥ यह सत् असत् पदार्थका निरूपण करिकै फिर शब्द विषयमें विशेष विचार करते हैं॥

#### प्रतीत्यप्रतीतिभ्यांनस्फोटात्मकःशब्दः ॥५७ प्रतीति व अप्रतीति दोनो होनेसे शब्द स्फोटात्मक नहीं है ॥ ५७॥

प्रत्येक वणींसे भिन्न कछ इ इत्यादि रूप अखण्ड एक पद वणीं के संयोगसे माना जाता है कछ इा आदि विशेष शब्द जिस अर्थके वाचक होते हैं उस अर्थके बोधको स्फुट (प्रकट) करते हैं शब्द से अर्थ ज्ञानके प्रकट होने वा प्रतीत होनेको स्फोट कहते हैं शब्द से यह स्फोट होना है इससे शब्द को स्फोटात्मक कहते हैं इस स्कोटके प्रतिषेधमें यह कहा है कि शब्द को जिस्कोटात्मक मानते हैं उनका मत सत नहीं है शब्द स्फोटात्मक नहीं है क्यों नहीं है प्रतीति अप्रतीतिसे अर्थात् शब्द से अर्थकी प्रतीति होती है और नहीं भी होती प्रथम जिस्को इस स्फोटका ज्ञान हो गया है कि यह विशेष शब्द इन विशिष्ट अर्थोंके वाचकहैं उसीको अर्थका बोध होता है जिस्को स्फोटका ज्ञान नहीं है उसको शब्द विशेषसे अर्थ विशेषका ज्ञान नहीं होता अर्थात् उसको अर्थ बोध करानेकी शब्दोंमें स्वतः (आपसे) शिक्त नहीं है इससे शब्द में स्फोटका व्यर्थ है ॥ ५७ ॥

#### नशब्दानित्यत्वंकार्यताप्रतीतेः॥ ५८॥

#### कार्य होनेकी प्रतीतिसे शब्दकी नित्यता नहीं है ॥ ५८॥

शब्द उत्पन्न होताहै व नष्ट होता है इस्से कार्य है कार्य होनेकी प्रतीतिसे शब्द नित्य नहीं है इस हेतुसे कि गकारका उच्चारण सुनकर यह
प्रत्यिभज्ञान होता है कि यह वही अक्षर गकारहे जो पूर्वही सुनाथा
अथवा जिस्को पूर्वही गकार मानतेथे शब्दको नित्य माननायुक्त नहीं
है उत्पन्नगकारबोध होनेसे अनित्य है पूर्वगकारके सजातीय होनेसे
प्रत्यिभज्ञानका होना सिद्ध होता है वही एकही होना सिद्ध नहीं होता
अन्यथा घट आदिकोंको भी प्रत्यिभज्ञा होनेसे नित्य मानना होगा॥ ५८॥

## पूर्वसत्वस्याभिव्यक्तिर्दीपेनेवघटस्य॥५९॥ दीपसे घटके समान पूर्व सिद्ध सत्वकी प्रकटताहै॥५९॥

जो शब्द सत्तारूपसे पूर्वहीसे सिद्ध है वह धुनिसे केवल प्रकट होता है यही उत्पन्न होता है यथा घटसत्ता अर्थात् घटका होना पूर्वही सि-द्ध होनेपर भी जब अंधकारसे दृष्ट नहीं होता तब घट नहीं हैं ऐसा विदित होता है दीपके प्रकाशसे उस्की अभिव्यक्ति (प्रकटता) हो-ती है इसी प्रकारसे पूर्व सिद्ध शब्दकी उच्चारणसे अभिव्यक्ति होती है ५९

## सत्कार्यसिद्धान्तश्चेत्सिद्धसाधनम्॥६०॥ सत्कार्यसिद्धांत होवै तौ सिद्ध साधन है॥६०॥

अनागत अवस्थाको छोडकर जो वर्तमान अवस्थाका छाभ करना अभिव्यक्ति अंगीकार की जावै तौ सत्कार्य सिद्धांतहै अर्थात् कार्यके सदा सत् होनेका सिद्धांतहै ऐसी नित्यता सब कार्योंकी है सब कार्यों-की नित्यता होनेमें सिद्ध साधन दोष होगा और जो यह माना जाय कि वर्तमानही रूपसे सत् है ज्ञान मात्र होना अभिव्यक्ति है तौ घट आदिकोंकीभी नित्यता सिद्ध होगी इससे घटआदिके तुल्य कार्यरूप शब्द अनित्यहै ॥ ६० ॥ अब आत्माके अद्वेत माननेवालोंके मतका प्रतिषेध करतेहै ॥

#### नाद्वैतमात्मनोलिंगात्तद्भेदप्रतीतेः ॥६१॥ आत्माके लिंग ( लक्षण) से उसके (आत्माके) भेदकी प्रतीति होनेसे अद्वैत नहीं है ॥ ६१॥

यद्यपि यथा आत्मांके भेद छिंग ( छक्षण ) में श्रुति वाक्य हैं तथा अभेद वाक्यभी हैं तथापि अजा वाक्यमें जिस्मे यह वर्णन किया है कि एक पुरुष प्रकृतिको भोग करता है व दूसरा विवेकसे प्राप्त वैराग्य से प्रकृतिको त्याग करताहै त्याग आदि छिंग ( छक्षण ) से आत्मांके

भेदही होनेकी सिद्धि होती है अद्वैत वाक्य साधर्म्य होने व वैधर्म्य न होनेसे एकता प्रतिपादन पर है अत्यन्त अभेद प्रतिपादक नहीं हैं अत्यन्त अभेदमें एकका त्यागकरना अन्यका त्याग न करना यह भेद होना संभव नहीं होसक्ता इससे अद्वैत नहीं है ॥ ६१ ॥ श्रु-ति प्रमाणसे भेद होना वर्णन करिक प्रत्यक्ष भी अद्वैत होनेका बाधक है यह वर्णन करते हैं ॥

#### नानात्मनापिप्रत्यक्षबाधाव ॥ ६२ ॥

अनात्मासे कभी प्रत्यक्ष बाध होनेसे अद्वैत नहीं है ॥६२॥

अनात्मासे अर्थात् भोग्य प्रपंचसे प्रत्यक्षसे बाध होनेसे आत्माका अद्वेत होना सिद्ध नहीं होता क्योंकि एक आत्मामें अनेक प्रकारके भोग होना सिद्ध नहीं हो सकते और आत्माके भोग्योंमे भेद न होनेमें घट पट आदिका भी अभेद होना सिद्ध होगा ॥ ६२ ॥

#### नोभाभ्यांतेनैव॥६३॥

#### उक्त हेत्हीसे दोनोंसे अद्भेत नहीं है॥ ६३॥

उक्त हेत्रहीसे अर्थात् प्रत्यक्ष वाधिहासे आत्मा व अनात्मा दोनोंसे अद्वेत होना सिद्ध नहीं होता अर्थात् अनेक प्रकारके भोग्योंका भोग एक ही आत्मामें होना अथवा एक आत्माका अनेक प्रकारके भोग एक दूसरेक विरुद्ध इष्ट अनिष्ट रूपका ग्रहण करना दोनों असंभव प्रत्यक्ष विरुद्ध होनेसे अद्वेत सिद्ध नहीं होता अथवा दोनों पूर्वोक्त हेतुओंसे आत्मा व अनात्मासे अद्वेत सिद्ध नहीं होता ॥ ६३ ॥ शंका " आत्मेवेदं सर्व"तथा सर्व खिल्वदं ब्रह्म" अर्थ-आत्माही यह सब है तथा निश्चय कि एक यह सब ब्रह्महै इत्यादि श्रुतियोंके द्वेतके विरुद्ध होनेका क्या हेतु है ? उत्तर-

#### अन्यपरत्वमविवेकानांतत्र॥६४॥

## तिस्में (अद्वैतमें ) अविवेकियोंप्रति अन्यपरत्व अर्थात् उपासनार्थक अनुवादहै॥ ६४॥

छोकमें शरीर शरीरी व भोक्ता भोग्यमें अविवेकसे अभेद व्यवहार करते हैं यथा में गोराहूं यद्यपि गोरा होना देहका धर्म है आत्माका नहीं है तथापि अविवेकसे अभेद व्यवहार करतें हैं इससे उसी प्रकारके व्यवहारकों कहिकर उन अविवेकियोंप्रति सत्वशुद्धिआदिक अर्थ श्रुति उपासनाका विधान करती है और इसीसे परमार्थदशामें उपास्योंके आत्मा होनेका श्रुति प्रतिषेध करती है यथा श्रुतिमें कहा है "यन्मनसान मनुतेयेनाहुर्मनोमतं। तदेवब्रह्म त्वं विद्धि नदं यदिदमुपासते" अर्थ-जो मनसे नहीं जानता अर्थात् विनामनद्वारा सब जानता है जिससे मन जाना गया ऐसा कहते हैं उसीको त ब्रह्म जान न इसको जिसकी उपासना करता है इत्यादि ॥ ६४ ॥

#### नात्माविद्यानोभयजगदुपादान कारणंनिःसंगत्वात्॥६५॥

### न आत्मा व अविद्या न दोनों निःसंग होनेसे जगत्के उपादान कारण नहीं हैं ॥ ६५ ॥

आतमा व आतमामें आश्रित अविद्या अथवा दोनों निःसंग होनेसे अर्थात् आतमाके संग रहित होनेसे जगत्के उपादान कारण नहीं हैं क्योंिक
संगहीसे द्रव्योंका विकार होता है इससे केवल अद्वितीय आत्माका असंग
होनेसे उपादान होना संभव नहीं होता न अविद्याद्वारा उपादान होना
संभव होता है क्योंिक अविद्यांक योग होनेका पूर्वही निषेध किया
गया है ॥ ६५ ॥

#### नैकस्यानन्दचिद्र्पत्वेद्वयोर्भेदात्॥६६॥

## दोनोमं भेद होनेसे आनन्द व चैतन्य (ज्ञान) दोनों रूप होना एकका धर्म नहीं है ॥ ६६ ॥

ब्रह्मको श्रुतिमें आनन्द रूपभी वर्णन किया है यथा "सत्यंविज्ञानमान-न्दं ब्रह्म' अर्थ-सत्य विज्ञानरूप आनन्दरूप ब्रह्म है इससे आनन्दरूप ब्रह्मके होनेके प्रतिषेधसे व श्रुतिसे आनन्द रूप होनेका जो अम होता है उसके निवारणके अर्थ सूत्रमें यह कहा है कि आनन्द व चैतन्य दोनों एकही धमींके धर्म होना संभव नहीं होते क्योंकि जिस कालमें दुःखका ज्ञान होता है उस कालमें सुखके अनुभव न होनेसे ज्ञान सुखका भेद सिद्ध होता है जो यह समुझा जावे कि ज्ञान विशेष सुख है तो ऐसा कहनाभी युक्त नहीं है क्योंकि आत्मस्वरूप जो ज्ञान है वह अखण्ड है इसीसे चैतन्यके अनुभवकालमें सुखका आवरणभी नहीं सकता अखण्ड होनेसे आनन्दका आवरण होना संभव न होनेसे भें दुः खको जानता हूँ यह अनुभव होना असंभव है आत्मामें अंश भेद नहीं है कि जिस अंशमें आनन्दका आवरण होता है उस्मेंभी चैतन्य अंश माना जाय व श्रुतिभी आत्माको दुःखसुखरहित वर्णन करती है यथा ''नानन्दंनिनरानन्दमि ग त्यादि अर्थ-न आनन्दरूप है न आनन्द रहित है इत्यादि इससे आनन्द आत्माका गुण नहीं है दुःख सुख प्रकृति कार्यका धर्म है ॥ ६६ ॥ शंका आनन्दरूप प्रतिपादन करनेवाली श्रुतिका यथार्थ होना किस प्रकारसे माना जायगा ? उत्तर-

#### दुःखिनवृत्तेगौँणः॥६७॥ दुःखिनवृत्तिसे गौण है ॥६७॥

औपाधिक दुःखकी निवृत्तिसे जो आतमा सुखरूप कहा जाता है इस भावसे आनन्द शब्द गीण श्रुतिमें कहा है श्रुति औपाधिक आन-न्दपर है ॥ ६७ ॥

#### विमुक्तिप्रशंसामन्दानाम् ॥ ६८॥

#### मन्दोंके अर्थ विमुक्तिकी प्रशंसा है ॥ ६८॥

मन्द जो अज्ञान है उनकी रुचि बढानेके लिये दुःखिनवृत्तिरूप सुखमय आत्मस्वरूप मुक्तिकी श्रुति अज्ञानियोंप्रति प्रशंसा करती है ॥ ६८ ॥ मनके ज्यापक न होनेका हेतु वर्णन करते हैं ॥

## नव्यापकत्वंमनसःकरणत्वादिन्द्रिय त्वाद्वा॥६९॥

### करण होने अथवा इन्द्रिय होनेसे मनका व्यापक होना सिद्ध नहीं है ॥ ६९ ॥

मन अंतःकरण होनेसे जैसे अन्य करण व्यापक नहीं होते व्यापक नहीं है अथवा ज्ञान व कर्म इन्द्रियोंसे भिन्न अंतःकरण रूप इन्द्रिय वि-शेष देह मात्रमें दुःख सुख व इन्द्रिय विषयोंका ग्राहकहोनेसे मनक मध्यम परिमाण होना संभव होता है विभु होना सिद्ध नहीं होता ॥६९॥

#### सिक्रयत्वाहंतिश्वतेः॥७०॥ गति सुननेसे किया संयुक्त होनेसे॥७०॥

आत्माका लेकान्तरमें गमन सुननेसे अथवा आत्माके गमन आगमन वर्णनमें श्रुति प्रमाण होनेसे आत्मडपाधिभूत अंतःकरणका किया संयुक्त होना सिद्ध होनेसे मनका विभु (व्यापक) होना संभव नहीं होता क्योंकि विभु आत्मामें स्वाभाविक गमन होना सिद्ध नहीं होता ॥ ७० ॥ मनके निरवयव होनेका प्रतिषेध करते है—

निर्भागत्वंतद्यागाद्घटवत्।। ७१।। उनके संयोग होनेसे घटके समान भागरहित (निरवयव) नहीं है॥ ७१॥ उनके अर्थात् इन्द्रियोंके साथ मनका योग होनेसे मन घटके समान निरवयव नहीं है अर्थात् यथा घट मध्यम परिमाणयुक्त व सावयव है उसमें अनेक अवयवोंका संयोग है इसीप्रकारसे मनका अनेक इन्द्रियोंके साथ संयोग होनेसे मनका निरवयव होना सिद्ध नहीं होता क्योंकि निरव-यवका इन्द्रियोंके साथ संयोग नहीं होसकता संयोग वियोग सावयवमें होता है ॥ ७१॥

## प्रकृतिपुरुषयोग्नयत्सर्वमनित्यम् ॥ ७२ ॥ प्रकृति पुरुषसे अन्य सब आनित्य है ॥ ७२ ॥

कारणरूप प्रकृति व चेतन पुरुष ए दो नित्य हैं और सब कार्यरूप पदार्थ अनित्य हैं ॥ ७२ ॥

#### नभागलाभोभोगिनोनिर्भागत्वश्चतेः ॥७३॥ श्वतिप्रमाणसे भोगीके भागरहित होनेसे भोगीके भाग होनेकी सिद्धि नहीं होती॥ ७३॥

भोगी (पुरुष) के भाग (अवयव) होनेकी सिद्धि नहीं होती क्यों कि श्रुतिमें पुरुषको भागरहित कहा है श्रुति यह है "निष्कछं निष्क्रियं शांतं निरवद्यं निरंजनं" अर्थ— अवयव वा अंशरहित क्रियारहित शांत निर्देश मायारहित है जो श्रुति सावयव कहाहै उसका अभिप्राय उपाधिवशसे आकाश जलके तुल्य सावयव व क्रियासहित होना है ॥ ७३ ॥

#### नानन्दाभिव्यक्तिर्मुक्तिनिर्धर्मत्वात्॥ ७४॥ धर्मरहित होनेसे आनन्दकी अभिव्यक्ति मुक्ति नहीं है॥ ७४॥

आत्मामें आनन्दरूप व अभिव्यक्तिरूप धर्म नहीं है आत्मा अप-ने स्वरूप ज्ञान रूप मात्रसे नित्य है इससे आनन्दकी अभिव्यक्ति (प्र-कटता) मोक्ष नहीं है ॥ ७४ ॥

## न विशेषग्रणोच्छित्तिस्तद्वत् ॥ ७५॥ उसी प्रकारसे विशेष ग्रणोंका नाश मोक्ष नहीं है ॥ ७५॥

आत्माके धर्मरहित होनेसे यथा आनन्दकी अभिव्यक्ति मोक्ष नहीं है
तथा अशेष विशेषगुणोंका नाश अथवा विशेषगुणोंसे रहित होना भी
मोक्ष नहीं है जो यह संशय हो कि ऐसा माननेमें दु:खकी निवृत्तिका भी
मोक्ष होना संभव न होगा व दु:खका अभावभी धर्मही है तौ इस्का समाधान यह है कि भोग्यतासम्बंधहीसे जो दु:ख है उसके अभावको
हम पुरुषार्थता (मोक्ष) मानते हैं पुरुषमें स्वाभाविक दु:खसम्बंध व
उसकी निवृत्तिको नहीं मानते ॥ ७५ ॥

# न विशेषगतिर्निष्क्रियस्य ॥ ७६ ॥ कियारिहतकी विशेष गति नहीं है ॥ ७६ ॥

ब्रह्म लोक आदिको जानाभी मोक्ष नहीं है क्योंकि कियारहित आ-त्मामें गतिका अभाव है लिंगशरीरसे गमन मानने व लिंगशरीर अं-गीकार करनेहीसे मोक्षका होना घटित नहीं होता ॥ ७६॥

# नाकारोपरागोच्छित्तः क्षणिकत्वादि दोषात्।। ७७॥

## क्षणिक होने आदिके दोषसे आकारके उपरागका नाज्ञ मोक्ष नहीं है ॥ ७७ ॥

कोई नास्तिक यह मानते हैं कि क्षणिक ज्ञानही आत्मा है उसका विषयाकार होना बंध है उस विषयाकारकी वासनारूप जो राग है उस्का नाज मोक्ष है इसके प्रतिषधमें सूत्रमें यह कहा है कि क्षणिक ज्ञान मात्र मानना युक्त नहीं है क्योंकि क्षणिक होने आदिके दोषसे मो- क्षकाभी पुरुषार्थ होना सिद्ध नहीं होता ॥ ७७ ॥

## नसर्वोच्छित्तिरपुरुषार्थत्वादि दोषात्॥ ७८॥

#### पुरुषार्थ न होना आदि दोष होनेसे सर्व नाज्ञ होना मोक्ष नहीं हैं ॥ ७८॥

जे नास्तिक आत्माका सर्वथा नाश होना मानते हैं और आत्माका नाश होनाही मोक्ष मानते हैं उनके मतके दूषणमें यह कहा है कि आत्मा के समग्रह्मपत्ते नाश होने अथवा सबके नाश होनेमें आत्माकेभी नाश होनेमें पुरुषार्थ रूप मोक्ष होना संभव नहीं है लोकमें नष्ट हुए आत्मा का पुरुषार्थ होना देखनेमें नहीं आता इससे पुरुषार्थ न होनेके दोषसे मोक्ष असंभव है ॥ ७८ ॥

#### एवं शून्यमिष ॥ ७९॥ इसी प्रकारसे शून्यभी॥ ७९॥

इसी प्रकारसे ज्ञानमें ज्ञेयात्मक अखिल प्रपंचके नाश होनेमेंभी आ त्माके नाश होनेसे शून्यभी पुरुषार्थ सिद्ध न होनेसे मोक्ष नहीं है॥ ७९॥

## संयोगाश्च वियोगान्ता इति न देशादि लाभोऽपि ॥ ८०॥

## सब संयोग वियोगके अंततक होते हैं इस्से देशआदिलाभभी मोक्ष नहीं है।। ८०॥

अति उच्च उत्तम लोक देश धन सुन्दर स्त्री आदिकोंके स्वामी होनेसे भी मोक्ष नहीं है इस हेतुसे कि सब संयोग वियोगके अंततक अर्थात् मरणतक अथवा अपने नाश होनेतक रहते हैं विनाशी होनेसे उनका स्वामी होना मोक्ष नहीं है ॥ ८० ॥

#### नभागियोगो भागस्य ॥ ८१ ॥ अंशीमें अंशका योग मोक्ष नहीं है ॥ ८१ ॥

जे जीवको ईरुवरका अंश मानते हैं और ईश्वरमें योग (मेछ) हो-ना मोक्ष मानते हैं उनके इस मतके प्रतिषेधमें यह कहा है कि भाग (अं श) रूप जीवका भागी (अंशी) परमात्मामें योग होना अथवाल यहो-ना मोक्ष नहीं है इस हेतु से कि योगका वियोग होता है वियोग होने से अनित्य है अनित्य होने से पुरुषार्थ सिद्ध नहीं होता तथा अपने में लय होना पुरुषार्थ नहीं है इससे मोक्ष नहीं है ॥ ८१॥

## नाणिमादियोगोऽप्यवर्यं भावित्वात् तदुच्छित्तेरितस्योगवत्॥ ८२॥

अणिमा आदिका योगभी अन्ययोगके तुल्य उस्का नाज्ञ अवज्य होनहार होनेसे मोक्ष नहीं है ॥ ८२ ॥

अणिमा आदि जो अष्ट सिद्धि हैं उनका योग होना अर्थात् उनका प्राप्त होनाभी मोक्ष नहीं है क्योंकि अन्य योगके समान अणिमा आदि-के योगकाभी वियोग अवश्य होगा वियोग होनेसे अर्थात् नाश होनेसे पुरुषार्थ नहीं है ॥ ८२ ॥

#### नेन्द्रादिपदयोगोऽपि तद्वत् ॥ ८३ ॥ तथा इन्द्र आदिक पदका योगभी मोक्ष नहीं है ॥ ८३ ॥

तथा अर्थात् अणिमादियोगके समान इन्द्र आदिके पदका योग अर्थात् प्राप्त होनाभी मोक्ष नहीं है नाशमान् अनित्य होनेसे पुरुषार्थ नहीं है ॥ ८३॥ पूर्वही इन्द्रियोंको आहंकारिक कहा है उसके वि- रुद्ध जे इन्द्रियोंको भौतिक मानते हैं उनके मतका अर्थात् इन्द्रियोंके भौतिक होनेका प्रतिषेध करते हैं ॥

#### न भृतप्रकृतित्वमिन्द्रियाणामाहंका रिकत्वश्चतेः ॥ ८४ ॥

इन्द्रियोंक आहंकारिक होनेमें श्रुतिप्रमाण होनेसे इन्द्रियोंका भूतप्रकृति होना अर्थात् भौतिक होना सिद्ध नहीं होता ॥ ८४ ॥

सुगम है व पूर्वही इस्का व्याख्यान किया है ॥ ८४ ॥

# नषट् पदार्थनियमस्तद्वोधानमुक्तिः ॥ ८५ ॥ षट्पदार्थका नियम व उनके बोधसे मुक्ति नहीं है ॥ ८५॥

वैशेषिक जो यह मानते हैं कि द्रव्य गुण कर्म सामान्य विशेष सम-वाय यह छःपदार्थ हैं व इनके ज्ञानसे मुक्ति होती है वह अप्रामाणिक हैं प्रकृति आदि अधिक पदार्थ हैं जिनका पदार्थज्ञान होना उचित है यद्यपि षट्पदार्थमें प्रकृतिकार्योका वर्णन किया है परन्तु कारण प्रकृ-तिका जिस्में साम्यावस्थामें पृथ्वी आदिके समान गंध आदि गुण नहीं होते वर्णन नहीं किया तथा शक्तिका वर्णन नहीं किया इस्से षट्पदार्थ-का मानना यथार्थ नहीं है ॥ ८५॥

#### षोडशादिष्वप्येवम् ॥ ८६॥ इसी प्रकारसे षोडश आदिमें ॥ ८६॥

नैयायिक जो षोडशपदार्थ व उनके तत्त्वज्ञानसे मोक्ष मानते हैं यह भी षट्पदार्थके तुल्य अप्रामाणिक है अर्थात् षोडश पदार्थमात्र होनेका नियम नहीं है षोडशपदार्थसे अधिक पदार्थ हैं इसीसे इस शास्त्रमें प- चीस तत्त्व कहेगये हैं व पचीसही द्रव्यके अन्तर्गत गुण कर्म आदिभी जानना चाहिये ॥ ८६ ॥

#### नाणुनित्यता तत्कार्यत्वश्चतेः॥ ८७॥

#### अणुकी नित्यता उसके कार्यत्व प्रतिपादक श्रुंति होनेसे नहीं है अर्थात् सिद्ध नहीं होती॥ ८७॥

श्रीतप्रमाणसे अणुका कार्य होना सिद्ध होता है कार्य नित्य नहीं होता विनाशी होता है इससे अणु अर्थात् परमाणु नित्य नहीं है जे परमाणुको नित्य मानते हैं उनका नित्य मानना यथार्थ नहीं है यद्यपि अणुके कार्य होनेमें जो श्रुति है वह बहुत वेदकी शाखाओंको छुत्त होजानेसे इस कालमें देखनेमें नहीं आई तथापि आचार्यवाक्यसे व मनुस्मृतिके प्रमाणसे माननेके योग्य है मनुस्मृतिमें यह कहा है "अण् व्योमात्राविनाशिन्यो दशार्थानांच याःस्मृताः॥ताभिस्तार्द्धमिदंसर्वसंभवत्य-नुपूर्वशः" अर्थ दशके आधे पांचके अर्थात् पृथ्वी आदि पांच भूतोंके जो अणु मात्रा विनाश होनेवाली हैं उन सहित यह सब जगत् पूर्वसृष्टिके सहश उत्पन्न होता है अणु शब्द यहां परमाणुवाचक है परन्तु जहांतक अणु होनेका व्यवहार है वहाँतक कुछ आकार परिमाण होना संभव होनेसे कार्य होने व नाशमान् होनेका अनुमान होता है इससे आति-स्थम कारणसत्तामात्र प्रकृतिहीका नित्यमानना उचित है ॥ ८०॥

### न निर्मीगत्वं कार्यत्वात्॥८८॥

#### कार्य होनेसे भागरहित होना सिद्ध नहीं होता॥ ८८॥

श्चितिप्रमाणसे अणुके कार्य होनेसे अणुका भाग रहित ( ानिरवयव ) होना सिद्ध नहीं होता इस्से निरवयव मानना युक्त नहीं है ॥ ८८ ॥

न रूपनिबंधनात् प्रत्यक्षनियमः॥८९॥

#### रूप निमित्तसे प्रत्यक्ष होनेका नियम नहीं है ॥८९॥

रूपहीके निमित्तसे प्रत्यक्ष होनेका नियम नहीं है धर्म आदिसे भी साक्षात्कार होना संभव होता है अर्थात् स्थूछद्रव्योंका बाह्य इन्द्रियोंसे प्रत्यक्ष होता है स्क्ष्मका अन्तर इन्द्रियद्वारा धर्म आदिसे प्रत्यक्ष होता है अर्थात् साक्षात्कार होता है ॥ ८९ ॥

#### न परिमाण चातुर्विध्यं द्वाभ्यां तद्योगात् ॥९०॥ परिमाण चार प्रकारका नहीं है दोसे उनके योग होनेसे ॥ ९०॥

अणु महत् हस्वदीर्घते चार परिमाण कहे जाते हैं परन्तु दोही क-रिके अर्थात् अणु महत् दोके साथ उनके अर्थात् चारोंके योग होनेसे परिमाण चार नहीं हैं दीर्घमहत्के अन्तर्गत व इस्वअणुके अन्तर्गत माननेसे दोही परिमाण हैं ॥ ९०॥ सामान्यद्वारा पुरुषकी ऐक्यता व प्रकृतिकी ऐक्यताका ज्ञान होता है इससे सामान्यको वर्णन करते हैं—

## अनित्यत्वेऽपि स्थिरता योगाव प्रत्यभिज्ञानं सामान्यस्य ॥ ९१ ॥

#### अनित्य होनेमें भी स्थिरताके योगसे सामान्यका प्रत्यभिज्ञान होता है ॥ ९१ ॥

व्यक्तियोंके अनित्य होनेमेंभी यह वही घट है स्थिरतायोगसे ऐसा जो प्रत्यभिज्ञान (स्मरण) होता है वह सामान्यका प्रत्यभिज्ञान होता है अर्थात् वह प्रत्यभिज्ञान सामान्य विषयक है ॥ ९१॥

न तदपलापस्तस्मात्॥ ९२॥ तिस्से उस्का अपलाप (असत्कथन) नहीं है॥ ९२॥

तिस्से उस्का (सामान्यका) अपलाप (भिध्या कथन) नहीं है अथवा नहीं होसकता सामान्यपदार्थ सत्य है ॥ ९२॥

#### नान्यनिवृत्तिरूपत्वं भावप्रतीतेः ॥ ९३॥ भावकी प्रतीति होनेसे अन्यनिवृत्तिरूप होना नहीं है॥ ९३॥

वही यह है इस भाव प्रत्ययसे सामान्य अन्यका निवृत्तिक्षप होना सिद्ध नहीं होता अन्यथा यह घट नहीं है यही प्रतीत होता अन्यकी व्यान् वृत्ति माननेमें यथा घट न होनेमें घट होनेकी व्यावृत्ति (निवृत्ति) अर्थात् घटका न होना घट सामान्यसे भिन्न होनेको सामान्य मानना है इस्से सामान्यभावक्षपही है अभावक्षप नहीं है ॥ ९३॥

#### न तत्त्वान्तरं सादृश्यं प्रत्यक्षोपलब्धेः॥९४॥ प्रत्यक्षसे उपलब्धि होनेसे सादृश्य तत्त्वान्तर नहीं है॥९४॥

अवयव आदिके सामान्यसे भिन्न साहश्य नहीं है सामान्यरूपहीं प्रत्यक्षसे विदित होनेसे सामान्यरूपहीं साहश्यको मानना चाहिये ॥९४॥ शंका जो स्वाभाविक शक्तिही साहश्य मानीजाय तो वह सामान्य नहीं है उत्तर—

#### निजशक्तयभिव्यक्तिर्वा वैशिष्ट्या त्तदुपलब्धेः ॥ ९५॥

स्वाभाविकशक्तिकी अभिव्यक्ति (प्रकटता) भी सादृश्य नहीं है विलक्षणतासे उसकी उपलब्धि होनेसे ॥ ९५॥

स्वाभाविकदाक्तिका उत्पन्न होना व प्रकट होना साहर्य नहीं है इस

देतुसे कि शिक्तकी उपछिच्छि (ज्ञान ) से सादृश्यकी उपछिच्छिकी विछक्षणता है शिक्तकी उपछिच्छिमें अर्थात् शिक्तके ज्ञानमें अन्यधमीं के
ज्ञानकी अपेक्षा नहीं होती सादृश्यज्ञान अभावके ज्ञानके समान प्रतियोगीं अर्थात् जिसका अभाव होता है उसके ज्ञानकी अपेक्षा करता है
इससे दोनों में विछक्षणता है धर्मों की निजशक्ति (स्वाभाविकी शिक्त)
सामान्यही है सामान्यक्रप धर्मों की शिक्त सादृश्य नहीं है धर्मों की
शिक्त सामान्य व सादृश्यमें भेद न मानने में बाल्य अवस्था में भी युवाके सादृश्यकी प्राप्ति हो जाविगी जो यह कहा जावि कि युवा आदि काछसम्बधी शिक्तिविशेष, युवा आदिका सादृश्य है तो ऐसा मानने में भी
प्रतिव्यक्ति में अनन्तशक्ति कल्पना करने की अपेक्षा कल्पना मात्रसे
साधारण एक सामान्यकल्पना करना युक्त है इस्से सामान्य व सादृश्य
एक नहीं हैं ॥ ९५॥ अब जो शब्द व अर्थमें नित्य सम्बंध मानते
हैं व यह कहते हैं कि घट आदि संज्ञकत्व (नामहोना) ही घट आदि
व्यक्तियों का सादृश्य है इस्के प्रतिषेधमें यह सूत्र है ॥

# न संज्ञासिज्ञिसम्बंधोऽपि ॥ ९६॥ संज्ञासज्ञीका सम्बंध भी नहीं है ॥९६॥

संज्ञासंज्ञीका सम्बंधभी विलक्षणता होनेसे साहरय नहीं है अर्थात् जो संज्ञा (नाम) व संज्ञी (नामी) भावको नहीं जानता उसको भी साहरयका ज्ञान होता है इस. विलक्षणतासे संज्ञासज्ञीका सम्बंध साहरय नहीं है ॥ ९६ ॥

### न सम्बंधनित्यतोभयानित्यत्वात् ॥ ९७॥ दोनोंके अनित्य होनेसे सम्बंधकी नित्यता नहीं है॥ ९७॥

संज्ञासज्ञीके अनित्यहोनेसे उनके सम्बंधकी नित्यता नहीं है द्रव्यके नष्ट होजानेपर उस जातिसम्बंधी शब्द व व्यक्तियोंके बने रहनेसे उस शब्दका व्यवहार होता है व शब्द नष्ट होजानेपर व संज्ञा न जा-नेहुये अर्थकी भी प्रतीति होनेसे दोनोंकी अनित्यतासे है क्योंकि अ-तीतका वर्तमानके साथ सम्बंध होना संभव न होनेसे सम्बंधकी नित्यता सिद्ध नहीं होसकती ॥ ९७॥

#### नातः सम्बंधो धर्मिग्राहकमानबाधात् ॥ ९८॥ इस्से धर्मीके ग्राहक प्रमाणसे बाध (निषेध) होनेसे सम्बंध नहीं है अर्थात् सम्बंध नित्य नहीं है ॥९८॥

कभी विभाग होनेहीसे सम्बन्ध सिद्ध होता है अन्यथा जैसा कि आगे वर्णन कियाजायगा स्वरूपहीसे प्राप्त होने वा सिद्ध होनेमें सम्बंध क-ल्पना करनेका अवकाश नहीं होसक्ता और जो कभी विभाग होना माना जावे तो नित्यसम्बंध होनेकी हानि होती है क्योंकि नित्यसम्बंधमें कभी विभाग होना संभव नहीं होसक्ता इस्से धर्मीयाहक प्रमाणसे अर्थात् धर्मधर्मी सम्बंधयाहक प्रमाणहीसे बाधहोनेसे अर्थात् सम्बंधका निषेध होजानेसे नित्यसम्बंध होना सिद्ध नहीं होता ॥ ९८ ॥ अब यह आशंका है कि ऐसा माननेमें नित्य गुण व गुणीका समवाय (नित्यसम्बंध) होना सिद्ध न होगा नित्य गुणगु-णीका नित्य सम्बंधमाननेके योग्य समझा जाता है इस्का उत्तर वर्णन करते हैं ॥

#### न समवायोऽस्ति प्रमाणाभावात् ॥ ९९ ॥ प्रमाणके अभावसे समवाय (नित्यसम्बंध) नहीं है ॥ ९९ ॥

समवायके होनेमें प्रमाणका अभाव है इस्से समवाय पदार्थ नहीं है॥९९॥

उभयत्राप्यन्यथा सिद्धेर्न प्रत्य-क्षमनुमानं वा॥ १००॥

# दोनोंमें अन्यथासिद्धि होनेसे न प्रत्यक्ष है न अनुमान है ॥ १००॥

जिसमें विशेषपदार्थका सम्बंध हो उसको विशिष्ट (विशेषसंयुक्त) कहते हैं व विशिष्ट होना वैशिष्ट्य कहाजाता है दोनोंमें वैशिष्ट्यके प्रत्यक्ष अथवा अनुमानमें स्वद्भपहीसे अन्यथा सिद्ध होनेसे समवायमें प्रत्यक्ष व अनुमान दोनों प्रमाण नहीं हैं यह भाव है यथा समवायके विशिष्ट होनेकी बुद्धि प्रत्यक्ष व अनुमानके अन्यथा सिद्ध होनेपर भी अनवस्थाभयसे समवायके स्वरूपहीसे ग्रहण की जाती है इसी प्रकारसे गुणगुणी आदिके विशिष्ट होनेकी बुद्धिभी उस्में प्रत्यक्ष व अनुमान अन्यथा सिद्ध होनेपरभी गुण आदिके स्वरूपहीसे सिद्ध जानना चाहि-थे जो यह शंका हो कि ऐसे तर्कसे संयोग भी सिद्ध न होगा भूतल आदिमें घट आदिके प्रत्ययकोशी स्वक्रपहीसे सिद्ध मानना चाहिये तौ इस्का उत्तर यह है कि वियोगकालमें भी घट व भूतलका स्वरूप अ-पनी अपनी अवस्थासे बने रहनेसे विशिष्टबुद्धि होनेका प्रसंग है इससे संयोगसिद्ध होता है समवायस्थलमें समवेत (समवायसंयुक्त ) का-कहीं अपने आश्रयसे वियोग नहीं होता इस्से समवाय सिद्ध नहीं होता जो यह कहा जावै कि कहीं तादातम्यसम्बंधमें ऐसा होनेसे समवाय-का अन्यया होना सिद्ध नहीं होता इस्से दोष नहीं है तौ अन्दमात्रके भेद्से अत्यन्त तादातम्य (उसीके रूपमयहोना) न कहना चाहिए गुणके वियोगमें भी गुणी रहता है इस्से और विशिष्ट होनेके प्रत्यय न होनेसे समवाय सिद्ध नहीं होता सम्बंधविशेष भेदअभेद नियामक कहना योग्य है तादातम्यशब्द कथनमात्रका भेद है तादातम्यके सदश तदेव (वही) कहनेमात्रसे समवायकी सिद्धि नहीं होती ॥ १०० ॥

# नानुमेयत्वमेव क्रियायानेदिष्ठस्य तत्तद्धतोरेवापरोक्षप्रतीतेः॥ १०१॥

निकटस्थ देखनेवालेको उसकी व उस संयुक्त दोनोंकी प्रत्यक्षसे प्रतीति होनेसे क्रियाका केवल अनुमानहीके योग्य होना सिद्ध नहीं होता॥१०१॥

प्रकृतिके क्षोभसे प्रकृति व पुरुषके संयोगहोने रूप क्रिया होने से मृष्टि होती है यह सिद्धांत है इसमें यह निश्चय होने के अर्थ कि, क्रिया कोई
पदार्थ है और कहीं उसका प्रत्यक्षभी होता है जिसकें द्वारा उसका अनुमान किया जाता है अथवा अनुमानके योग्य मान छेनामात्र है यह
कहा है कि, देशान्तरकें संयोग आदिसे क्रिया केवछ अनुमानहीं के
योग्य नहीं है जो निकटस्थ (निकटमें स्थित ) देखनेवाछा है उसको
उसके व उसके संयुक्तके अर्थात् क्रिया व क्रियासंयुक्त दोनों के होने की
प्रत्यक्षसे प्रतीति होती है यथा वृक्ष हिछता है मनुष्य चछता है इत्यादिमें ॥ १०१ ॥ द्वितीयाध्यायमें शरीरके विषयमें मतभेदमात्रका वणन किया है विशेष निर्णय नहीं किया अब यहां विशेषके निश्चय व
परपक्षके प्रतिषेधमें वर्णन करते हैं ॥

#### न पांचभौतिकं शरीरं बहुनामुपादाना-योगात्॥ १०२॥ बहुतोंके उपादान होनेके योग न होनेसे शरीर पांच भौतिक नहीं है॥ १०२॥

बहुत भिन्नजातियोंका उपादान होना घट पट आदि स्थलमें प्रत्यक्षसे सिख न होनेसे सब शरीर पांच भौतिक (पंचभूतसे उत्पन्न) नहीं हैं ॥ १०२ ॥ बहुत यह कहते हैं कि, स्थूलही शरीर होता है इस्का निषेध करते हैं ॥

न स्थूलिमिति नियम आतिवाहिकस्या पि विद्यमानत्वात् ॥ १०३॥

# स्थूलही होना नियम नहीं है आतिवाहिककेभी विद्यमान होनेसे ॥ १०३॥

स्थूलही शरीर होनेका नियम नहीं है आतिवाहिकशरीरकेभी होने-से अर्थात् आतिवाहिक शरीरभी होता है आतिवाहिक सूक्ष्मिलंग-शरीरका नाम है जिस्से प्राणी लोकान्तरको जाता है और वहभी भौतिक है क्योंकि विनाभूतके आश्रयहुये विना आधारिचत्रके तुल्य स्थिर नहीं हो सक्ता न लोकान्तरको जाय सक्ताहै. शंका-सूक्ष्म लिंग शरीर सबशरीरमें कैसे व्यापक होता है? उत्तर-यह है कि, अपने प्रकाशसे दीप-कके सब घरमें व्यापक होनेकी सहश व्यापक होता है ॥ १०३ ॥

### नाप्राप्तप्रकाशकत्वमिन्द्रियाणामप्रा-प्तः सर्वप्राप्तर्वा ॥ १०४ ॥

# इन्द्रियोंका प्राप्त न हुयेका प्रकाशक होना संभव नहीं है विना प्राप्तिक सब प्राप्ति होनेका प्रसंग होनेसे ॥ १०४॥

प्राप्त न हुये अर्थेंकि। अर्थात् जिन अर्थोंके साथ सम्बंध प्राप्त नहीं हुवा उन अर्थेंकि। इन्द्रियोंका प्रकाशक होना संभव नहीं है यथा जिस्में अथवा जहाँ दीपआदिक प्रकाशका सम्बंध नहीं होता उस पदार्थके दीप आदि प्रकाशक नहीं होते विना प्राप्तहुएके प्रकाशक होनेमें व्यवहित (जो किसी पदार्थके आडमें है) आदि सब पदार्थोंके प्रकाशक होनेका प्रसंग होता है परन्तु व्यवहित आदि पदार्थोंका प्रत्यक्ष नहीं होता इस्से दूरस्य सूर्य आदिके सम्बंधके अर्थगोलकसे इन्द्रिय भिन्न है उस गोलकभिन्न इन्द्रियके सम्बंधके अर्थगोलकसे इन्द्रिय भिन्न है उस गोलकभिन्न इन्द्रियके सम्बंधके सूर्य आदिका प्रत्यक्ष होता है पुरुषमें अर्थ समर्पण करनेके द्वारा करणोंका अर्थ प्रकाशक होना है क्योंकि इन्द्रिय जड हैं जड इन्द्रियोंका दर्पणके तुल्य प्रकाशक होना है अर्थात् यथा दर्पण मुखप्रकाशक होता है परन्तु आप कुछ नहीं जानता केवल

पुरुषको रूपज्ञान प्राप्त होनेका हेतु होता है इसी प्रकारसे इन्द्रियोंको जानना चाहिये॥ १०४॥

### न तेजोपसपणात् तैजसं चक्षुर्वृत्तित स्तित्सद्धः॥ १०५॥ तेजके गमनसे चक्षु (नेत्र) तैजस नहीं हैं वृत्तिसे उस्की सिद्धि होनेसे॥ १०५॥

तेजफलता है व दूर जाकर प्राप्त होताहै यह देखकर चक्षुको तैजस न मानना चाहिये विना तैजस होनेमेंभी प्राणके सहश वृत्तिभेद- से दूर जाना सिद्ध हो सकता है अर्थात् यथा प्राण नासाके अप्रसे शरीर- से बाहर कुछ दूर जाकर शरीरमें प्राप्त होता है इसीप्रकारसे चक्षु अतेजस द्रव्य होनेपरभी वृत्तिद्वारा सूर्य आदिमें प्राप्त हो किर शरीरमें प्राप्त होता है ॥ १०५ ॥ वृत्तिहोनेमें क्या प्रमाण है, उत्तर?-

#### प्राप्तार्थप्रकाशिलिंगाहृत्तिसिद्धिः ॥ १०६ ॥ प्राप्त अर्थहीमें प्रकाशहोनेक लिंगसे वृत्तिका होंना सिद्ध होता है ॥ १०६ ॥

जो अर्थ दूर है उसमें गोलक प्राप्त नहीं होसक्ता शरीरही मात्रमें रहता है अप्राप्तवस्तुका प्रकाशक होना संभव नहीं होता इस्से वृत्तिही द्वारा दूरस्थपदार्थमें प्रकाश वा ज्ञान होनेसे अनुमानसे वृत्ति होनेकी सिद्धि होती है॥ १०६॥

> भागगुणाभ्यां तत्त्वान्तरं वृत्तिः सम्बंधार्थं सपतीति॥ १०७॥ भागवगुणसे भिन्न तत्त्व वृत्तिसम्बंधके अर्थ गमन करती है॥ १०७॥

वृत्ति चक्षु आदिका भाग (अंश) नहीं है व रूप आदिक तुल्य गुण नहीं है क्योंकि चक्षुके भाग होनेमें चक्षु इन्द्रियका सूर्य आदिके साथ सम्बंध होना घटित न होता और गुण होनेमें गमनकी प्राप्ति न होती इस्से बुद्धि वृत्तिभी दीप शिखांक समान द्रव्य रूपही परिणाम है॥१०७॥ शंका इसप्रकारसे वृत्तियोंके द्रव्य होनेमें इच्छा आदिरूप बुद्धि गुणों में वृत्तिव्यवहार क्यों होताहै? उत्तर ॥

### न द्रव्यनियमस्तद्योगात्॥ १०८॥ तिस्में योग होनेसे द्रव्य होनेका नियम नहीं है॥ १०८॥

तिसमें अर्थात् वृत्तिमें योग होनेसे वृत्ति द्रव्यही होती है यह नियम नहीं है वृत्ति वर्तन व जीवनको कहते हैं यह यौगिक शब्द है जीवन स्वस्थिति (अपनी स्थिति) हेतुके व्यापारको कहते हैं क्योंकि जीव धातु बल व प्राण धारण अर्थमें है इससे जीवनका अर्थ बल व प्राणधारण कप स्थिति काहोनेसे व वैश्यवृत्ति शूद्रवृत्ति आदि व्यवहारसे यह अर्थ सिद्ध होता है इससे यथा द्रव्य रूप वृत्तिसहित बुद्धि जीती है इसी प्रकारसे इच्छा आदि वृत्तियाँ है उन सहितभी जीती है सब वृत्ति ओंके निरोधहीसे चित्तका मरण होता है ॥ १०८ ॥ शंका-इन्द्रिय भौतिक सुनी जाती हैं जो इस लोकमें भौतिक नहीं हैं तो अन्य लोकों में होगी. उत्तर॥

# न देशभेदे उप्यन्योपादानतास्म दादिवन्नियमः ॥ १०९॥

देशभेद होनेमें भी अन्य उपादानता नहीं है अस्मदादिक समान नियम है ॥ १०९॥

ब्रह्मछोक आदि देशभेद होनेमें भी इन्द्रियोंका अहंकारसे भिन्न उपादान होना सिद्ध नहीं होता अस्मद् आदिके समान अर्थात् हम भूलोकवालोंके सहश सब लोक वालोंके इन्द्रियोंका आइंकारिक होने-का नियम है देशभेदसे एक लिंग शरीरहीका सश्चारमात्र सुना जा-ता है ॥ १०९ ॥ शंका-श्रुतिमें भौतिक क्यों कहा है ? उत्तर,-

### निमित्तव्यपदेशात्तद्यपदेशः॥ ११०॥ निमित्त व्यपदेशसे उसका व्यपदेश है॥ ११०॥

निमित्तमें भी प्राधान्यके कहनेकी इच्छासे उपादानका होना कहा जाता है यथा ईधनसे अग्नि यह कहनेमेंईधन अग्निका उपादान कारण कहा जाता है तेज आदिभूत आलम्बन करिक उसके अनुगत अहंका-रसे चक्षु आदि इन्द्रियोंका होना संभव होता है यथा पार्थिव द्रव्य ई-धनको आलम्बन करिक उसके अनुगत होनेसे तेजसे अग्नि होती है इत्यादि॥ १९०॥ अबस्थूल शरीरोंके भेदको वर्णन करते हैं;—

### ऊष्मजाण्डजजरायु जोद्भिज सांकिट्पि कं सांसिद्धिकं चेतिन नियमः ॥ १११॥

ऊष्मज, अण्डज, जरायुज, डद्भिज, सांकल्पिक, सांसिद्धिक, शरीर होते हैं इससे नियम नहीं है ॥ १३१ ॥

श्रुतिमें जो अण्डज जरायुज उद्भिज्ज त्रिविध शरीर कहा है वह इन त्रिविधके अधिक होनेके अभिप्रायसे कहा है इन तीनही प्रकारके होनेका नियम नहीं है क्योंकि उप्मज आदि छ-प्रकारके शरीर होतेहैं ऊष्म-ज यथा मासा आदि अण्डज पक्षी सर्प आदि जरायुज मनुष्य आदि उ-द्भिज वृक्ष आदि संकल्पज सनकादि सांसिद्धिक जो शरीर तप आदि-की सिद्धिसे उत्पन्न होते हैं ॥ १११ ॥

सर्वेषु प्रिथव्युपादानमसाधारण्यात तद्वचपदेशः पूर्ववत् ॥ ११२॥

# सबमें असाधारण्यसे पृथिवी उपादान है इस्का वर्णन पूर्वहीके सहज्ञ है ॥ ११२॥

असाधारण्यक्षे अर्थात् आधिक्य आदिसे उत्कर्ष होनेसे सब शरी-रोंमें पृथिवीही उपादान कारण है शरीरोंके पांच भौतिक चातुभौति-क आदि भेद कहना पूर्वहीके सहश जानना चाहिये अर्थात् इन्द्रियोंका भौतिकत्व उपष्टम्मक (स्थापन करने वाला) होना मात्रहै ॥ ११२॥ शंकाश-रीरमें प्राणके प्रधान होनेसे प्राणही शरीरका आरंभकहै अथवा नहीं हैं. उत्तर,-

### न देहारंभकस्य प्राणत्विमिन्द्रियशिक्त तस्तित्सद्धेः॥ ११३॥

# देह आरंभकका प्राण होना सिद्ध नहीं होता इन्द्रियोंकी शिक्त उस्की सिद्धि होनेसे ॥ ११३॥

देह आरंभक पदार्थका प्राण होना सिद्ध नहीं होता अर्थात् प्राण देह-का आरंभक नहीं है क्योंकि विना इन्द्रिय प्राणकी स्थित नहीं है अ-न्वय व व्यतिरेकसे इन्द्रियोंके शक्ति विशेषहीसे प्राण होनेकी सिद्धि वा उत्पत्ति है करणवृत्तिकप प्राण करणोंके वियोगमें नहीं रहता है इ-स्से मृत देहमें करणके अभावसे प्राणकाभी अभाव होनेसे प्राण देहका आरंभक नहीं है ॥ ११३ ॥ शंका-जो प्राण देहका कारण नहीं है तौ विना प्राणभी देह उत्पन्न होवे. उत्तर-

भोक्तरिधष्टानाङ्गागायतनिर्माणम न्यथा पृतिभावप्रसंगात् ॥ ११४ ॥ भोक्ताके अधिष्ठान होनेसे भोगायतन निर्माण होता है अन्यथा पृतिभावके प्रसंग होनेसे ॥११४॥ भोक्ता प्राणिक अधिष्ठानसे अर्थात् पारहीसे भोगायतन (भोगस्थान) श्रारिका निर्माण होतांहै प्राणके व्यापार विना गुक्रशोणितका पूर्तिभाव होनेका प्रसंग होताहै जैसाकि प्राण व्यापार रहित होनेसे मृतदेह-में दुर्गध होता है इस्से रस संचार आदि व्यापारिवशेषसे प्राण देहका निमित्त कारण है उपादान कारण नहीं है ॥ ११४॥

### भृत्यद्वारास्वाम्यधिष्ठितिर्नेकान्तात् ॥ ११५॥ भृत्यद्वारा स्वामोकी अधिष्ठिति है एकान्त होनेसे नहीं है ॥ ११५॥

देह निर्माणमें व्यापाररूप अधिष्ठान एकान्तसे अर्थात् साक्षात् चेतन स्वामीहीका नहीं है किन्तु प्राणरूप भृत्यद्वारा चेतनका अधिष्ठान है यथा पुर निर्माणकरनेमें राजाकी भृत्यद्वारा अधिष्ठिति होती है प्राण साक्षात् देहमें व्यापारका अधिष्ठाताहै पुरुषका अधिष्ठाता होना केवल प्राणके संयोग मात्रसे है यद्यिप प्राणहीं अधिष्ठानसे देहका निर्माण होता है तथापि प्राणद्वारा प्राणिक संयोगकीभी अपेक्षा होती है क्यों कि पुरुषहीं अर्थ प्राण करके देह निर्माण किया गया है इस आज्ञानसे भोक्ता अधिष्ठान होना कहागयाहै ॥ ११५॥

# समाधिसुषुप्तिमोक्षेषु ब्रह्मरूपता ॥ ११६ ॥ समाधि व सुषुप्ति व मोक्षमें ब्रह्मरूपता होती है॥११६॥

समाधिसे यहां असम्प्रज्ञात अवस्था सुपुतिसे समय सुपुति मोक्षसे विदेह कैवल्य अभिप्राय है इन अवस्थाओं में पुरुषको ब्रह्मद्भपता प्राप्त होती है अर्थात् पुरुष ब्रह्मभावको प्राप्त होताहै बुद्धिवृत्तिओं छे छय होनेसे बुद्धि उपाधिकृत पदार्थके नाज्ञ होनेसे पूर्णताकेसाथ अपने स्व-द्भपमें स्थित होताहै यथा घटके नाज्ञ होनेमें घटाकाज्ञकी पूर्णता होनित हो निमित्तिक उपाधिके अभाव हो जानेपर पुरुषोंका ब्रह्म होनाही

स्वभाव है जैसे औपाधिक अरुणताके अभाव होनेमें अर्थात् दूर हो जाने पर स्फिटिकका शुक्क होनाही स्वभाव है बुद्धिवृत्ति प्रतिबिम्ब विश्ले जो दुःख आदिकी मिलनता पुरुषमें होती है उपाधि मात्रसे होती है पुरुष नित्यमुक्त है औपाधिक दुःखकी निवृत्तिके अर्थ प्रकृतिकी सृश्छि जैसा पूर्वही कहागया है कि, विमुक्तके मोक्षके अर्थ प्रकृतिकी सृष्टि है ॥ ११६॥ शंका—जो तीनों तुल्य हैं तौ सुपुत्ति समाधिसे मोक्षमें कुछ विशेषता नहीं है उसको श्रेष्ठ नहीं मानना चाहिये. उत्तर?—

### द्वयोः सबीजमन्यत्रतद्वतिः ॥ ११७ ॥ दोनोंमें बीज सहित है अन्यमें उस्का अभाव है॥ ११७॥

दोनों सुषुप्ति समाधिमें पुरुषबंध बीजसिहत रहताहै अन्यमें अर्था-त् मोक्षमे उस्का अर्थात् बंध बीजका अभाव होताहै इससे यह कहा है कि दोनों सुषुप्ति व समाधिमें पुरुषबंध बीजसिहत है व मोक्षमे बंध बीजरिहत होता है यह मोक्षमें विशेषता व उत्कृष्टता है ॥ ११७ ॥

# द्रयोग्वित्रयस्यापि दष्टत्वात्र तुद्रौ ॥ ११८ ॥ दोके सहश तीसरेकेभी दृष्ट होनेसे दो नहीं है॥ ११८॥

दोके सहश अर्थात् सुपुति समाधिके सहश मोक्षकेभी हृष्ट होनेसे अर्थात् ज्ञात वा अनुमित होनेसे दोही नहीं हैं अर्थात् सुपुति व समाधि
यही दो नहीं है तीसरा इनसे भिन्न मोक्षभी पदार्थ है यह सिद्ध होताहै
सुपुति आदिमें जो ब्रह्मभाव है वह चित्तमें राग आदि दोष संस्कारसंयुक्त होताहै यह दोष जब ज्ञानसे नष्ट होताहै तब सुपुति आदिके
सहशही मोक्ष अवस्था स्थिर होती है ॥ ११८॥ शंका—समाधिमें वासना
बीजसंस्कार होनेपरभी वैराग्य आदिसे वासना कुंठ होजानेसे अर्थके आकारकष वृत्ति समाधिमें न होना माननेक योग्य है परन्तु सुपुतिमें वासना प्रवल होनेसे अर्थज्ञान होना चाहिये इससे सुपुतिमें ब्रह्मक्षपता कहना युक्त नहीं है. उत्तर१०-

# वासनयानर्थक्यापनं दोषयोगेऽपि निमित्तस्य प्रधानबाधकत्वम् ॥ ११९ ॥

निद्रादोष योगमें भी वासना अर्थ स्मरण कराना नहीं होता न निमित्तका प्रधानका बाधक होना सिद्ध होता है ॥ ११९॥

यथा वैराग्यमें तथा निद्रादोषके योग होनेमंभी वासना करिके अथीत् वासनासे अपने अर्थका स्मरण कराना नहीं होता है क्योंकि निमित्तका अर्थात् संस्कारका, बछवान् निद्रा दोषका बाधक होना सिद्ध
नहीं होता अर्थात् निमित्त कप संस्कार प्रधानकप बछवान् निद्राका
बाधक नहीं होता बछवान् निद्रा दोषही वासनाको दुर्बछ व उसको अपने कार्यमे कुण्ठकर देताहै ॥११९॥शंका—संस्कार छेशसे जीवनमुक्तका शरीर धारण होता है यह तृतीयाध्यायमें कहा है उसमें यह आक्षेप
है कि जीवनमुक्तके पूर्वसंस्कारके नाश होजानेसे व ज्ञानके प्रतिबंध
होनेके कारणसे कर्मके तुल्य फिर संस्कार उदय न होनेसे जीवनमुक्तको भोग होना किस प्रकारसे संभव होता है? उत्तर ॥

एकः संस्कारः क्रियानिर्वर्तको नतु प्रतिक्रियं संस्कारभेदा बहुना कल्पनाप्रसक्तः॥ १२०॥

एक संस्कार क्रियानिर्वर्तक है बहुत कल्पना प्रसंग होनेसे प्रतिक्रिया संस्कारभेद नहीं है ॥ १२०॥

जिस संस्कारसे देव आदि शरीरका भोग आरब्ध होताहै अर्थात् आरंभको प्राप्त होताहै वही एक संस्कार उस शरीरसे साध्य जो प्रारब्ध भोग है उसका समाप्त करनेवाला होताहै और वह कर्मके सदश भोगकी समाप्तिमें नाश्य होता है प्रतिक्रिया प्रतिभोगव्यिक्तमें ना- ना संस्कार नहीं होते नहीं बहुव्यक्तिकल्पना करनेमें गौरव दोष हो-नेका प्रसंग होगा यथा कुलालचक अमण स्थलमें वेग संज्ञक अमण समाप्ति पर्ध्यत रहनेवाला एकही संस्कार होताहै इसीप्रकारसे एक श-रीरसाध्य प्रारब्ध भोगके समाप्त होनेपर्यंत एकही संस्कार जिस्से अ-रीरभोग आरब्ध होताहै बना रहताहै ॥ १२० ॥ शंका उद्भिज श-रीर जो कहा गया है उसमें बाह्य बुद्धि नहीं है इससे शरीर होना संभव नहीं होता है उत्तर ॥

### न बाह्यबुद्धिनयमो वृक्षग्रल्मलतौषिव-नस्पतितृणवीरुधादीनामपि भोक्त-भोगायतनत्वं पूर्ववत्॥ १२१॥

बाह्यबुद्धिका नियम नहीं है वृक्ष गुल्म छता औषधि वनस्पति तृण वीरुध आदिकोका भी भोक्ता व भोगायतन होना पूर्वके तुल्य है ॥ १२१ ॥

जिस्मे बाह्यज्ञान होवे वही अरीर हो यह नियम नहीं है वृक्ष आदि अंतः संज्ञोंकाभी भोक्ता व भोगायतन अर्थात् भोगस्थान ज्ञारीर होना पूर्वके तुल्य मानना चाहिये अर्थात् यथा पूर्वही कहा गया है कि भोकृ अधिष्ठान हुये विना मनुष्य आदि ज्ञारीरका पूर्ताभाव होताहै इसीप्रका-रसे वृक्षआदि ज्ञारीरोंमेभी शुष्कता आदि होना माननेके योग्य है व श्रुति प्रमाणसे सिद्ध है श्रुति यह है "अस्ययदेकशाखां जीवो जहा त्यथसा शुष्यित इत्यादि" अर्थ-इस्के जिस एक ज्ञाखाको जीव त्याग करता है वह सूख जाती है इत्यादि॥

### स्मृतेश्च॥ १२२॥ स्मृतिसे भी॥ १२२॥

स्मृतिसभी बुक्ष आदिके शरीर होनेका प्रमाण है स्मृतिमे यह कहा

है"शरीरजैः कर्मदोषैर्यातिस्थावरतांनरः । वाचिकैः पक्षिमृगतां मानसै रन्त्यजातिताम्" अर्थ शरीरसे उत्पन्न कर्मदोषेंसे मनुष्य स्थावर (वृक्ष-आदि) होताहै वाचिकदोषोंसे पक्षी मृग होताहै मानसदोषोंसे अन्त्यज कीट पतंग आदि होताहै॥१२२॥ शंका—शरीरधारी चेतन होनेसे वृक्ष आदिमेंभी धर्म अधर्म होना चाहिए उत्तर—

न देहमात्रतः कर्माधिकारत्ववैशिष्टच-श्रुतेः ॥ १२३॥

विशिष्ट होनेमें श्रुतित्रमाण होनेसे देहमात्रसे कर्म अधिकार होना सिद्ध नहीं होता ॥ १२३॥

देहमात्रसे जीवका धर्मअधर्मक योग्य होना सिद्ध नहीं होता क्यों-कि विशिष्टहोनेमें धर्मअधर्मकर्मका अधिकारी होना श्रुतिमें कहाहै अ-र्थात् ब्राह्मण आदि मनुष्यश्ररीर ज्ञान विशिष्टके अर्थ कर्म करने व धर्म अ-धर्मका उपदेश श्रुतिमें है अन्यमें नहीं है ॥ १२३ ॥

त्रिधा त्रयाणां व्यवस्था कर्मदेहोपभो गदेहोभयदेहाः ॥ १२४ ॥ तीनकी तीन प्रकारकी कर्मदेह उपभोगदेह उभयदेह होनेकी व्यवस्था है ॥ १२४ ॥

तीनकी अर्थात् उत्तम मध्यम अधमकी तीन प्रकारकी कर्मदेह उपभो गदेह उभयदेह होनेकी व्यवस्था है यथा ऋषियोंका देह कर्मदेह है व इन्द्र आदिकोंका उपभोगदेह है और राजऋषिओंका कर्म व भोग उभय देह है अर्थात् कर्मव भोग दोनोंके अर्थ है प्रधानतासे तीन प्रकारका विभाग्ते अन्यथा सबहीका भोगदेह होना सिद्ध होताहै ॥ १२३॥

न किञ्चिदप्यनुशायिनः ॥ १२५॥

विरक्ता देह तीनमेसे कोई नहीं है ॥ १२५॥ जो वैराग्यको प्राप्त पुरुष है उसका देह उक्त तीन प्रकारमेंसे कोई न-हीं है अर्थात् तीनोंसे विलक्षण है ॥ १२५॥

#### न बुद्धचादिनित्यत्वमाश्रयवि शेषे ऽपि विह्नवत्॥ १२६॥ आश्रयविशेषमेंभी अभिके तुल्य बुद्धि आदिका नित्यत्व नहीं है॥ १२६॥

बुद्धि निश्चय करनेवाली वृत्तिका नामहै बुद्धि इच्छा आदिकोंका जो किसी आश्रयिवशेष ईश्वर अथवा आदि पुरुष ब्रह्मा विष्णु आदिमें नित्य होना माना जावे तो आश्रयिवशेषमेंभी नित्य होना संभव नहीं होता हमको अपनी बुद्धि व इच्छा आदिके अनित्य होनेके द्रष्टांतसे सबहीकी बुद्धि व इच्छा आदिके अनित्य होनेका अनुमान करना योग्यहै यथा लौकिक अग्रिके द्रष्टांतसे आवरण तेजकेभी अनित्य होनेका अनुमान होताहै ॥ १२६ ॥

### आश्रयासिद्धेश्च ॥ १२७॥ आश्रय सिद्ध न होनेसे भी॥ १२७॥

जो यह माना जायिक पुरुष नित्य है नित्य पुरुषमें आश्रित बुद्धि नि-त्य है तो पुरुषका धर्म बुद्धि नहीं है न पुरुष बुद्धिका आश्रय होना सि-द्ध होता है बुद्धि प्रकृतिकार्यक्रप अनित्य है पुरुषका आश्रय होना सि-द्ध न होनेसे परिणामधर्मवाली प्रकृति कारणसे जन्य बुद्धि अनित्य है पुरुष अपिरणामी नित्यमें उपाधिमात्रसे जैसा पूर्वही वर्णन किया गयाहै बुद्धिका सम्बंध होताहै ॥ १२७॥ शंका पूर्वही जो सिद्धपुरुषोंमें सु-धिकर्ता होनेका सामर्थ्य व ऐश्वर्य होना वर्णन कियाहै सिद्धोंमें ऐश्वर्य सामर्थ्य होने आदिकी सिद्धिओंके होनेका प्रमाण किस प्रकारसे होताहै इ-स्के समाधानमें सिद्धियोंके प्रमाण होनेका हेतु हष्टांत वर्णन करते है॥

### योगसिद्धयोऽप्यौषधादिसिद्धिवन्ना-पलपनीयाः ॥ १२८॥

योगसिद्धियांभी औषध आदि सिद्धियोंकी समान असत् कहनेके योग्य नहीं है ॥ १२८॥

औषध आदि सिद्धियोंके सहश योगसिद्धियाँ असत् कहनेकी योग्य नहीं है अर्थात् औषध आदि सिद्धियोंके सहश सत्य है योगसे उत्पन्न अ-णिमादिक सिद्धियां सृष्टि उत्पन्न करने आदिकी उपयोगिनी होती है ॥ ॥ १२८ ॥अब जे भूतोंका धर्म चैतन्य मानते हैं उनके मतका प्रतिषेध करते हैं

### न भृतचैतन्यं प्रत्येकादृष्टेः सांहत्ये ऽपि च सांहत्येऽपि च॥ १२९॥

प्रत्येकमें दृष्ट न होनेसे संहत होनेकी अवस्थामेंभी संहत होनेके अवस्थामेंभी भूतोंमे चैतन्य (चेतनता) नहीं हैं॥ १२९॥

पंचभूतोंमेंसे एकएक भिन्नमें किसीमे चैतन्य दृष्ट न होनेसे अर्थात् प्रत्य क्षसे सिद्ध न होनेसे उनके संहत भावके अवस्थामें अर्थात् मिछनेके अवस्थामें नैतन्य होनेका अनुमान नहीं होता क्योंकि जो कारणमे नहीं है वह कार्यमें नहीं होसकता और इस्का विशेष व्याख्यान पूर्वही कियागया है प्रत्येक भूतमें चैतन्य न होनेसे संहतभाव शरीरमें चैतन्यधर्म न होनेका अनुमान होता है इससे भूतोंमें चैतन्य नहींहै यह सिद्ध होताहै ॥ १२९॥

इति श्रीसांक्यदर्शने प्रभुदयालुनिर्मिते देशभाषा-कृतभाष्ये परपक्षनिर्णये पंचमोऽध्यायः ॥ ५ ॥ पंचम अध्यायमे पर पक्षका निराकरण (खण्डन) कारिकै अपने म- तको सिद्ध करिकै उसी सारभूत शास्त्रार्थको इस छठवें अध्यायमें दढतरा बोध उत्पन्न होनेके छिये वर्णन करते हैं॥

# अस्त्यात्मा नास्तित्वसाधनाभावात्॥ १॥ नास्तित्वसाधनके अभाव होनेसे आत्मा है॥ १॥

में जानता हूँ यह प्रतीति होनेसे सामान्यसे पुरुष सिद्धहै नास्तित्व-के साधनके अभावसे अर्थात् आत्माक न होनेका साधनके अभावसे अर्थात् आत्माक होनेका बाधक होनेके प्रमाणके अभावसे आत्माहै यह सिद्ध है विवेकमात्र करना उचितहै ॥ १ ॥

# देहादिव्यतिरिक्तोसौ वैचित्र्यात्॥ २॥ विचित्र होनेसे यह देह आदिसे भिन्न है॥ २॥

यह आत्मा चेतन देह आदि प्रकृतिपर्यन्तसे भिन्न है किस हेतुंसे भिन्न होना सिद्ध होता है परिणाभी होने व परिणाभी न होने यह विचिन्न धर्म होनेसे अर्थात् प्रकृति व प्रकृतिकेकार्य जिनका प्रत्यक्ष अनुमान शब्दसे परिणाभी होना सिद्ध होता है उनसे विचित्र अर्थात् उनके विरुद्ध पुरुष अपिरणाभी सिद्ध होनेसे पुरुष देहआदि प्रकृतिकार्यसे भिन्न है पुरुषका अपिरणाभी होना सदा ज्ञात विषय होनेसे अनुमान किया जाता है जैसे चक्षुका रूपही विषय है समसन्निकर्ष होनेमेंभी रसआविद्य विषय नहीं हैं इसीप्रकारसे अपनी बुद्धिवृत्तिही पुरुषका विषय है समसन्निकर्ष होनेपरभी अन्यवस्तु विषय नहीं है बुद्धिवृत्तिकी आरूटताहीसे अन्य पदार्थ पुरुषको भोग्य होते हैं यह बुद्धिवृत्तिकी आज्ञाता नहीं रहती जो ज्ञान इच्छा सुख आदिभी अज्ञात सत्तासे अंगी-कार किएजावें तो उन्मेभी यथा घट आदि अन्य पदार्थोंमे संशय होताहै ऐसा संशय होना चाहिए कि मै हूं वा नहीं हूं में जानताहूं वा नहीं जानता हूँ सुखी हूँ वा नहीं हूँ परन्तु ऐसा नहीं होता इससे उनके सदा ज्ञात हो नेसे उनका द्रष्टा चेतन अपिरणामी है यह सिद्ध होता है क्योंकि परि

णामी होनेमे कभी परिणाम होनेमे बुद्धिवृत्ति होनेमेंभी बुद्धिवृत्तिके अज्ञानसे संशय प्राप्त होना संभव है ॥ २ ॥

# षष्ठी व्यपदेशादिप ॥ ३ ॥ वष्ठी व्यपदेशसे भी ॥ ३ ॥

षष्ठी विभक्तिके व्यपदेश (कथन )सेभी आत्मा शरीरसे भिन्न है यह सिद्ध होता है यथा यह कहनेमें यह मेरा शरीर है मेरी बुद्धि है इत्या-दिमें भेद होना प्रतीत होता है अत्यन्त अभेद होनेमें संबंध संबंधीक अभावसे षष्ठीकी प्राप्ति नहीं होसक्ती ॥ ३॥

#### न शिलापुत्रवद्धर्मिग्राहकमानबाधात्।।४॥ धर्मी ग्राहक प्रमाणसे प्रतिषेध होनेसे शिलाके पुत्रके सहज्ञ नहीं है॥ ४॥

जो यह तर्क किया जावै कि सम्बंध अर्थमें षष्ठीका व्यपदेश इस प्रकारसे है जैसा शिलाके पुत्रका शरीर कहना इस तर्कके प्रतिषेध व समा-धानके अर्थ स्त्रमें यह कहा है कि पुरुषमें षष्ठीका व्यपदेश शिलापुत्रके षष्ठी व्यपदेशके सहश नहीं है क्योंकि शिला पुत्र आदि स्थलमें धर्मीप्रा-हक प्रमाणसे बाधा वा प्रतिषेध होनेसे एक विकल्प मात्र है मेरा शरीर आदि कहनेमे प्रमाणसे बाधा नहीं है अर्थात् प्रमाणके विरुद्ध नहीं है केवल देहके आत्मा होनेक प्रमाणका प्रतिषेध है पुरुषके होनेका बोधिक में हूँ यह स्वाभाविक अनुभवसे सिद्ध है व अन्य पदार्थके साथ सम्बंध बोधगत होनेसे मेरा शरीर आदि कहना युक्त है कल्पना मात्र नहीं है ॥ ४ ॥ देहसे व्यतिरिक्त (भिन्न) आत्माको वर्णन करिके मुक्तिका वर्णन करते है—

अत्यन्तदुःखनिवृत्त्या कृतकृत्यता ॥ ५॥ अत्यंत दुःखकी निवृत्ति होनेसे कृतार्थता होती है ॥ ५॥ अत्यन्त दुःख निवृत्त होनेसे मुक्ति होती है यह भाव है ॥ ५ ॥

### यथा दुःखात्क्वेशः पुरुषस्य न तथा सुखाद भिलाषः ॥ ६॥

यथा दुःखसे पुरुषका द्वेष होता है तथा सुखसे अभिलाष नहीं होता ॥ ६ ॥

यदियह शंका हो कि मोक्षमें भोग्य सुख दुःख दोनोकी निवृत्ति होती है सुखनिवृत्ति मोक्ष है यह क्यों नहीं कहा दुःखहीके निवृत्तिको मोक्ष क्यों कहाह इस शंकाका निवारणके अर्थ यह कहा है कि यद्यपि दुःखकी निवृत्ति सखकी प्राप्ति यह विशेष मनोर्थ सब प्राणि शोंका है परन्तु दुःख प्राप्त होनेमे जैसा देष पुरुषका होता है सुख प्राप्तिमें ऐसा अभिछाष नहीं होता देष प्रवछ व अभिछाष उसके अपेक्षा दुर्बछ होता है इससे प्रवछ होनेसे दुःखकी निवृत्तिको मुख्य मानकर दुःखकी निवृत्तिको मोक्ष वर्णन किया है व सुखकी अपेक्षा दुःखकी बाहुल्यता है इस्सेभी दुःखहीके निवृत्त होनेको कहा है दुःखकी अधिकता आगेके सूत्रमें स्वित किया है ॥ ६ ॥

# कुत्रापिको ऽपि सुखीति ॥ ७॥ कहीं कोई सुखी है ॥ ७॥

इस अनन्त सृष्टि तृण वृक्ष पशुपक्षी आदिमें कुछ मनुष्य देवता आदि-ही सुखी होते है इस्से कहीं कोई सुखी होना कहाहै ॥ ७॥

> तदिप दुःखशबलिमिति दुःखप-क्षे निःक्षिपन्ते विवेचकाः॥८॥

वह भी दुःख मिश्रित है यह समुझकर विवेककरनेवाले दुःख ही पक्ष (कोटि)में संयुक्त करतेहैं ॥ ८॥

कहीं कोई सुखी है यह जो पूर्वसूत्रमें कहाहै उससुखकोभी विवेक क-रनेवाले दु:खही पक्षमें मिलाते है अर्थात् इस संसारमें सुख बहुत कम है और जो सुख कहीं है भी वह मिठाई व विष मिले हुये अन्नके सहज्ञ दु:ख मिलाहुवाहै दु:खरहित नहीं है इससे जो सुखभी है उससकोभी विवेक करनेवाले दु:ख समझकर दु:खही पक्षमें डालते वा संयुक्त करते हैं॥८॥

### सुखलाभाभावादपुरुषार्थत्विमितिचेन्नद्धै-विध्यात्॥ ९॥

#### सुख लाभके अभावसे पुरुषार्थत्व नहीं है यह मानाजाय नहीं दोविध होनेसे ॥ ९॥

जो यह समुझाजावै कि सुखलाभ न होना यही पुरुषार्थत्यका नहोना है तो इस्का उत्तर यह है कि नहीं अर्थात् सुखलाभका न होना पुरुषार्थ-का नहोना नहीं है किसहेतुसे नहींहै दो प्रकार होनेसे सुख होने व दुःखंक न होनेकी प्रार्थना होनेसे दो प्रकारका पुरुषार्थ है क्योंकि मै सुखी होंड दुखी नहोंक यह दो भिन्न भिन्न प्रार्थना लोकमें होना विदित होतीहै॥९॥

# निर्गुणत्वमात्मनो ऽसंगत्वादिश्चतेः ॥ १०॥ असंगत्व आदि प्रतिपादक श्वाति होनेसे आत्माका निर्गुण होना सिद्ध है॥ १०॥

आतमा निर्गुण है अर्थात् सुख दुःख मोह आदि सम्पूर्ण गुणोंसे नित्यशून्य है किसप्रमाणसे श्रुतिप्रमाण होनेसे अर्थात् विकारका हेतु संयोगका अभाव श्रुतिसे सिद्ध होनेसे पुरुषका निर्गुण होना सिद्ध होता है क्योंकि विनासंयोग गुणनामक विकारका होना संभव नहीं होता इससे दुःखनिवृत्त होनाभी पुरुषार्थ होना घटित नहीं होता असंग होनेकि प्रमाणमें श्रुति यह है ''सयद्त्र किंचित् पश्यत्यनन्वागतस्तेन भवत्य संगोह्ययं पुरुषः' अर्थ—वह अर्थात् पुरुष जो जो पदार्थ इस संसारमे जान

ता वा देखता है उनके साथ उसका मेळ नहीं है इससे यह पुरुष असंगहै ॥ १० ॥

# परधर्मत्वेऽपितित्सिद्धिरिववेकात् ॥ ११ ॥ परधर्म होनेमेंभी अविवेकसे उस्की सिद्धि है ॥ ११ ॥

सुख दु:ख आदि आत्माके गुण नहीं हैं परके अधीत् चित्तके धर्म हैं तथापि आत्मामें सिद्ध होतेहैं अधीत् अविवेक निमित्तसे प्रतिबिम्बरूप-के दु:ख आदिकोंकी आत्मामें अवस्थिति है इस्का विशेष वर्णन पूर्व-ही किया गया है ॥ ११ ॥

#### अनादिरविवेको अन्यथा दोषद्वय-प्रसक्तेः ॥ १२ ॥ अविवेक अनादि है अन्यथा दो दोष होनेके प्रसङ्ग होनेसे ॥ १२ ॥

अविवेक प्रवाहक्ष्यमें चित्तका अनादिधर्म है वासनाक्ष्यमें प्रिथत रहताहै जो अनादि न माना जावे तो दो दोष होनेका प्रसंग है अनायास अपनेसे उत्पन्न होनेमें मुक्तकाभी बंध होजायगा और कर्म आदिसे उत्पन्न होनेमें कर्मआदिकमेभी कारण होनेमें अविवेकान्तर (अन्य अविवेक ) अन्वेषण (खोज) करनेसे अनवस्था दोषकी प्राप्ति होगी यह अविवेकवृत्तिक्ष्य प्रतिबिम्ब स्वक्ष्पसे पुरुषधर्मके सहश होताहै इस्से पुरुषके बंधका प्रयोजक (प्ररक्) होताहै अर्थात् पुरुषके बंधका हेतु होता है यह भावहै ॥ १२ ॥ शंका अनादिहै तो नित्य होगा उत्तर ॥

न नित्यः स्यादात्मवदन्यथानुच्छित्तिः॥ १३॥ आत्माके समान नित्य न होगा अन्यथा उसका नाज्ञ न होगा॥ १३॥ अविवेक आत्माके तुल्य अखण्ड एक नित्य अनादि नहीं है किन्तु प्रवाहरूपसे (सम्बंध न टूटने) से अनादिहै अन्यथा अनादिका नाज्ञ होना संभव न होगा॥ १३॥ बंधकारणको कहकर अब मोक्षकारण-को वर्णन करते हैं।

#### प्रतिनियतकारणनाञ्चत्वमस्य ध्वान्तवत् ॥ १४ ॥ अंधकारके सहज्ञ प्रतिनियतकारणसे इस्का नाज्यत्व है ॥ १४ ॥

इस्का अर्थात् बंधके कारण अविवेकका प्रतिनियतकारणसे नाइय-व ( नाज्ञ होनेके योग्य होना ) है अर्थात् प्रतिनियतकारण जो अ-विवेकके नाज्ञका विशेष नियत कारण विवेक है उस्से अविवेकका नाज्ञ होता है यथा अंधकार प्रतिनियतकारण प्रकाज्ञहीसे नाज्ञको प्राप्त हो-ता है अन्य साधनसे नष्ट नहीं होता. इसीप्रकारसे अविवेक प्रतिनिय-तकारण विवेकहीसे नाज्ञ कियाजाताहै अन्य उपायसे अविवेकका नाज्ञ नहीं होता ॥ १४ ॥

### अत्रापिप्रतिनियमोऽन्वयव्यति-रकात्॥ १५॥

#### इस्मेभी अन्वय व्यतिरेकसे प्रतिनियम है ॥ १५॥

इस्मेभी अर्थात् विवेकमेभी अन्वयं व्यतिरेकसे कारणका प्रतिनि-यम होना सिद्ध है। अर्थात् श्रवण मनन निद्धियासन (वारम्वार ध्यान व चिन्तन करना)का अन्वयं (विशेष योग) है और कर्मका व्यति-रेक (भेद) है अभिप्राय यह है कि विवेकमे श्रवण मनन निद्ध्यासन-रूपही कारण है कर्मआदिकारण नहीं हैं कर्मादिक बहिरंग है श्रवण पनन आदिके सद्दश अतरंगरूप कारण नहीं है॥ १५॥

### प्रकारान्तरासंभवादविवेक एवबंधः॥१६।

#### अन्यप्रकार संभव न होनेसे आविवेकही बंध है।। १६॥

अविवेकसे भिन्न अन्य प्रकारसे पुरुषमे बंध होना संभव न होनेसे अर्थात् स्वाभाविक पुरुषमें बंध होना जैसा कि प्रथम अध्यायमें प्रति-षध किया गया है सिद्ध न होनेसे तथा अन्यकोई बंधका हेतु सिद्ध न होनेसे तथा अन्यकोई बंधका हेतु सिद्ध न होनेसे केवल अविवेकही बंधका हेतु है इससे अविवेकही बंधकर है यह भाव है ॥ १६ ॥

### नमुक्तस्य पुनर्वन्धयोगोऽप्यनावृत्तिश्रुतेः॥१७॥

## मुक्तका फिर वंधयोगभी नहीं होता अनावृत्ति प्रतिपादक श्रुति होनेसे ॥ १७ ॥

अनावृत्ति होनेके प्रमाणमें यह श्रुति है "भावकार्यस्यैव विनाशितया मोक्षस्य नाशो नास्ति "नसपुनरावर्तते" अर्थ भावकार्य हीके विनाशित (नाशको प्राप्त ) होनेसे मोक्षका नाश नहीं है अर्थात् बंधभाव (होने)का हेतु अविवेककार्यका विवेकसे नाश होनेसे मोक्षका नाश नहीं है न वह (मुक्त ) फिर बंधमे प्राप्त होता है व संसारमें आता है इस प्रकारसे अनावृत्ति (फिर न होना अर्थात् फिर बंध न होना ) होना श्रुति प्रमाण-से सिद्ध होनेसे मुक्तका फिर बंधयोगभी नहींहै. भीशब्द यह सुचित करनेके छिये है कि मुक्तोंका फिर बंध नहीं होता ऐसा न समुझना चाहिये जे पर मोक्षको नहीं प्राप्त हुये ऐसे मुक्तोंका फिर बंध भोगभी श्रुतिप्रमाण अनुसार नहीं होता और जिनका फिर बंध नहीं होता वही यथार्थ मुक्त व पुरुषार्थ-को प्राप्त है ॥ १७ ॥

#### अपुरुषार्थत्वमन्यथा ॥ १८॥

#### अन्यथा पुरुषार्थ होना सिद्ध न होगा ॥ १८॥

अन्यथा अर्थात् जो कोई ऐसा मुक्त होना कि जिसको फिर बंधन हो ना मानाजाव तौ परमपुरुषार्थ ( सर्वथा दुःख निवृत्तिरूप मोक्ष )का होना सिद्ध न होगा ॥ १८ ॥

#### अविशेषापत्तिरुभयोः॥ १९॥ दोनोके विशेष न होनेकी प्राप्ति होगी॥ १९॥

जो मुक्तकोभी किर बंध होजानाहै तौ बद्ध व मुक्तमें दोनोंके सम हो-जानेसे कुछ तौ विशेषता न रहेगी॥ १९॥

मुक्तिरन्तरायध्वस्तेर्न परः ॥ २०॥ अन्तरायके नाज्ञ होनेसे पर पदार्थ मुक्ति नहीं है॥ २०॥

अन्तराय ( विघ्न ) जो अविवेक हेतुसे बुद्धि उपाधिद्वारा उत्पन्न दुःखहै उसके नाशसे पर श्रेष्ठ अथवा भिन्न कोई पदार्थ मुक्ति नहींहै अर्थात् अन्त-रायका नाश होनाही मुक्तिहै ॥ २० ॥

# तत्राप्यविरोधः ॥ २१ ॥ उसीमे अविरोध है ॥ २१ ॥

उसीमें अर्थात् विन्न नाज्ञहोनेहीके मोक्ष होनेमें पुरुषार्थ होनेका विरोध नहींहै अर्थात् पुरुषार्थहोना सिद्ध होताहै दुःखका योग व वियोगही पुरुष्में कल्पितहै दुःख भोग कल्पित नहींहै दुःखसम्बन्धहोना अर्थात् स्फटिनकमें जपाकुसुमके प्रतिबिम्बके सहश प्रतिबिम्बक्ष्पसे दुःखसंबंधहोना भोगहै इसीका निवृत्तहोना मोक्ष व विन्नका नाज्ञ होनाहै ॥ २१ ॥

अधिकारित्रैविध्यान्नित्यमः ॥ २२ ॥ अधिकारी तीन प्रकारके होनेसे नियम नहीं है ॥ २२ ॥ उत्तम, मध्यम, अधम, तीनप्रकारके ज्ञानके अधिकारीहैं त्रिविध आधि- कारी होनेसे श्रवणमात्रके पश्चात् सबहीके मानस साक्षात्कार होनेका नियम नहींहै मन्द अधिकार होनेहीके दोषसे श्रवणमात्रसे विरोचन आ-दिको मानसज्ञान उत्पन्न नहींहुवा इस्से श्रवणमात्रका ज्ञान उत्पन्न करनेमें सामर्थ्य नहींहै ॥ २२ ॥

> दादर्चार्थमुत्तरेषाम् ॥ २३ ॥ दृढ होनेके अर्थ उत्तर वाळोंका ॥ २३ ॥

विन्नका नाश दृढ होनेके अर्थ अर्थात् आत्यन्तिक नाश होनेके अर्थ अवणसे उत्तर (पश्चात्) जो मनन निद्धियासनहै उनका नियमहै नि यमशब्दका पूर्वसूत्र सम्बन्धसे व भावसे ग्रहण होताहै ॥ २३ ॥ अब उ-त्तरवाले मनन निद्धियासन आदिके साधनको वर्णन करतेहैं

स्थिरं सुखमासनिमितिनियमः ॥ २४॥ सुखपूर्वक स्थिर होना आसन है नियम नहीं है ॥ २४॥ आसनमें पद्मासन आदिका नियम नहीं है जिस्मे सुखसे स्थिरहो वहीं आसन है ॥ २४॥

ध्यानंनिर्विषयंमनः ॥ २५ ॥ विषय रहित मन (अंतःकरण) ध्यान है ॥ २५ ॥

वृत्तियोंसे अंतःकरणका शून्य होनाही ध्यानहै जैसा की योगदर्शनमें कहाहै कि चित्तकी वृत्तियोंका निरोध योगहै यहां ध्यान शब्दसे योग कहनेका अभिप्राय है अर्थात् ध्येय पदार्थमात्रमें चित्तका छगना और सम्पूर्ण विषयक्षप वृत्तियोंसे अंतःकरणका रहितहोना ध्यानहैं ॥ २५ ॥ शंका—जब पुरुष योग अयोगमें एकही रूप रहताहै नित्यमुक्तहै किर योगसाधनसे क्या प्रयोजनहै उत्तर—

उभयथाप्यविशेषश्चेत्रैवमुपरागनिरोधा-द्विशेषः॥ २६॥

# दोनोप्रकारमें विशेष नहीं है यह माना जावै तौं उपराग निरोध होनेसे विशेष है ॥ २६॥

दोनोप्रकारमें अर्थात् योगअवस्था व अयोगअवस्थामें विशेष नहीं है जो यह संशय होवे तो उत्तर यहहै कि नहीं योगअवस्थामें अयोगअवस्थासे उपराग निरोध होनेसे अर्थात् प्रतिबिम्बद्धप बंधकी निवृत्तिहोनेसे विशेष है ॥ २६ ॥ निःसङ्गपुरुषमें उपराग किसप्रकारसे होताहै उत्तर-

### निःसङ्गेऽप्युपरागो विवेकात्॥ २७॥

#### संगरिहतमें भी अविवेकसे उपराग होता है ॥ २७ ॥

संगरित पुरुषमें यद्यपि पारमार्थिक उपराग विषयप्रीति नहीं है तथा-पि अविवेकसे औपाधिक प्रतिविम्बही उपराग होताहै ॥ २०॥ अब इ-सीका विवरण करतेहैं ॥

### जपास्फटिकयोरिवनोपरागः किंत्वभिमानः॥ २८॥

# गोडहरके फूछ व स्फटिकके समान उपराग नहीं है किन्तु अभिमान है ॥ २८ ॥

यथा स्फिटिकमें जपाकुसुम (गोडहरकेफूछ)के योगमें उपराग नहीं होता अथीत लालकप नहीं होता किन्तु प्रतिविम्बवशसे अभिमानमात्र अमसे होताहै कि स्फिटिक रक्त (लाल) है इसीप्रकारसे बुद्धि व पुरुषमें उपराग नहीं है बुद्धि प्रतिविम्बवशसे अविवेकसे पुरुषमें उपरागका अधिमान होताहै इससे उपरागके तुल्य वृत्तिप्रतिविम्बही पुरुषका उपराग है यह दु:खात्मक वृत्तिकप उपरागही विव्वहै इसविव्यका नाश होना मो-सका प्राप्त होना है इसका नाश चित्तवृत्तियोंका निरोधकप जो असम्प्र-ज्ञात योग है उसमें होता है योगहीसे विव्व (बंध दु:ख)का नाश होतही यही योगशास्त्रका सिद्धांत है ॥ २८ ॥ राग निरोध होने व योग साधनका उपाय वर्णन करतेहैं ॥

#### ध्यानधारणाभ्यासवैराग्यादिभि-स्तन्निरोधः॥ २९॥ ध्यान धारणा अभ्यास वैराग्य आदिकोंसे उसका निरोध होता है॥ २९॥

उस्का अर्थात् उपरागका ध्यान धारणा अभ्यास वैराग्य आदिसे निरोध होता है समाधिद्वारा ध्यान करना योगका कारण है ध्यानका कारण धारणा है धारणाका कारण अभ्यासहै अभ्यास चित्तकी स्थिरता सिद्ध करनेका अनुष्ठानहै विषयसे वैराग्य होना अभ्यासका कारण है वै-राग्यका कारण दोष विचारना यम नियम आदि करना है इन योगके अंगोंके साधनसे उपरागका निरोध (रोंक) होताहै ॥ २९ ॥

लयविक्षेपयोर्व्यावृत्त्यत्याचार्याः ॥३०॥ लय (निद्रा) व विक्षेप (प्रमाण आदि वृत्ति) वृत्तियोंकी निवृत्तिसे कोई आचार्य कहते हैं॥ ३०॥

ध्यान आदिसे चित्तकी निद्रावृत्ति व प्रमाण आदि वृत्तिकी निवृत्ति होनेसे पुरुषकेभी वृत्ति उपरागका निरोध होताहै यह कोई आचार्य कहते हैं ॥ ३०॥

### नस्थाननियमश्चित्तप्रसादात्॥ ३१॥ चित्तके प्रसाद (प्रसन्नहोने )से ध्यान आदि होनेंसे स्थानका नियम नहीं है॥ ३१॥

चित्तके प्रधादहीसे ध्यान आदिक होते हैं पर्वतके ग्रहाआदि स्थान होनेका नियमनही है कोई स्थान हो जहां चित्त शुद्ध व प्रसन्न हो ध्यान आदि करना चाहिए॥ ३१॥

#### प्रकृतेराद्योपादानतान्येषांकार्यत्वश्चतेः॥ ३२॥ औरोंका कार्य होना सुन्नेसे प्रकृतिकी आद्य उपादानता सिद्धिहोतीहै॥ ३२॥

महत्तत्व आदिकोंका कार्य होना सुन्नेसे इन सबका मूळ प्रकृतिका आद्य उपादान कारण होना सिद्ध होता है ॥ ३२ ॥ जो पुरुषही उपा-दान माना जावे तो क्या दोष है उत्तर ॥

#### नित्यत्वेऽपिनात्मनोयोगत्वाभावात्॥ ३३॥ नित्य होनेमेंभी योग होनेके अभावसे आ-त्माकी उपादानता नहीं है॥ ३३॥

गुणवान् होना व संगी होना उपादानके योग्य होना है अथीत् जि-स्में गुण होता है व संग होना धर्म होताहै वही उपादान कारण होस-कता ह आत्मामें गुण व संगका अभाव है दोनोंके अभाव होनेसे आ-त्माका उपादानकारण होनेका योग होना संभव नहीं है इस्से नित्य होनेपरभी आत्माका उपादान होना सिद्ध नहीं होता ॥ ३३॥

### श्रुतिविरोधान्नकुतर्कापसदस्यात्मलाभः॥ ३४॥

# श्रुतिविरोधसे कुतर्क करनेवालेको आत्मलाभ नहीं है ॥ ३४ ॥

जे पुरुषके उपादान कारण होनेमें पक्ष हैं वह सब कुतर्क व श्रुति विरुद्ध है कुतर्क करनेवाले अधमको आत्मलाभ अधीत आत्मज्ञानका लाभ नहीं होता जो आत्माके कारण होनेकी प्रतिपादक श्रुतिहैं वह शक्ति व शक्तियां मानके अभेद भावसे उपासना करनेके उपदेशमें हैं ॥ ३४॥ शंका—स्थावरआदिमें पृथिवीआदिहीका कारण होना विदित होताहै प्रकृतिका सबका उपादान क्यों मानते हो उत्तर ॥

पारम्पर्येऽपिप्रधानानुवृत्तिरणुवत् ॥ ३५॥

#### परम्पराक्रम होनेके द्वारा कारण होनेमेंभी प्रधान-की अनुवृत्ति अणुके समान है ॥ ३५॥

स्थावरआदिकों में परम्परा किरकै कारण होने में भी उनसे प्रधान-का अनुमान होने से प्रधानका उपादान होना अंगीकार किया जाता है यथा अंकुर आदिही द्वारा स्थावर आदि में पृथिवी आदिके अणुओं-के अनुगम (अंकुरके सहश हो प्राप्त ) होने से अणुओं का उपादान होना मानाजाता है इसीप्रकार से पृथिवी आदि स्वक्रपसे प्रकृतिका उपादान होना अंगीकार करना चाहिये इससे पृथिवी आदि में प्रधानके उपादान होने की अनुवृत्ति है ॥ ३५॥

### सर्वत्रकार्यदर्शनाद्धिभुत्वम् ॥ ३६॥ सर्वत्र कार्य देखनेसे प्रधानका विभुत्व है॥ ३६॥

व्यवस्थारिक सर्वत्र विकार रूप कार्य देखनेसे प्रधानका विभु होना अर्थात् व्यापक होना विदित होता है यथा अणुओंका घट आदिमें व्यापित्व है इसीप्रकारसे प्रधानका सब कार्यपदार्थोंमें व्यापित्व है इस्का व्याख्यान पूर्वही होगया है ॥ ३६ ॥ जो परिच्छित्र होनेमेंभी जहाँ कार्य उत्पन्न होता है वहाँ प्रकृति जाकर प्राप्त होती है ऐसा माना जाय तो इसका उत्तर यह है—

### गतियोगेप्याद्यकारणताहानिरणुवत् ॥ ३७॥

# गतियोग होनेमेंभी अणुके तुल्य आद्यका-रण होनेकी हानि है ॥ ३७॥

प्रधान (प्रकृति )में गति (क्रिया )योग होनेमेंभी अर्थात् क्रिया-योगभी माननेमें यथा क्रियावान् अणुओं के मूलकारण होनेका अभाव है इसीप्रकारसे प्रधानके मूलकारण होनेका अभाव होगा इस्से प्रधानका व्यापकही मानना युक्त है अथवा सूत्रका यह अर्थ है कि गति योग होने- मेंभी अणुके तुल्य आद्य (जो आदिमें हो )कारण होनेकी हानि नहीं है व भाव इस्का यह है कि परस्पर संयोग होनेके अर्थ त्रिगुणात्मक प्रधानकी क्षोभ (सञ्चलन )रूप किया श्रुति स्मृतिमें सुनी जाती है इसपर जो यह शंका होकि यथा कियावान तन्तु आदि मूलकारण नहीं होते तथा प्रधान मूलकारण नहीं है तो उत्तर यह है कि यथा वैशेषिक मतमें कियावान पार्थिव आदि अणुओं (परमाणुओं)को मूलकारण मानते है कियावान होनेसे मूलकारणताकी हानि नहीं मानी जाती इसीप्रकारसे कियायोग होनेमेंभी प्रधानके मूलकारण होनेकी हानि नहीं है ॥ ३०॥

### प्रसिद्धाधिक्यं प्रधानस्य न नियमः॥ ३८॥ प्रसिद्धसे प्रधानकीअधिकता है इस्से नियम नहीं है ॥३८॥

नव द्रव्य प्रसिद्ध है प्रधान द्रव्य नव द्रव्यसे अधिक है इससे नवहीं द्रव्य हैं यह नियम नहीं है ॥ ३८ ॥ अब यह संज्ञ्य है कि सत्व आदि त्रिगुणकपही प्रकृति हैं अथवा द्रव्यकप तीनों गुणोकी आधारभूत है इस संज्ञ्यके निवारणके छिये यह उत्तर है

### सत्वादीनामतद्धर्मत्वंतद्रूपत्वात्॥ ३९॥ सत्व आदिकोंका उस्के रूप होनेसे उस्का धर्मत्व नहीं है॥ ३९॥

सत्वगुणोंका उसके अर्थात् प्रकृतिके रूप होनेसे उसका धर्मत्व अर्थात् प्रकृतिका धर्म होना नहीं है भावार्थ यह है कि सत्व आदि गुण प्रकृतिके रूपही हैं प्रकृतिके धर्म नहीं है प्रकृतिके रूपही होनेसे सम्बंधा-भाव न होनेसे धर्म धर्मी होनेका निश्चय नहीं होता अब यह संशय है कि सत्वआदि गुणोंका प्रकृतिके कार्य होना संभव नहीं होता क्योंकि एक प्रकृतिका विना अन्यद्रव्यके संयोग विचित्र तीन गुणोंका उत्पन्न करना संभव नहीं है विना अन्यद्रव्यके संयोग विचित्र कार्यकी उत्पत्ति प्रत्यक्षके विरुद्ध कल्पना करना उचित नहीं है इस्का उत्तर यह है कि सत्तवादि कोई प्रकृतिसे भिन्न पदार्थ नहीं हैं जिनकी विचित्र उत्पत्ति मानीजाय अंशभावसे कार्य होना कहा जाता है यथा पृथिवीसे पृथिवीके अंशक्रप द्वीपोंकी उत्पत्ति है इसीप्रकारसे प्रकृतिसे गुणोंकी उत्पत्ति जानना चाहिए ॥ ३९ ॥ विना प्रयोजन प्रवृत्ति नहीं होती प्रधान किस प्रयोजनसे सृष्टिको उत्पन्न किया यह वर्णन करते हैं—

#### अनुपभोगेऽपिपुमर्थं सृष्टिः प्रधानस्योष्ट्र-कुंकुमवहनवत् ॥ ४०॥ उपभोगनहोनेमेंभी ऊंटके केसर छैचछनेके समान पुरुषके अर्थ प्रधानकी सृष्टिहै ॥ ४०॥

परके अर्थ प्रधानकी सृष्टि होनेका तृतीयाध्यायमें ५८ स्त्रमें इसी ऊंटके केसर छे चछनेके द्रष्टांतसे व्याख्यान किया गया है ॥ ४० ॥ सृष्टिके विचित्र होनेका कारण कहते हैं—

# कर्मवैचित्रयात् सृष्टिवैचित्रयम् ॥ ४१ ॥ कर्मकी विचित्रतासे सृष्टिकी विचित्रतासे ॥ ४१ ॥

अनेक प्रकारके विचित्र शरीर आदि होनेसे विचित्रसृष्टि कर्मीकी विचित्रतासे होती है अर्थात् अनेक प्रकारके कर्मीके अनुसार अनेक प्रका-रकी सृष्टि होती है ॥ ४१ ॥

# साम्यवैषम्याभ्यांकार्यद्वयम् ॥ ४२॥ समभाव व विषमभावसे दो कार्य होते हैं॥ ४२॥

इसशंका निवारणके छिये कि एक कारणसे दो विरुद्ध कार्य सृष्टि व प्रलय कैसे होते हैं यह कहा है कि समभाव व विषमभाव दो भिन्न हेतु होनेसे दो कार्य होते हैं सत्वआदि तीन गुणरूप प्रधान है इन तीन गुणोंका न्यून अधिक होना विषमभाव है व तीनोंका सम होना सम भाव है इन दो हेतुओंसे सृष्टि प्रलय दो कार्य होते हैं स्थित सृष्टिरूप सृष्टि अंतर्गत है इससे प्रकृतिको उसका कारण होना पृथक् नहीं कहा ॥ ४२ ॥ शंका प्रकृतिके सृष्टि स्वभाव होनेसे ज्ञानके पश्चात्भी संसार होना चाहिए उत्तर-

#### विमुक्तबोधान्नसृष्टिःप्रधानस्य लोकवत् ॥ ४३॥ विमुक्तबोध होनेसे लोकके तुल्य प्रधानकी सृष्टि नहीं होती ॥ ४३॥

विमुक्तबोध होनेसे अर्थात् पुरुष साक्षात्कार होनेसे उसपुरुषके अर्थ कृतार्थ होनेसे फिर प्रधानकी सृष्टि नहीं होती जैसे छोकमे मंत्री आदि राजाका काम करिकै कृतार्थ हो फिर राजाके छिये प्रवृत्त नहीं होते इसी-प्रकारसे प्रकृति फिर प्रवृत्त नहीं होती ॥ ४३ ॥ शंका प्रधानकी सृष्टिसे शांतता नहीं है क्योंकि अज्ञानिओंका बंध रहनेसे संसार बना रहता है ऐसा होनेमें प्रकृतिकी सृष्टिसे मुक्तकाभी फिर बंध होजाना चाहिए अथवा होजाना संभव है-

#### नान्योपसर्पणेऽपिमुक्तोपभोगो निमित्ताभावात् ॥ ४४ ॥ अन्य प्रति उपसर्पण होनेमेंभी निमित्तके अभावसे मुक्तका उपभोगनहीं होता ॥ ४४ ॥

कार्यकारणसंयोगक्रप सृष्टिकरिकै अन्यप्रति अर्थात् अज्ञानी प्रति
प्रधानका उपसर्पण (गमन) होनेमें भी अर्थात् प्रधानके प्राप्त होनेमें भी
मुक्तका उपभोग नहीं होता क्यों नहीं होता निमित्तके अभावसे अर्थात्
उपभोगमे प्रधानकी उपाधिसे उत्पन्न संयोगिवशेष व उसके कारण
अविवेक आदि जो निमित्त होते हैं उनके अभावसे, यही मुक्तप्रतिप्रधान
सृष्टिकी निवृत्ति अर्थात् पुरुषके भोगका हेतु प्रधानका अपनी उपाधिसे
परिणाम विशेषक्रप जो जन्म है उसका उत्पन्न न करना है ॥ ४४ ॥

यह मुक्त व बद्धकी व्यवस्था तब घटित होसक्ती है जब पुरुष बहुत हों और पुरुषोंका बहुत होना अद्वैत श्रुतिओंसे प्रतिषेधित (खण्डित) है इस्से संशय होता है इस संशयके निवारणके अर्थ यह सूत्र है—

#### पुरुषबहुत्वं व्यवस्थातः ॥ ४५ ॥ व्यवस्था (अवस्था भेद )से पुरुषका बहुत होना विदित होता है ॥ ४५ ॥

बंध मोक्ष व्यवस्था होनेसे पुरुषोंका बहुत होना अनुमानसे सिद्ध होता है व श्रुतिसेभी सिद्ध है श्रुतिमें कहा है "येतद्विदुरमृतास्ते भवन्त्यथे-तरेदुःखमेवोपयन्ति" इत्यादि अर्थ-जे आत्माको जानते हैं वह मोक्षको प्राप्त होते हैं इतर दुःखहीको प्राप्त होते हैं इत्यादि ॥ ४५ ॥

# उपाधिश्चेत्तित्सद्धौपुनद्वैतम् ॥ ४६॥ उपाधि हो उसकी सिद्धि होनेमें फिर द्वैत है॥४६॥

जो उपाधि मानीजाय कि उपाधिसे अनेक प्रकारकी व्यवस्था होती है तौ उस्की (उपाधिकी) सिद्धि होनेमें भी द्वेत सिद्ध होगा अद्वैतका निषेध होगा ॥ ४६ ॥ पूर्वपक्ष— उपाधिभी अविद्यारूप है इस्से अद्वैतका भङ्ग नहीं होता उत्तर—

# द्राभ्यामपिप्रमाणविरोधः॥४७॥ दोसेभी प्रमाणका विरोध है॥ ४७॥

दोसे अर्थात् पुरुष व अविद्या दो अंगीकार करनेसेभी अद्वैत प्रमाण-का विरोध होगा ॥ ४७ ॥ अन्य दूषणभी कहते है—

#### द्वाभ्यामप्यविरोधात्र पूर्वमुत्तरंच साधकाभावात् ॥ ४८॥ दोसे विरोध न होनेसेभी पूर्व और उत्तर साधकके अभावसे घटित नहीं होते॥ ४८॥

दौसे विरोध न होनेसेभी अर्थात् जो ऐसा मानाजाय कि पुरुष व अविद्या दो हैं और अविद्यांके माननेमें कुछ विरोध नहीं है तौ ऐसा माननेसेभी पूर्व व उत्तर अर्थात् अद्वेतवादी जो प्रकृतिके प्रतिषेध कर-नेमें पूर्वपक्ष करते हैं वह तथा साधकके अभावसे अपने सिद्धांतमे द्वैत-पक्षके निषेधमे जो उत्तर वर्णन करते है वह दोनों घटित नहीं होते पूर्व पक्ष इस हेतुसे घटित नहीं होता कि अविद्या व आत्मा दोको वह मानते हैं प्रकृति व आत्मा दोको हम मानते है जो उनके दो माननेसे अद्वैतका विरोध नहीं है तौ हमारे मतसे विरोध नहीं है वह अविद्याको अनित्य वाचारम्भणमात्र मानते हैं हमभी विकारको अनित्य वाचारंभणमात्र मानते हैं परंतु जो इमारे अनेक पुरुषोंके अंगीकार करनेसे और प्रकृति कोभी नित्य अंगीकार करनेसे दोनोंमें विरोध है दोमेंसे कौन सत्य मानना चाहिए ऐसा संशय हो तो अद्वैतवादीयोंका उत्तरपक्ष (सिद्धांत) घटित नहीं होता इस्से अद्वेत पक्ष युक्त नहीं है क्यों अद्वेतपक्षका सि-द्धांत घटित नहीं होता साधकके अभावसे अर्थात् अद्वैतपक्षका कोई साधक हेतु सिद्ध नहीं होता किन्तु अविद्याके अंगीकार करनेहीसे अद्वैत-वादिओंके सिद्धांतकी हानि होती है ॥ ४८ ॥

### प्रकाशतस्तित्सद्धौकर्मकर्तृविरोधः॥ ४९॥ प्रकाशसे उस्की सिद्धि होनेमें कर्म व कर्ताका विरोध है॥ ४९॥

अद्वेतवादी जो प्रकाश वा ज्ञानसे आत्माका सिद्ध होना मानें व प्र-काशही रूप अद्वेत भावसे आत्मा मानाजाय तो इसके प्रतिषेधमें यह कहा है कि प्रकाशसे उसकी सिद्धि होने में कर्म व कतीका विरोध है अर्थात् चैतन्य रूप प्रकाशसे चैतन्यकी सिद्धि मान्ने में कर्म कर्त्तीका विरोध होता है प्रकाश्य व प्रकाशक दोके सम्बंधमें प्रकाशकका प्रकाश करना छोक में हुए है साक्षात् अपनाही आपमे सम्बंध होना विरुद्ध है अर्थात् आपही कर्म व आपही कर्ता होना विरुद्ध है इस्से आत्माको प्रकाशक मान्ने में भी कर्म सम्बंध होनेसे द्वेत सिद्ध होगा ॥ ४९ ॥ शंका—जो चेतनमें प्रकाश धर्म न माना जावे और अपने प्रकाशसे आप सिद्ध होना मान्नेमे कर्म व कर्ताका विरोध होता है तो किस प्रकारसे आत्मा सिद्ध होताहै उत्तर—

### जडव्यावृत्तो जडंप्रकाशयतिचिद्रूपः ॥ ५० ॥

जडसे व्यावृत्त (भिन्नताको प्राप्त ) चैतन्यरूप जडको प्रकाश करता है ॥ ५० ॥

जडकी व्यावृत्तिमात्रसे व्यावृत्त चैतन्यक्ष्य जडको प्रकाश करता है. सूर्य आदि तेज धर्मवानके समान चेतन प्रकाश नहीं करता भाव
इस सूत्रका यह है कि अद्वेत मानेनेहीमें कर्म व कर्ताका विरोध होताहै
हम जड व चेतन पदार्थको मानते हैं हमारे पक्षमें विरोध नहीं है हमारे
धर्म धर्मी भेद न माननेमें व चिद्रुपही चेतनके माननेमें दोष नहीं है
क्योंिक यद्याप हम सूर्य आदिकोमें प्रकाश होनेके तुल्य चेतनमें प्रकाश
धर्म नहींमानते परन्तु चिद्रुप (चैतन्य वा प्रकाश क्रपही) पदार्थ जडको प्रकाश करताहै यह मानते है और वह प्रकाश करना इस हेतुसे
माना जाताहै कि जडकी व्यावृत्तिमात्रसे चैतन्य होना कहा जाताहै
जडसे व्यावृत्त (पृथक्ताको प्राप्त) चिद्रूपपदार्थ जडके ज्ञानका हेतु
होनेसे जडको प्रकाश करता है।। ५०।। शंका—द्वेतके माननेमें अद्वेत श्रुतिओंका विरोध होगा उत्तर।।

### न श्रुतिविरोधोरागिणां वैराग्याय तिसद्धेः ॥ ५१ ॥ रागियोंके वैराग्यके अर्थ उस्की सिद्धि होनेसे श्रुति विरोध नहीं है ॥ ५१ ॥

श्रुति विरोध नहीं है विरोध न होनेमें हेतु यह है कि रागियों के वै-

र्थात् रागी जे विषयोंमे लिसहैं उनके वैराग्य होनेक अर्थ इस प्रयोजनसें कि अद्देतसाधनसे सत् वैराग्य होता है श्रुति अद्देतप्रतिपादन किया है क्योंकि पुरुष ज्ञानहीमात्र सत् और सब असत् द्वेतके अभाव जाननेसे स्वतंत्र कोई अन्य फल न सुत्रेसे केवल आत्मज्ञानही कल्याणक्रप जाननेसे सब अन्यपदार्थसे परम वैराग्य उत्पन्न होताहै ॥ ५१॥ अद्देतवादी जगतको असत् कहते हैं जगत् सत्य है अथवा असत्यहै इस्का सिद्धांत हेतुसंयुक्त वर्णन करते हैं—

### जगत्सत्यत्वमदुष्टकारणजन्यत्वा-द्वाधकाभावात् ॥ ५२॥ अदुष्टकारणसे उत्पन्न होनेसे वाधकके अभाव होनेसे जगत्का सत्य होना सिद्ध है॥ ५२॥

निद्रा आदि दोषसे दुष्टअंतः करणसे उत्पन्न होनेके हेतुसे स्वप्नमें शंखमें पियराई देखना छोकमें असत्य होना विदित होता है इसप्रकार से किसीदोषसे दुष्टकारणसे महत्तत्वादि कार्यप्रपंच उत्पन्न नहीं हैं प्रकृतिकारण सत्यहोनेके विषयमें पूर्वहीं वर्णन कियागया है इससे दुष्टकारणसे उत्पन्न न होनेसे अर्थात् सत्कारणसे उत्पन्न होनेसे जगत् सत्य है तथा सत्य होनेके बाधक (विरुद्ध )प्रमाणके अभावसे (न होनेसे) जगत् सत्य है जो यह कहा जायिक जो श्रुति अद्वेतवर्णन करती हैं व-इ जगत्के सत्होनेक प्रमाणकी बाधक हैं तो अद्वेत सिद्ध न होनेका प्रमाण पूर्वही वर्णन कियागया है संक्षेपसे यहां फिर वर्णन किया जाताहै कि अद्वेतश्रुती पूर्वोक्तअनुसार वैराग्यक अर्थ हैं अथवा प्रकरण अनुसार ब्रह्म सबसे ज्यापक व ब्रह्म एथक् कोई पदार्थ न जानकर ब्रह्म मय भावसे विभागकी प्रतिषध करनेवाली है प्रपंचके अत्यन्त तुच्छता वर्णनपर नहीं हैं अन्यथा अद्वेत होनेमें उनहीं (श्रुतिओं) के होनेकी बाधा होगी क्योंकि जगत् प्रपंच स्वप्नवत् मिथ्या होनेके हेतुसे स्वप्न

कालके शब्दके मिथ्या होनेमें उस शब्दके द्वारा जानागया जो अर्थ है वहभी संदेहयुक्त असत्यही होना संभव है श्रुतियोंका अपनेही आत्मा-की घातक होनेसे अर्थात् अपनेही प्रमाणकी आप घातक होनेसे श्रुति-यां प्रपंचके अत्यंत (निषध) करनेपर नहीं हैं इस्से जगत्के बाधक-प्रमाणके अभावसे जगत् सत्य है ॥५२॥ जगत् केवल वर्तमानदशामें सत नहीं है सदा सत्य है इसअभिप्रायसे सदा सत् होनेका हेतु वर्णन करते हैं—

#### प्रकारान्तरासंभवात्सदुत्पत्तिः ॥ ५३॥ अन्यप्रकारसे उत्पन्न होना संभव न होनेसे सत्की उत्पत्ति होती है॥ ५३॥

पूर्वही जैसा वर्णन कियागया है उन पूर्वोक्त युक्तिओंसे असत्का उत्पन्न होना असंभव है स्क्ष्मरूप कारणमें सत् वर्तमानही कार्य उत्पन्न वा प्रकट होता है इससे सतहीकी प्रकटता होती है ॥ ५३॥

# अहंकारः कर्ता न पुरुषः॥ ५४ ॥ अहंकार करता है पुरुष नहीं है॥ ५४॥

अभिमानवृत्तिक अंतःकरणको अहङ्कार कहते हैं अहंकारके उत्तर प्रवृत्ति होती है व अहंकारवृत्ति भेदसे बुद्धिका कार्य है अहंकारके उत्तर प्रवृत्ति होनेसे अहंकारको कर्त्ता कहा है अपारिणामी होनेसे पुरुषका प्रवृत्त होना सिद्ध नहीं होता ॥ ५४ ॥

#### चिदवसाना भुक्तिस्तत्कर्मार्जितत्वात्॥ ५५॥ भोग चेतनमें प्राप्त होता है उसके कर्मसे संचित वा जनित (उत्पन्न किया गया) होनेसे॥ ५५॥

अहंकारके कर्ता होनेमेंभी भोग चेतनहीमें प्राप्त होता है इसमें यह शंका निवारणके अर्थ कि इसप्रकारसे अन्यनिष्ठ कर्मसे अन्यके भोग

होनेमें पुरुषिवशेषमें होनेका नियम न होना चाहिये यह कहा है कि उसके (चेतनके) कमिसे संचित्त होनेसे अर्थात् भोग चेतनके कमेंसि संचितफल्रु होनेसे चेतनमें प्राप्त होता है अपने अपने अहंकार अंतः-करण द्वारा कियेहुये कमेंका फलभोग होनेसे अन्यके कमिका फल अन्यको होना सिद्ध नहीं होता इससे अतिप्रसंग दोष नहीं है ॥ ५५ ॥

#### चन्द्रादिलोकप्यावृत्तिर्निमित्तसद्भावात्॥ ५६॥ चन्द्र आदि लोकमंभी आवृत्ति है निमित्तकेसत्-भाव होनेसे॥ ५६॥

निमित्तके सत्भाव होनेसे अर्थात् भोगके निमित्त अविवेक कर्मआदि सत् होनेसे चंद्र आदिलोकमेंभी आवृत्ति है अर्थात् चन्द्र आदिलोक-में प्राप्त होनेमेभी फिर बंध होता है अर्थात् चन्द्र आदि लोकमें प्रा-प्त फिर दु:खबंधमे प्राप्त होताहै ॥ ५६॥ ( शंका ) चंद्र आदि लोक वासियोंके उपदेशसे अनावृत्ति होना माना जावै ( उत्तर )

# लोकस्य नोपदेशात् सिद्धिः पूर्ववत्॥ ५७॥ पूर्वके समान लोकके उपदेशसे सिद्धिनहीं होती॥५७॥

पूर्वके समान अर्थात् यथा पूर्वीक्त मनुष्य छोकमें उपदेश मात्रसे ज्ञानकी सिद्धि नहीं होती इसीप्रकारसे अन्यछोकके वासियोंके उ-पदेशमात्रसे उन छोकके गयेहुयोंको ज्ञानकी सिद्धि नहीं होती ॥५७॥

# पारंपर्येण तित्सद्धौ विमुक्तिश्वतिः॥ ५८॥ परम्परासे उस्की सिद्धि होनेमें मुक्ति श्रवण है॥५८॥

परम्परासे उसकी अर्थात् ज्ञानकी सिद्धि होनेहीमें मुक्ति होना सुना जाता है छोक आदिमें गमनमात्रसे मुक्ति नहीं होती अर्थात् ब्रह्मछोक आदिगत पुरुषोंका मोक्ष होना श्रवण मनन आदि परम्पराके द्वारा ज्ञान-ही सिद्ध होनेमे सुना जाता है अन्यया होना संभव नहीं है।। ५८॥ गतिश्चतेश्रव्यापकत्वेऽप्युपाधियोगा-द्रोगदेशकाललाभो व्योमवत्॥ ५९॥ व्यापक होनेमें भी उपाधि योगसे गति सननेसे आका-शके तुल्य भोग देशका कालवशसे लाभ होता है॥ ५९॥

यद्यपि व्यापक आत्मामें गित संभव नहीं होती तथापि छोकान्तरमें आत्माका गमन सुननेसे आकाशके तुल्य उपाधियोगसे भोग देशका काछवशसे छाभ होना सिद्ध होता है अर्थात् यथा व्यापक आकाशमें घट आदिके उपाधियोगसें गित होती है तथा आत्मामें उपाधि योगसे गित होती है तथा आत्मामें उपाधि योगसे गित होती है विशेष व्याख्यान इसका पूर्वही होगया है।। ५९।।

अनिधिष्ठितस्यपूतिभावप्रसंगान्नत-त्सिद्धिः॥६०॥

अनिधष्ठितके पूर्तिभावप्रसंग होनेसे उसकी सिद्धि नहीं है।। ६०।।

भोक्तासे अधिष्ठित न हुऐ अर्थात् अधिष्ठान रहित वीर्य आदिके पूरिन भाव होनेके प्रसंगसे जैसा पूर्वहों वर्णन किया गयाहै उस्की अर्थात् भोगायतन होनेकी सिद्धि नहीं है ॥ ६०॥

#### अदृष्टद्वाराचेदसम्बद्धस्यतदसंभ वाज्वलादिवदंकुरे॥६१॥ अदृष्टद्वारा होवे सम्बंध रहितका वह संभव न होनेसे अंकुरमें जल्बुआदिके समान है॥६१॥

इसरांका निवारणके छिये कि विना अधिष्ठान अदृष्टद्वारा भोक्ता-ओंके अर्थ भोगायतन रारीरका निर्माण होजाय यह कहा है कि सम्बंध रहिते अदृष्टका अर्थात् अधिष्ठान (प्राणव्यापार)के सम्बंधरहि- त अदृष्टका शुक्र (वीर्य) आदिकों में श्वरीर निर्माणमें वह संभव न होने से अर्थात् भोक्ताक द्वारा होना संभव न होने से अदृष्टद्वारा शरीरका निर्माण होना सिद्ध नहीं होता यथा बीजसम्बंध रहित जल आदिकों का अंकुरकी उत्पत्तिमें कर्षक आदिका द्वारा होना संभव न होने से जल आदिके द्वारा अंकुर (आदिकी) उत्पत्ति नहीं होती इससे अपने आश्र्य संयोग सम्बंधके साथही अदृष्टका शुक्रआदिमें सम्बंध होना मानना योग्य है ऐसा मानने में आत्मसंयोगक पसे अधिष्ठानका भोग्य उपकरण उपकार करना शरीरके निर्माणका हेतु होना सिद्ध है। ६१।

#### निर्गुणत्वात्तदसंभवादहङ्कारधर्माह्येते ॥६२॥ निर्गुण होनेसे व उस्के असंभव होनेसे यह अहंका-रके धर्म हैं॥६२॥

वैशेषिक आदिक यह मानते हैं कि अदृष्टके सम्बंधसे आत्मा अधि-ष्ठाता है इसके प्रतिषेधके अर्थ—यह कहाहै कि निर्गुण होनेसे व उसके (अदृष्टके) संभव न होनेसे भोक्ताका अदृष्ट द्वारा अधिष्ठाता होना सि-द्ध नहीं होता क्योंकि अदृष्ट आदि अहंकार अंतःकरण सामान्यके धर्म हैं भोक्ताके धर्म नहीं हैं ऐसा माननेमें हमारे मतमें विना द्वाराकी अप-क्षा संयोगमात्रसे साक्षात्ही भोक्ताका अधिष्ठान होना सिद्ध होता है यह भाव है ॥ ६२ ॥

# विशिष्टस्यजीवत्वमन्वयव्यतिरेकात्॥६३॥ अन्वय व्यतिरेकसे विशिष्टका जीवत्व है ॥ ६३॥

जीविधातु बल प्राणधारण अर्थमें है इस्से जीव शब्दका अर्थ प्रा-णी होनेका हैं यह जीवत्वधर्म अहंकारविशिष्ट पुरुषका धर्म है केवल पुरुषका नहीं है किसहेतुसे अन्वयव्यतिरेकसे अर्थात् अहंकारके अन्व-य (संयोग) व्यतिरेक (वियाग) से क्योंकि केवल अहंकारवान् पु-रुषोंमे सामर्थ्य व प्राण धारण होना देखा जाता है व अहंकारशून्यों के चित्तकी वृत्तिओंका राग जो प्रवृत्तिका हेतु है उसके उत्पन्न करनेवाले अहंकारके अभावहोनेसे निरोधही होना विदित होता है इससे विशिष्ट पु-रुपका जीवत्व है अहंकाररहित पुरुपका जीवत्व नहीं है स्वच्छ मुक्त-रूपत्व है अर्थात् अहंकार रहित मुक्तरूप होताहै ॥ ६३ ॥

#### अहङ्कारकर्त्रधीना कार्यसिद्धिनैश्वराधी-ना प्रमाणाभावात्॥६४॥

अहंकाररूप कर्ताके आधीन कार्यसिद्धि है प्रमाणके अभावसे ईश्वरके आधीन नहीं है ॥ ६४॥

अहंकारक्ष जो कर्ता है उसीके आधीन कार्यमिद्ध अर्थात् सृष्टि संहारकी सिद्धि है क्योंकि सामर्थ्य वा बछ अहंकारहीका कार्य है अहं-कार रहितमें सृष्टि उत्पत्तिकार्यका सामर्थ्य होना विदित नहीं होता अहंकाररहित ईश्वरमें क्योंकि ईश्वरमें अहंकार होनेका कोई हेतु पाया नहींजाता सृष्टि करनेकी प्रवृत्ति होना संभवनहीं है इस्से प्रमाणके अभा-वसे कार्यकी सिद्धि ईश्वरके आधीन नहीं है अहंकारक्षप अर्थात् अहं-कारोपाधिक सिद्धपुरुष ब्रह्म रुद्रसे कार्यसिद्धि होसकती है परन्तु उन-काभी मूछकारण प्रकृति है नित्य ईश्वर नहीं है नित्य ईश्वरका सष्टिकर्ती होना प्रमाणसे सिद्ध नहीं होता है ॥ ६४ ॥ शंका औरोंका कर्ता तौ अहंकार है अहंकारका कर्ता कौन है उत्तर-

# अदृष्टोद्धृतिवत्समानत्वम् ॥ ६५॥ अदृष्टकी प्रकटताके तुल्य समानत्व है॥ ६५॥

यथा सृष्टिकी आदिमें प्रकृति क्षोभक (करनेवाला) कर्मकी कालविशेष मात्रसे प्रकटता होती है और उसके उद्घोधक कर्मान्तर (अन्यकर्म) के कल्पना करनेमें अनवस्थाकी प्राप्ति होती है इसीप्रकार से अहंकार कालमात्र निमित्तहीसे उत्पन्न होता है उसका कोई अन्य कर्ता नहीं है अन्यकर्त्ता कल्पना करनेमें अनवस्था दोष प्राप्त होनेका

प्रसंग है इसप्रकारसे प्रकृति क्षीभक कर्मक्रप अदृष्ट व अहंकारका समा-नत्व है अर्थात् अदृष्टके सदृश अहंकारभी माननेके योग्य है ॥ ६५॥

#### महतोऽन्यत् ॥६६॥ अन्य महत्तत्वसे ॥ ६६॥

अन्य अहंकार कार्यक्रपसृष्टि संहारसेभिन्न जो पालन कार्य है वह महत्तत्वसे होता है पालनमें पर अनुग्रहमात्र प्रयोजन होनेसे अभिमान रागका अभाव व शुद्ध सत्वगुणका होना सिद्ध होता है इस्से महत्तत्वका कार्य है इसस्त्रसे महत्तत्वोपाधिक अर्थात् महत्तत्वरूप विष्णुको जो सृष्टिका पालक होना कहते हैं सिद्ध होसकता है ॥ ६६ ॥

#### कर्मनिमित्तः प्रकृतेःस्वस्वामिभावोऽप्य नादिबीजांकुरवत्॥६७॥

प्रकृतिका अपना व अपने स्वामीका भावहोनाकर्मनिमित्तक होनेमेंभी बीज व अंकुरके समान अनादि है।।६७॥

प्रकृति व पुरुषका अपना व स्वामिभाव अर्थात् भोग्य भोक्ता भाव जो कर्म निमित्तक मानाजावै तौभी वह प्रवाहरूपसे अनादिही है यथा बीज व अंकुरका सम्बंध अनादि है आकिस्मिक होनेमें मुक्तकाभी फिर भोग प्राप्त होना सिद्ध होगा इससे निमित्त अवश्य अंगीकारके योग्य है॥६७॥

# अविवेकिनिमित्तो वा पंचिशिखः॥ ६८॥ अथवा अविवेकिनिमित्तसे पंचिशिख मानते हैं॥६८॥

अथवा प्रकृति व पुरुषका भोग्य व भोक्ता भाव अविवेक निमित्तसे हैं जैसा कि पंचित्रास आचार्य मानते हैं पंचित्रास आचार्य जो अविवेक निमि-त्तसे भोग्य व भोक्ता भाव होना मानते हैं उनके मतमेंभी अविवेक अ-नादि है अविवेकके अनादि होनेसे भोग्य भोक्ता भाव अनादि है प्रलयमें भी वासनारूपसे कर्मके समान अविवेक रहता है ॥ ६८ ॥

लिङ्गशरीरनिमित्तकइति सनन्दाचार्यः ॥ ६९॥

छिङ्गशरीरनिमित्तक है यह सनन्दन आचार्य मानते हैं ६९

प्रकृति व पुरुषका भोग्य भोकाभाव छिंगशरीरिनिमित्तक है यह सनन्दनाचार्य मानते हैं क्योंकि छिङ्गशरीरिक द्वारा भोग होता है उनके मतमेंभी छिंगशरीर अनादि है व छिंगशरीरिक अनादि होनेसे भोग अनादि है यद्यपि प्रलयमें छिंगशरीर नहीं रहता तथापि उसके कारण अविवेक व कर्म आदिक पूर्वसृष्टिके छिंगशरीरजन्य रहते हैं उनके द्वारा बीज व अंकुरके सहश भोग्य भोका भाव व छिंगशरीरका अनादि होना सिद्ध होता है इससे छिङ्गशरीरिनिमित्तक है ॥ ६९ ॥

यद्वातद्वातदुन्छित्तःपुरुषाथस्तदु-च्छित्तिःपुरुषार्थः॥ ७०॥ जिसकिसीनिमित्तसे हो उस्का नाश पुरुषार्थ है उस्का नाश पुरुषार्थ है॥ ७०॥

चाहै कर्म निमित्त हो चाहै अविवेक निमित्त से चाहै जिछनिमित्त हो प्रकृति व पुरुषका अनादि भोग्य भोक्ता भाव जिस्का नाश करना वा दूर करना अति कठिन है उस्का नाश पुरुषार्थ है उस्का नाश पुरुषार्थ है यह निश्चय है शास्त्रको आदिमे यही प्रतिज्ञा है कि त्रिविध दुःखकी अत्यन्त निश्चत अत्यन्त पुरुषार्थ है व इसीको सिद्धांत निश्चित करके शास्त्रकी समाप्तिमें कहकर शास्त्रको समाप्त किया है उसका नाश पुरुषार्थ है इसको दोवार शास्त्रकी समाप्ति सूचित करनेके छिये है ॥ ७० ॥

इतिश्रीप्यारेळाळात्मजवांदामण्डळान्तर्गततेरहीतिख्यातग्रामवासि श्रीप्रभुद्यालुविनिर्मिते सांख्यद्शेनेदेशभाषाकृतभाष्ये तंत्राध्यायः षष्ठस्समाप्तः । समाप्तश्चेदंशास्त्रमिति ॥

> पुस्तक मिलनेका ठिकाना-खमराज श्रीकृष्णदास, "श्रीवेङ्कटेश्वर" छापालाना-मुंबई.

| पृष्ठ. | पंक्ति. | अशुद्ध.               | गुद्ध.                      |
|--------|---------|-----------------------|-----------------------------|
| 2      | 22      | मुक्तस्य भावस्य       | मुक्तस्वभावस्य              |
| 77     | २३      | मुक्त पुरुषको         | मुक्त स्वभाव पुरुषको        |
| Ę      | 3       | स्वभावके नाशवान       | स्वभावके नाशवान न           |
|        |         | न होनेसे (अवि-        | होनेसे अननुष्ठान लक्षण      |
|        |         | धिस्वरूप ) अर्था-     | ( अविधिस्वरूप ) अर्थात्     |
|        |         | त् विधि रहित          | विधि रहितरूप अप्रा-         |
|        |         | रूप अत्रामाण्य        | माण्य ( प्रमाणक्य न         |
|        |         | ( प्रमाणक्य न         | होना ) होगा अर्थात् श्रु-   |
|        |         | होना ) होगा अ-        | तिका अननुष्ठान छक्षण        |
|        |         | ननुष्ठान छक्षण        | अप्रामाण्य होगा.            |
| 17     | v       | उससे अनुष्ठानके छक्षण | उसके अनुष्ठानके छक्षण       |
| "      | 77      | प्रामाण्य न होगा      | श्रुतिका प्रामाण्य न द्वोगा |
| 77     | 6       | श्रुतिसे उपदेश        | श्रुतिमें उपदेश             |
| "      | १०      | रहित, होनेसे          | रहित होनेसे,                |
| 6      | 2       | सदा सम्बंधसे          | सदा सम्बंध होनेसे           |
| 20     | 8       | स्त्रकार              | सूत्रकारने 💮 💮              |
| 28     | 4       | हानी                  | हानि                        |
| 88     | 28      | विजातीय               | विजातीये                    |
| 22     | 2       | सत वही असत            | सत् वही असत्                |
| 22     | =       | नहिं है               | नहीं हैं                    |
| 18     | १२      | विषम                  | विषय                        |
| १५     | 9       | नहिं                  | नहीं                        |
| १६     | 2       | आदिकी                 | आदिके                       |
| "      | २०      | (तमरूपही) तथा         | (तम रूपही था)               |

### ग्रुद्धिपत्रम्.

| पृष्ठ. | पांक्ति. | अशुद्ध.                | गुद्ध.                    |
|--------|----------|------------------------|---------------------------|
| 77     | 20       | एक वारगी               | एकही साथ                  |
| 20     | १८       | वह                     | व                         |
| 26     | ч        | पदार्थकी तुल्य         | पदार्थके तुल्य            |
| 77     | १२       | शून्य है               | शून्य होगा                |
| 28     | 2        | आदिकी                  | आदिके                     |
| 77     | 9        | आकाशकी                 | आकाशके                    |
| 77     | 55       | वह उपाधि योगसे         | उसमें उपाधि योगसे         |
| 23     | 95       | अर्थ छिये              | अर्थ ( छिये )             |
| 24     | 58       | प्रत्यक्ष पदार्थ       | अप्रत्यक्ष पदार्थ         |
| - 77   | 22       | पांच मात्र             | पांच मात्रा               |
| २६     | PIEC     | उपस्थ हिंगबायोनि       | उपस्थ ( छिङ्गवायोनि )     |
| 77     | . २५     | कील प्रवेश             | जिसमें कील प्रवेश         |
| 25     | 10 MIL 3 | चणु                    | अणु                       |
| 17     | 8        | चुर्ण                  | चूर्ण                     |
| 29     | 2        | कारण वृत्तिकी          | कारण वृत्ति रहित कार्य    |
|        |          | <b>ट</b> प्लब्धि       | वृत्तिकी उपलन्धि          |
| 77     | 18       | धर्मके                 | धर्मक                     |
| 30     | \$8      | तत्व है                | तत्व हैं                  |
| 32     | २२       | विवेक मननसे            | विवेक व मननसे             |
| 32     | २२       | आदि हेतु तद द्वातारा   | आदि हेतुता तद्द्रारा      |
| 33     | 4        | चणुक आदिकी द्वाराही    | द्यणुकही आदिकी द्वारा     |
| 77     | १६       | उसके कारण              | उसका कारण                 |
| 38     | 2        | पुरुषको                | पुरुषका                   |
| 38     | 80       | न कर्मण                | न कर्मणा                  |
| 36     | 38       | प्रमाण है तीन प्रकारका | त्रमाण तीन प्रकारका       |
| 85     | ( TP 6   | नहीं है इस शब्दकी      | नहीं है,नहीं है इस शब्दकी |
|        |          |                        |                           |

| पृष्ठ. | पंक्ति. अशुद्ध,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | गुद्धः                    |
|--------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|
| 83     | २२ ईश्वराभाव                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ईश्वराभावात्              |
| 88     | १ होनेसे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | होनेमें                   |
| - 17   | २ होनेसे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | होनेके                    |
| 88     | २२ वेद माननेमें                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | वेद माननेसे               |
| 80     | २१ सिद्धि होनेसे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | सिद्धि प्रमाणसे होनेसे    |
| 48     | ३ सर्वदा संभवात्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | सर्वदा सर्वासंभवात्       |
| 44     | ८ नहीं अभिप्राय                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | नहींसे अभिप्राय           |
| 44     | २१ नष्ट हुआ नाज्ञ होनेपर                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | नष्ट हुआ वा नाश होनेपर    |
| "      | २३ अतीत अनागत                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | अतीत अनागतमें             |
| 44     | १३ जीव अङ्कुरके तुल्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | बीज अङ्कुरके तुल्य        |
| 46     | १८ खोजना है इससे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | खोजना है यद्यपि यह        |
|        | अनवस्था दोष मा-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | खोजनेमें कि बीजसे अ-      |
|        | नना चाहिये                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ङ्कुर वा अङ्कुरसे बीज     |
|        | विश्वक क्षाल = अर्थ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | हुआ है निश्चय प्राप्त नही |
|        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | और अनवस्थाकी प्राप्ति     |
|        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | होवै तथापि बीज व अ-       |
|        | DESCRIPTION OF PRESENT                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ङ्कुरका होना प्रत्यक्षसे  |
|        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | सिद्ध होनंसे यह अनव-      |
|        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | स्था दोष रूप नहीं है      |
|        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | बीज व अंकुरके समान        |
|        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | अभिव्यक्ति व उसकी अ       |
|        | A CONTRACTOR OF THE PARTY OF TH | भिव्यक्ति वा सत्ताको मान- |
|        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ना चाहिये इससे अनव-       |
|        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | स्था दोष न मानना चाहिये   |
| 99     | १३ कार्य वाचक                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | कार्यका वाचक              |
| 40     | १३ होनेसे आदिसे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | होने आदिसे                |

| पृष्ठ. | पंक्ति.  | अशुद्ध.               | गुद्                     |
|--------|----------|-----------------------|--------------------------|
| 80     | 9        | नहीं है               | नहीं हैं                 |
| 42     |          | धर्मके समान           | धर्मके समान साधन नहीं    |
|        |          |                       | है अर्थात् साधन अपेक्षि- |
|        |          |                       | त नहीं है                |
| 68     | 9        | भोक्तासे भावसे        | मोक्ताके <b>भा</b> वसे   |
| 77     | 28       | प्रकाश है             | प्रकाश भिन्न है          |
| 40     | 4        | सोवा                  | सोया                     |
| 9.     | 58       | नहीं होते चेतनही      | नहीं होते इससे चेतन      |
|        | interns. | मात्र                 | जातिही मात्रसे एकता      |
|        |          |                       | और व्यवस्था व व्यक्ति-   |
|        |          |                       | से पुरुषोंमें अनेकता     |
| .08    | 3        | पुरुषवे               | <b>पुरुषमें</b>          |
| 11     | 28       | एक दूसरे उच्णता       | एक दूसरेमें उष्णता       |
| ७६     |          | भृत्यके प्रत्येक      | भृत्यके समान प्रत्येक    |
| 90     | 88       | इसीसे                 | इससे                     |
| 90     | 20       | उनके                  | इनके                     |
| 60     | 3        | दिकाला वाकाशादि       | दिकालावाकाशादिभ्यः       |
| 27     | 20       | उसके धर्म कार्य       | उसके कार्य धर्म आदि      |
| 61     | 58       | अहंकारका              | अहंकारकी                 |
| 62     | 12       | अहंकारत               | अइंकारात्                |
| 68     | 90       | होनेको                | होनेका                   |
| 29     |          | पुरुषार्थ             | पुरुषार्थं               |
| 99     | 4        | निश्चित               | निश्चय                   |
| 99     | 99       | आर्जित                | अजित                     |
| 94     | 19       | बाहुल्यसे बाहुल्यकरके | बाहुल्य करके वा          |
|        |          | वा                    | बाहुल्यसे                |

| पृष्ठ. | पंक्ति. | अशुद्ध.             | गुद्ध.               |
|--------|---------|---------------------|----------------------|
| ९६     | १६      | तद्वादात तद्वादः    | तद्वादात्तद्वादः     |
| 77     | . 28    | षटकोशिकः            | षाट काैशिक           |
|        | २२ व२३  | तेजीवाक             | तेजोमथीवाक्          |
| 200    | १०      | होता                | होताहै               |
| १०३    | 4       | तत्व ज्ञानक         | तत्वज्ञानका          |
| १०७    | १८      | रें                 | ैं हैं               |
| 808    | 4       | बाधा विन्न          | बाधा वा विघ्न        |
| 880    | 6       | सत्व गुण युक्त अधिक | सत्वगुण अधिक युक्त   |
| ११२    | 28      | ईश्वरको ईच्छा       | ईश्वरकी इच्छा        |
| ११७    | 68      | इसको उत्तर          | इसके उत्तर           |
| ११८    | 3       | चरितार्थ्या         | चरितार्थात्          |
| 77     | ८व१     | ह यथा               | है यथा               |
| 288    | 99      | दृष्ट हानिहै        | दृष्टकी हानि नहीं है |
| १२१    | 8       | भेद है              | भेदहैं               |
| 77     | 6       | होतीहै              | होताँहै              |
| 11     | 88      | मध्य                | मध्यम                |
| १२१    | २०      | मध्यविवेक           | मध्यमविवेक           |
| १२४    | १२      | हालका जाननेवाला     | हालके जानने वालेने   |
| १२६    | 3       | अहिनिर्र्वपनी       | अहि निर्विपनी        |
| १३१    | Ę       | अन्यका              | अन्यको               |
| 77     | १२      | उच लोगोंकी          | उच्च लोकोंकी         |
| "      | १२व१३   | <b>आदिलोगों</b>     | आदि हो कों           |
| १३२    | •       | त्याग व करना ग्रहण  | त्याग करना व ग्रहण   |
| 77     | २३      | कामाचारित्वं        | कामचारित्वं          |
| १३५    | 18      | कृतार्थता है        | कृतार्थता नहीं है    |
| १३६    | 2       | अर्थके ।            | अर्थिक               |

| पृष्ठ. | पंक्ति. | अशुद्ध.                    | गुद्ध ।                    |
|--------|---------|----------------------------|----------------------------|
| १३९    | 8       | पुरुषको(अपने आत्मा         | को पुरुष अपनेको            |
| "      | "       | जनता है                    | जानता है                   |
| 183    | 9.      | अविद्यासे नाश माना<br>जावे | अविद्या होना माना जा<br>वै |
| 11     | २४      | होता                       | होताहै                     |
| १८५    | २०      | परदारां त्रगच्छेत          | अर्थात्, परदारान्न गच्छेत  |
| १४६    | १७      | पनोरथ                      | मनोरथ                      |
| १८७    | १२      | सार्थ                      | स्थ                        |
| 77     | १८      | अब प्रत्यक्ष               | अप्रत्यक्ष                 |
| १५१    | १२      | एक दूसरे परस्पर            | एक दूसरेका परस्पर          |
| १५२    | 9       | न कार्य नियम               | न कार्ये नियमः             |
| १५३    | 2       | मिलाते है                  | मिलातेंहैं                 |
| १५३    | १७व१८   | होते हैं                   | होता है                    |
| १५५    | २       | <b>उसके</b>                | <b>उनके</b>                |
| 27     | "       | नहीं है                    | नहीं हैं                   |
| "      | 18      | अयोग्य हैं                 | अयोग्य है                  |
| १५६    | 68      | यही                        | वही                        |
| १५८    | 99      | नहीं है                    | नहीं हैं                   |
| 77     | १८      | भान नही                    | भाव नही                    |
| १६०    | २५      | घट आदिकोंको                | घट आदिकोंकी                |
| १६१    | 8       | उत्पन्न होता               | उत्पन्न होना               |
| 77     | 23      | विवेकसे प्राप्त            | विवेकको प्राप्त            |
| १६२    | 4       | श्रुते प्रमाण              | श्रुतिप्रमाण               |
| १६९    | 20      | अणिमादि योग                | अणिमादिके योग              |
| १७९    | 9       | फलता है                    | फैछता है                   |

| पृष्ठ. | पंक्ति. | अशुद्ध.               | गुद्ध.                   |
|--------|---------|-----------------------|--------------------------|
| 260    | 18      | जीती है               | जीती है अर्थात् जीवन     |
|        |         | WIND ( PRINCE         | धारण करती है             |
| १८१    | १७      | त्रिविधिके            | त्रिविधिसे               |
| "      | १९      | मासा आदि              | मसा आदि                  |
| १८३    | 8       | अधिष्ठानसे पारहीसे    | अधिष्ठानसे ( अधिष्ठान    |
|        |         |                       | रूप प्राणसे ) व्यापार    |
|        |         |                       | होनेहीसे                 |
| 77     | 9       | एकान्त होनेसे         | एकान्तसे                 |
| "      | 9       | एकान्तसे अर्थात्      | एकान्तसे नहीं है अर्थात् |
| १९३    | 88      | विदित होती है         | विदित होती हैं           |
| "      | 18      | विकारका हेतु          | विकारके हेतु             |
| 898    | ६व७     | प्रतिबिम्ब रूपके      | प्रतिविम्ब रूपसे         |
| १९५    | २       | (सम्बंध न टूटने) से   | ( सम्बंध न टूटनेसे )     |
| 77     | २३      | विहरंग है             | बहिरंग हैं               |
| 77     | 28      | अतरंग                 | अन्तरंग                  |
| 360    | -       | कुछ तौ विशेषता        | कुछ विशेषता              |
| 838    | १व२     | तौ उपराग निरोध होनेसे | तो ऐसा नहीं है उपराग     |
|        |         |                       | निरोध होनेसे             |
| 208    | 28      | शक्तियांमान्          | शक्तिमान्                |
| 308    | 80      | अदुष्ट कारणसे उत्पन्न | अदुष्ट कारणसे उत्पन्न    |
|        |         | होनेसे                | होनेसे ( दुष्ट कारणसे    |
|        |         |                       | उत्पन्न न होनेसे )       |
| 280    | 8       | (निषेध)               | निषेध                    |
| २१३    | 2       | भोक्ताक द्वारा        | भोक्ताका द्वारा          |
| "      | 4       | (आदिकी)               | आदिकी                    |

| पृष्ठ. | पंक्ति. | अशुद्ध.          | गुद्ध.             |
|--------|---------|------------------|--------------------|
| 17     | 6       | उपकरण उपकार करना | उपकरण(उपकार करना)) |
| 288    | 28      | (करनेवाला)       | (क्षोभ करनेवाला)   |
| २१५    | २५      | सनन्दाचार्यः     | सनन्दनाचार्यः      |
| २१६    | 4       | तथापि उस्वे      | तथापि उस्के        |
| 77     | 86      | छिये है          | लिये कहा है        |

अत्रशुद्धिपत्रेऽपियदियाः काश्चिद्शुद्धयो दृष्टिदोषाद्विमार्जि तशिष्टास्स्युस्ताः विद्वद्भिर्विचार्य्य विमार्जनीयाः ।

### युस्तक मिलनेका विकाना-खेमराज श्रीकृष्णदास

"श्रीवेङ्कटेश्वर" छापालाना, खेतवाडी-मुम्बई.



