### Mantraprabhākara: saţīkā / śrīmatsvāmiHaṃsasvarūpa; nirmita.

### **Contributors**

Hamsasvarūpa, Svāmi.

### **Publication/Creation**

Mujjaphpharapura: Trikuţivilāsayantrālaya, [1890-1920?]

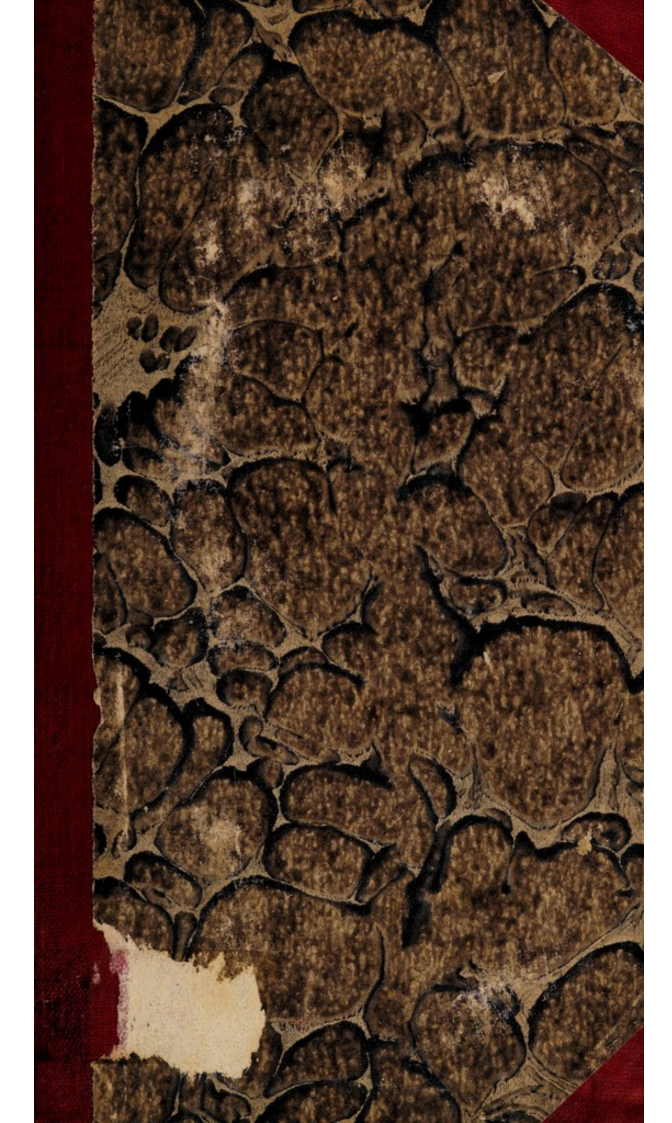
### **Persistent URL**

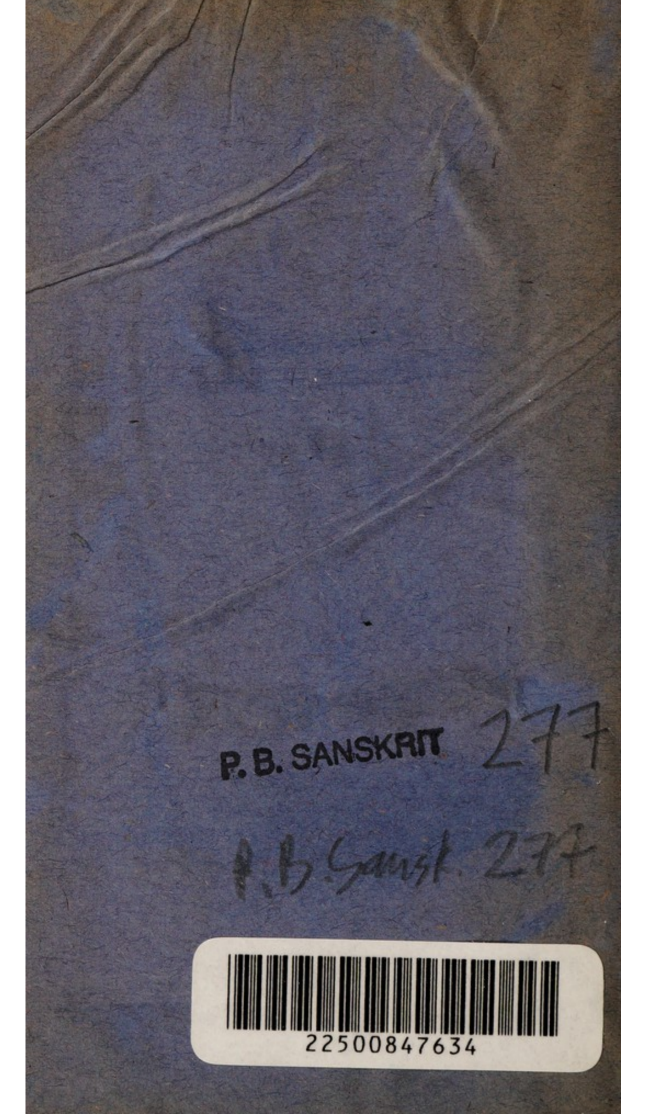
https://wellcomecollection.org/works/bqzm58xz

### License and attribution

Conditions of use: it is possible this item is protected by copyright and/or related rights. You are free to use this item in any way that is permitted by the copyright and related rights legislation that applies to your use. For other uses you need to obtain permission from the rights-holder(s).













P.B. Janok, 277



335254

॥ ॐ तत्सहूझणे नमः॥ श्री १०८ स्वामिहंसस्वरूपविरचितः।

# Headhlat: 1

अ सद्योजातं प्रयामि सद्यो-जाताय वे नमो नमंः। भवे भवे नाति-भवे भवस्व माम। भवोद्धवाय नमंः॥ तै० आ० प्र० १० अ० १७।

प्रज्ञानांश्वप्रतानैः स्थिरचरिनकर्व्यापिभि-व्याप्यलोकान् श्वक्त्वाभोगान् स्थिविष्ठान् पुनर-पिथिषणोद्धामितान् कामजन्यान् ॥ पीत्वा सर्वान् विशेषान् स्विपिति मधुरश्रुङ्मायया भोजयन् नो मायासंख्यात्ररीयं परममृत मजं ब्रह्म मत्तन-तोऽस्मि ॥

# ॐ (ओ ३ म्) डेाँ

यह प्रणव "ॐकार" सब मंत्रोंके आदिमें आता है, इसकारण प्रथम इसका अर्थ व्याख्या सहित कियाजाताहै।

श्रीगणेशायनमः । विदित होवे कि जिसप्रकार प्राणरहित देह, दीपरहित गेह, कन्तरहित कामिनी, चन्दरहित यामिनीकी शोभा नहींहोती, इसीपकार ॐकार्राहित वेदमंत्रोंकी शोभा नहींहोती । 'ॐकारः सर्ववेदानां सारभूतः प्रकीर्तितः' औ 'प्रणवः सर्ववेदेषु (गीतायाम्)' इन वचनोंसे सिद्ध होता है कि यह प्रणव ॐकार वेदमंत्रोंका प्राण है जिसके विना कोई मंत्र उचारण नहीं करनाचाहिये, यदि कियाजावे तो वह मंत्र प्राणरहित अर्थात् निर्जीव रहनेसे फल-दायक नहीं होता । फिर 'ॐकारः स्वर्गद्वारिमिति सूत्रम्' ॐकार स्वर्गका द्वार है यह सूत्रकारने कहाहै इसकारण मंत्रोंके आदिमें प्रयोग कियाजाताहै। फिर स्मृति का वचनहै कि 'ओंकारश्राथशब्दश्र द्वावेतौ ब्रह्मणः पुरा। कण्ठं भित्त्वा पुनर्जातौ तेन माङ्ग-लिकाबुभी ॥ अर्थात् ॐकार औ अथ ये दोनों शब्द वेदगंत्रोंसे पूर्वही ब्रह्माके कण्ठको बेधकर निकले इसीकारण ये दोनें। शब्द गांगलिक होनेसे वेदमंत्रों, श्रुतियों, स्मृतियों, स्त्रोंके आदिमें लगायजातेहैं। अब इसका अर्थ कियाजाताहै॥

(ॐ) प्रवेशार्थस्यावतेः प्रवेशार्थक अव धातुसे ओं बनाहै (ओमिति पुनः काऽस्यनिरुक्तिः) ओम् पदकी निरुक्ति क्याहै, कथन करतेहैं (अवति-र्नामायं धातुर्गतिकमी प्रवेशकमीचाति) अर्थात् अव धातु गति औ प्रवेश दोनों अर्थमें आताहै तथा (अवति मविशति गुणानितिवा) (अव्यते मवि-इयते गुणारितिया) अर्थात् जो गुणोंमें प्रवेशकरे अ-थवा जो गुणोंसे प्रवेश कियाजावे (उभयथाऽप्यनन्त-गुणपरिपूर्णत्वमांकारार्थतयालभ्यते ) अर्थात् दोनों अर्थोंसे यही सिद्ध होताहै कि जो अनन्त गुणोंसे परि-पूर्ण हो वही ॐकार है। और विदित है कि अनन्त गुणोंसे पूर्ण केवल परमात्माहै इसकारण ॐकार परमा-त्मावाचक सिद्ध हुआ। यह निरुक्तिकारका अर्थहै। अब पाणिनीय व्याकरणसे अक्षरार्थ यह है कि (अव) (रक्षणे) धातु रक्षा अर्थमें आता है, उणादिके (धातो-रवतेष्टिलोपश्च) इस मृत्रसे (अव) धातुसे (मन्) प्रत्य होकर (अन्) टी संज्ञाका लोप हाजानेसे (अवम्) ऐसा शब्द हुआ फिर (ज्वरत्वरोति) इस

मूत्रसे (अव) को (ऊठ) आदेश होनेसे (ऊम्)
ऐसा शब्द हुआ फिर (सार्वधातुकार्धधातुकयोः)
इससे ऊम्क ऊकारको गुण होगया तब (ओम्) ऐसा
पद सिद्ध हुआ, अर्थात् (अवित संसारसागरादिति)
जो संसार सागरसे रक्षाकरे अर्थात् तारे वह ओंकार
है। (तारयित तस्मादुच्यतेतारः) [श्रुतिः] और
(नमस्ताराय) इन वचनोंसे ॐकार शब्दके पर्याय
में तार शब्दका प्रयोग देखा भी जाताहै। इसिलये
ॐकारवर्णात्मकएकाक्षरब्रह्म जीवोंको संसारह्मप सागर
से तारनेवाला है।।

फिर (अकार उकारो मकार इति तानेकधा समभरत्तदेतदोम्) इस श्रुःतिके वचनसे अ, उ, म्, इन तीनों वर्णींके मिलादेनेसे [ओम्] बना जिसका वर्णन आगे कियाजावेगा।

यद्यपि इस ॐकार (प्रणव) का गुप्तरहस्य औ निरूपण केवल गुरुही द्वारा जानाजाताहै, लेखमें नहीं आता, तथापि अधिकारियोंके किंचित् बोध निर्मित्त इसकी व्याख्या इस स्थानमें कीजाती है।

यह ॐकार नाद है जो तैलधारावत निरन्तर सम्पूर्ण ब्रह्माण्डमें अनादिकालसे होरहाहै, यदि किसी एकान्त स्थानमें जहां सुनसान मैदान होवे जाकर वित्त एकाप्रकर वृत्तियोंको रोक शान्तिपूर्वक थोड़ी देरतक कानोंको एकओर लगा श्रवणकरें तो यह ॐ-कार गंभीर नादके समान दशों दिशाओं ने व्याप्ताहुआ स्प्रष्टक्षपसे सुनपड़ेगा, यहांतक कि सुनते २ सुननेवाला तुरीयावास्थित होजावेगा, इसीके श्रवणकरनेके निमित्त योगीजन नादानुसन्धान अर्थात् अनाहतध्वानि श्रवण करनेका अभ्यास करतेहैं, यह गुप्तरहस्य लाखों में किसी एक भाग्यवान प्राणीको लाभहोताहै। नादानुसन्धानक समाधिभाजां योगीश्वराणां हृदिवर्द्धमानम् । आनन्दमेकं वचसामगम्यं जानाति तं श्रीगुरुनाथ एकः ॥ अर्थात् नादानुसन्धानका आनन्द जो योगीयोंके हृदयमें प्राप्त है वह वचनसे नहीं कहाजाता केवल गुरुही महाराज जानतेहैं ॥

किर इसी ॐकारसे सम्पूर्ण सृष्टिकी रचना होती है, किसप्रकार होतीहै वर्णन कियाजाताहै। सर्व विद्वानों पर विदित है कि नाद औ विन्दुके संयोगसे सकल सृष्टि निर्माण कीजातीहै। इसका तात्पर्य्य यह है कि नाद कहिये ॐकार औ विन्दु कहिये प्रकृति। प्रकृति को विन्दु इसकारण कहतेहैं कि आकाश, वायु, अग्नि,

<sup>\*</sup> देखो श्रीस्वामिहंसस्वरूपकृत प्राणायामविधि जिसमें पृष्ट ६७ से ७२ तक नादानुसन्धान का वर्णनहै।

जल, पृथ्वी, ये पांचों तत्त्व जो प्रकृतिरूप हैं इनके दो स्वरूप हैं नित्य औ अनित्य, ये परमाणु रूपसे नित्यहैं औ पदार्थ रूपसे अनित्यहैं, अर्थात् ये पांचों तत्त्व जब स्वरूप करके नाश होतेहैं तव प्रख्यकालमें इनका परमाणु रूप रहजाताहै जो विन्दु (.) रूपहै, अविनाशी है औ अनादिहै न्यायशास्त्रवेत्ता इसको भली भांति जानतेहैं, जैसे किसी काष्ठके बड़े मोटे स्तंब अर्थात् बल्लेमें आग लगादीजिये तो भस्म होजानेके पश्चात् अपने पूर्व स्थूल रूपको छोड़ छोटा २ परमाणु बन आकाशमें एसा फैल जावेगा कि मानों कुछ थाही नहीं, इसीपकार प्रलयकाल में यह स्थूल सृष्टि स्वरूप करके नाशहो परमाणुरूप रह-जाती है औ परमाणु विन्दुका रूपहै यह सिद्ध है, इस कारण यह प्रकृति (पंचमहाभूत) भी नित्यरूपसे विन्दु (.) का स्वरूप है ॥

अब नाद (ॐ) औं प्रकृति विन्दु [.] इन दोनों के संयोगसे सृष्टि कैसे बनजातीहै वर्णन कियाजाता है। एक पखावज वा मृदंग सीधा खड़ा करिदयाजावे जिसका सुरवाला छाज नीचे पृथ्वीकी ओर और बम वाला छाज ऊपर आकाशकी ओर होवे फिर ऊपर बम-पर थोड़ी रेती जो परमाणु, विन्दु, वा प्रकृतिहूप है रखदीजावे और नीचे सुरपर अंगुलियोंसे भिन्न २ गता जो नाद [ॐ] रूप है बजाना आरंभ करियाजावे।
अब देखतेरिवये कि जैसे २ भिन्न २ गतें बजतीजावंगी
ऊपर रेतीका स्वरूप ूट २ कर भिन्न २ आकारोंमें
बनताजावेगा अर्थात् भिन्न २ नादोंसे रेतीके मध्य कभी
विकोण, कभी चौकोन, कभी लम्बी, कभी गोल लकीरें
पड़जावंगी, इसीप्रकार अनादिकालसे ॐकाररूप नादकी
चोट प्रकृतिरूपी रेतीमें लगनेसे सूर्य्य, चन्द्र, पर्वत,
सागर, वृक्ष, पशु, पिक्ष, मनुष्य इत्यादि भिन्न २ रूप
बनजातेहें \* इसीकारण माण्ड्क्योपनिषद् की श्रुतिहै कि—

ॐ मित्येतदक्षरिमद ७ सर्वं तस्यो-पव्याख्यानं भूतं भवद्भविष्यदिति सर्व-मोकारएव। यच्चान्यित्रकालातीतं त-दप्योकार एव ॥

'ॐ मित्येतदक्षरिमद् ऐ सर्वम्' अर्थात् इस सम्पूर्ण सृष्टिमें अर्थ, ऊर्थ, वाम, दक्षिण, दशों दिशाओं में आकाश, पृथ्वी, नदीनद, पशु, पिक्ष, इत्यादि की जो कुछ रचनाहै सब ॐकारही है और 'तस्योपव्या-ख्यानम्' अर्थात् [एतद्वे सत्यकाम परश्चापरश्च ब्रह्म

<sup>\*</sup> इसका भेद किसी महापुरुषद्वारा समझलेना।

यदोंकारः ] इस श्रुतिके अनुसार पर औ अपरक्षप ब्रह्म जो एकाक्षर ॐकार उसीको ये सब स्पष्टक्षपसे व्या-स्यान कररहेहें अर्थात् जनारहेहें । क्योंकि [ॐ सर्व मेतद्वह्म ] इस वचनसे यह सब ब्रह्महें और (ॐ तस्य वाचकः प्रणवः) फिर [तदेव वाच्यं प्रणवोहि] इत्यादि प्रमाणोंसे उस ब्रह्मका वाचक प्रणव ॐकार है, इसकारण जोकुछ है वह सब ॐकारक्षप एकाक्षर ब्रह्म है यह सिद्ध हुआ, क्योंकि बुद्धिमानोंपर प्रकटहें कि [वाच्यस्य वाचकाभेदात्] वाच्य औ वाचक अर्थात् नाम औ नामीमें भिन्नता नहीं होती दोनोंमें अभेद सम्बन्ध है, गोस्वामी तुलसीदासजी ने भी इन श्रुतियों की छाया अपने दोहामें कथन कीहै कि—

गिरा अर्थ जल वीचि सम, कहियत भिन्न न भिन्न। बन्दों सीताराम पद, जिनहिं परम त्रिय खिन्न ॥

अर्थात् गिरा (वाचक) औ अर्थ (वाच्य) में फिर जल और उसके बीचि अर्थात् तरक्षमें जैसे भेद नहीं है, तैसे सीता जो (प्रकृति) औ राम (पुरुष) इनमें कथन मात्र भेद है यथार्थमें कुछ भेद नहीं। तैसेही ॐकार प्रणव और ब्रह्ममें जो गिरा औ अर्थके समान हैं कुछ भेद नहीं, क्योंकि वाचक (नाम) से जैसे बाच्य (नागी) के सर्वगुण प्रगट होतेहैं तैसे ॐकार प्रणवसे ब्रह्मके सर्वगुण प्रगट होतेहैं। अब नामसे नागीके गुण कैसे प्रगट होतेहैं उदाहरण देकर इस स्थानमें वर्णन कियाजाता है। उदाहरण •—

किसी प्रागमें एक पुरुषका नाम 'गहेरवरसिंह' है तो महेश्वरसिंह इस' (वाचक) पद से सुननेवाले को केवल इतनाही बोध होगा कि इसका (वाच्य) कोई साधारण पुरुष अमक ग्रामवासी है, फिर यदि कहपड़े 'महेइवरसिंह रायबहादुर' तो 'रायबहादुर' इतना पद अधिक जोड़देनेसे ज्ञातहुआ कि साधारण कोई पुरुष नहीं किन्तु दोचार सौ पुरुषों में श्रेष्ठ फिर उसमें थोहा और वाचक जोड़िदया अर्थात् 'महाराजा महेक्बरसिंह रायवहादुर' तो ज्ञातहुआ कि दोचार सौ रायबहादुरोंमें भी श्रेष्ठ जिसके अधिकारमें राज्य है फिर जोड़ा 'चक्रवर्ती महाराजा महेश्वरासिंह रायवहा-दुर' तो ज्ञातहुआ कि दोचार सौ महाराजों में भी श्रेष्ठ । अर्थात् जैसे २ (वाचक) नाम की अधिकता होतीगई, (वाच्य) नागी का गुण अधिक बढ़तागया अब बुद्धिमान विचारलेवं कि, (महेश्वरसिंह, १+रायव-हादुर २ + महाराजा ३ + चक्रवर्ती ४) में वाचकके चारों खंडों से वाच्यका गहत्त्व अधिकसे अधिक प्रगट होता

गया, इसीप्रकार ॐकार प्रणवके भिन्न २ चारों खंडों से ब्रह्मका अधिक से अधिक महत्त्व प्रगटहोता है उस ॐकारके चारखंड ये हैं, अ १× फ २+ म ३+ (॰ अ-मात्रा ४)।

अब ऊक्त चारों खंडोंसे क्या २ महस्व प्रगट होतेहैं ध्यान देकर नीचे देखिये ॥

# अकारो नयते विश्वमुकारश्चापि तेजसं, मकारश्च पुनः प्राज्ञं, नामात्रे विद्यते गतिः।

'अकारोनयतेविश्वम्' (अ) जो ॐकारका मथग खंड है वह विश्व (जामत अवस्था) को जनाताहैं
अर्थात् ॐकार रूप नादके (अ) इतने शब्दकी चाट
प्रकृतिमें लगनेसे जामतअवस्थाकी सारी रचनायें भन
जातीहैं ओ 'उकारश्चापितैजसम्' तैजस कहिये स्वमको
अर्थात् (उकार) दूसरे खंडकी चोटसे स्वमावस्थाकी सारी
रचनायें बनजातीहैं, फिर 'मकारश्चपुनः प्राज्ञम्' प्राज्ञ
कहिये सुषुप्तिको अर्थात् (मकार) इतने तीसरेखंडकी
चोटसे सुषुप्ति अवस्थाकी सारी रचनायें बनजातीहैं
फिर 'नामाने विचतेगितः' अर्थात् अमाना जो यह
चौथाखंड (०) इसमें गतिविधमान नहीं है अर्थात् अम

ऊ+म् तीनखंडोंसे तो उस परब्रह्मकी तीन मुख्य शक्ति-यां जिनसे जायत, स्वम, सुषुप्ति इनतीनों अवस्थाकी रचनायें बनती हैं प्रगटहुई किन्तु चौथा खंड जो [-] अमाला इसमें गति विद्यमान नहीं है अर्थात् तुरीय चौ-श्री अवस्था है जिसमें ब्रह्मकी अनन्त कोटि शक्तियां प्रवेश कियेहुईहैं जिनमें किसी भी बुद्धिमान की बुद्धि प्रवेश नहीं करसकती औ इसीकारण श्रुतियों में इस चौ-थी अवस्थाको अर्थात् चतुर्थपादको 'शान्तं शिव-मद्वेतं चतुर्थ मन्यन्तं कहा है अर्थात् 'शान्तम्' राग द्वेषादि सर्व विकार अरु विकियारहित है इसीकारण 'शिवम्' शुद्धबुद्ध मुक्त स्वभाव परमानन्द बोधस्वरूप है अरु 'अद्वेतम्' जिसके समान कोई दूसरा नहीं इस कारण सर्व भेद विकल्पसे रहितहै औं इसीको 'चतुर्थ मन्यन्ते' तीन अवस्थाओं वा पादोंकी अपेक्षा चतुर्थ अर्थात् तुरीयपद मानतेहैं क्योंकि विद्यमान जो विश्वादि तीनपाद अर्थात् तीनों अवस्था तिनसे विलक्षण है, इसी चतुर्थ खंडके विषय श्रुति किर कहती है कि-

'ॐ अमात्रश्चतुर्थोऽव्यवहार्यः प्र-पञ्चोपशमः शिवोऽद्धेतएवमोंकार आ-त्मैव संविशत्यात्मनात्मानं य एवं वेद य एवं वेद'॥ अर्थात् चतुर्थ चौथाखंड जोहै वह अगात्र है अव्यवहार्य है (वाग्मनसयोः श्लीणत्वात्) प्रपश्च के उपशमवालाहै अर्थात् जिसके जानने मात्रसे संसार की निवृत्ति होतीहै । फिर शिवहै अर्थात् कल्याणरूपहैं अद्वैतहै अर्थात् उसके समान दूसरा नहीं अथवा एक वा दो संख्या इत्यादिसे रहितहै जो ऐसे जानताहै सो अपने आत्मरूपसे अपने परमार्थरूप आत्माविषे सम्यक् प्रकार प्रवेशकरजाताहै अर्थात् जामत, स्वम, सुषुप्ति, इन तीनों अवस्थाओंको तुरीयरूप अमिन द्रधकर जन्म गरणसे रहित होताहै ॥

उक्त प्रकार ॐकारके चारों खंडोंमें परब्रक्ककी सर्व शक्तियां प्रवेशिक्येहुई हैं इसकारण सिद्धहुआ कि यह जोकुछ है सब ॐकार है औ सब उसीके व्याख्यान करनेवाले अर्थात् जनानेवाले हैं

फिर 'भूतं भवद्भविष्यदिति सर्वमोकारएव'\*
अर्थात् भूत, वर्तमान् भविष्यत ये तीनों काल भी ॐ
कारही करके हैं अर्थात् इन तीनोंमें जोकुछ होचुका,
होताहै और होगा, सब ॐकारही है फिर 'यच्चान्यात्रि कालातीतं तद्द्योंकार एव' अर्थात् जोकुछ इन तीनों

<sup>\*</sup> पाठकगणको विस्मृति न होजावे कि यह कोई नवीन श्रितिहै, यह पृष्ठ ७ में ॐ मित्येतदक्षरिमदंसर्वे ४× का खंडहै जिसका अर्थ होरहाहै।

कालों से अतीत है अर्थात् अव्याकृत है वह भी अनार ही है, तात्पर्य यह कि साष्ट्रिकी उत्पात्त, स्थिति, नाश के कारण तीनों काल का बोध होता है यथार्थ में भूत, वर्तगान, भविष्यत् कुछ है नहीं क्योंकि जिसको किसी सगय यूत कहतेहैं वह किसी सगय वर्तमान औ भविष्यत् रहता है औं जो भाविष्यत् वा वर्तमान रहताहै वह किसी सगय भूत होजाताहै। जैसे गोहन का जन्म ता० ३ आधिन सुदी सम्बत् १९०३ में हुआ, तो बुद्धिमान विचारलंबें कि यह समय मोहन के पिता के जनम समय गविष्यत्था, अब वर्तमान है औ मोहन के पुत्र के जन्मोत्सव के दिन भूतकाल होगया । एवम्प्रकार वस्तु तस्तु से काल को अवछिन्नकरने से तीनों कालों का बोध होताहै वस्तु तस्तु न होने से केवल कालही मात्र है भृत, वर्तगान इत्यादि कुछ भी नहीं, इसीप्रकार सृष्टि के अभाव रहनेसे, तीनों कालों से अतीत केवल भव्याकृत ब्रह्मही रहताहै जिसको वर्णद्वारा नहीं जना-सकते अनिवचनीय है तो वह भी ॐकारही है । इति।

त्रिय पाठकगण उक्त व्याख्या से ऐसा न समझ-लेवें कि इस ॐकार के केवल चारही खंड वा चारही मात्रा हैं वरु यह ॐकार उस पूर्णब्रह्म का वह आश्च-र्यमय वाचक है कि जैसे ब्रह्म को एक औ फिर अनेक कहतेहैं तैसे इस ॐकार की भी एक औ फिर अनेक मात्रा हैं, पूर्व के ऋषि गहर्षियों में जिसने इसमें जितनी मात्रा वेद शास्त्र द्वारा किंवा आचार्य्य द्वारा अनुभव की उतनीही मात्रा से इसकी उपासना कीहै।

किस ऋषि ने कितनी मात्रा जानकर किस प्रकार उपासना की वर्णन कियाजाताहै।

वाष्कल्य ऋषि के मतावलम्बी ॐकार को एक मात्रा, साल अरु काइत्य ऋषियों के मतावलम्बी हाई मात्रा, मीण्डल अरु साण्डल्य के मतावलम्बी हाई मात्रा, मोण्डल अरु साण्डल्य के मतावलम्बी तीन मात्रा और सप्तासिद्धान्तियों के अनुयायी औ कई अन्य ऋषियों ने भी तीनहीं मात्रा ओ कोई साढेतीन मात्रा, पराशरादि अध्यात्म चिन्ता करनेवाले चार मात्रा, भगवान् वसिष्ठ के मतविषे साढ़ेचारमात्रा, फिर किसीन पाँच, किसीने छौ, किसीने सात, इसी प्रकार भिन्न र ऋषियों ने ३८, ४९, ५२, ६३, ६४ मात्रा पर्यन्त जानकर ॐकार की उपासना की है किन्तु सच तो यह है कि यह ॐकार अनन्त मात्रा वाला है और फिर अमात्रा है।

अब भिन्न २ मात्रारूप से भजनकरनेवाले भिन्न २

ऋषियों के इस ॐकार विषे क्या २ सिद्धान्त हैं वर्णन कियेजातेहैं।

## एकमात्रावालों का सिद्धान्त।

वाष्कल्य ऋषि के मतावलम्बी जो ॐकार को एक मात्रारूप जानकर भजनकरतहैं उनका यह सिद्धान्त है कि इस ॐकार रूप एकाक्षरब्रह्म के दो स्वरूप हैं एक "सगुण" दूसरा "निर्गुण" इसकारण दोनों रूप से इसकी उपासना करतेहैं । सगुण उपासनावाले यह जानतेहैं कि सगुणरूप का आधिष्ठान निगुण है और कोई वस्तु अपने अधिष्ठान से पृथक होतानहीं इस कारण यह सगुण अपने अधिष्ठान निर्गुण से पृथक न होनेके कारण एकही है अभेद है इस से इतर निर्गुण नहीं। और निर्गुण उपासनावाले यह जानतहैं कि वही निर्गुण अपनी इच्छाशक्ति से सगुण होताहै (इन्द्रोमाया-भिः पुरुष्टप ईयते । ऋ वेद।) अर्थात् 'इन्द्रः' वही ईश्वर 'मायाभिः' अपनी माया से 'पुरुरूप' अनेक रूपों को 'ईयते' धारणकरताहै इसकारण निर्गुण से सगुण इतर नहीं, इसीकारण उक्त प्रकार सगुण, निर्गुण, दोनों की एकता होने से इस ॐकार को एक मात्रा कहतेहैं जिस से ये सर्व स्थूल सूक्ष्म, कार्य्य कारण,

अर्ध ऊर्ध, स्थावर जङ्गम, एकही विराटम्। ते होकर प्रकट है जो ॐकाररूप नादही से बनाहुआ. ॐकारही का रूप है। इसकारण ॐकार को एकमात्रारूप जान कर भजनकरते हैं इति।

## दो मात्रावालों का सिद्धान्त।

साल अरु काइत्य के मतावलम्बी जो ॐकार को दो मात्रारूप जानकर भजतेहैं उनका यह सिद्धान्त है कि ॐकार का एक स्थूलरूप कार्यमात्रा है और दूसरा सूक्ष्मरूप कारण मात्रा है अर्थात् प्रथम मात्रा से जाम्रत्रूप स्थूल विराट की सारीरचना बनती है और दूसरी मात्रा से सृक्ष्म, स्वम तेजस की सारीरचना बनती है और इन दोनों का लक्ष्यरूप साक्षी चेतन्य एकही है जिसके आश्रय ये दोनों मात्रा हैं और वह आप अ-मात्रा है जिसकी उपासना हम इस ॐकाररूप द्विमात्रिक ॐकार के आलम्बन से करतेहैं इति।

# ढाईमात्रावालों का सिद्धान्त।

नारद ऋषि के गतावलम्बी जो ॐकार को ढ़ाई गात्रा जानकर स्मरण करतेहैं उनका यह सिद्धान्त है कि ॐकार की प्रथम मात्रा अकार जायत् जगत् अ- पने स्थूलशरीर सहित और दूसरी मात्रा उकार स्वम रूप जगत मूक्ष्मदेह सहित है और अधमात्रा मकार सुषुप्तिरूप जगत् कारणदेह सहित है जो चेतःय तत्त्व है औ सब का ज्ञाता है उसका ज्ञाता कोई भी नहीं इसकारण उसका नाग अधमात्रा है। ऐसे ॐकार को ढ़ाईगात्रा जान उसके आश्रय उस पूर्णब्रह्म जगदी-श्वर की उपासना करतेहैं।

### तीनमात्रावालों का सिद्धान्त।

मीण्डल ऋषि के मतावलम्बी जो अकार को तीनमात्रा जानकर उपासना करतेहैं उनका सिद्धान्त यह है कि जाग्रत्, स्वम, सुषुप्ति, ये तीन अवस्था, अकार, उकार, मकार, य तीन गात्रा, ब्रह्मा, विष्णु, महेश ये तीन देवता इनसबों का संद्यातरूप वपु संपूर्ण स्थूल, सूक्ष्म औं कारण रूप जगत् का अधिष्ठान यह अकार ही है जो स्वयं मात्रादि उपाधिरहित अमात्रा है, सर्वाधिष्ठान रूप है जिसकी उपासना द्वारा परमपद लाभहाताहै ॥

अन जाननाचाहिये कि सप्तसिद्धान्ती लोग भी इस ॐकार को तीनहीं मात्रा जानकर उपासनाकरतेहैं वे सप्तसिद्धान्त ये हैं। ?—हिरण्यगर्भ सिद्धान्त. २—सांख्यशास्त्रकर्ता किपलदेव सिद्धान्त. ३— कर्मवादी अपान्तरतम ग्रानि सिद्धान्त. ४—सन-त्कुमार सिद्धान्त. ५—ब्रह्मनिष्ट सिद्धान्त. ६— पशुपति (शिव) सिद्धान्त. ७—पंचरात्र विष्णु, सिद्धान्त ॥ इन सप्तासिद्धान्तवालों ने ॐकार के तीनमात्रा को नव नव भेद से निरूपण कियाह इस-लिये सातों सिद्धान्तों के नव नव भेद होने के कारण एक ॐकार के ६३ भेद होगयहैं जिनका वर्णन आगे कियाजाता है ॥

१—हिरण्यगभिसद्धान्त (ब्रह्माजी का सिद्धान्त) इस सिद्धान्तवाले यों कहतेहैं कि इस ॐ-कार को, तीनमात्रारूप, तीनब्रह्मरूप, और तीनअक्षर रूप, जानकर उपासना करनीचाहिये, वे ये हैं ॥ तीन मात्रा—आभि, वायु, सूर्य्य, अर्थात् जीव, ईश्वर, आत्मा, यही तीनमात्रा हैं, 'अभि' को जीव इसकारण कहतेहैं कि यही अभि वैश्वानर रूप से देहों में स्थित होकर सर्व का भोक्ता कर्ता बनाहै प्रकट है कि यदि शारीर में अभि अर्थात् गर्मी न रहे तो मृतक होजावे इसकारण अभि को जीव कहा यही प्रथम मात्रा है ॥ द्वितीय मात्रा 'वायु' जिसको ईश्वर कहा, कारण यह कि जैसे ईश्वर सबों में श्रेष्ठ है तैसे इस शारीर रूप

क्षुद्र ब्रह्माण्ड में प्राणवायु सर्व इन्द्रियों के सहित मन इत्यादि का चलानेवाला सब में ज्येष्ठ और श्रेष्ठ औ सवों में प्रथम है (प्राणो वाव ज्येष्ठश्च श्रेष्ठश्च ॥ श्रुति) यही प्राणवायु सब जीवों की आयु है "अ प्राणोहि भूतानामायुः सर्वमेव त आयुर्यन्ति ये प्राणं ब्रह्मो-पासेत" फिर "प्राणा ब्रह्मोति व्यजानात्" "प्रा-णाद्धचव खिल्वमानि भूतानि जायन्ते" इत्यादि श्रुतियों के प्रमाण से यही प्राणवायु चौरासीलक्षयोनि-यों में स्थित होकर सब जीवों की रक्षाकररहाहै इस कारण ईश्वररूप कहागया, यही द्वितीयामात्रा है ॥ तृतीयगात्रा 'सूर्ये' है जो सम्पूर्ण का साक्षी है इसकारण आत्मा रूप होकर सर्वत्र व्यापरहाहै सर्वका प्रकाशक और द्रष्टा है क्योंकि यदि आत्मा न हो तो किसी शरीर का प्रकाश न हो, वेदों में भी मूर्य्य को जगत् का आत्मा कहाहै यथा 'सूर्यआत्मा जगतस्तस्थुषश्च' इस वेद के गंत्र से सूर्य्य की आत्मा कहना विहित है यही तृतीयमात्रा हुआ ।

उक्त प्रकार ॐकार के तीनों गात्रा का वर्णन हुआ अब ॐकार के तीन ब्रह्म का वर्णन करतेहैं।

तीनब्रह्म -ऋग, यजुः साम, यही तीनों वेद ॐकार के तीनों ब्रह्महैं, क्योंकि बुद्धिमानों पर प्रकट है कि वेद शब्दब्रह्म हैं औ शब्द अक्षरें। करके संक-लित हैं औ अक्षर ॐकार से उत्पन्न हैं जैसा आगे वहुगात्रावालों के सिद्धान्त से प्रकट होगा इसकारण ॐकार अक्षरों का बीज होने से वेदों का भी वीज हुआ (ॐकार सर्व वेदानां वीजं) इसलिय ऋग, यजुः। साम ॐकार के तीन ब्रह्म हैं॥

तीन अक्षर—अ, ऊ, म, ये ॐकार के तीन अक्षर हैं जिनसे जाप्रत्, स्वम, मुष्पि, ये तीन अव-स्थारूप कार्य्य होतेहैं जिनका वर्णन पूर्व में होचुका (देखो पृष्ठ ४)।

उक्तप्रकार तीन मात्रा, तीन ब्रह्म, तीन अक्षर इन नव भेदवाले ॐकार द्वारा ब्रह्म की उपासना से परमपद लाभहोना हिरण्यमर्भवालों का सिद्धान्त है।

२. किपिलदेवसिद्धान्त — इस सिद्धान्त वाले यों कहतेहैं कि जो प्राणी ॐकार को 'तीनज्ञान' 'तीनगुण' 'तीनकारण' इन नवां भेदों का समष्टि जानकर उपासना करताहै वह परमपद को प्राप्तहोताहै।

तीनज्ञान-व्यक्तज्ञान, अव्यक्तज्ञान, ज्ञेयज्ञान, यही तीन ज्ञानहैं । पंचमहाभूत और इनके कार्य्य घट पट इत्यादि जो व्यक्त अर्थात् आगमापायी औ अनित्य हैं इनको ऐसा जानना कि इनका सदा आवि-भीव ओ तिरोगाव हुआकरताहै अर्थात एकसमय उत्पन्न होतहें औ दूसरे समय नाश होजातहें इसकारण ये अनित्य हैं ऐसे जानने को 'व्यक्तज्ञान' कहते हैं, इनका जो कारण पंचतन्मात्रा शब्द, स्पर्श, रूप, रस, गन्ध, फिर अहंकार, महत्तत्व, औ प्रकृति इन आठों अव्यक्त अर्थात् नित्यवस्तुओं का जो ज्ञान वह 'अव्यक्त ज्ञान' है, फिर यथार्थ आत्माका ज्ञान अर्थात् शुद्ध आत्मज्ञान को 'ज्ञेयज्ञान' कहतेहैं ये तीनों ज्ञानहुए अव तीन गुणों का भेद सुनो ।

तीनगुण-सत्त्व, रज, तम, ये तीनगुण हैं, तहां सत्त्वगुण से ज्ञान, अहिंसा, सत्य, अकोध, शान्ति, दया, तेज, क्षमा, शोच इत्यादि देवीसम्पत्ति \* फिर देवता इत्यादि उत्तम योनि अरु स्वर्ग इत्यादि उत्तम-लोक उत्पन्न होतेहैं । रजोगुण से काम, राग, इत्यादि अरु मनुष्य इत्यादि गध्यमयोनि अरु गनुष्यलोक इत्यादि गध्यमलोक उत्पन्न होतेहैं । तमोगुण से अज्ञान, आलस्य, प्रमाद, निद्रा कोध हिंसा, दम्म, पाषण्ड

<sup>\*</sup> दैवी औ आसुरी दोनों सम्पदाओं के लिये देखी श्रीमद्भा-गवद्गीता अध्याय १६ श्लोक २, ३,४,।

इत्यादि आमुरीसम्पत्ति पशु, पक्षि इत्यादि अधम योनि औ नरक इत्यादि अधमलोक उत्पन्न होतेहैं । इसी प्रकार सम्पूर्ण सृष्टि त्रिगुणात्मक है ऐसा जानना, अब तीनकारणों को कहतेहैं ।

तीनकारण— गन, बुद्धि, अहंकार, ये तीन कारण हैं क्योंकि इनहीं करके सारी वृत्तियां उठतीहैं और इनहीं करके संकल्प विकल्प द्वारा दुःख मुख प्राप्त होतहैं और सर्व वस्तुओं में प्रवृत्ति होतीहै (स्पष्टहै) ।

उक्तप्रकार जो तीनों ज्ञान, तीनोंगुण, तीनोंका-रण, इन नवों भेदों का अधिष्ठान औ समिष्टिरूप केवल एक ॐकार को जानकर उपासना करताहै वह परमपद को प्राप्तहोताहै।

३. अपान्तरतममुनि सिद्धान्त— इस सिद्धान्तवाले यह कहतेहैं । के 'तीन अग्नि' 'तीन देवता' 'तीनप्रयोजन' इन नवों भेदों से ॐकार की उपासना करनीचाहिये।

तीन आग्न-आहवनीयाग्नि, गाईपत्याग्नि, दक्षि-णाग्नि, यही तीन अग्नि हैं जो जगत् की उत्पत्ति, पालन, अरु संहार के कारण हैं। 'आहवनीयाग्नि' उस अग्नि को कहतहैं जिस से यज्ञादि होतेहैं और जिसकी उपा-

सना से सर्व प्रकार की मनोकामनायें सिद्ध होतीहैं और 'यज्ञाद्भवति पर्जन्यो' इस गीता के प्रमाण से इसी आप्ने से पर्जन्य (मेघ) और उस पर्जन्य के पृथिवी में पड़ने से अन उत्पन्न होतहैं, फिर 'अन्ना-द्धचेव खिल्वमानि भृतानि जायन्ते' इस श्रुति प्रमाण से अन्न से सब जीव उत्पन्न होतहैं इसकारण यह 'आहव-नीयाग्नि' जगदुत्पात्ते का कारण हुआ । दूसरा 'गाईप-त्याभि ' गृहस्थां के पाकशाला के अभि को कहतहैं जिस से सर्वप्रकार के अन्न पकायेजातहैं जिनके द्वारा सब जीवों का पालन होताहै इसलिये यह आमि पालन का कारण हुआ | तीसरा 'दक्षिणामि' वह अमि हैं कि जिस दिन ब्राह्मण, क्षात्रिय, वैश्य इन तीनों वर्णों का यज्ञोपवीत संस्कार होताहै उसादिन वेदमन्त्रों से स्थापि-त कियाजाताह और उसी दिन से बराबर प्रातः औ सायं दोनों सन्ध्याओं में उस अग्नि में हवन किया जाताहै, इसी को अभिहोत्राभि भी कहतेहैं, इसी अभि में यजमान हवनकर्ता का शरीर मृतक होने के पश्चात् भस्म कियाजाताहै इसीकारण यह अग्नि संहार का का-रण हुआ। इसलिये उक्तपकार ये तीनों अमि जगत् के उत्पत्ति, पालन, अरु संहार के कारण हुए। तीनों देवताओं का वर्णन कियाजाताहे।

तीन देवता—ब्रह्मा, विष्णु, गहेश, यही तीन देवताहैं जिन से जगत् के उत्पत्ति, पालन अरु संहार होतेहैं (स्पष्ट है)।

तीनप्रयोजन-धर्म, अर्थ, काम, ये तीन प्रयो-जन हैं सम्पूर्ण जगत् इनही तीनों के कारण वर्तमान है और इनही तीनों में वरत रहा है इसिलये ये तीनों भी जगत् के प्रवर्तकहेतु हैं।

उक्त प्रकार तीनों आग्ने, तीनों देव, तीनों प्रयो-जन को जो प्राणी ॐकार के तीनों वर्ण अकार, उकार, गकार से बनाहुआ जानकर ॐकार की उपासना कर-ताहै वह परगपद को प्राप्त होताहै।

४. सनत्कुमार सिद्धान्त—इस सिद्धा-न्तवाले 'तीन काल', 'तीन लिक्क', 'तीन संज्ञा', इन नवों भेदवाला जानकर उपासना करतेहैं जिनका वर्णन नीचे कियाजाताहै।

तीनकाल-भूत, वर्तगान, गविष्यत, ये तीनकाल हैं, एकही काल उपाधिगेद से तीन संज्ञावाला होताहै जिसका वर्णन पूर्व में होगयाहै (देखो पृष्ठ १२,१३) यही काल अपने स्वभाव से सर्व पदार्थों को अदलबदल आ अन्यथा करता रहताहै एकरस नहीं रहनेदेता जेसे यह देही प्रथम बालक अतिमुन्दर कोमल रहताहै

फिर कालद्वारा युवा हो वृद्ध होताहुआ नष्ट होजाताहै, परार्ध से लेकर साल, महीना, पक्ष, सप्ताह, दिन, तिथि, प्रहर, घड़ी, पल, विपल, निगेष, कला, काष्ठा इत्यादि में जोकुछ होचुका, होताहै, होगा सब कालही करके देखाजाताहै, इसकारण यही एक काल ॐकार प्रणव के अ, उ, म, तीनगात्राओं के कारण भूत, भविष्यत्, वर्तमान तीन विभाग को पायाहै।

तीनलिक मा, क्ष, नपुंसक, (स्पष्टहै) इस सृष्टि में यावत्पर्यन्त स्त्री, पुरुष, नपुंसक, चौरासीलक्ष योनियों में है ॐकार के तीनों मात्रा से बनेहैं।

तीन सन्धि—वहिःसन्धि, सन्धसन्धि, ऋान्तसन्धि, ये तीनों सन्धियां विश्व, तैजस, प्राज्ञ, अर्थात्
नामत्, स्वम्म, सुषुप्तिरूपहें। अर्थात् विश्व जो जामत्
अवस्था उस सगय चैतन्य की प्रज्ञा (बुद्धि) बाहर के
पदार्थों से सन्धि करतीहै इसकारण 'ॐ जागरितस्थानोवहिष्पद्धः सप्ताकः' माण्डूक्योपनिषद् की श्रुति
प्रमाण से यह अवस्था जो ॐकार के प्रथम मात्रा अकार से बनीहै वहिःसन्धि कहलाीहै। 'ॐ स्वमस्थानोन्तः प्रज्ञः &c.' श्रुति प्रमाण से स्वमावस्था में प्रज्ञा
(बुद्धि) अन्तः अर्थात् श्रुरीर के भीतर के पदार्थों से

सन्धि करतीहै अर्थात हृदयकमल जो स्वयं शरीर की मुख्य सन्धि है उसके साथ सन्धि करतीहै इसकारण यह स्वमावस्था जो ॐकार के दूसरी मात्रा उकार से बनीहै सन्धसन्धि कहलातीहै किर 'ॐ यत्र सुप्ती न कश्चन कामं कामयते न कश्चन स्वमं पञ्चाति तत् सुप्तम् सुपुप्तस्थान एकीभूतः &c.' श्रुतिप्रमाण से सुपुप्त अवस्था में चैतन्य की प्रज्ञा जाम्रत् ओ स्वम के काम्यों को छोड़ एकदम कान्त हो एकीभूत अर्थात् धन होजाती है इसकारण इस अवस्था को जो ॐकार की तीसरीमात्रा मकार से बनीहै कान्तसन्धि कहतेहैं।

इसकारण जो प्राणी उक्तप्रकार तीनकाल, तीन लिक्न, तीनसन्धि, का अधिष्ठान एक ॐकार को जान कर उपासना करताहै वह परमपद को प्राप्तहोताहै।

अकार को 'तीनस्थानरूप', 'तीनपादरूप', 'तीनप्रज्ञा रूप', जानकर उपासना करतेहैं।

तीनस्थान—हृदय, कण्ठ, मूर्द्धा, यही तीन मुख्य स्थानहैं, क्योंकि ॐकार का उच्चारण इनही तीन स्थानों से होताहै (स्पष्ट है)। तीनपाद — जाअत, स्वम्न. मुष्पि, यही तीनों अवस्था तीनपाद कहलातीहें जो ॐकार की तीनों मात्रा अ, उ, ग, से उत्पन्न हैं (गात्रा पादाश्च पादाश्च गात्रा) इस श्रुति प्रमाण से जो मात्रा हैं वेही पादहें औं जो पादहें वेही गात्रा हैं, और ये तीनों पाद (अवस्था) ऊपर कथनिकयेहुए तीनों स्थानों में क्रम्झः वर्ततेहैं तहां मुद्धी में जाअत, कण्ठ में स्वम, अरु हृदय में मुष्पि अवस्था वर्तमान है।

तीनप्रज्ञा—विहण्पज्ञा, अन्तःप्रज्ञा, घनप्रज्ञा, यही तीनों प्रज्ञा हैं। जाप्रदवस्था जो मूर्का में वर्तमान है उस समय प्रज्ञा अर्थात् बुद्धि इन्द्रियों के साथ बाहर के घटपट इत्यादि वस्तुओं को प्रहण करताहै इसकारण इस अवस्था में बुद्धि को विहण्पज्ञा कहतेहैं। स्वप्तावस्था जो कण्ठ में वर्तमान है उस समय प्रज्ञा शरीर के भीतर सूक्ष्मसङ्कल्प में इन्द्रियों को लियेहुए संपूर्ण सृष्टि को भीतरही भीतर रचतीहै इसकारण इस समय बुद्धि अन्तःप्रज्ञा कहलाती है। सुषुप्ति अवस्था जो हृदयस्थान में वर्तमानरहतीहै उस समय संपूर्ण प्रपञ्च के अभाव से बुद्धि इन्द्रियों के साथ चतन्य में लयहोकर घन होजातीहै, किसी प्रकार का व्यवहार इन्द्रियों के साथ नहीं रहता सबिमल एकी मूत होजाती

हैं इसकारण इस अवस्था में बुद्धि को घनवज्ञा कहतहैं।

उक्तपकार तीनस्थानक्षप, तीनपादक्षप, तीनप्रज्ञा रूप, इन नवीं भेदों का कारण अ, उ, म, त्रिवर्णात्मक ॐकारक्षप प्रतीक द्वारा जो परब्रह्म की उपासना करता है वह परमपद को प्राप्तहोताहै।

६. पशुपातिसिद्धान्त — पशुपाति अर्थात् शिबजी के सिद्धान्तवाले यों कहतेहैं कि यह ॐकार 'तीन अवस्थारूप', 'तीन भोग्यरूप' 'तीन भोकारूप' हैं

तीन अवस्थारूप — शान्त, घोर, मृढ, यही
तीन अवस्था हैं, जायत्, स्वम, मृषुप्ति, में चित्तवृत्ति
को उक्त तीनों नाम से पुकारतहैं । अर्थात् जायत्
अवस्था जो सत्त्वगुणात्मक है तिसमें चित्त शान्तरूप
होताहै, स्वमावस्था जो रजोगुणात्मक है तिसमें चित्त
घोररूप होताहै, सुपुप्ति अवस्था जो तमोगुणात्मक है
तिसमें चित्त मृढ्रूप होताहै, फिर इन तीनों जायत्,
स्वम औ सुषुप्ति अवस्थाओं में एकएक के अन्तर्गत
शान्त, घोर, मृढ, तीनों दशा व्यापतीहैं जिनका वर्णन
संक्षिप्तरूप से इस स्थान में कियाजाताहै बुद्धिमान
भक्षीभांति विचारलें ।

जामत-अवस्था में वस्तु तस्तुओं का ज्यों का त्यों भानहोना शान्त अवस्था कहलाती है औ वस्तुओं का विषय्यय भासना जैसे रज्जू में सर्प औ रजत में सीप यह घोर अवस्था है औ किसी वस्तु का गान नहीं होना यह मृह अवस्था है । इसीप्रकार स्वम अवस्था में भी वस्तुओं का ज्यों का त्यों भानहोना शान्त, औ उलटा पुलटा और का और भामना जैसे देखपड़ा हाथी फिर भासनेलगा पक्षी इसको घोर ओं जो वस्तु भानहोनपर भी स्वम में नहीं भासा जागनपर एकदम समगण नहीं रहा उसे मृह अवस्था कहतेहैं । इसीपकार सुष्ति में जा चित्त का एकदम लीनहोना (जागनेपर यह कहना कि म अत्यन्त आनन्द स स्खपूर्वक सोयाथा) ज्ञान्त अवस्था, अरु जा जागनपर यह कहउठताहै कि मैं अस्थवन्त सोया सो सुष्पि में घोर और जो इसप्रकार कहउठताहै कि मैं एसा साया कि एकदम कुछ सुधी न रही सो मुष्ति में सूढ़ अवस्था है। अब दूसरे प्रकार से भी इन अवस्थाओं का वर्णन करतेहैं। जा-अत् मं जा नानापकार चित्त का सुख से विश्राम होता है सो शान्त, अरु जा दुख से विश्राम होताहै सो घोर, जो मच्छी इत्यादि अवस्था होतीहै सो मृद अ-बस्था कहलातीहै। फिर जामत् अवस्था में जो जप,

दान, पूजा, पाठ की ओर चित्त की प्रवृत्ति होती है सो शान्त, अरु जो व्यवहार आदि राजसी कर्मों में प्रवृत्ति होतीहै सो घोर, अरु जो हिंसा, मद्यपान, आदि तमोगुण कर्मों में प्रवृत्ति होतीहै सा मृद अवस्था है, इसीपकार स्वम में भी तीनों को ज्यां का त्यां जा-नना । फिर सुषुप्ति में भी जो सात्त्रिक वृत्तियों को लियेहुए चित्तवात्ते चतन्य में लयहोजातीहै सो भानत अ। राजसी वृत्ति के साथ लयहोने को घोर आर तामसी के साथ लयहाने को मृद अवस्था कहतेहैं। फिर जाप्रत् अवस्था में जो आत्मविचारादि में चित्त लय हाताहे सा शान्त, विषयानन्द में जो लीन होताहै सो घोर ओ आसुरी सम्पदा में जो लयहोताहै सो मूद अवस्था है। इसीप्रकार स्वप्नशान्त, स्वप्नशार भी स्वममूद को भी जानना, इसीप्रकार मुष्ति में जो आ-त्यविचार लेकर चित्त लयहोताहै सो सुषुप्रिशान्त, . जो विषयसंस्कार लेकर लयहोताहै सो सुषुप्तियोर औ जो मिथ्या देहानिमान लेकर लयहोताहै सो सुप्रि मृद है।

उक्तप्रकार तीनों अवस्था का वर्णन होचुका अब तीनों भोग्य का वर्णन कियाजाताहै।

तीनभोग्य-अन्न, जल, सोम, यही तीन भोग्य

हैं। जिन वस्तुओं से तुष्टि, पृष्टि औं आनन्द होबें भिथात संपूर्ण सृष्टि के जीवों का पालन पोषण होते वे सब भोग्य है आ प्रकट है कि अन्न, जल से जीवों का पालन पोषण होताहै औं सोम अधात चन्द्रमा से सर्व प्रकार के अन्न, आषि, लता इत्यादिकों में जो जीवों की गक्षा के कारण हैं अमृतरस टपक टपक कर पहताहै जिससे वे पृष्ट होतेहैं इसकारण अन्न, जल, सोम, यही तीन भोग्य हुए, अब तीन भोक्ताओं का बर्णन करतेहैं।

तीन भोक्ता—वायु, अझि, मूर्य्य, ये तीन भोक्ता हैं, क्योंकि सर्व वृद्धिमानों पर प्रकट है कि प्राणी को क्षुधा, पिपासा इत्यादि प्राण के कारण हाती है यदि शरीर में प्राण न हो तो खाने पीने की शक्कि एकदम जातीरहे इस से प्रकट है कि प्राण भोक्ता है शरीर भोक्ता नहीं, अतएव प्रथम भोक्ता प्राण अर्थात् वायु हुआ, फिर द्सरा भोक्ता अझि है प्रकट है कि काष्ठादिक्षप को प्रत्यक्ष भोगताहै औ शरीर के भीतर जठराझि होकर अन्न इत्यादिकों को भोगताहै इसकारण अझि भी प्रत्यक्ष भोक्ता हुआ। फिर तीसरा भोक्ता सूर्य है जो सर्व प्रकार के रसों को भोगताहै इसिलये यही तीनों भोक्ता हैं।

उक्तप्रकार तीन अवस्था, तीन भोग्य, तीन भोक्ता को जो प्राणी ॐकार से उत्पन्न औ ॐकार ही में लय जानकर इस ॐकार द्वारा ब्रह्म की उपासना करताहै सो परमपद को प्राप्त होताहै ।

७ विष्णुपञ्चरात्रीसद्धान्त—इस सि-द्धान्तवाल 'तीनआत्मा', 'तीन स्वगाव', 'तीन व्यूह', इन नवां नामों से ॐकार का सुशोभित करतेहैं, प्रिय-पाठकगण उनका श्रवणकरें।

तीन आत्मा—बल, बीर्य, तेज, यही तीन आत्मा हैं, इस शरीर में जो पुष्टता औ युद्धादि करने की सामर्थ्य उसे बल कहतेहैं, फिर भिन्न २ इन्द्रियों की जो शक्तियां उस वीर्य्य कहतेहैं, और मन की जो उदारता अरु उत्साह उसे तेज कहतेहैं, एवम्पकार बल, बीर्य, तेज, य तीन आत्मा हैं।

तीन स्वभाव—ज्ञान, ऐश्वर्या, शक्ति, यही तीन स्वभाव हैं। यह प्रपञ्च मिथ्या औ ब्रह्म सत्य यह ज्ञान, अणिमादि जो अष्टामिद्धियां यही एश्वर्य्य, और जो कार्य्य दूसरों से न बनपड़े उसे करदेखलाना यही शक्ति कहलाती है।

तीनव्यूह—संकर्षण, प्रद्युन्न, अनिरुद्ध, बही

तीन व्यूह हैं। व्यूह कहिये सेना की गंभीर रचना को, ओ सेना के चारअङ्ग ओ तीन भाग होतहें, 'हस्त्यइवरथपादातं सेनाङ्गस्याचतुष्टयम्' अर्थात् हस्ती अरव, रथ, पैदल, यही चारअंग हैं ओ सेनामुख (सेना-का अग्रभाग) सेनाभुजा (सेना का मध्यभाग) औ सेनापृष्ठ (सेना का पिछलाभाग) यही तीन भाग हैं, तहां उक्त चारों अंगों के साथ तीनों भागों को दढ़कर रचन का नाम व्युह है, तिसमें संकर्षण सेनामूख की रचना में, प्रद्युच्च सेनाभुजा की रचना में अनिरुद्ध सेनापृष्ठ की रचना में अत्यन्त चतुर हैं। यह तो लौ-किक व्यह की रचना देखलाई अब पारलांकिक व्यह सुनिये। कर्म, उपासना, ज्ञान यही तीन पारलाकिक व्यूह की रचना हैं, काम, क्रोध इत्यादि शत्रुओं को विजयकरने के निमित्त जो प्राणी कर्म, उपासना, ज्ञान तीनों त्यूहों को भली भांति सुसज्जित कर रचताहै वह बामुदेव तक पहुंचता है सो इन तीनों व्यूहों अर्थात् कर्म, उपासना, ज्ञान, के अंगों के सिद्ध करनेवाले वा अधिष्ठातृदेव, संकर्षण, प्रद्मम ओ अनिरुद्ध हैं इस-कारण य तीन व्यूह कहलांतहैं। जो प्राणी उक्त प्रकार तीन आत्मा, तीन स्वभाव, तीनव्यृह को ॐ-कार के भ, उ, म, तीनों मात्राओं से सुशागित जान

कर सम्पूर्ण जगत को वामुदेवगय जानताहै और 'सर्विमिदमहश्च वामुदेवः' अर्थात जो कुछ जड़, चेत-न्य, अहं, त्वं इत्यादि भान होरहाहै सब वामुदेवगय है ऐसे जान इस ॐकारद्वारा उस वामुदेव की उपा-सना करताहै वह वामुदेव का प्राप्त होताहै।

इहांतक सप्तिसिद्धान्तियों के गतानुसार ॐकार को त्रैगात्रिक जानकर भिन्न २ विधि से उपासना करने की रीति देखलाईगई।

इतने मत से जो एक ॐकार के ६३ भेद हाजातहैं वे इस स्थान में यन्त्र बनाकर पाठक-गणों को देखलायेजातहैं।

#### साढेतीन मात्रावालों का सिद्धान्त ।

इस ॐकार को साढ़ेतीन मात्रा जानकर उपासना करनेवालों में कोई यों कहताहै कि अकार, उकार, गकारक्षण जायत, स्वम, सुपृत्ति ये तीन मात्रा हैं औ अर्द्धमात्रास्त्रण चेतन्य ब्रह्म है औ कोई ऐसा कहताहै कि प्रथमगात्रा स्थूलजगत, द्वितीयमात्रा सूक्ष्मजगत,

# सप्तिसिदान्त के मत से एक अकार की मात्रा के ६३ भेद ।

| संकर्ण           | গ্রান             | बल               |                            | अमि             | अञ              | श्चान्त            |                    | जामत्         | वहिष्पज्ञा      | हृदय             |                   | वहिस्सन्धि       | 鄠                | 温              |                      | क्षा               | त्रसा            | गाईपत्याचि       |                        | - भन            | ब्यक्तज्ञान      | सत्त्वगुण      |                  | अकार             | ऋग्वेद          | अभि (जीव)         |                       |
|------------------|-------------------|------------------|----------------------------|-----------------|-----------------|--------------------|--------------------|---------------|-----------------|------------------|-------------------|------------------|------------------|----------------|----------------------|--------------------|------------------|------------------|------------------------|-----------------|------------------|----------------|------------------|------------------|-----------------|-------------------|-----------------------|
| प्रकृष           | ऐश्वर्य           | वीर्य            | ७. विष्णु                  | बाय             | মণ্ড            | घोर                | ६. पश              | स्वप्न        | अन्तःप्रज्ञा    | Sot              | ५ ब्रह्म          | सन्ध्यसन्ध       | पुरुष            | भविष्यत्       | ८. सनत               | Bar                | विष्णु           | अहिबनीयाधि       | ३. अपान्तर             | <sup>6</sup> म् | अव्यक्तज्ञान     | रजीगुण         | २. कपिल          | उकार             | यज्ञवेद         | बायु (ईश्वर)      | . १. हिरण्य           |
| अनिरुद्ध         | शकि               | तंत्र            | विष्णुपञ्चरात्रसिद्धान्तकम | सूर्य           | सोग             | मृह                | पश्चपतिसिद्धान्तकम | सुपुषि        | घनप्रज्ञा       | मुद्धी           | वह्यसिद्धान्तकम । | ऋान्तसन्धि       | नपुंसक           | वर्तगान        | सनत्कुमारसिबान्तक्रम | काग                | ब्र              | दक्षिणामि        | अपान्तरतममुनिसिबान्तकम | अहंकार          | <b>ज्यज्ञान</b>  | तमोगुण         | कपिलदेवसिबान्तकम | गकार             | सागवद           | मूर्य (आत्मा)     | हिरण्यगर्भीसद्धान्तकम |
| ये तीन व्यूह हैं | ये तीन स्वभाव हैं | ये तीन आत्मा हैं | श्रम ।                     | बे तीन भोका हैं | ये तीन भोभय हैं | यें तीन अवस्था हैं | म।                 | ये तीन पद हैं | ये तीन प्रजा है | ये तीन स्थान हैं |                   | ये तीन सन्धि हैं | ये तीन लिक्स हैं | ये तीन काल हैं | म ।                  | ये तीन प्रयोजन हैं | ये तीन देवता हैं | ये तीन अग्नि हैं | क्रम ।                 | ये तीन कारण हैं | ये तीन ज्ञान हैं | ये तीन गुण हैं |                  | ये तीन अक्षर हैं | ये तीन शक्ष हैं | ये तीन मात्रा हैं | =                     |

|   | 100 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |   |    |      |       |   |
|---|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|---|----|------|-------|---|
|   |     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |   |    |      |       |   |
|   |     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |   |    |      |       |   |
|   |     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |   |    |      |       |   |
|   |     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |   |    |      |       |   |
|   |     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |   |    |      |       |   |
|   |     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |   |    |      |       |   |
|   |     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |   |    |      |       |   |
|   |     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |   |    |      |       |   |
|   |     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |   |    |      |       |   |
|   |     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |   |    |      |       |   |
|   |     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   | * |    |      |       |   |
|   |     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |   |    |      |       |   |
|   |     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |   |    |      |       |   |
|   |     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |   |    |      |       |   |
|   |     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |   |    |      |       |   |
|   |     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |   |    |      |       |   |
|   |     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |   |    |      |       |   |
|   |     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |   |    |      |       |   |
|   |     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |   |    |      |       |   |
|   |     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |   |    |      |       |   |
|   |     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |   |    |      | 133   |   |
|   |     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |   |    |      | THE . |   |
|   |     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |   |    |      |       |   |
|   |     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |   |    |      |       |   |
|   |     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |   |    |      |       |   |
|   |     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |   |    |      |       |   |
|   |     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |   |    |      |       |   |
| * |     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |   |    |      |       |   |
|   | 6   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |   |    |      |       |   |
|   |     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |   |    |      |       |   |
|   |     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |   |    |      |       |   |
|   |     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |   |    |      |       |   |
|   |     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |   |    |      |       |   |
|   |     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |   | E. | の日本の |       |   |
|   |     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |   |    |      |       |   |
|   |     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |   |    |      |       |   |
|   |     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |   |    |      |       |   |
|   |     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |   |    |      |       |   |
|   |     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |   |    |      |       |   |
|   |     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 1 |   |    |      |       |   |
|   |     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |   |    |      | ,     |   |
|   |     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |   |    |      |       |   |
|   |     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |   |    |      |       | , |
|   |     | The same of the sa |   |   |    |      |       |   |

तृतीयगात्रा जीवकला भी अर्द्धगात्रा सर्वाधिष्ठानचैतः य परमपदरूप है जिसमें सब स्थृल, मूक्ष्म इत्यादि कय होजातेहैं भी जो स्वयं मात्राराहित है जिसकी उपासना इस सादेतीन मात्रावाले समात्रिक ॐकार द्वारा करने से परमपद लाभ होताहै।

#### चारमात्रावालों का सिदान्त।

पराशरादि ऋषियों के मतावलम्बी जो इस ॐकार को चारमात्रा जानकर उपासना करतहें वे याँ।
कहतहें कि प्रथममात्रा अकारह्मप स्थलविराटपुरुष,
द्वितीयमात्रा उकारह्मप सूक्ष्मिहरण्यमर्थ, तृतीयमात्रा
मकारह्मप कारण अञ्याकृत औ चौथा बिन्दुक्रप चेतन्य
पुरुष है जिसके आश्रय स्थल, सूक्ष्म, कारण, व्यष्टि,
समाष्टि, सकल रचना हैं जो सर्वाधार चेतन्य परमपद
है बिसकी उपासना इस चारमात्रावाले ॐकारद्वारा
करने से परमतत्त्व लाभहोताहै।

## सादेचारमात्रावालों का सिदान्त।

बिसिष्ठादि ऋषियों के मतावलम्बी जो इस ॐ-कार को सादेचार मात्रा जानकर उपासना करतेई उनका सिद्धान्त यह है कि प्रथममात्रा अकार स्थ्छ नगत, द्वितीयगात्रा उकार मूक्ष्मजगत, तृतीयमात्रा मुष्कि है, चतुर्थगात्रा नादरूप परमशक्ति है ओ अर्द्ध-मात्रा चेतन्यपुरुष है जिसके आश्रय उक्त चारोंमात्रा स्थित ह ओ आप अमात्रा है जिसकी उपासना इस सादेचारमात्रावाले अन्कारद्वारा करने से मोक्षपद की प्राप्ति होती है ।

#### पांचमात्रावालों का सिदान्त।

इनका सिद्धान्त याँ है कि अकार अन्नमय-कोश, उकार पाणपयकोश, मकार मनामयकाश अद्धेगात्रा विज्ञानमयकाश औ विन्दुरूप आनन्दमय-कोश है इसकारण उक्त पांचामात्रा जिस चेतन्य अ-विष्ठान के आश्रय अध्यस्त हैं आ जो इन मात्राओं से रहित पञ्चकोशातीत है तिस ब्रह्म की उपासना इस पांच मात्रावाले ॐकार के द्वारा करने से परमपद की प्राप्ति होती है।

#### छः मात्रावालों का सिदान्त ।

इनका यां विचार है कि प्रथममात्रा अकारक्रय जाजत, द्वितीयमात्रा उकारक्रय स्वप्त, तृतीयमात्रा मकारक्रय सृषुप्ति, औं अनाहत से रेकर जितने प्रकार के शब्द की बाचाहैं वे सब शब्दक्रयी चतुर्भमात्रा हैं, पांचवीं मात्रा विन्दुरूप कारण प्रकृति है, औ छठवीं भात्रा साक्षी चैतन्य आत्मा है, एवम्प्रकार विशेष स्वरूप है जिसका, जो आप निर्विशेष सकल मात्राओं से रहित है, उसकी उपासना इस ६ मात्रावाले ॐकार द्वारा करने से कैवल्य परमपद लाभ होताहै।

## सातमात्रावालों का सिद्धान्त।

इस सिद्धान्तवाले यों कहतेहैं कि आकाश, वायु, आग्न इत्यादि पांचों भूतों की पांच तन्मात्रा, छठवां अहंकार औं सातवां महत्तत्त्व येही इस ॐकार की सात मात्रा हैं औ आठवां आप चैतन्यपुरुष है जिसकी उ-पासना इस सप्तमात्रिक ॐकार द्वारा सदा सर्वदा करनी सर्व मनुष्यों को उचित है।

## आठ से लेकर वहुमात्रा पर्यन्त वालों का सिद्धान्त ।

इनसवों का सिद्धान्त यह है कि पांचों मृत औ मन, बुद्धि, अहंकार, ये आठों प्रकृतियां \*, एक से

<sup>\*</sup> भूमिरापांऽनाना वायुः खं मनोवुद्धिरेवच। अहंकार इतीय मे भिन्ना प्रक्वातिरष्ट्या।

रुद्ध, द्वादश आदित्य, एवम्पकार यावत् स्वर व्यक्तन सद्ध, द्वादश आदित्य, एवम्पकार यावत् स्वर व्यक्तन आदि अक्षर हैं, सो सब एक ॐकारही की मात्रा हैं, क्योंकि ये सब ॐकारही से स्फुरण होतेहें, इसी से संपूर्ण सृष्टि ॐकाररूपही है, जिस किसी पदार्थ का नाम है सब उक्त मात्राओं के अन्तर्गत है इसकारण यह वर्णात्मक ॐकार सब नामों के विषे ओत्योत है, इसिलिये इन महापुरुषों का सिद्धान्त यह है कि जो प्राणी इस बहुमात्रिक ॐकार द्वारा इसके वाच्य परब्रह्म-जगदीश्वर की उपासना करता है वह परमतत्त्व में लय होजाताहै।

यहांतक ॐकार की एक मात्रा से लेकर बहु मात्रातक का विचार समाप्त हुआ अब आगे ॐकार के दश नामों की भीमांसा कीजातीहै।

#### ॐकार के दश नामों का वर्णन।

िषयपाठकगण आलस्य परित्याग कर आगे लिखे ॐकार के दशों नामों का वर्णन पढ़ मालिमांति विचार-कर मनन करतेहुए अवस्थिमव इस परममंत्र ॐकार का साधन करेंगे, इसलिये इस स्थान में ॐकार के दशों नामों का वर्णन कियाजाताहै। जिनपुरुषों को इनकातें।
में रस नहीं है उनकेलिये तो "में स के आगे बेन
बजाओ वह बैठी पगुराने" की कहावत होजातीहै,
अथवा किसी किन का वचनहै "जेहिको कहु पीनस
गेग ग्रस कहंलों तेहि गंधि सुगंध सुंघाने" अर्थात्
जिसपुरुष को पीनस रोग होने तो उसे गंधी कितना
भी गिन्न २ प्रकार के केनड़ा गुलान, जूही इत्यादि को
सुंघाने उसे एक का भी नोध नहीं होता इसी प्रकार
जो प्राणी शास्त्रहीन श्रद्धा औ निस्नासरिहत आलसी,
प्रमादी, औ निषय के रोग से प्रस्त है उसे तो इस
पुस्तक को हाथ में लेनाही अत्यन्त कठिन है पढ़ना
औ निचारना तो अलग रहे।।

अब इस ॐकार के दर्शोनामों का वर्णन उनकी संक्षिप्त व्याख्या सहित कियाजाताहै ॥

अनन्तच तथा तारं शुक्कं वैयत मेवच। अनन्तच तथा तारं शुक्कं वैयत मेवच॥ तुर्यं हंस परबद्ध इति नामानि जानते॥ (यह सार्ध श्लोक है)

अर्थात् १--ॐकार, २--मणव, ३--सर्व-

व्यापी, ४--अनन्त, ५--तार, ६-शुक्क, ७-वैद्युत, ८-तुरीय, ९-हंस, १०-परब्रह्म. य दशों नाम ॐकार के जानेजातेहैं॥ अब इन दशों का अर्थ भिन्न २ संक्षिप्त रीति से कियाजाताहै॥

#### प्रथम नाम अंकार।

यह पद 'अव' धातु से बना है जिसका वर्णन (पृष्ठ ३) में होचुका है किन्तु धातुपाठ में 'अव' धातु के अनेक अर्थ हैं जो साधारण संस्कृत में नहीं आते, न ये हैं, गति, कान्ति, अवगम, प्रवेश, श्रवण, सामध्य, याचन, किया, दीप्ति, अवाप्ति, ग्रहण, त्याप्ति, आलिक्रन, हिंसा, आदान, दहन, भाव, भाग, वृद्धि ॥ देखा जाताहै कि 'अव' का अर्थ वृद्धि भी है अर्थात् बढना वा ऊंचा होना, फिर इसका नाम ॐकार इसीकारण है कि जब पाणी सिद्धासन अथवा पद्मासन लगा अरीर, आव ओ शिर को सीधा औं समकर इन्द्रियों को विष-यों से औ गन को संकल्पों से रोक, इस्व, दीर्घ औ प्लुत साहित यथाविधि इस उँकार का जप करताहै तब यह ॐकार शरीर की साढेतीनलक्ष नाडियों को ऊंची करदेताहै अर्थात् प्रफुछित करदेताहै, अथवा जब पाणायाम की रीति से विधिपूर्वक इसका जप

कियाजाताहै तब पाण ऊंचा होकर ब्रह्मरम् में प्रवेश करताहै इसकारण इसका नाम ॐकार है। अथवा राजयोग अर्थात् अनाहतध्वनिश्रवण \* द्वारा जव विशेष स्थान में इसका जप कियाजाताहै तब प्राण उचगति को प्राप्त होताहुआ ब्रह्मरन्ध्र का गगन करता है, फिर ऐसे बारम्बार अभ्यास करने से ब्रह्मरम्ब का प्राप्तहुआ पाण धीरे २ ऊंचा होताहुआ "तयोध्यमा-यनमृतत्वमेति " इत्यादि प्रमाण से सुपुम्ना नाड़ी द्वारा ब्रह्मरन्ध्र से निकल ब्रह्म को प्राप्त होताहै अर्थात् उचगति होती है इसकारण इसका नाम अन्कार है ॥ फिर इस ॐकार का अर्थ अक्रीकार भी है इसकारण जो कोई पाणी इस ॐकार का नित्य जप करताहै उसके वर अथवा शाप को सब देवता देवी स्वीकार अर्थात् अंगीकार करतेहैं, इसलिये इसका नाम ॐकार है इति।

# बितीय नाम प्रणव ।

"सर्वे वेदा यत्पद्मामनित" ऋग्वेद, यजुर्वेद, सामवेद अथर्व-वेद ये चारों वेद फिर ब्रह्मादि सर्व

<sup>\*</sup> अनाहतध्वनिश्रवण की पूर्णविधि श्रीस्वामिहंसस्वरूपकृत प्राणायागविधि में देखलेना ।

देवता फिर ऋषि, मुनि, मनुष्य, दैत्य इत्यादि सव मिलकर इस ॐकार के तीनों अक्षर, अ, उ, म को बार २ प्रणाम करतेहैं इसकारण इसका नाम प्रणवहै।

# तृतीयनाम सर्वव्यापी।

इस ॐकार का नाम सर्वव्यापी इसकारण है कि यह ॐकार भूलोक से लेकर सत्यलोक पर्यन्त सातों लोक ऊपर, औ अतल से लेकर पाताललोक पर्यन्त सातों लोक नीचे, इन चौदहों लोकों में फिर भूता-काश, मनआकाश, चिदाकाश, इन तीनों आकाश में जितने स्थूल, सूक्ष्म, स्थावर, जङ्गम, कार्य, कार-णात्मक शरीर हैं सबों में नादरूप होकर व्यापरहाहै। फिर चारों वेद, उपनिषद, स्मृति, इतिहास, प्राण, गणित, निधि \*, तर्कशास्त्र, नीतिशास्त्र, देव विद्या, गन्त विद्या, धनुर्वेद (युद्धविद्या), तन्त्र, ज्यातिष, इत्यादि जितनी विद्या हैं सब में यह ॐकार मात्राखप होकर ओतप्रोत है इसकारण इसका नाम सर्वव्यापी है । अथवा "अग्नियंथेका सुवनं मविष्टा रूपं रूपम् मति रूपा वभूव। एकस्तथा सवभूतान्तरात्मा

<sup>\*</sup> निधि वह विद्या है जिस से महाकालादि का ज्ञान होताहै।

क्षंक्षं प्रतिक्षो वहिश्र"।। फिर, "किं करोमि क गच्छामि किं त्यजामि गृह्णामि किम्। आत्मना पूर्यते सर्व महाकल्पाम्बुना यथा"।। फिर, "सर्व ऐ हातह ह्यायमात्मा ब्रह्म" इत्यादि प्रमाणों से आत्मा सर्वत्र पूर्ण है औ यह सर्वव्यापी आत्मा ॐकार का वाच्य है जिसका ॐकार वाचक है औ वाचक अपने वाच्य से भिन्न नहीं होता इसकारण यह ॐकार भी सर्वव्यापी हुआ।

#### चतुर्थ नाम अनन्त ।

इस ॐकार का नाम अनन्त इसकारण है कि जो पुरुष इस ॐकार का भजन करताह उसमें अनन्त शक्तियां प्रवेश करजातीहैं अथवा अनन्त जो परमपद तिसको प्राप्त होजाताहै। अथवा इस ॐकार का देश काल वस्तु करके अन्त पाया नहीं जाता क्योंकि इन पांचों भृतों में एक की अपेक्षा दृसरा अनन्त है तिनमें चार भूत वायु, अग्नि, जल, पृथ्वी इत्यादि की अपेक्षा यह आकाश अनन्तहै फिर ऐसे आकाश की अनन्तता इस ॐकार के लक्ष्य अर्थात् वाच्य आत्मा के भरपूर अस्तित्व के सामने एक विन्दु अर्थात् प्रमाणु मात्र भी प्रतीत न होकर अन्त को प्राप्त होताहै इस कारण इस ॐकार का नाम अनन्त है। अथवा इस ॐकार का कार्य, जो नानाप्रकार के ब्रह्माण्डों की रचना, तिसके नामक्रपात्मक सूर्य्य, चन्द्र, तारा, पशु, पक्षी इत्यादि का अन्त किसी देवता देवी द्वारा जाना नहीं जाता इसकारण इसका नाम अनन्त है॥

#### पश्चम नाम तार।

उँकार का नाम तार इसकारण है कि जो पुरुष इस उँकार का भजन करताहै उसको यह आध्याित्मक \*, आधिभौतिक, आधिदेविक, इन तीनों
प्रकार के दुखों से तारदेताहै, अथवा इस भयङ्कर
भवसागररूप महा अथाह सागर में जो काम कोधादि
बड़े २ दु:खदायी मकर के मुंह में प्रसेहुए अज्ञानी जीव
बार २ तृष्णा इत्यादि के वर्शाभूत हो घोर धार में
इ्वतहुए किसीपकार अपने छूटने की आशा न देखकर

<sup>\*</sup> मान, अपमान, हानि, लाभ, काम, कोध, तृष्णा, चिन्ता इत्यादिक मानासिक दुखों से जो नानाप्रकार के कष्ट होतेहैं उन-को आध्यात्मिक दु:ख कहतेहैं। कफ, पित्त, वायु इत्यादि के दोष से जो ज्वर, खांसी इत्यादि का दु:ख और शस्त्व, सर्थ, सिंहादि. कों के द्वारा जो देहिक दु:ख उनको आधिभौतिक दु:ख कहतेहैं। प्रहादि देवताओं के कोप से जो दु:ख उसको आधिदैविक कहतेहैं।

चिल्लातेहैं, रोतेहैं कि हाय में डूबा, में डूबा, ऐसे दुखी जीवों को यह ॐकार ऐसे घोर दुख से तारदेताहै इस कारण इसका नाम तार है।

शास्त्रों में "नमस्ताराय" इत्यादि प्रमाणों से भी सिद्ध होताहै कि ॐकार के पर्याय अर्थात् स्थान में तार शब्द बार बार कथन कियागयाहै इसकारण ॐकार का नाम तार भी सिद्ध हुआ।

#### षष्ठ नाम शुक्त ।

जो सर्वप्रकार के गलों से रहित शुद्ध निर्माल होवे उसे शुक्क कहतेहैं। अब जानना चाहिये कि सर्वप्रकार के गलों का कारण अविद्या है, तिस अविद्या से रहित सदा शुद्ध निर्मल निर्विकार यह एक ॐ-कारही है इसकारण इसका नाम शुक्क है, क्योंकि "शुद्धमपापविद्धम्" किर "तद्वशुक्रन्तद्वह्मत-द्वमामृतमुच्यते" इत्यादि अनेक श्रुतियों के प्रमाण से इस ॐकार को पापराहित शुद्ध निर्मल कहतेहैं। अथवा यह ॐकार अपने भक्तों को शिव्रही निर्मल शुद्ध जो आत्मपद तिसविषे प्राप्त करदेताहै इसकारण इसका नाम शुक्क है। अथवा अपने भक्तों को

कायिक क्ष, बाचिक, मानमिक तीनों प्रकार के पापों से कियमान †, साञ्चित, प्रारच्ध तीनों प्रकार के कमों से छोड़ाकर शुद्ध निर्माल करदेताहै इसकारण इसका नाम शुक्क है । अथवा तीन जो त्रिपुटी ज्ञान, ज्ञाता, ज्ञेय; ध्यान, ध्याता, ध्य; किया, कर्ता, कर्म; इन त्रिपुटियों को नाशकर शुद्ध निर्माल आत्मपद में प्रवेश करा देताहै इसकारण इसका नाम शुक्क है, अथवा अज्ञान वश अनात्मा जो देहादिकों के आश्रय बन्धन का हेतु, वर्णाश्रम का अभिमान, औ तिनके आश्रय कर्तृत्व औ भोक्तृत्व का अभिनिवेशन तिन सब पापों से अपने उपासक को शुद्ध कर निर्माल ब्रह्मज्ञान में प्राप्त करदेता है इसकारण इसका नाम शुक्क है इति ॥

<sup>\*</sup> शरीर से जो नानाप्रकार के पाप जैसे किसी जीव को मारडालना इसे कायिक, और वचन से जो पाप जैसे गाली देना अथवा झूठीगवाही देनी उसे वाचिक, औ मनही मन किसी की हानि विचारनी उसे मानसिक पाप कहतेहैं।

<sup>†</sup> वर्तमान शरीर से जो अहंकारपूर्वक अनेक कर्म कियेजातेहें उनको कियमान, ओ अनेक जन्मों के जो कियहुए कर्मों के संस्कार अन्तः करणरूप मण्डार में एकत्र हैं उनको सिखित, और इस सिखित में से एक भाग जो एक किसी जन्म में भोगने को दियाजाताह उसे प्रारब्ध वा भाग्य कहतेहैं।

# सप्तम नाम वैद्युत।

विद्युत कहिये प्रकाश को, यह अँकार अपने ज्ञानरूप प्रकाश से अपने उपासकों के हृदय का अ-ज्ञानरूप अन्धकार, जिस से बार २ जन्म मरण रूप थकों को खातहुए भवसागर के अति गंभीर भयंकर खाई में गिरतेहैं, नाश करदेताहै औ एवम्प्रकार जन्म गरण से रहित करतेहुए "ज्ञान दीपन भास्वतः" श्रुति के प्रमाण से आत्मरूप प्रकाश का प्रकाशित करते हुए अर्थात् आत्मप्रकाश जो अपना स्वरूप उसे लखाते हुए नित्यमुक्त कर ज्योतिर्गय करदेताहै इसकारण इसका नाम विद्युत है। अथवा "यदतद्विद्वतोच्य-द्युतदा" इस केनापनिषद् की श्रुति प्रगाण से जो ॐ-कार साधन के समय अपने साधकों के सामने विद्यत के समान चमककर फिर तिरोभाव होजाताहै अर्थात् बार २ चगककर गिटजाया करताहै इसकारण इसका नाग विद्युत है इति ॥

#### अष्टम नाम हंस।

हंस किंदये सूर्य्य को, जैसे सूर्य्य अपने प्रकाश द्वारा रात्रि के अन्धकार को नाश करदेताहै तैसे यह अन्तर "आदित्य उद्गीथ एष प्रणवः" श्रुति प्रमाण से अपने उपासकों के हृदय की अविद्यारूप अन्धकार रात्रि को नाशकर ब्रह्मपद को प्राप्त करदेताहै इसकारण इसका नाम हंस है। अथवा हंस एक पक्षी विशेष हैं जो दूध औं पानी को विलग २ करदेताहै, तैसेही यह ॐकार रूप हंस अपने उपासक के चिज्ज-ह्म्रिन्थ अर्थात् चैतन्य आत्मा औं जड़ अविद्या की जो गांठी उसे खोल विलग २ करदेताहै अर्थात् आत्म रूप क्षीर को अविद्यारूप नीर से विलग कर अजर अगर पद को प्राप्त करदेताहै इसकारण इसका नाम हंस हैं। इस गांठी के विषे गोस्वामी तुलसीदास जी न भी अपने रामायण में कहा है कि "जड़ चेतनिह म्निंथ पाईगई, यदाप मृषा छूटत काठनई ॥इति॥

#### नवम नाम तुरीय।

तुरीय उस परमानन्द अवस्था का नाम है जो जायत, स्वम, मुष्ति, तीनों अवस्था का साक्षिक्ष है जिस अवस्था के प्राप्त होने से सम्पूर्ण प्रपञ्च की शान्ति होजाती है "पपञ्चोपशमं शान्तं शिव मद्देतं चतुर्थ मन्यन्ते स आत्मा स विज्ञेयः" माण्डूक्योपनिषद् की श्रुति के प्रमाण से जिस अवस्था में सम्पूर्ण प्रपञ्च की श्रुति के प्रमाण से जिस अवस्था में सम्पूर्ण प्रपञ्च

का उपशम अर्थात् संसारचक की प्रेरणा से शानित होती है औा परमानन्द शिव स्वरूप अद्वेत जिसके समान फिर कोई दूसरा मुख ओ आनन्द नहीं प्राप्त होताहै और यही अवस्था अति उत्तम चौथी अवस्था है जो शुद्धचैतन्य आत्मस्वरूप है, तिस ऐसी उत्तम अवस्था को यह ॐकार प्राप्त करादेताहै इसिलिये इसका नाम तुरीय है। अर्थात् यह ॐकार शिव्र अपने उपासकों को यह तुरीय अवस्था जो मोक्षपद उसे प्राप्त करदेताहै इसकारण इसका नाम तुरीय है इति॥

#### दशम नाम परब्रह्म।

विदित होवे कि इस सृष्टि में जो कुछ शब्द बोलने औ सुनने में आते हैं सब ब्रह्मरूप हैं इसीकारण इनको शब्दब्रह्म कहते हैं, इनकी चार अवस्थायें हैं, परा, पश्यन्ती, सध्यमा, वैखरी ।। प्रमाण—मूला धारात प्रथमसुदितो यस्तुतारः पराख्यः । पश्चात् पश्यन्त्यथ हृदयगो बुद्धि युङ्मध्यमाख्यः ॥ बन्ने बैखर्यथ करुदिषोरस्यजन्तोः सुषुन्ना । बद्धस्त-स्मात्भवति पवनपरितो वर्णसङ्घः ॥ अर्थात् किसी वचन के उच्चारण के समय प्रथम वायुः मूलाधार से उठकर जबतक हृदय तक पहुंचताहै तनतक उस शब्द का नाम परा है, पश्चात् जब वही शब्द हृदयतक पहुंच जाताहै तब उसका नाम पश्चम्ती कहाजाताहै, और जब वही शब्द हृदय से चलकर कण्ठ में पहुंच बुद्धि से युक्त होताहै औं यह विचार होने लगताहै कि इसको कहूं वा न कहूं तब उसका नाम प्रध्यमा कहलाताहै। किर वही शब्द रोनेवाले जन्तु की सु-पुन्ना नाड़ी से बद्ध होकर नासिका में एक प्रकार की गुदगुदी देतेहुए मुंह में आताहै तब विखरी कहाजाता है, यहांही से वह शब्द वायु द्वारा प्रेरित होकर वर्ण बनताहै औं उच्चारण होने लगताहै, अब इन चारों दशाओं को ॐकार के चारों मात्राओं के साथ किस प्रकार सम्बन्ध है वर्णन कियाजाताहै।

वैखरी का, अकार मात्रा, जाप्रत् अवस्था, भी नेत्र स्थान, है। मध्यमा का, उकार मात्रा, स्वप्नावस्था, ओ कण्ठ स्थान, है। पश्यन्ती का, मकार मात्रा, मुष्पित्र अवस्था, भी हृदय स्थान, है। परा का, अर्द्धमात्रा, तुर्घ्या-वस्था, भी मूलाधार से हृदयतक स्थान, है। अब जानना चाहिये कि चारों वेद, छवों शास्त्र, अठारहों पुराण, इत्यादि जो कुछ शब्द ब्रह्म हैं सब उक्तप्रकार की बाणी से प्रथित है, तथाच "सर्वेषां वेदानां वागेकयनम्" था "वाग्वे नामना भूअसि" इत्यादि श्रुतिओं के प्रमाण से उक्त चारों प्रकार की बाणीही से वेद, पुराण फिर सर्व देश देशान्तरों की भाषा, औ पशु पक्षियों की बोली, बनरही है औ पूर्व में बारम्बार कह आये हैं कि ये सब ॐकार के वाच्य हैं, इसकारण यह ॐकार शब्द-ब्रह्म भिद्ध हुआ, फिर "शब्द ब्रह्मणि निष्णातः परब्रह्माधिगच्छाति" अर्थात् जो प्राणी शब्द ब्रह्म में पूर्ण है वह परब्रह्म को प्राप्त होताहै, अतएव इस ॐकार का नाम परब्रह्म है, इति ॥

#### भिन्न २ उपनिषदों से ॐकार की मीमांसा।

प्रिय पाठकगण को ज्ञात हुआ होगा कि इस
पुस्तक में गाण्डूक्योपनिषद् द्वारा इस ॐकार का
महत्त्व पूर्व में वर्णन हो आयाहै इसिछये माण्डूक्य को
छोड़ और कई दूसरे उपनिषदों में जो ॐकार के
गहत्त्व पाय जातेहैं इस स्थान में उनका विचार किया
जाताहै।।

## प्रथम कठवल्ली उपनिषद्गत प्रणव विचार ।

उदालक ऋषि का पुत्र निचकेता अपने आ-चार्य्य (मृत्यु वा यगराज) से आत्मविचार के निमित्त प्रश्न करताहै। कि हे आचार्य्य वह कौनसा सुलभ साधन है जिसके द्वारा यह जीव भवसागर के घोर दु: खों से पार होकर शीध्र परमपद को लाभ करे ? यम उत्तर देतेहैं कि हे शिष्य श्रवण कर।

ॐ सर्वे वेदा यत्पदमामनित तपा शिस सर्वाणि च यद्दिन्त । यदिच्छन्तो ब्रह्मचर्यञ्चरान्ति तत्तेपद्धः संग्रहेण ब्रवीम्योमित्यतत्॥ एतद्धचेवा-क्षरम्बद्ध एतदेवाक्षरम्परम्। एतद्धचेवा-क्षरं ज्ञात्वा यो यदिच्छति तस्यतत् ॥ एतदालम्बनधः श्रेष्ठमेतदालम्बनम्परम्। एतदालम्बनं ज्ञात्वा ब्रह्मलोके महीय-ते॥ १५, १६, १७॥

अर्थात् ''सर्वेवेदाइति'' ऋग, ययुः, साम, अर्थव, ये चारों वेद जिसपद को एक निश्चय औ एक मत से मोक्ष का साधन प्रतिपादन करतेहैं औ 'तपा 'सर्वाणीति' जिस की प्राप्ति के अर्थ सर्व विद्वान तप का अर्थात् स्वधर्मानुष्ठान की मीमांसा वा विचार एकाग्र चित होकर करतेहैं अथवा सर्वप्रकार के तपकरने वाले तपस्वी जिसकी महिमा वर्णन करतेहैं और 'यदिच्छन्त इति' जिसकी इच्छा से गुरुकुल में निवासकर ब्रह्मचर्य धारण करतेहैं 'तत्तेपदं सग्रेवेहण इति' सो हे निचकेत तेरेलिये में संक्षिप्त करके कहताहूं कि वह पद अकारही है, अर्थात् जिस पद की तू इच्छा करताहै उसको प्राप्ति करानेवाला सर्वोन

त्तग प्रतीक यह ॐकारही है, फिर 'एतद्धचेवाक्षरं-ब्रह्माति ' यही ॐकार एकाक्षर ब्रह्म है औ परमश्रष्ठ है, इसकारण 'एतद्धचेवाक्षरं ज्ञात्वेति' इस इतने अक्षर को जानकर जो जिस तत्त्व की इच्छा करताहै वह अवस्य उस तत्त्व को प्राप्त होजाताहै। इसीकारण यह ॐकार सब गंत्रों के आदि गं आताहै औ सब गंत्रों का वीज औ प्राण है, इसकारण हे नचि-केत 'एतदालम्बन इति' इसी का आलम्बन और सब आलम्बनों से श्रेष्ठ है, औ इसी की उपासना परम उपासना सर्वप्रकार की उपासनाओं में उत्तम औ प्रशंसनीये है, इसकारण 'एतदालम्बनं कृत्वाते' इस का आलम्बन करके प्राणी ब्रह्मलोक को प्राप्त हो गहिमा को पाता है अर्थात् ब्रह्मा के समान पदवी को पाता है, औं जो गोक्ष की इच्छा करता है वह ब्रह्म में लीन हो परमपद को पाताहै, इसकारण ब्रह्मप्राप्ति के लिये इस ॐकार से बढ़कर दूसरी कोई उपासना नहीं ॥ इति ॥

# प्रश्नोपनिषद्गत प्रणविचार।

सत्यकाम नामक ऋषि ने अपने आचार्य पिष्पलाद ऋषि से जाकर पूछा कि हे गुरी— 'स यो ह वै तद्भगवन्मनुष्येषु प्रायणान्त-मोंकारमभिष्यायित कतमं वाव स ते न लोकं जयतीति'॥ तस्मे सहोवाच। जो पुरुष निश्चय करके अपने अन्तकाल तक अर्थात् प्राण पयान होने तक इन्द्रियों को वर्शाभूत कियेहुए एक ॐकारही का ध्यान करताहै वह स्वर्गादि अनेक दिव्यलोकों में से किस लोक को प्राप्त करताहै कृपाकर कहो, इस प्रश्न को श्रवण कर पिष्पलाद उत्तर देतेहैं कि हे शिष्य—

'एतद्धे सत्यकाम परञ्चापरञ्च बहा यदों-कार स्तस्माद्धिद्धानेतेनेवाऽऽयतनेनेकतर मन्वेति'॥

यह जो पर \* जो अपर ब्रह्म है सो ॐकारही है, अर्थात्

<sup>\*</sup> अधिक देशावृत्तित्वं परम् , अल्पदेशावृत्तित्वं अपरम् ।

इस ॐकार का वाच्य अर्थात् लक्ष्य सर्वव्यापक परब्रह्म है इसकारण वाच्य, वाचक, के अभेद से यह ॐकार भी परब्रह्म हुआ, फिर यह ॐकार अक्षर स्वयं शाल-आम के समान उसी परब्रह्म का प्रतीक होने से साधन कालमात्र साधकों के लिये परमपूज्य है अर्थात् जिस प्रकार शालग्राम शिला को विष्णुसगवान का प्रतीक जानकर साधकवृन्द पूजतेहैं उसीप्रकार यह अक्षर (30) भी परब्रह्म का प्रतीक होने से परमपूज्य है, इसकारण यह अपरब्रह्म हुआ, अतएव यह ॐकार पर औं अपर दोनों प्रकार का ब्रह्म सिद्ध हुआ, फिर जो प्राणी दोनों रूप जानकर दोनों में से किसी एक की उपासना करताहै वह अपनी उपासना के अनुसार ही गतिपाताहै अर्थात् जो प्राणी सर्वप्रकार वृत्तियों को रोक ॐकार की मात्राओं को एक दूसरे में लयकरते हुए अर्थात् अकार को उकार में, उकार को मकार में फिर मकार को शुद्ध परब्रह्म चैतन्य में, लय करतेहुए निर्विकल्प समाधि में स्थित होताहै वह अभेदता के कारण परब्रह्म को पाप्त हो ब्रह्मरूपही होजाताहै 'ब्रह्म-विद्वस्विवभवति ' श्रुति प्रमाण से, और जो प्राणी आत्मास्थिति तक न पहुंचने के कारण केवल (ॐ) इस अक्षरमात्र का ही उपासना यथाशास्त्रविधि करताहै

वह ब्रह्मलोक में प्राप्त हो ब्रह्मा द्वारा अपने लक्ष्य की अर्थात् इष्टपदार्थ को पावताहै, एवम्प्रकार जब पिप्पलाद ऋषि ने कहा तब सत्यकाम परम प्रसन्नता को प्राप्त हो पूछता भया कि हे गुरो जो प्राणी इस अल्कार के केवल प्रथम अक्षर अकार की उपासना करताहै औ जो अ, उ दो अक्षरों की उपासना करताहै औ जो अ, उ, म, तीनों अक्षरों की उपासना करताहै, इन तीनों प्रकार की उपासना करनेवालों की क्या भिन्न २ गति होती है विलग २ कर कथन कीजिये तब पिप्पलाद फिर बोले कि है शिष्य—

स यद्येकमात्रमिभध्यायीत स तेनेव सं-वेदितस्तूर्णमेव जगत्यामाभ सम्पद्यते। तम्चो मनुष्यलोकमुपनयन्ते स तत्र तपसा ब्रह्मचर्येण श्रद्धयासम्पन्नो महि-मानमनुभवति॥ (पांचवें प्रश्न की तीसरी श्रुति) जो प्राणी ॐकार की पूर्णमात्राओं की उपासना न करके केवल एक मात्रा अकार ही की खण्ड उपासना करताहै वह प्राणी उसी ऋग्वेद \* सम्बन्धी अकार मात्रा की

<sup>\*</sup> अकारश्चाप्युकारश्च मकारश्च प्रजापितः । वेदत्रयात्रिर्दृहत भूभृवः स्वारितीतिच ॥ इस प्रमाण से तीनों अक्षरों को तीनों वेद से सम्बन्ध है ।

उपासना के महत्व से किसीप्रकार की दुर्गति को न प्राप्त हो। फिर शीघ्र ही पृथ्वीमण्डल में आ जाग्रत अव-स्था के साक्षी रहने के कारण मनुष्ययोगि में 'शुचीनां श्रीमतां गेह योगश्रष्टाभिजायते 'गीता के प्रमाण से। पवित्र धनवान वर्णत्रयों के कुल में जन्मलेताहै फिर तपकरके अर्थात् अपने आश्रम औ वर्ण के धर्मों का आचरण करके ब्रह्मचर्य्य से औं श्रद्धा से सम्पन्न होकर महिमा को पावताहै, महिमा का स्वरूप छान्दाग्याप-निषत् मं यों लिखाई 'गो अश्व मिहमहिमेत्याचक्षत इस्ती हिरण्यं दास भार्या क्षेत्राण्यायतनानीति ' अर्थात् गऊ, घाडे, हस्ती, इत्यादि पशु औ हिरण्य अर्थात् सोना, रूपा इत्यादि धन, दास, दासी इत्यादि सेवक औं मुन्दर रूपवती मुशीला भारयी सहित पुत्र पौत्र आदि कुटुम्ब औ क्षेत्र अर्थात् राज्य औ आयत-नानि अर्थात् स्वच्छ मकान, कोठे, महल, अटारी, दुर्ग, बाग, बगीचे इत्यादि इन सब पदार्थों को माहिमा कहते हैं, सो ॐकार का एकमात्रिक उपासना करने-वाला पाताहै।

अब दो मात्रा की उपासना करनेवाले की गति श्रवण करो।

अथ यदि दिमात्रेण मनसि संपद्यते

सोऽन्तिरक्षं यज्ञभिरुन्नीयते सोमलोकप्। स सोमलोके विभृतिमनुभृय पुनरावर्त्त-ते ॥ (पांचवं प्रश्न की चौथी श्रुति)

अर्थात् जो पुरुष दोमात्रा अ, ऊ, कीही उपा सना करताहै वह ययुर्वेद सम्बन्धी ॐकार की उपा सना के कारण चन्द्रलोक में जो मृत्युलोक की अपेक्षा कुछ उत्तमहै प्राप्त होकर चन्द्रलोक की महिमा को पाताहै अर्थात् चन्द्रलोक सम्बन्धी सर्वप्रकार के मुखों को अनु-भव कर फिर इस मृत्युलोक में प्राप्त होताहै।

अव जो प्राणी पूर्ण तीनों मात्रा की उपासना औं जप करताहै उसकी गति श्रवण करो ।

अयः पुनरेतं त्रिमात्रेणोमित्येते नेवाक्षरेण परंपुरुष मिभध्यायीत स ते-जिस सूर्ये सम्पन्नः । यथा पादोदर-स्त्वचा विनिर्मुच्यत एवं ह वे स पाप्म-ना विनिर्मुक्तः स सामभिरुन्नीयते ब्रह्मलोकं स एतस्माङ्गीवचनात्पारात्परं इस आत्मारूप बाण को ॐकाररूप धनुष पर चढ़ा कर ब्रह्मरूप लक्ष्य को वेधन करे अर्थात् जैसे निशाना लगानेवाला चित्त को सर्वत्र से रोक अपने लक्ष्य पर ध्यान लगाताहै उसीप्रकार प्रणवोपासक अपनी सर्व प्रकार की वृतियों को सर्वत्र से रोक इन्द्रियों को दमन कियहुए एकाम्रचित्त औ अप्रमत्त हो अर्थात् सर्वप्रकार के प्रपञ्चरूप प्रमाद से शान्त हो अपने लक्ष्य परब्रह्म को वेधताहुआ तन्मय होजाताहै अर्थात् जिसप्रकार शर अपने वेथेहुए पदार्थ के साथ मिल जाताहै ऐसे यह आत्मा रूप बाण अपने वेधेहुए पदार्थ परब्रह्मरहप में जागिलता है, फिर जैसे बाण जब धनुष को छोड़ अपने लक्ष्य की ओर धावताहै तब दायें वायें किसी भी पदार्थ को नहीं देखता उसी प्र-कार जब यह आत्मा प्रणवस्तप धनुष द्वारा चलताहै तन किसी भी सांसारिक व्यवहार की ओर नहीं देखता हुआ एकदम अपने लक्ष्य ब्रह्म में तन्मय होजाताहै, यदि यह शंक। हो कि बाण अपने लक्ष्य में मिलतो जाताहै किन्तु विजाति होने से अर्थात् लक्ष्य के समान आकारवाला न होने से तन्मय नहीं होता तो उत्तर यह है कि 'शरवत्तन्मयोभवत' शर का अर्थ जल भी है तो जिसप्रकार शर का अर्थात् वर्फ़ के दुकड़े का

गुलेल बनाकर धनुष द्वारा किसी नदी में पानी की ओर छोड़ें तो वह बर्फ़ का गुलेल पानी में जाकर स्वजाति होने के कारण तन्मय होजाताहै उसीप्रकार आत्मा औ परमात्मा के स्वजाति होने के कारण आत्मा रूप वर्फ़ का गुलेल परमात्मारूप जल में तन्मय होजाता है इसकारण 'ॐकार मित्येवध्यायश्व' ॐ इस अक्षर का ध्यान करो यह बार बार वेद ने पुकारा है इति ॥

#### छान्दोग्योपनिषद्गतप्रणवविचार।

सामवेदीय छान्दीग्य उपनिषत् में विराट के अंग प्राण औ आदित्य इत्यादि अनेक सगुण प्रतीकों के द्वारा परब्रह्म की उपासना कथन कीगई है तिनकी यहां न ऋहकर सर्वीपरि जो ॐकाररूप प्रतीक अर्थात् परब्रह्मकी प्रतिमा उसके रसतमत्व को अर्थात् सर्व प्रकार के रसों में सार रस होने को देखलाकर उसकी उपासना वर्णन करते हैं।

ओमित्येतदक्षरमुद्रीथमुपासीत । ओमित्युद्रायति तस्योपव्याख्यानम् ।

अर्थात् ॐ यह इतना अक्षर जो उद्गीध \* है उसे उपासना करो, जैस शालग्रामादि प्रतिमा में विष्णु का प्रतीक समझ विष्णु बुद्धिकर तिसकी पूजादि कर के स्यामसुन्दर वैकुण्ठनाथ का ध्यानधर उपासक उन को प्राप्त होताहै, उसीप्रकार यह ॐकार रूप प्रतीक अर्थात् प्रतिमा उस जगदीइवर की है जिसकी उपास-ना प्राणीमात्र को कर्तव्यहै अर्थात् इस ॐकार के जप रूप से, अथवा ध्वनीरूप से, अथवा आकारादि मा-त्राओं के विचाररूप से, अथवा गात्राओं को एकदूसरे में लयचिन्तवन करतेहुए तादात्म्य निर्विकरुपह्मप से, उपासना करनीचाहिये, फिर सर्व वेदों के गानेवाले ॐकार को गानकरते हैं और जो कुछ श्रेष्ठपना महत्त्व विभाति इत्यादि फल है सब ॐकार का उपव्याख्यान है, इसलिय अब इस ॐकार की सर्वोत्तमता की वर्णन करतेहैं।

ॐ एषां भूतानां पृथिवीरसः पृथिव्या आपो रसः अपामोपधयोरसः ओपधी-नां पुरुषो रसः पुरुषस्य वात्रसो वाच

<sup>\*</sup> सामवेदका उद्गाता अर्थात् गान करनेवाला ऋत्विक् बजादि में इस ॐकार को गान करताहै इसकारण इसको उद्गीथ कहतेहैं।

ऋश्रस ऋचः साम साम्न उद्गीथोरसः। स एष रसाना ७ रसतमः परमः पराद्धर्ची ऽष्टमो यदुद्गीथः ॥

अथोत् 'एषां भूतानां पृथित्रीरसः' इन सब चरा-चर भूतों का पृथ्वी रस \* है अर्थात् उत्पत्ति, स्थिति, संहार का कारण है, फिर 'पृथिव्या आपोरसः' ऐसी पृथ्वी का जल रस है अर्थात् कारण है 'अद्धःपृथ्वी' इस वेदवचन से फिर 'अपामोषधयोरसः' इस नल का रस औषध है, इस स्थान में यदि शंका हो कि रस का अर्थ तो तुमने कारण बतायाहै, किन्तु औषध रस का किसी प्रकार भी कारण नहीं होसकता । फिर तुम औषधि को जल का रस क्यों बतलातेही, इस शंका के निवारणार्थ यह उत्तर है कि रस शब्द का अर्थ. कारणपरत्व औ सार परत्व भी है, इसिलेये 'पृथिव्या आपोरसः' तक कारणपरत्व है औ इस से आगे सारपरत्व है, इसकारण कहा कि जल का रस अर्थात् सार औषधि है, फिर 'ओषधीनां पुरुषोरसः'

<sup>\*</sup> रस के तीन अंग हैं, गति, परायण, अवष्टंभ, गति कहिये उत्पत्ति का कारण। पारायण कहिये स्थिति का कारण, औ अवष्टंभ कहिये नाश का कारण।

ओपिंव का रस अर्थात् सार यह पुरुष अर्थात् अरीर है औ 'पुरुषस्य वाग्रसः' शरीरहूप पुरुष का बचन रस है फिर 'वाचऋग्रसः' फिर बचन का ऋचा अर्थात् वेद का मंत्र रस है फिर 'ऋचःसाम' ऋचा ओं का साम रस है, 'वेदानां सामवेदोऽहम्' गीता के बचन से भी सिद्धहोताहै फिर 'साम्नः उद्गीथारसः" सामवेद का यह उद्गीथ \* अर्थात् ॐकार रस है, इसकारण यह सिद्ध हुआ कि यह ॐकार सम्प्री जगत के चराचर का सारतर है अर्थात् जैसे इक्षुदण्ड का सार इक्षुरस तिसका सार गुड़, तिसका राव, तिसका शकर, तिसका चीनी, चीनी की मिश्री, मिश्री का कन्द्र कन्द का ओला सार है इसी प्रकार ॐकार सम्पूर्ण जगत रूप इक्षुदण्ड का सारतर ओला के समान है औ उस में जो स्वादहै वही परमात्मा है, अतएव सर्व प्राणियों को इस ॐकार की उपासना करनी अति आवश्यक है। फिर यह कैसा है कि पराद्वर्यों अर्थात् परमात्मा की उपासना करने का स्थान है औ अष्टम है अर्थात् पृथिव्यादि रसों की संख्या से आठवां है, अर्थात् भूतोंका रस पृथ्वी १, तिसका जल २, तिसका

<sup>\*</sup> पूर्व में देखलाआयेहैं कि उद्गीथ ॐकार को कहतेहैं।

औषि ३, तिसका शरीर ४, तिसका क्चन ६, बचन की ऋचा ६, ऋचा का साम ७, साम का ॐकार (उद्गीथ) ८, इसीकारण इसको रसतम कहतेहैं चारों आश्रामियों को इसके द्वारा मोक्ष साधन करना अति आवश्यक है !! इति ॥

## तैत्तिरीयोपनिषद्गतप्रणवविचार।

ओमित बद्दा। ओमिती द एसर्वम्। ओमित्यतदनुकृति ह सम वा अप्यो श्रा-वयत्याश्रावयन्ति । ओमिति सामानि गायन्ति। ओ श्रीमिति शस्त्राणि शर्थ सन्ति ओमित्यध्वर्यः प्रतिगरं प्रतिगृणा-ति। ओमिति बद्द्या प्रसाति । ओमि-त्यिमहोत्रमनुजानाति । ओमिति बा-द्यापः प्रवक्ष्यन्नाह ब्रह्योपाप्रवानीति । ब्रह्मेवोपाप्रोति ॥ (अध्याय ९ श्रुति ।)

अर्थात् ॐ यह ब्रह्म है इसकारण मनन करने औ उपासना करने के योग्य है, किर ॐ यह सर्व है

अर्थात् जोकुछ चराचर जगत है सब ॐ ही है (देखो पृष्ठ ७) फिर ॐ यह अनुकरण है अर्थात् अनुकरण कहिये रक्षा औ सहायता को, सो यह ॐकार सम्पूर्ण जगत की रक्षा औ सहायता करनेवाला है, अथवा अ-नुकरण कहिये जिसकी आज्ञा वा आचरण के अनुसार दूसरेलोग करें, सो ॐकारही की आज्ञानुसार सबलोग कार्य्य कररहेहैं, अथवा जिसके पश्चात् सर्वप्रकार के 'कार्य कियेजावं, सो प्रसिद्ध है कि जितने कार्य किये जातेहैं सब के आदि में ॐकार कहलने की आज़ा है अर्थात् बोलना, करना, आना, जाना, लेना, देना, हबन, ब्रत, स्नान, पूजा, इत्यादि जोकुछ कार्य्य हैं सब के प्रथम ॐकार का उचारण करलेना उचित है, इस कारण यह ॐकार अनुकृति है (इ सम वा) प्रसिद्ध के निमित्त आताहै फिर 'अपि ओ श्रावयाति आ-श्रावयान्त' अर्थात् जब जिज्ञामु कहताहै कि कुछ मुनाओ तच कहनेवाला प्रथम ॐकारही की श्रवण कराताहै। फिर 'ओमिति सामानि गायन्ति' सामवेद के गानेवाले इस ॐकार का गान करतेहैं अर्थात् जब सामवेद गानेवाला गान करनेलगताहै तब जैसे किसी गान गानेवाले के साथ एक दूसरा पुरुष सुर का भरनेवाला आ ३, आ ३, मुर को अलापतारहताहै

उसीप्रकार सागवेद गानेवाल के साथ २ एक दूसरा ब्राह्मण ॐ उच्चारण करतारहताहै अर्थात् ॐ का प्रति-गर करतारहताहै, फिर 'ओएं शोमिति शस्राण श्रांभान्त' अर्थात् ऋग्वेद का गानेवाला ऋग्वेद क शस्त्रों अर्थात् मन्त्रों को इसी ॐकार के साथ वर्णन करतारहताहै, फिर ॐ मिति अध्वर्ध्यः प्रतिगरं यु-णाति ' अध्वर्ध \* यज्ञ में भिन्न २ कर्मी का करन-वाला प्रतिकर्म के साथ इस अँकार का गान करता रहताहै, फिर 'ओमिति ब्रह्मा प्रसौति' यज्ञ में जो ब्राह्मण ब्रह्मा वनकर यज्ञ क दक्षिण भाग में बैठाहुआ यज्ञ की रक्षा करताहै बह भी ॐकारही अवण कराता-रहताहै, फिर 'ओमिति अग्निहोत्रमनुजानाति 'फिर अग्निहोत्र जो हवन करनेवाला वह भी इस ॐकारही की आज्ञा लेकर हवन करताहै, अर्थात जब होता कड-ताहै कि मैं अब हवन आरम्भ करताहूं तब उसके समीपस्थ सब ब्राह्मणों को (ॐ) ऐसा पद कहनापड़-ताहै तब वह हवन करनेलगताहै। फिर 'आमिति ब्राह्मण प्रवेध्यन्नाह' अर्थात् अध्ययन के समय ब्राह्मण

<sup>\*</sup> अध्वर्यु उसको कहतेहैं जो यज्ञ के समय वेदि बनाता है कुण्ड तयार करताह, पात्रों को ठीक करताहै, समिध आ अग्नि इत्यादि को एकत्र करताहै।

अँ इतने पद को कहरुताहै। फिर 'ब्रह्मो प्राप्त-बानी।ति' जो प्राणी यह इच्छा करताहै। कि मैं ब्रह्म को प्राप्तहों तो वह भी ॐकारही का जप करताहै, फिर 'ब्रह्मेबोपामोति' ब्रह्म का प्राप्त होनेवाला इस ॐकारही के द्वारा ब्रह्म को प्राप्त होताहै, तात्पर्ध्य यह कि जोकुछ कियायें दना, लेना, खाना, पीना, यात्रा करना, स्नान, व्रत इत्यादि है सब को जो प्राणी ॐकार कहकर आरम्भ करताहै वह सर्वप्रकार सिद्धि को लाभ करताहै, इसकारण मनुष्यों को सदा इस ॐकारही की उपासना करनीचाहिये।

## बृहदारण्यकोपानिषद्गतप्रणवविचार।

एक सगय गार्गी ने महर्षि याज्ञवलक्य से यों
प्रश्न कियाहै कि हे गगवन् मैं ने मुनाहैं कि ॐकार
को ब्रह्मवेत्ता एकाक्षरब्रह्म कहतेहैं सो हे महाराज वह
ब्रह्म तो सब अक्षरों से अतीत है उसकी अक्षर कैसे
कहतेहैं तब याज्ञवलक्य उत्तर देतहैं कि हे गार्गि मुनो—
'सहोवाचेतदक्षरं गार्गि ब्राह्मणा अभिवदत्यस्थूल मनएव हस्व मदीर्घ मलोहित

मस्नेह मच्छाय मतमोऽवाय्वनाकाश म-संग मरस मगंध मचक्ष मश्रोत्र मवाग मनोऽतेजस्क मप्राण ममुख ममात्र म-नन्तर मवाद्यं न तदश्राति किञ्चन न तदश्राति कश्चन ।।

हे गार्गि ब्राह्मण अर्थात् ब्रह्मवेत्ता ऐसा कहतेहैं कि वह जो अक्षरब्रह्म है स्थूल नहीं है यदि स्थूल नहीं तो अस्थूल अर्थात् सूक्ष्म होगा किन्तु हे गार्गि वह सृक्ष्म भी नहीं अर्थात् ह्रस्व भी नहीं यदि ह्रस्व नहीं तो दीर्घ होगा कहतेहैं वह दीर्घ भी नहीं, जब न वह ह्रस्व न दीर्घ तो द्रव्यों के गुण से रहित अद्रव्य लोहितादि गुणों से युक्त होगा किन्तु लोहितादि अर्थात् रक्त पीतादि गुणों से भी रहित है, कदाचित जल के ऐसा स्नेहादि गुणवालाहो तो सोभी नहीं, यदि कहो कि जव न वह द्रत्य है न गुण है तो छायावाला होगा किन्तु वह छाया भी नहीं, यदि छाया भी नहीं तो तम होगा किन्तु वह तम भी नहीं, यदि अतम है तो वायु होगा किन्तु वायु भी नहीं तो आकाश होगा किन्तु आकाश भी नहीं तो सर्वका संघातहोगा अर्थात् सब के साथ होगा तो स्वरूप करके वह साथ

भी नहीं, तब रस होगा अर्थात् कटु, अम्ल तिक्त इत्यादि अथवा शृंगार वीर, करुणा, इत्यादि रस होगा किन्तु कोई रस भी नहीं, तो गंध होगा तो सो भी नहीं, तो चक्षुहोगा परन्तु चक्षु भी नहीं, तो श्रोत्र होगा, श्रोत्र भी नहीं तो वचन होगा, वचन भी नहीं तो मन होगा, मन भी नहीं, तो तेजहोगा तेज भी नहीं, तो प्राण होगा पाण भी नहीं, तो मुखादिद्वार होगा सोभी नहीं, तो गात्रा होगा गात्रा भी नहीं, तो अन्तर होगा अन्तर भी नहीं तो बाहर होगा किन्तु बाहर भी नहीं, अर्थात् हे गार्गि उपरोक्त निषयों में यह एक भी नहीं फिर न वह भोका है न भोग्य है सर्व विशेषणों से रहित निर्विशेष है, ऐसा जो परमअक्षरब्रह्म है सोही इस वर्णात्मक उँकार का वाच्य है, इस पुस्तक में बार बार पूर्व में वर्णन करआयहैं कि बाच्य औ बाचक में भेद नहीं तो इसकारण वर्णात्मक ॐकार को भी वैसाही जानना जैसाकि उसके वाच्य को ॥

फिर यह कैसा है कि सूर्य चन्द्र, अभि वायु इत्यादि सब इसी की आज्ञा से अपने २ कार्य्य में नियगपूर्वक प्रवर्त्त होरहेहैं, हे गार्गि सुनो —

अ एतस्य वा अक्षरस्य प्रशासने

गार्गि सूर्याचन्द्रमसी विधृती तिष्ठत एतस्य वा अक्षरस्य प्रशासने गागि द्याचापृथिव्यौ विधतेतिष्ठतः। एतस्य वा अक्षरस्य प्रशासने गार्गि निमेषा मुहूर्ना अहोरात्राण्यर्द्धमासा ऋतवः सम्बत्सरा इति विधृतास्तिष्ठन्त्येतस्य वा अक्षरस्य प्रशासने गार्गि प्राच्यो ऽन्या नद्यः स्पन्दन्ते स्वेतेभ्यः पर्वतेभ्यः प्रतीच्योऽन्यायां याञ्च दिश मन्वेति । एतस्य वा अक्षरस्य प्रशासने गार्गि ददतो मनुष्याः प्रशिक्तान्ति यजमानं देवा दवीं पितरोऽन्वा यत्ताः ॥ इत्यादि॥

अर्थात् हे गार्गि इसी अक्षर की आज्ञा से मूर्य्य चन्द्र अपने २ कार्यों में स्थिर हैं, इसी अक्षर की आज्ञा से हे गार्गि चुलोक औ पृथ्वीलोक इत्यादि स्थिर हैं, इसी अक्षर की आज्ञा से हे गार्गि पल, मुहूर्च, दिन रात्रि, पक्ष, मास, ऋतु, वर्ष सब वर्त्तमान हैं, इसी अक्षर की आज़ा से हे गार्गि हिमालय पर्वत से बहुत सी निदयां निकलकर पूर्विदिशा में बहतीहैं और बहुत सी पश्चिम ओर से बहतीहुई इनमें जामिलतीहैं, इसी अक्षर की आज़ा से दानपतिहुए मनुष्य यजमान की प्रशंसा करतेहैं औ देवता पितर सब इसी अक्षर की आज़ा से हिव ग्रहणकरते हैं।

पिय पाठकगण को उचित है कि जो अक्षर ऐसे प्रभाववाला है उसकी अवश्य उपासना करें जिस से मोक्षपद की प्राप्ति हो ॥ इति ॥

### ॐकार का जपविधान ।

विदितहोवे कि निर्विकरुपसमाधि प्राप्तहाने से पूर्वही ॐकार का जप कियाजाताहै, क्योंकि जब नि-र्विकरूपसमाधि की प्राप्ति होजातीहै तब उपासक उपास्य दोनों के एक होजाने से अपने स्वरूप का साक्षात्कार होजाताहै, क्योंकि निर्विकरूप समाधि प्राप्त न होने से किंचित् अज्ञानता अवाशिष्ट रहने के कारण अपने स्वरूप का भान नहीं होता, औ जब अँकार एकाक्षर ब्रह्म का जप औ उपासना करते २ अपने लक्ष्य का बोध होजाताहै तब 'शरवत्तन्मयोभवेत' तब अपने लक्ष्य में तन्मय होजानेसे अज्ञानता का नाश होकर 'तरवमित' 'अहंब्रह्मास्मि' इत्यादि का स्फुरण होने लगताहै इस कारण समाधि से पूर्वहीतक इस परम गंत्र ॐकार का जप औ उपासना उचितहै, क्योंकि इस परग गंत्र ॐकार को छोड़ अन्य कोई दूसरा गंत्र शीष्ठ समाधि प्राप्तहोने के निगित्त उत्तम नहीं, यथा रामगीता-याम्-पूर्वसमाधेरिवलं विचिन्तयेदोंकार मात्रं सचराचरं जगत्। तदंव बाच्यं प्रणवोहि बाचको विभाष्यतेऽज्ञानवज्ञान्यवोधतः ॥ अर्थात् निर्वि-

करपसमाधि से पूर्व संपूर्ण जगत को ॐकार रूपही जानकर इसका जप करे, इस पुस्तक में पूर्वही ॐकारएवेदंसर्वं' औ 'तस्योपव्याख्यानंभूतं भव-द्भविष्यदिति सर्वमोंकार एवं इत्यादि प्रमाणों से स्पष्ट देखलाआयेहैं कि यह ॐकारही सब है, इसकारण जपकरनेवाला संपूर्ण चराचर को ॐकार मात्रही चिन्तवन करे, क्योंकि ॐकार वाचक औ चराचर वाच्य में जो किंचित भेद भानहोताहै वह 'अज्ञान-वशासवीधतः' अज्ञानता के कारणहै बोध से नहीं। इसकारण विधिपूर्वक इसका जप करे, मंत्र के अक्षरों के साथ २ उसके अर्थ के चिन्तवन करनेही को जप कहतेहैं 'तज्जपस्तद्थभावनम्' इस पतंजाले सूत्र के प्रमाण से, अतएव इस ॐकार अक्षर के साथ २ इस के अर्थ अर्थात् इसके लक्ष्य परब्रह्मस्वरूपही का ध्यान करे, इसी को गानसजप कहतेहैं जो वाचिक औ उपांजु जपसे उत्तमकहाजाताहै (देखां वृहत्सन्ध्या पृष्ठ १३६) इसी को जपयोग भी कहतेहैं इसी से सगाधि सिद्ध होजाती है, अपने इष्ट के स्वरूप का साक्षात्कार होनेलगताहै, अर्थात् अपने प्राणवल्लभ स्यामसुन्दर का अत्यक्ष दर्शन होनेलगताहै। इसलिये प्रणव में चित्त-लगावे इसी के विषे श्री स्वामी शंकराचार्य के गुरु खामी गौडपादाचार्य ने कहाहै कि-

युक्जीत प्रणवे खतः प्रणवो ब्रह्म निर्भयम् ।
प्रणवं नित्य युक्तस्य न भयं विद्यते कचित् ॥१॥
प्रणवोद्यपंत्रद्धा प्रणवश्यपः स्मृतः । अपूर्वो
ह्यनन्तरो वाह्यो नपरः प्रणवोऽव्ययः ॥२॥
सर्वस्यप्रणवोद्यादिर्भध्यमान्तस्तथैवच । एवंहि
प्रणवं ज्ञात्वा व्यक्तुते तदनन्तरम् ॥३॥ प्रणवोहीक्वरं विद्यात्सवस्यहृदि संस्थितम्। सर्वव्यापिन
मोकारं मत्वा धीरो न शोचिति ॥४॥ अमात्रोऽननतमात्रश्च द्वेतस्योपशमः शिवः। ओंकारो विदितो
येन स मुनि नैतरोजनः ॥५॥

अर्थ-ॐकार निर्भयरूपब्रह्म है इसकारण इस ॐकारही में चित्त को लगावे, क्योंकि जो प्राणी प्रणव के जए औ साधन में नित्य प्रवर्त है उसकी किसी प्रकार का भय नहीं ॥ १ ॥ यह प्रणवही अपरब्रह्म \* है ओ यह प्रणवही परब्रह्महै औ अपूर्व है अर्थात् इससे पूर्व कोई वस्तु नहीं, फिर अनन्तर है अर्थात् इसकी किसी विकार सविकार दोष गुण से अन्तर नहीं, फिर अवाह्म है अर्थात् इस से बाहर अन्य कोई वस्तु नहीं फिर अनपर है अर्थात् इससे परे कोई नहीं, और इस

<sup>\*</sup> अपर औ परब्रह्म व्याख्या (देखो पृष्ठ ५५)

दूसरीरीति—जिसपकार मुखहोवे उसी प्रकार बैठकर चित्तवृत्ति को रोक विद्या भी अविद्या दोनों के काय्यों को छोड़ मुहूर्त्तमात्र स्थिर हो अपने इवास पर मनलगावे, जैसे २ इवास ऊपर नीचे आवे जावे अपने मन को उसकी चालपर टिकायरहे, फिर कपर चढ़नेके समय (अ) रुकजाने के समय (ऊ) अ नीचे उतरने के समय (म) अक्षरों का खासकी चाल के साथ २ गानों मानसिक उच्चारण करताजावे अर्थात् स्वास प्रतिस्वास ॐकार का जप करे, कुछ दिन ऐसे अभ्यास होजाने से दिनरात में चलनेवाले २१६०० इवास के साथ २१६०० ॐकार के जपका फल होगा, मानों शरीर के रोम २, नाड़ी २, हड़ी २, अङ्ग २ माला अर्थात् जपवटी बनजावेगी, ऐसे शरीर का क्या कहना (गुरुद्वारा जानना) ॥ इति ।

तीसरीरीति—मूलद्वार को आकुंचन कर अर्थात् मूलबंध \* लगा मूलद्वार से उठतेहुए वायु के साथ (ओ ३) प्लुत का उच्चारण पूर्ण स्वर से अर्थात् ऊंचस्वर से करे जबतक दम न फूले ऊंचेस्वर से (ओ३)

<sup>\*</sup> मूलवंध का बर्णन देखो त्रिकुटीविलास भाग २ पृष्ठ ४१।

कहतारहे, जब दमफूलने के समीप आजावे तो (म्) कहताहुआं होंठों को बन्द कर शब्द को थोड़ा मन्द करतेहुए अमात्रा (\*) को स्पष्ट शब्द के साथ अक्षरन्ध्र तक चोट लगने देवे, अर्थात जिसप्रकार बड़े घंटे का शब्द प्रथम ऊंचे स्वर से उच्चारण होताहै फिर धीरे २ मन्द होताहुआ लय होजाताहै, उसी प्रकार (ओ ३) अत्यन्त ऊंचे स्वर से उच्चारणहो। (म्) मन्द स्वर होताहुआ धीरे २ ब्रह्मरन्ध्र में लय होजावे (गुरुद्वारा जानलेना)।। इति।।

चौथी रीति—चारों ओर से मेंढ़ को नांधकर अर्थात् चारों ओर से शरीर को सिमटकर वायु की चाल को रोकेहुए दोनों मुष्टिकाओं को दृढ़ वांभेहुए श्वासरोकेहुए भीतर ही भीतर बिना शब्द उच्चारण किये (ओ ३ म्) को जपताहुआ इतनी देरतक ठहरे जवतक दम न फूले, जब दम फूलजांव श्वास को धीरे २ रेचक करदे, फिर जब श्वास श्विर होजांव उसीप्रकार करे, एवम्प्रकार बारबार करने से धीरे २ वृत्तियां स्थिर होजांवेगी औ तुरीयपद की प्राप्ति होने-लगेगी ॥ (गुरुद्वारा जानना)॥

पांचवीं शीति - चतुईलपदा से लेकर

सहस्रदल पर्यन्त प्रत्यक चकों का ध्यान करतेहुए ॐकार का गानसिक जप करना, इसकी बिधि यों है कि निचले चक्र से (ओ ३) आरंभकर ऊपरवाले चक्र में (म्) कहकर समाप्तकरना, ऐसेही प्रत्येक चक होतेहुए शुन्यचक (सहस्रदलपद्म) तक पहुंचजाना, जैसे चतुईल का घ्यान कर (ओ ३) का मानसिक उचारण करतेहुए (षड्दल)में (म्)कहतेहुए समाप्त करना, फिर (षड्दल ) से (ओ ३) आरंभकरना ओ (दशदल) में (म्) कहकर सगाप्त करना, एवम्-प्रकार एकचक पर (ओ ३) प्लुत, दुसरे पर (म्) इल मानसिक जप की रीति से कहतेजाना. और जब तक चक्रों पर (ओ है) अथवा (म्) समाप्त होवे तबतक उन चकों के दल, \* रंग, बीज, वाहन, देवता, देवी, इत्यादि का पूर्ण ध्यानकरना, जब ऐसे करतेहुए वृत्ति सहस्रदल में पहुंचजावे तब वहां कुछ देर ठहरकर अपने इष्टदेव का ध्यानकरना, फिर धीरे धीरे श्वास को संभाललेना (गुरुद्वारा जानना)।

### छठवीं रीति—केवल रेचक में ॐकार

<sup>\*</sup> दल, रंग, वीज, बाहन इत्यादि का ध्यान पुणिशाति से चित्रवनाकर श्री स्वामिहंसस्वरूपकृत "षटचक्रनिरूपणम् र्िं" में देखलायाहुआहै देखलेना।

का श्वास के साथ जपकरना, अर्थात् स्थिर हो सर्वप्रकार की चिन्ता को दूरकर श्वास को बाहर निकालतेहुए ॐकार की मानसिकध्वनि तबतक करतेजाना
जबतक नाभी पीठ की ओर सटतीहुई चलीजावे, फिर
धीरे २ नाभी को उठा अर्थात् अपने स्थानतक ला
वैसाही करना, अर्थात् उद्धियानबंध से ॐकार का
जपकरना। पियपाठकगण को ध्यानरहे कि मूल, जालंधर, उद्धियान, इन तीनों बन्धों से ॐकार का जप
भिन्न २ होसकताहै (गुरुद्वारा जानना) इन तीनों
बन्धों का वर्णन 'प्राणायामिविधि पृष्ठ ४० से ४२ तक'
में पूर्ण रीती से कियागयाहै देखलेना।

सातवीं रीति—किसी दीवालपर सामने (ॐ) किखछोड़ना, अथवा (ॐ) का चित्र यदि मिलजावे तो सामने दीवालपर लटकादेना, और उसकी बिन्दु पर एकटक आंखों को लगा बिना पलकों के गिराये उतनी देर तक देखतेरहना जब तक कि आंखों में आंसू भरआवे और इतनी देर जो श्वासो-च्छवास होवे अर्थात् श्वास भीतर जावे औ बाहर आंवे उस प्रत्येक श्वास की चाल के साथ ॐकार का जप करताजावे (गुरुद्वारा जानना)।

### आठवीं रीति।

अनाहतध्वानिश्रवण करनेवाले यन्त्र से, यदि यन्त्र न मिले तो केवल हाथों की अंगुलियों से दोनों कानों के रन्ध्रों को बन्दकर बलपूर्वक द्वायेहुए सर्व प्रकार की वृत्तियों को रोक एकामचित्त से दाहिन कान की ओर अनाहतध्वनि श्रवणकरे, जब दो चार प्रकार के शब्द मुनपड़ें तब उनहीं शब्दों में अँकार का धुन होताहुआ ध्यानकरे, एवम्पकार ध्यान करते २ थोडे दिनों के पश्चात् ॐकार आप से आप स्पष्टरूप से सून पहेगा, जब एवम्पकार ॐकार स्पष्टरूप से मुनपड़े तब अपनी चित्तवृति को दिन रात, चलते, फिरते खाते पीते, उठते बैठते सब दशा में उसी ॐकार की ओर लगायरहे, थोड़े दिनों के पश्चात् एकदम तुरीय अवस्था प्राप्ति होजावेगी औ ब्रह्मानन्द लाभहोनेलगेगा इसीको शून्यसमाधि, राजयोग, औ अजपाजाप, भी कहतेहैं।

नवींरीति—रुद्राक्ष, स्फटिक, कमलाक्ष, तुलसी इत्यादि की मालापर जो कमसेकम १०८ अथवा ५४ माणिकावाली हो स्पष्टरूप से वाचिक जप अथवा होले २ उपांशुजप, अथवा मानासिक जप

ॐकार का करना यदि माला न मिले तो हाथकी अंगुलियों ही पर जपकरना, अंगुलियों पर जपनेकी रीति गुरुद्वारा जानलेना किन्तु १०८ से अधिक अंगु-लियों पर जपने की आज्ञा नहीं है। यह रीति सर्व साधारण बच्चों के लिये भी विहित है।

जपर कथनिकयेहुए नवांप्रकार के जप से किसी एक को करने के पश्चात् साधक आगे लिखेहुए ॐ-कार माहात्म्य का पाठकरजावे।

### अथ ॐकारमाहातम्यम्।

ॐकारो वर्तुलस्तारो वापश्च इंसकारणम् ।

मन्त्राद्यः पणवः सत्यं विन्दुकाक्तिः ख्रिदेवतम् ॥ १॥

सर्ववीजोत्पादकश्च पश्चदेवो ध्रुविखकः ।

सावित्री त्रिक्तिखो ब्रह्म त्रिगुणो गुणजीवकः ॥ २॥

आदिवीजं वेदसारो वेदबीजमतः परम् ।

पश्चरिम ख्रिक्रदश्च त्रिभवे भवनाक्षनः ॥ ३॥

गायत्रीवीज पश्चांको मन्त्रविद्याप्रसः प्रशुः ।

अक्षरं मात्रिकास्श्चानादिदैवत मोक्षदौ ॥ ४॥

एकमेवाद्वयं ब्रह्म माययातु चतुष्ट्यम् ।

रोहिणीतनयोरामः अकाराक्षरसम्भवः ॥ ५॥

तेजसात्मकप्रद्युम्न उकाराक्षरसम्भवः ॥

प्रज्ञात्मकोऽनिरुद्धोवै मकाराक्षरसम्मवः। अर्द्धमात्रात्मकः कृष्णो यस्मिन् विश्वं मतिष्ठितम् ६ विक्वपाद् शिरोग्रीवं विक्वेशं विक्वभावनम् । यत्त्राप्तये महापुण्यमोमित्येकाक्षरं जपेत् ॥७॥ तदेवाध्ययनं तस्य स्वरूपं शृण्वतः परम् । अकार्थ तथाकारो मकारश्वाक्षरत्रयम् ॥ ८॥ एतास्तिस्रः स्मृता मात्राः सात्वराजसतामसाः। निर्गुणा योगिगम्यान्या अर्थमात्रातु सास्मृता।९। गान्धारीति च विज्ञेया गान्धारस्वरसंश्रया। पिपीलिकागतिस्पर्शा मयुक्ता मृधि लक्ष्यते।१०। यदा प्रयुक्त ॐकारः प्रतिनिय्याति मूर्घनि । तदोंकारमयो योगी अक्षरेत्वक्षरो भवेत ॥११॥ प्रणवो धनुः शरश्चात्मा ब्रह्म वेध्यमुदाहृतम् । अवमत्तेन वेद्धव्यं शरवत्तन्मयो भवेत् ॥ १२ ॥ ओमित्येते त्रयोदेवा स्त्रयोलोकास्त्रयोऽप्रयः । विष्णुक्रमास्त्रयश्चेव ऋक्सामानि यज्ंषिच॥१३॥ मात्राश्चार्थश्चतस्रस्तु विज्ञेयाः परमार्थतः । तत्रयुक्तश्च यो योगी स तल्लयमवामुयात् ॥१४॥ अकारस्तत्र भूलींक उकारश्रोच्यते भुवः। सव्यञ्जनो मकारश्च स्वर्लोकः परिकल्प्यते।१५। व्यक्तातु प्रथमा मात्रा द्वितीयाऽव्यक्तसंज्ञिका।

मात्रा तृतीया चिच्छक्तिरर्द्धमात्रा परम्पद्म ।१६। अनेनैव क्रमेणैता विज्ञेया योगभूगय: । ओमित्युचारणात् सर्वे गृहीतं सदसद्भवेत् ॥१७॥ हस्वातु प्रथमा मात्रा द्वितीया दीघसंयुता । वृतीया तु ष्ठताद्धां ख्या वचसः सात्वगोचर । १८। इत्येतदक्षरं ब्रह्म परमोङ्कारसंज्ञितम् । यस्तं वद नरः सम्यक् तथा ध्यायाते वा पुनः १९ संसारचक्रमुत्स्डच त्यक्तित्रविधवन्धनः । पामोति ब्रह्मनिलयं परमं परमात्माने ॥२०॥ अक्षीणकर्मवन्धस्तु ज्ञात्वा मृत्युमपस्थितस् । उत्क्रान्तिकाले संस्मृत्य पुनर्योगित्वमृच्छति।२१। तस्माद्सिद्धयागेन सिद्धयोगेन वा पुनः ज्ञेयान्यरिष्टानि सदा येनोत्क्रान्तौ न सीद्ति २२ ॥ इतिॐकारमाहात्म्यवर्णनम् ॥

टीका—ॐकार, वर्तुल (गोलाकार), तार (तारनेवाला), वाम (अत्यन्त मुन्दर वा वागदेव नाम शिव), हंसकारण (आत्मा के बोध का कारण), मन्त्रा-द्य, प्रणव, सत्य, विन्दुशक्ति (सृष्टि का वीज), त्रिदै-वत, सर्वजीवोत्पादक, पंचदेव, श्रुव (आविनाशी); त्रिक (ब्रह्मा, विष्णु, गहेश, तीनों का संघात), सा- वित्री, त्रिशिख (महादेव), ब्रह्म, त्रिगुण, गुणजीवक (तीनों गुणों का उत्पन्न करनेवाला), आदिबीज, वेद-सार, वेदबीज, पश्चरिम (पशुपित महादेव), त्रिक्ट (इड़ा, पिंगला, मुषुम्ना, तीनों नाड़ियों का संयोगस्थान), भवनाशन, गायत्रीवीज, पश्चांश, मन्त्रप्रस् (मन्त्र का जनक), विद्यापस् (विद्या का जनक), प्रभु, अक्षर (अविनाशी), मात्रिकास् (अक्षरों का ज्यन्त्र करनेवाला), अनादिदेवत, मोक्षद । इतने ॐकार के पर्याय शब्द हैं अर्थात् महानिर्वाणतन्त्र के मत से इस ॐकार को जपरोक्त भिन्न २ नागों से पुकारतेहैं ॥ १, २, ३, ४॥

जो ब्रह्म एक औ अद्भय है वही माया को खीकार करके चार होजाताहै, वे चार ये हैं, अकार से रोहिणी के पुत्र बलराम, उकार से तैजसात्मक प्रद्युक्त, मकार से प्रज्ञावाले अर्थात बुद्धिखरूपही अनिरुद्ध, औ अर्थमात्रा से खयं श्रीकृष्णचन्द्र जिनमें सम्पूर्ण ब्रह्माण्ड स्थितहै ॥ ६, ६॥

जो प्रभु विश्व का पाद, शिर औ प्रीवहै, पुनः विश्व का ईश है औ जिस से सम्पूर्ण विश्व उत्पन्न होताहै तिसकी प्राप्ति के लिये साधक महापुण्यजनक परमपवित्र इस ॐकार एकाक्षरब्रह्म का जप करे ॥७॥ फिर अकार, उकार, मकार, इन तीनों अक्षरों के अवण औ अध्ययन का समान फल उक्तप्रकार ही है जैसा ऊपर कथन कियाहै ॥ ८॥

अ, उ, म, ये तीनों मात्रा, सत्, रज, तम गुण मयी हैं और जो अर्द्धमात्रा है वह निर्गुण है औं केवल योगियोंही से जानीजाती है ॥९॥

सो अर्द्धमात्रा गान्धारी कहीजाती है क्यों कि गान्धारस्वर के आश्रय पिपीलिकागति से गान्धारी नाड़ी को स्पर्श करतीहुई मूर्द्धी अर्थात् ब्रह्मरन्ध्र के छिद्र की ओर जा लगती है, जब एवम्प्रकार स्पर्श करतेहुए यह ॐकार अपनी अर्द्धमात्रा द्वारा मूर्द्धी में जा प्रवेश करताहै तब इसका साधक योगी ॐकार-गय होकर अक्षरब्रह्म में लय होकर स्वयं अक्षर अर्थात् अविनाशीह्मप होजाताहै ॥१०,११॥

यह प्रणव धनुष है, आत्मा शर है, औ इसके बेधनेयोग्य पदार्थ स्वयं परब्रह्म है तिसको अप्रमत्त हो-कर अर्थात् विषयों के प्रमाद को छोड़कर बेधने से शर के समान अपने लक्ष्य में जाकर तन्मय होजाता है (देखो पृष्ठ ६२) ॥१२॥ ॐकार के तीनों अक्षर अ, उ, म, को तीनों देव, तीनों लोक, तीनों अग्नि, (देखो पृष्ठ २२) औ तीनों विष्णुपाद् विक्षेप \*, तीनों वेद ऋग्, यजुः, साम, जान कर औ चौथी अर्द्धमात्रा को पूर्णराति से परमार्थ साधन का हेतु जानकर जो योगी इस प्रणव में युक्त होताहै वह ब्रह्म में लीन होजाताहै ॥ १३, १४॥

अकार भूलोक, उकार भुवर्लोक, औ व्यञ्जन जो गकार वह स्वर्लोक है ॥१५॥ प्रथम मात्रा व्यक्ता (स्थूल जगत्), द्वितीया मात्रा अव्यक्ता (मूक्ष्मजगत्) औ तृतीया मात्रा (स्वयं चित्राक्ति) औ अर्द्धमात्रा (कैवल्य प्रमपद) है, इसी कम से योगभूगिका जानने योग्य हैं औ इसी के उच्चारण से सत, असत जो कुछ वस्तु तीनों लोक में हैं जानीजाती हैं ॥१६,१७॥

पहली गात्रा हस्वा, दूसरी दीर्घा, तीसरी प्रुताहै औ जो अर्द्धमात्राहै वह वचन से अगोचर है अर्थात् अनिर्वचनीया है ॥ १८॥

<sup>\*</sup> वामन अवतार लेकर तीन पादिवक्षेप से तीनों लोकों का माप लेना, अथवा रज, सत्व, तम, तीनों गुणों से ब्रह्माण्ड की रचना करनी।

यह जो ॐकार संज्ञक अक्षर है वह परब्रह्म है इसको जो सम्यक्षकार जानताहै अथवा ध्यानकरताहै वह संसारचक्र को त्यागकर तीनों वन्धनों से अर्थात् कियमान, सञ्चित, प्रारब्ध से छूट परब्रह्म में लीन होजाताहै ॥ १९, २०॥

जो प्राणी कर्मवन्धन से नहीं छूटाहै वह मृत्यु को उपस्थित देखकर प्राण निकलने के समय यदि इस ॐकार को स्मरण करे तो फिर दूसरे जन्म में योगी ही होताहै, इसकारण योग सिद्धहो वा असिद्धहो जो प्राणी मृत्यु से पूर्व अरिष्टों को जानलेताहै वह मरण काल में क्केश नहीं पाता ॥ २१, २२॥

# इति मन्त्रप्रभाकरे प्रथमाध्याये ॐकार व्याख्यानंसमाप्तम् ।

# प्राणायाममन्त्रार्थः।

विदित होवे कि सन्ध्या के मन्त्रों में औ कियाओं में प्राणायाम ही मुख्य मन्त्र औ किया है जिसके सिद्ध होजाने से मन की शान्ति लाभहोती है, शान्ति लाभ होतही लौकिक पारलौकिक सब मनोकामनायें सिद्ध होजाती हैं, इसी मन की शान्ति से ज्ञानियों को परस-पद लागहोताहै औ भक्तजनों को स्याममुन्दर के मुखार-विन्द के मन्द २ मुसकान की शोभा दृष्टिगोचर होने लगती है, प्रिय पाठकगण भलीभांति स्मरण रक्खें कि बड़े २ पर्वतों को चूर २ करडालना, समुद्र को पान करजाना, अगाणित हस्ती औ घोड़ों से युक्त अक्षीहिणी की अक्षौहिणी सेना को विजय करडालना, सूर्य्य, चन्द्र को मूठी में बांधलेना, तारागणा की गणना करलेनी, सहज हो तो हो किन्तु इस विषयवनविहारी उन्मत्त गज मन का वशीभृत करना अत्यन्तही दुर्लभ है ।

बहुतरे बुद्धिमानों को थोड़ा विचारकरने से विदित हुआहोगा कि जब किसीप्रकार का जप अथवा ध्यान करने के लिये आसनपर एकान्त बैठिये तो विशेष कर उसी समय यह मन मर्कट की नाईं नीचे ऊपर दौड़ने लगताहै, नानाप्रकार की विषयों की चिन्ता, घर के लेनदेन, व्यवहार, द्वन्द्व इत्यादि में ऐसा ड्बजाताहै कि इधर जपादि की कुछ भी मुधि नहीं रहती, आप की अंग्लियां तो माला की बटिकाओं पर फिररही हैं औं मन कलकत्ते की बड़ीबाज़ार में फिररहाहै, घड़ी, छड़ी, कोट, पैटलून, फोनोप्राफ इत्यादि का मोलजोल कररहा है, इतने में उधर दुकानदार से दंगे तकरार होनेलगे इधर माला हाथ से छूट पृथ्वीपर गिरी, गिर-तेही ध्यान आया कि हां! मैं कहां फिरताथा, फिर तो बड़ी ग्लानि आई, लजा प्राप्त हुई, कोध भी उत्पन्न होआया कि इस दुष्ट मन ने मेरा घंटा आधघंटा सगय व्यर्थ गंवादिया, इसकारण इस गन को एकाअकरना मुख्य कार्य है सो केवल प्राणायाम ही से होताहै, हठ हो अथवा राजयोग करके हो, अगर्भ हो वा सगर्भ हो, गुरु से जिसपकार लाभ हुआहो प्राणायाम ही का अभ्यास करे, इसीकारण सन्ध्या में यह किया मुख्य रखीगई कि वचपन से अर्थात् ब्रह्मचर्य अवस्था

ही से जब इसका अभ्यास होरहेगा तो युवा अथवा गृहस्थ होते २ चित्त की शान्ति प्राप्ति होगी, फिर ते। आनन्दपूर्वक गृहस्थाश्रम का धर्म पालन करतेहुए ब्रह्मानन्द को लाभकरेगा।

इसी प्राणायाममन्त्र के मध्य में परमशक्ति गायत्री विराजमान होरही है जो वेदों की माता है औा अपने उपासकों की सर्व मनोकामनाओं को सिद्ध करने-दाली है अतएव इस प्राणायाममन्त्र का अर्थ उपा-सकों के कल्याण निमित्त कियाजाताहै।

#### प्राणायामगन्त्रः—

अभूः। अभुवः। अस्वः। अ महः। अजनः। अतपः। असत्यम्। अतस्यित्वविरेण्यम्भगी देवस्यं धीमिहि। धियो योनंः प्रचोदयात्॥ अआपो ज्योती रसोऽमृतं ब्रह्म भूभुवः स्वरोम्॥ तैन पर १० अ० १०।

इस मन्त्र में तीनखंड हैं, तीनों का अर्थ विलग विलग कियाजाताहै।

प्रथमखण्ड सप्तव्याहाति = ॐ मूः। ॐ मुदः। ॐ स्वः। ॐ नदः। ॐ तपः। ॐ सत्यम्।

द्वितीयखण्ड गायत्री=ॐ तत्सवितुर्वरेण्यम् भर्गोदेवस्य धीमहि धियो योनः प्रचोदयात् ।

तृतीयखण्ड शीर्ष=ओमापो ज्योतीरसोऽमृतं ब्रह्म भू-र्भुवः स्वरोस् ।

### सप्तव्याहतिमन्त्रार्थः।

देखाजाताहै कि प्राणायाममन्त उच्चारण के समय इन सातों व्याहातियों के साथ ॐकार लगातेहैं, इसका ताल्पर्य यह है कि इन सातों व्याहातियों से जो मूर्लीक, भुवर्लीक इत्यादि सातों लोक ऊपर के औ उपलिशंण करके अतल, वितल इत्यादि सातों लोक नीचे के समझे जातेहैं इन चौदहों लोकों में जितनी रचना है औा जितने जीव, जन्तु, देवता, देवी इत्यादि हैं सब ॐकारब्रह्म से व्याप्त हैं क्योंकि ये सब ॐकारही से उत्पन्न हैं, यह बार २ ॐकार की व्याख्या में देखला आयहैं। अथवा ॐकार की व्याख्या में देखला आयहैं। अथवा ॐकार का अर्थ अङ्गीकार भी है इसलिये सन्ध्या करने वाला मानों यही प्रार्थना करता है कि "भूर्लीका भिमानिनी देवता मत्कृतगाहिक कन्मा कि स्थानिक रोत् अर्थात मूर्लीका भिमानिनी देवता मुझ

सन्ध्या करनेवाले की कियाओं को अङ्गीकार करे औा उसका साक्षी होवे, इसीप्रकार भुवः, स्वः इत्यादि लोकागिगानिनी देवताओं से उपासक की उक्त प्रार्थना समझनी चाहिये ॥ अब अर्थ मुनिये॥

30 भू:—( भू धातु से किए प्रत्ययकरने से मृः बना है) इसलिये जिस से सर्व भूतों की उत्पत्ति हो उसे भूः कहतेहैं, फिर "भूतिवरत्वाद्धः" श्रष्ठ ऐश्वर्यों से युक्त होने के कारण भी भूः कहतेहैं, फिर "यतावा इमानि भूतानि जायन्ते येन जातानि जीवन्ति यस्मिन् प्रयन्त्यभिसम्बिशन्ति" इस श्रुति के प्रगाण से जिस से सर्व जीव उत्पन्न हों, पालन किये जावें और फिर उसी में लय हो जावें इसलिये 'छक्ष्मीपतित्वाद्धः' औ 'निरवधिकैश्वर्ययुक्तवाद्धः' लक्ष्मीपति होने से औ अनन्त एश्वर्ययुक्त होने से भूः। तात्पर्य्य यह कि स्वयं परमात्माही का नाम है भूः । फिर भूर्लोकाभिमानी देवता को अथवा स्वयं भूर्लीक को भी कहिये भूः। ये सब मेरी प्राणायाम किया की सहायता करें ॥ इति॥

ॐ सुवः— (अन्तर्भावितण्यर्थादसुनिगुणा-भावरछान्दसः) अन्तर्भावितण्यर्थक भू धातु स असु प्रत्यय होकर छान्दस होने के कारण गुण का अभाव होने से भवः न होकर भुवः हुआ है। इसिलिये "भाव-यित स्थापयित विश्वामिति भुवः" जो विश्व को स्थापन करे वह भुवः । अथवा अन्तर्ण्यर्थक भू धातु से क प्रत्यय करनेहीं से भुवः हुआ इसिलिये जो जगदुत्पति का प्रेरक हो वह भुवः । अथवा इस जगत में जो होवे उसे किहये भू तिस से जो वर किहये श्रेष्ठ अर्थात् भूवर जो लक्ष्मीश्वर स्वयं परमेश्वर, इस शब्द में भुवर से भुवः हुआ छान्दस प्रयोग होने के कारण उकार का हस्व होकर भुवः रहा, फिर "अनन्त सुखस्वरूपत्वाद्भवः" अनन्त सुख स्वरूप होने से भुवः स्वयं परमात्मा, अथवा भुवर्लीका।भिमानिनी देवता वा स्वयं भुवर्लीक । ये सब मेरी किया सफल करें ।

ॐ स्वः—'स्वः सुवो वा' अर्थात् यह पद 'स्वः' भी है औ 'सुवर' अथवा 'सुवः' भी है। स्वः शब्द सुखवाची है यह प्रसिद्ध है। यदि 'सुवर' होवे तो (सु) सुप्ठुपकार से जो वर्णाय अर्थात् अष्ठ होवे वह 'सुवर' तिससे होताहै 'सुवः'।

प्रमाण- स्वित्यानन्दः समुद्दिष्टे। वारिति ज्ञानमुच्यते मुक्तिदानेन तद्दानात्सुवरस्य पदद्वयम् । अर्थात् (सु) किह्ये आनन्द औ (वर्) किह्ये ज्ञानको इसकारण आनन्द औ ज्ञान अथवा आनन्दमय ज्ञान, अथवा ज्ञानानन्द (मुक्ति) उसे जो देवे उसीको सुवर, सुवः अथवा स्वः कहतेहैं, अथवा आनन्द औ ज्ञानरूप जो होवे वह 'सुवर'। अथवा "भगवद्दाक्षणसन्य-पादयोरानन्दज्ञानरूपत्वात् तत्पादभजकानामा-नन्दज्ञानप्रदत्वाद्भगवतो दक्षिणसन्यपादौ सुव-रित्युच्येत'' अर्थात् स्यामसुन्दर के दाहिने चरण में (सु) आनन्द औ बायें चरण में (वर) ज्ञान का निवास है इसकारण उसके चरणकमल मकरन्दानुरागी भक्तजन अमरों के निमित्त 'सुवर' अर्थात् भगवदुभय चरणा-र्विन्द आनन्द औ ज्ञान का देनेवाला है। फिर स्वर्लीका-भिमानिनी देवता वा स्वयं स्वर्गलोक। प्रार्थना पूर्ववत्। (मूः, भुवः, स्वः, ये तीनों महाव्याहृति कहलाती हैं)।

उ॰ महः—(मह पूजायां घातु से अमुन् प्रत्यय करने से महः बना) इसिलये सबसे उच्च होने से जिसकी पूजा कीजावे वह 'महः' अर्थात् परमात्मा। फिर महर्लोकाभिमानिनी देवता अथवा स्वयं महर्लोक जो स्वर्गलोक से ऊपर चौथालोक है (प्रार्थना पूर्ववत्)।

ॐ जनः—(जननार्थक जन धातु से अमुन् प्रत्यय करने से जनः बना) जो सम्पूर्ण सृष्टि को उत्यन्नकरे वह (जनः), अर्थात परमात्मा, अथवा जन-लोकामिमानिनी देवता वा स्वयं जनलेक जो पांचवां लोक है (प्रार्थना पूर्ववत्) ।

ॐ तपः—( आलोचनार्थक तप घातु से अ-मुन् प्रत्यय करने से तपः बना ) इसलिये जो सबके दुःख, मुख, पाप, पुण्य इत्यादि कर्मी का विचार करे वह तपः, स्वयं परमात्मा, फिर तपलोकाभिगानिनी देवता अथवा स्वयं तपलोक यह छठवांलोक है (प्रार्थनापूर्ववत्)

उ सत्यम्—स शब्द उत्तमं ब्र्यादानन्दं तितिवैवदेत्। येति ज्ञानं समुद्दिष्टं पूर्णानन्दद्दिश-स्ततः॥ अर्थात् 'स' किंद्रये उत्तम 'त', किंद्रये आनन्द औं 'य' किंद्रये ज्ञान को, इसकारण स, त, य, इनतीनों से उत्तम आनन्द औं ज्ञान का बाध हाताहै, अतप्व जिसमें उत्तम आनन्द औं ज्ञान की पूर्णता होवे उसे किंद्रये सत्य अथवा भूत, भाविष्यत्, वर्तमान, तीनोंकाल में जिसका नाश न हो उसे किंद्रये सत्य अर्थात् स्वयं पूर्णब्रह्म परमात्मा, फिर सत्यलोकाभिमानिनी देवता अथवा स्वयं सत्यलोक यह सातवांलोक है (शेष पूर्ववत्)।

॥ इति सप्तच्याद्दातेमन्त्रार्थः ॥

### अथ गायत्रीमन्त्रार्थः।

बुद्धिगानों को भलीभांति ज्ञात है कि यह गायत्री अनुष्टुप्छन्द में है औ अनुष्टुप् के चार चरण आ ६२ अक्षर होतेहैं इसलिये इस गायत्रीमन्त्र के भी चार चरण ओ ३२ अक्षर हैं इसीकारण यह गायत्री चतुष्पदी भी कहलाती है फिर क्या कारणहै कि वेदत्रयी के द्विजगात्र इस गायत्री के कवल तीनही चरण की अंगीकार कर तिपदी गायत्री का गायत्री छन्दमें जप औ ध्यान करतेहैं चौथापद जो 'परोरजससावदोम्' इसको क्यों छोड़-देतेहैं, तो उत्तर इसका यह है कि "चतुर्थपादस्या-थर्वणान्तः पातित्वेन तत्र पृथगुपनयनस्याऽऽवश्य-कत्वात् तदभावेनाथर्वणवेदान्तः पातिाने चतुर्थ-पादे नाधिकारोस्ति" अर्थात् यह जो चौथापद ऊपर कहाहै वह केवल अथर्ववेद में आयाहै आ ब्राह्मण-भाग वद का वचन है कि "नान्यत्र संस्कृतो भूग्व-क्रिसांडधीयीत" जिसका अन्यत्र संस्कार है अर्थात् ऋग्, यजुः, साग, वेद का संस्कार है वह अंगिरस अथर्ववेद को नहीं पाठ करसकता इसलिये अथर्ववेदीय मन्त्र के पाठ के निमित्त पृथक् उपनयन की आवश्य-कताहै, पृथक उपनयन न होने से अथर्ववेदपाती चतुर्थ-

पाद के पाठ का अधिकार नहीं है, अथविवदवाले निस्स-न्देह चारों पादों का जप जा ध्यान करसकतेहैं।

# ॐ तत्संवित्तर्वरेण्यम्भगों देवस्यं धीमहि । धियो योनंः प्रचोदयात् ॥

प्रथम जितने शब्द इस गन्त्र में हैं उनका भिन्न भिन्न अर्थ इस स्थान में जनाकर फिर आगे सम्पूर्ण अर्थ को स्पष्ट करेंगे।

तत्—(तिदिति षष्ठचा परिणम्यते) वैदिक
प्रयोग होने के कारण 'सुपांसुलुक्' इत्यादि मृत्र से
षष्ठी के एक वचन का लुक होजाने से 'तत्' ज्योंका
त्यां रहा इसलिये इस तत् का अर्थ देशभाषा में हुआ
'तिसका' अथवा 'तिदिति द्वितीययापरिणम्यते' उक्त
मूत्रानुसार द्वितीया विभक्ति के लोपहाने से तत् का अर्थ
हुआ तिसको फिर 'तिदिति ब्रह्मवाची षष्ठचन्तं'
यह तत् शब्द षष्ठीविभक्तिवाला ब्रह्मवाची है जसे 'ॐ
तत्सत्' में तत् शब्द ब्रह्मवाची है।

सवितः—(ण्बुलतृची) स्त्रानुसार स् धातु स तृच प्रत्यय करने से सावित बनताहै, तिसका षष्ठचन्त रूप (सावितः) होताहे, अर्थात् (स्ते सकल- जननिर्द्धतिहेतुं दृष्टिमिति) जो सम्पूर्ण जगत के मुख निगित्त वृष्टिप्रदान करे वह साविता कहलाताहै। अथवा (सूते नानोपासनाफलानी।ति सावता) अर्थात् नानाप्रकार की उपासना करनेवालों को अपनी अपनी उपासना के अनुसार फल देवे वह सावता । अथवा (मृते जगन्तीति सविता) जगत को जो उत्पन्न करे वह साविता क्यों। के (साविता प्रसवाना-मीशः) औ (साविता प्रसवानामधिपातिः) भिन्न २ यन्था में ऐसे वाक्यों के देखने से ज्ञात होताहै कि साविता का अर्थ उत्पत्ति करनेवाला अधिपति अर्थात् जगदीश्वर भी है। अथवा इसी सूत्रानुसार सु धातु से भी तृच प्रत्यय करने से (सावता) होताहै अर्थात् (सौतिसकलश्रेयांसि ध्यातृणामिति सविता) जो ध्यान करनेवालों को सर्वप्रकार का मंगल प्रदान करे वह सविता । सविता का अर्थ शिव भी है, यजुर्वेद अध्याय १५ रुद्री में अनेक मन्त्रों से सिद्ध होताहै कि सविता अर्थात् आदित्य रुद्र का भी वाचक है।

वरेण्यम्—(इ धातु से एण्य प्रत्यय करने से वरेण्य पद होताहै) अर्थात् प्रधान, श्रष्ठ, वरणीय, सेवनीय, फिर शिव को भी वरेण्य कहतेहैं, शिवसहस्र नाम में (वरो वराहो वरदो वरेण्यः समहास्वनः) ऐसा लेख है । फिर [तन्वादीनां विकल्पेनेयङ बङ्ङित्यनेनेयङादेशः] तन्वादि घातुओं को वि-कल्प से इयङ्, उवङ् आदेश होने के कारण (वरेण्यं) अथवा [वरणीयं] ये दोनों रूप होतेहैं।

भर्गः — भृज भर्जने धातु से 'अश्वचाञ्चियुजिभृजिभ्यः कुश्च' इस उणादि मूत्र से अमुन् प्रत्यय
करके अन्तवर्ण ज को कवर्ग अर्थात् 'ग' आदेश होकर
सान्त होने से भर्गस् होकर भर्गः हुआ, द्वितीया में
रखने से (भर्गः) अर्थात् जो तेज संसार की अविद्यादि
दोषों को भस्म करदेवे, फिर योगी याजवल्क्य कहते
हैं कि——

भूजी पाके भवेद्धातुर्यस्मात्पाचयते हासौ ।
भ्राजते दीप्यते यस्मात् जगच्चान्ते हरत्यपि ॥१॥
कालाग्निरूपमास्थाय सप्तार्चिः सप्तरिष्मभिः ।
भ्राजते तत्स्वरूपेण तस्माद्धर्गः स उच्यते ॥२॥
भेति भीषयते लोकान् रेति रञ्जयते प्रजाः ।
ग इत्यागायते जस्त्रं भगवान् भर्ग उच्यते ॥३॥
आदित्यान्तर्गतं यच्च ज्योतिषां ज्योतिरुत्तमम् ।
हृदये सर्वभूतानां जीवभूतस्स तिष्ठति ॥४॥

अर्थात् 'भूज' धातु का पाचन अर्थ में भर्म

हाकर सवों की बुद्धि को प्रकाश करे, अथवा कालाभि हाकर सवों की बुद्धि को प्रकाश करे, अथवा कालाभि ह्य होकर जगत का संहार करे औ अपने तेज से सम्पूर्ण संसार की अविद्यादि अंधकार को नाश करे, [भ] का अर्थ संसार को जो भययुक्त करे, [र] का अर्थ प्रजा को जो रगावे, [ग] का अर्थ निरन्तर जिसका यश गायाजांव, तिसे भग कहतेहैं, फिर जो सर्वोत्तग तेज सूर्यमण्डल में है उसे भी भग कहतेहैं, औ जो आत्मह्मप होकर सब जीवों के हृदय में स्थित है उसे भी भग कहतेहैं। अथवा इसी धातु से [यञ् प्रत्यय] करने से [भग] अदन्त पृष्टिङ्ग पद सिद्ध होताहै जिसका अर्थ शिव है किन्तु शिव एसा अर्थ कवल अदन्त पृष्टिङ्गही का होगा।

देवस्य—दिवु धातु की इा, विजिगीषा, व्यव-हार, द्युति, स्तुति, मोद, मद, स्वप्त, कान्ति, गति, इतने अर्थ में आताहै। प्रथम की डार्थक दिव से [पचाद्यच] अर्थात् अच् प्रत्यय करने से देव पद सिद्ध हुआ अर्थात् [ध्यातत्वाद्धृदयार्विन्दमध्ये की-हतीति वा देवः] ध्यान करनेवालों के हः यकमल में जा की डाकरे वह देव। यद्वा गत्यर्थक होने से [दी व्यर्ति उदयास्तंगमनाभ्यां लोकयात्रां प्रवर्तयन्दंशान्तरं यातीति देव:] जो उदयाचल से अस्ताचल की जातेहुए लोकों को अपने २ कार्य्य में प्रवृत्त करातहुए देश
देशाःतरों को जावे वह देव । यद्वा प्रकाशार्थक दिवु
धात से अच प्रत्यय करने से जो सर्वत्र प्रकाश करे
वह देव अथवा खुलाक में जो वर्तमान रहे वह देव
अथवा जो स्तुति के योग्य होवे वह देव अथवा मोदार्थक दिवु से [देवयाति=भक्तजनान् हर्पयाति] जो
भैक्तजनों को हर्षित करे वह देव ।

धीमहि— त्यायेगही 'प्रार्थनायां लिङ'
प्रार्थना अर्थ में लिङ लकार का रूप हुआ किन्तु
छन्द में सम्प्रसारण होने के कारण ध्यायेगहि के स्थान
में धीमहि हुआ, अर्थात् हमलोग ध्यान करें ॥

धियः—धी कहिये बृद्धिको तिसकी द्विती-या बहुवचन का रूप है धियः अर्थात् बृद्धिवृत्तियों को। यद्वा 'धी शब्दोऽत्र व्यतिरेकलक्षणयाऽज्ञा-नपरः' अर्थात् व्यतिरेकलक्षणा करके अज्ञान मिश्रित वृत्तियों को अथवा स्वयं अज्ञान को भी धी कहसकतेहैं।

नः—(अस्मान्) हमलोगों को औ (अस्माकं) हमलोगों का दोनों अर्थ होगा। प्रचोदयात्—(प्र+चुद=पेरणे) छन्द में वैदिक प्रयोग होने के कारण लेट लकार में आट के आगम होने से प्रचोदयात् का अर्थ प्रेरणा करताह वा प्रेरणा करे, वा प्रकाशकरे।

अर्थ यो मूर्यदेव हमलोगों की बुद्धिवृत्तियों की प्रेरणा करताहै उस जगत के उत्पन्न करनेवाले प्रका-शमान मूर्यदेव के पूजनीय भग को अर्थात् अविद्यादि पापों के भस्म करनेवाले तेज को हमलोग ध्यान करें।

यद्वा जो [सावता] नाम मूर्य्यमण्डल के मध्य वर्तमान जगत के पोषण औ धारण करनेवाले, औ संसार के भरम करनेवाले भगदेव हमलोगों की बुद्धि को प्ररणा करते हों उस किड़ादिगुणविशिष्ट जगत के उत्पन्न करनेवाले के वरेण्य अर्थात् श्रेष्ठ वा सेवा करनेयोग्य रूप को हमलोग ध्यानकरें।

यद्वा जो [सावता] देव किड़ादिगुणों से विशिष्ट इगलोगों की बुद्धि को अर्थ, धर्म, काम, गोक्ष, की ओर पेरणा करतहों तिस देव के सर्वव्यापी [वरण्य] सवनीय [गर्ग] तेज की हमलोग उपासना करतेहैं।

यद्वा जो [सावता] सूर्य सकल संसार के मुख

देने के निमित्त वर्षा इत्यादि के देनेवालेहैं, अथवा ध्यान करनेवाले भक्तों के लिये सर्वप्रकार के कल्याण को उत्पन्न करनेवाले हैं औ अपनी उपासना करनेवालों को उनकी उपासना अनुसार भिन्न २ फल के देनेवाले अथवा जो अपनी कीडा से उदयाचल से उदय होकर अस्ताचल को जातेहुए लोगों को अपने प्रकाशद्वारा अपने २ कार्य्य में प्रवृत्त करातेहुए देश देशान्तर को जातेहैं उनका हमलोग ध्यान करें, अथवा जो द्य-लोक में वर्तमान रहनेवाले देव अपने भक्तों के हृदय-कगल में कीडा करनेवाले हैं अथवा अपनी उपासना करनेवालों को उनकी उपासना का अनेक फल देनेवाले, स्तुति करने के योग्य हैं ऐसे देव के [वरेण्य] श्रष्ठ, पूजनीय, पुरुषार्थ की कामना करनेवालों से सेवनीय गर्गदेव को अर्थात् उस ब्रह्मतेज को जिससे सम्पूर्ण संसार के अविद्यादि दोष भूनादियेजातेहैं, अथवा जिस के तेज से सम्पूर्ण संसार गस्म होजाताहै अर्थात् प्रलय होजाताहै हमलोग ध्यान करें,।

अथवा--भीषाऽस्माद्वातः पवते । भीषोदेति सूर्यः। भीषास्मादिशिश्चन्द्रश्च मृत्युर्धावति पश्चम इति। जिसके भय से वायु चलताहै जिसके भय से सूर्य उदय होताहै, जिसके भय से अभि औ इन्दु धावतहैं

औ पांचवीं मृत्यु धावती है, फिर जो प्रजाको नाना-प्रकार के सुख में रमानेवाला जिसके यश को तीनों लोक, चौदहां भुवन के प्राणीगात्र गान करके अपने २ अभिष्ट को सिद्ध करतेहैं ऐसे भगदिव को (धीमहि) हमलोग ध्यान करतेहैं, [य:] जो [न:] हमलोगों की बुद्धि वृत्तियों का अविद्यादि दोषों से हटाकर अर्थ, धर्म, काम, मोक्ष की ओर अथवा अपने स्वरूप की आर (प्रचोद्यात्) प्रेरणा करे वा प्रेरणा करताहै, अथवा हमलोगों की धी \* जो अज्ञानरूपी अन्धकार उस दूरकरताहै, अथवा जिस तेजके प्रकाश से अन्तः-करण विषे [ अहंब्रह्मास्मि] एसी बुद्धि उत्पन्न होती है, अर्थात् ध्यान करते २ [शरवत्तन्मयोभवेत् ] श्राति प्रमाण स यह जीवात्मत्व रूपी बुद्धि परमात्मत्वरूप तत्त्वमं ऐसे लय होजातीहै जैसे शर † अपने लक्ष्य में। अथवा ध्यान करते २ क्यामसुन्दर की तेजोमयी मृति गरे अन्तः करण में प्रकाशकरे । यद्वा 'रुद्री' के प्रमाण से सविता कहिये शिव को तिस शिव के 'भर्ग' को अर्थात् महेश्वर रूप तेज को हमलोग ध्यान करतेहैं जा हमारी अज्ञानता गिश्रित बुद्धिवृत्तियां को प्रेरणा कर ध्यान, धारणा, समाधि, की ओर लगावे।

<sup>\*</sup> व्यतिरेकलक्षणा करके धी शब्द का अर्थ अज्ञान भी है। † शर का अपने लक्ष्य में लय होना (देखो पृष्ट ६२)।

# श्रीस्वामिविद्यारण्यकृत श्लोकों के दारा गायत्री का अर्थ।

तदित्यवाङ्मनोगम्यं ध्येयं यत्सूर्यमण्डले ।
सवितुः सकलोत्पित्तिस्थितिसंहारकारिणः ॥
वरण्यमाश्रयणीयं यदाधार मिदंजगत् ।
भर्गः स्वसाक्षात्कारेणाविद्यातत्कार्यदाहकम् ॥
देवस्यद्योतमानस्य ह्यानन्दात् क्रीड्तोऽपिवा ।
धीमह्यहं स एवति तेनवाभेदसिद्धये ॥
धियोऽन्तःकरणद्यतीश्र प्रत्यक्पवणचारिणीः ।
य इत्यलिङ्गधम यत्सत्यज्ञानादिलक्षणम् ॥
नोऽस्माकं वहुधाभ्यस्तभिन्नभेदद्दशान्तथा ।
प्रचाद्यात्परयतु प्राथनेयं विचायत (ताम्) ॥

(तत्) जो मूर्यगण्डल में ध्यानकरने योग्य मन वचन स अगम्य है औं जो [सिवतुः] सम्पूर्ण चराचर की उत्पत्ति, स्थिति औं संहारका करनेवालाहै तिसका जो (वरेण्य) रूपहै जिसके आधार से यह जगत वर्तगान है औं आश्रयकरनेवालाहै औं जो भर्ग है अर्थात् अपने साक्षात्कार होने से अविद्या औं उसके कार्य्य पापादिकों का दहनकरनेवालाहै ऐसे [देवस्य] देवक रूप को जो भक्तों के हृदय में प्रकाश करनेवाला है अथवा आनन्दमय कीड़ाकरनेवाला है ऐसे ब्रह्मकी अमेदिसिद्ध के अर्थ अर्थात् जीव ब्रह्म की एकता के निमित्त [धीपिहि] हमलोग ध्यान करतेहैं, [यः] यहां नपुंसकत्व के कारण यत् जो [सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म] सत्य, ज्ञानादि खरूप है सो पुरुष अनेकप्रकार के मेदयुक्त [नः] हमलोगों की [धियः] अन्तःकरण की उन वृत्तियोंको जो जीव के सम्मुख दौड़नेवाली हैं अर्थात् जीवात्मा करके व्यवहारों को करानेवाली हैं, ब्रह्मतेज की ओर प्रकाश कर अर्थात् 'सोहमिस्म, की बुद्धि होजावे, यही प्रार्थना है।। इति।।

#### अथ शीर्षमन्त्रार्थः ।

शीर्ष शब्द का अर्थ शिर अर्थात् मस्तकहै यह शब्द शिरम् है सो 'पृषोदरादिगण' से शीर्ष हुआ, अथवा शृ धातु से क प्रत्ययकरने से मुक् का आगम हुआ तब शीर्ष बना । यह गन्त्र प्राणायाग का अन्तिमखण्डहें।

ओमापो ज्योती रसोऽमृतं ब्रह्म भूर्भवः स्वरोम् ॥ तै० प्रपा० १० अ० १० अप:— 'आपः स्त्री भूम्नीतिकोशात्' अप्यह शब्द स्त्रीलिक औ सदा वहुव बनान्त है जिसका अर्थ है जल । यद्वा [आपः] अदन्त करने से 'आ सम्यक् प्रकारेण पातीति आपः' जो सम्यक्षकार से पालन कर उसे किहिये आप अर्थात् स्वय परमात्मा ॥

ज्योतिः—अनन्त तेजनिधि, परम प्रकाश रूप अर्थात् पूर्णपण्डाह्म ज्योतिर्गय जगदीश्वर यथा 'तेजः तेजस्विनामहम्' 'गीतायाम्' ॥

रसः—गधुगदि रसरूप होकर जो व्यापरहा है
यथा 'रसोऽहमप्सु कीन्तेय' गीतायाम्, यद्वा 'सार
रूपत्वात्मारभोकतृत्वातसुखस्वरूपत्वाद्रसः अर्थात्
सर्वचराचर जगत का साररूप, सारभोक्ता औ अत्यन्त
मुख स्वरूप जो हो उसको कहिये रस, फिर ॐकार
एकाक्षरब्रह्म को भी सबरसों का सारतररस कहते हैं
(देखो पृष्ठ ६५, ६६) फिर (रसोवसः) इस श्रुतिवचन
से भी रस का अर्थ परमात्गा।

अमृतं — सुधा अथवा मुक्ति, यद्वा (नित्य-यक्तत्वान्मरणगहितत्वादमृतम्) अर्थात् जो नित्य मुक्त होवे गरणादि दोषों से रहित होवे उसे कहिये अमृत अर्थात् स्वयं ब्रह्म परमात्मा । बहा — वृंह धातु से मिनन् प्रत्यय करने से जबा पद बनताहै जो बहु वा उच्चकरे, बढ़ावे, सब से वृद्ध औ पूर्णहोवे। पूर्ण, प्रणव औ सागवेद को भी अस कहते हैं 'वेदानां सामवेदोहम्' गीतावचनात्।

भूर्भुवः स्वरोम् इस में चार पद हैं. (भूः, भुवः, स्वः, ओश्म्) इन चारों का अर्थ पूर्व में होआयाहै।

देखाजाताहै कि उक्त शीर्ष मन्त्र में जितन शब्द हैं सबका अर्थ है परमात्मा, इसकारण इस मन्त्र का अर्थ यह हुआ कि जो परमात्मा आप अर्थात् जल रूप होकर सम्पूर्ण सृष्टि की रचना औ पालन कररहा है फिर ज्योतिहोकर सर्वत्र प्रकाश कररहाहै औ रस रूप होकर सबको अपनी ओर सींचरहाहै औ अमृत रूप होकर सबों को जीवनमुक्ति का प्रदान करनवाला है औ ब्रह्मरूप होकर भूः, भुवः, स्वः इत्यादि लोकां में ज्यापरहाहै ऐसे ब्रह्म का हमलोग ध्यान औ उपासना करें ॥ इति॥

## गृहस्नानमन्तार्थः।

इस स्थान में गृहस्तानमन्त्रों का अर्थ किया जाताहै जिनकी आवश्यकता सर्वसाधारण पुरुषों को नित्य होती है किन्तु गृहत्स्तान के मन्त्रों के अर्थ इस पुस्तक के दूसरे भाग में कियेजावेंगे।

ॐ इमम्में गङ्गे यमुने सरस्विति श्रुंतिदिस्तोमं सचतापरुष्ण्या । असि-क्न्या मरुद्धे वितस्त्या जीकीये शृणु-ह्यासुषोमया ॥ ऋ॰ अष्ट॰ ८ अ॰ ३ वर्ग ६ मन्त्र ५

यहां प्रधान सात निद्यों की औ उनहीं से निक-लीहुई तीन और निद्यों की अर्थात् सबिमलकर दश निद्यों की स्तुति कीजाती है। क्योंकि स्नान के समय इनकी स्तुति करनी अति आवश्यक है।

भाषार्थः—हे गङ्गे, हे यम्रने, हे सरस्वित, हे श्रुतुद्रि (सतलज) औ परुष्णि (इरावदी) नदी के साथ हे मरुद्रुधे (चनाव), औ हे आर्जिकीय (विपाशा वा व्यासा) आप भी असिक्री [रावी] वितस्ता [झलम] औ सुषोमा [सिन्ध] के साथ र मेरी स्तुति को अच्छेप्रकार (आसचत) सवन की जिये औ (आश्रृणुहि) मेरे सम्मुख होकर भली भांति श्रवण की जिये। असिक्री, वितस्ता, सुषोगा, का आर्जिकीया के साथ संयोग होना निरुक्त में लिखाहै, यथा—

हे गङ्गे हे यमुने हे सरस्वित शुताद्रे यूयं (मे)

मम स्तोमम् (सचत) आसवध्वम् परुष्ण्या सह

मरुद्र्धे आर्जिकीये त्वमिप असिक्रचा वितस्तया,

मुषोमया च सह आशृणुहि आभिमुख्यन स्थित्वा
शृणुहि ॥ (निरुक्त अ०९ पा०३ खण्ड ६)

ॐ पत्र नद्यः सरस्वती मिपियन्तिं सस्रोतसः सरस्वती तु पत्रधा सोदेशे भवत्सरित्। शुक्र यजु॰ अध्याय ३४ मन्त १९

टीका—(पश्चनद्यः) सतलज, व्यासा इत्यादि पांचों निदयां (सरस्वतीम्) गुप्तरूप सरस्वती को (उ) निश्चय करके (अपियन्ति) प्राप्तहोती हैं अर्थात् उक्त पांचों निदयां अपने प्रकट प्रवाह स गुप्तरूप सरस्वती नदी में जामिलती हैं (सासरस्वती तु) वही गुप्त सरस्वती नदी गानो (देशे) पाञ्चाल अर्थात् पंजाब देश में (पञ्चधासरित्) उक्त पांचों नदियों का रूप धारण कर (अभवत्) प्रकट हुई है। स्नान-काल में इसी मन्त्र से इन नदियों की स्तुति औ ध्यानकरे।

यद्वा चारों वेद औ पांचवां इतिहास ये पांचों
गहावाक्यरूप प्रणवरूपा सरस्वती को जामिलती हैं,
वही प्रणवरूपा सरस्वती ब्रह्मार्थरूप पांचालदेश में उक्त
पांचोंवेदरूप निदयां होकर प्रकट हुई है, क्योंकि पूर्व
पृष्ठ ५१ में कह आयहैं कि ये सब वेद, पुराणरूप
शब्दब्रह्म प्रणवहीं से प्रकट हुए हैं औ फिर उसी
प्रणव में लय होजाते हैं इसकारण अध्ययन, अध्यापन
रूप तीर्थ में खान करने के सगय इसी गन्त्र से प्रणव
साहित वेदाादिरूप निदयों की स्तुति औ प्रार्थना करनी
चाहिये।

यद्वा पांचों प्राणरूप निदयां महाकुण्डलिनी रूपी सरस्वती में निश्चय करके प्रवेश करजाती हैं सो गुप्तरूप महाकुण्डलिनी रूपा सरस्वती ब्रह्मरन्ध्र रूप पाञ्चालदेश में उक्त पांचों प्राणरूप निदयां होकर प्रकट हुई, अर्थात् ये पांचों प्राण महाकुण्डलिनी से प्रकट हो फिर उसी में लय होजाती हैं। इसकारण योग किया आरम्भ करने के समय इसी मन्त्र से महाकुण्ड-छिनी इत्यादि की प्रार्थना करलेनी चाहिये ॥ इति ॥

# स्यार्थनामन्त्रार्थः।

ॐ पृथिवि त्वया धृतालोका देवि त्वं विष्णुना धृता । त्वञ्च धारय मां देवि पवित्रं कुरुचासनम् ॥

(सब वेद औ शालावाले इसी मन्त्र से आसनशुद्धि करें)

भाषार्थः हे पृथिवि त्वयाधृतालोका सव लोक लोकान्तर, देश देशान्तर तुझसे धारणिकियेगयहैं औ हे देवि तृ स्वयं विष्णुनाधृता विष्णु भगवान् से धारणकीगयी है अर्थात् साक्षात् श्रीविष्णुभगवान् ने वाराह अवतार लेकर तुझको अपने दांतपर धारण कर दुष्ट हिरण्याक्ष से रक्षा कीहै । अथवा तुझको अद्भुतशक्ति के आधार से अधर में स्थिर कर रखाहै सो तू भी कृपाकर धारयमां मुझको मुखपूर्वक धारण कर औ गेरे आसन को भी पवित्रकर अर्थात् जबतक में आसनलगा अपनी कियाकरूं तबतक मृकम्प इत्यादि दोषों से गेरे आसन को मत चंचलकर ।

## भूतशुद्धिमन्त्रार्थः।

अपसर्पन्त ते भूता येभूता भूमि संस्थिताः । ये भूता विष्ठकर्तारस्ते नश्यन्त शिवाज्ञया ॥१॥ अपका-मन्तु भूतानि पिशाचाः सर्वतोदिशम् । सर्वेषामविरोधेन सन्ध्याकर्मसमारभे ।२। तीक्ष्णदंष्ट्र महाकाय कल्पान्त दहनोपम। भैरवाय नमस्तुभ्यमनुज्ञां दातुमईसि ।३।

टीका--जो जो भूत. प्रत, गरी सम्ध्या करनेवाली
भिग पर स्थितहें अर्थात निवासकरतेहैं वे सब इस
स्थान से अपसर्पन्तु दूसरीजगह हटजावें. औं जो
भूत प्रत विव्वके करनेवालेहें वे सब भी शिव भगवान्
की आज्ञा से यहां से नाशहोजावें अर्थात् इस स्थानकी
छोड़देंवें, इनको छोड़ और भी जो अन्यस्थान के रहने
बाले भूत, प्रत, पिशाच, इस सम्ध्या के समय, इस
भूमि पर आये हों वे भी दशों दिशा को चलेजावें,

क्यों के में सवां के अविरोध से सन्ध्याकर्ग का आरम्भ करताहूं, अर्थात् में किभी से विरोध नहीं करता, इस-कारण ये लोग भी गेरी इस सन्ध्या की पूर्ति में किसी प्रकार का विरोध कर विझ न करें ॥ १, २,॥

अत्यन्त तीक्ष्ण दांतवांल, महाविशाल शरीरवाले प्रलयकाल के आग्न मगान जाजवल्यमान जो भैरव तिनकों म नमन्कार करताहूं आप मुझको सन्ध्या करनेकी आज्ञा देवें ॥ ३॥ ——०——

## भस्मधारणमन्तार्थः।

इसके अन्तर्गत तीन प्रकार के गन्त्र हैं, रै: भस्म मईन करने का गन्त्र, २. भस्म को अभिगन्त्रण करने का गन्त्र, ३. भस्मधारण करने का गन्त्र।

भर्गमहनगन्तः — ॐ अमिरितिभरम। वायुरिति भरम। जलिमिति भरम। स्थ-लिमिति भरम। व्योमिति भरम। सर्व ॰ हवा इदं भरम। मन एतानि चक्षंषि भरमानीति॥ (अर्थवंशीषीपनिषद् सण्द ५)

टीका — भसा=(भसान्) (वभस्तीति, भम्, भत्सेन संदीप्तचोः × सर्वधातुभ्योभिनन्—उणा० ४। १४४। इतिगनिन्) दम्धकाष्ठादि विकारः — काठ इत्यादि का जलाहुआ विकार जिसको छाई अथवा राख, वा खाक भी कहतेहैं।

यद्वा [स्वतोभाती।तिभस्म] जो आपसे आप प्रकाश करे वह भसा अर्थात् ब्रह्म, जैसा कि सृतसंहिता का बचन है [भसाविज्ञाननिष्ठस्य कर्तव्यंनास्ति किञ्चन] जो प्राणी भस्मविज्ञान अर्थात् ब्रह्मज्ञान में निष्ठहै उसको और कुछ कर्तव्य नहीं रहता, इस से सिद्धहोताहै कि भसा का अर्थ ब्रह्म भी है इसकारण इस गन्त्र का दो प्रकार से अर्थ करतेहैं अग्नि, वायु, जल, स्थल, व्योम (आकाश) (सर्व) ये सब इवा निश्चय करके भस अर्थात् ब्रह्मरूपहें अथवा ब्रह्मकरके व्याप्तहें, यद्वा प्रलय-काल में ये पाचा तत्त्व नाशहो भस्र हो जातेहैं अर्थात् परमाणुरूप बनकर आकाशमें फैलजातहैं [देखो पृष्ठ ६] किर मन औ चक्ष इत्यादि भी भसा अर्थात् ब्रह्मरूपही है अथवा ज्ञान के उदयहुए इनका अभाव अर्थात् नाश-होजाताहै क्योंकि ये सब ब्रह्माकार होजातेहैं। गन्त्र को पढ़तेहुए प्रत्यक्ष भसा को हाथ में ले गर्दन करताहुआ ब्रह्म का ध्यान करताजावे औ यह भी

स्मरण करताजावे कि यह शरीर इत्यादि जो कुछ है उसका किसीकाल में भस्म होनाही है।

मृतिकापईनमन्त्रः-

### ॐ तद्धिष्णोः परमं पदं सदापश्यन्ति सूरयः दिवीव चक्षुरात्तिम् ॥

ऋ० सं० अष्टक १ अ० २ वर्ग ७ गन्त्र २०

भाषार्थः सूरयः ऋत्विक् प्रभृति जो विद्वद्गण अथवा वेदान्तपारग यागिश्रेष्ठ विद्वान वे विष्णोः उस महापुरुष परमात्मा के तत्परमेपद्म् उस सेकल शास्त्र प्रसिद्ध स्वर्गस्थान को वा परमोत्कृष्ट प्राप्तियोग्य ज्योति को अथवा कैवल्यपरमपद को सदापद्यान्त सर्वकाल में प्राप्तकरतेहैं वा ज्ञानचक्ष से कैसे देखते हैं इव जैसे चक्षु नेत्र दिवि मानसकमल वा द्युलोक में आततम् फैलाहुआ सम्पूर्ण विराट को अर्थात् विश्व को देखताहै, तात्पर्य यह कि जैसे नेत्रों के सामने भूमण्डल से आकाशतक स्वच्छ देखाजाताहै तैसे विद्वान परमपद को स्वच्छ देखतेहैं।

इस गन्त्र से केवल तिलकधारण के लिये मृतिका गईन कियाजावेगा। ऋग्वेदियों के लिये मृत्तिकामईन विशेष कर विहित है, यदि ऋग्वेदी इसी मन्त्र से भस्म भी मईन करलेवें तो कोई हानि नहीं।

भस्माभिमन्त्रणमन्त्राः-

ॐ त्रंयम्बकं यजामहे सुगृन्धिमपुष्टि वर्द्धनम् । उर्व्वारुकिमिवबन्धनान्मृत्यो मुक्षीयमास्तात् । त्र्यम्बकं यजामहे सुगृन्धिमप्तिवेदनम् । उर्व्वारुकिमिव बन्धनादितो मुक्षीयमास्तः ॥

शु० य० अ० ३ मन्त्र ६०

टीका — पुष्टिकंधनम् सांसारिक औ पारमार्थिक
सृष्टि के बढ़ानेवाल ज्यम्बकम् तीननेत्र वाले अथवा
तीनों लोकों के पिता अथवा तीनों लाक स्वर्ग, मर्ल्य
पाताल, अथवा तीनों काल भूत, भविष्यत्, वर्तमान,
में व्याप्त अथवा अकार, उकार, मकार तीनों अक्षरें।
से सिद्धहोनेवाल महेश्वर की यजामहे हमलोग पूजाकरतेहैं, हे परमेश्वर ! मृत्योः मुक्षीय अकालमृत्यु वा
संसारबन्धन से छोड़ाओ, किन्तु अमृतात्मा अमृत जो
कैवल्यपरमपद उस से मत छोड़ाओ तात्पर्यं यह कि

संसारबन्धन से छोड़ाकर मोक्षदो, किसप्रकार संसारबन्धन से छोड़ाओ इव जैसे सुगन्धिम् शोभनगन्धयुक्त अर्थात् परिपक उर्वाह्य ककड़ी वा खीरे के
फलको बन्धनात् अपनी डालियों से काल छोड़ादेताहै।
फिर सुगन्धिम् सुन्दर कामनाओं की पूर्ति करनेवाले
पतिवेदनम् अपने २ पति अर्थात् इष्टदेव को प्राप्तकरानेवाले ज्यम्बकं महेश्वर को यजामहे हम पूजन
करतेहैं, औ यह प्रार्थना करतेहैं कि हे महेश्वर आप
इत: सुक्षीय इस संसारवन्धन से अथवा मातृगर्भ से
हमको छोड़ाओ किन्तु असुत: उस पतिलोक से अर्थात्
इष्टदेव के लोक से मत छोड़ाओ। कैसे छोड़ाओ उर्व्यारकामिववन्धनात् पूर्वअर्थानुसार।

ॐ प्रसद्यभस्मंनायोनिंमपश्चं पृ-थिवीमंत्रे । सृहसृज्यंमातृभिष्टञ्जयोतिं-ष्मान् पुन्रासंदः ॥ शु० य० अ० १२ मन्त्र ३८

टी॰—अग्ने हे अग्नि त्वम् तुन भस्मना भस्म द्वारा योनिम् कारणरूप पृथिवीम् \* पृथिवीको च

<sup>\*</sup> पृथिवी से भस्म की उत्पत्ति है इसकारण पृथिवीही उस भस्म की योनि अर्थात् कारण हुई।

और अपः जलों को मसद्य पाकर मातृभिःसंसृज्य जलों से मिलकर ज्योतिष्मान तेजस्वी होतेहुए पुनः आसदः फिर अपने स्थान अभिकृण्ड में आठहरो।

भस्मधारणमन्त्रः-

ॐ त्र्यायुषञ्जमदंमेः क्रयपंस्य त्र्यायुषम्। यद्देवेषुत्र्यायुषन्तन्नोस्तु त्रयायुषम् ॥ शु॰ य॰ अ॰ ३ मंत्र ६२

टी०—यत् जो जमदग्नेः यमदिममुनि की न्यायुषम् बाल, यौवन, वृद्ध तीनों अवस्थाओं का समाहार
है औ कश्यपस्य जो ब्रह्माके पौत्र कश्यप प्रजापित
की न्यायुषम् तीनों अवस्थाओं का समाहार है, और
जो देवेषु न्यायुषम् इन्द्रादि देवताओं की तीनों अवस्थाओं का समाहार है, तत् उस आयु का तीनों भाग
नः हमलोग भस्मलगानेवाले को अस्तु प्राप्त होवे
तात्पर्य्य यह कि जैसे उक्त महर्षिगण औ देवगण
दीर्घजीवी हैं वैसेहमलोग भी दीर्घजीवी होवें।

(इस मन्त्र से यजुर्वेदी सन्ध्यावाले भरम धारण करें, और ऋग्वेदियों का मंत्र आगे लिखाजाताहै)।

#### भस्मधारणमन्त्रोऽथवा तिलकधारणमन्तः-

#### अतो देवाअवम्तुनो यतो वि-ण्युर्विचक्रमे पृथिव्याः सप्तधामंभिः ॥ ऋ० अ० १ अ० २ व० ७ मन्त्र१६

टी॰—देवाः ब्रह्मादि देव अतः इस भूलोक से नः हमलोगों को अवन्तु रक्षाकरें यतः जिस भूलोक से विष्णुः वामनावतार विष्णुभगवान् ने पृथिव्याः विस्तार ब्रह्माण्ड के सप्तधामाभिः सातों लोकों से विच-क्रम विविध पाद कमण किया अर्थात् सम्पूर्ण ब्रह्माण्ड को अपने चरणों से मापलिया।

सामवेदवाले सप्तधामिनः के स्थान में अधिसान-वि ऐसा पाठकरें जिसका अर्थहै ऊंचेदेश ब्रह्मलोक तक पादक्रमण किया, अर्थात् अपने चरण से सम्पूर्ण ब्रह्माण्ड को मापतेहुए ब्रह्मलोकतक पादार्पण किया, ।

कृष्णयजुर्वेदी तैतिरीयशाखावाले सप्तधामिः का अर्थ यों करतेहैं कि उस परमात्मा ने ॐ भूः, ॐ भुवः इत्यादि सातों व्याहृतियों के उच्चारण से सातोंलोकों को पलमात्र में निम्मीण करिदया। (इस मन्त्र से केवल ऋग्वेदीय सन्ध्यावाले तिलक अथवा भस्म धारण करें)।

## शिखाबन्धनमन्तार्थः।

अमानंस्तोके तनये मा नुआयुषि मा नो गोषु मा नो अश्वेष शिरषः। मानो वीरात्रुंद्रभामिनो वधीईविष्मंन्त-स्सद्मित्त्वां हवामहे।।

शु॰ य॰ अ॰ १६ मन्त्र १६

टी०-स्द्र हे गहेश्वर जो आप अपने भय से जगत के रुठानेवाले हो औं इसकारण 'रुद्र' कहलाते हो सो आप नः हमलोगों के तनयेतोंके बालवच्चों को अथवा तनये योग के विस्तार करनेवाले तोक प्राण को मारीरिषः मत हनन करो । और नः हमलोगों के आयुषि जीवन को मा मत नाश करो और नः हम-लोगों के गोषु गडओं को अथवा इन्द्रियों को मा मत दुःख दो अर्थात् इन्द्रियों पर विजयकराओं कि वे हमारे वशीभूतहों । और नः हमलोगों के अञ्चेषु घोड़ों को मत नाशकरो अथवा हमलोगों के मानसमूर्य पर कृपाकरो और नः हमलोगों के भामिनः वीरान् तेज-स्वी वीरपुत्रों को वा कटक को अथवा शम, दमादि वीरों को मावधीः वध मतकरो, क्योंकि हिवष्मन्तः हमलोग हिव के देनेवाले सदिमित् सदैव हिवसे युक्त होकर त्वा तुमको हवामहे आह्वानकरतेहैं, (एवम्प्रकार सब वेद औ शाखावाले इस मंत्र से अथवा गायत्रीगंत्र से ब्रह्म का ध्यान ब्रह्मरन्ध्र में करतेजावें औ शिखा बांधतेजावें)।

## मालाधारणमन्त्रार्थः

अ त्रयम्वकं यजामहे (वैसेही जैसे भस्माभिमंत्रण में देखो पृष्ठ १२१)

## आचमनमन्त्रार्थः।

ॐ केशवायनमः स्वाहा । ॐ नारायणायनमः स्वाहा । इत्यादि जो २४ मंत्र हैं स्एष्टहें इनके अर्थ की आवश्यकता नहीं है। हिरण्यकेशीय शाखावालों को आचमन के 'आपोहिष्ठा' मंत्र के साथ निचलामंत्र अधिक पढ़ना चाहिये। आपोहिष्ठा का अर्थ आंग गार्जनमंत्र में कियाजावेगा।

हिरण्यकेशीय आचमनमन्त्रः--

ॐ आपो वा इद ४ सर्वं विश्वां मुतान्यापंः प्राणो वा आपंः प्राव आपोऽन्नमापोऽस्ंतमापंः सम्राडापां विराडापंः स्वराडाप्रक्टन्दा ४ स्यापो ज्योती ४
व्यापो यज् ४ व्यापंः सत्यमापः सर्वां
देवता आपो भूभवः सुवराप ॐ॥

तै. आ. प. १० अ. २१

टीका—आपो वा इद ऐसर्व यह जोकुछ रचना इस ब्रह्माण्ड में है सब जलहीजल है, कैसे उसे कहते हैं विश्वा भूतान्यापः संपूर्ण भूत अर्थात् जीवमात्र जलही हैं क्योंकि यह जल रेतरूप होकर सब के शरीर में प्रवेश कियेहुआ है जिस से सकल प्राणियों की उत्पत्ति होती है फिर प्राणो वा आपः प्राण भी जलही है क्योंकि जलही के पानकरने से प्राण पृष्ट होताहै यदि जल पान न कियाजावे तो यह प्राण एक-दम नष्ट होजावे। पश्चवआपः गऊ, अस्व, इत्यादि पशु भी जलही हैं, क्योंकि ये सब भी पूर्वकथनानुसार रेतरूप जलहीं से उत्पन्न होतेहैं, अन्यापः शाली गोधूम, यव, षाष्टिका (साठी) इत्यादि अन्न भी जलही हैं क्योंकि हुष्ट्रेश्नंततः प्रजा इस वेद मंत्र से सिद्ध है कि वृष्टि जो वर्षा उससे सब प्रकार के अन्न उत्पन्न होतेहैं। अमृतमापः अमृत भी जलहीं है प्रसिद्धहै। फिर सम्रांडापोविराडापः स्वराडापः स्त्रात्मा जो हिरण्य-गर्भ उसको किहये सम्राट् औं सम्पूर्ण जो ब्रह्माण्डरूप दह उसे कहिये विराट् औ जो विना सहायता किसी के आप से आप जो राजताही अर्थात् शोभायमान हाताहो उसको कहिये खराट् अर्थात् परगातमा सो ये तीनों भी आप अर्थात् ब्रह्मरूपही हैं (आप का अर्थ 'ब्रह्म' शीर्ष मन्त्रमें करआयहैं देखो पृष्ठ ११०) छन्दा एं स्यापः गायज्यादि छन्द अथवा खयं वेद भी आप अर्थात् जलही हैं क्योंकि इन के द्वारा यज्ञ होताहै औ यज्ञाद्भवतिपर्जन्यः इस वचन से यह बात प्रसिद्ध है कि यज्ञ से पर्जन्य अर्थात् मेघ उत्पन्न होता है

इसकारण छन्द जो वेद वह भी जलही है। ज्याती ७-प्याप: मूर्यादि ज्योति भी जलही हैं सूर्य से ही वर्षा होतीहै प्रसिद्ध है, क्यांकि यज्ञ के हवनिकयहुए द्रव्य बाष्पहोकर मूर्य्य में जातेहैं और मूर्य से फिर जलहोकर पृथिवीमण्डल में पतनहोतेहैं। यजु ऐष्यापः मन्त्रादि भी जलही हैं पूर्वकथनानुसार । सत्यमापः सत्य जो यथार्थ कथन वह भी " आप" ही है अर्थात् ब्रह्महीहै, सर्वादेवताआपः इन्द्रादि देवता भी "आप" ही हैं, भू भुनः सुवरापः भूलोक, भुवर्लीक, सुवर्लीक ये तीनों लोक भी ''आप'' ही हैं अर्थात जलहाप अथवा ब्रह्म रूपही हैं। इस मन्त्र में "सम्राडापः" से लेकर "मूर्भुवः मुवराप" तक आप शब्द का अर्थ जल औ प्रगात्मा दोनोंही है बुद्धिमान स्थानानुसार समझलवेंगे। क्योंकि इन मन्त्रों से जल की स्तुति की गई है ॥

सामवदीय आचमनमन्त्रः-

ॐ अन्तश्चरास स्तेषु ग्रहायां विश्व-तोमुखः । त्वं यज्ञस्त्वं वषद्कार आ-पोज्योतिरसोऽमृतम् ॥१॥

टी०-इस मन्त्र से जल की स्तुतिकरतेहैं। हे

जल त्वं तुम जो विश्वतोम्रुखः सर्वदिशाओं में सर्वत्र वर्तमान हो सो भूतेषु सर्वपाणियों के भीतर गुहायां उनके हृदयरूप गुहाँ में अन्तइचरिस भीतर ही भीतर प्रवाहकरतेही क्योंकि यह प्रसिद्धहै कि सर्वत्र आकाश में वायु के साथ २ जल अपने परमाणुरूप से फैला हुआहै, इसकारण विश्वतो मुखः कहा, फिर प्राणिमात्र के शरीर के भीतर यही जल रुधिर रूप से नख शिख प्रवाहकरताहुआ प्राणिमात्र का जीवितरखताहै यदि रुधिररूप जलका प्रवाह रुकजावे तो मृतक हो-जावे, इसकारण 'भूतेषु' औ 'अन्तश्ररासं' कहा, फिर यह बात सबदेशवाले यहांतक कि आजकाल एनेटौमी (Anatomy) अंग्रजी के (डीकटर) चिकित्सक लोग भी इसबात को खीकार करतेहैं कि यह रुधिर हृदयकगल में बिशेषकर निवासकरताहै वहां एक द्वार से मिलन रुधिर प्रवेश कर दूसरे द्वार से खच्छ होकर सर्वाङ्ग में फैलताहै और उस हृदयक्रमल (Pericordium) के चारों ओर जल का समूह झिल्ली के समान बर्तमानहै वहीं जल हृदयपर हर्ष अथवा शोक के धके लगने से पिघलकर गांधारी औ हस्ताजिह्वा दोनों नाडियों के द्वारा नेत्र से बाहर निकलआताहै इसकारण हृदय कमलरूप गुहा में जलका होना सिद्धहै। फिर कहतेहैं कि हेजल त्वंयज्ञ: तुमही यज्ञरूप ही पूर्व में सिद्ध-करआयहें, त्वंवषद्कार: तुमही 'वषट्कार' \* ही, फिर आप ही अर्थात् सम्यक्षकार से पालन करनेवाले ही ज्योति ही, रस ही, औ अमृत ही, शीर्षमन्त्र में वर्णन करआयहें देखो पृष्ठ ११०।

ॐशन्न आपो धन्वन्याः शमनः सन्तुनृप्याः । शन्नः समुद्रिया आपः शमनः सन्तु कूप्याः ॥२॥

टी॰—प्रथम सामान्य रूप से जलकी स्तुति कीगई है अब विशेषरूप से करते हैं।

धन्वन्याः मरुदेश में स्थित जो जल वे नः हम लोगों को शासन्तु कल्याणकारक अर्थात् सुखदाई हों इसीप्रकार अनूष्याः मालवा देश में स्थित जो जल वे ने नः हमलोगों को शासन्तु मङ्गलदायकहों और समुद्रिया आप जो समुद्र में स्थित जल हैं वे भी नः हमलोगों को शासन्तु पूर्ववत् । औं कूष्याः कूप में स्थित जो जल वे भी पूर्वप्रकार ही शासन्तु कल्याणकारकहों।

<sup>\*</sup> वषट्—िकसी वस्तु का देवताओं के लिये अर्पण करने का एक चिन्ह है जैसे "इन्द्रायवषट्" |

अथवेवेदीया आचमनमन्त्राः--

ॐ जीवास्थंजीव्यासं सर्वमायुंजी-व्यासम् ॥१॥ ॐ उपजीवास्थोपंजी-व्यासं सर्वमा०॥२॥ ॐ संजीवास्थ-संजीव्यासं सर्वमा०॥३॥ ॐ जीव-लास्थंजीव्यासं सर्वमा०॥४॥

इन चारों मन्त्र का अर्थ एकसाथ कियाजाताहै।
अ जीवास्थ इति—यह वेद में प्रसिद्धहै कि "इन्द्रों जीवास्थ इति—यह वेद में प्रसिद्धहै कि "इन्द्रों जीवो देवा जीवाः" इस मन्त्र से इन्द्र, सूर्य, आ सवदेवता जीव अर्थात् जीवनेवाले समझेजाते हैं, इस कारण इस मन्त्र में कहतेहैं कि जीवास्थ है इन्द्रादि देव आपलोग जो जीवनवाले हैं औ आयुष्मान हैं सो आपलोगों के अनुग्रह से जीव्यासम् हमलोग भी जीवनवाले औ आयुष्मान होवें कवतक जीवें इसकारण कहते हैं कि सर्वमायुः पूर्णआयु भर अर्थात् शतवर्ष तक जीव्यासं हमलोग जीवें।

ॐ उपजीवास्थ इति—उप का अर्थ

अधिक इस स्थान में लियागयाहै इसलिय उपजीवास्य जो देव अधिक जीवनवालेहैं व अपने सेवकों को भी अधिक दिन जिलावें औ उनके जिलाने से उपजीव्या-सम् हमलोग भी अधिक दिन अर्थात् शतवर्ष से अधिक जीवें। सर्वमायुर्जीव्यासम् पूर्ववत।

ॐ संजीवास्थ इति—संजीवाः जो सगीचीन जीनेवाले हैं अर्थात् एकक्षण भी अपने जीवन को व्यर्थ नहीं विताते किन्तु उपकार में लगातेहैं ऐसे जीवनेवालों के संग संजीव्यासम् हमलोग भी अपने जीवन को उपकार में लगातेहुए जीवें। सर्वमायु-जीव्यासम् का अर्थ पूर्ववत् जानना।

अं जीवलास्थ इति—जीवला हे देवता-ओ जीवनवाल जो आपलोग स्थ हैं सो आप लोगों के संग जीव्यासं हमलोग भी जीवनवाले हों। शेष पूर्ववत् ॥ इति॥ — ०—-

## पवित्रधारणमंत्रार्थः।

ॐ प्रवित्रेंस्थो वैष्णव्यो सवित्रवीः प्रस्व उत्यंनाम्यि छंद्रेण प्रवित्रेंण स्-

#### र्यस्य रिमिमः । शु० य० अ०१ मंत्र १२

टी०—पित्रते हे दोकुशवाले अथवा तीनकृश बाले पित्र ! तुम वैष्णव्यो यज्ञ सम्बन्धी स्थः हो। अर्थात् सन्ध्या जो ब्रह्मयज्ञ अथवा और किसी प्रकार का यज्ञ उसके साधन के निमित्त प्राणियों के अंगुलियों में जो तुम स्थितरहते हो, सो वः तुमको सावितुः सर्वप्राणियों के प्रेरक परमेश्वर की प्रसव प्रेरणा होने पर अच्छिद्रेण छिद्ररहित पित्रिशण वायुरूप पित्रत्र से अर्थात् निम्मलवायु से तथा सूर्यरिशमिभः मूर्यकी पित्रत्र किरणों से उत्पुनामि अतिशय करके पित्रत्र करताहूं।

# तस्यते पवित्रपते पवित्रं पूतस्य यत्कामः पुनेतच्छक्षेयम् ।

शु॰ य॰ अ॰ ४ मन्त्र ४

टी॰—पवित्रपते हे पवित्र के पति अर्थात् पवित्र के धारणकरनेवाले यजगान तस्य पवित्रपूतस्य पूर्वोक्त पवित्रा से अर्थात् पूर्वोक्त मंत्र में कथन कियहुए पवित्रा से शुद्ध कियाहुआ ते तेरी यत्कामः जो सन्ध्योपासनरूप अथवा अन्यकोई जो सोमयागादिरूप कागनाहै, उसे पुने मैं भी पावित्रकरताहूं, सो मैं तत् उनदोनों प्रकार की कागनाओं को पूर्णकरने में शक्यम् समर्थ होऊं, यहीं मेरी प्रार्थनाहै।

उक्त दोनों गंत्रों से शुक्क औं कृष्ण यजुर्वेद, सामवेद औं अथवित्र वोले पवित्र धारणकरसकतेहैं। किन्तु ऋग्वेदवालों के लिये दोमंत्र नीचे लिखेजातेहैं।

ॐ पवित्रंवन्तः परिवाचमासते पि-तैषांप्रलोऽअभिरंक्षतित्रतम् । महः संमुद्रं वरुणस्तिरोदंधे धीराऽइच्छेकधरुणेष्वार-भेम् ॥१॥ ऋ०अ० ७ अ० २ व० २९ मंत्र ३

टी॰ पित्रवन्तः निज स्पर्श से सकलपदार्थों के शुद्धकरनेवाले और अपने सामर्थ्य से युक्त जो सोमरिश्मगण अर्थात् चन्द्रमा के किरणसमूह हैं वे वाचम् गदन, खिद्र, धन्तूर, सोमलता, और कुश इत्यादि वनस्पतियों के चारों ओर पिरआसत पर्य्युप वशनकरते हैं अर्थात् उपस्थित रहतेहैं, क्योंकि यह प्रसिद्धहै कि चन्द्रमा की किरणों ही से नानाप्रकार की वनस्पतियों में विशेषकर कुशादिकों में अमृतरस चारों

ओर सं भरताहै, फिर प्रज्ञः पुराण अर्थात् प्राचीन एषांपिता इन रहिमयों के पिता अर्थात् उत्पन्नकरन बाले जो सोग वह इतम् अपने वत का अर्थात् प्रकाश करनेवाल कर्ग के नियम को पालनकरतहैं, तात्वस्य यह कि चाराओर अपनी किरणों स प्रकाश करते हैं फिर यही सोग जो बरुणः वरुणरूपहैं अर्थात् अपन तेज से सर्वपदार्थों को आच्छादनकरनेवालहैं वही साम रूप वरुण महः समुद्रम् विशाल आकाश को अपनी किरणों से तिरोद्धे ढापलेतेहैं, अर्थात् सर्वत्र अपनी ज्योति को फैलातेहैं, ऐसे सोमदेव को धीरा इत् सर्व प्रकार के कर्गों में कुशल विद्वान ऋत्विमगण ही धरुणेषु सब प्राणियों के धारण करनेवाले उदकों में अर्थात् जलों गें आरभम् आरंभ करसकतहें अर्थात् पानकरसकतहें, तात्पर्ये यह कि सोग ही की किरणें अमृतरस होकर सोगलता में प्रवंश करतीहैं, उस सागलता का जल में निचोड़कर यज्ञकत्ती सोगरस बनाकर यज्ञों में अर्पण कर आप पानकरसकते हैं, दूसरों का ऐसा अधिकार नहीं, इसकारण कहा कि ऐसे सामदेव को केवल विद्वानही धारण करसकतहैं ॥ १॥

अ प्रवित्रंतिवित्तं ब्रह्मणस्पते प्रभुगीत्राणिपर्येषि विश्वतः। अत्मत-

#### म्र्नतदामोऽअंश्रुतेशृतासऽइद्धहंन्तस्तत्स माशत ॥२॥ ऋ० अ० ७ अ० ३ व० ८ मंत्र १

टी - ब्रह्मणस्पते हे मन्त्रों के खागिन् सोम! ते पावित्र विततम् आप के पवित्र राईमरूप अङ्ग अर्थात् किरणमाला सर्वत्र फैलीहुईहैं वही प्रभुः सगर्थ जो आप गात्राणि सोमरसपीनेवाल के अझों में पर्योपि प्रवेश करतेहैं आ विश्वतः सर्वत्र आपका पावित्र अतप्ततन्ः शीतलशरीर आमः न अञ्जूते अपरिपक हो नहींव्यापता अर्थात् आप की ज्योति गलिन औ निवल \* नहीं हाती किन्तु शृतासहत परिपक्ष ही हो बहन्त सर्वत्र ज्याति पदान करतेहुए तत्समाञ्चत उस पावित्र में जिसे हम सन्ध्या के समय अथवा और किसी कर्म के समय धारण करतेहैं व्यापकर शुद्धकरती है, क्योंकि प्रसिद्धहै कि पवित्र विशेष कर कुश का वनताहै औ कुश चन्द्र-किरण से व्याप्त है इसिलये चन्द्रमा की किरणों से पवित्र का शुद्ध होना सिद्धहै ॥२॥ ॥ इति॥

यदि शंका हो कि प्रतिपदा से अष्टमी तक शुक्रपक्ष में भी कृष्णपक्ष में अष्टमी से अमावस्यातक तो ज्योति मलिन रहतीहैं तो उत्तर यह कि जब भूगोल की एकओर मालिन ज्योति होगी तो दूसरी ओर अवस्य अधिकहोगी, विज्ञानशास्त्रवाले इस वचन को भली भांति समझेंगे।

# हृदिपवित्रकरणमन्त्रार्थः

इसमें दो मन्त्र हैं प्रथम इन्द्रियस्पर्श फिर हादिपावित्रकरण। इन्द्रियस्पर्श मन्त्रार्थः—

अवाक वाक, अप्राणः प्राणः मन्त्रां से तात्पर्यं यह है कि इन भिन्न २ मन्त्रां से भिन्न २ अंग स्पर्श कियेजातेहैं (देखो वृहत्सन्ध्या पृष्ठ ९४ अथवा ९६) इनमें १२ मन्त्रहें वारहों से वारह अंगों का स्पर्श अंगुलियों के द्वारा होता है, प्रत्येक मन्त्र में अंगों के नाम के साथ प्रथम अँकार सुशोभित होरहाहै, जिसका तात्पर्य्य यह है कि अँकार एकाक्षरब्रह्म जो इन अंगों में सर्वत्र ज्यापरहाहै वह मेरे अमुक अंग को बलवान करे और अमुक इन्द्रिय को गेरे वशीभृतकरे, इनकी प्रबलता मुझपर न होने देवे यही प्रार्थना है।

हृदिपवित्रकरण मन्त्रार्थः—

अथवित्रः पवित्रो वा सर्वावस्थां गतोपिवा। यः स्मरेत्पुण्डरीकाक्षं स वा-

#### ह्याभ्यन्तरः शुचिः।

टी॰—अपिन दशा में अथवा पिनत दशा में अथवा और सर्वप्रकार की अवस्था में जो पुण्डरीकाक्ष अर्थात् कमलनयन स्याममुद्धर को स्गरणकरताहै उसके भीतर वाहरवाले सर्वअंग शुद्धहोजातहैं, अथवा भीतर गानिसक शुद्धि भी होती है और वाहर शारीरिक शुद्धि भी होती है (इसी मन्त्र से मन्त्रखान भी कियाजाता है)।

# सन्ध्यासङ्ख्यमन्त्रार्थः

#### ममोपात्तद्वारितक्षयद्वारा श्री परमेश्वर श्रीत्यर्थं प्रातः सन्ध्योपासनमहंकारिध्ये ॥

टी॰—मम गरे जो उपात्त अर्थात् इस जन्म अथवा अनेक जन्मों में जो उपार्जन कियेहुए पाप उनको क्षयद्वारा नाशकरके श्रीपरमेश्वर के युगल चरणाराविन्द में प्रेम होने के लिये सन्ध्योपासनं सन्ध्योपासन को अहंकरिष्य में करताहूं।

ॐ तत्सत् सन्ध्योपासनमहंकारिष्ये॥

ॐ, तत्, सत्, ये सब परमेश्वर के नाग हैं इस कारण तीनों नागों का साक्षी कर आज में सन्ध्योपासन करताहूं यह गेरी सन्ध्या सफला हो यही प्रार्थना है ।

# माजीनमन्तार्थः।

इस मन्त्र के अन्तर्गत अङ्गाभिषेक मन्त्र है इसकारण उसका अर्थ जनाकर फिर मार्जन मन्त्रों का अर्थ किया जावेगा।

अङ्गाभिषेकमन्त्राः-

उं भूः पुनातुशिरासि इत्यादि भाठ मन्त्र हैं प्रथम सात मन्त्रों के साथ सातों व्याहृतियों को लगायाहै (देखो वृहत्सन्ध्या पृष्ठ ९९ अथवा १०२) सातों व्याहृतिरूप परमात्मा से यही प्रार्थना करतेहैं कि हे थूः, भुनः, स्वः, महः, जनः, तपः, सत्यं, नाम परमात्मन् आप अपनी करुणा कटाक्ष से मरे शिर, दोनों नेत्र, कण्ठ, हृद्य, नाभि, दोनों पाद, औ किर मस्तक को पवित्र करा। आठवां मन्त्र है (ॐ खंद्रक्ष पुनातु सर्वत्र) खं आकाशरूप ब्रह्म जो सर्वत्र व्यापक है भेरे सब अंगों को पवित्र करे! मार्जनमन्ताः-

अ आपोहिष्ठामयोभुवः। अ ता-नं उठ्जें दंधातन। अ महेरणांय चक्षसे॥ अ योवः शिवतंमोरसः। अ तस्यं भा-जयते हनः। अ उश्तीरिव मातरः॥ अ तस्माअरङ्ग मामयो। अ यस्यक-यायजिन्वंथ। ओमापां जनयंथा च नः॥ शु० य० अ० ३६ मंत्र १४, १५, १६।

टीका—आपः हे जला तुमही मयोभुवः मुख सम्पादियता अर्थात् सुख की उत्पत्ति के कारण स्थ हो। स्नानादि के कारण जलों में सुखकी उत्पादकता विख्यात है, अथवा हे आपः जला तुम सुख की भूमि अर्थात् सुख की उत्पत्ति के स्थान हि निश्चयकरके हो, 'मयः' शब्द का मुखवाची होने में प्रमाण यद्वेशिवंतन्मयः फिर निरुक्तका वचनहै कि आपो हिष्ठसुख्युवः इन वचनों से मयः का सुखवाची होना सिद्धहै और ताः ताहश सुखभूमि जो तुम हो सो तुम नः हमलोगों को ऊर्जि \*

<sup>\* &</sup>quot;ऊर्जे अन्नाय निरुक्तिः" अर्थात् निरुक्तिकार ने ऊर्ज का अर्थ अन्न लिखा है ।

अन के लिये द्धातन स्थापित करो, तात्पर्य यह कि हमारी शान्ति इत्यादि ब्रीहियों नाम अन्नां को धारावृष्टि द्वारा पुष्टकरके हगारे लिये पूर्ण अन्न को सम्पादन कर हमें पीतियुक्त करे।। यदि शंका हो कि अन्नयाचन उचित नहीं क्योंकि यह एक साधारण लौकिकलाभ है, ता इस शंका के दूरकरने के निमित्त अन्नयाचन को तत्त्वज्ञान का उपयोगी देखाते हैं, कि महरणाय महान रमणीय चक्षस परब्रह्म रूप के दर्शन के लिये, अर्थात् हे जलो तुम हमारेलिये पूर्ण अन्न सम्पादन कर उसमें प्रीतियुक्त करो कि जिसके भोजन करने से हमको विशालरम-णीय आनन्दवर्धक ब्रह्मज्ञान प्राप्तहोवे, क्योंकि निर्मल अन्न भाजनकरने से सब इन्द्रियों की सन्तुष्टि होती है और इन्द्रियों की स्वस्थता होनेपर बुद्धि निर्मल औ विशाल होती है औ सत्कर्मों के करने में समर्थ होतीहै, इसकारण अन्नयाचन किया। किन्तु रसरूप ही अन इन्द्रियों को पुष्टकरताहै इसकारण, इस समय उस रस की याचना करतेहैं कि योवः वह जो तुम्हारा शिवतमः अत्यन्त मंगलदायक रसः सारांशहै सो नः हमको तस्य उसरस का इह इस जन्म में अथवा इस कर्भ में भाजयतः भागी बनावे अर्थात् प्राप्तिकरावे, कैसे उसका उदाहरण देतहें कि जैसे उश्तीः पीतियुक्त मात्रः गाता अपने पुत्रों को दुग्ध

पानकरातीहै तस्मे तादृश रसके लिये वः तुमको अरम् अतिशय शीव्रता क साथ गमाम हमलोग प्राप्त करतेहैं यस्य जिसरस के क्षयाय निवास से अर्थात् रहने से जिन्वथ तुम प्रसन्न होते हैं। अर्थात् परगानन्द में डूबे रहतेही हमको भी वहीं रस प्रदानकरो, अथवा हे आपः जलरूप ब्रह्म आप जिस आगन्दरस में स्वयं डूबरहतेहैं वह गोक्षानन्द मुझको भी दीजिये। फिर सकल शास्त्र में यह प्रसिद्ध है कि विना पुत्र के मनुष्य पितृऋण से नहीं छूटसकता, इसकारण कहतहैं कि हे आपः जलाधिपति देवते (नः) हमलोगों को जनयथ सन्ति के उत्पन्न करने में समर्थ करे। अर्थात् अपने रस को हमें प्रदानकर पुत्र प्राप्त कराओं क्योंकि हमभी उसी रस से उत्पन्न हैं, वरु सर्व प्राणिमात्र की आप के रसही से उत्पत्ति है। आपो वा इद्धं सर्व इस श्रुति प्रगाणसे प्राणियों का रसमयत्व होना सिद्धहै, आचमन मन्त्र के अर्थ में भी सिद्ध करआयहैं देखो पृष्ठ १२६।

कु० य०, हिरण्यकेशीयमार्जनमन्त्राः— (ये सब गन्त्र तै० ब्रा० का० १ प्र० ४ अ० ८ के हैं)

ॐ पवमानः सुवर्जनः । प्रवित्रेण् विचर्षणिः । यः पोता स प्रनात मा । १। टीका—यः जो देव पोता सर्वो के शुद्धकरनेवाले हैं सः सोदंव पावित्रण पित्र से अर्थात् जो पित्र धारणकर सार्जन करता हूं उस पित्र से अर्थवा शुद्धि के साधनमूत हमलोगों के जप औं ध्यानादि कर्मों से या मुझको पुलातु पित्र करें, वह देव कसेंहैं कि पवमानः पित्रकरनेवालहें औ सुवर्जनः सुवर जो स्वर्गलाक उसमें उसन्नहें, और विचर्पणीः नानापकार के शोधनिविधि के जाननेवाल हैं अर्थात् मनुष्यों का पापों से शुद्ध करने में परमप्रवीण हैं ॥ १॥

### ॐ पुनन्तुं मा देवजनाः । पुनन्तु मनवो धिया । पुनन्तु विश्वं आयवंः २

टी—देवननाः जो करुप के आदिही से स्वर्गरोक में उपन होकर निवासकरते हैं अर्थात् जो स्वर्गवासी देव हैं वे पुनन्तुमा मुझका पवित्रकरें और जो मनवः स्वायमुमन इत्यादि ऋषि हैं वे धिया अपनी कृपामयी वुद्धि से पुनन्तु मुझे पवित्रकरें और जो आयवः अपने कम से मनुष्य लोक में आकर सदाचार में निरतेंहें वे विक्रवे सब पुनन्तु मुझको पवित्र करें ॥२॥

अ जातंवेदः प्वित्रवत्। प्वित्रेण

#### पुनाहि मा । शुक्रेणं देव दीद्यंत् । अभे कत्वा कत्र्ं सर्वं ॥ ३॥

टीका — जातवेदः 'जातानि सर्वाणि कारणत्वेन विदिन्ति यमिति' अर्थात् सम्पूर्णलोक के उत्पन्न जीव जिसको अपना कारणरूप जानतेहैं ऐसा जो जातवेदः परमास्मरूप अग्नेदेव अग्नि देव शुक्रेणदीद्यत् अपनी दीप्ति अर्थात् तेज से मास-तहुए जा आप सो क्रतृत् अनु हमारे यज्ञों को अथवा सन्ध्यादि कर्मविशेषों का अनुमरण करो अर्थात् कर्मा-नुमार फलदायक होओं और प्रवित्रणक्रत्वा अपने प्रवित्र कतु मे अर्थात् निर्मेल वा शायक शक्ति से प्रवित्र वत् जेम हमारे कर्मों को प्रवित्र करतेही तैसेही मापु-नाहि हमं भी आप शुद्ध औ प्रवित्र करो ॥ २ ॥

### ॐ यत्तं पुवित्रंमित्तिषं। अमे वि-तंतमन्त्रा। ब्रह्म तेनं पुनीमहे॥ ४॥

टीका-अझे हे अनल ते आपकी अचिषि ज्वाला के अन्तरा गीच में यत् जो वितत्तम् फैलाहुआ औ पवित्रम् निम्मल ब्रह्म तेज की वृद्धिह अथार् अमि में जो अत्यन्त तेजोमयी ज्वाला बढ़रही है तेन पुनीमहे उस से हम सदा पवित्र होतेहैं ॥ ४॥

# अं उभाभ्यां देव सवितः। पवित्रेण सवेनं च। इदं ब्रह्मं पुनीमहे॥५॥

टीका—सिवतः देव हे सूर्यदेव पिवत्रेण आपका जो सकल पदार्थों को पिवत्र करनेवाला सामध्य है च और सबन अपने उदय होने से जगत के प्राणिमात्र को अपने २ कर्मों में प्रेरणा करनेकी शक्ति है उभाभ्याम् इन दोनों से इदंब्रह्म इस अपने सन्ध्यादि कर्म का पुनीपहे हमलोग पिवत्र करतेहैं अर्थात् आपकी उक्त दोनों शक्तियों से हमलोगों के सर्व कर्ग फलदायक औ सिद्ध होतेहैं ॥ ९ ॥

ॐ बैश्वदेवी प्रनिती देव्यागति । यस्य बह्वीस्तनुवी वीतपृष्ठाः । तया मद्नतः सधमाद्येषु । व्यण्स्याम पर्त-यो स्यीणाम् ॥६॥

टीका--बैश्वदेवी सम्पूर्ण विश्वसे पूजनीय जो देवी

शोधनकुशलाहै अर्थात् शुद्धकरने में प्रवीणाहै सो देवी
पुनती आगात हमें पवित्र करने के लिये आवे यस्यै जिस
देवी के लिये वहीस्तनुवः अने कशीर अर्थात् वहुतरे
ऋषि मुनि वीतपृष्ठाः विजयी औ कान्तस्तुति हैं अर्थात्
सदा स्तुति करतेरहते हैं तया ऐसे देवी से अनुगृहीत
ही अर्थात् उस देवी के अनुग्रह का भाजन हो सधमादेखु ऋत्विजों के साथ आनन्दमय कर्मी में मदन्तः
हिषित होतेहुए वयं हमलोग रयीणाम् पत्यः स्याम
धनों के पति हों आर्थात् अत्यन्त धनवान् होवें ॥६॥

ॐ वैश्वान्ते रिश्मिर्भा प्रनात । वार्तः प्राणेनेषिरो मंयोभः । द्यावां-पृथिवी पर्यमा पर्याभिः । ऋतावरी यज्ञियं मा प्रनीताम ॥७॥

टीका—वैश्वानरः सब गनुष्यों के हितकारक अर्थात् उपकार करनेवाले अग्नि वा सूर्यदेव अंथवां सम्पूर्ण विराटरूप ईश्वर रिमिभिः अपनी ज्वाला वा किरणों से अथवा कृपादृष्टि से मा पुनातु मुझे पवित्र करें और वातः वायुदेव जो प्राणनेषिरः प्राणरूप से देवताओं \* के श्रीर में भी प्रवेश करनेवाले हैं वह मयो भूः सुख के भाविषता अर्थात प्राप्तकरानेवाले होवें। खावा-पृथिवी चुलांक औं पृथिवीलों के ऋतावरी सत्ययुक्त होवें औं यिक्किये याग केलिये अर्थात् सन्ध्यादि कर्गों केलिये दित होतेहुए पयसा जलसे औं प्रयोभिः क्षीरादि रसों से मा पुनीताम् मुशं पवित्र करें।। ७॥

### अ बृहिद्धिः सवित्स्तृभिः। वर्षिष्ठैः देवु मन्मभिः। अमे देशैः पुनाहि मा ८

टीका—सिवतः हे प्राणियों को भिन्न २ कर्गी में प्रेरणा करनेवाल अग्रदेव अग्नि देवते! आप खुहाद्धः गहान अर्थात् बड़ी बड़ी तृभिः पापों की शोधन करनेवाली युक्तियों से और विधिष्ठदेक्षः पापों के छुड़ाने में अत्यन्त श्रेष्ठनुद्धि की कुशलता से और मन्मिः मननों से अर्थात् मेर में अनुश्रह करने की चिन्ता से मा पुनाहि मुझे पवित्र करो ॥ ८॥

### अ येन देवा अर्थनत। येनाऽऽपो

<sup>&</sup>quot; "प्राणं देवा अनुप्राणिन्त " श्रुति प्रमाण से देवताओं में मी प्राण है।

# दिव्यंकशः। तेन दिव्येन ब्रह्मणा। इदं ब्रह्म पुनीमहे ॥९॥

टीका—येन जिस शुद्धिसाधन से देवा: देवता-ओं ने पूर्व यजगानों को अर्थात् प्राचीन यज्ञकरनेवालों को अपुनत पवित्र किया अर्थात् उनलोगों के पापों को नाशकर शुद्ध किया और येन जिस शुद्धिसाधन से आप: जलदेवताओं ने दिन्धंक्यः दुलोकविष-यकगति को अर्थात् स्वर्गलोक के मार्ग को पवित्र किया तेनदिन्येन उसदित्य ब्रह्मणा अत्युत्तम शुद्धिसाधक ब्रह्मकर्ग से इदंब्रह्म इस सन्ध्यारूप ब्रह्मकर्ग को पुनीमहे हम पवित्र करतेहैं ॥ ९॥

### ॐयः पांचमानीरुध्येति । ऋषिभिः संभृत्रुरसंम् । सर्व् अस प्रतमंश्राति। स्वदितं मात्रिश्वना ॥१०॥

टीका—यः जो पुरुष पाद्यमानीः पाषां से शुद्ध-करनेवाले देवताओं के सम्बन्ध में इन ऋचाओं को अध्योति पड़ताहै अर्थात् इन ऋचाओं से देवताओं का स्मरण करताहै सः वह पुरुष ऋषिभिः संभृतम् मन्त्रज्ञ मुनियों से मन्त्रद्वारा सम्पादित कियेहुए औ मातिरिश्वनास्वादितम् वायु से सुन्दर स्वादिष्ट किये-हुए पूतम् पवित्र सर्वम्रसम् सर्वप्रकार के रस को अर्थात् दुग्ध, घृत, अन्न, इत्यादि अनेक सांसारिक रसों को अश्नाति स्वाताहै, तात्पर्ध्य यह कि जो प्राणी इन मन्त्रों से अग्नि, सूर्य, जल व्यापक देवताओं की अथवा पूर्ण परत्रद्वा जगदीश्वर की स्तुति करताहै वह सर्वप्रकार के सुन्तों को लागकरताहै ॥ १०॥

ॐ पावमानीयों अध्येति । ऋषि-भिः संभृत ७ रसंम्। तस्मै सरस्वती दुहे। श्लीर ७ स्पिम् पूर्वकम् ॥ ११॥

टीका--यः जो पुरुष पावमानीः इन पवित्र करने-वाली ऋचाओं को अध्येति पढ़ताहै तस्मै उस पुरुष के लिये ऋषिभिः संभृतम् मुनियों से सम्पादित क्षीरम् सिपः, मधु, उदकम दूध, घी, शहत, जल, इन चार प्रकार के रसम् रसोंको सरस्वती वाग्देवी दुहे देतीहै॥ ? ?॥

ॐ पावुमानीः स्वस्त्ययंनीः सुदुघा

# हि पर्यस्वतीः। ऋषिभिः सम्भृतो रसंः। ब्राह्मणेष्वसृत्यं हितम् ॥१२॥

टीका—पात्रमानीः जो पापों से पवित्र करनेवाली औ स्वरत्ययनीः कल्याण प्राप्त करानेवाली औ सुद्धा सुन्दरफल देनेवाली औ पयस्त्रतीः दूध, घी, इत्यादि रसीं की प्रदानकरनेवाली ऋचायें हैं वे सब हमारे ऊपर अनुग्रह करें औ ऋषिभिः मन्त्रों के अर्थ जानने-वाले ऋषियों से रसः रसद्धप फल हमलोगों में सम्भृतः सम्पादित होवे और ब्राह्मणेषु वेद के जाननेवाले अर्थात् वैदिक मंत्रों के अर्थ समझनेवाले जो हमलोग तिनमें अमृतम् अविनाशी फल जो मुक्ति वह हितम् सम्पादित होवे ॥ १२॥

ॐ पावमानीर्दिशन्त नः । इमं लोकमथी असुम् । कामान्समध्यन्त नः । देवीर्देवैः समार्थताः ॥ १३॥

टीका — देवै: इन्द्र, वरुण, अमि इत्यादि देवें। से समाभृताः सम्पादित अर्थात सम्यक्षकार सिद्ध कीगई जो पावमानीः देवीः पवित्रता साधक मंत्रों की अभिमानिनी देवी वह नः हमलोगों को इमम् इसलोक अथो और अग्रुम् उस लोक के मुखों को दिश्वन्तु देवें और नः हमारेलिय कामान् दोनों लोकों की कामनाओं को समर्थयन्तु पूर्ण करें ॥ १३॥

ॐपावमानीः स्वस्त्ययंनीः। सुदुघा हि घृतरचतः। ऋषिभिः संभृतो रसंः। बूह्मणेष्वसृत्यं हितम् ॥१४॥

इस गंत्र का अर्थ गंत्र १२ में होचुका क्योंकि गंत्र १२, १४, दोनों एकही हैं केवल इस गंत्र में "पयस्वतीः" के स्थान में "घृतइचुतः" पर है किन्तु अर्थ दोनों शब्दों का एकही है।

ॐ येनं देवाः पवित्रेण। आत्मानं पुनते सदां। तेनं सहस्रंधारेण। पाव-मान्यः पंनन्तु मा ॥१५॥

टीका— देवाः इन्द्रादि देवगण येनपावित्रेण जिस शुद्धिमाधन के द्वारा आत्मानं अपनी आत्माको पुनतेसदा सदा पवित्रकरतेहैं तेन सहस्रधारेण उसी सहस्रधारावाले शुद्धिसाधन से अर्थात् पापों से पवित्र करनेवाली हजारों प्रकार के भेदों से युक्त अर्थात् गूढ़ार्थों से युक्त पावमान्यः पवित्र करनेवाली ऋचाय पुनन्तु मा मुझको पवित्र करें ॥१५॥

अश्राजापत्यं प्रवित्रम् । शतोद्यां-मण हिरण्मयम् । तेनं ब्रह्मविदे व्यम्। पुतं ब्रह्मं पुनीमहे ॥१६॥

टी॰—प्राजापत्यंपितत्रं जो प्रजापित सम्विधि शुद्धिसाधन शताद्याम शतसंख्यक नाडियों से युक्त औ हिरण्मयं पापके द्रकरनेवाल द्रव्यों से निर्मित है अर्थात् प्राजापत्य यज्ञ करने के समय जो पित्र बना-याजाताहें उस में सा नाडियों से अर्थात् सो दर्भ के पिजूल से युक्त औ खर्ण इत्यादि धातुओं से निर्मित कियाजाता है इसकारण प्राजापत्य पित्र साधन की स्तृति करतेहुए प्रार्थना करतेहैं कि तन ऐसे पित्र साधन पित्र साधन पित्र साधन पित्र साधन पित्र साधन पित्र साधन पित्र पित्र पित्र पित्र साधन की स्तृति करतेहुए प्रार्थना करतेहैं कि तन ऐसे पित्र साधन पित्र को जाननेवाल हमलाग प्रांत्रह्म प्रथमही से पित्र जो ब्रह्मकर्म अर्थात सम्ध्यादि कर्म उसे फिर दोवारा पुनी महे पित्र करते हैं ॥ १६॥

ॐ इन्द्रंः सुनीती सह मां पुनात । सोमंः स्वस्त्या वरुणः सुमीच्यां । युमो राजां प्रमुणाभिः पुनात मा। जातवेदा मोर्जयन्त्या पुनातु ॥ १७॥

टीका — इन्द्रः इन्द्र देवता सुनीती सह शोभन-फल की प्राप्तकरानेवाली देवी के साथ मा पुनातु मुझे पवित्र करें। औं सोम चन्द्रमा स्वस्त्या ख-स्तिनाम देवी के साथ और वरुणः वरुणदेव समीच्या समीची देवी अर्थात् अनुकूला देवी के साथ औ यमो-राजा यमराजदेव प्रमुणाभिः प्रकर्ष करके मारनेवाली देवी के साथ अर्थात् महामारी के साथ पुनातु मा मुझ को पवित्र करें औ जातवेदा अग्निदेव ऊर्जन्त्या क्षी-रादि रस प्राप्तकरानेवाली देवी के साथ मा पुनातु मुझे पवित्रकरें ॥ १७॥

ऋग्वेदीयमार्जनमन्ताः—आगोहिष्ठा \* के साथ निचले मन्त्रों से ऋग्वेदियों को गार्जन करनाचाहिये।

<sup>\*</sup> आपोहिष्ठा मन्त्र का अर्थ पृष्ठ १४१ में होचुकाहै।

ये सब गन्त ऋग्वेद अष्टक ७ अ० ६ वर्ग ५ के हैं।

# अ शं नो देवीरिमष्ट्य आपो भवन्तु पीतये । शं योरिमस्वन्तु नः ॥१॥

टी॰—देवीः दीतियुक्त आपः जलाभिमानिनी देवता नः हमलोगों को शं कल्याण देनेवाली भवनतु होवं और अभिष्ट्रये हमारी मनोकामनाओं की पृर्ति करनेकेलिये और पीतये पिपासा के समय जल पान करने केलिये अथवा दुग्ध घृतादि रसों के पानकरने केलिये अथवा मुक्तिस्तप रस के पानकरने केलिये अथवा मुक्तिस्तप रस के पानकरने केलिये उपस्थित होवें। और यः वही जलदेवता नः हमलोगों पर शं सर्वप्रकार के मंगल को अथवा रोगादिकों की नाश करनेवाली औ भयोंको दूरकरनेवाली वृष्टिधारा को अभिस्तयन्तु वरसावें॥ १॥

### अईशांना वार्याणां क्षयंन्तीश्वर्षणी-नाम । अपोयांचामि भेषजम् ॥२॥

टी॰—वार्याणां निवारण करने योग्य पापों को इशाना निवारण करने में समर्थ और चर्षणीनां प्राणियों की क्षयन्तीः स्थिति के हेतू औ संसार बन्धन निवृत्ति के हेतू अपः जलों से मैं भेषनं औषधि को याचामि याचताहं ॥ २॥

### ओम्प्सु में सोमों अब्बीदन्तर्वि-श्वानि भेषजा। अधि चं विश्वशंभवम् ३

टी॰— अप्युअन्तः जलों के गध्य विश्वानि नानाप्रकार की बहुतरी भेषजा ओषाधियां रहती हैं क्यांकि यह प्रामिद्धहें कि जलहीं की वृष्टि में सब औष-धियों में रोगों का नाजकरनेवाला रम प्रवेशकरताहै, और विश्वशंध्रुवम् संसार का आरोग्यता का मुख्य प्राप्ति करानवाल अग्न भी रहतेहैं में सोमोऽस्रवीद् यह बात मुझकां चन्द्रमा ने कही है, इसलिये भेषज और संसार मुख मैं दोनों की याचना करताहूं ॥३॥

#### ओमार्पः पृणीत भेषजं वर्ह्यं तुन्वे मर्म । ज्योकच सूर्यं हशे ॥४॥

टीका — आपः हे जलों के देव! आप गमतन्वे गरे शरीर के रोगों की शान्ति केलिये ढाल वा वक्तर के समान बरूथं नानापकार के भषजं औषधियों का पृणीत पूर्ण करें अर्थात् पूर्णप्रकार से औषधियों को देवें, किस कार्य केलिय उस कहतेहैं ज्योक् चिरकाल तक सूर्य सूर्य को च ओर चन्द्रादिकों का ह्या देखने के लिय तात्पर्य यह कि हे जलागिमानिनी देवता आप आषधि के समान मेरे सर्वप्रकार के रोगों को नाश करतेहुए मुझको चिरजीवी करें।

ॐ इदमापः प्रवहत यत्किः दुरितं मियं। यद्घाऽहमभिदुद्दोह यद्धा शेप उता-नृतम् ॥ ५॥

टी॰—आप ह जलानिगानिनी देवताओ !

आप मार्थ मुझ गं यत्किंच जोकुछ इदंदुरितं यह
पापहे उसको प्रवहत नाशकरं उत और अहं अभिदुद्रोह जो कुछ निरपराधि जीवों के हननकरने की
इच्छा से मुझगं पाप उत्पन्न हुआ हो यहा अथवा
अनुतंशेष जो किसी का बिना अपराध शाप देने का
देश मुझमं हो उन सब पापों को गी आप नाश करें ५

ओमापा अद्यान्वचारिषं रसेन सर्म-गरमहि। पर्यस्वानम् आगहि तं मा

#### संसृज वर्चसा ॥६॥

टी०—आपः हे जलों के देवताओं! अद्य आज इस मार्जन के समय अन्वचारिषं आपलोगों की गैं-ने सेवा की है और रसेन आपलोगों के प्रदान किये हुए रस से मैं समगस्माई संयुक्त हुआ और अग्न हे अग्न पयस्वान क्षीर और उदकादि द्वारा जीवनदाता जो आप हैं सो आगहि मेरे सम्मुख आवें और तंमां सो जो मैं उसको वर्चसा ब्रह्मतेज से संस्कृत युक्तकरें अर्थात् ब्रह्मतेज प्रदान करें ॥ ६॥

गार्जन के समय अथर्वविद्यों को निचल लिखें गंत्रों को अधिक पढ़ना होगा—

अथर्वेवद्रीयमार्जनमन्ताः-

ॐ शज्ञ आपो धन्वन्या है शर्म सन्त्वन्याः। शज्ञः खानिजिमा आपः शमु याः कुम्भ आभृताः शिवा नः सुन्तु वार्षिकीः॥ अर्थव काण्ड १ अनु ० २ मृत्र ६ मत्र ४

टीका-धन्यन्याः गरुदेश में स्थित जो जब

वे नः हमलोगों को श्रामन्तु कल्याणकारक हों, इसी प्रकार अनूष्याः अनुगता आपो यस्मिन् तत्र भवा इति जिसस्थान में जल बहुत होने ऐसे देशों अर्थात मालवा देशों स्थित जो जल वे श्रामन्तु मुखदायक हों, तैसे ही खिनित्रिमा खोदेहुए स्थान अर्थात् कूप अथवा ताल के जल नः हमलोगों को श्रामनन्तु गंगल के हेतु हों, तथा कुम्भ आभृता नदी इत्यादि से घड़े में लायेहुए जल जो घर २ में वर्तमान रहते हैं सो श्रासन्तु गंगल-दायक हों ऐसे ही चार्षिकीः वर्षा से पतनहुए जो जल वे नः हमलोगों के लिये शिवाः मुखकारी हों ॥४॥

### अम्बुप्राश्न तथा

आचमनमन्त्रार्थः।

पातराचमनमन्त्रः-

ॐ स्र्यश्च मामन्यश्च मन्युपतयश्च मन्युंकृतेभ्यः पापेभ्यो रक्षन्ताम् । यदा-ज्या पापंमकार्षम् । मनसा वाचां हस्ता- भ्याम्। पद्भ्यामुद्रेण शिक्षा। रात्रिस्त-दंबलुम्पत्। यत्किञ्चिद्दुरितंमियं। इद-महंमाममृतयोनो। सूर्ये ज्योतिषि जु-होंमि स्वाहा॥ तै० आ० ४० १० अ० ३२

टीका-मुर्चः मूर्य च आर मन्युः क्रोध च आर मन्युपतयः क्राधागिमानी दव मन्युकृतभ्यः काथ स कियेहुए पापे भ्यः पापों स मा मुझे गक्षन्ताम् रक्षाकरं और राज्या रात्रि के सगय में यतपापम् जिस पाप को मनसा गनम, बाचा वचन से हस्ताभ्याम् हाथी स पद्धाम् पैरों से उदरेण पट से अथात अभक्ष्य गक्षण करने स शिक्षा शिश्न अर्थात लिक्न से जा स्नीपसंग अथवा स्वप्त में वीर्यपात का दाष इत्यादि अकाषम् में ने कियाहै। तत्सर्व उन सब पापां को रात्रिः रात्रचाभिमानी देव अवलुम्पतु नाशकरं औ यत्किञ्चित् जो कुछ थाडाबहुत और भी किसीपकार का दुरितम् देव मिय मृझ में ग्हगयाहो इदं इसको औ माम् उसके कर्ता अपने का भी अमृतयानी मृत्यु अर्थात् नाशरहित जगत के कारण स्वयं प्रकाशरूप मूर्थ में अहंजुहोमि में हवनद्वारा मन्गकरताहूं सो

ये सब उस तेजमें स्वाहा मुन्दर प्रकार से हुत होवें जैसे यह आचमन का जल मेरे बदनान्तरामि में हवन होताह, एवम्प्रकार अर्थ की चिन्ताकर जलको पीजाव।

सायमाचमनमन्त्र:-

अशिश्व मामन्युश्च मन्युपतयश्च मन्युकृतेभ्यः पापेभ्यां रक्षन्ताम्। यदहा पापंमकार्षम्। मनसा वाचां हस्ताम्याम्। पद्भचामुद्रेण शिश्वा। अहस्तद्वछुम्पतु। यत्किञ्चिद्दुरितं मियं। इदमहं माम-मृतयोनौ । सत्ये ज्योतिषि जुहोमि स्वाहा॥ तै॰ आ॰ प्र॰ १० अ॰ ३१

टीका—वेसेही जैस सूर्यश्र मामन्युश्र में कवल सूर्यश्र के स्थान में अग्निश्र और राज्या के स्थान में अज्ञा औ सूर्ये ज्योतिषि के स्थान में सत्ये-ज्योतिषि कहना है जिसका अर्थ यह है कि आग्निश्र आग्नि और मन्यु और मन्यु पति इत्यादि मेरे पूर्वमंत्र काथित पापों से जो अज्ञा दिन भर में मुझ से हुआहो

मेरी रक्षा करें, मैं उस पाप को सत्येज्योतिषि सत्य जो परमात्मा तद्रूप जो ज्योतिः अर्थात् ज्योतिस्वरूप परमात्मा में हवनकरताहूं शेषपूर्ववत् ।

मध्याद्वाचमनमन्तः--

ओमार्पः पुनन्तु पृथिवीं पृथिवी पूता पुनातु माम्। पुनन्तु ब्रह्मणस्प-तिर्बह्मपूता पुनातुमाम्।। यदुच्छिष्ट-मभोज्यं च यदा दुश्चिरतं ममं। सर्वं पुनन्तु मामापोऽसतांचे प्रतिग्रहं स्वाहां।।

तै० आ० प० १० अ० ३०।

टी॰—आपः जलदेवता पृथिवीं पुनन्तु पृथिवी को पवित्र करें अशात् बाष्टि द्वारा शुद्धकरें, क्योंकि आपो वे स्वीदेवताः इस श्रुति वचन से जलों में स्वदेवत्व होना सिद्ध है और आपः स्वभावतो मेध्याः इस स्मृति वचन से जलों की स्वतः पवित्रता भी ज्ञात होती है इस स्वेदेवस्वरूप स्वयं शुद्ध जल से भूगि इत्यादि सकल वस्तुओं का पवित्र होना सम्भव है, फिर उक्त जलधाराओं स पूता पवित्र कीहुई पृथिवी भूगि मां पुनातु मुझको पवित्र करे, प्रथम जल से पृथिवी

का पवित्र होना कहकर पश्चात् उससे अपना पवित्र होना क्यों कहा उसे कहतेहैं। न वर्षधारास्वाचमेत् इस वचनानुसार वर्षा के धाराजल से आचमन न करे किन्तु भूमिगतास्वाप्स्वाचमेत् इसविधि वचन से भूमि में प्राप्त जल से आचमन करना विहितह इसकारण जलका भूगिगत होना प्रथम कहकर तब अपना पवित्र होना कहा । और ब्रह्मणस्पातिः वेद के स्वामी जो परमात्मा सो मुझे पवित्रकरें । अथवा ब्रह्मणस्पतिः \* बेद के उपदेश करनेवाले आचार्य को जल पवित्र करे और उस आचार्य से उपदिष्ट जो ब्रह्म बंद वह पूता पवित्र हाकर मां मुझ अध्ययन करनेवाल को पुनातु पवित्र करे, अर्थात् जल आचार्य्य का पवित्र करे और आचार्य से शिक्षापायेहुए वेदान्तर्गत जो सन्ध्यादि के मंत्र वे मुझे पावित्र करें अर्थात् निष्पाप करें । अब अपने कियहुए पापसमूह की गणनाकरतेहुए उनसबीं की शान्ति के लिय जलों की प्रार्थना करतेहैं, यत जो उच्छिष्ट्रस् मुक्तावशिष्ट अर्थात् भाजन से बना आ अस अर्थात् जूटा अस है और जो अभोज्यम् अस

<sup>\* &#</sup>x27;' सुपांसुलुक्'' वादक सूत्र स ब्रह्मणस्पतिः जो प्रथमा में है उसका अर्थ द्वितीयाविमिक्त में कियागया इसकारण कहा आचार्य को।

केश, कीट, और मूचक के विट इत्यादि से युक्त है, इन दोनों प्रकार के अन्न यदि मुझसे भोजन कियेगये हों अथवा पितरादिकों के खाने से अवाशिष्ट जो अन हैं वे भोजन कियेगये हों तो इन दोषों से जलदेवता मुझ को पवित्र करें, यदि शंका हो कि पितुज्येष्ठस्यच भात्रिच्छष्टं भोक्तव्यम् इस मूत्र से पिता औ ज्येष्ठ भाई का उच्छिष्ट खाना विहितहै तब इनके उच्छिष्ट को अभोज्य क्यों कहा, तो उत्तर यह हे। के धर्म विवितिपत्तावभोज्यम् इस आपस्तम्भ के वचनानुसार यदि पिता इत्यादि पापाचरण में प्रवृत्त होवं तो उनलागी का भी उच्छिष्ट खाना निषेध है। अथवा गधु मांसादि \* स गिश्रित उच्छिष्ट खाने से ब्रह्मचारी का धर्म नष्ट होताहै इसकारण इसपकार का भी उच्छिष्ट अभोज्यहै और उपतः स्त्रीणःमनुपेतस्यचे।च्छिष्टंनर्ज्जयेत् इस वचनानुसार जो प्राणी उपेत है अर्थात् जिसका यज्ञो-पवीत इत्यादि संस्कार हागयाहो वह स्त्रियों का औ अनुपत विना यज्ञोपवीतसंस्कारवाली का अर्थात् शुद्रों का अन्न गोजन न करे, इसलिय इस गंत्र द्वारा

इर्नादनों चारों वणों के घर में प्राय: मांस, मद्य के प्रहण करनेवाले कोई न कोई होतेहीहैं इसकारण उनका उच्छिष्ट खाना उचित नहींहै।

सन्ध्या करनेवाला जलदेवता से प्रार्थना करता है कि ऊपर कथनिकये प्रकार के अन्न यदि भूछ से मरे खाने में आगये हों तो इस दोष स जलदेवता मुझ पवित्रकरें और यत् जोकुछ ममदुश्चितिम् मरे बुरे आचरण हैं जैस अपय का पानकरना अर्थात मद्य इत्यादि का पीना, औ अगम्यागगन अर्थात परस्त्री गमन करना, तो उनसर्वों को नाश कर मां मुझका आपः जलदेवता पवित्रकरं, इसीपकार अस-ताम् दुष्कर्भियां का जो प्रतिग्रह दान में ने लियाहो उस सःभी जल मुझको पवित्रकर क्योंकि 'अप्रतिग्राह्यं प्रतिगृह्य' इस आश्वलायन मूत्र के अनुसार दुष्किर्मियों स प्रतिग्रह लेने के पश्चात् प्रायश्चित करनाचाहिय, इसलिय कहा कि यह जो अभिगन्तित आचमनका जल है वह स्वाहा जैसे भेरे वदनात्तर के अग्निम मुन्दर प्रकार से हुतहावे उसीके साथ २ मेर पूर्वीक्त सब पाप भी भसा हाजावं।

# पुनर्मार्जन मन्त्रार्थः।

सब वेद औ शासावाले पूर्वकथित गार्जनगंत्र से पुनर्गाजन करें किन्तु "कृष्णयजुर्वेद तैत्तिरीय शासा वालां" को निचले गंत्रों से पुनर्गार्जन करना चाहिये। [य सब गंत्र तैतिरीय संहिता काण्ड १ प्रपाठक २ अध्याय ११ के हैं]।

तैतिरीयपुनर्माजनमन्ताः-

अ दिषकारणों अकारिषं जिल्लो-स्थिस्य वाजिनः। सुर्भि नो मुखां कर्त-प्रण आयूं १४ पि तारिषत्।

त० स० का० १ प्र० ५ अ० ११।

टी०—द्धिक्राच्णः दिधयों को कमण करनेवाले अर्थात् हिविष्यों को वा काष्ठों को भक्षण करनेवाले जिल्लाः सर्वत्र विजयकरनेवाले अर्थ्यस्य सर्वत्र व्यापक वाजिनः अत्र मक्षणकरनेवाले अथवा वेगवान् अतिशीघ्र चलनेवाले ऐसे अभिदेव की अफारिषम् में स्तुतिक कं और वह अभिदेव नः हमारे भुखा ।

<sup>\*</sup> अग्निका सर्वत्र व्यापकहोना प्रसिद्धहं जिस किसी दो वस्तुओं को परस्पर संत्रुर्षण करें उस से अग्निअवस्य प्रगटहोगा।

<sup>(</sup>प्रत्ययलोपरञान्दसः) इस सूत्र से (मुखानि) की विभक्तिलोप होकर (मुखा] रहा।

मुखों को सुर्भि हमारे मुक्तों से प्राप्त जो सौरभ्य अर्थात भोग्य के पदार्थ उनसे करत् हमें युक्त करें अर्थात सर्वप्रकार के भोग्य के पदार्थों की देवें। प्र और ण हमारे आयुपितारिषत् आयुर्वलों की बढ़ावें। यदि द्धिकाल्णः शब्द का मूर्यस्त्रप अर्थ अभिल्वित हो तन मंत्र का अर्थ यों होगा कि द्धिकाल्णः अपने आकर्षणद्वारा लोकों को स्थिर रखनेवाल जिल्लाः जयशील अदबस्य अपनी रशिगयों द्वारा सर्वत्र ज्यापक वाजिनः आते शीघगामी सूर्यदेव की म स्तुतिक हं, शेषपूर्वयत्।

ॐ हिरंण्यवर्णाः श्रचंयः पावका यासं जातः क्रयपो यास्विन्दंः । अभि या गर्भं दिघरे विरूपास्ता न आपुः श॰ स्योना भवन्तु ॥

ते० सं० का० ९ प० ६ अ० १।

टी॰—हिरण्यवर्णाः मुवर्णच्छाय अर्थात् दिन में स्वर्ण के समान ताम्रवर्ण शुच्चयः स्वच्छ पावकाः सम्पूर्ण जगत के पवित्र करनेवाले और यासु कश्यपः जातः जिस से कश्यप प्रजापति उत्पन्न हुए (अथवा छन्द में आदि औं अन्त वर्णों के अदलबदल करनेसे प्रयक्त \* का करयप पद बनताहै जिसका अर्थ है सबत्र देखनेवाला सबका चक्षु जो सर्व साक्षीभूत सृयं एसे मूर्य जिन जलों से उत्पन्न हुए) यासुइन्द्रः औं जिन जलों से इन्द्र देवराज उत्पन्न हुए विरूपाः याः आपः जिन जलों ने विरूप अर्थात् विविध रूप होकर अग्निगर्भद्धिरे बड़वानल आग्नि को गर्भ में धारण किया ताः नः ग्रॅं भवन्तु वे जल हमलोगों के सुख के हेत् होवें। और स्योना अवैषयिकसुख जो ब्रह्मपुख उसके उत्पन्नकरनेवाले होवें।

अयासाण राजा वर्हणो याति मध्ये सत्यानृते अवपश्यञ्जनांनाम्। मधुश्चतः श्रुचयो याः पावकास्ता न आपः शण स्योना भवन्त ॥

टी॰—राजावरुणः जलां के स्वामी वा

<sup>\* (</sup>पर्यकः कस्यपो भवति यत्सर्वे परिपञ्यतीति सीक्ष्म्यात्)।

<sup>ौ</sup> सूर्य को जगभाक्ष भी इसीकारण कहतेहैं।

जलाभिगानी देव जो राजावरुण जनानां सकल प्राणियों के सत्यानृते अवपश्यन् पुण्य औ पाप का देखतेहुए यासांमध्ये जिन जलों के मध्य में जातेहैं अर्थात प्राणियों के पाप औ पुण्य के अनुसार अनुप्रह ओ निम्रहरूप व्यापार के करने की इच्छा से जल में निवास करतेहैं आ मधुइचुनः मधु के बरसानेवाले अर्थात् रसाल इत्यादि फलों में गधु के सहश रसके देनेवालहैं औ शुच्यः अत्यन्त निर्मल पावकाः सकल वस्तुओं को पवित्र करनेवाले याः आपः जो जलहैं ताः वे जल नः श स्थोना भवन्तु, अर्थपूर्ववत्।

अ यासां देवा दिवि कृण्वन्ति भक्षं या अन्तिरिक्षे बहुधा भवन्ति । याः पृथि-वीं पर्यसोन्दिन्तं शुकास्ता न आपः श॰ स्योना भवन्त ॥

तै० सं० ५ प०६ अ० ?।

टी - यासाम् जिन जलां का भक्षम् भक्षण देवाः इन्द्रादि देवता दिवि स्वर्गलोक में कृण्वन्ति करतेहैं अर्थात् देवतागण जिस जल को स्वर्गस्थित मन्दाकिनी में करतेहैं अथवा जो जल अमृत होकर स्वर्गलोकादि में देवताओं के भक्ष्य होतेहैं और याः जो अन्तरिक्षे आकाश में बहुधाभवन्ति अनेकप्रकार के होते
हैं अर्थात् जो जल मेबमाला होकर नील, पीत, खेत
अरुण, आसमानी, इत्यादि भिन्न २ रंगों से युक्त आकाश में शोभायमान होतेहैं (आकाश में नानाप्रकार
होने का श्रुति प्रमाण "सर्वानुदारान् सिललानन्त
रिक्षे प्रतिष्ठितान्" और याः जोजल पृथिवीम् पृथिवी
को प्रसाउन्दान्त वृष्टिद्वारा सींचतेहैं ताःशुक्ताःआपः
वे स्वच्छ जल नः शुँ स्योना भवन्तु अर्थपूर्ववत्।

अभी क्षेत्रवर्ग मा चक्षंषा पश्यताड्यः शिवयां तुनुवोपस्पृशत त्वंचं मे। सर्वीक अभीक्ष्युषदों हुवे वो मिय वर्चों बलु-मोजो निधंत्त ॥

तै० सं० का० ५ प० ६ अ० ?।

टी॰—आपः हे जलो ! शिवेन चक्षुषा आ-नन्ददायक कटाक्ष से मा पश्यत् मुझे देखो अर्थात् मुझपर प्रचुर करुणादृष्टि करो और शिवया तनुवा अपनी कल्याणकर मूर्ति से मे त्वचम् मेरी त्वचा को उपस्पृत्रत स्पर्श करो अर्थात् स्नान के सगय आप से गेरा सर्वोङ्ग स्पर्श होकर पवित्र होजावे और हे जल वः अप्रुपदः आप के गीतर निवास करनेवाले सर्वीन् अमीन् बाडवादि सब अमियों को हुवे में आह्वान करनाहूं कि वे कृपाकर माये मुझ में वर्चः, बलम्, ओजः तेज, सामर्थ्य, उत्साह निधत्त स्थापन करें अर्थात् मुझको तेजस्वी, बलवान् और उत्साही बनावें।

## जलावग्रहणमन्त्रार्थः।

ॐ सुमित्रिया न आपओषधय-स्सन्त । दुर्मित्रियास्तस्मै सन्तु योस्मा-न्द्रेष्टि यच्चेत्रयन्द्रिष्मः ॥

द्या० य० अ० ३८ गन्त २३।

टी॰—आपः जल औ ओषधयः औषधियां नः हमारे सुमित्रियाः सन्तु श्रेष्ठ मित्र होवें, और यः जो शत्रु अस्मान्द्रेष्टि हमलोगों से द्वेष करताहै च और वयं हमलोग यंद्रिष्मः जिस शत्रु के साथ द्वेष करतेहैं तस्मे उन दोनों प्रकार के शत्रुओं केलिये ये जल औ आष्मियां दुर्मित्रियाः सन्तु शत्रुक्षप होवें।

## अघमर्पणमन्त्रार्थः।

जुम्बकानाम्त्री गायत्री-

ॐ विधितिन्नाभ्यां घृत ७ रसे नापो
युष्णा मरींचीर्विप्रदिभिनींहार मुष्मणांशीनंवसंयाप्रष्वा अश्रीभिहींद्वनीर्दृषीकांभिरस्नारक्षां ७ सिचित्राण्यक्नेनिक्षंत्राणि
स्पेणं पृथिवी न्त्वचा जंम्बकायस्वाहां॥
गु॰ य॰ अ॰ २५ मन्त ९।

टीका—नाभ्या नाभी से विधृति विधृति देवता को तृप्त करताहूं रसेन नानाप्रकार के रसों से घृतम् घृतदेवता को, यूष्णा पकाल से अपः जलदेवताओं को, विशृद्भिः वसा अर्थात् शरीर की चिवियों की विन्दृ-ओं से मरीचिः गरीचि देवता को, उष्मणा शरीर की उष्णता से निहारं निहारदेवता को, वसया शरीर की चर्वी से शीनं शीनदेवता को, अश्रुभिः आंख के आंमुओं से प्रध्वा प्रप्वादेवता को, द्षिकाभिः नेत्रमलों से हादनीः हादनी देवताओं को, अस्त्रा रुधिरसे रक्षांसि राक्षसों को। अङ्गः और सब अङ्गों से चित्राणि चित्र देवता को। रूपेण रूप से नक्षत्राणि नक्षत्रों को, त्वचा शरीर के चर्म से पृथिवीम् पृथिवी को तृप्त करताहूं। ये सब जुम्बकाय वरुण केलिये स्वाहा श्रेष्ठ होम होवें! अर्थात जोकुछ वस्तु ऊपर कथन कियेगए वे सब जलाभिमानी श्री वरुणदेव को मली मांति हवन होजावें।

ॐ दुपदादिवमुमुचानः स्विन्नः स्नातो मलादिव । प्रतम्पवित्रेणेवाज्य-मापः शुन्धन्तुमैनंसः ॥

शु॰ य॰ अ० २० मन्त्र २० ।

टीका—आपः हे जलो आप मा मुझको एनसः पाप से शुन्धन्तु शुद्ध करं अर्थात् निष्पाप करं कैसे उसे उदाहरण द्वारा कथन करतेहैं कि इव जैसे दुपदात् पादकीलित काष्ठ अर्थात् बेड़ी से सुसुचानः मनुष्य मुक्त होताहै अर्थात् किसी अपराध से बेर्ड़ा में पड़ाहुआ अपराधी किसी दयालु स्वागी से अवश्य छुड़ाया
जाताहै और इव जैसे स्विन्न: स्वेदयुक्त मनुष्य
स्नात्वी \* स्नानकर मलात् सर्वाङ्गव्यापी मल से छूटता
है अर्थात् किसी शारीरिक परिश्रम से पसीने र होकर
प्राणी स्नानकर स्वेद सम्बन्धी मलों से मुक्त होताहै
और इव जैसे पावित्रण "आजस्थाल्यामाज्यं निरूप्यत्यारभ्यादग्राभ्यां पवित्राभ्यां पुनराहारं त्रिरुत्पूयति"
इस शास्त्राविधि अनुसार आज्यस्थाली में स्थित आज्य
घृत इत्यादि को पवित्रा के अग्रभाग से पूतम् तीनवार
पवित्र कर सब दोषों से शुद्ध करतेहैं, तसेही जल सब
पार्पों से मुझे शुद्ध करें।

ॐ ऋतं च सत्यं चाभीद्धात्तपसो-ऽध्यंजायत। ततो रात्र्यंजायत ततः समु-द्रो अर्णवः ॥ समुद्रादंणवादिधं संवत्सरो अंजायत। अहोरात्राणि विद्धदिश्वस्य

<sup>\*</sup> स्नात्वी=स्नात्वा "स्नात्व्यादयश्च" इति निपातना-त्साधुः इस से "स्नात्व।" के स्थान में - स्नात्वी" होताहै।

### मिषतो वृशी ॥ सूर्याचन्द्रमसौं धाता यथापूर्वमंकल्पयत् । दिवं च पृथिवीं चान्तरिक्षमथो स्वं: ॥

ऋ० स० अ० ८ अ० ८ व० ५९

टीका-ऋतमेकाक्षरं ब्रह्म सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मे।ते इस श्राति प्रमाण से ऋतं औ सत्यं पूर्णपरब्रह्म परमात्मा को कहतेहैं इसकारण ऋतं जो सर्व विद्या जाननेवाला सर्वज्ञ औ सत्यं जो प्रधान अनादि पुरुष अव्यय अविनाशी वहीं केवल सृष्टि के पूर्वकाल था और अन्य कोई भी पदार्थ नहीं था ततो राज्यजायत तब महाप्रलय की रात्रि जो हजार चतुर्युगी की हाती है, जिससे संपूर्ण सृष्टि ढकीरहतीहै, उत्पन्न हुई फिर उसके पश्चात् अभीद्धात्तपसोऽर्णवः उस ईश्वर के प्रकाशवान तपोरूप बल से जलमय समुद्र उत्पन्न हुआ फिर समुद्रादर्णवाद्धि जलगय समुद्र उत्पन्न होने के पश्चात् धाता अजायत ब्रह्मा उत्पन्न हुए वह ब्रह्मा केसे हैं कि मिषतोवशी प्रलयकाल में लोप होगईहुई पृथिवी को अपन निमेष पलकों के खोलने से अर्थात् शयन से जागतेहुए सृष्टि की रचना में वशी समर्थ हैं। फिर उस ब्रह्मा ने अपनी शक्ति से अहारात्राणि

विद्धत दिन औ रात्रि के धारण करनेवाले सूर्या-चन्द्रमसौ सूर्य और चन्द्रमा को यथापूर्व पूर्व साष्ट के अनुसारही अकल्पयत् निम्माण किया, ततः सम्बत्मरोऽजायत तब सम्बत्सर अर्थात् साल, महीना, पक्ष, रिन, तिथि, महर्त इत्यादि उत्पन्नहुए, तत्पश्चात् दिवं चुलोक अर्थात् स्वर्गलोक से ऊपर महलीकादि लोकों को च और पृथिवीं भूलोक को च और अन्त-रिक्षं अन्तरिक्ष में आकाशके मध्य में जितने और लोक हैं अथा और स्व: स्वर्गलोक को रचा अर्थात् धाता ब्रह्मा ने जैसे पूर्व सृष्टि में इन सब पदार्थी की रचना की थी तैसे इसवार की सृष्टि में भी रचना की, इस मन्त्र से सृष्टि का अनादि होना देखलातेहुए ईश्वर में साष्टि का कर्तृत्व देखलाया । इसकारण इस मन्त्र द्वारा ऐसे सृष्टिकर्ता का स्मरण करना उचित है। (इस मन्त्र से अघमर्षण औ आचमन दोनों कियायें शाखा भद से की जातीहैं) ॥ इति॥

### अर्घदानमन्तार्थः।

सर्व वेद भी शाखावालों को गायत्री गन्त्र से अर्ध्यदान करनाचाहिये, गायत्री मंत्रका अर्थ पृष्ठ १०० में होचुकाहै देखलेना।

अभावादित्योबह्य ।। इस से
प्रदक्षिणा करताहुआ अर्ध्यदान देना विहितहै, इस मंत्र
का अर्थ यह है कि असौ यह जो आदित्य मूर्यनारायण हैं वह ब्रह्म परमात्माही हैं अर्थात् आदित्य औ
परमात्मा पूर्णपरब्रह्म जगदीइवर में अन्तर नहीं है ।
तात्पर्ये यह कि यह जो अद्भुत तेज हं वह ज्योतिसस्वरूप परमात्माही है।

यदि अर्ध्यदान का काल लोप होजावे तो निचले मन्त्र से अर्ध्यदान करनाचाहिये।

ॐ आकृष्णेन रजसावर्त्तमानो नि-वेशयंत्रमृतम्मर्त्यञ्च । हिरण्ययंनसिवता रथेनादेवो याति भुवनानि पश्यन् ॥ शु॰ य॰ अ० ३३ मन्त्र ४३

टीका — सवितादेवः मूर्यदेव हिरण्ययेनरथेन ज्योतिर्गय निजरथ के द्वारा आवर्त्तमानः मुमरु पर्वत की परिक्रमा करतेहुए कृष्णन अन्धकार से औ रजसा ज्योति से अमृतम् अमरलोक निवासी देवताओं को औ मर्त्यम् गनुष्यादिकों को निवेशयन् अपने २ व्यापार में प्रवृत्त करातहुए भुवनानिपश्यन् भुवनों को देखतेहुए अर्थात् सर्वप्राणियों के पाप, पुण्य के साक्षी होतेहुए आयाति गरे समीप आंतहैं अर्थात् उदयलतहैं।

कु॰ य॰ ते तिरीय माध्याह अध्यदानगनत्रः-

ॐ ह थसः श्रीचिषदसंरन्तिश्वस-द्धोतां वेदिषदितिथिर्द्दशेणसत्। नृषद्धर-सद्दतसद्धोमसद्द्या गोजा ऋतजा अद्रिजा ऋतं बृहत् ॥

तै० आ० प० १० अ० ४०।

टीका — हंसः "हन्त्यघं खे गच्छिति वा ततो हंस इति स्मृतः" इस प्रमाण से जो पापों को नाशं करे शे आकाशमण्डल में चले वह हंस अर्थात् मूर्य अथवा (हंसो विहङ्गभेदेच परमात्मिन मत्सर इति) इस विश्वकोष के वचनानुसार स्वयं परमात्मा फिर शुचिषत् पुण्यक्षेत्रादि में जानेवाले वसुः जलके धारण करनवाले अर्थात् वृष्टचा कान्त्या वासयातिजगत् तस्माद्रसुः स्मृतः इस वचनानुसार वृष्टि द्वारा अथवा

अपनी कान्ति अर्थात् तेजद्वारा जगत को स्थित रखने वाल और अन्तरिक्षसत् आकाश में निवास करनेवाले वेदिषत् आग्निरूप \* से वेदीपर रहनेवाले अथवा सा वा इयणं सर्वेव वेदिः फिर वेदिः परिष्कृताभूगिः इन श्रातिवचनों से भूलोकादिकों को औ शुद्ध भूगि को वेदि कहतेहैं इसकारण सम्पूर्ण भूलोकादिकों में औ पवित्र स्थानों में अथीत् विशेष कर काशी, हरिद्वार इत्यादि तीथाँ में बास करनेवाले परमात्मा अतिथिः अगावस्या इत्यादि तिथियों से राहित अथवा अतिथि के समान पूज्य दुरोणसद् (विदीर्णस्वाद्धृतकमलं दुरोणं तत्र वासकृत्) इस वचनानुसार हृद्यकमल में वास करनेवाले, नृषद् मनुष्यों में प्राणरूप से रहनेवाले बरमद् उत्कृष्ट स्थान में जानेवाले ऋतसद् यज्ञ अथवा सत्य में निवास करनेवाले व्योमसद् आकाशमार्ग में चलनेवाल अब्जा . "अप्सु मत्स्यादिक्षपेण जातत्वा-दब्ज उच्यते" इस वचनानुसार जल में मत्स्य इत्यादि रूप धारणकर उत्पन्न होनेवाले अथवा जलराशि जो समुद्र उससे उत्पन्न होनेवाले अथवा "योऽप्सृतिष्ठाते"

<sup>\*</sup> अभिवाय्वादित्यानामभेदं वाजसनेथिन: समा-मनित इस वचनानुसार अभि, वायु औ आदित्य में अभेद हैं इसकारण वेदिषत् कहा ।

इस श्रुति वचन से जल में रहनेवाले स्वयं नारायण।
गोजा पृथिवी से उत्पन्न होनेवाल, अर्थात् सूर्यही अग्नि रूप होकर पृथिवी में वास करतेहैं इसकारण सूर्य औ अग्नि में अमद होने के कारण गोजा कहा जैसे पूर्व में अग्नि औ सूर्य की एकता के कारण वेदिषद् कह आये हैं उसीप्रकार यहां गोजा कहना असंगत नहींहै अथवा "पशुपतयेनमः" इस श्रुति वचन से गऊ इत्यादि पशुओं में वास करनेवाले फिर ऋतजा कि ऋत जो यज्ञ उसमें प्रगट होनेवाले परमात्मा, आद्रिजा पर्वत से उत्पन्नवाले अर्थात् अग्निक्ष होकर ज्वालामुखी पर्वतों से प्रकट होनेवाले । ऐसे उक्त गुणों से विशिष्ट सूर्यदेव को अथवा परगात्मा को ऋतम् मुझ से दियाहुआ अर्ध्य-जल अथवा यज्ञहिव प्राप्त होवे।

ऋग्वेदवाले अर्ध्यदान के समय निम्नलिखित मंत्र से तेजआकर्षण करतेहैं इसकारण यहां इसका अर्थ कियाजाता है।

#### अ तेजोऽसि तेजोमयी धेहि।

<sup>\*</sup> त्रदतञ्चसत्यञ्चाभीद्धात्तपसो &c. &c. मत में पर-मात्मा के तपोरूप बल से सूर्य इत्यादि का उत्पन्न होना प्रसिद्धहै।

टीका--हे मूर्यदेव आप तेजोऽसि तेजस्वऋपही है। इसकारण मार्थ मुझमें भी तेजोधेहि अपना तेज धारण कराओ अर्थात् अपने तेजसे मुझको भी तेजस्वा करो।

अथर्ववेदीयपातर्ह्यद्वनमन्त्रः-

ॐ हिरं सुपणी दिवमारु होर्चिषा ये त्वा दिप्संति दिवसुत्पतन्तम् । अव-ताझहि हरसा जातवेदो विभ्यदुश्रीर्चि षा दिवमारे हसूर्य। श्रीमित्राय इदमर्घ्यं न मम ॥ अथर्व कां० १९ अ० ७ सू० ७ गं० १

टी॰ — सूर्य हे मूर्यदेव हिरः तम के नाशकरने-वाले सुपर्णः राश्मयों से परिपूर्ण अथवा मुन्दर प्रकार से अपने अश्वों के द्वारा आकाश मार्ग में चलनेवाले आप अर्चिषा अपने तेज से दिवस् आकाश को आरह \* चढ़ों और ये जो मन्देहादि राक्षसमण त्वा आप को दिवं आकाशमार्ग में उत्पतन्तम् चलतेहुए

<sup>\*</sup> आरुह=आङ् उपपद रुह धातु से लुङ् लकार में (कृमृद्-रुहिभ्यरछन्दास) सूत्रानुसार "चिल" के अङ् आदेश होनेपर गुण के अभाव होने से (आरुह) बना ।

दिप्सन्ति रोकने की इच्छा करतेहैं तान् उन शत्रुओं को जातवेदः हे सूर्य! हरसा आप अपने शत्रुनाशक तेजसे अवजाह नाशकरो और अविभ्यत् शत्रुओं से भय को नहीं करतेहुए उग्रः अत्यन्त बलवान हे सूर्य अर्चिषा अपने तेजसे दिवं द्युलोक को आरोह चड़ो अर्थात् निर्भय आकाशमार्थ में प्रकाश करतेहुए सुन्दर प्रकार से चलो।

अथर्ववेदीयसायमध्येदानमन्तः-

अयोजाला असंरा मायिनो-यस्मयैः। पाशैरिङ्किनो ये चर्रन्ति। तांस्ते रन्धयामिहरसा जातवेदः सहस्रं-ऋष्टिः सपत्नांन्प्रमुणन्पोहिवज्रः॥

टीका—अयोजाला अयस जो लोहा तिस से वनेहुए जाल के धारणकरनेवाले मायिनः गायावी जो अपुर हैं और अयस्मयैः पान्नैः लोहमयपाश्च से अक्किनः युक्त अर्थात् लोहपाश को हाथ में लेकर य चरन्ति जो चलतेहैं तान् तिन असुरों को जात-वेदः हे सूर्य! ते आपके हरसा तेज से रन्धयामि \*

र रायति वंशेगमनेचिति यास्कः।

में वशकरताहूं "अथवा मध्यम पुरुष में होने से आप वशकरें ऐसा अर्थ होगा" एवम्प्रकार अपने वशकर सहस्रऋष्टिः सहस्रों ऋष्टि से अर्थात् दोधारा तलवार से बज्जः वज्जवाले आप सपज्ञान् शत्रुओं को प्रमृणन् अतिशय करके हनन करतेहुए पाहि हमारी रक्षाकरें।

## स्योपस्थानसन्त्रार्थः।

ॐ उद्धयन्तमं सस्परिस्वः पश्यंन्त उत्तरं स्र । देवन्देवत्रा सूर्यमगंन्म ज्यो-ति रत्तमम् ॥ शु० य० अ० २० गंत्र २१

टीका—वयम् हम सन्धोपासन करनेवाल, तम-सम्परि प्रपञ्च से उपिर स्थित अर्थात प्रपञ्च से परे अथवा पाप से ऊपर वर्तमान अर्थात् पापों से रहित उत्तरम् अति उत्तम ज्योतिः तेजस्त्वरूप देवन्नादेवम् देव-ताओं में प्रकाशमान सूर्य को उत्पश्चनतः अतिशय देखते अथवा उत्त ऊपर आकाश में देखते अथवा अपनी उपासनाक बल से साक्षात्कार करतेहुए उत्तमम् अत्यन्त उत्कृष्ट ज्योतिः तेजस्त्वरूप सूर्यम् सूर्य को अगन्म प्राप्तहों, क्योंकि 'तं यथा यथोपासते तदेव भवति' इस श्रुति वचन से जो जिसकी जैसी उपासना करताहै तदाकारही होजाताहै ।

यद्रा तमसस्पिर गाया के अन्धकार वा पाप से पर उत्तमम् स्वः उत्तमस्वर्ग अर्थात् महानारायणलाक को पश्यन्तः देखतेहुए वयम् हमलाग देवत्रा इस लोक में देवम् नानाप्रकार के अवतारों से कीड़ा किरनेवाले ज्योतिः ज्योतिस्वक्षप उत्तमम् सूर्यम् गहा नरायण को उद्गन्म प्राप्त होवे । अथवा उत्तरं प्रलयकाल के पश्चात भी वर्तमान रहनेवाले परगात्मा को जो देवन्देवत्रा देवों में भी देव अर्थात् महादेव है उसके शरणागत हों ।

#### अ उदुत्यंजातवेदसन्देवं वंहन्तिके-तवंः । दृशोविश्वाय सूर्यम् ॥

शु० य० अ० ३३ गंत्र २१

टीका—केतवः सूर्य की किरणें, त्यम् उस जातवेदसम् ज्ञान वा धन के उत्पत्तिस्थान अथवा जगत के जाननेवाले सर्वज्ञ देवम् प्रकाशमान सूर्य्यम् सूर्य को विश्वाय दशे सर्व प्राणियों को दर्शनदेनेके लिये अथवा प्राणिमात्र को संपूर्ण जगत के पदार्थी को स्वच्छक्षप से देखाने केलिये उ निश्चय करके उत् जपर को आकाशगार्ग में, वहन्ति लेचलती हैं।

अथवा त्यम् जातवेदसम् उस परमात्मा को जो ऋग. यजः, साम, अथर्व, चारों वेदों का उत्पत्ति स्थानहै औ इसीकारण जातवेदा नाम करके प्रसिद्ध है और देवं सर्व का प्रकाशकरनेवाला अथवा संपूर्ण चराचर में कीड़ाकरनेवाला है ह्शोविश्वाय प्राणि-मात्र को ज्ञानहिष्ट की प्राप्ति केलिये उ निश्चय करके केतवः बड़े २ ऋषि महिष् उद्वहन्ति गानकरते हैं। ऐसे परमात्मा को हमलोग प्राप्तहों।

ॐ चित्रं देवानामुदंगादनीकंचक्षुर्मि-त्रस्य वरुणस्यामेः। आप्राद्यावां पृथिवी अन्तरीक्ष्ण सूर्यआत्माजगंतस्त्रस्थुषश्च

शु॰ य० अ० १३ मंत्र ४६।

टीका—-इस गंत्र से सूर्यदेव की स्तुति करतेहैं कि यह सूर्यदेव कैसे हैं मानों देवानां देत्यों के हनन करनेकेलिये देवताओं के चित्रम् अद्भुत अर्थात् आश्च-

र्यजनक अनीकम् वलने उद्गात् उदयलियाँहै, वह कैसे हैं कि मित्रस्य वरुणस्य अग्नः अहरामिमानी देव मित्र, राज्याभेगानी देव वरुण औ उभयाभिगानी देव अग्न इन तीनों देवों के चक्षः नेत्र अर्थात् प्रकाशक हैं और सूर्यः उस सूर्य ने अपनी किरणों से द्यावा-पृथिवी अन्तिरक्षम् सुरलोक, मर्त्यलोक औ अन्तिरक्ष-लोक इन तीनों लोकों को आपाः अच्छी रीति से पूर्ण कियाहै, फिरवह सूर्य कैसेहैं कि जगतः जङ्गम च और तस्थुपः स्थावरों के आत्मा जीव अर्थात् जिआ नेवालहैं। ऐसे गुणों से युक्त सूर्य देव का मैं अपनी मनोकामना की सिद्धि केलिये उपस्थान करताहूं।

अथवा जो परमात्मा दैत्यों के अर्थात् दुष्किर्मियां औ पापात्माओं के हनन करने में आश्चर्य वलवाला है और मित्र, वरुण, अग्नि इत्यादि का चक्षुः प्रकाशात्मक नेत्र है औ स्वर्ग, मर्त्य, पाताल तीनों लोकों को आगा भली भांति धारणकरनेवाला है औ चराचर का आत्मा है, ऐसे परमात्मा के हमलोंग शरणागत हों।

ॐ तच्चक्षुर्देवहितम्पुरस्तांच्छुकमुचरित् पश्येमश्ररदंः शतञ्जीवेमश्ररदंः शृतॐ शृण्यामशरदंः शतम्प्रव्रवामशरदंः शत-मदीनाः स्याम शरदंःशतम्भ्यंश्वशरदंः शतात्॥ ज्ञु० य० अ० ३६ मंत्र २४।

टीका-तत् सम्पूर्ण ब्रह्माण्ड के चक्षु नेब्रह्मप अर्थात् प्रकाश करनेवाले देवहितम् देवताओं के हित-कारक पुरस्तात् पूर्व दिशा में शुक्रम् शुद्ध अर्थात् स्वच्छ औ निर्मल रूप से उच्चरत उदयलेतेहुए सूर्या-त्मक ब्रह्म हम सन्ध्या करनेवालों पर ऐसी कृपाकर कि हमलोग शरदः शतम् सौ वर्षतक उनका और ब्रह्माण्डिस्थित सकल पदार्थों को पश्येम भलीगांति दखें ओ शरदः शतम् सौ वर्षतक जीवेम जीवे शरदः शतम् सौ वर्षतक शृणुयाग मुने औ शरदः शतम् सौ वर्षतक प्रवाम बोलं औ शरदः शतम् सौ वर्ष-तक अदीनाःस्याम अदीनरहं अर्थात् धन, बल, विद्या, बुद्धि, आरोग्य इत्यादि से दीन होकर दु:स्वी न हों, सौही वर्षतक नहीं किन्तु शतात् शरदः सौ वर्ष से भूयश्च बहुतकालतक अर्थात् कई सौ वर्षतक उक्त प्रकारही देखें, जीवें, मुनें, बोलें, आनन्द रहें।

अथवा जो परमात्मा सर्वो का प्रकाशक, सर्व-

हितकारी है औ पुरस्ताच्छुक्रमुचरत् सृष्टि से पूर्वही प्रकाशवान रहतेहुएं सम्पूर्ण ब्रह्माण्ड की उत्पत्ति, रक्षा, औ नाश करनेवालाहै उसकी कृपा से हमलोग सौ वर्षतक देखें, जीवें, सुनें इत्यादि, श्रष्पूर्ववत्।

तैतिरीयशाखावालों के इस गन्त्र के अन्तिम भाग में कुछ पाठान्तर है इसकारण तैतिरीय सन्ध्या-वालों को नीचेलिखे प्रकार से पाठ करनाचाहिये।

ॐ जीवेम श्ररदं शतं नन्दीम श्ररदं शतं मोदांम श्ररदं शतं भवांम श्ररदं शतं भवांम श्ररदं शतं श्रवं श्रवं

टीका—सौ वर्षतक जीवें, सौ वर्षतक नन्दाम पुत्र पौत्र धनादिकों से सन्तुष्ट रहें, सकड़ों वर्षतक शृणवाम सुनें, सौ वर्षतक प्रव्रवाम बोलें, सैकड़ों वर्ष तक अजीताः स्याम शत्रुओं से अजित होवें अर्थात् शत्रुओं से पराजय नहीं च और ज्योक् चिरकालतक सुर्यम् मूर्यात्मक ब्रह्म को दशे देखने केलिये हम आशा करतेरहें।

काण्वशाखावालों को निचले दो मंत्रों को अधिक पढ्ना होगा—

असिवर्ज्ञीमेदेहि । जु॰ य॰ अ॰ २ मंत्र २६।

टीका—हे मूर्य्य के मध्य वर्तमान ज्ये।तिस्त्वस्त्रप् नारायण आप स्वयम्भूरासि विना किसी आश्रय के आप से आप उदयहानेवाल हो औ श्रष्ठः श्रष्ठ हो, रिक्मः ज्ये।तिस्त्वस्त्रप हो. वर्चोदाअसि शहातेज के दाताहा, सो तुम मे मुझे वर्चः ब्रह्मतेज देही प्रदान करो।

ओमाकृष्णेन रर्जसावर्त्तमानो नि-वेशयंत्रमृतम्मर्त्यं । हिरण्ययंनसिव-ता रथेनादेवो याति भुवनानि पश्यंन् ॥

ज्ञु० य० अ० ३३ मन्त्र ४३ इस मंत्रका अर्थ पृष्ठ १७७ में होचुकाहै देखलेगा।

तैत्तिरीयसन्ध्यावालों को अगले गंत्र अधिक

पढनेहोंगे, किस समय कौन २ मंत्र पहनाहागा इहत्सन्ध्या में देखलेना।

ॐ मित्रस्यं चर्षणीधृतः श्रवो देवस्यं सान्सिम् । सत्यं चित्रश्रव- स्तमम् ॥ तै० सं० का० ३ प्र० १ अ० ११।

टी०—चर्पणिधृतः वृष्टि द्वारा प्रजाओं को धारण करनेवाले अर्थात् जल वरसाकर अन्नादि की वृद्धि द्वारा सर्वसाधारण प्राणियों की रक्षा करनेवाले, औ मित्रस्य देवस्य अहरागिगानी अर्थात् दिवा के देवता, मित्रनाग सूर्यदेव के, सानसिस् सम्यक्षकार गजन करने योग्य, सत्यम् अविनाशी और चित्रश्रवस्तमम् श्रवण करनेवालें को अत्यन्त आश्चर्य औ आनन्द के देनेवाले श्रवः यश की मैं स्तुतिकरताहूं।

ॐ मित्रो जनांन्यातयति प्रजान-निमत्रो दांधार पृथिवीसुत द्याम्। मित्रः कृष्टीरनिमिपाऽभिचेष्टे सत्यायं हुव्यं घृत-विद्रिधेम ॥ तै० सं० का० ३ ग० ४ अ० ११।

टीका-यह मित्रः सूर्य प्राणियों के भिन्न २ अधिकार को प्रजानन् जानतेहुए जनान् पुरुषों को निज २ कर्गों में यातयाति नियोग करातहैं अर्थात् अपने २ अधिकारानुसार कर्गों में प्रवेश करातेहैं, एसे भित्रः सूर्य भगवान् ने पृथिवीं पृथिवी को उत और द्याम् द्युलोक को दाधार धारण कियाहै औ ऐसे मित्रः सूर्य सबका देखतेहुए कृष्टीः सर्वमनुष्यां को औ आनि-मप \* देवताओं को भी अभिचष्टे सर्वदा देखतेहैं अर्थात् सर्वत्र प्रकाश कर्ेहें, इसकारण हम सन्ध्या करनेवाले सत्याय अगोघ फल की प्राप्ति केलिय अथवा सत्यात्मा उस परब्रह्मरूप सूर्य के दर्शन केलिये हच्यम् चरु अर्थात् हवनीय द्रव्य को घृतवत् घृतयुक्त विधेग करतेहैं अर्थात् हवनीय पदार्थीं को हवन करनेकिलये घृत के साथ संयुक्त करतेहैं ।

ॐ प्र स मित्र मतीं अस्तु प्रयंस्वा-न्यस्तं आदित्य शिक्षांति ब्रतेनं । न हंन्यते न जीयते त्वोतो नैन्म ७ हो

<sup>\* &</sup>quot;विभक्तिलोपइछान्दसः" सूल से विभक्ति का लोप होगयाहै।

#### अश्रोत्यन्तितो न दुरात् ॥

तै० सं० का० ३ म० ४ अ० ११।

टीका—आदित्य हे मूर्य यः जो यजमान ते आपकी व्रतेन उपासना सम्बन्धि कमों के द्वारा शिक्षति कमों के अनुष्ठान में समर्थ होने की इच्छा करताहै, मित्र हे मूर्य सः मतः वह मनुष्य आपकी कृपा से प्रयस्तान अस्तु कमों के उच्च फरों से युक्त होने और ऐसा पुरुष त्योतः आप से रिश्तत होकर न हन्यते रोगादियों से पीड़ित नहीं होता न जीयते और शत्रु- ओं से पराजित नहीं होता औं अंहः पाप एनम् उस पुरुष के अन्तितः समीप में नाश्चोति प्राप्त नहीं होता है औ द्रान्न दर से भी प्राप्त नहीं होताहै, अर्थात् आप ऐसे महान से अनुगृहीत पुरुष को उक्तप्रकार के क्षुद्रापद्रव स्पर्श भी नहीं करते।

ओमासत्येन रर्जसा वर्तमानो नि-वेशयंत्रमृतं मत्यं च । हिरण्ययंन सिव-ता रथेनाऽद्वेवो यांति भुवना विपश्यंन् तै॰ सं॰ का॰ म॰ ४ अ० ११। टी॰—सत्येन सत्यलोक से अर्थात् देवलोक से औ रजसा रजोलोक अर्थात् मनुष्यलोक से आ-वर्तमानः फिरतेहुए अर्थात् देवलोक से मनुष्यलोक तक प्रकाश करतेहुए यह सिवता सूर्य देवलोकवासी जनों के लिये अमृतम् अमरत्व को औ मर्त्यलोक वासी पुरुषों के लिये मर्त्यम् मृत्यु को प्रवेशकरातेहुए हिरण्ययेन रथेन सुवर्णमय रथ पर आरूढ़ होकर भ्रवना भवनों को अर्थात् भिन्न र लोकों को विपञ्यन् विशेष करके देखतेहुए अर्थात् सवलोकों को अपनी ज्योति से प्रकाश करतेहुए आयाति हमलोगों के सम्मुख आते हैं अर्थात् उदयलेतहैं ऐसे गुणों से सम्मुख आते हैं अर्थात् उदयलेतहैं ऐसे गुणों से सम्मुख सूर्य की हमलोग स्तुति करें।

ॐय उदंगान्महतोऽर्णवांद्विभ्राज-मानः सरिरस्य मध्यात्स मां वृष्भो लें-हिताक्षः सूर्यें। विपश्चिन्मनंसा पुनातु॥ तै० आ० प्र० ४ अ० ४२

टी०—यः जिस सूर्य ने महतः अर्णवात् विशास समुद्र से उदगात् उदयक्षियाहै अर्थात् सागर के जरू से निकलते हुए जो देखलाई देते हैं और जो सिरस्यमध्यात् \* सलिल के मध्य से अथवा सिलल के मध्य में विश्वाजमानः दीप्यमान हैं अर्थात प्रकाश-मान होते हैं और जो हुए भः नानाप्रकार के धन सम्पित्यों के वरसाने वाले हैं औ जो ले हिताक्षः रक्तवर्ण किरणों से युक्त हैं औ जो विपश्चित् पूर्ण विद्वान हैं ऐसे स्वर्यदेव मा मुझका मनसा आदरसे पुनातु अनुगृहीत करें अर्थात् आदरपूर्वक मेरी रक्षा करें।

#### अइमं में वरुण श्रधी हवंमद्या चं मृहय। त्वामंबस्युराचंके॥

तै० सं० का० २ म० १ अ० ११

टी०—शुनःशेफनामक ऋषि को यज्ञ के पशु समान विलदान निमित्त वधने केलिये जिस समय यज्ञ के यूप अर्थात् याज्ञीयपशु के वांधनेवाले काष्ट में वांधा है उस समय अपने प्राण की रक्षा औ वंधन से छूटने के निमित्त उस ने इसी मंत्र से वरुणदेव की प्रार्थना की है। वरुण हे जलावीश देव वरुण महवम्

<sup>\*</sup> यहां मध्यात् सप्तम्यर्थ में पद्मी विभक्ति आईहै।

गेरे आह्वान को श्रुधि आप मुनं और अद्य आज मृह्य गेरे वन्धन को खोल आप मुझे मुखी करें अवस्युः त्वाम् आचके मैं अपनी रक्षा को चाहते-हुए यही आपकी प्रार्थना करताहूं।

ॐ तत्त्वां यामि ब्रह्मणा वन्दंमानु-स्तदाशांस्ते यजमानो हिविभिः। अहेड-मानो वरुणेह बोध्युरुशि समान आयुः प्रमापीः॥ तै० सं० का० २ प०१ भ०११।

टी०—तत् पूर्व मन्त्रोक्त अपनी रक्षा केलिये ब्रह्मणा वैदिक मंत्र से वन्द्मानः स्तुतिकरतेहुए त्वा-यामि आप के शरणागत होताहूं क्योंकि आप भक्तों के रक्षक हैं इसकारण मुझ शरणागत आयेहुए की रक्षा करें अन्यथा 'लोभादथभयाद्वापि यस्त्यजे-द्वारागतान् । ब्रह्महत्यासमं तस्य पापमाहु-र्मनीषिणः' इस वचनानुसार जो लोभ से वा भय से शरणागत आयेहुओं की रक्षा न करके परित्याग करताहै वह ब्रह्महत्या के समान पाप का भागी होताहै, यह शिष्टों ने कहाहै इसकारण केवल में ही उस रक्षा

को नहीं चाहता किन्तु जितने यज्ञकरनेवाले यजमानहैं वेभी उसी रक्षा की आशा करतहैं, इसीको आगे देख-कात हैं। यजमानः यज्ञकरनेवाला यजगान हविभिः आज्यादि हवन के द्रव्यों से तत् उस रक्षा को आशास्ते याचना करताहै इसकारण आप अवश्य मुखी करें। और दरुण हे जलाधीश! आप अहेड्मानः अनादर नहीं करनेवाल अथवा क्रोध नहीं करनेवाले हो सो आप इह इसलोक में बोधि गेरी याचनाको समझ अर्थात् अङ्गीकार करें औ हे उरुशँस वहुत प्रशंसा के योग्य आप नः हमारे आयुः आयुर्वल को माममो-षीः मत नाश करें अर्थात् शतँवै पुरुषः औ जीवेम श्वरदः शतॐशृणुयाग शरदःशतँ इत्यादि वेदाक आयुर्वल को अर्थात् कम से कम सौ वर्ष का आयुर्वल आप हमको देवें । नः यहां वहुवचन निर्देश यजमा-नादि की अपेक्षा से हैं अन्यथा यापि इस पद से पूर्वापर विरोध दोजावेगा ॥

ॐ याचिद्धि ते विशो यथा प्र देव वरुण व्रतम्। मिनीमसि द्यवि द्यवि ॥ तै॰ सं॰ का॰ ३ प्र॰ ४ म॰ ११। टी०—देव वरुण हे जलाधीश देव वरुण! ते आप के सम्वान्ध यिचत्रतम् जिन २ परिचर्यां-रूप कर्म को द्यविद्यवि प्रतिदिन हम प्र अतिशय करके मिनीमिस हनन करतेहैं अर्थात् जिन कर्मों को पूर्ण रूप से करना चाहिये उनको आलस्य वश पूर्ण रूप से न करके उनके अङ्गों का उलंघन करतेहैं हमारे ऐसे अपराध को आप क्षमा करें, कैसे क्षमा करें उसे कहतेहैं कि विशः यथा जैसे दयालु स्वामी से अपराधी प्रजा अनुगृहीत होतीहै तसेही हमारे अपराधीं को भी आप क्षमाकर हमको अनुगृहीत करें।

अयत्किंचेदं वरुण दैन्ये जनेजी-द्रोहं मंजुष्याश्चरांमिस । अचित्ती यत्तव धर्मा ययोपिम मान्स्तस्मादेनसो देव रीरिषः ॥ तै॰ सं॰ का॰ ३ प्र॰ ४ अ॰ ११।

टी॰ — वरुण हे जलाधीश देव! दैव्येजने छुलोकवर्ती जनों के साथ अर्थात् देवताओं के साथ यत्किश्व जोकुछ थोड़ा वा बहुत इदम् अभिद्रोहम् इस द्रोह को अर्थात् पूर्व मंत्रकथित कर्मपरित्यागरूप दोष को मनुष्याः हम गानव अर्थात् गनुष्य होने के कारण अचित्ती अज्ञान से चरामिस करतेहैं और तब आपके यत्ध्यमी जिस धर्म को हम युयापिय विनाश करतेहैं, तस्मादेनसः उस पाप के कारण देव हे देव वरुण! नः हमको मारीरिषः मतिहंसाकरो अर्थात् धर्मलोपहेतुक दोष को दूरकर हमलोगों को सम्यक्ष्रकार से पालन करो ॥

ॐ कितवासो यदिरियर्न दीवि यद्वां घा सत्यस्त यन्न विद्या। सर्वा ता विष्यं शिथिरेवं देवाथां ते स्याम वरुण प्रियासः॥ तै॰ सं॰ का॰ ३ प० ११।

टी॰—िकतवासः धूर्यसद्दश स्वार्थसाधन में तत्पर हम ऋत्विकों ने कम के यत् जिस अक को रिरिपुः नाशिकया अर्थात् यागकरने में ऋत्विक्ता स्वीकार करके हमने यज्ञ के अङ्गभृत कर्मों को परिश्रम के भय से वा लोभ से त्यागिदिया और नदीिव विधि पूर्वक उन कर्मों में न प्रवृत्त हुए घा 'पाद पूर्ति के अर्थहे' वा अथवा यत् जो पाप अञ्चानता के कारण

सत्यम् हम से अवश्यिकयेगये, उत और यत् जो अनेकप्रकार के धर्मों को निवद्म हम नहीं जानते अर्थात् चारोंवणीं औ चारों आश्रमों के धर्मों में जोकुछ हम नहीं जानते तासर्वा तिन सब पापों को विष्य आप विशेषकर हमसे दूरकरें अर्थात् नाशकरें, और शिथिरंव शिथिल अर्थात् कुद्र पाप छोटे २ जोकुछ हम से हुएहों उनको भी आप नाशकरें अथ और आप के ऐसे अनुग्रह के पश्चात् वरुणदेव हे जलाधीश देव! ते आप को श्रियासः स्याम हमलोग शिय होवं।

पांच मंत्रों को आचारयों ने सूर्योपस्थान के निमित्त रखाहै किन्तु इन सब मंत्रों में बरुणदेव को सम्बाधन कर बरुण से प्रार्थना कीगई है इस से बोधहोताहै कि ये मंत्र बरुणोपस्थान के हैं किर इन से सूर्योपस्थान क्यों कियागया, तो उत्तर यहहै कि 'बारुणीभिरादि-त्यमुपस्थाय पदक्षिणभिति' इस बचन के अनुसार करण सम्बन्धि मंत्रों से भी सूर्योपस्थान करसकतेहैं क्योंकि 'चक्षुभित्रस्य बरुणस्याग्रः' इस बेदगंत्र के अनुसार सूर्य बरुणदेव के नेत्र ही हैं किर दोनों में अन्तर न होने के कारण एक के मंत्र से दूसरे के उपस्थान करने में कोई हानि नहीं) ॥ म् कोन २ मंत्र पड़ना होगा बृहत्सन्ध्या में देखलेना।

ॐ जातवेदसे सुनवाम सोमेरा-तीयतो निदंहाति वेदंः। स नः पर्षद-ति दुर्गाणि विश्वां नावेव सिन्धं दुरि-तात्यिभः॥ ऋ सं अ १ अ ७ व ७

टी॰—सोमयाग के अनुष्ठाता हम्लोग लतात्मक सोमको जातवेद्से जिस से द्रव्य अथवा सम्पूर्ण ज्ञान उत्पन्न होतहें एसे अग्नि में सुनवाम हवन करतेहें वह सर्वज्ञ अग्निदव अग्नितायतः हमलोगों के साथ शत्रुता करनेवालों को निद्दाति \* पूर्णप्रकार से भसकरें और सोनः सो अग्निदेव हमलोगों के दुर्गाणिविश्वा सव दुस्तरअघों को पर्पद्ति विनाशकरें अर्थात् पापों से पारउतारें, केसे उसे कहतेहें, कि नावेविसन्धुम् जैसे गल्लाह नौका के द्वारा समुद्रपारजानेवालों को पार लगादेताह वैसेही दुरितात्याग्नः भगवान आग्न हमलोगों को पापसागर से पारलगाव ॥

र यहां भसाकरतेहैं के स्थान में भसाकर ऐसा लिखा-गयाई वैदिक प्रयोग होने के कारण।

ॐ तच्छंयोरावृणीमहे गातुं यज्ञायं गातुं यज्ञपंतये देवी यः स्वस्तिरंस्तु नः स्वस्तिमानुषभ्यः। ऊर्ध्वं जिगातु भेषजं शं नी अस्तु द्विपदे शं चतुष्पदे ॥

टी - हे देवगण! तत् वह यः जो प्रसिद्ध शॅ सर्वदुखों से राहत इसलोक भी परलोक का मुख है उसे आपलोगों से आदृणीमहे हम याचना करतहैं, किस काज केलिये उसे कहतेहैं, यज्ञाय अग्निष्टामादि याग की सिद्धि केलिये और गातुं आपके यशगानकरने कं लिये और गातुं यज्ञपतये यज्ञपति परगेश्वर का कीर्तन करनेकेलिये। फिर हमलागों केलिये देवीस्व-स्तिरस्तु देवी कल्याण पाप्त होवे अर्थात् किसी देव का कोप हमलोगों पर न होवे और स्वस्तिमी नुष्भयः हमलोगों के सम्बन्धी जो मनुष्यहैं उनसवां का कल्याण होवे औ ऊर्ध्वभेषजम् उत्कृष्ट औषध अर्थात् उत्तम उत्तम औषधियां हगलागों के प्रति जिगातु नित्यप्रति आवें अर्थात प्राप्त होवें और नः हमलोगों के द्विपदे पुत्रादिकों के लिये और चतुष्पदे गोमहिषादिकों के लिये ये अस्तु कल्याण होवे ॥

अ नमो बहाणे नमो अस्त्वमये नमः पृथिव्ये नम ओपधीभ्यः। नमो वाचे नमो वाचस्पतये नमो विष्णवे महते करोमि॥

आ० गृह्यम्० अ० ३ ॥

टी०—नगोब्रह्मणे बृहयति बर्धयति चतुर्दश भुवनानि । जो चौदहों भुवन को अपनी अनन्तशाक्ति से विस्तार करताहै एसे ब्रह्म को गरा नमस्कार है, नगा अस्त्वय्नये अभिदेव के लिये गरा नमस्कार है, नमः पृथिव्य पृथिवी के लिये गरा नमस्कार है, नमः ओपधीभ्यः औषधियां जो अञ्चादि के मूल हैं उनके लिये गरा नगस्कार है, नगोबाच बाक्शक्ति जो सरस्वती उसकेलिये गरा नगस्कार है, नमो बाचस्पतये सरस्वती के पति जो ब्रह्मा उनके लिये गरा नगस्कार है, किर महते समस्त देवताओं से पूज्य जो विष्णवे विष्णुमगवान् उनके लिये नगः करोगि में नगस्कार करताहूं॥

#### अ मित्रस्यं चर्षणीर्धतोऽवो देवस्यं सान्सि । द्युष्टं चित्रश्रंवस्तमम् ॥१॥

('ॐ मित्रस्य चर्षणीष्टतः' से 'ॐ मित्रो देवे-टबायुषु' तक के सब गन्त्र 'ऋग्वेद अष्ट० ३ अध्याय ४ वर्ग ६' के हैं।)

टी० — चर्षणीधृतः वृष्टिद्वारा सम्पूर्ण जगत के पालनेवाल, सबके हितकारक औ अब सबनीय, तथा सानासि सर्वों से स्तृति कियेजाने के योग्य, औ चित्र-अवस्तपम् नानाप्रकार के यश औ किर्ति से युक्त मित्रस्य देवस्य मृर्यदेव के यश को मैं गानकरताहं, वह मूर्यदेव मेरे दुष्त्रं धन की रक्षाकरें औ उसके साथ साथ गेरी भी रक्षा करें ॥

#### ॐ अभियो महिना दिवं मित्रो वुभूवं सुप्रथाः। अभिश्रवोभिः पृथिवीम् २

टी॰—यः भित्रः जो सूर्य सप्तथाः ख्यातियुक्त हैं अशीत् अत्यन्त प्रसिद्ध हैं औ महिना जो अपनी गहिमा से दिवं आकाश में अभिवभूव व्यापकर सर्वत्र वर्तमान हैं और अवोभिः पृथिवीम् वृष्टिद्वारा अलों को उत्पन्न कर सम्पूर्ण पृथिवीमण्डल में अभि-वभूत वर्तमान हैं, ऐसे सूर्यदेव का मैं उपस्थान करताहूं॥

#### ॐ मित्राय पत्रं येमिरे जनां अभि-ष्टिंशवसे । स देवान्विश्वान्विभर्ति ॥ ३॥

टी०— पश्चलना पाचवांवर्ण जो निषादादि अथवा मन्देहादि जो प्रवल शत्रु हैं ऐसे शत्रुओं के अभिष्टिश्वनसे सम्मुखजाने के बल को रखनेवाले मित्राय येमिरे सूर्यभगवान के लिये हम हविष्य प्रदान करतेहैं, सः वह सूर्य कैसे हैं कि विश्वान्देवान् सब देवताओं को अपने २ रूप के अनुसार विभित्ते धारणकरतेहैं ॥ अथवा जना विद्वान पुरुष अभिष्टिश्वनसे आमिष्टबल अर्थात् ब्रह्मरन्ध्र प्राप्ति के बल से मित्राय जिस ब्रह्मज्योतीरूप सूर्य केलिये पश्चयमिरे पांचों प्राणों को संयम करतेहैं सः वह सूर्य देवान्विश्वान सबदेवताओं को अर्थात् सर्वप्रकार के अद्भुत समर्थ को विभित्ते धारण करतेहैं अथवा पोषण करतेहैं ॥

#### ॐ मित्रो देवेष्वायुष्ठ जनांय वृक्त-वंहिषे। इषं इष्टत्रंता अकः ॥ ४॥

(ऋ. सं. अ. ३ अ. ४ व. ६)

टी॰—देवेषु दानादिगुणों से युक्त आयुषु मनुष्यों में वृक्तवर्हिषे जिस मनुष्य ने यागादि अथवा सन्ध्यादि कर्म करने केलिये कुशछदन कियाहै अर्थात् पवित्र इत्यादि धारणकर सन्ध्यादि कर्म में प्रवृत्त है जनाय ऐसे पुरुषकेलिये मित्रः सूर्य देव इष्ट्रव्रताः मंगलमय यज्ञ के सिद्धकरनेवाले इषः अन्नों को अकः देतेहैं।

अथवा हे गनुष्यो ! मित्रः जो मूर्यदेव अथवा ईश्वर 'देवेषुआयुषु 'दिव्येषु जीवनेषु ! उत्तम जीवन में जनाय उन मनुष्यों की इपः इच्छाओं को अकः पूर्णकरताहै जो हक्तवर्हिषे सन्ध्यादि ब्रह्मयज्ञकोलिये जल छाड़तेहुए अर्थात् संकल्पकरतेहुए इष्ट्रव्रताः अपने कर्मों की सिद्धि की इच्छाकरतेहैं, ऐसे सूर्यदेव की सेवा करे। ॥

#### ॐ उदुत्यंजातवेदसन्देवं वंहन्तिके-तवंः।

(इस गंत्र का अर्थ १८४ ए० में हो चुकाहै पाठकगण देखलेंबेंगे)

# अप त्ये तायवे। यथा नक्षत्रा यन्त्यक्तिभेः। स्रांय विश्वचंक्षसे॥२॥

(इस गंत्र से लेकर 'मत्यङ्देवानां विशः' तक के सव गंत्र ऋ ं सं अष्ट० ? अध्याय ४ व० ७ के हैं)

टी॰—विश्वचक्षसे संपूर्ण विश्व के प्रकाशक सुराय सूर्य के आगमन को देख यथातायवः वडे र प्रसिद्ध चोरों के समान त्यनक्षत्रा वे सव नक्षत्र अर्थात् तारा गण अक्ताभिः रात्रि के साथ र अपयन्ति भागजाते हैं, अर्थात् मूर्यदेव की प्रचण्ड किरणों की महिमा को जान कर जैसे रात्रि पलायमान होतीहै उसी के साथ र तारागण भी तस्करों के समान भाग जातेहैं ॥

# अदंश्रमस्य केतवो वि रश्मयो जनाँ अनुं। भाजन्तो असयो यथा। ३।

टी॰ — अस्य इस मूर्य के केतवः आगगन की मूचनकरानेवाली रइमयः किरणे जनान् लोक लोका-न्तरानिवासी जनों को अनुव्यद्दश्रं क्रम से प्रकाश पदान करती हैं, किसपकार प्रकाश करतीहैं उसे कहतेहैं, कि भ्राजन्तो अग्नयो यथा जैसे लहरती-हुई आग रात्रि के समय प्रकाशकरतीहै ॥

### ॐ त्रणिर्विश्वदंशतो ज्योतिष्कृदं-सि सूर्य। विश्वमामांसि रोचनम् ॥ ४॥

टी०—तरिणः—तिरताऽन्येन गन्तुमश्चयस्य गहताऽध्वनो गन्ताऽसि, अर्थात् हे सूर्य आप दूसरां से नहीं चलनेयोग्य जो मार्ग उस विशाल गार्ग के चलनेवाले हैं प्रमाण०—योजनानां सहस्रे द्वे देशते दे च योजने । एकेन निर्मिषार्थेन क्रममाणो नमी-ऽस्तुते ॥ अर्थात् आघे निर्मेष पल में जो आप दो हज़ार दो सौ दो योजन अर्थात् आघे पल में ८८०८ मील के चलनेवाले हैं सो आप को मेरानगस्कार है, अथवा तरिणः 'उपासकानां रोगात्तारियताऽसि' आप अपने सेवकों को रोगों से राहतकरनेवाले हैं प्रमाण०— 'आरोग्यं भास्करादिच्छेत्' अर्थात् आरोग्य की इच्छा सूर्यदेव ही से करे, फिर आप कोरोग्य की इच्छा सूर्यदेव ही से करे, फिर आप केसे हैं कि विश्वदर्शतो सर्व लोक लोकान्तर के

प्रकाश करनेवाले हैं अथवा सर्व प्राणियां से देखेजान के योग्य हैं, क्योंकि 'चाण्डालादिद्शीन ज्योतिषां द्र्शनम्' आपस्तम्ब के सूत्रानुसार, सबै गनुष्यों का चाहिये कि यदि किसीदिन चाण्डालादि का दर्शन होजावे तो शीघ्रही मूर्य का दर्शन करलेवें इसीकारण मूर्य को विश्वद्रशतः कहा, फिर हे सूर्य आप ज्या-तिष्कुदास संपूर्ण बस्तुओं के प्रकाश करनेवालेई विशेषकर चन्द्रमा इत्यादिकों को भी रात्रि सगय प्रकाश देनेवाल हैं क्योकि बुद्धिमानों पर विदित है कि ' रात्रोहि अभ्ययेषु चन्द्रादि विभवेषु सूर्यकिरणः प्रतिफल्तिाः सन्तों ऽन्धकारं निवारयन्ति यथा द्वारस्थितद्र्पणे पातिताः सूर्यरक्मयो गृहान्तर्गतं तमो निवार्यान्त तद्विति' अर्थात् जैसे द्वारपर रखेहुए द्र्ण में सूर्थ की किरणें पड़कर घर के भीतरवाले अन्धकार को नाशकरती हैं उसीपकार रात्रिक समय जलगय चन्द्रादि बिम्बों में सूर्य की किरणें पड़कर अधिकार को नाश करतीहैं, तात्पर्य यह कि चन्द्रमा के सहित जितने तारागण हैं इन सबों में सूर्य ही के प्रकाश से प्रकाश देखपड़ता है इन में अपना प्रकाश कुछ भी नहीं है इसलिये सूर्य को 'ज्योतिष्कृत' कहा। इसी कारण विश्वं रोचनं सम्पूर्ण आकाश को

हे सूर्य 'आभासि आप अपने प्रकाश से प्रकाशमान कररहें सा आपका मरानमस्कारहे \*।

#### ॐ प्रत्यङ्देवानां विशः प्रत्यङ्ङुदेषि मार्चपाच् । प्रत्यङ्विश्व स्वर्द्दशे ॥ ५॥

(ऋ. सं. अ. १ अ. ४. व. ७)

टी०—हे मूर्य देवानांविज्ञः देवताओं की प्रजा जो गरुत्संज्ञक देवहें प्रत्यङ् उद्पि तिनके सम्मुख आप उदयलेतहें, औ मानुषान् मनुष्यों के प्रत्यङ् सम्मुख भी आप उदयलेतहें, इसीप्रकार विश्वं स्वः सम्पूण स्वर्गलोक को हश्चे देखनेके लिये प्रत्यङ् स्वर्गवासियों के सम्मुख आप उदयलेतहें, तात्प्य यह कि तीनोंलोक के रहनेवाले सूर्य को अपने २ सम्मुख उदयहोत देखतहें 'तस्मात्सर्वष्व प्रन्यते मां प्रत्युद्ध दगातं' इसलिय सब यही जानतहें कि मरे ही सम्मुख सूर्य ने उदयलियाहै । ऐसे अद्भुत चारित्रवालेसुर्य को मरा नगस्कार है ॥

<sup>\* &#</sup>x27;सो आप को मेरा नमस्कार है' यह वाक्यपूर्ति के निमित्त ऊपर से योजना कियागयाहै मूल में स्पष्ट रूप से नहीं है गुप्तई ॥

# अयेना पावक चक्षंसा भुरण्यन्तुं जनाँ अर्च। त्वं वंरुण पश्यंसि ॥ ६॥

(इस मंत्र से केकर 'ॐ उदगादयमादित्यो विश्वेन'
तक के सब गंत्र ऋ॰ सं॰ अष्ट॰ १ अध्याय ४
व॰ ८ के हैं)

टी॰—पायक वरुण क्ष हे सर्व लोकों के पावित्रकरने वाल सर्व अनिष्ट के निवारण करने वाले सूर्य त्वं आप अरण्यन्तं सर्व प्राणियों को धारणकरते हुए सर्वलोकों को यनचक्षसा जिस प्रकाश से अनु-पश्यसि अवलोकन करते हैं अर्थात् प्रकाश करते हैं उस प्रकाश को गेरा नमस्कार है।

### ॐ वि द्यामेषि रजंस्पृथ्वहा मिमांनो अक्तुभिः। पश्यञ्जनमानि सूर्य ॥७॥

टी॰ - सूर्य हे आदित्य आप अहा अक्ताभिः दिन को रात्रि से मिगानः विभागकरते हुए औ पश्य-

<sup>\*</sup> वरण औ सूर्य में अन्तर नहीं है एक की स्तुति से दूसरे की भी स्तुति समझीजातीहै पृ० १९९ में देखलाआवेहें॥

न्जन्मानि सब प्राणियों के जन्म जन्मान्तर के कर्गों को देखतेहुए अर्थात् पाप पुण्य कर्गों के साक्षीभूत होतेहुए पृथु विस्तीर्ण द्याम अन्तरिक्षलोक औ रजः भूलोक इत्यादि लोकों को विऐषि 'व्येषि' जातेहैं, सो आप को गेरा नगस्कार है।

#### ॐ सप्त त्वां हरितो रथे वहांन्त देव सूर्य। शोचिष्केशं विचक्षण ॥८॥

टी॰—देवसूर्य हे मूर्यदेव! विचक्षण लोकों को प्रकाश करनेवाल औ शोचिष्केशस् तेजही है केश के समान जिन में ऐसे सप्तहरितः \* सातवोहे स्वा आपको रथे रथ में लियेहण ''अथवा सात विशेष किरणें आप को चारोंओर से घरेहण'' इष्टस्थान में बहन्ति पास करातहैं, अर्थात जहां २ लोक लोकान्तर में आप के जाने की इच्छा होती है वहां २ लजातहैं।।

ॐ अयंक्त सप्त शुन्ध्यवः स्रो रथंस्य नुष्त्यः। ताभियान्ति स्वयुक्तिभः ९

<sup>\* &#</sup>x27;हरित आदित्यस्य' इस निघण्टु के यचनानुसार 'हरित' सूर्य के किरणों को भी कहते हैं।।

टी॰—सूरः सर्व जीवों के प्रेरक सूर्यदेव ने सप्तशुन्ध्युवः सात घोडियों को अयुक्त अपने रथ में जोड़ा, वे सातों घोडियां कैसीहैं कि रथस्य नप्तथः रथ को नहीं गिरानेवाकी हैं, किन्तु वड़ी चतुराई से विशालगार्ग में लचलनेवाली हैं, सो ऐसे मूर्यदेव तामिः स्वयुक्तिभिः अपनी जोड़ीहुई उन घोड़ियों से लोक लोकान्तर को याति जातेहैं तिनकी में स्तुति करताहूं॥

ॐ उद्धयं तमस्पिर ज्योतिष्पर्यन्त् (इसका अर्थ १८३ प्र॰ में होचुकाहै पाठकगण देखलेंबेंगे)

ॐ उद्यन्नद्य भित्रमह आरोहन्त्रत्तं। दिवंस् । हुद्रोगं ममं सूर्य हिस्माणं च नाशय ॥ ११॥

टी०—सूर्य हे मूर्यदेव! मित्रमहः सर्वपाणियों के गन को रंजन करनेवाली कान्ति से युक्त अद्य आज उद्यन् उदय लेकर उत्तरांदिवस् अति ऊर्घ आकाश को आरोहन् माप्ति करतेहुए अर्थात् आकाश मार्ग में गमन करतेहुए आप मम मेरे हद्रोगं हृदय के रोग को अर्थात् काम, कोध, चिन्ता, द्वन्द्व, राग द्वेषादि मानसरोग को च और हिस्माणं शारीरिक बाह्यरोग को जिस से शरीर का रुधिर अष्ट होकर हिरतवर्ण होजाताहै नाशय नाशकीजिये, अर्थात् हम सन्ध्या करनेवाल सेवकों के मानसिक औ शारी-रिक दोनों प्रकार के रोगों को नाशकीजिय।।

#### ॐ शुकेषु मे हरिमाणं रोपणाकांख दध्मिस । अथां हारिद्रवेषुं मे हरिमाणं निदंध्मिस ॥ १२॥

टी॰—हे मूर्यदेव! महिरिमाणं में अपने रोगअस्त अरीर की हिरियाई को शुक्रणु हिरितवर्ण की इच्छा
करनेवाले जुकनामक पक्षियों में औ रोपणाकासु
सारिकाओं में द्ध्मिस:स्थापन करताहं, अथा अथवा
महिरमाणं में अपने शरीर की हिरियाई को हिरिद्रवेणु
हिरितवर्णवाले कदम्व के वृक्षों में निद्ध्मिस स्थापन
कर्छ। अथीत आप की कृपा से मेरे शरीर की हिरियाई उक्त स्थानों में चलीजावे मुझका वाधा न करे॥

उदंगाद्यमादित्यो विश्वेनसहंसा सह। द्विपन्तं महां रन्धयन्मो अहं द्विपते रंधम् ॥१३॥

ऋ. सं. अ. १ अ. ४ व. ८)

टी०—-अयं आदित्यः अदिति के पुत्र सूर्यदेव ने (विश्वेन सहसा सह) अपने पूर्ण वल के साथ महादिषन्तं मेरे दुख देनेवाले रोगों को रन्धयन् नाशकरतहुए उदगात उदयालियाहै, क्योंकि अहं मैं स्वयं मिद्धित अपने दुखदेनेवाले रोगों को मारधम् नाश नहीं करसकता अर्थाध मैं अपने रोगों को आप नाशकरने में असमर्थ हूं इसालिय सूर्यदेव ही कृपाकर मेरे रोगों को नाशकरें ॥

## चित्रं देवानामुदंगादनीकंचक्षंर्मि

(इस मंत्र का अर्थ १८५ छ०में होचुकाहै पाठकगण देखलेंबेंगें) (अव जानना चाहिये कि 'ॐचित्रं देवानामुद-गादनीके, से लेकर 'ॐ अद्यादेवा उदिता' तक के सब गंत्र ऋग्वेद अष्ट० १अध्य० ८व० ७ के हैं)

अस्यों देवी अपसं रोचंमानां मर्यो न योषांमुभ्येति पश्चात्। यत्रा नरां देव-यन्तों युगानिं वितन्वते प्रतिं भद्रायं भद्रम् ॥२॥

टी—सूर्यः मूर्यदेव जव रोचमानां अत्यत्त गनोहरा दीष्यमाना देवीमुपसम् ऊषादेवी के पश्चात् पीछे २ अभ्यति चलतेहें तव कैसी शोमा होतीहें मानो मर्यो न योषाम् कोई पुरुष किसी सुन्दरी स्त्री के पीछे २ चलताहो, तात्पर्य्य यह कि प्रातःकाल होने के समय ऊषा के पीछे २ सूर्य का उदयलेना अत्यन्तही मनोहर देखपड़तोहे यत्र जिस प्रातःकाल के होनेपर देखयन्त नरः देवयज्ञकरनेवाले मनुष्य युगानि = युग्मानि युग्महो अर्थात अपनी २ स्त्रियों के सहित मिल भद्रम् कल्याणकारक अभिहोत्रादि कम को भद्राय यंगल प्राप्तिकेलिये प्रति यज्ञकएक २ अक् को वितन्वते विस्तार करतेहैं अर्थात् उत्तमफल प्राप्ति केलिये अभिहोत्रादि कर्गों को विधिपूर्वक करते हैं।

भद्रा अश्वां हरितः सूर्यस्य चित्रा एतंग्वा अनुमाद्यांसः । नुम्स्यन्तां दिव आ पृष्ठमंस्थुः परिद्यावांपृथिवी यन्ति सद्यः ॥ ३॥

टी॰ — मद्रा कल्याण के करनेवाले अद्रवा सर्वत्र व्यापनेवाले हरितः हरितवर्ण चित्रा अद्भुत अनुमाद्यासः अनुक्रम से प्राणीमात्र से स्तृति कियेजान याग्य एतम् गन्तव्य मार्ग के चलनेवाले एतग्वा सूर्य के घांडे नमस्यन्तः हमलोगों से नमस्कारलतेहुए दिवः पृष्टम् आकाश के पृष्ठभाग पर आस्थुः स्थिर होतहैं। (अथवा हरितः सर्वप्रकार के रसों की प्रहण करनेवाली किरणें आकाश के पृष्ठभागगर स्थिर होती हैं अर्थात् संपूर्ण आकाश में व्यापतीहैं) इस पक्ष में उक्त सब विशेषण जो प्रथम एतग्वा शब्द के थे अव सब हरितः शब्द के होंगे और ऐसी दशा में एतग्वा

शब्द का अर्थ 'विशालमार्ग की चलनेवाली' होगा)
ये सूर्य के घोड़े अथवा सूर्य की किरणें द्यावापृथिवी
आकाश से पृथिवी तक सद्यः एकही दिन में परियन्ति
चारों ओर से व्याप जातीहैं तात्पर्य यह कि एकही
दिन में सूर्य की किरणें अपने प्रकाश को आकाश
और पृथिवी की सब दिशाओं में व्याप्त करदेतीहैं॥

ॐतत्सूर्यस्य देवत्वं तन्मंहित्वं मध्या कतोर्वितंतं संजभार। यदेदयंक्त हरितंः सधस्थादाद्रात्री वासंस्तन्तते सिमस्में ४

टी॰ — सूर्यस्य सर्व प्रेरक आदित्य की देवत्वं स्वतन्वता औ महित्वं महिमा तत् यही है यत् जो क्रतोमध्या नाना प्रकार के कृषि इत्यादि कर्मों के मध्यही में अस्ताचल को लाभकरतेहुए विततं अपनी फैलीहुई किरणों को सञ्जमार खींचलतेहें, तात्पर्ध्य यह कि नानाप्रकार के कार्यकरनेवाले जो प्रातःकाल से अपने कार्य को आरंभकरतेहें वह कार्य पूर्ण नहीं होनेपाता कि वीचही में सूर्यदेव अस्ताचल को चलतेहुए अपना प्रकाश रोकलतेहें ऐसी स्वतन्त्रता मूर्यदेव को छोड़ और किस में है, किसी में भी नहीं।

फिर यदेत् जिसी काल में सूर्यदेव अपनी हरित: किरणों को अथवा हरितवर्ण घोड़ों को सपस्थात् अपने रथ से अयुक्त छोड़देतेहैं आत् उसके पश्चात्ही रात्री निशा वास: आच्छादन करनेवाले तम को अर्थात् अन्धकार को सिमस्मै उन सब स्थानों में, जिधर से वे किरणों को खींचलेतेहैं, फैलादेतीहै अर्थात् सर्वत्र रात्रि होजाती है ।।

ॐ तिनमत्रस्य वर्रणस्याभिचक्षे सूर्यी रूपं कृष्णते द्योरूपस्थे। अनन्त-मन्यद्रशंदस्य पार्जः कृष्णमन्यद्धरितः संभरान्त ॥ ५॥

टी॰—मित्रस्य वरुणस्य हिंसा से रक्षाकरनेबाले दिनागिमानी गित्रदेव और जलदाता वरुणदेव, दोनों देवों से उपलाक्षित जो सूर्यः सूर्यदेव
बह तत् उस अपने उदयलने के समय अर्थात् प्रातः
काल अभिचक्षे सम्पूर्ण जगत के सम्मुख द्योः आकाश
के उपस्थे वीच में रूपं अपने तेज को कुणुते व्याप्त
करतेहैं अर्थात् सूर्यदेव प्रातःकाल अपना उदयहोना

सम्पूर्ण विश्व पर प्रकट करनेकेलिये अपने प्रकाश को आकाश के गध्य में फैलातेहैं, अस्य ऐसे सूर्यदेव के हरितः हरितवर्ण घोड़े अथवा रसों की सीचनेवाली किरणें अनन्तं असीम विश्वव्यापक रुशत् दीप्यमान श्वेतवर्ण पाजः रात्रि के अधिकार को नाश करने में कात्यन्त प्रबल तेज को सम्भरन्ति निज आगमन से उत्पन्न करतीहैं, उसीप्रकार कृष्णं कृष्णवर्ण अधिकार को रात्रि में निज प्रस्थान से सर्वत्र फैलादेती हैं अर्थात् मूर्य की किरणें उदय के समय प्रकाश को और अस्त के समय अन्धकार को सर्वत्र फैलादेती हैं। तात्पर्य यह कि जब सूर्य की किरणों की इतनी महिमाहै तो स्वयं मूर्यदेव की गहिगा को कौन वर्णन करसकताहै।।

ॐ अद्या देवा उदिता सूर्यस्य निरंहंमः पिषृता निरंबद्यात् । तन्नो मित्रो वर्रणो मामहन्तामदितिः सिन्धंः पृथिवी उत द्योः ॥६॥

टी०—देवा हे प्रकाशमान मूर्य की किरणें अद्या आज इस सन्ध्याकाल में सुर्यस्य "उदिता सूर्य के उदय होनेपर इधर उधर फैलतीहुई जो आपलोग सो हमलोगों को अवधात निन्दनीय अहसः पाप से निष्पिषृता निकालकर रक्षाकीजिये और हमलोगों ने यह याचना जो कीहै सो नः हमलोगों की तत् इस याचना को पित्र, वरुण, अदिति, सिन्धु, पृथिवी, द्यों ये छवें। देवता पूर्ण करतेहुए मामहन्ताम् हमलोगों को संसार में पूज्य करें अर्थात् हमलोगों का सर्वत्र सन्मान होवे।

(''ॐ तच्चक्षुर्देवहितं'' से 'यच्चिद्धिते' तक का अर्थ होचुकाहै सूचीपत्र द्वारा देखी)

## अभानों वधायं हत्नवें जिहीला-नस्यं रीरधः। मा हंणानस्यं मन्यवें॥

(इस गंत्र से लेकर 'ॐकदा क्षत्र श्रियं' तक के सब गंत्र 'ऋग्वेद अष्ट० ? अध्या० २ व० १६' केहैं)

टी०—हे सूर्यदेव जिहीलानस्य जिस ने अध्यदान अथवा उपस्थान इत्यादि कमे न करके आप का अनादर कियाहै ऐसे पापी के अथवा अनादर करते हुए पापी के इत्नवे हनन करनेमें आप समर्थ हैं सो

आप दयाकरक नः हमलोगों को वधाय वधका विषय मत कीजिय अर्थात् मारीरधः हम अपराधियों की हिंसा आप न कीजिये और हुणानस्य कोप करतेहुए आप मन्यवे अपने कोध का विषय हमलोगों को मत कीजिये, तात्पर्य यह कि हम लोगों से जोकुछ दोष कमें परित्याग का हुआहो उसे आप क्षमा कीजिये।।

#### ॐ वि मृंलीकायं ते मनों स्थीरश्वं न संदितम् गीभिवंरुण सीमहि॥

टी० — बरुण हे वरुण अथवा हे मूर्यदेव जैसे रथी रथपर चढ़नेवाला रथ का स्वामी सान्दितम् दूरगगन से थके हुए अक्ष्वं घोड़े को घासादि देकर प्रसन्न करताहै, न इसीप्रकार मुलीकाय हमलोग अपने सुख केलिये ते आप के मनः मन को गीर्भिः स्तुतियों से विसीमहि विशेषकर बांधतेहैं अर्थात् प्रसन्न करतेहैं॥

ॐ परा हि मे विमन्यवः पतंन्ति वस्यंइष्टये । वयो न वंसतीरुपं ॥ टी॰—हे सूर्यदेव वयोन जैसे पक्षियां वसतीः अपने निवास स्थान के उप समीप में सायंकाल को आ पहुंचती हैं उसीप्रकार में मेरी विमन्यवः कोधरिहत बुद्धियां वस्पइष्ट्रये पूर्ण आयुलाभकेलिये परापतन्ति आप के चरणकमलों के समीप आपहुंचती हैं अर्थात् मेरी बुद्धि आप से यही प्रार्थना करती है कि मेरी आयु अधिक हो ॥

#### ॐ कुदा क्षेत्रश्रियं नर्मा वर्णं करामहे। मुलीकायोहचक्षसम्॥

टी०—मृलीकाय अपने मुख की प्राप्तिकेलिये क्षत्र श्रियं अत्यन्तबलवान नरमा नायक औ उरुचक्षसम् बहुदशी वरुणं वरुणदेव को अथवा मूर्यदेव को क्षदा किसीकाल में अर्थात् उपस्थान करने के समय आकरामहे हमलोग आवाहन करतेहैं

#### अतदित्संमानमाशातं वेनंन्ता न प्रयुंच्छतः। धृतव्रताय दाशुषे॥

(इस मंत्र से लेकर 'ॐ निषसाद धृतत्रतो' तक के सब मंत्र ऋग्वेद अष्ट० १ अ ०२ वं० १७ 'केंहें) टी॰—धृतत्रताय यागकारी दाशुषे हविष्य देनेवाले यजमान केलिये वेनन्ता इच्छा करतेहुए बरुण औ मित्र नामक देानों देव समानं साधारण हमलोगों से दियेहुए हविष्य को नप्रयुच्छतः कवहीं नहीं भूलतेहैं किन्तु आशाते प्रेम स ग्रहण करतेहैं ॥ तात्पर्य यह कि ये दोनों देव बड़े २ यज्ञकर्ता महर्षियों के हविष्य के ग्रहण करनेवालहैं तो क्या हमलोग साधारण पुरुषों के हविष्य को भूलजावेंगे! कदापि नहीं, किन्तु दयाकरके हमलोगों के हविष्य को भी ग्रहण करेहींगे॥

## ॐ वेदा यो वीनां पुदम्नतिस्क्षेण पर्तताम्। वेदं नावः संमुद्रियः॥

टी०—यः जो वरुणदेव अन्ति देशण आकाश मार्ग से पतताम् गगनकरते हुए वीनां पक्षियों के पदम् स्थान को वेद जानते हैं औ समुद्रियः समुद्रगें स्थित होकर जल में जाती हुई नावः नडका के स्थान को वेद जानते हैं वह वरुण हमलोगों को संसार बन्धन से खुड़ावें।

## अ वेदं मासो धृतत्रंतो द्वादंश प्र-जावंतः। वेदा य उपजायंते ॥ ८॥

टी॰—धृतत्रतः प्रजा की रक्षा करने में जो धृतत्रत हैं अर्थात् प्रजाओं की रक्षा करनाही जिसका हड़ नियम है ऐसे वरुणदेव प्रजाबतः प्रजायुक्त अथवा उत्पन्न होनेवाले द्वाद्वामासः वारहों महीनों को वेद जानतेहैं और यः जो तरहवां महीना आधिकमास तीसरे वर्ष के समीप स्वयं उपजायते उत्पन्न होताहै उसे भी वेद जानतेहैं, ऐसे वरुणदेव को मेरा नम-स्कार है ॥

## ॐ वेद वार्तस्य वर्तनिष्ठरोर्ऋष्वस्यं बृहतः। वेदा ये अध्यासंते ॥९॥

हि०—जो वरुणदेव अथवा मूर्यदेव उरोः विशाल ऋष्वस्य देखनेयोग्य बृहतः अधिक गुणों से सम्पन्न वातस्य वायु की वर्तनिम् पद्धति अर्थात् मार्ग को वेद जानतेहैं औ ये जो देवगण अध्यासते ऊपर आकाशगार्ग में स्थित हैं उनको भी वेद जानतेहैं सो बरुणदेव गरी रक्षा करें।

#### ॐ निषंसाद धृतत्रतो वरुंणः पुस्त्याः । स्वा । साम्राज्याय सुक्रतुः ॥ १०॥

टी० भृतवतः प्रजापालन के नियम में हतः ओ सुक्रतुः सुकर्गा वरुणः वरुणदेव प्रत्यासु गृह-कार्य की सिद्धिकरनेवाली देवियों में साम्राज्याय प्रजाओं की साम्राज्य भिद्धि के निमित्त आनिष्साद आकर बेठें, तात्पर्य यह कि मनुष्यों के घर के कार्यों की पूर्ण करनेवाली जो बुद्धि, विद्या, लक्ष्मी, इत्यादि भिन्न रे शक्तियां हैं उनके मध्य में यदि वरुणदेव आप अपने महत्त्व के साथ आकर विराजमान हों तो मनुष्य को अवस्यही साम्राज्य की प्राप्ति होवे। ऐसे वरुणदेव को गेरा नमस्कार है।

#### ॐमोषू वंरुण मृन्मयं गृहं राजन्नहं गम्म मृट्या सक्षत्र मृत्ययः ॥१॥ ऋ० अष्ट० ५ अ० १ व० ११

टी०--राजन्वरुण ! हे देवराज बरुण ! अहम् में ने मृत्मयम् गृहम् मृत्तिका से निर्मित आप के घर को उ निश्चय करके माममम् नहीं पायाहै किन्तु सु मुन्दर अर्थात् मुवर्णमय आप को प्राप्त कियाहै इस कारण आप मुझे मृछ मुखी करें और मुक्षत्र हे शोगन धन अर्थात् उत्तमभनवाले वरुण आप मृछ्य मुझपर दयाकरें ॥ तात्पर्य यह कि आप का घर मही का नहीं है किन्तु काञ्चन का है अर्थात् आप दिद्र नहीं हैं किन्तु वड़े एश्वर्यवाले हैं इसकारण आप मुझे मुखी करनेंगे समर्थ हैं सो आप मुझे दयाकर अवश्य मुखी करें।

ॐ यदेमिं परस्फुरिनेव द्दिनिध्म-तो दिवः। मृला संक्षत मृलयं ॥२॥ ऋ० सं• अष्ट० ५ अ० ६व० ??

टी॰ — अद्रिनः हे भायुधवान अर्थात् शस्त्रधारण करनेवाले वरुणदेव यत् जिसकाल में आप के भय से परस्पुरन् इव शीतलता से स्तब्ध अर्थात् ठंढ़ से कांपतेहुए के समान और दृतिःन चर्मपृष्ट अर्थात् भायी के समान ध्मातः वायु से फ्लकर श्वासो च्व्छास लेताहुआ एपि में चलताहूं उस समय आप मुझे मृछ सुखीकरें। औ सुभन्नमृछय का अर्थ पूर्व मंत्र के अर्थ के अनुसारही है॥

कत्वंः समह दीनतां प्रतीपं जंग-माशुचे । मुला संक्षत्र मृल्यं ॥३॥ ऋ॰ सं०अ० ९ अ० ६ वर्ग ११

टी॰—सगह हे ऐश्वर्ययुक्त औ शुचे स्वभाव से स्वच्छ वरुणदेव! दीनता निर्धन औ अत्यन्त दीन होने के कारण शक्तिहीन होकर क्रत्व: जो औत स्मार्त, यागादि कभी के प्रतीपम् प्रतिक्लता को जगम मैं ने प्राप्त कियाहै अर्थात् शास्त्रविहित कमी को मैं नहीं करसका इसकारण दोष का भाभी होकर जो में आप से दण्डनीय हूं सो आप मेरे अपराधोंको क्षमा-कर मृह मुझे सुखी करें । सुक्षत्रमृह्य पूर्व अर्था-नुसार ॥

ॐ अपां मध्ये तिस्थिवांसं तृष्णां-विदज्जरितांरम्। मृह्या सुक्षत्र मृह्यंय ४ ऋ० सं० अ० ९ अ० ६ व० ११

टीका — जितारम् आप की स्तुतिकरनेवाले मुझको अपांमध्ये समुद्रों के जल में तिस्थवांसम् नउका इत्यादि पर स्थितरहते तृष्णा अबिद्त् पिपासा लगतीहै, अथीत समुद्र का जल अत्यन्त क्षार होने के कारण पीने के अयोग्य होने से समुद्र में रहते भी पिपासा वाधा करती है ऐसे समय में के वरुणदेव! आप मुझे मृह्य सुखी करें अथीत ऐसे समय में भी मैं आप की कृपा से मधुरजल को प्राप्त कर सुखी होऊ। और सुक्षत्रमृह्य पूर्व अथीनुसार॥

कृष्णयजुर्नेद्दिरण्यकेशीयसम्ध्यावालों को अपने उपस्थान के उन मन्त्रों के साथ जिनका अर्थ पूर्व में हो आयाहै निचले दोनों मन्त्रों को अधिक पढ़नाहोगा इसकारण इन दोनों का अर्थ यहां करदियाजाताहै।

ॐ त्वं नी अमे वर्रणस्य विद्धान्दे-वस्य हेडोऽवंयासिसीष्ठाः। यजिष्ठो व-ह्वितमः शोर्थ्यचानो विश्वा देषां ४ सि प्रमुं मुख्यस्मत् ॥ ते. सं. का. २ म. ९ अ. १२

टी०—अग्ने हे आग्नदेव ! त्वं आप हमलोगों से बरुणस्य देवस्य वरुणदेव के विद्वान्हेडः उस विदित कोध को जो हमलोगों पर सन्ध्या नहीं करने के कारण होताह अत्रयासिसीष्ठा दूरकरें अर्थात् भगवान वरुणदेव के कोप से मुझको वचावें क्योंकि आप यजिष्ठः यज्ञ क प्र्णकरनेवालहें और बिह्नतमः यज्ञों के हिविष्यों को प्रहण करनेवालहें औ ज्ञाशुचानः अत्यन्त दीष्यमान हैं इसिलिये आप विश्वाद्वेषा शिस समस्त देषों को समत हमलोगों से प्रमुग्नाग्ध निकाल हालें।

असतां नी अमे ज्वमो भंवोती ने दिष्ठो अस्या उपसो व्यंष्टी। अवं यक्ष्व नो वर्षण ररांणो वीहि संडीक ए सु-हवी न एवि॥ तै. सं. का. २ ग. २ अ. १२

टी०—अग्ने हे अभिदेव! सत्वं वह जो आप उपरोक्त गुणों से सम्पन्न हैं सो आप नः हमलोगों की ऊती रक्षाकरने के कारण हमारे अवमः रक्षक कहलावें, आप कैसे हैं कि अस्याउपसः आज इस उषा की ट्युष्टी उजियारी के प्रकट होने के समय अर्थात् प्रातःकाल नेदिष्ठः उषा के समीप समीप वैठनेवाल हैं अर्थात् उषा के साथ शीव्रही अपनी अरुणाई के देखानेवालेहें सो आप नः हमलोगों के उस दोष को जो वरुणां वरुणादेव के अपमान के कारण हुआहै अवयक्ष्व नाश करें और रराणों अत्यन्त रमणीय मृडीकं मुखसाधनकरनेवाले हमलोगों के सुहवः सुन्दर आह्वान को एधि मुने वा मुनने को समर्थ होवें।

(अथर्ववेदीय उपस्थान मंत्रों के अर्थ नीचे लिखेजातेहैं, किनमंत्रों से किस समय उपस्थान-करना वह दृहत्सन्ध्या में देखलेना)

ॐ अभयं नः करत्यन्तिरिक्षमभयं द्यावीपृथिवी उभ इमे । अभयं पृश्चाद-भयं पुरस्तांदुत्त्रादंध्रादभयं नोऽस्तु।१।

टी०—अन्तिरिक्षं अन्तिरिक्षलोक जो स्वर्गलोक औ मर्त्यलोक के मध्य का लोक वह नः हमलोगों को अभयंकरोति भयरहित करे औ इमेडभे ये जो दोनों सकलप्राणियों के निवासम्थान द्युलाक औ पृथिवी-लोक हैं वे भी हमलोगों का निभय करें तथा पश्चात् पीछे, पुरस्तात् आगे, उत्तरात् ऊपर अधरात् नीचे अशीत पूरव, पश्चिम, उत्तर, दक्षिण, चारों ओर नः हमलोगों को अभयं अस्तु अभय प्राप्तरहे ॥

ॐ अभयं मित्रादभयंमित्रादभयं ज्ञातादभयं पुरो यः। अभयं नक्तमभयं दिवां नः सर्वा आशाममामित्रं भवन्तु २

टी॰—अभयंभित्रात् गित्रों से हमलोगों को अभय प्राप्त रहे, यदि शंका हो कि गित्र तो व कहलातेहें जो सदा सर्वदा हितकरें फिर उन से भय क्या जो यहां उनसे भी अभय प्राप्ति रहने की प्रार्थना की तो उत्तर यह है कि गित्रों से जो हितहों उसमें किसी प्रकार की देवी वा आमुरी वाधा न हो किन्तु उनका हितकरना सदा सफल ही हों के, फिर अभयमभित्रात् आगित्र अर्थात् शत्रुओं से अभय हो अभयं झातात् जो विदित शत्रुहैं उनसे औ यः पुरः जो गुप्तशत्रु हैं अर्थात् उपर से तो मीठी २ वात करतेहैं किन्तु भीतर से गूठशत्रु हैं उनसे अभय हो, अभयंनक्तं रात्रि में सदा अभय हो अभयं दिवा दिन में सदा अभयहो अर्थात् विनरात में जो कभी भय का समय आजावे तो उस से

भी कल्याण हो, फिर सर्वाआशा सबदिशाय मम भित्रं भवन्तु मेरे मित्रहों अथवा सबदिशाओं में मेरे भित्र ही भित्रहोंवें॥

# अस्तारमेषि सूर्या ॥ १ ॥

टी० — सूर्य हे कृ यदेव ! आप आभि इन्द्रदेव के अभिमृत्व अर्थात् सामने उत् एषि=उदेषि उदय-हेतेहें वह इन्द्रदेव कैसेहें कि श्रुतामधम् विख्यात श्लोत्रियों औ यज्ञकरनेवालों को देनेके लिये जिनका धन 'मव' नाम करके विख्यात् है अर्थात् यज्ञकरनेवालों को जो वहुत धन के देनेवालहें औ रुपभम् अनेक और प्रकार के धन के भी देनेवालहें तथा नर्यापसं नरों के कल्याण के निमित्त ही 'अपस' कर्म है जिस का अर्थात् सेवकों की अभिल्धित मनोकामना के सिद्ध करनेवाले औ अनिष्ट के निवारण करनेवालेहें, अ-स्तारम् शत्रुओं के नाशकरनेवालहें ॥

अनव्यो नवितिं पुरो विभेदं बा-

(पूर्वोक्त गंत्र से इस गंत्र को सम्बन्ध है अर्थात् इन्द्रदेव का महत्त्व इस गंत्र में भी वर्णन कियागयाहै)

टी०—वह इन्द्रदेव कैसे है यः जिसने सम्वरामुर के नवनवितंपुरः निनानवे पुरियों को जो माया कर के वनीहुई थीं वाह्वोजसा अपने वाहुवल से विभेद्द नाशिकया। प्रमाण—ऋग्वेद अष्ट० २ अध्या० १९ व० ६:- 'दिवोदासाय नवितंच नवेन्द्रः पुराव्येरच्छम्वरस्य '' फिर कृत्रहा साधारण शत्रुओं को नाशकरनेवाले अथवा वृत्रामुर के हनन करनेवाले हैं, फिर कैसे हैं कि जिनों ने अहिंच अहि जो वृत्रामुर उसको अवधीत् वधिकया।।

#### ॐ स न इन्द्रेः शिवः। सखाश्वांवृत् गोमघवत्ररुधारेवदोहते ॥३॥

टी॰—सः पूर्वगन्त्रोक्त गुणों से युक्त जो इन्द्रदेव हैं वह कैसंहैं कि नः हमलोगों को शिवःसखा मुख-देनेवाले गित्रों से युक्त अश्वावत् अश्वों से युक्त गोमत्, गडओं से युक्त यवमत् यव अर्थात् अन्नों

<sup>\*</sup> निरुक्त का अर्थ है कि- आगत्य इतिहि अहि: बृत्र:।

से युक्त धन को उरुधारेन वहुतधारानाली गउओं के समान दोइते \* देतहैं। अर्थात जिसप्रकार वहुत दृग्ध देनेनाली गह्या वहुतों का तृप्त करनेकेलिये वहुत दृश्व देतीहै इसीप्रकार इन्द्रदेन वहुत अरन, गऊ, अन्न, इत्यादि से युक्त धन देने।।

अधिक करनी पड़तीहै इसकारण कर्मारंभ मंत्र का अर्थ अब इस स्थान में कर्रादयाजाताहै।।

अव्यसिश्च व्यचसिश्च बिलं वि-ष्यामि माययां । ताभ्यासुद्धृत्य वेद-मथकर्माणि कृण्महे ॥

<sup>\*</sup> छान्दस होने से 'शप' का लुक नहीं हुआ इसकारण दुग्धेन होकर दोहते हुआ, अथवा लेट लकार के परे 'अट' का आगम होने से दोहते हुआ।

टी॰—व्यच्मः समस्त शरीर व्यापक जो व्यानवायु तिमकी समष्टि आंर \* अव्यसः व्यष्टिरूप
जो पाणवायु तिन दोनों का जो विल सान्धिस्थान
मृलाधार उसे मायया कियाद्वरा विष्यामि + तोड़डालताहुं वा प्रकाश करताहुं अशीत ताभ्यामुद्धृत्य
इस दोनों वायुओं से चोटदेकर वेदम् अक्षरात्मक मन्त्रों
को मुलाधार रूप विल से परा, पश्यन्ति, मध्यमा, औ
वैखरी इन चारपकार के शब्दों के द्वारा उद्गम् ऊपर
की आंर निकालकर अर्थात मुखसे उच्चारण कर अथ
तदनन्तर कमीणि श्रीत ओ स्मार्त कमीं को कुण्महे
हमलोग करतेहैं अर्थात वदों का मंत्र विधिपूर्वक स्वरसहित उच्चायण कर कमीं कोआरम्भकरतेहैं ॥

अथवा अव्यच्यः अव्याप्तपरिच्छित्र जो जीवातमा और व्यच्यः व्याप्तपरिच्छित्र जो परमात्मा इनदोनों के विल्लं मिलने का स्थान जो हृदयकमल उसे मायया

<sup>\*</sup> छान्दस प्रयोग के कारण च लोपहोजाने से 'अव्यचस' 'अव्यस' होगया ॥

<sup>+</sup> उपसर्ग युक्त 'सो' धातु विमोचन अर्थ में आताहै इस-लिये विष्यामि का अर्थ 'स्यतिरुपसृष्टो विमोचन' इस नि-रुक्त के प्रमाण से 'तोड़ डाळताहूं' हुआ

अज्ञानता से विष्यामि राहितकरताहूं अर्थात् हृदय को अज्ञानराहित कर शुद्ध करताहूं क्योंकि अज्ञान गिश्रित रहने से हृदय कर्ग अकर्ग का विवेक नहीं करता, फिर ताभ्याम् तिन दोनों जीवात्मा औ पर-गात्मा से वेदं कर्गविषयक ज्ञान को उद्धत्य सम्पादन कर अथ तदनन्तर कर्माणि नित्य, नैगित्तिक कर्मों को हमलोग आरंभकरतेहैं। अर्थात् करनेयोग्य कर्म के स्वस्त्यों को, उनके साधनसमूहों औ अर्क्नों को, उनके फलों को, औ उन कर्मों के प्रतिपादक जो 'मंत्र' औ 'ब्राह्मण' इन दोनों के जर्थीं को जानकर कर्ग प्रारंभकरताहं।



#### अथ

# सूर्यप्रदाक्षणमन्त्रार्थः

शुक्कयजुर्वेदमाध्यन्दिनशास्त्रीय मूर्यप्रदक्षिण गनत्र का अर्थ नीचे कियाजाताहै ॥

ॐ विश्वतंश्वशुरुतिविश्वतांमुखो विश्वतो बाहुरुत विश्वतंस्पात्। सम्बा-हुभ्यान्धमति सम्पतं श्रेद्यांवाभूभाजन-यन्देवएकः॥

टी॰—विश्वतश्रद्धाः सबओर नेत्र रखनेवाला उत और विश्वतोग्रुखः सबओर मुखरखनेवाला और विश्वतोवाहुः सबओर भुजारखनेवाला उत और विश्वतस्पात् सबओर चरण रखनेवाला एकः एक ही अद्वितीय देवः असंख्य ब्रह्माण्डों के साथ क्रांडाकरनेवाला महानारायण द्यावाभूमी स्वर्ग औ पृथिवी को जनयन् उत्पन्न करताहुआ बाहुभ्याम् आग्ने औ सूर्य रूप अथवा जीव औ ईश्वर रूप अपनी

दोनों भुजाओं से सन्धमित समस्त ब्रह्माण्ड को प्रज्व-लित वा प्रकाश करताहै, तथा पत्रंत्रः दिवा औ रात्रि रूप अपने दोनों पक्षों से सम भिन्न स्थानों पर अथवा व्यष्टि देहीं पर प्रकाश ओ अन्धकार का विभाग समान सत्ता के साथ करताहै, ऐसे महानारायण की अथवा सूर्यदेव की मैं परिक्रमा करताहूं॥

हु । य । काण्वशाखीय पदाक्षिणमंत्र का अर्थ । ---

## स्यंस्यावृत्तमन्वावंर्ते ।

द्या० य० अध्याय० ५ गं० २६

टी॰ सूर्यस्य मूर्य के आहत्तम् वारंवार उदय
ओ अस्त के अनु अनुमारही आवर्त्ते में भी समाधि
ओ उत्थान कर्म का करताहूं अर्थात् जैसे मृर्य उदय
हाकर अस्त होजातहें फिर दूसरे दिन नियत समय
पर उदयहातहें उसीप्रकार में भी अपने कर्म में पवेशकर नियत समय पर कर्म का आरंग आं समाप्ति
करताहूं॥ अथवा जिस प्रकार मूर्यदेव सम्पूर्ण विराट्
की परिक्रमा करते हैं तदनुसार में भी मूर्यदेव की
परिक्रमा करताहूं॥

#### अथ

## गायच्यावाहन मन्त्रार्थः

(सर्व वेद औ शाला वालों के आवाहनगन्त्र का अर्थ इसस्थान में कियाजाताहै, किसमन्त्र से किसको आवाहन करनाचाहिये वृहत्सन्ध्या में देखलेंबें) ॥

ॐ तेजोऽसि शुक्रमंस्यमृतंमासि धामनामांसि प्रियन्देवानामनां घष्टन्देव यजनमसि ॥ ३००००१ मन्त्र ३१

टी॰—हे देवि गायति ! तुग तेज शरीर की कान्ति वढ़ानेवाली असि हो, अथवा तुम स्वयं प्रकाश- रूप ही हो, शुक्रं वीर्य रूप असि हो अर्थात वर्षा हो कर लोक लोकान्तर में अन्नादि की वढ़ानेवाली असि हो, अमृतम् देवताओं की तृप्तकरनेवाली हो। इसकारण अमृतरूप असि हो, धाम असि देवताओं की चित्त- वृत्ति के धारणंकरने का स्थान हो। अथवा प्राणिमात्र की उत्पत्ति, स्थिति औ लय का स्थान तुमही हो, नाम आसि सर्वप्राणियों को अपनी ओर झुकानवाली हो

अर्थात् सर्वपाणा तुगारी गाया से गोहित होरहे हैं देवानांप्रियं सब देवताओं की प्रिय असि हो, औ अनाधृष्टम् तिरस्काररहित होकर अर्थात् सदा आदर-णीय होकर देवयजनम् देवताओं के यजन करने के योग्य असि हो अथवा तुम्हारी कृपा से यज्ञों में देव पृज्यहोकर अपने २ भाग को पातेहैं, इसालिये तुम मरे समीप आओ ॥

इस मन्त्र के साथ नीचे लिखे श्लोकों से भी प्रातः गध्याह्न, औ सायं आवाहन करनाचाहिये इस-लिये इन श्लोकों का भी अर्थ यहां करिदयाजाताहै (किस समय किन श्लोकों से करनाचाहिये वृहत्सन्ध्या में देखों) |

ॐ गायत्रीं त्रयक्षरां बालां साक्षसूत्रक्षमण्डलुम्।
रक्तवस्तां चतुईस्तां इसवाहनसंस्थिताम्। ऋग्वेदस्य कृतोत्संगां सर्वदेवनमस्कृताम् । ब्रह्माणीं
ब्रह्मदेवत्यां ब्रह्मलोकानिवासिनीम् । आबाहयाः
म्यइं द्वीमायान्तीं सूर्यमण्डलात् । आगच्छ वस्दे
देवि त्रयक्षरे ब्रह्मवादिनि । गायत्रि छन्दसां
मातब्रह्मयोनि नमोऽस्तुते ॥

टी०-सूर्यमण्डलात् आयान्तीं आवाहन द्वारा

म्यमण्डल से आतीहुई गायत्री देवीं गायत्री देवी का आवाहयाम्यहम् में भावाहन करताहूं, वह देवी किनगुणों से सम्पन्न है उसे कहते हैं ज्यक्षशं - जा अ. उ, म तीन अक्षर वाली अथीत् प्रणवस्वरूपा है, फिर वालां वाल भवस्था से युक्त, साक्षसूत्रकमण्ड-लुम् जपमाला औ कमण्डलु को धारण कियहुए, रक्त-वस्तां अरुणवर्ण वस्त्र पहिने चतुईस्तां चतुर्भुजी इंस-बाहनसंस्थितां हंस के ऊपर आरूढ़ ऋग्वेदस्य कृतो-त्सङ्गां ऋग्वेद को गोद में लियहुए सर्वदेवनमस्कृतां सब देवां से वन्दनीय वा पूज्य ब्रह्माणीं ब्रह्मा की शक्ति ब्रह्मदेवत्यां ब्रह्मही है देव जिसका अर्थात ब्रह्मही है इष्टदेव जिसका, ब्रह्मलोक निवासिनीम् भी जो ब्रह्मलोक में निवास करनेवाली है -सो हे चरदे वर-दायिनि देवि गायत्रि गायात्र देवि त्रयक्षरे अ, उ, म, तीनों अक्षरवाली अथार्त् प्रणव स्वरूपा ब्रह्मवादिनि वद अथवा ब्रह्मा वा ब्रह्म की निश्चय करनेवाली छन्दसांगातः वेदों की गाता ब्रह्मयानि ब्रह्मानन्द स्थान, आगच्छ मेरे समीप आओ में नमोस्तुत आप का नमस्कार करताहूं ॥

ॐ सावित्रीं युवर्ती विताङ्गीं वितवाससां त्रिनेत्रां

वरदाक्षमालां त्रिश्लाऽभयहस्तां वृषभारूढां यजु-वेदसंहितां रुद्रैवत्यां तमोगुणयुतां भुवलींकव्य-वस्थितां आदित्यपथगामिनीम् । आवाहयाम्यहं देवीमायान्तीं सूर्यमण्डलात् । आगच्छवरदे देवि व्यक्षरे रुद्रवादिनि । वरदां व्यक्षरां साक्षाहेवी-माव।हयाम्यहम् । सावित्रि छन्दसांमाता रुद्रयोनि नमोऽस्तु ते ॥

टी॰ — सूर्यमण्डलात् आयान्तीं सूर्यमण्डल से आवाहन द्वारा आतीहुई सावित्रीं देवीं साविता अर्थात् रुद्रवेव की शक्ति जो सावित्री देवी है उसे आवाहया-म्यहम् में आवाहन करताहूं, वह किन गुणों से सम्पन्नहै उसे कहतेहैं — युवतीं युवा अवस्था से युक्त इवेताङ्गीं गौरअंगवाली देवतवाससां शुक्कवस्त्रधारणाकिये त्रिनेत्रां तीन नेत्रवाली वरदाक्षमालां वरदेनेवाली अक्षमाला पहिने त्रिश्लाऽभयहस्तां सर्वप्रकार के भय के नाशकरनेवाल अथवा शत्रुओं से निभय रहनेवाले करकमल में त्रिशूलाऽभयहस्तां सर्वप्रकार के भय के नाशकरनेवाल अथवा शत्रुओं से निभय रहनेवाले करकमल में त्रिशूल धारणाकिये, अथवा हस्त में त्रिशूल धारणाकिये, अथवा हस्त में त्रिशूल औ अभय जो मोक्ष उस धारण कियहण वृषभारूढ़ां नन्दी नाम वैल पर सवार यजुर्वेदसंहितां यजुर्वेद संग में लिय रुद्दैवत्यां

रुद्र ही हैं देव अर्थात् इष्टदेव जिसके तमोगुणयुतां तमोगुण धारणकर प्रलयकाल में सम्पूर्ण विश्व को संहारकरनेवाली भुवलींक व्यवस्थितां विशेषकर भुवर्लीक में निवासकरनेवाली आदित्यपथगामिनीं सूर्यदेव के मार्ग होकर चलनेवाली अथवा आदित्य नाम रुद्र के संग चलनेवालीहै। सो हे वरदे वर की देनेवाली त्रयक्षरे तीन अक्षर अ, उ, म, अर्थात् प्रणव स्वरूपा रुद्रवादिनि रुद्रदेव की निश्चयकरानेवाली देवि सावित्रि देवि आगच्छ आओ। ऐसी ज्यक्षरां तीनअक्षरवाली प्रणवरूपा वरदां वरकी देनेवाली सा-शाद्वीं साक्षात् देवी को आवाहयाम्यहम् में आवा-इनकरताहूं, सो हे सावित्रि सावित्रि देवि तुम जो छन्दसांमातः वेदां की माताही औ रुद्रयोनि \* भक्तां के कल्याण निमित्त रुद्रदेव के प्रकट होने का स्थानही इसकारण नमोस्तुते आप को मेरा नमस्कारहै ॥

<sup>\*</sup> गायत्री के जप करनेही से ब्रह्मा विष्णु रुद्र, तीनों देव प्रगट हो भक्तों को दर्शन देतेहें इसकारण, ब्रह्म योनि, रुद्रयोनि, औ विष्णुयोनि इन तीनों नाम से गायत्री को ऋषियों ने पु-कारा है।

ॐ हुद्धां सरस्वतीं कृष्णां पीतवस्तां \* चतु-श्रुजाम्। शङ्ख्वक्रगदापद्महस्तां गरुहवाहिनीम्। सामवेदकृतोत्सङ्गां सर्वलक्षणसंयुताम्। वैष्णवीं विष्णुदैवत्यां विष्णुलोकिनवासिनीम्। आवा-ह्याम्यहं देवीमायान्तीं विष्णुमण्डलात्। आगच्छ वरदे देवि लचक्षरे विष्णुवादिनि । सरस्वति छन्दसां मातर्विष्णुयोनि नमोऽस्तु ते ॥

री०—विष्णुमण्डलात् आयान्तीं विष्णुमण्डल से आतीहुई सरस्वतीं देवीं सरस्वती देवी को आ-वाह्याम्यहं में आवाहन करताहं, वह देवी कैसीहै कि मुद्धां बृद्ध अवस्था से युक्त कृष्णां कृष्णाकी पीतव-खां पीताम्बर धारणिकिय चतुर्भुजाम् चार भुजावाली शङ्खचक्रगदापद्महस्तां चारों हाथों में शंख, चक्र, गदा औ पद्म धारण कियेहुए गरुड़वाहिनीम् गरुड़ के ऊपर सवार सामवेदकृतोत्संगां सामवेद को गोद में लिये सर्वलक्षणसंयुतां सर्वणकार के शुभलक्षणों से युक्त वैष्णवीं विष्णु की शक्ति विष्णुदैवत्यां विष्णु ही हैं इष्टदेव जिसके विष्णुलोक निवासिनीम् सदा विष्णुलोक में रहनेवाली है ॥ शेष पूर्व अर्थानुसार जानगा॥

अभेजों असि सहो असि बलंगिस भाजों असि देवानों धामनामां असि वि-श्रंमिस विश्वायुः सर्वमिस सर्वायुरिभ-भूरों गायत्रीमावां हयामि सावित्रीमा-वां हयामि सरस्वतीमावां हयामि छन्द-षीनावां हयामि श्रियमावां हयामि ॥ तै० आ० प० १० अ० ३५

टी॰— ओजोऽसि हे गायति देवि! संपूर्ण शरीर की शक्ति तूही है। सहोऽसि शत्रुओं को पराजय करनेवाली शाक्ति तूही है। फिर बलमासे शरीर का सामध्य भी तृही है। भाजोऽसि शोभा अर्थात् शरीर की कान्ति भी तूही है। देवानां धामनामाऽसि अभि, इन्द्र, वरुण, कुवेर इत्यादि देवों का धाम अर्थात् निवासस्थान और नाम अर्थात् प्रसिद्धकरानेवाली शिक्त भी तूही है, अथवा सब देवों का नाम अर्थात् शक्ति भी तूही है, अथवा सब देवों का नाम अर्थात् शक्ति भी तूही है, अथवा सब देवों का नाम अर्थात् शक्ति भी तूही है। विश्वमसि सर्व जगत वराचर रूप तूही है। विश्वायुः स्थावर जङ्गग प्राणि

मात्र की आयु भी तृही है अर्थात् इस जगत में अपने र नियत समय तक वृक्षादि के ठहरने का कारण भी तृही है। सर्वमिस जोकुछ रचना सम्पूर्ण ब्रह्माण्ड में देखपड़तीहै सो सब तृही है। सर्वायुरास सब के प्राण की धारण करनेवाली है अभिभूः सर्वप्रकार के पापों के तिरस्कार का कारण तृही है। ॐ प्रणव से प्रतिपाद्य परमाशक्ति तृही है। ऐसी गायत्री माता को गायत्री-मावाहयामि पातः काल गायत्री रूप से औ सावित्री मावाहयामि मध्यान्हकाल सावत्री रूप से औ सरस्व-तीमावाहयामि सायंकाल सरस्वती रूप से में आवाहन करताहूं। —प्रमाण ० —पराशरगाधवीये— ॥

\* गायत्री नाम पूर्वाक्के सावित्री मध्यमे दिने सरस्वती च सायाक्के सैव सन्ध्या त्रिधामता गायत्री पोच्यते तस्माद्रायन्तं त्रायते यतः सवितृद्योतनात्सैव सावित्री परिकीर्तिता जगतः प्रसवित्री वा वाग्रुपत्वात्सरस्वती

<sup>\*</sup> प्रातः काल, गायत्री, मध्यान्ह में साविती, सायंकाल सरस्वती नाम से उसी गायती को पुकारते हैं। गानेवालों की को रक्षा करे वह गायती, विशेष रूप से प्रकाश करे वह साविती। ससार को उत्पन्न करने भी वचन रूपा होनेस सरस्वती।

फिर छन्दिर्धिनावाहयामि वेदमंत्रों के अर्थात् गायत्री इत्यादि के ऋषि विश्वामित्र आदि को मैं आवाहन करताहूं श्रियमावाहयामि लक्ष्मीरूपा वेद गाता परमशक्ति को आवाहन करताहूं।।

#### अथ

# गायत्रयुपस्थान मंत्रार्थः

ॐ गायत्रयस्येकपदी । द्विपदीत्रि-पदी चतुष्पद्यपद्यसि । निहपद्यसे नम-स्ते तुरीयायदर्शताय पदाय परोरजसे सावदोम् ।

टी॰—गायात्र हे गायात्र देवि तू एकपदी असि एकपाद वाली है अर्थात् प्रथमपाद जो तत्सवितुर्व-रेण्यम् उसको जाप्रत अवस्था से सम्बन्ध है इस कारण हे देवि तूअपने प्रथम पाद के प्रभाव से सम्पूर्ण जाप्रत अवस्था की रचना करनेवाली है, फिर द्विपदी दो पाद वाली है अर्थात् प्रथम पाद जिसका वर्णन ऊपर

होचुका है उसके साथ द्वितीय पाद जो भगोंदेवस्य भीमहि जिसको स्वमावस्था से सम्बन्ध है जिसके प-भाव से तू स्वमावस्था की सारी रचना करडालती है, इसीपकार त्रिपदी तू तीनपाद वाली है अर्थात उक्त प्रकार ही जाग्रत, स्वम, के पश्चात्, धियोयोनः प्रचोद्यात् इस तीसरेपाद के प्रभाव से सुषुति की रचनेवाली है, फिर चतुष्पदी चारपादवाली है अर्थात् उक्त पकार ही तीनों अवस्थाओं की रचना करतीहुई परोरजससाबदाम् इस चतुर्थ पाद के प्रभाव से तुरीय जो चौथी अवस्था उसेंग अवस्थान करजाती है। अर्थात् सम्पूर्ण सृष्टि तुइाही से उत्पन्न हो फिर तेरेही मं प्रवेश करजाती है। फिर तू अपदी असि पादरहित है अर्थात् जपरोक्त अवस्थाओं से भी विलक्षण है, तात्पर्य यह कि तू अनिर्वचनीयाहै इसकारण नाहिपद्यसे तेरी गहिगा किसी को प्राप्त होनेवाली नहीं है सो हे देवि नमस्ते तूझको गेरा नगस्कार है तेरे किन ख्रह्मपों के निमित्त नमस्कार है उसे कहतेहैं कि तुरीयाय परमा-नन्द अवस्था के निगित्त, दर्शताय ज्योतिः स्वरूप क निगित्त पदाय परमपद अर्थात् मोक्षस्वरूप के नि-गित्त, परोरजसे परमतेज अथवा परम मृक्ष्म स्वरूप के निमित्त । सा सो उस देवी ने आवत सम्पूर्ण

चराचर की रक्षा की अथवा आदिसृष्टि में सम्पूर्ण विश्व की रचना कर मध्य में पालन कररही है, सो मरी भी रक्षा करे ॥ ॐ का अर्थ पूर्व में होचुकाह ॥

सागवेदवालों को गायज्यपस्थान के साथ 'आ-त्मरक्षा' औ 'सद्रोपस्थान' दो कियायें अधिक करनी पड़तीहैं इसकारण इनका अर्थ यहां करादेयाजाताहै ॥

आत्मरक्षामं -

अं जातेवंदसे सुनवाम (इस गन्त्र का अर्थ पृष्ठ २०० में पाठकगण देखं ठेवेंगे)

रुद्रापस्थान मं -

ॐ ऋतंसत्यं परंब्रह्मपुरुषं कृष्णपिङ्गलम् ऊर्वालङ्गं विरूपाक्षं विश्वरूपं नमोनमः।

टी॰—ऋतं परमपिवत्र न्यायकारी सर्व विद्या का जाननेवाला सत्यं अविनाशी तीनों काल में एकरस वर्तमान परंब्रह्मपुरुषं प्रधान, सर्वव्यापी औ अनादि- पुरुष कृष्णिपिङ्गलं कृष्णवर्ण औ पिङ्गल जो पीतवर्ण दोनों वर्णों से मिश्रित अर्थीत् ध्यत्रवर्ण उद्ध्विक अन्

त्यन्त उच्च औ विशाल ज्योतिलिङ्गाकार विश्वकृषं जो विराटमूर्ति विरूपक्ष उसे नमोनमः नगस्कार है ॥

छायाचक \* के साधनकरनेवाले अर्थात् स्वप-तीकोपासनावाले इसी मनत्र से इस योगिकिया को साधन करतेहैं, उसकी रीति यह है कि गाउँ आतप अर्थात् हद्रपहर दिनचढ़ किसी वड़ मैदान (क्षेत्र) में जाकर सूर्य की ओर पीठकर अपने सन्मुख अपने शरीर की छाया में गर्दन की दोनों ओर की रेखाओं पर थोड़ीदेरतक इष्टि जमा देखे एसा कि पलके गिरने न पावें एवम्प्र-कार देखते २ थोड़ीदेर के पश्चात् उनहीं न गिरती हुई पलकों को आकाश की ओर उठादेखे तो देखते के साथ एक धूम्रवर्ण अत्यन्त विशालक्ष्य विराट्मूर्ति पृथिवी से आकाश तक फैलीहुई देखपड़ेगी, इसी को विराट्-म्रित अथवा छायाचक कहतेहैं जो थोड़ेदिनों के साधन के पश्चात् प्रकट हो दर्शन देताहै (गुरुद्वारा इस किया को जानलेना) जो पाणी उक्त (ऋतं सत्यं) मन्त्र से नित्य इसका साधनकरे तो उसकी कालज्ञान प्राप्तहो-वावे ॥

<sup>\*</sup> गाठातपे स्वप्रतिविभिन्नतेश्वरं निरीक्ष्य विस्फारित कोचनद्वयम् । यदा नभः पश्यित स्वप्रतीकं नभोंगणे तत्क्षणमेव पश्यिति ॥ शिवसंदितायांपद्यमपटके ॥ श्लोक ३१

#### अथ

## गायत्रीध्यान मन्त्रार्थः

ॐ— मुक्ताविदृमहेमनीलधवलच्छायैधुर्वे-स्त्रीक्षणे । युक्तामिन्दुनिवद्ध रल्लमुकुटां तत्त्वा-त्मवर्णात्मिकाम् ॥ गायत्रीं वरदाभयाङ्क्ष्राकशां शुश्चं कपालं गुणं। शंखं चक्रमथारिवन्द युगलं इस्तेवहन्तीं भजे ॥

टी—मुक्तित जिसके तीननेत्रवाले मुख गोती
मृंगा, सोना, नीलमणि इत्यादिके प्रकाश से प्रकाशित
होरहे हैं, और इन्द्रिति जिसके मस्तक पर चन्द्रिका
जड़ित रत्न का मुकुट शोगमान होरहाहै औ तत्त्वातमिति तत्त्वात्मक वर्ण जो ॐकार सो ॐकार ही है
स्वरूप जिसका, औ जो वर, अभय (मोक्ष), अंकुश, कश
(कोड़ा), स्वच्छ कपाल, गुण (पाश), शङ्क, चक्र, एक
जोड़ा कमल हाथों में धारणिकिये सुशोगित होरहीहै
एसी गायत्रीं गायत्री को भजे मैं ध्यान करताहृं ॥

ॐ—बालां वालादित्यमण्डल मध्यस्थां रक्त-वर्णा रक्ताम्बरानुलपन स्नगाभरणां चतुर्वक्तामष्ट- नेत्रां दण्डकमण्डल्वक्षस्त्राभयाक्रचतुर्भुजां हंसा-सनारूदां ब्रह्मदैवत्यामृग्वेदमुदाहरन्तीं भूर्लीका-भिष्ठात्रीं गायत्रीं नामदेवतां ध्यायामि । आगच्छ बरदेदेवि जपे मेसिक्षयो भव । गायन्तं त्रायसे यस्माद्वायत्री त्वं ततः स्मृता ॥ (ऋग्वदवाल इस मन्त्रसे आवाहन ध्यान दोनों करसकतेहैं)

टी०—बालां वालस्वस्तपा अर्थात् कुमारी बा-लादित्यति वालमूर्य अर्थात् प्रातःकालीन सूर्य के मध्य स्थितरहनेवाली रक्तवणी रक्तवणी रक्तवणी रक्तवणी शरीर रक्ता-स्वरेति रक्तही वर्ण के वस्त, चन्दन, माला औ आ-भूषणों को धारण क्रियेहुए चतुर्वक्राति चार मस्तक औ आठनेत्रवाली दण्डति दण्ड, कमण्डल, गाला औ अगय को चार्ग भूजाओं में लिये हंसेति हंस के ऊपर सवार ब्रह्मदेवत्यां ब्रह्मा ही है देव जिसका ऋग्वेदिति त्रस्वेद को प्रकाश करतीहुई भूलीकाधि-एन्यों मूलोकासिमानिनी देवता गायतींदेवीं ऐसी गायत्री देवी को मैं ध्यानकरताहुं।

ॐ युवतिं युवादित्यगण्डलमध्यस्थां श्वत-वर्णा श्वताम्बरानुलेपनस्नगाभरणां पश्चवक्रां प-तिवक्रत्रिनेत्रां चन्द्रशस्त्ररां त्रिश्चलस्त्वद्वाक् डम- रकाङ्कचतुर्भुजां दृषभासनारूदां रुद्रदेवत्यां यजु-वेदमुदाहरन्तीं भुवर्लीकाधिष्ठात्रीं सावित्रीनाम देवतां ध्यायामि ॥

(इस गन्त्र से आवाहन ध्यान दोनों करसकतेहैं)

टी॰ — युवतीं युवा अवस्था से युक्त युवादित्यित युवा आदित्य अर्थात मध्याहकाकीन सूर्यमण्डल
में निवास करनेवाली इवेतवणी गौरअक वाली इवेताम्वरेति इवेतही वर्ण वस्त्र, चन्दन, गाला औ आम्षणों को धारणिकयेहुए पश्चवक्रोति पांच मस्तक औ
प्रातिमस्तक में तीन २ नेत्र धारणिकये चन्द्रशेखरां
चन्द्रमा सुशोभित होरहाह गस्तक में जिसके, त्रिशुलेति
त्रिशूल,खङ्ग, खट्वाङ्ग शऔ डमक्र चारों भुजाओं में धारण
किये दृषभोति वृषम अर्थात् वैल पर सवार रुद्रदेवत्यां
रुद्रहीह देव जिसका यजुर्वेदोति यजुर्वेद को प्रकाश
करतीहुई भूलींकिति भूलींकाभिमानिनी देवता, ऐसे
गुणों से युक्त सावित्रीति सावित्री देवी को मैं ध्यान
करताहुं ॥

<sup>\*</sup> खट्वाङ्ग-खट्वा जो चारपाई पर्येङ्क उसका एक अग अर्थात् इसप्रकार का शस्त्र जिसमें चारपाई का एक पावा और एकपासी के समानहों ॥

वृद्धां वृद्धादित्यमण्डलमध्यस्थां वयामवर्णा वयामाम्बरानुलेपनस्रगाभरणामेकवक्तां द्विनेत्रां शङ्कचकगदापद्माङ्कचतुर्श्वजां गरुड़ासनारूढां वि-ष्णुदेवत्यां सामवेदशुदाहरन्तीं स्वलीकाधिष्ठात्रीं सरस्वतीनामदेवतां ध्यायामि ।

टी०—इद्धां वृद्ध अवस्था से युक्त वृद्धादित्यति
वृद्ध आदित्य अर्थात् सायंकाल के सूर्य में स्थित इयागवर्णा इयागवर्ण शरीर इयागाम्बरेति श्याम ही वर्ण
वस्त्र, चन्दन, गाला औ आभूषणों को धारणांकिये एकबक्तां एक मस्तकवाली द्विनेत्रां दोनेत्रवाली शङ्काति
शङ्का, चक्त, गदा, पद्म को चारों भुजाओं में धारण
किये गरुडेति गरुड़ पर सवार त्रिष्णुदैवत्यां विष्णु ही
है देव जिसका सामवेदेति सागबेद को प्रकाश करती
हुई स्वलींकाधिष्ठात्रीं स्वलींकाभिमानिनी देवता, ऐसे
गुणों से युक्त सरस्वतीति सरस्वती देवी को मैं
ध्यान करताहूं॥

#### अथ गा**्**शापाचिमोचनमं०

ब्रह्मशापविमोचनमन्त्रार्थः---

#### ॐ वेदान्तनाथाय विद्यहे। हिरण्य-गर्भाय धीमहि। तन्नो ब्रह्म प्रचोदयात्॥

टी० वेदान्तनाथाय वेदान्तनाथ अर्थात् वेदान्त-शास्त्र के स्वागी श्री ब्रह्मदेव जिन ने व्यास अवतार धारणकर वेदान्तशास्त्र को प्रकट किया, अथवा जो वेदान्त द्वारा जानेजाते हैं, अथवा जब अमुरादि काल पाकर वेद वेदान्तादि को श्रष्ट करने की चष्टा करते हैं, तब २ अवतार धारणकर वेद वेदान्त की रक्षा करते हैं इसकारण वेदान्तनाथ कहलाते हैं सो ऐसे ब्रह्मदेव को विद्यहे हमलोग अपने वोध द्वारा अनुभव करते हैं औ हिरण्यगर्भाय धीमहि ऐसे हिरण्यगर्भ रूप ब्रह्म को हमलोग ध्यानकरते हैं, हिरण्यगर्भ उसे कहते हैं जो स्टिए का वीजरूप है जिस से सम्पूर्णब्रह्माण्ड प्रगट होता है औ प्रलयकाल में सम्पूर्ण स्थूल रचना अपने संस्कार को लियेहुए जिस सूक्ष्म शाक्ति में प्रवेश कर- जातीहै, फिर ब्रह्मा को भी हिरण्यभभी इसकारण कहते हैं कि वह स्वर्ण के अण्डे से प्रकट हुएहैं। तनः ब्रह्म सो ऐसे ब्रह्मदेव हमलोगों को प्रचोदयात् बेरणा करें अर्थात् हमलोगों पर कृपाकर हमारे मन को अपनी ओर खींचें अथवा हमारी बुद्धि को प्ररणाकर काम कोधादि अशुभ कार्यों से हटाकर अर्थ, धर्म, काम, मोक्ष की ओर लगावें।

विशिष्ठशापविमोचनमन्त्रार्थः--

ॐ सोऽहमर्कमयं ज्योतिरात्मज्यो-तिरहं शिवः। आत्मज्योतिरहं शुक्रः सर्व ज्योती रसोस्म्यहम् ॥

टी॰—अर्कमयं ज्योतिः किरणसमूह से युक्त जो ज्योति अर्थात् मूर्य में जो प्रकाश वह में हूं औ आत्मज्योतिः प्राणिमात्र में जो आत्मप्रकाश वह में हूं शिवः परगमंगलरूप भी मेंहीं हूं और वह जो आत्म-ज्योतिरहं भारगज्योति में सो शुक्तः अग्निरूप, अथवा रसरूप भी हूं। कोई २ शुक्रः के स्थान में शुक्तः पाठकरतेहैं सो यदि शुक्तः पाठ होवे तो शुक्त \* जो

<sup>&</sup>quot; शुक्र ॐकार का नाम है देखो पृष्ठ ३९ ४५॥

प्रणव ॐकार सम्पूर्ण सृष्टि का कारण वह भी मैं ही हूं औ सर्वज्योति: चन्द्र, सूर्य अग्नि, हीरा, लाल, जवाहिर गणि, गाणिक इत्यादि में जो ज्योति वह मैं ही हूं औ रसोस्म्यहं रस रूप भी मैं ही हूं अर्थात् भिन्न र अन्नों में जो मधुर, तिक्त इत्यादि षट्रस अथवा शृङ्गार वीर इत्यादि नवरस सो भी मैं ही हूं अथवा जलाधिष्ठातृ देव भी मैं ही हूं ॥

विश्वामित्रशापविमोचनमन्त्रार्थः--

गायत्रीं भजाम्यिमस्वीं विश्वगर्भां यदुद्भवाः । देवाश्चित्रिरे विश्वसृष्टिं तां कल्याणीमष्टकरीं प्रपद्ये॥ 'यन्सुखान्निः सृतोऽखिल वेदगर्भः'॥

टी—अग्निमुर्खीं अग्नि के समान प्रकाशित है मुख जिसका अथवा अग्नि है मुख में जिसके अथवा अग्नि है मुख में जिसके अथवा अग्नि है आगे में जिसके तात्पर्य यह कि जिसके स-मुख जाने से जन्म जन्मान्तर के पाप भस्म होजाते हैं औ विश्वगर्भी जो विश्वगर्भी है अर्थाध सम्पूर्ण विश्व जिस से उत्पन्न होता है औ यदुद्धवाः देवाः जिस से सब देवों ने उत्पन्न होकर विश्वस्टिष्टं चिक्ररे सम्पूर्ण

सृष्टि की रचना की तांकल्याणीं तिस गक्तलमयी कल्याण करनेवाली औ इष्टकरीं सर्व मनोक्तामना की पूर्ति करनेवाली गायत्री देवी के प्रपद्ये शरणागत हम लोग होतेहैं। यन्ध्रखादिति जिसके मुख से अखिल वेदगर्भ वर्थात् सम्पूर्ण 'ब्राह्मण' उत्पन्न हुआ।।

#### अथ

## जपिनवेदनमन्त्रार्थः

देवांगात्तविदो गातुं वित्त्वा गातु-मित । मनसस्पतऽइमन्देव युज्ञ स्वा-हा वातेधाः ॥

टी०—गातुविदः नानाप्रकार के वैदिक वाक्यों से जो सिद्ध कियाजाताहै ऐसे यज्ञ के जाननेवाले हे देवाः देव गण! गातुंविक्त्वा आपलोग यज्ञको लाग करके गातुं अपने २ मार्ग को इत प्राप्तहोइये औ मनसङ्पते देव हे देव प्रजापते इमम् यज्ञम् इस गेरे जपयज्ञ के फल को जो में ने सन्ध्या में कियाहै आपके हाथ में देताहूं आप वाते वायुक्षप ब्रह्म में अधाः स्थापन करें तात्पर्य यह कि मैं ने जोकुछ गायत्री का जप किया है वह आपलोग स्वीकार करें ॥

#### अध

## दिग्देवतानमस्कारमं०

गु॰ यजुर्वेदमाध्यन्दिनशाखीयदिग्देवतानम-म्कारगन्त्र का अर्थ अत्यन्त मुलभहै इसकारण इसके वर्णन करने की आवश्यकता नहीं है केवल श्लोकमात्र का अर्थ करदियाजाताहै ॥

एकचक्रो रथोयस्य दिव्यः कनकभूषितः । समे भवतु सुप्रीतः पद्महस्तोदिवाकरः ॥

टी० - एक चक्रोति जिसका एकही चक्र (पिहिये) का रथ अत्यन्त दिव्य स्वर्ण से अलंकृत है ऐसे मूर्य-देव हाथ में कमल को लिये मेरे ऊपर प्रसन्न होवें ॥

#### अगायत्रयैनमः। असावित्रयैनमः।

अ सन्ध्यायेनमः । इत्यादि इत्यादि देखो वृ॰ सन्ध्याविधि पृ॰ १४८ (इनगन्त्रों का अर्थ स्पष्ट है)।

कृ० यजुर्वेद्तैतिरीयसन्ध्यादिग्देवतानम-स्कारमन्त्रार्थः-

अनमः प्राच्ये दिशे याश्च देवता एतस्यां प्रतिवसन्त्येताभ्यश्च नमो नमो दक्षिणायै दिशे याश्चं देवतां एत-स्यां प्र॰नमा नमः प्रतीच्ये दिशे याश्च " प्र० " उदीच्ये "

" प्र॰ " ऊर्ध्वाये "

" प्र॰ " अधरायै "

" प्र॰ " अवान्तरोंयं,

" प्र० " गङ्गायमुनयोर्मध्ये ये वसन्ति ते मे प्रसन्नात्मानिश्चरं जीवितं वर्धयन्ति नमो गङ्गायमुनयोद्धिनिभ्यञ्च नमो नमो गङ्गायमुनयोर्मुनिभ्यञ्च नमः

टी - नमः पाच्याइति पूर्वदिशा में रहनेवाले जो

देव हैं उनकोलिये गेरा नमस्कार है। दक्षिणायाइति दक्षिण दिशा में निवास करनेवाले जो देवगण हैं उनके-लिय मेरा नमस्कार है। प्रतीच्याइति पश्चिमादिशा में रहनेवाल जो देववृन्द हैं उनकालिये गरा नगस्कार है। उदीच्याइति उत्तरादिशा में जो देवताहैं उनकालिये मेरा नगस्कारहै ऊर्ध्वायाइति ऊपर मस्तक की ओर रहने-वाले देवसमृहों के लिये गेरा नगस्कार है। अधरायाइति नीचे अतल, वितल से लेकर पाताल तक के निवास-करनेवाले देवों को मेरा नमस्कार है अवान्तरायाइति ईशान इत्यादि चारों कोनों के निवासकरनेवाले देवीं को मेरा नगस्कार है। गङ्गित गंगा और यमुना के वीच निवासकरनेवाले जो प्रसन्नातमा अर्थात् कल्याणमय परमानन्दमूर्ति देव हैं वे हगलोगों के लिये चिर-कालतक जीवित रहनेकी आयुदेवें और नमी गहेति गङ्गा यमुना के मध्य जो मुनिलोग अपनी २ तपस्या औ समाधि में मझ हैं उनकालिये मेरा बारंबार नमस्कार है

अकामोऽकाषीन्नमोनमः,ते.आ.प.१० अ.६१

अमन्युरकर्षिन्नमो, ते. आ. प्र. १ अ. ६२

टी०—कामः \*कामाभिगानी देव ने आकार्षत् किया मैं ने नहीं किया इसकारण नमोनमः उनको गरा वारं वार नमस्कार है ॥

मन्युः क्रोधाभिमानी देव ने अकाषीत् किया में ने नहीं किया इसकारण इनके हेतु मेरा नमस्कार चारं वार है ॥

तात्पर्य यह कि काम, क्रीध की प्रेरणा ही से हमलीम नानाप्रकार के कमों को करडालतेहैं इसकारण इन दोनों को मेरा नमस्कार है कि ये दोनों हमलोगों पर कृपादृष्टि कर हमलोगों को दृषित कमों की ओर प्रेरणा नकरें। अथवा जो कोई दृषित कर्म हमलोगों से इनकी प्रेरणा द्वारा होगयाहो तो उसका फल हमलोगों को नहीकर इनही दोनों में जाकर लय होजाव, इस-कारण इनको बारंबार मेरा नमस्कार है।

पृष्ठ २६० के मन्त्रों में नमः नमः जो दोवार है वह इस तात्पर्य से है कि एक पिछले गन्त्र के साथ और एक अगले गन्त्र के साथ लगायाजावे ॥

<sup>\*</sup> काम: कर्ता नाहं कर्ता-श्रुति का वचन है।

हिरण्यकेशीय सन्ध्या दिग्देवतानगरकारमन्त्रार्थः -ॐ आवान्तरदिशाभ्योनमः के साथ निच-लामन्त्र पढ़नाहोगा।

# ॐ संस्रवन्त दिशोमयी समागच्छन्त स्नृताः सर्वकामा अभियन्तुनः प्रिया अभियन्तुनः प्रिया अभिवादये।

दिशः पूरव, पश्चिम इत्यादि दशों दिशायें मिथि
मुझपर कृपाकर संस्नवन्तु कल्याण की वृष्टि करें औ
सृन्ताः मेरे परम प्रिय करनेवाले समागच्छन्तु दशों
दिशा से मेरेपास आवं। औ नः हमलोगों को सर्वकामा सवगनोकामनायें अभियन्तु प्राप्त हों और नः
हमलोगों के लिये प्रिया अभिस्नवन्तु आनन्द देनेवाली
वस्तुओं की वर्षा होवे। प्रिया अभिवाद्ये और
हमलोग अपने परमहितकरनेवाले देव, देवी, दिशा,
सूर्य, चन्द्र, ऋषि मुनि इत्यादि को वारंवार नगस्कार
करतेहैं।

## अथप्रार्थनामन्त्रार्थः

ध्येयः सदा सविव्मण्डलमध्यवर्ती नारायणः

सरासिजासनमानिविष्टः । केयूरवान्मकरकुण्डल-

टी॰—सिनिन्नित मूर्यमण्डल के मध्य में वर्तमान कमल के आसनपर नैठेहुए केयूरोति भुजा में केयूर अर्थात् निजानठ कानों में मकराकृत कुण्डल, मस्तक पर किरीट, गल में हार अर्थात् गजमुक्ता इत्यादि की माला हिरणमयेति हिरण्मय अर्थात् स्वर्णमय दिव्य तेजोमयशरीर, शङ्कचकादि आयुधों को धारण किय-हुए नारायणः नारायण सदाध्येयः सर्वदा ध्यान करने के योग्य हैं। ऐसे नारायणदेव से यही प्रार्थना है कि मेरी सन्ध्या सफल होने।।

अया असदां सर्वे भूतानि स्थावरांणि चुराणि च। सायं प्रातनिमस्यन्ति सा मा सन्ध्यां अभिरक्षत्वों नर्मः॥

टी० — यां जिसको सदा सदैव सर्वेति सव जीव स्थावर जङ्गम सायमिति सायंकाल औ प्रातःकाल अर्थात् महर्निश नमस्कार करतेहैं सासन्ध्या सो सन्ध्या मा अभिरक्षतु मुझे रक्षाकरें। ॐनमः ऐसी सन्ध्या को गेरा नगस्कार है॥

## सन्ध्याविसर्जनमं०

(किस वेद वाले किस मंत्र से विसर्जन करेंगे वृहत्स-नध्या में देखलेना)

ॐ उत्तरे शिखरे देवि भूम्यां ० (इस मन्त्र का अर्थ निचले मन्त्र के अनुसारही है इसकारण निम्नलिखित मन्त्र का अर्थ देखा)

ॐ उत्तमे शिखंशे जाते भूम्यां पर्व-तम्धिन। ब्राह्मणेभ्योऽभ्यं ज्ञाता गुच्छ देवि यथासुखम् ॥ (ते. आ. प्र. १०. अ. १६)

टी०—-ब्राह्मणेभ्यः सम्ध्योपासन करनेवाले दिनों से अभ्यनुद्वाता आज्ञा पाकर देवि हे देवी गायत्री भूम्याम् पृथिवीमण्डल के ऊपर वर्तमान पर्वतम्भीने मेरुपर्वत के मूर्घा अर्थात् मस्तक पर जाते विद्यमान उत्तमिश्चरे जो उत्तमिश्चर स्वर्गलोक अथवा आदित्यलोक है तहां यथासुरवंगच्छ मुखपूर्वक प्धारिये।।

कु॰ य॰ हिरण्यकेशीयविसर्जनमन्त्रार्थः— ॐ स्तुतो मया वरदा वेदमाता प्र-चोदयन्ती पवने द्विजाता । आयुः पृथिव्यां द्रविणं ब्रह्मवर्चसं महां दत्त्वा प्रजातुं ब्रह्मलोकम् ॥ ते. आ. प्र. १० अ. ३६

टी॰—वेदमाता चारों वेदों की जननी अर्थात् उत्पन्न करनेवाली द्विजाता द्विजों से अर्थात् ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य तीनों वर्णी से उपासना कियेजाने योग्य वरदा उपासकों की मनोकामना को पूर्णकरनेवाली मयास्तुतः \* मुझ से आराधिता पवने प्रचोदयन्ती पवित्रता में भेरणा करतीहुई अर्थात् पवित्र रहने के निभित्त सुनुद्धि प्रदान करतीहुई अर्थवा आकाशमार्गहोकर अपने स्थान ब्रह्मलोक वा आदित्यलोक को लौटने के समय वायु में पवित्रता को फैलातीहुई मह्मस् मेरोलिये पृथिव्यां इस पृथिवीपर आयुः कम से कम शतवर्ष का जीवन द्रविणं बहुतधन ब्रह्मवर्चसं औ ब्रह्मतेज दस्वा देकर ब्रह्मलोकम् ब्रह्मलोक को प्रयातुमिच्छतीति श्रेषः

<sup>\* &#</sup>x27;स्तुतः' को 'स्तुता' होनाचाहिये किन्तु छा-न्दस होनेके कारण 'स्तुतः रहगया ।

जाने की इच्छा करती है। 'प्रयातुं'\* पाठ होने से यह अर्थ योग्य है किन्तु पाठ में सर्वत्र ,प्रजातुं' देखा-जाता है इसकारण 'प्रजातुं ब्रह्मलोकम् का विशेषणहोगा तब ऐसा अर्थ होगा कि ब्रह्मलोक जो अतलादि नीचे के लोकों से औ भूरादि ऊपर के सप्तलोकों से अत्यन्त उत्कृष्ट होकर उत्पन्न हुआहै तहां जाइये।

ॐ षृणिः सूर्यं आदित्यो न प्रभां वात्यक्षरम् । मधं क्षरन्ति तदंसम् । स-त्यं वे तदस्मापो ज्योती रसोऽसृतं ब्रह्म भूभवः सुवरोम् ॥ ते. आ. प्र. १०. अ. ३७.

टी॰—आदित्यः विश्वप्रकाशक श्री भगवान-आदित्य लोकों के उपकारार्थ प्रभान अपनी प्रभा अर्थात् गोलाकार प्रकाश के सदृश प्रतिदिन आकाश मार्ग में चलतेहैं, तात्पर्य यह कि आदित्यभगवान जब आकाश में चलतेहैं तब आगे २ उनकी प्रभा अर्थात् गोलाकार प्रकाश अरुणवर्ण होकर चलतीहै, तिसके पीछे आप उसी मार्ग होकर चलतेहैं। वह

<sup>\*</sup> छान्दस होनेके कारण 'प्रजाते' के स्थान में 'प्रजातुं' हुआ है ॥

आदित्य कैसे हैं कि सूर्यः सम्पूर्ण संसार के प्रसव अर्थात् जनम के कारण हैं, घृणिः दीप्यमान हैं औ अक्षरम् अव्यय अर्थात् नाशरहित हैं। तद्रसम् उक्त आदित्यदेव से वृष्टिद्वारा उत्पन्न जो मधु अत्यन्त स्वादिष्ट जल उसे निदयां प्राप्तकर भूमि में क्षरन्ति बहतीहैं तद्रसम् वह उनका रस अर्थात् वृष्टिद्वारा प्राप्त जल वे निश्चय करके सत्यम् सत्य हैं अर्थात् परमाणु रूप से तीनों काल में वर्तमान हैं, न्यायशास्त्रवेत्ता इसको भलीभांति जानते हैं'। आपोज्योतीरसोऽमृतं ब्रह्म० का अर्थ पृष्ठ ११० में देखलेना ।।

वर्षट्ते विष्णवास आ कृणोिम तन्में जुषस्व शिपिविष्ट हृज्यम्। वर्धन्तु त्वा सुष्ट्तयो गिरों मे यूयं पात स्वस्तिभिः सदां नः। तै० सं० का० २ प्र० २ अ० १२

टी॰—हे शिपिनिष्ट ज्योतिर्मय अथवा यज्ञ-षुरुष विष्णो विष्णुगगवान! आसः में जो यज्ञकर्ता यजमान देवताओं से पेरित होकर यज्ञ के आसन पर बैठते आपकेलिये बषट् यज्ञ के हविष्य को आकुणोमि प्रदानकरताहूं उस मेरे हवि के द्रव्य को जुषस्य आप स्वीकार करें और सुष्टुतयः मुन्दर स्तृतियों से युक्त मेगिरः गेरी वाणी त्वा आप की वर्धन्तु वृद्धिकरें औ यूयं आप सदा सबकाल में स्वस्तिभिः सर्वप्रकार के कल्याण औ गंगल से नः सबलोगों की पात रक्षा करें ॥

(सन्ध्याविसर्जन के पश्चात् तैत्तिरीयश्वाखा बालों को नीच लिखे मंत्र से 'द्युलोक' औ 'पृथिबीलोक' की स्तुति करनीचाहिये)

ॐ इदं द्यांवापृथिवी सत्यमंस्तु । पित्मित्यिदिहोपंत्रुवे वांस्। भृतं देवा-नामवमे अवोभिः। विद्यामेषं वृजनं जीरदांतुस् ॥ (ते. जा. का. २ प. ८ अ. ४)

टी॰—'चौः पिता पृथिवी माता' इस श्रुति के वचनानुसार चुलोक अर्थात् स्वर्गलोक को पिता औ पृथिवी को माता कहतेहैं इसलिये यहां इन दोनों की स्तुति करतेहैं कि—पितः हे पितः चुलोक और मातः हे मातः पृथिवी वाम आप दोनों के प्रति इह इस सन्ध्यादि कर्ग में यत् जो वचन मैं उपत्रुवे उच्चारण

करताहूं इदं यह मेरावचन \* द्यावाप्टिश्वि हे द्युलोक औ प्रिश्विशिक सत्यम् अस्तु सच होवे। वह वचन क्या है उसे कहतेहैं — अवाभिः हमारी रक्षा के साथ देवानां सब ब्रह्मेवता ब्राह्मणों की औ राजपुरुषों की अवस्म भूतम् रक्षा करनेवाले आप दोनों होवें॥ और हम भी आपलोगों के अनुप्रह से दुजनम् तापवर्जित अर्थात् कष्ट के निवारण करनेवाली शक्ति को अथवा अन्न उत्पन्न करनेवाले क्षेत्रों को औ जीरदानुम् बहुत सुन्दर वीज के देनेवाले वा जीवन के देनेवाल इपम् अन्न को विद्याम लाभकरें॥ अर्थात् आप दोनों की कृपा से हमलोगों को पूर्ण बल औ अन्न प्राप्ति होवे॥

(ऋग्वेद वालों को विसर्जन के पश्चात् नीचे लिखे मन्त्र से भद्रसम्पादन करनाहोताहै।

### ॐ भद्रं नोऽअपिवातयमनं:। ७-७-२-मं.?

टी०—नःमनः हे हमलोगों का मन तु भद्रं सर्वप्रकार के गंगल औ कल्याण की आपिवातय इच्छाकरतारह। अथवा हे अभिदेव वा सूर्यदेव आप नःमनः हमलोगों के मनको भद्रं कल्याण की ओर

<sup>\*</sup> यहां द्विवचन बिभक्ति के स्थान में 'सुपांसुलुक्' इस पाणिनीय सुत्र से लुग् रूप आदेश हुआ है

अपिवातय भरणा करें ॥

ॐ आसत्यलोकात्पातालादालोका-लोक पर्वतात् । येसन्ति ब्राह्मणा देवा-स्तेभ्यो नित्यं नमो नमः ॥

टी॰ — ऊपर सत्यलोक से नीचे पातालतक औा सबलोकों से लेकर हिमालय इत्यादि पर्वतों तक जितने ब्राह्मणदेव हैं उनसवों को मेरा बार २ नमस्कार है॥

## अभिवादनमन्त्रार्थः

भो आचार्य त्वा मिनवाद्यामि । भो स्याचिन्द्रमसौ युवा मिनवाद्यामि । भो याज्ञवस्कय त्वा मिनवाद्यामि । भो याज्ञवस्कय त्वा मिनवाद्यामि । भो ईश्वर त्वा मिनवाद्यामि । आकाशात्पातितं तोयं यथा गच्छति सागरम् । सर्वदेवनमस्कारः केशवं प्रति गच्छति ॥

टी—हे आचार्य में आप को अभिवादयामि नमस्कार करताहूं। हे वैश्वानर अग्नदेव अथवा हे परब्रह्म जगदीश्वर में आप को नमस्कार करताहूं। हे सूर्य चन्द्र में आप दोनों को नमस्कार करताहूं आगे स्पष्ट है कु॰य॰हिरण्यकेशीयसन्ध्यावाले उक्त मंत्र के साथ निचला मंत्र अधिक पहें।।

ॐ ब्रह्मलोकायनमः । विष्णुलो-कायनमः । (देखो बृहत्सन्ध्याविधि पृ०१७९) इस मंत्र का अर्थ अत्यन्त मुलग ओ स्पष्ट है इस-

कारण यहां नहीं लिखा ॥

## अथन्तिवावन्दनमं०

ॐ भूर्भुवः स्वः । ॐ स्वः भुवः भूः इन तीना गहाच्याहातियां का टीका ए॰ ९६, ९७, में देखलेना।

अस्योना पृथिवीभवानृक्षरानिवेशेनी यच्छानः शर्भस्प्रथं: ॥ १-२-६

टी०—एथिबी हे एथिवि ! आप स्योनाभव हमलोगों को सर्वप्रकार मुखदेनेवाली अथवा विभव की विस्तार करनेवाली होवें और आप जो अनुक्षरा कण्टकगहित औ निविश्वानि सब प्राणियों के निवास करने को शुभ स्थान हैं सो आप सप्रथः विस्तारपूर्वक अर्थ घर अथवा शरण नः यच्छ हमलोगों का देवें ॥ (उन विशेष मन्त्रों का अर्थ जिनको भिद्धा २ वेद औ शाखाबाले अपनी सन्ध्या में अधिक पहतेहैं)।

उस परममंक्रलक्षप महेरवर के, सद्योजात ?. वामदेव २. अघोर ३. तत्पुररुष अथवा पशुपति ४. ईशान ५. य पांच अवतारहें इसकारण नीचे लिखे पांचों मन्त्रों से इन पाचोंकी स्तुतिकीजातीहै॥ (त्तीत्तिरीयसन्ध्या वाले भस्मधारण के समय इन मन्त्रों को अधिक पढ़तेहैं)

## सद्योजातं प्रपद्यामि सद्योजाताय वै नमो नमः। भवे भवे नातिभवे भवस्व माम्। भवोद्यंवाय नमः।

(तै० आ० प० १० अ० १७)

टी॰ — सद्योजातम् सद्योजात नामक महेश्वर के शरण में प्रपद्यामि में प्राप्त होताहूं तिस सद्यो-जाताय सद्योजात नामक परब्रह्म को नमो नमः मेरा बारंबार नमस्कार है। हे सद्योजात परमेश्वर! आप भवे भवे जन्म २ में मां मुझको न भवस्व न प्ररणा करें अर्थात् हे जन्मदाता परमेश्वर! आप मुझे बार २ जन्म देकर इस भवसागर का महाक्केश न भोगावें किन्तु अतिभवे इस असार संसार के महादुः ख को जीत भवसागर से उद्घार होजाने में प्रेरणा करें अर्थात् तत्त्व-ज्ञान पदानकर मिथ्या संसार से मुक्त करें। भवी-द्ववाय आप ऐसे भवसागर उद्घारकरनेवाले को नमः गेरा नमस्कार है।।

वामदेवाय नमां ज्येष्ठाय नमः श्रे-ष्ठाय नमां रुद्राय नमः कालाय नमः कलविकरणाय नमो बलविकरणाय नमो बलाय नमो बलप्रमथनाय नमः सर्वभूतदमनाय नमो मनोन्मनाय नमः।

टी०—वामदेवाय नमः उस महेश्वर के वामदेव अवतार को मेरा नगस्कार है। उपेष्ठायनमः परम उत्कृष्ट सबों से ज्येष्ठ अर्थात् ब्रह्मादि देवों से भी पूर्व जो रूप उसे मेरा नगस्कार है। अष्ठायनमः उस जगदीश्वर के परम श्रेष्ठ रूप को मेरा नगस्कार है। अथवा 'प्राणोवाव उपेष्ठश्वश्रेष्ठश्व' इस श्रुतिवचन के अनुसार जो महेश्वर सबों से प्रथम ज्येष्ठ औ श्रेष्ठ रूप जो प्राण सो प्राण होकर सब जीवों में ज्यापरहाहै उस प्राणरूप महेश्वर को मेरा नगस्कार है। इद्रायनमः

सब प्राणियों को उनके पापकर्गों के अनुसार रालानवाला जो रुद्ररूप महेश्वर उसे मेरा नमस्कार है कालायनमः महाप्रलय के समय संहार करनवाले कालक्षप महश्वर को मेरा नगस्कार है। कलविकरणायनमः सुन्दरता, गनोहरता, औ प्रेम के बिस्तार करनेवाल रूप को मेरा नमन्कार है बलविकरणायनमः बल के विस्तार करने-वाले रूप को गेरा नगस्कार है। बलायनमः परम समर्थरूप गहेश्वर को मेरा नगस्कार है। बलप्रमथ-नायनमः शत्रुओं के बल को नाशकरनेवाल शत्रुष्त रूप को गेरा नगस्कार है। सर्वभूतद्मनायनमः सन मृतों के दमनकरनेवाले अथीत काम कोधादि के नाश करनेवाल गोविन्द रूप को मेरा नमस्कार है। मनो-न्यनायनमः मन के विकार शान्तिकरनेवाले रूप को मेरा नगस्कार है ॥ अथवा ज्यष्ठ, श्रष्ठ, रुद्र, काल, कलाविकरण, बलविकरण इत्यादि उस गहेश्वर के बिश्रह बिशेष पीठदेवताओं का नाम भी है इसकारण इन पीठदेवताओं को मेरा नमस्कार है ॥

अघोरेभ्योऽथ घोरेभ्यो घोरघोरतरे-भ्यः। सर्वेभ्यः सर्व शर्वेभ्यो नमस्ते-अस्तु रुद्ररूपेभ्यः। तै० आ० प्र० १० अ० १९ टी०—सर्व हे सर्वात्मक परमेश्वर ते आपके रुद्रक्षेपभ्यः रुद्रक्षेपभ्यः रुद्रक्षेपभ्यः अर्बेभ्यः \* शर्व अवतार को, अद्योरभ्यः सत्त्वगुणप्रधान परमशान्ति औ सौन्यक्षप को अथ और घारेभ्यः रजोगुणप्रधान आप के उम्र पूज्य मृति को और घोर घोरतरेभ्यः तमोगुणप्रधान महाकालक्षप घोरघोरतर अर्थात् अत्यन्त भयक्कर रूप को सर्वेभ्यः अर्थात् उक्त सबक्षपों को नमः अरुद्ध नमस्कार होवे ॥

तत्पुरुंषाय विद्यहं महादेवायं धीमहि तन्नां रुदः पचोदयांत् । तं. आ. प्र. १० अ.१०

टी॰ — तत्पुरुषाय उस गहेश्वर के तत्पुरुष नागक परम श्रेष्ठ मूर्ति को अथवा उस प्रसिद्ध पशुपित मृर्ति को विश्वह हमलोग जानतेहैं अर्थात् गुरु द्वारा आप के खद्धा को प्राप्त करचुकेहैं सो एवम्प्रकार जानकर महादेवाय आप के महादेव रूप को धीमहि हमलोग ध्यानकरतेहैं तत्रहदः सो रुद्रदेव नः हमलोगों को प्रचोदयात् मोक्षसाधन की ओर प्रेरणाकरें।!

<sup>\*</sup> शर्व नामक एक महेश्वर का अवतार है जो नृसिंह भगवान के कोध को शान्तिकर संसार को बचाने के लिये हुआ था-शर्व एक विशेष पशु है जो सिंह से भी अधिक भयंकर औा बलवान होता है॥

## ईशानः सर्वविद्यानामीश्वरः सर्व-भूतानां बद्याधिपतिर्बद्याणोऽधिपतिर्बद्यां शिवो में अस्तु सदाशिवोम् ।

टी॰ सर्विद्यानामीशानः सर्व वेद वेदाङ्ग षटशास्त्र, औ बौसठोंकला विद्या के कर्ता जो ईशानदव, सर्वभूतानांईश्वरः सव जीवों के पालनकर्त्ता ब्रह्माधिपतिः वेद के अधिपति अर्थात् प्रलयकाल में रक्षाकरनेवाले, औ ब्रह्मणः अधिपतिः हिरण्यमर्भ के अधिपति अर्थात् प्रलयकाल में सम्पूर्ण ब्रह्माण्ड को स्कृष्णक्ष से रखनेवाले ब्रह्मा विधाता सो सदाशिवः कल्याणकर अस्तु होवें ॥ (ॐ) मंत्र को सम्पूट करने के निमित्त है ॥ (उक्त पांचों मंत्र भस्मधारण के हैं)

#### ॐ असृतमस्यसृतोपस्तरणमस्य मृताय त्वोपस्तृणामि ॥

(अथर्ववेदवाल इसी मन्त्र से आचमन करतेहैं आचमन के प्रकरण में छूटजानेसे यहां लिखागया)

टी०—हे जल आप अमृतमि अमृतह्म हैं औ अमृतापस्तरणमिस अमृत के उपस्तरण अर्थात बिछावन हैं तात्पर्य यह कि जहांतक आप की फैलाव है वह गानों अमृत से भरीहुईहै सो त्वा ऐसे आप को अमृताय अमृत के लिये अर्थात् गोक्ष के निगित्त उपस्तृणामि मैं आचगनकर शरीर के अन्तर्गत फैलाताहूं॥

# समुषीस्तदंपसो दिवानक्तं च समुषीः। वरंण्यकत्रहमा देवीरवंसे हुवे ॥

टी—सस्त्रपीः दूध, दही, घी, हिव, औ सोमादिरस रूप से देवताओं के समीप जानेवाली देवीः
जलाभिमानिनी देवी को अहम् मैं अवसे अपनी रक्षा
के लिये आहुवे आह्वानकरताहू, तद्पसः जो यज्ञों
में सोमरस होकर यजमानों को स्वर्ग प्राप्त करानेवाली है
च और जो दिवानक्तम् दिनरात गङ्गा यमुना में
जलरूप होकर सस्त्रुषीः प्रवाह करनेवालीहैं, फिर
वरेण्यक्रतः उत्तम यज्ञ जिन से सिद्धहोतेहैं। क्योंकि
'ब्रह्मक्रपः प्रणाष्यामि' इत्यादि मंत्रों द्वारा याज्ञीय
वस्तुओं के ऊपर यदि जल न छींटाजावे तो यज्ञ की
सब कियायें निष्फल होजावें।।

शोजोऽसि सहोऽसि जो आवाहनमंत्र एष्ठ २४५ में लिखआये हैं उसके पूर्व ही कहीं २ ऋग्वेदवाले औ क्र॰ य॰ तैत्तिरीय शाखावाले निचले मंत्रों को आवाहन के समय अधिक पढ़लेतेहैं इसकारण इनका अर्थ यहां करदियाजाताहै ॥

आयांतु वरंदा देवी अक्षरं ब्रह्म संभितम्।
गायत्रां छन्दंसां मातदं ब्रह्म जुषस्वं मे।। यदहांत्कुरुते पापं तदहांत्मतिम्रुच्यते। यद्रात्रियांत्कुरुते
पापं तद्रात्रियांत्मतिम्रुच्यते।। सर्ववर्णे महादेवि
संध्याविद्ये सरस्वंति। अजरे अगरे देवि सर्वदेवि
नगोऽस्तु ते।

टी॰ — वरदा सेवकों को अभिष्ठफल को देनेवाली देवी गायत्रयाभिमानिनी देवी अक्षरम् नाशरहित संपिनतम् वदान्तशास्त्र से सम्यक्षकार निकापित अर्थात् बादानुवाद से निणीत जो परब्रह्म उसे सिद्धकरतीहुई आयातु आदित्यमण्डल से हमलोगों के हृदय में आवं, भाप कैसी हैं कि छन्द्रसांमाता वेदों की जननी अर्थात् मा हैं ऐसी हमलोगों से उपासना कियेजाने योग्य गायत्री गायत्री देवी इदंब्रह्म वेदान्त प्रतिपाद्य ब्रह्म-तत्त्व को जुषस्य \* अभ्यास करावें अर्थात् प्रीतिपूवक सेवन करावें यदहा से लेकर नमोस्तुते तक के अर्थ

जुषस्व वैदिक प्रयोग होने के कारण पुरुषविपर्य्यास
 होगयाहै।

स्वष्ट हैं ॥

समानी व आकृतिः समाना हदं-यानि वः। समानमंस्तु वो मनो यथां वः समहा संति

(कहीं २ ऋग्वेदवाले भस्मधारण औ पातरुपस्थान में यह मन्त्र अधिकपढ़ते हैं )

टी०—हे वेदशास्त्रोक्त देवगण ! वः आपलोगों की आकृतिः हमसेवकों की रक्षाकरने में जो अभिलाषा सो समानी सविगलकर एकसमान औं सरला होवे और वः हृदयानी आपलोगों का हृदय हमलोगोंपर समाना कोमलहोवें औं वः मनः आपलोगों का मन हमलोगोंपर समानम् सरलहोवे, औं यथा जैसे वः आप लोगों के हृदय, मन, सति सज्जनपुरुषों पर सुसहा सरल औं कोमल हैं वैसेही हमलोगों पर भी द्रवीभूत होवे ॥

प्रातर्देवीमदितिं जोहवीमि मुध्यं-दिन उदिता सूर्यस्य। राये मित्रावरुणा सर्वतातेळे तोकायु तनयायु शं योः ॥ (ऋग्वेदवाले इसीमन्त्र से पुनरावाहन करतेंहैं, आवाहन के प्रकरण में छूटजाने से यहां लिखागया)

टी॰—पातः देवी अदितिम् प्रातः सन्ध्याभिमा निनी कीड़ादिगुण विशिष्ट अदिति नामसे प्रसिद्ध भगव ती सन्ध्यादेवी की जोहवी। मि में अत्यन्त प्रेम से उपासना करताहूं जिसने मध्यादिने मध्याहकाल में सूर्यस्य अदिता सूर्य से उत्पन्न होकर मध्याहसन्ध्या ऐसा नाम पायाहै सो सन्ध्या तोकायतनयाय शिशु रूपपुत्रों के लिये शं योः कल्याण प्राप्त करावें अर्थात हम बच्चों को कल्याणयुक्त करे, जिसकी कृपा से मित्रावरुणा मित्र औ बरुण नामक दोनों देवों से सर्वतातेळ सर्वज्ञान रूप वित्त औ राये प्रत्यक्ष धन रूप वित्त मुझे प्राप्तहों। वित्त दो प्रकार के हैं 'अन्तर' औ 'बाह्य' तत्त्वज्ञानादि को अन्तर्वित्त ओ द्रव्य इत्यादि को वाह्यित्त कहतेहैं॥

तैत्तिरीयशाखावाले औं ऋग्वेदवाले दिग्देवतानम-स्कार के समय

'अकामोऽकार्षीत्नमोनमः मन्युरकार्षीत् नमोनमः' साथ निचला गंत्र अधिक पढ्तेहैं ॥

नर्य प्रजां मे गोपाय । अमृतत्वाय

## जीवसे। जातां जानिष्यमाणां च अमृते सत्ये प्रतिष्ठिताम्।

टी॰—जातां उत्पन्नहोगईहुई च औ जानिष्यमाणां उत्पन्न होनेवाली, अमृत माक्षपद में औ सत्य सत्य में मितिष्ठितां प्रतिष्ठिता अर्थात् मोक्ष पदवी औ सत्य पदार्थ के प्राप्तकरने के लिये अधिकारिणी मे नर्यप्रजां मेरी नरस्वभाववाली प्रजा को अर्थात् मेरे सहित मेरे पुत्र पौत्रादिकों को हे सन्ध्यादेवी तू गोपाय रक्षाकर तू कैसी है कि अमृतत्वाय प्राणियों को गोक्षपद प्रदान के लिये जीवसे क्ष वर्तमान रहतीहै ॥

ॐ भद्रं कर्णिभिः शृणुयाम देवा भद्रं पंश्येमाक्षभिर्यजन्नाः ॥ स्थिररिङ्गैस्तुष्ट्वां-सस्तन्भिर्व्यशेम देवहितं यदार्थः ॥

टी०—देवाः हे इन्द्रादि देवगण ! यजत्राः हमलोग ब्रह्मयज्ञ के करनेवाले आपलोगों की कृपा द्वारा कर्णेभिः अपने कानों से सदा भद्रं गंगलही मंगल सुने

<sup>\*</sup> जीव से---यहां अन्यय है।

नीर अक्षिः नेत्रों से सदा भद्रं कल्याणमय वस्तुओं को जिथवां आपलोगों की मंगलमयी मृतियों को पश्यम देखें और तनुभिः शरीर से औ स्थिरै:अङ्गेः शरीर के दृढ् अवयवों से देवहितं श्रीनरायण की प्रीती उत्पन्न करनेवाली तुष्ट्रवांसः स्तोत्रें से स्तुति करतेहुए यदायुः जो हमलोगों का आयु है उसे व्यश्चेम हमलोग विशेष करके प्राप्तकरें अर्थात् पूर्णआयुभर जीवितरहें ॥

इतिमन्त्रप्रभाकरे दितीयाध्याये वैदिक-सन्ध्यामन्त्रार्थः

#### ॥समासः॥



# (क) सूचीपत्रम्

| मन्त्र                |             | Katha Papa        | वृष्ठ   |
|-----------------------|-------------|-------------------|---------|
| १. प्रणव मन्त्र       | ार्थः       |                   | -29     |
| २. प्राणायाम          | मन्त्रान्तः | र्गत०—            |         |
| सप्तव्याहरि           | गन्त्रार्थ  | १६-               | -99     |
| गायत्रीमन्त्र         | गर्थः ।     | ?00-              | -??0    |
| शीर्षमन्त्रार्थ       | i:          | ??0-              | - 5 5 5 |
| स                     | ध्या के     | शेपसव मन्त्रों    |         |
|                       | Spile.      | का                |         |
|                       | सूर्च       | ोपत्र             |         |
| मन्त्र                | विष्ठ       | <b>म</b> न्त्र    | 48      |
| अ                     |             | अ                 |         |
| अग्निरितिगस्म         | 336         | अपसर्पन्तुतेभूताः | 299     |
| अभिश्चमामन्युः        | १६१         | अपवित्रःपवित्रोवा | 236     |
| अघोरेभ्योऽथ •         | 709         | अप्सुमेसोमो       | १५६     |
| अतोदेवा अवन्तु        | 858         | अपत्येतायवो       | २०६     |
| <b>अदश्रमस्यकेतवे</b> | २०६         | अपांमध्येतास्थि०  | २२७     |
| <b>अद्योदवा</b> उदिता | 786         | अगर्यनः करत्य     | २३०     |
| अन्तश्चरिम्०          | 156         | अभयं गित्रात्     | 231     |

| मन्त्र               | वृष्ठ | मन्त्र                   | áã  |
|----------------------|-------|--------------------------|-----|
| अ                    |       | इ                        |     |
| अभियोमहिना           | २०३   | इन्द्र:सुनीतीसह          | १५४ |
| अमृतमस्योपस्तरणम     | (300  | इमम्मेगक्रेयमुने         | 163 |
| अयोजालाअमुरा:        | १८२   | इमम्म वरुणश्रुधिः        | 668 |
| अयुक्तसप्तशुन्ध्युवः | 799   | Cia                      |     |
| अन्यमश्चन्यचसश्च     | २३४   | ईशानावार्याणाम्          | 366 |
| असावादित्यो ब्रह्म   | १७७   | ईशानः सर्वविद्यानाम्     | १७७ |
| आ                    |       | उ                        |     |
| <b>आ</b> कृष्णेनरजसा | १७७   | उत्तमेशिखरे              | 789 |
| आपः पृणीतभेषजम्      |       | उत्तरेशिखरे              | ,,  |
| आप:पुनन्तु पृथ्वीम्  |       | उद्गादयगादित्यः          | 558 |
| आपा वा इदंसर्वम्     |       | <b>उदुत्यं</b> जातेवदसम् | 158 |
| आपोऽद्यानुचारिषम्    |       | उद्यन्नद्यभित्रमहः       | 717 |
| आपोहिष्ठामयो भुवः    |       | उद्वयन्तमसस्परि          | 1/3 |
| आयातुवरदादेवी        | २७९   | उद्धेदभिश्रुतामघम्       | ₹₹  |
| आसत्येनरजसा          | १९२   | उपजीवास्थापजीव ०         | 135 |
| आसत्यलेकात्          | २७१   | उभाभ्यांदेवसावितः        | 188 |
| इ                    |       | <b>和</b>                 |     |
| इद्माप:प्रवहत        | १९७   | ऋतञ्चसत्यञ्च             | 308 |
| इदंदावा पृथिवी       | २६९   | ऋतंसत्यंपर ब्रह्म        | 386 |

| मन्त्र                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | वृष्ट | यन्त्र _            | वृष्ठ |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|---------------------|-------|
| ए                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |       | ज                   |       |
| एकचकोरथ:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 799   | जातवेदसे मुनवाम्    | 200   |
| ओ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |       | जीवास्थजीव्यासम्    | १३२   |
| ओजोऽसिसहाऽसि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 289   | जीवलास्य संजी०      | ,,    |
| क                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ( ) , | जीवेमशरदः शतम्      | 316   |
| कदाक्षत्रश्रियम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 222   | त                   |       |
| कामोऽकाषीत्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |       | तचकुर्देवहितम्      | १८६   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | २६१   | तच्छंयोरावृणीमहे    | 303   |
| कितवासायत्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 186   | तत्पुरुषायविद्यहे   | २७६   |
| कशवायनमः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | १२६   | तत्त्वायागिब्रह्मणा | 199   |
| ऋत्वः समह                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | २२७   | तत्सत्सन्ध्योपा०    | 939   |
| ग                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |       | तत्मूर्यस्यदेवत्व०  | 299   |
| गायत्रीं ज्यक्षराम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 280   | तदित्सगानम्         | 277   |
| गायत्रयस्यकपदी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 280   | तद्विष्णोः परमम्    | १२०   |
| गायत्रींभजामि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 290   | तन्मित्रस्यवरुणस्य  | 286   |
| गायत्र्यनंगःसावि०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |       | तेरणिर्विश्वदर्शतः  |       |
| घ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 1936  |                     | 200   |
| And the second s | 200   | तस्थतपवित्रपत       | १३४   |
| घृणि:सूर्यआदित्यो                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 750   | तेजोऽसितेजोमयि      | 160   |
| च                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |       | तेजोऽसिशुक्रमसि     | 739   |
| चित्रंदेवानाम् <u></u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | १८५   | त्रयम्वकंय जामह     | 979   |
| ज                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |       | त्र्यायुषञ्जमद्गः   | १२३   |
| जातवदः पवित्रवत्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 188   | त्वंनो अमेः         | 276   |

| मन्त्र              | वृष्ट | मन्त्र              | Sa   |
|---------------------|-------|---------------------|------|
|                     |       | ч                   |      |
|                     |       | पवित्रंतेविततम्     | १३६  |
| द                   |       | पावमानीयों अध्ये ०  | १९०  |
| द्धिकाव्णः          | १६६   | पावमानी:स्वस्त्यनी  | : ,, |
| देवागातुविदः        | 398   | ,, ,, ,,            | १२२  |
| द्रुपदादिवमुमुचानः  | १७३   | पावमानीदिशनतु       | १५१  |
| घ                   |       | पुनन्तुमादेवजनाः    | 888  |
| ध्येयः सदासावितृ    | २६३   | पृथिवीत्वयाघृता     | 358  |
| न                   |       | प्रत्यङ्देवानाम्    | २०९  |
| नम:पाच्यैदिशे       | २६०   | प्रसद्यमस्मनाया ०   | १२२  |
| नमा ब्रह्मण         | २०२   | प्रसागित्रमर्ती     | १९१  |
| नर्य प्रजां मे      | २८२   | प्राजापत्येपवित्रम् | १५३  |
| नवयोनवातिम्         | २३२   | प्रातर्देवीमदितिम्  | 363  |
| निषसादधृतव्रतः      | 279   | व                   |      |
| ч                   |       | बालांबालादित्य      | 298  |
| पञ्चनद्य:सरस्वती    | 5 5 8 | बृहाद्भः सावितः     | 185  |
| पराहिमेविमन्यवः     | २२१   | ब्रह्मले।कायनमः     | २७२  |
| पवगानः सुवर्जनः     | 283   | • भ                 |      |
| पवित्रस्थाविष्णव्या | १३३   | भद्रंकर्णेभि;       | २८३  |
| पवित्रवन्तःपरि ०    | १३९   | गद्रंने।ऽपिवातय     | 200  |

| मन्त्र .           | <b>ब्रह्म</b> | मन्त्र                    | 48   |
|--------------------|---------------|---------------------------|------|
| भ                  |               | य                         | -    |
| भद्रा अश्वाहारितः  | 3:5           | यत्तपवित्रमर्चिषि         | 88   |
| भू; पुनातु।शिरासि  | \$80          | यदेगिपरस्फुरन्            | २२:  |
| गा आचार्यत्वां     | १७१           | या ऐसदासर्वभ्ता           |      |
| म                  |               | यासांराजावरुणः            | 98.  |
| मन्युरकार्षीत्     | २६१           | यासांदेवादिवि             | १६०  |
| गगापात्तदुरित •    | १३९           | युवतियुवादित्य            | 29:  |
| गानस्तोकेतनये      | 279           | येनदेवाअपुनत              | 380  |
| गानोवधायहत्नवे     | 270           | येनदेवापवित्रेण           | 99=  |
| मित्रोजनान्या ०    | 190           | यनापावकचक्षसा             | 280  |
| मित्रस्य चर्षणी    | २०३           | व                         |      |
| मित्र।यपञ्चये      | 208           | वषट्ने विष्णवास           | २६०  |
| गित्रोदेवेष्वायुषु | 209           | वाक्वाक् प्राणः २         | 930  |
| मुक्ताविद्रुगहेम   | 299           | वामदेवायनगः               | 208  |
| गोष्वरुणमृन्मयम्   | २२५           | विद्यामिषरजः              | २१ व |
| य                  |               | विधृतिन्नाभ्याम्          | 302  |
| यः पावमानी         | 186           | विमृिहकाय                 | २२१  |
| यउदगान्महतो        | १९३           | विश्वतश्चक्षुः            | २३७  |
| यचिद्धितेविशः      | १९६           | वृद्धांसरस्वतीम्          | 288  |
| यत्किञ्चदम्        | १९७           | <b>र</b> द्वांर द्वादित्य | 298  |
| Walter Control     |               | F F F S F F F F           |      |

| मन्त्र                  | वृष्ठ | मन्त्र             | <b>ब्रि</b> |
|-------------------------|-------|--------------------|-------------|
| व                       |       | स                  |             |
| (योवीनाम्               | 273   | सगानीव आकूति       | २८०         |
| (मासोधृत                | 228   | सम्रुषीस्तृदपसो    | 201         |
| (वातस्यवर्तनिः          | 228   | सावित्रीं युवतीम्  | 585         |
| रातनाथायावि ०           | 299   | मुगित्रियानआप      | 909         |
| धदेवीपुनती०             | १४६   | सूर्यश्चगामन्युश्च | 366         |
| धानरोरिं इंग०           | 280   | सूर्यो देवीमुषसं   | 299         |
| হা                      |       | मूर्यस्यावृतम्     | २३८         |
| <b>क्षिआपोधन्वन्याः</b> | १३१   | सोऽहगर्कमयम्       | २९६         |
| ान्नआपोधन्वन्या<br>।    | 196   | संजीवास्य          | ११२         |
| । न्नादेवीर भिष्टये     | 899   | संस्रवन्तु दिशो    | २६३         |
| श्वेनमाचक्षुषा          | 200   | स्तुतामयावरदा      | २६६         |
| ाकेषुगहरिमाण <b>म्</b>  |       | स्योनापृथिवी       | २७२         |
| स                       |       | स्वयम्भूरसिश्रष्ठो | 168         |
| त्रत्वं नो अप्न         | 226   |                    |             |
| नद्योजातं प्रपद्या      |       | ३ हरि: मुपर्णोदिवर | न् १८१      |
| सनदृद्रः शिवः           | 23    | ३ हिरण्यवर्णाशुचय  | 1: ? 8 9    |
| नप्तत्वाहरितोः          |       | १ हंस,शुचिषत्      | 306         |

#### श्री ५ स्वाभी हंसस्वरूप जी की वनाई हुई पुस्तकों का सूचीपत्र ।

|      | नाम पुस्तक         | मूल्य डाकव्यय    | सहित।  |
|------|--------------------|------------------|--------|
| 9.   | ब्रहत्सन्ध्याविधि- | _                | १रु०   |
| ٦.   | मन्त्रमभावःर—      |                  | 2110   |
| ₹.   | पर्चुऋनिरूपणिच     | 7—               | २॥०    |
| 8.   | षद्चक्रनिरूपणमूर्व | <del>~</del> ~   | 110    |
| ۹.   | षटचक्रनिरूपणपी     | रा णिकसन्ध्यासर् | हेत।=? |
| ٤.   | प्राणायामाविधि-    |                  | 1=2    |
| 9.   | द्दरस्तानविधि-     |                  | =)     |
| 6.   | मातःस्मरण—         | A TE             | -7     |
| 9.   | प्राण।याममञ्जरी-   | - 000 100        | -7     |
| ? 0. | अनाहतयन्त्र—       |                  | 32     |
| ? ?. | भेगगुब्बारा—       | TO COLOR         | ->     |
| १२.  | यज्ञश्वरविनोद—     | -                | =7     |

#### बाबूलाल शम्मी

पुस्तकाध्यक्ष त्रिकुटीमहल संभा चन्दवारा मूज़फ्फ़रपुर (विहार)

