#### Contributors

Dutens, L. 1730-1812.

#### **Publication/Creation**

Londres : P. Elmsley [etc.], 1796.

#### **Persistent URL**

https://wellcomecollection.org/works/cy2jzrvy

#### License and attribution

This work has been identified as being free of known restrictions under copyright law, including all related and neighbouring rights and is being made available under the Creative Commons, Public Domain Mark.

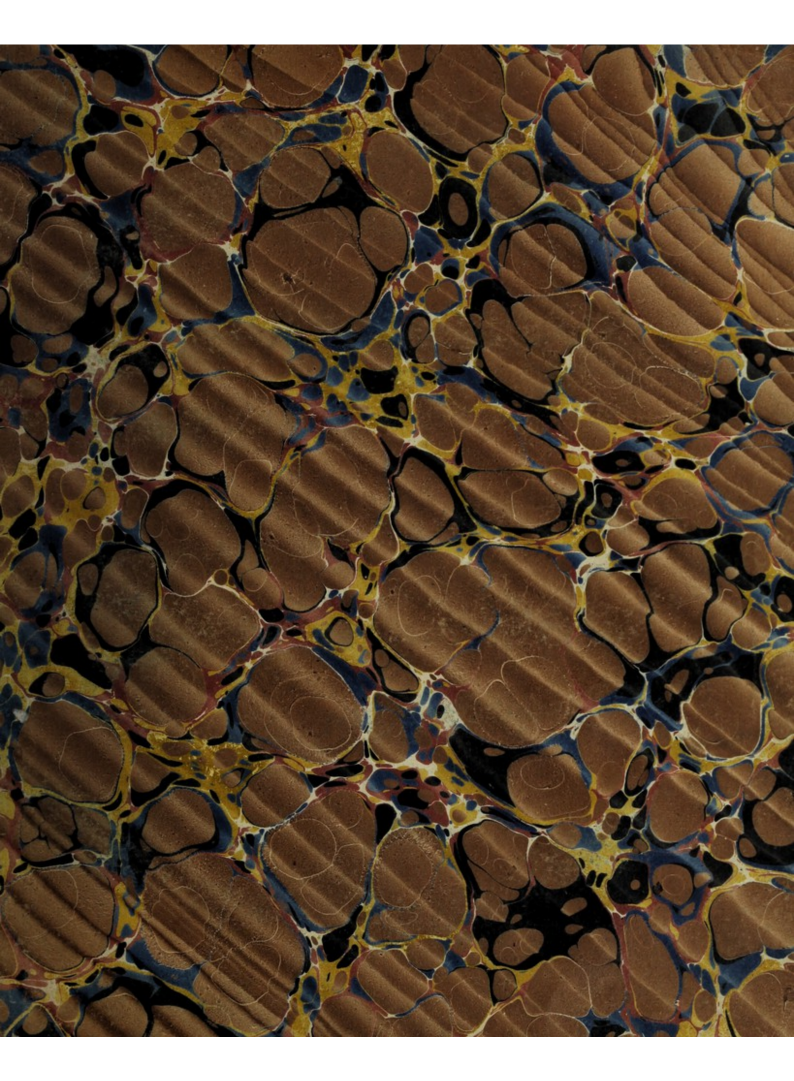
You can copy, modify, distribute and perform the work, even for commercial purposes, without asking permission.

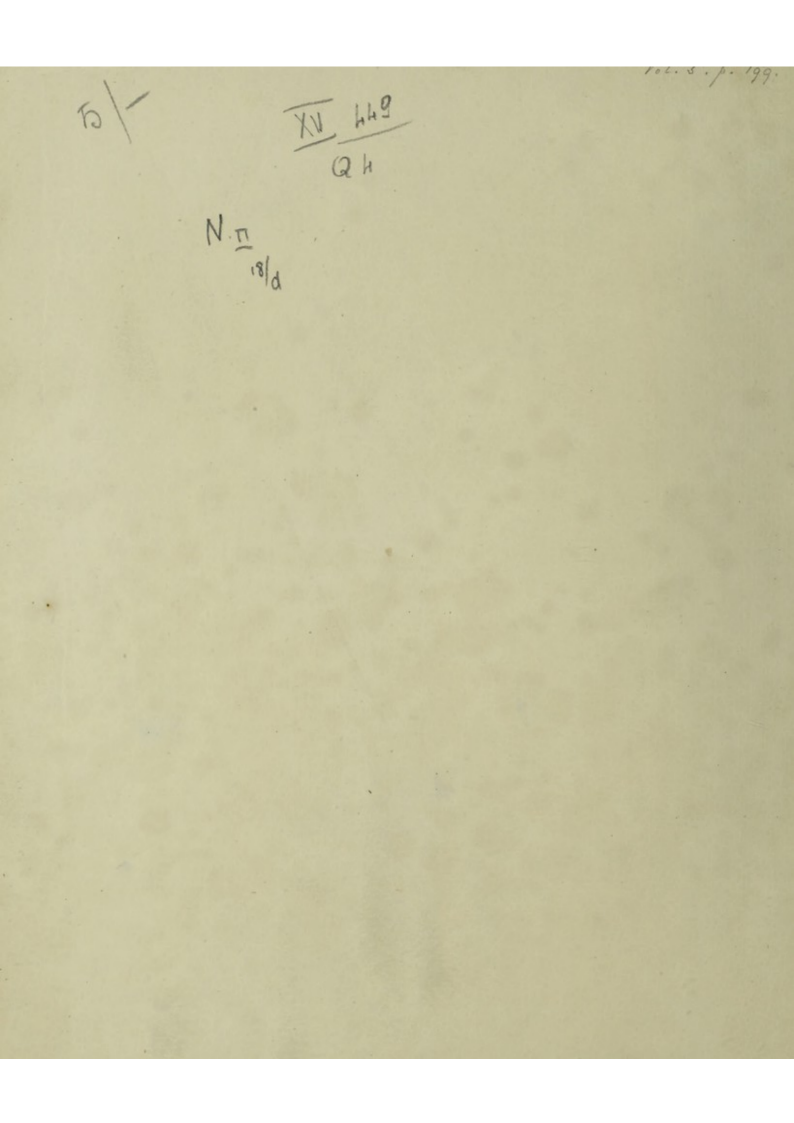


Wellcome Collection 183 Euston Road London NW1 2BE UK T +44 (0)20 7611 8722 E library@wellcomecollection.org https://wellcomecollection.org

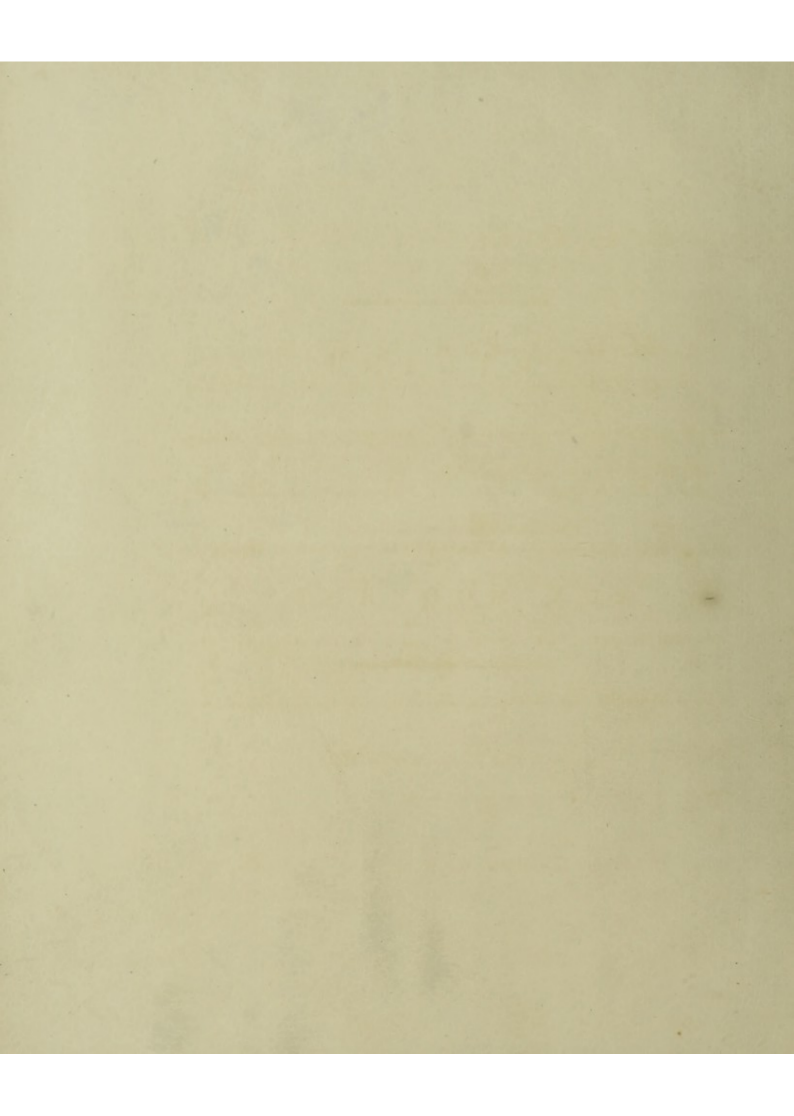












# ORIGINE

.

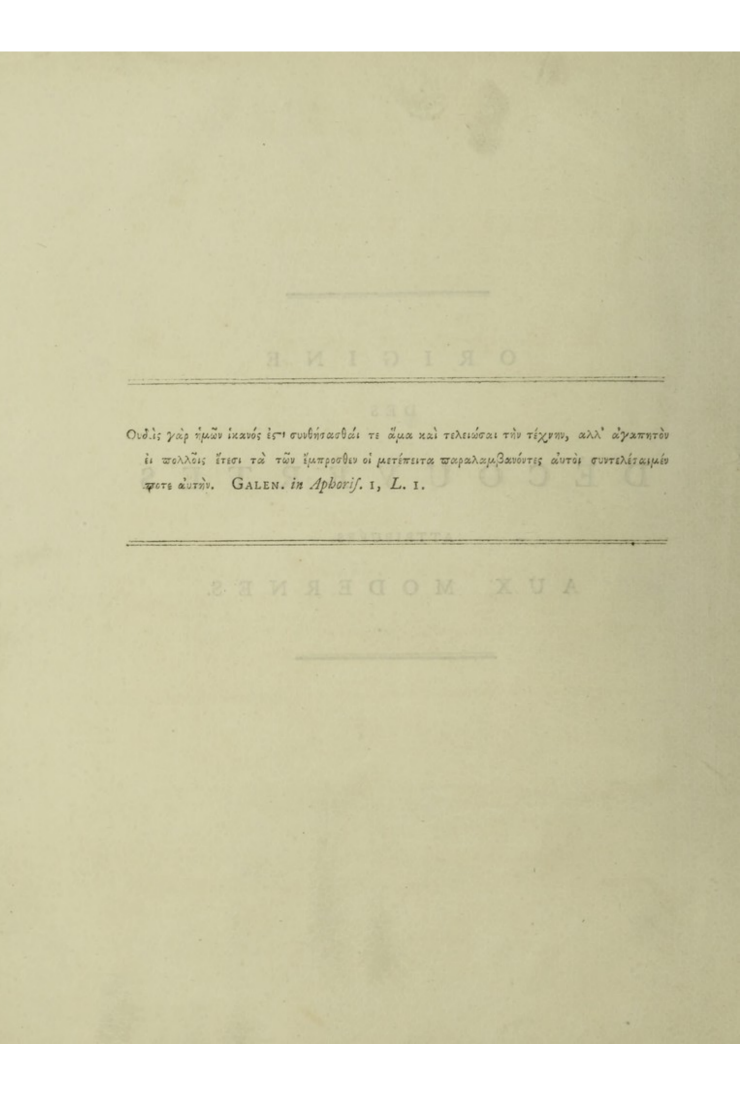
ORIGINE

DES

# DÉCOUVERTES

ATTRIBUÉES

AUX MODERNES.



#### ORIGINE

#### DES

# DÉCOUVERTES

#### ATTRIBUÉES AUX

# MODERNES.

Où l'on démontre que nos plus célèbres Philosophes ont puisé la plupart de leurs Connoissances dans les OUVRAGES des ANCIENS, & que plusieurs Vérités importantes sur la RELIGION ont été connues des SAGES du PAGANISME.

#### PAR M. L. DUTENS,

HISTORIOGRAPHE DU ROI DE LA GRANDE-BRETAGNE; RECTEUR D'ELSDON EN NORTHUMBERLAND; DE LA SOCIÉTÉ ROYALE DE LONDRES; DE L'ACADEMIE DES INSCRIPTIONS ET BELLES-LETTRES DE PARIS; ET DE L'ACADEMIE ROYALE DES SCIENCES DE TURIN.

#### TROISIÈME ÉDITION,

CONSIDE'RABLEMENT AUGMENTÉE.

#### A LONDRES:

DE L'IMPRIMERIE DE W. & C. SPILSEURY, SNOW-HILL.

SE VEND CHEZ P.ELMSLEY, STRAND; T. PAYNE, MEWS GATE; J. EDWARDS, PALL-MALL; J. ROBSON, NEW BOND-STREET; ET J. DE BOFFE, GERARD-STREET, SOHO.

M.DCC.XCVI.

# O R I G I N B

DES

# DECOUVERTES

# MODERNES.

HISTORICAL MEDICAL BRAGY

RISTORIOCRESSIR DU VOL SE LE GRANDE-REFEGNER, RÉCERDE D'ÉLEBON EN NORTHE MURRELANDE DE LE CORLETE ADTALE DE ROMENES DE L'ACADEMIE DES INSCREPTIONS ET DIRECT-COTTURE DE FAILE LE DE L'ACADEMIE DES INSCREPTIONS ET DIRECT-COTTURE DE FAILE LE

TROISIEME SDITION,

Contractioners of the or emission was the

אתם כאדם האבעותונד, הדשמתון ד. התראדה אישי מהדקר, המותי בוהי או זי המשרמה, אבש שמתו ידהבודו הי זי חק בשליל, לבאל ימודאראיד, נוחות

#### SON EXCELLENCE

A

#### MONSIEUR S- DE M-,

#### Bc. Bc. Bc.

JE voulois publier hautement tout ce que je dois à votre protection généreuse; mais le respect que j'ai pour votre volonté, m'impose le silence. Tel est votre caractère, MONSIEUR: aussi ardent à faire le bien que soigneux à le cacher, vous ne voulez recueillir d'autre fruit de vos bienfaits que le plaisir secret d'avoir fait des heureux. C'est pour obéir à vos ordres que j'omets ici votre nom; mais après ce que je viens de dire, pourroit-il être ignoré de ceux qui ont le bonheur de vous connoître?

Je juis avec le plus profond respect, & la plus vive reconnoissance,

MONSIEUR,

#### DE VOTRE EXCELLENCE,

Le très-humble, très-obéissant, & très-obligé serviteur,

A Londres, ce 15 Janvier, 1766.

#### L. DUTENS.

# SON EXCELLENCE MONSIEUR S- DE M-

JE voulois publier bautement cout ce que je dois à varre protection généreuse; mais le respect que j'at pour votre volonté, m'impose le silence. Tel est votre caractère, Monsszuz: aussi ardeme à saire le vien que soigneux à le cacher, vous ne voulez recueillir d'autre, fruit de vos biensaits que le plaistr fecret d'avoir fait des beureux. - Cos piensaits que je viens ardres que j'onness ici votre nom; mais après ce que je viens de dire, pourroit-il étre ignoré de caux qui ons le hanheur de vous conneitre?

Je juis avec le plus profond respect, & la plus vieue

MONSLEUR,

DE FOTRE EXCELLENCE,

errir-damble, red-odelfinnt, E red-odici (arviteur

10.15 Jawains 1966.

recherches. J'aurois pu rapporter un plus grand nombre d'autorités sur plusieurs points particuliers ; mais je me

PREPACE.

JE n'ai pas befoin de faire une longue Préface pour inftruire le Lecteur de l'ordre & de la difpofition que j'ai obfervés dans cet Ouvrage, & de ce qu'il est nécessaire de favoir pour en retirer quelque utilité. La Table générale des Chapitres & des Sections, fera voir d'un coup-d'œil la disposition que j'ai suivie; & l'Introduction mettra le Lecteur au fait du but que je me suis proposé.

Je préviendrai feulement en deux mots que je n'ai rien voulu avancer dont je ne puffe apporter des preuves qui me paruffent fuffifantes pour appuyer ce que j'avançois ; ce qui m'a fait prendre le parti de citer exactement dans les langues originales les paffages des Anciens, fur lefquels j'ai fondé mes affertions ; & j'ai toujours eu foin de rendre dans la fuite du difcours le fens exact de l'Auteur que je cite, lorfque je n'ai pas donné la traduction littérale des paffages cités. Ceux qui feront curieux d'examiner certaines chofes plus fcrupuleufement, feront bien aifes de trouver fous leurs yeux les propres termes des différens Auteurs raffemblés fous un même point de vue, & de

1 A.W. -

pouvoir juger par eux-mêmes de la folidité de ce que l'on avance, fans être obligés de faire pour cela de grandes recherches. J'aurois pu rapporter un plus grand nombre d'autorités fur plufieurs points particuliers; mais je me fuis contenté de choifir les principales, & d'indiquer les autres. J'ai cité avec la plus grande exactitude. On trouvera après la Préface un Catalogue des éditions particulières des principaux Auteurs dont j'ai fait ufage.

J'ose croire que cette entreprise aura du moins le mérite d'être nouvelle dans son genre, & dans la manière dont elle est exécutée; car quoiqu'il y ait des ouvrages qui peuvent avoir quelque chose de commun avec le titre de celui-ci, il n'y en a cependant aucun qui lui reffemble dans le dessein, l'ordre & la manière avec laquelle il est traité. Le Parallèle des Anciens & des Modernes de M. Perrault; l'Effai du Savoir des Anciens & des Modernes, par M. le Chevalier Temple; & la Digreffion sur les Anciens & les Modernes, par M. de Fontenelle; font plutôt de belles déclamations fans preuves de ce que l'on y soutient, que des ouvrages propres à porter la conviction avec eux. Quant à Polydore Virgile, De rerum inventoribus, l'Auteur s'est arrêté sur tant de subtilités, a omis tant de choses importantes, & a été d'ailleurs fi peu exact dans fes recherches & fes citations, que, quoique je l'aie confulté quelquefois, je puis affurer qu'il ne m'a pas

viii

été de la moindre utilité; de forte que je n'ai vu que l'ouvrage d'Almeloveen, intitulé, Inventa Nov-Antiqua, qui ait rempli fur la Médecine l'objet que je me fuis propofé fur toutes les autres connoiffances; mais on voit que cela ne fait qu'une petite partie de cette entreprife. Il y a auffi un autre livre de George Paschius, De novis inventis, dont le titre seul fait voir que son but étoit différent du mien, & la lecture de son ouvrage fuffit pour achever de le persuader.

Je ne dois pas paffer fous filence un ouvrage Anglois de M. Wotton, publié en 1674, 1697, & en 1705, avec des additions, intitulé *Reflexions upon Ancient and Modern Learning*; l'Auteur fe propofe pour but d'y faire l'office de médiateur entre le Chevalier Temple & M. Perrault, & penche cependant toujours en faveur des Modernes. Je dois dire auffi quelque chofe d'un autre livre dont on pourroit m'accufer d'avoir ignoré l'exiftence, fi je n'en parlois pas ici; c'eft l'Origine Ancienne de la Phyfique nouvelle du P. Regnault, ouvrage fans plan, fans méthode, fans liaifon: l'Auteur cite fouvent d'une manière peu exacte ou infidelle; il avance plufieurs chofes fans les prouver; il en omet plus qu'il n'en rapporte; il fe trompe jufques dans l'expofition même des principes des Auteurs dont il parle, & tronque fouvent leurs paffages pour les

С

ix

ramener à son sens. Enfin, son livre n'est qu'un amas informe, indigeste & très-imparfait, de passages mal cousus, & mal cités : tous ceux qui le connoissent s'accordent unanimement à porter le même jugement.

Enfin, je crois devoir informer ici le Lecteur de mon véritable sentiment sur la question si long-temps agitée, à l'égard de la préférence que l'on doit donner aux Modernes ou aux Anciens. Il me paroît qu'il feroit autant injuste de ne rien louer & ne rien admirer qui ne sente l'antiquité, que de méprifer tout ce qui vient d'elle, & de n'adopter que ce que l'on tient des Modernes. Je ne dis pas que nous devions accorder une foumission tellement aveugle aux premiers Philosophes, qu'elle nous les fasse juger exempts d'erreurs, recevoir leurs fentimens avec une entière docilité, confidérer leurs obscurités comme des oracles dignes que l'on prenne tout le soin possible pour les interpréter, & nous fasse ainfi négliger des recherches plus utiles. Non, perfonne ne doute qu'étant hommes, ils se feront fouvent, & même groffièrement trompés, & qu'ils ont dû payer ce tribut indispensable à l'humanité; mais aussi ne doit-on pas se laisser tellement emporter par l'amour de la nouveauté, que, méprifant ce qui vient des Anciens, on dédaigne de s'attacher à tout ce qui n'est pas de la production des Modernes, & l'on refuse d'accorder son suffrage à des

xi

des fentimens fur lesquels plusieurs fiècles se feront écoulés. Si l'on pèse toute chose dans une juste balance, on conviendra que, si les Anciens ont été quelquesois dans de grandes erreurs, ils ont aussi fouvent enseigné de grandes vérités; mais il faut penser comme Horace, qui recommande de *ne point être blessé de quelques défauts légers dans des* ouvrages qui brillent d'ailleurs par de grandes beautés :

> Verùm ubi plura nitent in carmine, non ego paucis Offendar maculis..... (1)

Les Modernes ont certainement mérité beaucoup, & n'ont pas peu travaillé à l'avancement des fciences par un grand nombre de découvertes ingénieuses; mais on ne peut nier aussi que les Anciens ne leur aient frayé le chemin dans lequel ils avancent à présent plus facilement à grands pas. Les premiers ont fait plusieurs découvertes auxquelles il a été aisé d'ajouter ensuite quelque chose; & l'on peut dire encore à cet égard ce que Quintilien disoit il y a 1700 ans: L'antiquité nous a tellement instruits par se exemples  $\mathfrak{S}$  ses grands maîtres, que nous ne pouvions naître dans un siècle plus beureux que celui que nos ancêtres ont pris tant de soin d'éclairer (2). Ce feroit donc une ingratitude de refuser à

C 2

<sup>(1)</sup> Horat. Ars Poet. vers 350 & 351.

<sup>(2)</sup> Tot nos præceptoribus, tot exemplis instruxit antiquitas, ut possit videri nulla sorte nascendi ætas felicior, quàm nostra, cui docendæ priores elaboraverunt. Quint. Instituciones eratoriæ, libro 12, caput 11.

nos maîtres les éloges qui leur font dus; comme ce feroit une marque d'envie de ne pas accorder aux Modernes toutes les louanges qu'ils méritent à fi juste titre: il faut rendre justice des deux côtés, & ne pas donner tout à un âge, & rien à l'autre.

Dans la comparaison que l'on fait ordinairement du mérite des Anciens & des Modernes, on doit sur-tout distinguer les arts & les sciences, qui exigent principalement une longue expérience & un long usage pour être persectionnés, d'avec ceux qui dépendent uniquement du talent & du génie. Il n'est pas douteux que les connois-' fances du premier genre, par la suite des fiècles, ont été de plus en plus augmentées & portées presque au dernier degré de perfection par les Modernes, qui, à cet égard, peuvent être jugés l'emporter sur les Anciens; à quoi l'art de l'imprimerie, & plusieurs autres découvertes, n'ont cependant pas peu contribué: on fait que les Aftronomes de nos jours entendent beaucoup mieux la nature des aftres, & tout le système planétaire, qu'Hipparque, Ptolomée, ou qui que ce foit des Anciens; mais on doute qu'ils euffent été plus loin fans le fecours des télescopes. Les Modernes ont perfectionné à la vérité l'art de la navigation ; ils ont été jusqu'à découvrir de nouveaux mondes; mais, fans l'aide de la bouffole, l'Amérique nous feroit encore probablement inconnue. Ainfi de longues obfervations, des expériences fouvent répétées, ont amené les Arts, la Botanique, l'Anatomie, la Chirurgie, au degré de perfection où nous les voyons aujourd'hui : plufieurs fecrets de la Nature, qu'un âge feul n'avoit pas fuffi pour pénétrer, ont été dévoilés par une fucceffion de plufieurs fiècles. La morale même a été perfectionnée par la religion Chrétienne; la philofophie, peu à peu, a pris une nouvelle face; & les frivolités, les queftions puériles & futiles de l'école, en ont enfin été bannies par les efforts réitérés des La Ramée, des Bacon, des Gaffendi, des Defcartes, des Newton, des s'Gravefande, des Leibnitz, & des Wolf.

Je confens donc volontiers à accorder aux Modernes tous les avantages que je viens de déduire ici ; mais il ne faut pas non plus enlever aux Anciens la part qu'ils ont à l'avancement de ces mêmes connoiffances, par la peine qu'ils ont prife à nous en frayer le chemin. Bien plus, il ne faut pas toujours prendre pour des découvertes des Modernes plufieurs chofes qui ont été réellement connues aux Anciens ou inventées par eux, ou fur lefquelles ils ont du moins répandu un très-grand jour ; & il faut encore faire attention que la plupart des découvertes fi admirables & fi utiles dont notre âge fe glorifie, comme l'imprimerie, la poudre à canon, la bouffole, les télefcopes, &c. n'ont

pas été la production de génies philosophiques, mais l'effet d'un pur hafard, ou de l'expérience de quelques artifans ignorans. C'est principalement afin de mettre dans tout son jour cette première vérité de la part qu'ont les Anciens à nos connoissances, & même à ce que les Modernes appellent découvertes, que j'ai entrepris cet Ouvrage, pour lequel j'ose espérer du Public toute l'indulgence que peuvent mériter des efforts plus animés par l'amour de la vérité que par tout autre motif.

yix

# LISTE

#### PRINCIPAUX AUTEURS CITÉS DANS CET OUVRAGE;

DES

ET DES

ÉDITIONS DONT ON S'EST SERVI.

Arnobius.

A

ABULPHARAGE. Hiftor. Dynafti. Achilles Tatius. Acta eruditor. Ælianus. Var. hiftor. Argentorati, 1713, 8°. Agathias. De imperio et rebus Juftiniani, Parif. 1660. Agrippa (Cornelius). Albertus mag. Alcinoüs. De Doctrina Platonis, Venet. 1522, 8°. Alexander Aphrodis. Quaft. natural. Alhazen. Opera, 1572, fol. Almeloveen. Inventa nov-antiq. Amflelod. 1684, in-12°. Ammian. Marcell. Parif. 1681. Ammon, in Boethium. Anthemius Trallianus. wie wapadoguv pixanuarwy. Cod. mf. in Bibliotheca regia Parisiensi, Nº 2861. Antoniana Margarit. a Gomez Pereyra. Matriti, 1749. Apollonius Rhodius. Argonaut. Apuleius. Edit. Aldi, Venet. 1521, 8°. Archimedis Opera. Græc. Lat. Bafileæ, 1544, fol. Aristophanes. Aristoteles. Edit. Duval, Parif. 1629. 2 volfol.

Aftruc. De Morbis Vener. Venet. 1748, 2 vol. 4°.
Athenæus. Lugduni, 1657, 2 vol. fol.
Averroës. In Ariftot. Venet. 1552, fol.
Auguftæ hiftor. Scriptores.
Auguftinus (Sanctus). Edit. monach. benedictin. Parif. 1679, fol.
Aulus Gell. Lipfiæ, 1762, 2 vol. 8°.
Aulus Hirtius. De bello Alexandrino.
Aurelius Caffiodorus.
Aufonius. Epigram.

#### в.

Bacon (Roger). Opus majus, edit. Doctoris Jebb. Lond. 1733, fol.

Barra (Pierre). Hippocrate, de la circulation du sang, &c. Lyon, 1682, in-12°.

Barrow.

Bartholin (Thomas). Epift. med. Beccaria.

Berkeley. Treatife concerning the principles of Human Knowledge. London, 1734. 8°.

Bernard. Mémoire fur la Chirurgie des Anciens.

Biblia.

Bibliotheca Patr. Lugd. 1677. 27 vol. fol. Bochart. Phaleg. et Chanaan.

Boerhaave. Elémens de Chymie, par Alaman. 8°.

Boethius.

Bontekoe. De vitæ humanæ fanitate.

Borrichius. De fapient. Egyptior.

Brucker. Hift. crit. philosoph. August. Vindel. 1743, 5 vol. 4°. et Histor. de Ideis, ibid. 1723, 8°.

Buddæus. Compend. hiftor. philof. Halæ, 1731, 8°.

Buffon.

Burmann. Differtatio de Jove descensore, Trajecti ad Rhen. 1700, 4°.

#### C.

Cæfalpinus, Quæftion. peripatetic. et medic. Venet. 1593, 4°. Cæsaris Commentar. Camerarius. De fexu plantar. Cartefius. Edit. Blaev, Amstel. 1692. Caffini. Celfus. Cenforinus. De die natali, 1763, 8°. Chalcidius. Châtelet (Mad. du). Inftitutions de Phyfique. Cicero, Edit. Elzev. Claudianus. Clemens Alexandr. Parif. 1641. fol. Clericus (Daniel). Hift. medic. Clericus (Joannes). Oper. philof. Colonne. Principes de la Nature. Columella. Commentarii S. R. Gottengenfis, T. I. ann. 1751, Gotting. 1752, 4 vol. 4°. Corringius. De fapientia Egyptior. Copernic. Cudworth. Syftema intellect.

Dickinfon. Phyfica vetus et vera. Lond. 1702, 4°.

Dictionnaire de Bayle. Amsterd. 1740, 4 vol. fol.

Dio Caffius. Hift. Rcm. Hannoviæ, 16c6, fol.

Diodorus Siculus. Hannoviæ, 1604. Edit. Wechel. 2 vol. fol.

Diogenes Laërtius. Amflelod. 1692, 2 vol. 4°.

Diophantes. Quæft. arithmet.

Diofcorides. Apud Hæred. Wechel. 1598.

#### Ε.

Edward (Bernard). Epift. ad Huntington. Lond. 1704, 8°. Encyclopédie. Epicharmus. Eifchenbac. De Poefi Orphicâ. Noriberg. 1702, 4°. Eufebius. Præparat. Evangel. Parif. fol. Euftathius. Comment. in Homer. Romæ, 1542, 4 vol. fol.

#### F.

Fabricius. Biblioth. Græc. 14 vol. 1705-28, 4°.
Falconet. Traité des Fièvres 1723.
Fénelon Vie des Philosophes.
Flavius Vopiscus. In histor. August. script. Lugd. Bat. 1671, 2 vol. 8°.
Formey. Recherches fur les Elémens de la Matière, in-12°.
Friend. Histor. medic.
Freret.

xvi

Galeni opera. Edit. Junt. Venet. 1576, 7 vol. fol.

Galilée. Difcorfi e dimostrazioni mathematiche. Leyde. Elzev. 1638, 4°.

Gaffendi. Lugdun. 1658, 6 vol. fol.

Gefner (Jo. Mathias.) Ψυκαλ Ι'πποκράτῶς. Gotting 1737, 4°.

Grævius. De Philofoph. veterum.

Gruter. Fax artium liberali.

- Greaves, Profeffor Oxonienfis. De deferiptione pyramid. Egypt. miscellaneous works. Lond. 1737, 2 vol. 8°.
- Gregori. Elementa aftron, phyfic. et geometr.

#### н.

Haller. Method. ftud. med. Harvey. De generat. animal. Havercamp. De numifmat. contorniat. Heifler (Laurent). An circulus fanguinis veteribus incognitus fuit. Helmstadii, 1721, 4°. Heliodorus. Ethiopica. Hermias. Irrifio Gentilium. Herodotus. E.dit. H. Steph. 1592, fol. Herwartus. Ethnicæ theologiæ mysteria. 1623. Hefiodus. Patavii, 1747, 8°. Hefychius. Lexicon Græc. Hierocles. In carm. aur. Pythag. Cantabrig. 1709, 8°. Idem. De providentia, &c. Hippocrates Cous. Edit. Linden. Leyde. 1665, 2 vol. 8°. Histoire de l'Académie. Histoire de l'Académie des Inferiptions. Homerus. Horatius.

Hottinger. Bibliographia Phyfico-facra. Huetiana. Hyginus. Fabulæ.

#### J.

Jamblicus. De Myft. Egypt. & de vitæ Pythagoræ.
Joannes Antiochenus.
Joannes Saresburienfis.
Ifidori Hifpalenfis. 1685.
Introduzione allo ftudio della Religione del P. Gerdil. Turin, 1755, 4°.
Julius Africanus.
Julius Maternus Firmicus. De Mathefi.

#### к.

Kepler. Harmonices mundi, Lintz. 1619. fol.

Idem. De Cometis. Augsbourg, 1619, 4°.

Idem. Epitome aftron. Francfort, 1635, in-12°.

Kircher. Ars magna lucis et umbræ. Romæ, 1646, fol.

Idem. Opus Magneticum.

Kurella. Fafcicul. differt. medic. Berlin. 1754, δ°.

#### L.

Lactantius. Parif. 1748, 2 vol. 4°.

Lambeccius. Prodrom hift. litterariæ. Fraucofurti, 1710, fol.

Leibnitz.

Lemery.

Lindanus. Hippocrates de circulatione fanguinis. Leyde, 1659.

Linnæus. Philofophia Botanica. Vienne, 1755, 8°.

d

Locke. Sur l'Entendement humain. Lond. 1766, fol. Longinus. De Sublimi. Edit. Pearce. Lucanus.

Lucianus. Paril. 1615, fol.

Lucretius. In ufum Delphini. Parif. 1680, 4°.

#### м.

Maclaurin. Découvertes philosophiques de Newton, 4°. Macrobius. Patavii, 1736, 8º. Mairan. De l'Aurore boréale. Mallebranche. Manget. Bibliothèque chymique. Id.m. Theatrum Anatom. Manilius. Marcus. Græcus, Cod. Mf. in Biblioth. Regiâ Parif. Marpurg. Hift. mufic. Eerlin, 1759, 4°. Marfilius Ficinus. Opera. Parif. 1641, 2 vol. fol. Martialis. Martianus Capella. Satyric. Edit. Grotii. Leyda, 1599. Mathiolus. In Diofcoridem. Maximus Tyrius. Lugduni, 1630, 8°. Mémoires de l'Académie de Berlin. ----- des Infcriptions. ----- des Sciences. Menagius. In D. Laërtium Mefué. Venet. 1581. Metius (Adrianus). Geometr. practic. Miscellanea. Naturæ Curiofor. Montucla. Hiftoire des Mathémat. Parif. 1758, 2 vol. 4°. Morell. Médailles des douze Empereurs Romains. 3 t. fol. Amflel. 1752. Morhoff. Muschenbroeck. Effais de Phyfique. Leyde. 2 vol. 4°.

Mufici antiqui. Edit. Meibomii, 4º.

N.

Needham. Obfervations Microfcopiques. Parif. 1750. in-12°. Nemefius. In bibliothecâ Patrum. Nepos (Cornelius). Newton. Principia. Amflel. 1723, 4°. Idem. Optica. Edit. Patavina. Nicander. Edit. Colon. 1530, 4°. Nicomachus. Nunes. Algebra, Hifpanicè. Antwerp. 1567.

#### 0.

Oracula Chaldæorum. Origenes. Philofophumena. Parif. 1733, fol. Orpheus. Edit. Lipfienf. 8°. Oughtrede. Clavis arithmetica. Oxford. 1667, 8°. Ovidius.

#### Ρ.

Pancirole. De rebus deperditis, Latine, Amberg. 1612, 2 vol. 8°. Et Italice, Venet. 1612, 4°. Pappus. Collect. mathemat. Bonon. 1660. fol. Pardies. De la connoiffance des bêtes. Amst. 1725, in-12°. Patin (Carolus). Circulationem veteribus fuiffe cognitam. Patav. 1685, 4º. Patin (Guy) Lettres. Paul Lucas, Itinerarium. Paufanias. Edit. Wechel. Pemberton. Introduction à la Philosophie de Newton. Pererius. De rerum naturalium principiis. Parif. 1679, 4°. Petronius Arbiter. Satyric. Blacu, 1669, 8°.

#### xviii

Petrus Damianus. Epift. Philo-Judæus. Francofurti, 1691, fol. Philoponus. Philostrate. Lipsia, 1709. Photius. Bibliotheca. Rothomagi, 1653. Plato. Edit. Serran. 1578, 3 vol. fol. Plautus. Plinius. Hiftor. natur. 1553, fol. Plotinus. Gr. Lat. Bafileæ, 1580, fol. Plutarchus. Gr. Lat. Edit. Xyland. Francofurti, 1620, 2 vol. fol. Pollux. Onomafticon Gr. Lat. Amstelod. 1706. 2 vol. fol. Polybius. Gr. Lat. Lipfiæ. 1764. 3 vol. 8°. Pomponius Mela. Porphyrius. Proclus. In Timæum, Græc. Basileæ, 1534, fol. Idem. In Parmenidem Cod. mf. in Biblioth. Harleianâ, Nº 5671, fol. Procopius. Pfellus. Exposit. dogmat. Chaldæor. Ptolomæus. Almageft, &c. Bafileæ, 1541, fol.

#### Q.

Quæstion. Alnetan. Huetii. Quintilianus.

#### R.

Rhodiginus. Lectiones antiq. Francofurti, 1666, fol.

Riccioli. Almageft.

Roffi. Admiranda veter. feriptor. veftigia.

Ruffus Ephefius. De Partibus Corp. humani. Lond. 1726, 4°. Ruysch (Frédéric). Anatom. chirurg. Am-

Rerd. 4°.

...

Salluft. Crifp. Salluftius. Sophifta de Diis et Mundo. Opul. mythol. T. Gale. Amfl. 1688, 8<sup>3</sup>.

Theophrantos, Gr. L.P. Land

Salmafius. In Solinum.

Scheuzer. Phyfique facrée.

Scipio Aquilianus. De placitis Philosophor.

Ed. Bruckeri. Lipsia, 1756, 4°. Scotus (Dunfius).

Seneca. Edit. Plantini. Antwerp. 1615, fol. Sennert.

Servet (Michel).

Sextus Empiricus. Gr. Lat. Lipsia, 1718, fol.

s'Gravefande. Introduct. à la Philosoph. de Newton. Parif. 1747.

Simplicius. In Aristotel de Anima.

----- In Phyficos.

---- De Cœlo.

----- In Epictetum.

Stanley. Hiftory of Philosophy. Lond. 1743.

Steuchus Eugubinus. De perenni Philofophiâ. Bafileæ, 1542, 8°.

Stillingfleet. Origines facræ.

Stobæus. Eclogæ Phyficæ, Gr. Lat. Aureliæ Allobrogum, 1609, fol.

Strabo. Gr. Lat. Amstelod. 1707, 2 vol. fol. Suctonius.

Suidas. Lexicon Gr. Lat. Cantabrig. 1705, 3 vol. fol.

#### т.

Tachenius (Otto). Hippocrates Chymic. 1668.

Tertulianus. Parif. 1616, fol.

Themiftius.

Theon Smyrnæus. Cod. mf. Et edit. Lut. fol. 1644.

Theophrastus. Gr. Lat. Lugd. Bat. 1619, fol. Thomas Aquin. Titus Livius.

XX

Tobias Andreas. Epift. 1682. Tournefort. Elémens de Botanique. Parif. 1694, 3 vol. 8°. Tranfactions Philof. Tzetzès. Chiliad.

#### V.

Vaillant. De Structurâ Florum. Lugd. Batav. 1718, 4°. Valerius Flaccus. Valerius Maxim. Lugd. Batav. 1655, ٤°. Varro. Veteres Mathematici. Edit. Thevenot. Parif. 1693, fol. Virgilius. Vitellio. συρί οπτικῆς, five de naturâ visûs. Noriberg. 1551, fol. Vitruvius. Edit. Elzev. Amflelod. 1649, fol.

Voyage de l'Amérique, par Champlain. Voffius. Variæ obfervationes 

#### W.

Wallis. Edit. 1699.
Walterus (Godofredus). Sepulchra eleatica.
Warlitz. De Valetudine Senum.
Winkelmann. Remarques fur l'Hiftoire de l'Art, 4°.
Witfius. Mifcellanea facra.
Wolfius. Edit Genevenfis, 1747, 5 vol. 4°.
Wotton. Reflections on Ancient and Modern Learning. 8°. 1694.

Z.

Zimmerman. De l'Expérience. Parif. 3 vol. in-12°.

Zonaras. Annales. Venetiis, 1729, 2 vol. fol.

Zozime. De Panoplis. Cod. mf. In Bibliothecâ Regiâ. Parif. στερι όργασων, και καμίνων.

# TABLE

#### DES

### DIVISIONS.

#### PREMIÈRE PARTIE.

Contenant l'Introduction, & les sentimens de Descartes, Mallebranche, Locke, &c. sur les Idées, l'Art de penser, les Qualités sensibles.

#### NTRODUCTION.

CHAPITRE I. Méthode de Descartes, & fa Logique. Principes de Locke.

CHAP. II. Idées innées de Defcartes, de Leibnitz, tirées de Platon, Héraclite, Pythagore, & des Chaldéens. Syftême de Mallebranche, puifé dans la même fource, & dans St. Augustin. CHAP. III. Des qualités fensibles.

#### SECONDE PARTIE.

Contenant les Systèmes de Leibnitz, de Buffon, Needbam, & les Vérités concernant la Physique générale & l'Astronomie.

CHAP. I. Syftême de Leibnitz.

CHAP. II. Nature animée. Comparaifon du Syftême de M. de Buffon avec celui d'Anaxagore, d'Empédocle, & de quelques autres Anciens.

- CHAP. III. Nature active & animée. Syftême de Needham.
- Снар. IV. Philosophie corpusculaire, & divisibilité de la matière à l'infini.
- CHAP. V. Du mouvement; de l'accélération du mouvement; de la pefanteur ou de la chûte des corps graves.
- CHAP. VI. Pefanteur universelle, force centrifuge & centripete. Loix des mouvemens des Planètes, fuivant leur distance du centre commun.
- CHAP. VII. Voie lactée; fyftêmes folaires, ou pluralité des Mondes; Satellites, Tourbillons.
- CHAP. VIII. De la Lumière & des Couleurs.
- CHAP. IX. Syftême de Copernic; mouvement de la Terre autour du Soleil; Antipodes.

CHAP. X. Des Télescopes.

CHAP. XI. Révolution des Planètes fur elles-mêmes.

CHAP. XII. Des Comètes.

CHAP. XIII. De la Lune.

CHAP. XIV. De l'Ether; de l'Air, de fa pefanteur & de fon élafticité.

CHAP. XV. Du Tonnerre & des tremblemens de terre; de la vertu magnétique; du flux & reflux; de l'électricité; de la fource des Fleuves.

#### TROISIÈME PARTIE.

Concernant la Médecine, l'Anatomie, la Chirurgie, la Chymie, la Génération, le fexe des Plantes, les Vibrations du Pendule, la Réfraction de la Lumière, la Perspective, la Quadrature du Cercle, les Miroirs ardens, les Découvertes particulières de quelques Anciens, la Méchanique, la Peinture, la Musique.

CHAP. I. De la circulation du Sang & des Trompes de Fallope.

CHAP. II. De la Chirurgie des Anciens.

CHAP. III. De la Chymie des Anciens.

- CHAP. IV. De la Génération par les Œufs, & des Animalcules.
- CHAP. V. Syftême fexuel des Plantes.
- CHAP. VI. Isochronisme des vibrations du Pendule; de la Réfraction de la Lumière, & de la Réfraction astronomique. Grandeur des Astres. Perfpective.

CHAP. VII. Quadrature du Cercle.

CHAP. VIII. Miroirs ardens d'Archimède.

- CHAP. IX. De plufieurs découvertes des Anciens dans les Mathématiques, l'Aftronomie, &c.
- CHAP. X. D'Archimède; de la Méchanique des Anciens, & de leur Architecture; des Microscopes, &c.
- CHAP. XI. De quelques particularités fur la Sculpture & la Peinture; & l'origine de la Mufique.
- CHAP. XII. Sur l'ufage que les Anciens faifoient du linge, &c.

#### QUATRIÈME PARTIE.

De Dieu; de l'Ame; du Temps; de l'Efpace; de la formation du Monde, & de la création de la Matière. Optimisme, origine du Mal; Péché originel. Conclusion.

CHAP. I. De Dieu.

CHAP. II. De l'Ame.

CHAP. III. Du temps & de l'Espace.

- CHAP. IV. De la création du Monde & de la Matière.
- CHAP. V. Syftême de Leibnitz fur l'Optimifme & l'origine du Mal.
- CHAP. VI. Péché originel connu des Anciens.

Conclusion & récapitulation de tout l'Ouvrage.

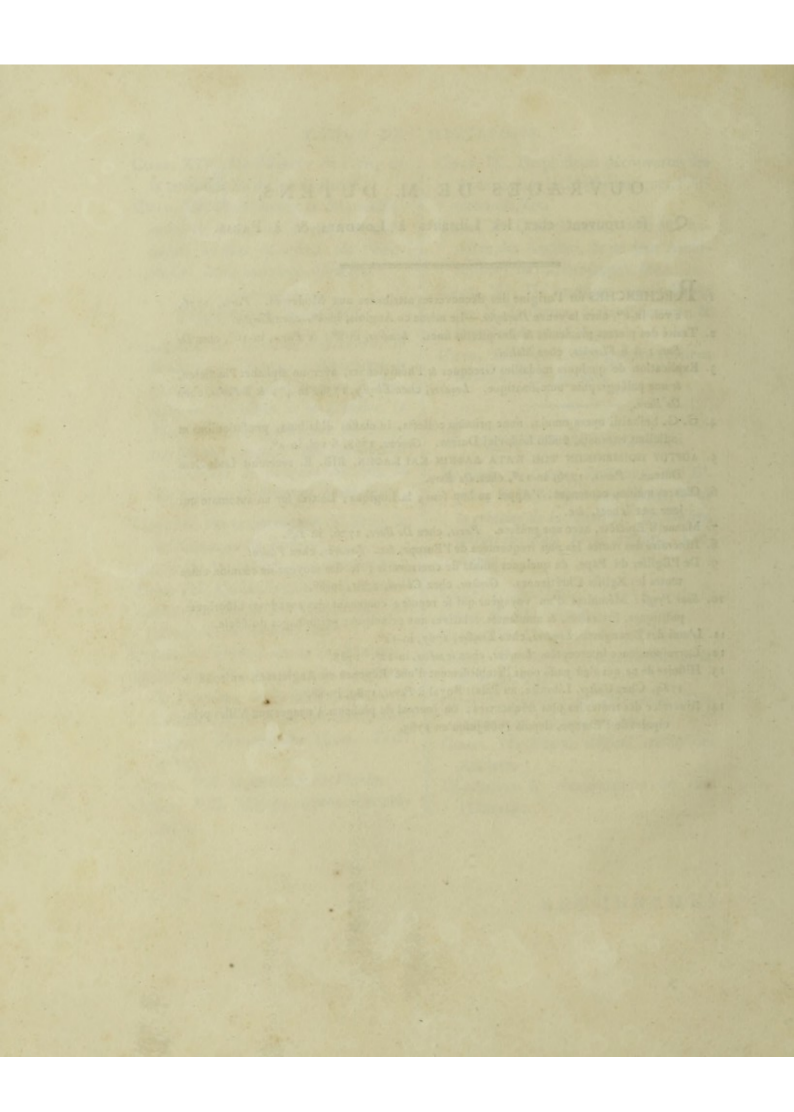
RECHERCHES

XX

#### OUVRAGES DE M. DUTENS,

Qui se trouvent chez les Libraires à LONDRES & à PARIS.

- 1. RECHERCHES fur l'origine des découvertes attribuées aux Modernes. Paris, 1776, 2 vol. in-8°, chez la veuve Duchefne.—Le même en Anglois, in-8°, chez Elm, fley.
- 2. Traité des pierres précieuses & des pierres fines. Londres, in-8°; & Paris, in-16°, chez De Bure; & à Florence, chez Molini.
- Explication de quelques médailles Grecques & Phéniciennes, avec un alphabet Phénicien, & une paléographie numifmatique. Londres, chez Elmstey, 1776, in-4°; & à Paris, chez De Bure.
- 4. G. G. Leibnitii opera omnia, nunc primùm collecta, in classes distributa, præfationibus et indicibus exornata, studio Ludovici Dutens. Genève, 1768, 6 vol. in-4°.
- 5. ΛΟΓΓΟΥ ΠΟΙΜΕΝΙΚΩΝ ΤΩΝ ΚΑΤΑ ΔΑΦΝΙΝ ΚΑΙ ΚΛΟΗΝ, BIB. E. recenfuit Ludovicus Dutens. Paris, 1776, in-12°, chez De Bure.
- 6. Œuvres mêlées, contenant: l'Appel au bon fens; la Logique; Lettres fur un automate qui joue aux échecs, &c.
- 7. Manuel d'Epictète, avec une préface. Paris, chez De Bure, 1776, in-24°.
- 8. Itinéraire des routes les plus fréquentées de l'Europe, &c. Londres, chez Faden.
- 9. De l'Eglife, du Pape, de quelques points de controverse; & des moyens de réunion entre toutes les Eglises Chrétiennes. Genève, chez Chirol, 1781, in-8°.
- 10. Sous Presse : Mémoires d'un voyageur qui se repose ; contenant des anecdotes historiques, politiques, littéraires, & amusantes, relatives aux principaux personnages du siècle.
- 11. L'ami des Etrangers. Londres, chez Elmsley, 1787, in-12°.
- 12. Correspondance interceptée. Londres, chez le même, in-12°. 1788.
- Histoire de ce qui s'est passé pour l'établissement d'une Régence en Angleterre, en 1788 & 1789. Chez Galtey, Libraire, au Palais Royal à Paris, 1789, in-8°.
- 14. Itinéraire des routes les plus fréquentées; ou Journal de plufieurs Voyages aux Villes principales de l'Europe, depuis 1768 jusqu'en 1783.



# RECHERCHES

SUR

# L'ORIGINE DES DÉCOUVERTES

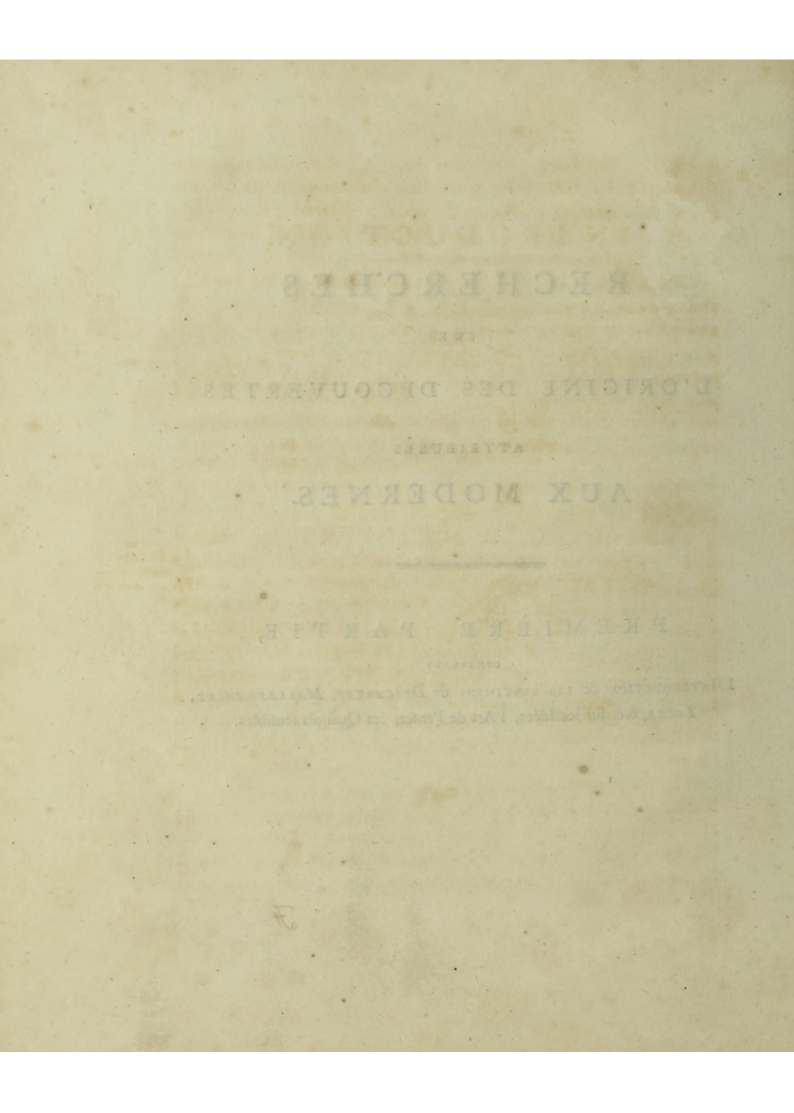
ATTRIBUÉES

# AUX MODERNES.

# PREMIÈRE PARTIE,

CONTENANT

L'INTRODUCTION & LES SENTIMENS de DESCARTES, MALLEBRANCHE, LOCKE, &c. fur les Idées, l'Art de Penfer, les Qualités fenfibles.



# INTRODUCTION.

1. LES hommes sont souvent extrêmes dans leurs passions, & encore Inconstance plus dans leurs opinions; ils passent subitement de l'amour à la haine, des hommes de la louange au blâme à l'égard des mêmes objets, & le plus souvent jugemens. fans pouvoir fe rendre compte à eux-mêmes des motifs qui les déterminent à ces grands changemens.

2. Le sujet que j'entreprends de traiter, fournit une preuve frappante Révolution de cette vérité. Pendant deux mille ans, les philosophes anciens ont dans les sciété en possession de l'estime générale & quelquesois aveugle des hommes; c'étoient des oracles que l'on écoutoit avec la plus grande vénération, & dont on respectoit les obscurités même, que l'on regardoit comme des fanctuaires facrés, ou il n'étoit pas donné à tous les esprits de pouvoir pénétrer: un ipse dixit de Pythagore, d'Aristote, ou de quelque autre grand philosophe, suffisit pour trancher les plus fortes difficultés; le vulgaire des favans baiffoit la tête, & s'en contentoit. On s'en tenoit là, & ces dispositions si soumises n'étoient guère propres à avancer les progrès de nos connoisfances. Aussi les beaux génies, qui ont été si bien récompensés de leurs travaux, par le titre à jamais glorieux de restaurateurs des sciences, sentirent-ils bien la dureté d'un tel esclavage. Le peuple philosophe tenta de secouer le joug d'Aristote, à-peu-près dans les temps que le peuple chrétien commençoit à se lasser de celui de Rome: l'effort de l'esprit humain vers sa liberté, devint ainsi général; & il arriva alors ce qui doit arriver dans toutes les entreprifes des hommes; on ne marqua pas affez justement les limites où il étoit à propos de s'arrêter ; on les franchit des deux côtés. Le prétexte de se THE B 2

#### INTRODUCTION.

délivrer de la fervitude d'Ariftote, & des autres grands maîtres, à qui on devoit tant, dégénéra en ingratitude & en injuftice à leur égard; de même que le prétexte de fe retirer des entraves de Rome dégénéra peu à peu, parmi les beaux efprits du fiècle, en efprit de libertinage & d'impiété: le fuccès des philofophes modernes fut enfin femblable à celui des grands conquérans; fe voyant vainqueurs, ils s'enrichirent des dépouilles des vaincus; & au lieu de fuivre l'exemple de ces grands hommes, dont les longues études, le travail affidu, & les méditations profondes, avoient tellement enrichi les fciences, ils fe contentèrent le plus fouvent de prendre chez eux le fonds fur lequel ils élevèrent enfuite leurs édifices: & cette victoire, qui devoit être utile à la perfection de l'efprit humain, fi l'on avoit apporté plus de candeur dans la réforme, peut lui devenir pernicieufe, en continuant fur les principes que l'on femble être difpofé à fuivre.

Grands 3. On convient de toute l'importance du fervice que les grands hommes parmi les mohommes, qui fe font élevés depuis deux fiècles, ont rendu à la dernes, admirateurs des anciens. n'eft-ce pas des Cardan, des Bacon, des Galilée, des Defcartes, des Newton, & des Leibnitz, dont je veux parler ici; non: ces héros de la république des lettres avoient trop de mérite pour ne pas connoître celui des anciens; ils leur rendoient juftice, & fe regardoient comme leurs difciples: je parle ici de ces demi-favans qui, ne pouvant tirer de leur propre fonds de quoi fe faire un nom, vont emprunter de ceux qu'ils affectent de dénigrer, les richeffes dont ils fe parent, & taifent avec ingratitude ce qu'ils doivent à leurs bienfaiteurs.

Raifons d'avoir recours dans la philosophie de nos jours; il n'est pas douteux que l'esprit aux anciens. analytique & géométrique, qui règne dans leur manière de procéder, n'ait beaucoup contribué à perfectionner les sciences, & il servit à fouhaiter que l'on ne s'en écartât jamais: mais on a besoin pour cela de

#### INTRODUCTION.

guides fürs ; & quels meilleurs guides peut-on fuivre que ceux que nous voyons être arrivés long-temps avant nous au but où nous nous proposons d'aller? Nous pouvons nous convaincre que les grandes vérités de systèmes, reçues avec tant d'applaudissement depuis deux fiècles, avoient déjà été connues, & enseignées par Pythagore, Platon, Aristote, & Plutarque; & nous devons penser qu'ils favoient démontrer ces mêmes vérités, quoique les raisonnemens sur lesquels une partie de leurs démonstrations étoit fondée, ne foient pas parvenus jusqu'à nous ; car, fi dans les écrits qui sont échappés aux injures du temps, on trouve une foule d'exemples qui mettent hors de doute la profondeur de leurs méditations, & la justeffe de leur dialectique pour exposer leurs découvertes, il est trop juste de croire qu'ils ont employé les mêmes foins, & la même force de raisonnement pour appuyer les autres vérités que nous trouvons simplement énoncées dans ceux de leurs écrits que nous connoissons. Cette conjecture est d'autant plus naturelle, que parmi les titres qui nous ont été confervés de ces ouvrages qui ont péri, on en trouve plusieurs qui traitoient de ces mêmes sujets qui ne sont qu'énoncés dans leurs autres écrits; d'où il est naturel de penser que l'on y cût trouvé les démonstrations qui nous manquent de ces vérités. Ils jugeoient sans doute inutile de les répéter, après en avoir parlé en plusieurs autres livres, auxquels ils renvoient fort fouvent, & dont Diogène Laërce, Suïdas, & d'autres anciens, nous ont confervé les titres, qui suffisent seuls pour nous donner une idée de la grandeur de notre perte (1).

5. Il est à remarquer auffi que ces grands hommes, par l'effort feul Leur fagade leur raison, avoient acquis des connoissances que toutes nos cité.

(1) Entre mille preuves que je pourrois alléguer, je ne ferai attention qu'aux titres de deux ouvrages de Démocrite, par lesquels seuls ils paroît avoir été l'inventeur de la doctrine élémentaire sur les contacts des cercles & des sphères, & sur les lignes irrationnelles & les solides. Diogenes Laërtius in Democrit. sect. 47.

### INTRODUCTION.

expériences, faites avec le secours des instrumens que le hafard nous a procurés, n'ont fervi qu'à confirmer. Sans l'aide du télescope (2), Démocrite avoit connu & enseigné que la voie lactée étoit un assemblage d'étoiles innombrables qui échappoient à notre vue, & dont la clarté réunie produisoit dans le ciel cette blancheur que nous désignons par ce nom; & il attribuoit la cause des taches observées dans la lune à la hauteur excefsive de ses montagnes, & à la profondeur de ses vallées : il est vrai que les modernes ont été plus loin, & qu'ils ont trouvé les moyens de mesurer la hauteur de ces mêmes montagnes; mais encore une fois, il semble que le raisonnement de Démocrite à ces égards étoit celui d'un grand génie, au lieu que les opérations des modernes ne font que laborieuses & méchaniques: d'ailleurs, comme dit Sénèque, ad inquisitionem tantorum, ætas una non sufficit; nous avons de plus sur les anciens l'avantage d'avoir pu travailler fur le cannevas qu'ils nous ont fourni.

6. Si l'exemple que je viens de rapporter est propre à donner du poids Entreprife de l'Auteur. à mon sentiment, que sera-ce donc, si je puis faire voir, comme je l'espère, qu'il n'est presque pas une des découvertes attribuées aux modernes, qui n'ait été, non-seulement connue des anciens, mais même appuyée par de solides raisonnemens?

tialité.

son impar. 7. Je ne veux pas parler des vérités difficiles à appercevoir dans leurs ouvrages, & que l'on n'y trouve que parce que l'on est déterminé à les y trouver : je laisse ce soin aux zélés commentateurs; il convient à leur superstitieuse admiration pour leurs auteurs. Mais je veux parler de ces vérités qui doivent frapper tout esprit attentif; de celles que Newton, Descartes, & Leibnitz, y ont vues, & que tout génie impartial & appliqué y trouvera auffi bien qu'eux.

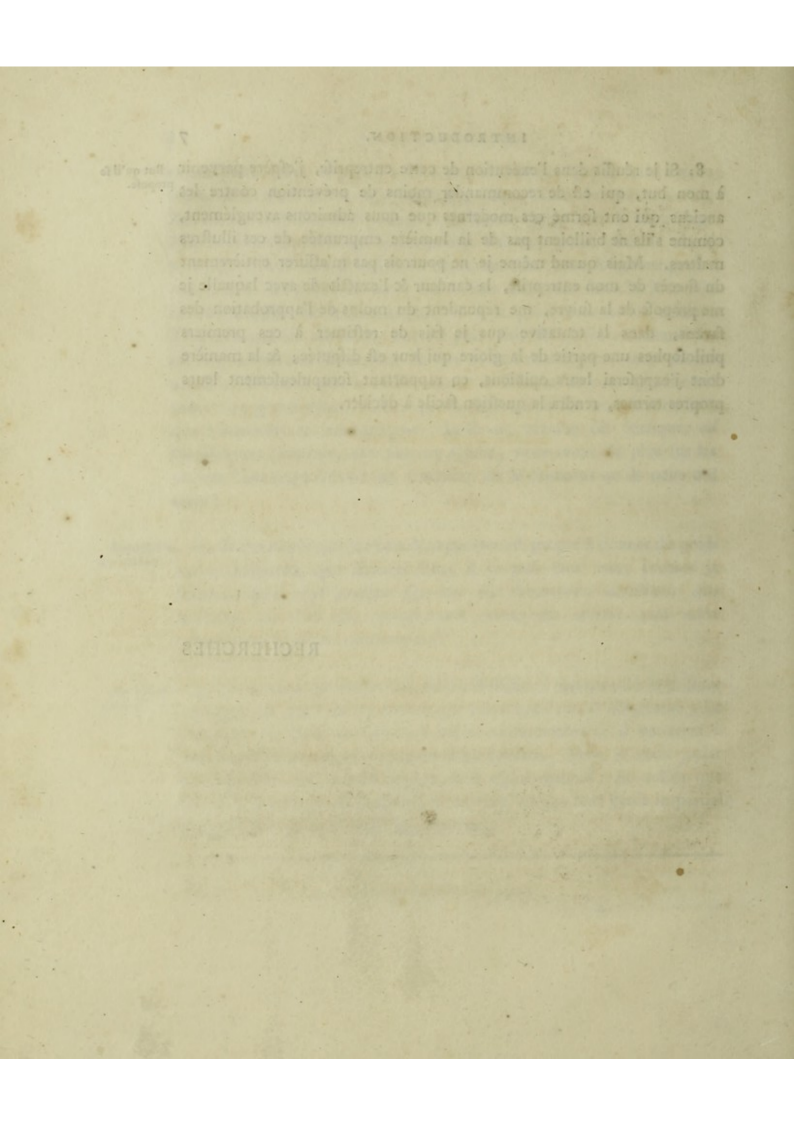
(2) Vid. Not. ad Sect. 131, p. 205.

4 toxed of set-

#### INTRODUCTION.

8. Si je réuffis dans l'exécution de cette entreprife, j'efpère parvenir But qu'il fe à mon but, qui est de recommander moins de prévention contre les propose. anciens qui ont formé ces modernes que nous admirons aveuglément, comme s'ils ne brilloient pas de la lumière empruntée de ces illustres maîtres. Mais quand même je ne pourrois pas m'affurer entièrement du succès de mon entreprife, la candeur & l'exactitude avec laquelle je me propose de la fuivre, me répondent du moins de l'approbation des favans, dans la tentative que je fais de restituer à ces premiers philosophes une partie de la gloire qui leur est disputée; & la manière dont j'exposerai leurs opinions, en rapportant scrupuleusement leurs propres termes, rendra la question facile à décider.

# RECHERCHES



# RECHERCHES

SUR

L'ORIGINE DES DÉCOUVERTES

ATTRIBUÉES

# AUX MODERNES.

PREMIÈRE PARTIE.

# CHAPITRE PREMIER.

Méthode de DESCARTES, & Sa Logique. Art de penser de LOCKE.

9. DEPUIS plus d'un fiècle, quelques hommes célèbres ont propofé, Syftèmes fur la logique & la métaphyfique, des idées qui ont paru nouvelles. Mallebran-Descartes, Leibnitz, Mallebranche, & Locke, ont été regardés comme che, Leibnitz, des innovateurs en ces sciences, quoiqu'ils n'aient rien avancé qui ne puises chez se trouve auffi clairement expliqué dans les ouvrages des anciens que dans leurs propres écrits, comme il est aisé d'en juger après un long examen de leurs principes rapprochés & comparés ensemble.

10. Avant que d'admettre aucune méthode, Descartes pose (1) pour Logique de premier principe, qu'une sois dans la vie, celui qui cherche la vérité doit, autant qu'il est possible, douter de tout; & ensuite il propose quatre règles principales, dans lesquelles consiste toute sa logique (2.)

C

<sup>(1)</sup> Cartef. Princip. Philosophia, pars I. seet 1.

<sup>(2)</sup> Cartef. Differtatio de Methodo, sect. 2, p. 7, Ed. Amsterd. 1692, in 4º. apud Blaeu.

### LOGIQUE DE DESCARTES.

11. " La première est de ne recevoir jamais aucune chose pour Première Règle, " vraie, qu'on ne la connoisse évidemment être telle, c'est-à-dire, " d'éviter soigneusement la précipitation, & de ne comprendre rien de " plus en ses jugemens, que ce qui se présente si clairement à l'esprit, " qu'on n'ait aucune occasion de la mettre en doute. Seconde 12. " La seconde, de diviser chacune des difficultés qu'on examine. Règle, " en autant de parties qu'il se peut, & qu'il est requis de les résoudre. Troifième 13. " La troisième, de conduire par ordre ses pensées, en commen-Règle, " çant par les objets les plus fimples & les plus aisés à connoître, pour " monter, peu à peu, comme par degrés, jusqu'à la connoissance des " plus composés, & supposant même de l'ordre entre ceux qui ne se " précèdent point naturellement les uns les autres. Quatrième 14. "La quatrième, de faire par-tout des dénombremens si entiers Règle, " (1), & des revues si générales, qu'on se puisse assurer de ne rien " omettre." indiquées

dans Ariftote. 15. Sans avoir recours aux sceptiques pour y trouver ce doute, & cette circonspection si vantée en Descartes, on voit dans Aristote ce premier principe clairement énoncé, & fortement recommandé, par les mêmes raisons qu'allègue Descartes. " Celui, dit Aristote (2), qui

 Aristot. Analyt. Poster. lib. 2, c. 14, p. 174. Ουτω μένουν βαδίζοντι isireidivat στι ούδιν σαραλάλινήλαι. Ac singula quidem ita persequendo, sacile erit videre num prætermittatur quidpiam. Vid. ad finem bujusdem capitis, p. 176. A. lin. 9 seq.

(2) Α΄ΝΑΓΚΗ σρός την ἐπιζητουμένην ἐπικήμην ἐπικθεϊν ἡμᾶς, σρῶτον, σερὶ ῶν ἀπορῆσαι δε σρῶτον. Ταῦτα ἐἰ ἐριν ὅσα σερὶ ἀυτῶν ἀλλως ὑπειλήφασί τινές, κặν ἰί τι χωρὶς τούτων τυ[χάνοι σρῶτον σαρεωραμένον. Ε΄ςι δὶ τοῦς ἐυπορῆσαι Couλομένοις σροῦργου τὸ διαπορῆσαι καλῶς. Η' γὰρ ὕσερον ἐυπορία, λύσις τῶν σρότερον ἀπορουμένων ἐςί κιν ἀγνόουντα τὸν δεσμών. Α΄λλ ἡ τῆς διανοίας ἀπορία δηλοῖ τοῦτο σερὶ τοῦ σράγματος.

Ad illam, quæ quæritur, scientiam, necesse est imprimis nos percurrere, de quibus primo dubitandum est. Hæc autem sunt, et quæcunque de eis nonnulli aliter existimarunt, et si quid ultra hæc

# METHODE DE DESCARTES.

" cherche à s'instruire, doit premièrement favoir douter; le doute de " l'esprit conduit à manifester la vérité." Et un peu plus loin : " Qui-" conque cherche la vérité, sans commencer à douter de tout, est semblable " à quelqu'un qui marche sans savoir où il va; & qui, ne connoissant " point le but où il se propose d'aller, ne peut savoir s'il y arrivera ou " non; au lieu que celui qui a fu douter, trouve enfin le but où il doit " s'arrêter."

16. Le même auteur, parlant de la méthode que l'on doit observer Méthode de dans le raisonnement, enseigne à commencer toujours par les choses Descartes. les plus évidentes, & les plus connues, & à répandre du jour jusque dans les élémens, & dans les principes des choses les plus obscures, en les divisant, & les définissant avec soin (1): en quoi il femble que Descartes ait adopté jufqu'à fa manière de s'exprimer.

prætermiffum fit. Eft autem operæ pretium aliquid facultatis habere volentibus, bene dubitare. Nam posterior facultas folutio corum est, quæ ante dubitata fuerunt. Solvere autem non est, cum nodus ignoretur : sed intellectus bæsitatio manifestum boc de re facit. Metaphysic. lib. 2, cap. 1, pag. 858. E.

Διό δει τάς δυσχερείας τεθεωραείαι σάσας σρότερον, τούτων τε χάριν, και διά το τους ζητούντας άνιυ του אומדיסףאיסמו שףשידטי, טעטוטני בוימו דטו שני לאו למאוצוי מאיטטיטר, אמו שרלב דטרדטוב, טיל לו שטדו דל לאוטערטי בייראוני ή μή, γινώσκειν' το γάς τέλος τούτω μέν ου δήλον, τῷ δὲ καλῶς σροηπορηκότι. Ε'τι δὲ βέλτιον ἀνάγκη ἔχειν σρος τό κρίται, τον ώσπις άντιδίκων και των άμφισθητούντων λόγων άκηκούτα ττάντων.

Quare omnes primò difficultates speculari par est, et horum gratia, et propterea quod illi qui quærunt, nift prime dubitent, fimiles illis sunt, qui quenam ire oporteat, ignorant : et ad hæc neque utrum invenerint quod quæritur, an non, cognoscere possunt. Finis etenim his quidem non est manifestus : illi autem, qui anteà dubitaverit, patescit. Item, meliùs se habere necesse est illum ad judicandum, qui tanquam adverfarios, omnes utrinque rationes oppofitas audiat. Id. p. 859. A.

Περί γας τούτων απάντων, ου μόνον χαλιπόν το ευπορήσαι της αληθείας, αλλ' ουδί το διαπορήσαι τω λόγω έαδιον xañãs.

De his enim omnibus non modò invenire veritatem difficile, verùm neque bene ratione dubitare facile eft. Id. p. 860. A.

(1) (דוֹד אַמְ סוֹטְוּנּטּם אַוּשׁטרונוי באמקסי, כדבי דם מודום אושנוסשעני דם שרשידם, אמו דם מרצמי דם שבשדם, אמו μέχρι των σοιχείων) δήλον ότι και της στρί φύσεως επισήμης σειρατέον σρότερον διορίσασθαι τα στρί τας άρχάς. חוֹסְטַאנ לוֹ וֹא דמֹז אַשטְרַוְעשדוֹבְעש אוווֹז א לטלה אבו המסוביוֹבְעש, וֹאוֹ דע המסוֹבר איז שט אוביועאדוב .....

17. Descartes étoit persuadé qu'il avoit découvert le premier l'arme Argument de Descartes: Je pense, donc la plus propre à battre en ruine le grand boulevard du scepticisme, en je juis; pris déduisant du doute même une vérité fondamentale; & il croyoit avoir de faint Auformé le premier ce syllogisme; Je doute [ou je pense], donc je suis. guftin.

En effet, on lui a long-temps attribué l'honneur de cet argument, qui fe trouve cependant dans S. Augustin. Je ne vois pas, disoit ce grand homme, ce qu'il y a de si redoutable dans le doute des Académiciens; car ils ont beau dire que je puis me tromper : si je me trompe, j'en conclus que je suis: car celui qui n'est pas, ne peut pas se tromper; & par cela même que je me trompe, je sens que je suis (1).

Principes mêmes que ceux d' Ariftote.

18. Tout ce qu'a dit Locke, dans fon Essai sur l'entendement de Locke, les humain, a été le fruit d'une observation exacte des principes des anciens, entre autres, d'Aristote, lequel tenoit que toutes nos idées venoient originairement des fens, & disoit qu'un aveugle ne pouvoit avoir l'idée des couleurs (2), ni un fourd la notion du bruit : il établissoit les sens pour juge de la vérité, quant aux opérations de l'imagination; &

> Διόπερ ανάγκη τον τρόπου τοῦτου σροάγειο in τῶν ἀσαφεσίρων μιο τῆ Φύσει.... ini τὰ σαφίσερα τῆ φύσει καί γνωριμώτερα ..... Υ τερου δε έκ τούτων γίνεται γνώριμα τα τοιχεία, και αι άρχαι, διαιρούσι ταύτα. Διό έκ των καθόλου, έπὶ τὰ καθ' ἔκας α δει προϊέναι.

> Tunc enim putamus unumquodque cognoscere, cum causas primas noverimus, et principia prima, et usque ad elementa; perspicuum est, hic quoque tentandum, ut primum definiantur ea, quæ ad principia naturalis fcientiæ pertinent. Naturaliter autem constituta est via ab iis, quæ funt nobis notiora, et clariora, ad ea, quæ funt clariora, et notiora natura ..... Quare necessie eft hoc modo progredi, nimirum ex iis, quæ natura quidem funt obscuriora ..... Deinde iis, qui hæc dividunt, ex ipsis elementa et principia innotescunt. Idcirco ab universalibus ad fingularia progredi oportet. Aristot. Physic. Auscultat. lib. 1. de Methodo hujus libri, tom. 1, p. 315. AS B.

> (1) Mihi effe, idque noffe, et amare, certifimum eft. Nulla in his verbis Academicorum argumenta formido, dicentium : Quid si falleris? Si enim fallor, sum : nam qui non est, utique nec falli poteft ; ac per hoc fum, fi fallor. Quo argumento usus quoque est aliis in locis. August. de Lib. arbit. lib. 2, c. 3, et de Civit. Dei, lib. 11, c. 26.

(2) Aristot. Physic. Auscultat. lib. 2, c. 1, tom. 1, p. 328. B.

l'entendement, par rapport aux choses qui regardent la règle de notre vie, & la morale: & il a jeté les premiers fondemens de cet axiome célèbre des Péripatéticiens, qu'*Il n'y a rien dans l'esprit qui n'y soit entré par les sens*; lequel est une conséquence de plusieurs endroits différens de souvrages (1). Mais sur-tout Locke a puisé chez les Stoïciens ce qui fait le fond de son système : une courte exposition des deux sentimens suffira pour en convaincre le lecteur.

19. Le philosophe Anglois fait, des sensations, les matériaux dont Locke comparé avec les la réflexion se fert pour composer les notions de l'ame : les sensations storciens. chez lui sont des idées simples, dont la réflexion forme les idées complexes; c'est là le fondement de son livre, dans lequel, il est vrai, qu'il a répandu un grand jour sur la manière dont nous acquérons nos idées, & sur leur affociation; mais il est clair aussi, par tout ce que Sextus Empiricus, Plutarque & Diogène Laërce nous ont confervé de la doctrine des Storciens, qu'ils raisonnoient de la même manière que Locke a fait de nos jours; & on peut juger, par ce qu'en dit Plutarque, que si tout ce qu'ils ont écrit sur ce sujet (dans les ouvrages dont il ne nous reste que les titres) étoit parvenu jusqu'à nous, nous n'aurions pas eu besoin de l'ouvrage de Locke. " Le sond de la doctrine de " Zénon & de son école sur la logique, étoit, que toutes nos notions " nous viennent des fens (2). L'esprit de l'homme, à san aissance,

(2) Οι Στωϊκοί φασιν, Όταν γεινηθη ό άνθρωπος, έχει το ήγεμοικον μέρος της ψυχής, ώσπερ χάρτης άργης ιἰς άπογραφήν. εἰς τοῦτο μίαν ἐκάς το τῶν ἐποιῶν ἐναπογράφελαι. Πρῶτος δὲ ὁ τῆς ἀιαγραφής τρόπος, ὁ διὰ τῶν

<sup>(1)</sup> Ex fensu memoria; ex memoria experientia; ex multis experimentis in unum collectis exsurgit universale, quod apprehendit intellectus, ex quo aliquid concludit diánora. Aristot. Analyt. Poster. lib. 2, Tractat. 4, cap. 19, p. 179, C. D. E. & seq. 1629. Vide et Averroëm in bunc locum; et Diogen. Laërt. in Aristotelem, lib. 5, sect. 29.

<sup>&</sup>quot; Il est bon de remarquer ici, que cet axiome de l'école péripatéticienne, nibil est in intellectu " quod non priùs fuerit in fenfu, n'est point d'Aristote, comme on le croit ordinairement, ni même " de se plus anciens commentateurs : c'est un des axiomes introduits par les scholastiques, " & appuyé principalement sur le passage précédent, & sur le dernier chapitre du second Livre " d'Aristote de Animâ. A la suite du passage rapporté dans cette note, se trouve seulement cette " expression : itaque nec insunt definiti babitus ; nec fiunt ex aliis babitibus notioribus, sed ex sensu." Vid. Philopon. in locum, p. 149, col. 1. et Themissium in eund. loc. cap. 35 & 37.

" est semblable, disoient les Stoïciens, au papier blanc disposé à "recevoir tout ce que l'on veut y écrire; les premières impressions qu'il reçoit, lui viennent des sens; les objets sont-ils éloignés, la mémoire sert à retenir ces impressions; la répétition de ces mêmes impressions fait l'expérience. Les notions sont de deux genres, naturelles & artificielles; les naturelles sont les vérités qui ont leur fource dans les sensations, ou sont acquises par les sens; c'est pourquoi ils les appeloient aussi anticipations : les notions artificielles sont produites par la réflexion de l'esprit, dans des êtres doués de raison."

Ce passage, & plusieurs autres que je rapporte ci-dessous, tirés d'Origène (1), de Sextus Empiricus (2), de Diogène Laërce (3),

Stoici dicunt: Quum natus fuerit homo, is principem animæ partem veluti chartam habet, in quâ quis aliquid exarare conetur; adeòque in illâ animæ parte unamquamque notionem a fe comparatam inferibit. Primus verò ejufmodi feriptionis, vel feribendi, modus est ille, qui per fenfus efficitur. Qui enim objectum aliquod fentiunt, ut album, illo fublato vel recedente, ejus adhue memoriam habent: quum verò plures ejufmodi memoriæ formâ inter fefe fimiles efformatæ fuerint, tune Stoici nos experimentum habere dicunt; experimentum enim est multitudo notionum plurium formâ fimilium. Notionum verò physicæ quidem juxta prædictos modos fiunt, folo fenfuum naturæque præfidio, fisse arte; aliæ verò doctrinâ, studioque, vel industriâ nostrâ comparantur. Itaque bæ quidem notiones folùm vocantur; illæ verò anticipationes etiam, vel prænotiones dicuntur. Ratio verò, propter quam rationales vocamur, ex anticipationibus perfici five compleri dicitur in primo feptenario, primis nempe feptem ætatis annis. Notio verò, mentifque conceptus, est imago cogitationis, quæ ab animali rationis compote producatur. Plutarch. de Placitis Philosoph. lib. 4, c. 11. Vide et Diogen. Laërt. lib. 7, feâ. 51, 52, 53, 54.

 (1) ... Stoicorum, qui, fublatis e medio naturis intelligentibus, contendunt: quidquid intelligitur, fenfu intelligi, et nibil effe in intellectu quod a fenfu non pendeat. A'ισθήσει καλαλαμβάνισθαι τὰ καλαλαμβανόμενα, καὶ πῶσαν καλάληψιν ἡρῆπσθαι τῶν αἰσθήσεων. Origen. contra Celjum, lib. 7, fect. 37. Stanley, Hift. Philosoph. Edit. Latin. tom. 2, p. 157, col. 1.

(2) Omnis enim intelligentia oritur a fenfu, &c. Sextus Empir. adverfus Mathemat. lib. 8, f.a. 56, p. 467, 468. feq. lib. 3, fed. 40, p. 317, lib. 9, fed. 393 feq. p. 625, et adverf. Ethic. lib. 11, fed. 250, p. 734.

(3) Diogen. Laërt. in Zenone, lib. 7, fest. 52, 53. Bruker, tom. 1, p. 916.

άισθήστων. Αίσθανόμενοι γάρ τιιος, οίον λευκοῦ, ἀπελθόιδος ἀυδοῦ, μνήμην ἔχουσιν' ὅταν δι ὑμοειδιῖς σολλαὶ μιῆμαε γίνοιται, τότέ Φασιν ἔχειν ἱμπειρίαν' ἱμπειρία γάρ ἐςι τὸ τῶν ὑμοειδῶν σιλῆθος. Τῶν δι ἱκοιῶν αὶ μὲν Φυσικαὶ γίνοιλαι καλὰ τοὺς εἰρημένους τρόπους, καὶ ἀνεπιθεχνήτως' αἰ δι κῶν δι ἡμιθέρας διδασκαλίας, καὶ ἰπιμελιίας' Αυται μὲν οῦν, ἕνοιαι καλαῦβαι μόνον, ἰκιῖναι δι καὶ σρολήψεις. Ο' δι λόγος, καθ' ὃν προσαγοριυόμεθα λογικοὶ, ἰκ τῶν σρολήψεων συμπληροῦσθαι λέγεθαι, καλὰ τὴν σρώτην ἐδδομάδα. Ε΄ςι δι νόημα Φάβασμα διακοίας λογικοῦ ζώου.

& de Saint Augustin (1), peuvent fervir à tracer la véritable origine du principe, Qu'il n'y a rien dans l'entendement qui n'y foit entré par les fens; & je ne fais comment il est arrivé qu'on l'a de tout temps attribué entièrement à Aristote & à son Ecole, plutôt qu'aux Stoïciens & aux Epicuriens (2), chez qui il se trouve beaucoup plus clairement indiqué. Cette erreur est fi généralement reçue, que plusieurs Savans n'ont fait aucune difficulté de citer l'axiome même, comme se trouvant en propres termes dans Aristote (3); en quoi j'ai reconnu, après les recherches les plus exactes, qu'ils s'étoient trompés pour avoir négligé de confulter l'original.

(1) Stoici dialecticam a corporis fenfibus ducendam putaverunt. August. de Civit. Dei, lib. 8, c. 7... Nemessius de Naturâ hominis, c. 6.

(2) Namque omnis ratio a fenfibus pendet: mãs γàρ λόγος ἀπδ αἰσθήσιων μβηται. Diogen. Laërt. lib. 10, feft. 32, et ultra: namque et mentis attentiones omnes a fenfibus manant, &c. Gasfendi in bunc locum, tom. 5, Oper. p. 8, col. 1, S p. 48, col. 2. Vid. S Cic. de Finibus, lib. 2, c. 19, p. 1004. Quidquid porrò animo cernimus, id omne oritur a fenfibus. Bruker, tom. 1, p. 1257.

(3) Gassendi Oper. tom. 5, p. 49, col. 2. Harvæus in Præfatione ad lib. de Generatione Animalium.

CHAP.

#### CHAPITRE II.

Idées innées de DESCARTES & de LEIBNITZ, tirées de PLATON, HERACLITE, PYTHAGORE, & des Chaldéens. Système de MALLE-BRANCHE, puisé dans la même source, & dans S. Augustin.

Idées innées 20. LES idées innées des premières vérités, défendues par Descartes de Platon, adoptées par & Leibnitz, & qui ont élévé des difputes fi vives & fi fubtilement dif-Descartes & cutées parmi les métaphyficiens de ce fiècle, ont puisé leur origine dans Leibnitz. Platon, source féconde des vérités les plus sublimes pour un esprit attentif. Ce grand philosophe, qui a mérité le surnom de divin, parce qu'il a le mieux parlé de la Divinité, avoit cependant un fentiment erroné & particulier fur l'origine de l'ame, " qu'il disoit être émanée " de l'effence divine où elle s'étoit imbue de la connoifsance des idées ; " mais qu'ayant péché elle étoit déchue de son premier état, & avoit " été condamnée à demeurer unie au corps, dans lequel elle étoit " retenue comme dans une prison (1); & que l'oubli de ses premières " idées étoit la fuite néceffaire de cette peine : il ajoutoit que l'avan-" tage de la philosophie étoit de réparer cette perte, en ramenant " l'esprit peu à peu à ses premières connoissances ; & que cela ne pou-" voit s'accomplir qu'en l'accoutumant comme par degrés à connoître " ses propres idées, &, par un ressouvenir complet, à comprendre " fa propre effence, & la vraie effence des choses." De ce premier principe de l'émanation divine de l'ame dans la philosophie de Platon,

<sup>(1)</sup> Animus gravi farcina preffus explicari cupit et reverti ad alia, quorum fuit. Nam corpus hoc animi pondus ac pœna est: premente illo urgetur, in vinculis est, nisi accessit philosophia, et illum respirare rerum naturæ spectaculo justit, et a terrenis dimisit ad divina. Hæc libertas ejus est, hæc evagatio. Subducit interim se custodiæ in quâ tenetur, et cælo reficitur. Senec. Epift. 65, p. 494. B.

### IDE'ES INNE'ES DE PLATON.

il s'enfuivoit donc naturellement que l'ame (1) avoit eu autrefois en elle-même les connoiffances de toutes chofes; & qu'elle avoit encore confervé la faculté de fe rappeler fon origine immortelle, & fes premières connoiffances. Defcartes & Leibnitz ont raifonné de la même manière, en admettant des vérités éternelles & premières, imprimées en nos ames;... ils ont fubftitué la préexistence & la création des ames à leur émanation de la Divinité, enseignée par Platon; & ils ont défendu ce fystême avec les mêmes raisons dont s'étoit fervi Platon, & qui paroissent étre puisées dans cet auteur même.

21. Mallebranche parut enfuite fur les rangs pour défendre les prin- Système de cipes de Descartes, & s'engagea lui-même à soutenir une opinion sur Mallebranche sur les la nature des idées, qui étonna tous les esprits par une singularité idées, puisé

(1) Ατε οὖν ἡ ψυχὴ ἀθάναθός τε οὖσα, καὶ συλλάκις γεγουῦα, καὶ ἐωρακυῦα καὶ τὰ ἐνθάδι, καὶ τά ἐν ἀδυυ, καὶ πάντα χρήματα, οὐκ ἔςιν ὅ, τι οὐ μεμάθηκιν ..... Ατε γὰρ τῆς Φύσιως ἀπάσης συγΓενοῦς οὕσης, καὶ μιμαθηκυίας τῆς ψυχῆς ἄπαιλα, ὀυδἶν κωλύει, ἕν μόνον ἀναμνησθέλα (δ δὲ μάθησιν καλοῦσιν ἄνθρωποι) τάλλα πάλα ἀυθὸν ἀνυριῦν, ἱάν τις ἀνδριῦος ἦ, καὶ μὴ ἀποκάμη ζηθῶν τὸ γὰρ ζήθιῦ ἄρα καὶ τὸ μανθάνειν, ἀνάμνησις ὅλον ἐςίν. Plato in Menone, tom. 2, p. 81. Quum igitur animus immortalis fit, et fæpenumerò redivivus exfiterit, eaque, quæ hîc funt, et apad inferos viderit, niĥil unquam rerum eft, quas non didicerit .... Quum enim univerfa natura uno quodam cognatoque genere contineatur, et omnia animus didicerit, niĥil impedit hominem, uno quodam in memoriam revocato (quod difciplinam vocant) omnia cætera invenire, fi quis virili animo fuerit, nec inveftigando defatifcat. Nam inveftigare et difcere omninò eſt reminifcentia. Confer p. 35, in Epimenide, tom. 2, p. 974, et in Pbæd. tom 3, p. 249, ubi, Toῦτὸ ἰςιν ἀνάμισος ἰκίνων, ἅ ποτ ἑιδιν ἡμῶν ἡ ψυχὴ συμπορευθεῖσα τῷ θεῷ. Hoc ɛſt recordatio illarum rerum, quas olim vidit animus noſter cum Deo profestus.

Et à l'occasion du mot σώμα in Cratylo, tom. 1. pag. 400. Kai Σήμα τινές φασιν άύθο (σώμα) ilvai τῆς ψυχῆς, ὡς τεθαμμίης ἐν τῷ ιῦν ϖαρόντι. Nam sepulcrum animæ corpus effe aiunt quidam, tanquam ad hoc quidem tempus anima sit in corpore sepulta. Et peu après: Δοκοῦσι μίνδι μοι μάλιςα θίσθαι οἱ ἀμφὶ O'ρφία τοῦτα τὸ ὄνομα, ὡς δίκην διδούσης τῆς ψυχῆς, ὡς δὴ ἕνικα δίδωσι· τοῦτοι δὶ σιειώσλοι μάλιςα θίσθαι οἱ ἀμφὶ O'ρφία τοῦτα τὸ ὄνομα, ὡς δίκην διδούσης τῆς ψυχῆς, ὡς δὴ ἕνικα δίδωσι· τοῦτοι δὶ σιειώσλοι ἔχειν, ὅια σώζηται, δισμωτηρίου εἰκόνα· είναι οῦν τῆς ψυχῆς τοῦτο αὐτὸ, ὡσπερ ὀνομάζεται, ἕως ἅν ἐκτίση τὰ ἐφιιλόμενα τὸ σῶμα. Videntur tamen mihi Orphei sudios, issue vocabuli originem optimè notasse; videlicet, ut fignificetur anima pœnas pendere, et quidem explicari, quâ de causa pœnas pendat. Animam igitur, quasi vallum clausstrumque, carceris scilicet imaginem, hoc corpus circumferre, ut ipfa fervetur; ac proinde illud ipfum animæ esse corpus, quod præ se fert vocabulum, donec quæ debet anima plenè in corpore perfolverit.

### IDE'ES INNE'ES DE MALLEBRANCHE.

chezlesChal-apparente, que l'on traita presque d'extravagance, quoique ce philodéens, dans Platon, &c. sophe n'eût cependant rien avancé qui ne puisse s'appuyer sur l'autorité des plus beaux génies de l'antiquité, tels que Pythagore, Parménides, Héraclite, Démocrite, Platon, & Saint Augustin; sans faire mention de l'école Chaldéenne, d'où l'opinion du P. Mallebranche semble être premièrement dérivée.

Exposition du fystême de Mallebranche.

22. Dans la seconde partie de la Recherche de la Vérité, cet auteur célèbre, après avoir défini l'idée, l'objet immédiat ou le plus proche de l'esprit, quand il apperçoit quelque objet, démontre la réalité de l'exiftence des idées, en faisant voir qu'elles ont des propriétés; ce qui ne peut jamais arriver au néant, qui n'a point de propriété: il distingue enfuite les fentimens d'avec les idées; il examine les cinq différentes manières dont l'esprit peut voir les objets de dehors; il réfute les quatre premières, pour établir la cinquième, qui est celle qu'il soutient être la feule conforme à la raison, & qu'il expose, en disant qu'il est absolument nécessaire que Dieu ait en lui-même les idées de tous les êtres qu'il a créés, puisqu'autrement il n'auroit pas pu les produire : il ajoute qu'il faut de plus favoir que Dieu est étroitement uni à nos ames par sa présence; de sorte qu'on peut dire qu'il est le lieu des esprits, de même que les espaces sont dans un sens le lieu des corps; & il en conclut, que l'esprit peut connoître ce qu'il y a dans Dieu qui représente les êtres créés, supposé que Dieu veuille bien se communiquer à nous de cette manière; ce qu'il prouve ensuite par des raisons qui ne font plus de ce sujet. Et, dans ses Entretiens métaphysiques (1), il fait remarquer que Dieu, ou la raison universelle, renferme les idées qui nous éclairent, & que les ouvrages de Dieu ayant été formés sur ces idées, on ne peut mieux faire que de les contempler pour découvrir la nature & les propriétés des êtres créés.

(1) Troifième Entretien, Sect. II.

23. On a commencé par traiter Mallebranche de visionnaire, pour Mallebranche autorifé avoir avancé ces sentimens, quoiqu'il les eût accompagnés des preuves des anciens. les plus judicieus & les plus solides que puisse fournir la métaphysique; & on n'à point songé à l'accuser de plagiat, quoique son système, & sa manière de le prouver, se trouvassent à la lettre dans les auteurs anciens que je viens de nommer.

24. Pour mieux justifier la vérité de ce que j'avance ici, je com- Doctrine des mencerai par rapporter la doctrine des Chaldéens (1), laquelle paroît fur les idées. peut-être exposer moins clairement ce système; mais cela doit être plutôt attribué à l'éloignement du temps & au peu de fragmens qui nous restent de leurs écrits, qu'à toute autre raison; & afin de les rapprocher de nous en partie, voyons ce qu'en dit Proclus, qui étoit plus à portée que nous de les entendre. Voici les (2) vers que cet

(1) Ι'δίας δὶ νομίζουσι νῶν μἰν τὰς τοῦ σαἰρὸς ἰνοίας, νῶν δὶ τοὺς καθόλου λόγους φυσικοὺς, καὶ ψυχικοὺς, καὶ νοήθοὺς, νῶν δὲ τὰς ἰξηρημίνας τῶν ὅνῶν ὑπάρξεις. Ideas cenfent (Chaldæi) modo Patris cogitationes, modo univerfi rationes naturales, animales, et intellectuales, modo etiam abstractas a rebus fubstantias. Pfellus in brevi dogmatum Chaldaicorum expositione. Extat apud Lambecium in Prodrom. Histor. Liter. p. 115, lin. 9.

(2) Νοῦς Παίρὸς ἰξρῦίζησε νοήσας ἀκμῆτι βουλῆ
 Παμμόρφους ἰδίας, ϖηyῆς δ' ἀπὸ μιᾶς ἀποπίᾶσαε
 Ε'ξίθορον ϖαίρόθεν γὰρ ἔην βουλὴ τε, τίλος τε.
 Mens Patris ftridit, intelligens indefession confilio
 Omniformes ideas ; fonte verò ab uno evolantes
 Exilierunt ; à Patre enim erat et confilium, et finis.

Oracula Chaldæorum, v. 100.

Α'λλ' ἰμερίσθησαι, νοερῷ συρὶ μοιρηθείσαι,
Εἰς ἄλλας νοερὰς, κόσμω γὰρ ἄναξ σολυμόρφω
Προύθηκεν νοερὸν τύπον ἄφθίλον, οὐ καθὰ κόσμον,
Ι''χνος ἰπειγόμενος μορφῆς, καθ' ἄ κόσμος ἰφάνθη
Παίλοίαις ἰδίαις κεχαρισμένος, ῶν μία συγὴ, &c.
Sed divifæ funt, intellectualem ignem forte nactæ,
In alias intellectuales; mundo enim Rex multiformi
Propofuit intellectualem typum, incorruptibilem, non ordine,
Veſtigium properans formæ, prout mundus adparuit
Omnigenis ideis donatus, quarum unus fons, &c.—V. 105.

D 2

auteur rapporte; & après avoir cité ces fragmens, qu'il regarde comme des oracles des dieux, il dit: "Les dieux déclarent ici où fe "trouve l'exiftence des idées; quel est ce Dieu qui en est la source "unique; comment le monde a été formé d'après leur modèle, & comment "elles sont la source de toutes choses: d'autres pourront découvrir de prosondes vérités dans leurs recherches sur ces notions divines; pour nous, il nous suffit d'y voir que les dieux eux-mêmes ratifient les contemplations de Platon, en donnant le nom d'idées à ces causes intellectuelles, & en affirmant qu'elles sont l'archétype du monde, & la pensée du Père; qu'elles résident en effet dans l'intelligence du Père, S procèdent de lui pour concourir à la formation du monde (1)."

Nombres de 25. Quant au fentiment de la fecte Italique, il est affez généralement Pythagore, reconnu de tous les favans que Pythagore & tous ses disciples ont que les idées dePlaton.

(1) Διά τούτων ίξεφηναν οι θεοί και σου των ίδεων ή υπόςασης, και τις θεός έςτιν ό την συγγην άυθων την μέαν στεριέχων. Και όπως έκ της συηγής ταύτης σρόεισι το συλήθος. Και σώς ο κόσμος δεδημιούργηλαι καθ άυτας, καὶ ὅτι κινήικαὶ ϖάθων ιἰσὶ τῶν κοσμικῶν συς ημάτων, καὶ ὅτι ϖᾶσαι νοιραὶ κατὰ τὴν οὐσίαν. Καὶ ὅτι ϖανλοϊαι καλά τὰς ἰδιότητας εἰσί. Καὶ σολλά ἄν τις ἄλλα σερὶ τὴν ἰξήγησιν τῶν θείων τούτων κοημάτων βαθύκας θεωρήσειεν. Αλλά νῦν το γὰρ τοσοῦτον, ἐν τῷ σταρόβι, ληπίίον. Ο'τι καὶ οἱ θεοὶ ταῖς τοῦ Πλάτωνος ἰπιβολαῖς ἰμαρτύρησαν, ίδεας τε καλέσαθες τας κοιράς ταύτας άιτίας, και κατ άυθάς τυποῦσθαι τον κόσμον ειπόντες. Ε'ι τοι κον και οί λόγοι σείθουσιν ήμας σερός την σεεί τούτων ύπόθεσιν, και οί σοφοί σεει άυλαν συννέχθησαν, Πλάτων, Πυθαγόρας, Όρφεψς, και οι θεοι τούτως έναργως έμαβύρησαν, σμικρά φροθισέον των σοφισικών λόγων, άνθων όφ' εανθών έλελεγμένων, ουδίν έπις ημονικόν, ουδ' υγιές λιγόθων. Σαφώς γάρ οι θεόι ειρήκασιν και ώς ενοίας του σαβρός εισι. Μένουσι γλορ ίν ταις νοήσεσε τοῦ σταθρός, και ώς στροέρχονθαι στρός την τοῦ κόσμου δημιουργίαν. Ρ'οιζησις γάφ έτεν ή στόοδος άυλων, και ώς σάμμορφοι ισίν. Α'υλαι μή σάνλων των μερισών στριίχουσαι τας αιτίας. Και ώς από των συηγαίων ίδεων άλλαι σροεληλύθασιν άι καθά μέρη κληρωσαμέναι την τοῦ κόσμου δημιουργίαν. Αι σροσαpositional outres is invitas, nal is yerrollinal two dellear ist. Proclus, tertio in Parmenidem libro, MS. in Biblioth. Harlæana, No. 5671. fol. p. 126. Vid. Fabric, Bibl. Gr. tom. 8, p. 530. Fragmentum ex illo Commentario produxit Clericus Not. in Oracul. Chaldaor. v. 100, tom. 2, Oper. Philosoph. p. 361; fed erravit in citatione.

\* Sur le mot l'uyles voyez Petri Lambeccii Prodrom. Hifl. Liter. p. 108 à la marge, lib. 1. c. 7-

21

presque entendu la même chose par les nombres, que ce que Platon a enseigné sur les idées. M. Bruker a mis cette question hors de doute dans la favante histoire qu'il a écrite des idées, & dans plusieurs endroits de son excellent ouvrage sur l'histoire de la philosophie. Il fait voir que les Pythagoriciens s'exprimoient, à l'égard des nombres, dans les termes même employés par Platon; il les appeloient rà ourus oura, reverà existentia (1); c'étoient les seuls étres qui existassent .... véritablement, éternellement immobiles; ils les regardoient comme des êtres incorporels, & par qui les autres êtres participoient à l'existence.

26. Héraclite adopta les premiers principes des Pythagoriciens, & Opinion les exposa d'une manière plus claire & plus systématique; il disoit (2), que tout dans la nature étant dans un changement perpétuel, il devoit y avoir des êtres permanens, sur la connoissance desquels toute la science fut fondée, & qui devoient servir à régler notre jugement sur les choses fensibles & changeantes.

(1) Τὰ ὅνθως ὅνθα, τάνθὰ, καὶ ἀσαύτως ἀιὶ διατιλοῦνθα ἐν τῷ κόσμῳ, καὶ οὐδίποθε τοῦ εἶναι ἰξις ἀμενα, οὐδὲ ἰπὶ ઉραχὸ. ταῦτ ἀν ἔιῃ τὰ ἄῦλα, καὶ ῶν καθὰ μετουσίαν ἕκας δν λοιπὸν, τῶν δμωνύμως ὅνθων καλουμένων, τὸ δὲ τι λίγιθαι, καὶ ἐςi. Reverà existentia, quæque fecundùm idem, ac eodem femper modo funt perfecta, & nunquam, ne minimo quidem temporis momento, immutantur. Hæc verò esse expertia materiæ, ac quorum per participationem cætera, quæ æquivocè dicuntur esse, funt ac dicuntur; ut ex Pythagorâ habet Nicomachus in Theologumenis Arithmeticis.

(2) Συνέδη ή συρί τῶν ἰδῶν δέξα τοῖς ἰποῦσι, διὰ τὸ συισθῆναι συρὶ ἀλαθείας, τοῖς Η'çακλαθείους λόγοις, ὡς ϖάντων τῶν ἀισθηῶν ἀιἰ ῥιόθων, ὡς ἰίπερ ἰπιςήμη τινὸς ἔςαι, καὶ Φρόνησις, ἰτίρας διῦν τινὰς Φύσεις ἔιναι, ϖαρὰ τὰς ἀισθηῶς, μενούσας: οὐ γὰρ εἶναι τὴν ῥεόθων ἐπισήμην. Α'λλ' ὁ μὲν Σωκράτης τὰ καθόλου οὐ χωριςὰ ἐποίει, αὐδι τοὺς ὅρισμούς. Οἱ δὶ ἰχώρισαν, καὶ τὰ τοιαῦτα, τῶν ὅθων ἰδίας ϖροσηγόρευσαν: ὡς συνίδαινεν ἀεθοῖς σχεδόν τῷ ἀυθῷ λόγῳ, ϖάθων ἰδίας εἶναι τῶν καθόλου λεγομίνων. Contigit verò opinio de ideis, illis, qui propterea quòd de veritate perfuafi effent, adhæferant Heracliti placitis, quòd fenfibilia omnia femper fluant. Quòd fi igitur fcientia alicujus rei vel prudentia fit, opportere alias quoque exiftere naturas permanentes præter fenfibiles. Non enim fluentium dari fcientiam. Verùm Socrates quidem univerfalia non feparata poſuit, neque etiam definitiones. Illi verò fepararunt, ac ejuſmodi (univerfalia) ideas entium appellarunt. Quarè ferè accidit eis eâdem ratione, ut omnium, quæ univerfaliter dicuntur, ideæ fint. Ariftot. Metapbyf. lib. XI. c. 4, p. 957.

Démocrite a précédé Mallebranche en qu'il croyoit être participantes de la Divinité, d'où elles étoient émanées (1). fon fystême, fuivant Bayle. M. Bayle (art. DEMOCRITE, note p.), en comparant le fentiment de Démocrite avec le fystême de Mallebranche, s'exprime en ces termes :

> " Prenez bien garde que Démocrite enseignoit que les images des " objets font des émanations de Dieu, & font elles-mêmes un dieu ; " & que l'idée actuelle de notre ame est un dieu ; y a-t-il bien loin de " cette pensée à dire que nos idées sont en Dieu, comme le P. Malle-" branche l'a dit, & qu'elles ne peuvent être une modification d'un " esprit créé? ne s'enfuit-il pas de-là que nos idées sont Dieu lui-" même ?" Non, pourroit répondre un Mallebranchiste à M. Bayle; la conféquence que vous tirez ici contre le P. Mallebranche n'eft ni juste, ni nécesfaire. Dire que Dieu nous communique les idées qui font en lui, n'est pas dire que nos idées sont Dieu lui-même; ce sont toujours les idées éternelles de Dieu, que nous appercevons ; & quand nous les appelons nos idées, nous parlons ainfi abufivement, pour dire la manière dont nous contemplons ou concevons les idées que Dieu nous communique. Mais ce n'est point ici le lieu de défendre Mallebranche; il suffit à mon sujet de représenter l'analogie de ses principes avec ceux des anciens.

Doctrine de Platon fur les idées.

28. Paffons à Platon, celui de tous les philosophes qui, pour avoir le mieux expliqué & détaillé ce système, a mérité d'en être regardé comme le premier auteur. "Platon donnoit l'appellation d'idées à des " substances éternelles, intelligentes, qui étoient, à l'égard des dieux, " les formes exemplaires de tout ce qui avoit été créé, & à l'égard " des hommes l'objet de toute la science, & de leur contemplation

<sup>(2)</sup> Democritus tum cenfet, imagines divinitate præditas ineffe univerfitati rerum; tum principia, mentesque quæ funt in eodem univerfo, Deos effe dicit; tum animantes imagines, quæ vel prodeffe nobis folent, vel nocere; tum ingentes quasdam imagines, tantasque, ut univerfum mundum complectantur, extrinfecus. Cic. de Nat. Deor, lib. I. fed. 165, p. 200.

\* pour apprendre à connoître les choses sensibles. Le monde (1) " avoit toujours existé, suivant Platon, dans les idées de Dieu, lequel " ayant enfin déterminé de le faire exister tel que nous le voyons, le " créa fur ces exemplaires éternels, & forma le monde fentible fur . " l'image du monde intellectuel." Cicéron, parlant de ce sentiment de Platon, dit (2): "qu'il appelle les formes des choses idées; qu'il " n'accorde point qu'elles aient été produites, mais qu'il leur donne " une existence éternelle, & les fait résider dans la raison & l'intel-" ligence de Dieu."

29. Nous venons de voir, en exposant le sentiment d'Héraclite, ce Occasion de qui pouvoit avoir porté Platon à adopter cette doctrine. Admettant chez Platon. comme lui la fluctuation perpétuelle des choses sensibles, il sentoit que les fondemens de la science ne pouvoient subfister, s'ils n'étoient établis fur des êtres réels & permanens, qui puffent être l'objet certain de nos connoissances, & que l'esprit devoit confulter, pour connoître les choses sensibles. On voit bien, par les passages cités de Platon, que

(1) Τό δε έπισκεπίζον στερί άυθου (κόσμου), στος πότερον των σταραδειγμάτων ο τεκθαινόμενος άυτον άπειργάζετο. πότερου πρός το καλά τάυτά, και ώσαύτως έχου, η πρός το γεγονός. Ει μιν δη καλός έςτυ όδε ο κόσμος, ότε δημιουργός άγαθός, δήλον, ώς σεός τό άίδιον έδλεπειν εί δε (δ μηδ' είπειν του θέμις) σεός το γειγονός. Παίδι δε σαφίς, ότι πρός το άίδιον.

Illud confiderandum est de universo, ad quod exemplar opifex illud sit architectatus effeceritque, an ad illud, quod earum eft rerum, quæ eodem modo femper habent, quod femper unum, et idem eft fui fimile, an ad id, quod generatum ortumque diximus. Atqui fi pulcher eft hic mundus, fi bonus est ejus opifex, perspicuum est, ipsum ad sempiternum illud exemplar respecissor fin minùs, (quod dictu quidem nefas est) generatum exemplar fibi propofuit. At quilibet fanè perspexerit, sempiternum exemplar fibi proposuisse. Plato in Timato, tom. 3, p. 28.

Et in eodem Dialogo : Ouorophiov eiras to xalà ravia ixor eisos, arinnior, xai asúrespor, orde eis earlo είσδεχόμενου άλλο άλλαθεν, ούτε άυδο έις άλλο συιόν, άοραδου δε, και άλλως άναίσθηδου τούτο, ο δη ιόποις έιληχευ intoxontii. Necesse eft, esse speciem, quæ femper eadem fit, fine ortu, atque interitu, quæ nec in se accipiat quidpiam aliud aliunde, nec ipsa procedat ad aliud quidpiam, sensuque corporis nullo percipiatur ; atque hoc eft, quod ad folam intelligentiam pertinet.

(2) Has rerum formas appellat ideas Plato, easque gigni negat, et ait semper esse, ac ratione, # intelligentia contineri. Cic. de Orat. No. 10.

c'étoit-là clairement sa pensée ; & il suffit de les mettre sous les yeux pour faire voir que Mallebranche a puisé dans cet auteur tout ce qu'il a dit sur ce sujet dans sa Recherche de la Vérité, & ses Entretiens métaphyfiques.

S. Augustin deux.

30. Je ne rapporterai plus qu'un passage de Saint Augustin, qui a fuivi Pla-ton, & Mal- donnera la plus grande évidence à cette affertion, & fera voir que c'est lebranche les à grand tort que les Théologiens se sont récriés contre Mallebranche, pour avoir soutenu un sentiment qu'ils accusoient d'impiété en lui, sans jamais penfer à faire la même imputation aux auteurs originaux qu'il avoit copiés. On verra par ce paffage que, felon Saint Augustin, les idées sont éternelles & immuables; qu'elles sont les exemplaires ou les archétypes des créatures ; enfin, qu'elles sont en Dieu : en quoi il différoit de Platon qui les séparoit de l'effence divine; & on jugera aisément du rapport parfait qui se trouve entre ce faint Père & le philosophe moderne (1). 31.

> (1) Ideas Plato primus appellasse perhibetur: non tamen, fi hoc nomen antequam ipfe inftitueret, non erant quas ideas vocavit, vel a nullo erant intellectæ. Nam non eft verifimile, fapientes aut nullos fuiffe ante Platonem; aut istas, quas Plato ideas vocat, quæcunque res fint, non intellexisse. Siquidem in eis tanta vis constituitur, ut nisi his intellectis fapiens esse nemo poffit .... Sed rem videamus, quæ maxime confideranda eft, atque noscenda .... Sunt idea principales formæ quædam, vel rationes rerum stabiles, atque incommutabiles, quæ ipsæ formatæ non funt, ac per hoc æternæ, ac femper eodem modo fefe habentes, quæ in divina intelligentia continentur. Et cum ipfæ neque oriantur, neque intereant, secundum eas tamen formari dicitur omne, quod oriri, vel interire poteft ... Quod fi rectè dici, vel credi non poteft, Deum irrationabiliter omnia condidiffe, restat, ut omnia ratione fint condita. Nec eâdem ratione homo, quâ equus: hoc enim absurdum eft existimare. Singula igitur propriis sunt creata rationibus. Has autem rationes ubi arbitrandum eft effe, nifi ex ipfå mente creatoris? Non enim extra fe quidquam positum intuebatur, ut secundum id conftitueret, quod constituebat : nam hoc opinari facrilegum eft. Quod fi bæ rerum omnium creandarum, creatarumve rationes in divina mente continentur, neque in divina mente quidquam, nisi æternum, atque incommutabile, potest esse, atque has rationes principales appellat Plato: non folum funt idea, fed ipfæ veræ funt, quia æternæ funt, et ejufmodi, atque incommutabiles manent; quarum participatione fit, ut fit quidquid eft, quomoda eft. S. August. lib. 83, quast. 46.

31. Leibnitz étoit un peu de l'avis du P. Mallebranche (1); & il Leibnitz eft étoit affez naturel qu'il le fût, ayant adopté les mêmes principes de P. Malle-Pythagore, de Parménide & de Platon, comme nous le ferons voir en branche. paffant de la métaphyfique à la phyfique: il fuffira de dire ici qu'il entendoit par fes monades (2) les êtres véritablement existans; des substances simples, images éternelles des choses universelles.

(1) Non tamen difplicuit in totum Mallebranchii opinio magno philosopho G. G. Leibnitio, qui in meditationibus de veris et falsis ideis, A&. Erudit. 1684, menf. Nov. p. 541, infertis, Eam, ait, fi fano fensu intelligatur, non omninò spernendam este, ita tamen, ut præter illud, quod in Deo videmus, necessi fit, nos quoque babere ideas proprias, id est, non quasi icunculas quasdam, sed affectiones, sive modificationes mentis nostræ respondentes ad id ipsum, quod in Deo perciperemus. Brucker, p. 1166.

(1) In Epist. ad Hanschii Tractatum de Enthusiasmo Platonico. Et simulacra universitatis. Tà Vilus ona, substantias simplices, Deum, animas, mentes.

E

sing a dirivement crui de enciene que les qualités sentilies

CHAP.

# CHAPITRE III.

# Des Qualités Sensibles.

Les qualités 32. L n'y a point de partie de la philosophie qui ait fait moins de fenfibles reconnues des progrès chez le vulgaire que celle qui, traitant des qualités sensibles, anciens, pour les bannit entièrement des corps pour les faire réfider dans l'esprit. avoir toute leurexistence Les plus célèbres philosophes de l'antiquité ont reconnu cette vérité dans l'ame. qui naissoit naturellement des principes de leur philosophie, & dont ils déduisoient les mêmes conséquences. Démocrite, Socrate, Aristippe, chef de la secte Cyrénaïque, Platon, Epicure & Lucrèce, ont dit clairement que le froid, la chaleur, les odeurs & les couleurs n'étoient que des sensations excitées dans notre ame, par la différente opération des corps qui nous environnent, sur chacun de nos sens; & il est aisé de faire voir qu'Aristote même étoit de l'opinion (1) que les qualités sensibles existent dans l'ame, quoique, par sa manière obscure de s'expliquer là-deflus, & ses qualités occultes, il ait donné fujet de croire qu'il pensoit autrement; il n'y a que les scholastiques, que je fache, qui aient positivement cru & enseigné que les qualités sensibles existoient dans les corps comme dans les esprits, & qu'il y avoit dans les corps lumineux, par exemple, la même chose que ce qui est en nous quand nous voyons la lumière. Et comme la philosophie scholastique s'étoit emparée pendant quelques siècles de tous les esprits,

<sup>(1)</sup> Aristot. Problem. 33, sect. 11, p. 741, tom. 2. Senfus ab intelligentia fejunctus laborem velut infensibilem habet, unde dictum: Mens widet, mens audit. Nous opä, xai vois axobu. Et de sensu et sensili, c. 2, p. 665. Non anima ipsa in oculi extremo, fed in parte interna existit. Vide lib. 2. de Anima, cap. 22. p. 647, tom. 2. et Epicharmum in Clem. Alex. Strom. lib. 2, p. 369, Vide et Jamblichum de wita Pythagora, c. 32, p. 192: Cic. Edit. Elzewir, p. 1057, col. 1, lia. 14 et seg. Porphyr. de Vita Pythagora, p. 45.

27

lorsque Descartes, & Mallebranche après lui, se sont élevés contre un préjugé auffi répandu, & qu'ils se sont donné beaucoup de soins pour tirer le vulgaire des philosophes de l'erreur groffière où il se trouvoit plongé à cet égard, on ne s'est point apperçu qu'ils ne faisoient que renouveler les mêmes vérités qu'avoient enseignées Démocrite, Platon, Aristippe, & Sextus Empiricus, & appuyées des mêmes argumens qu'avoient employés ces philosophes, quoique quelquefois étendus davantage; on en a fait tout l'honneur à ces modernes, parce qu'ils ont beaucoup crié contre l'erreur, comme si elle eût été universelle; & on n'a pas daigné approfondir fi en effet il en étoit ainfi. Car, pour peu qu'on eût fait attention à ce qu'ont dit les anciens fur cette matière, & qu'on cût confulté leurs écrits, on auroit trouvé que quelques-uns, comme les Cirénaïques, les Pyrrhonistes, & d'autres, non-seulement n'admettoient dans les corps aucune faculté d'exciter en nous des fensations, mais même qu'ils mettoient quelquefois en doute l'existence des corps; doute qui a paru fi extravagant à notre fiècle, lorfque le P. Mallebranche l'a avancé, & qui est cependant affez fondé selon les règles de la bonne logique. Cette négligence à vérifier l'origine de nos connoissances, n'étoit cependant pas générale : Gassendi (1) avoit publié un traité sur les qualités sensibles, & il avoit donné aussi un abrégé de la philosophie des Pyrrhonistes sur ce sujet, avant que Descartes eût encore entrepris de la traiter comme il l'a fait depuis; de forte que, parmi les modernes même, Descartes n'est pas le premier qui ait clairement distingué les propriétés de l'esprit d'avec celles du corps, comme plusieurs favans paroissent encore le croire (2); & quant aux anciens, une courte exposition de ce qu'ont dit Descartes & Mallebranche sur cette distinction si essentielle, comparée avec ce que les anciens en ont enseigné, mettra bientôt le lecteur en état de décider à qui cette découverte doit être attribuée.

<sup>(1)</sup> Gaffendi de Fine Logicæ, p. 72 et 372 et feq. Oper. tom. 1. Lugdun. 1658. fol.

<sup>(2)</sup> Formey, Recherches sur les élémens de la matière, in-12, p. 8, & quelques autres.

Opinions de 33. Descartes commence par remarquer qu'il n'y a personne qui ne Descartes fur foit accoutumé dès son enfance à envilager les choses sensibles comme existantes hors de son esprit, & ayant une ressemblance avec les sensations ou les perceptions qu'il en a; de façon que voyant la couleur, par exemple, d'un objet, nous pensons voir quelque chose hors de nous, & femblable à l'idée que nous éprouvons alors de la couleur; & par cette habitude à en juger ainfi, nous n'avons jamais le moindre doute à cet égard. Il en est ainsi de toutes nos sensations (1); car quoique nous ne pensions pas qu'elles foient hors de nous, nous ne les regardons pas ordinairement comme existantes seulement dans notre esprit, mais bien dans notre main, notre pied, ou dans toute autre partie de notre corps: il n'est pas plus certain cependant que la douleur que nous reffentons, comme étant par exemple dans le pied, n'est pas quelque chose hors de notre esprit existant dans le pied, qu'il ne l'est que la lumière que nous appercevons (comme dans le soleil) existe en cet astre, & non dans notre esprit : mais tous les deux sont des préjugés de notre enfance; ainfi nous difons que nous appercevons les couleurs ou que nous fentons les odeurs dans les objets, lorsque nous devrions dire qu'il y a quelque chofe dans les objets qui produit en nous ces sensations. Les principales causes de nos erreurs viennent donc des préjugés de notre enfance, dont nous ne pouvons pas aisément nous délivrer dans un âge plus avancé.

34. Mallebranche faisit cette idée de Descartes, & l'étendit même Mallebranc:e traite cette matière davantage. Dans son ouvrage célèbre de la Recherche de la Vérité, il avec beau-coup de clar- commence (2) par chercher la fource de nos erreurs dans l'abus que nous faisons de notre liberté, & dans la précipitation de nos jugemens; té. de façon que nos fens, dit-il, ne nous jetteroient point dans l'erreur, fi nous ne nous fervions point de leur rapport pour juger des chofes

28

ce sujet.

<sup>(1)</sup> Cartef. Princip. Philosoph. pars 1, feet. 66. Blaeu, Amft. 1692, in-4°.

<sup>(2)</sup> Mallebranche, Recherche de la Vérité, liv. 1, chap. 5.

avec trop de précipitation. Par exemple, quand on voit de la lumière, il est très-certain qu'on voit de la lumière; quand on fent de la chaleur, on ne se trompe point de croire qu'on fent de la chaleur; mais on se trompe quand on juge que la chaleur & les odeurs que l'on sent font hors de l'ame qui les sent. Il combat ensuite les erreurs qui viennent de nos jugemens: il dépouille les corps des qualités sensibles, & enseigne comment l'ame & le corps contribuent à la production de nos fensations, & comment nous les accompagnons toujours de faux jugemens. Il blâme ceux qui jugent toujours des objets par les sensations qu'ils excitent en eux, & par rapport à leurs propres sens; au lieu que les sens étant différens dans tous les hommes, ils devroient juger différemment de ce qui les affecte, & ne pas définir ces objets par les fensations qu'ils en ont; autrement ils parleront toujours fans s'entendre, & mettront de la confusion par-tout.

35. Si nous examinons à préfent tout ce que les anciens ont Les moderenfeigné fur ce fujet, nous ferons furpris de la clarté avec laquelle ils dit de noufe font expliqués, & nous ne pourrons pas comprendre que l'on ait veau à ce furegardé comme nouvelles, des opinions exposées dans leurs écrits avec tant de force & de précision. On ne peut pas même dire que les modernes aient donné un tour nouveau à ces opinions, car ils n'ont fait que raisonner fur les mêmes principes, & employer les mêmes comparaisons qu'ont apportées les anciens pour les foutenir.

36. Démocrite est le premier qui ait dépouillé les corps des qualités Opinion de fensibles, quoiqu'il ne soit pas le premier auteur (1) de la philosophie fur les qualides corpuscules, sur laquelle cette distinction est sondée. Ce grand tés sensibles. homme, n'admettant pas pour tous principes les atomes & le vuide, différoit de tous ceux qui l'avoient précédé dans cette opinion, en ce qu'il disoit que les atomes étoient destitués de toutes qualités; en

<sup>(1) &</sup>quot; Leucippe l'avoit précédé en cela, et (fuivant Posidonius & Strabon) Moschus, " Phénicien, qui vivoit avant la guerre de Troye, avoit jeté les premiers fondemens de cette " philosophie."

quoi il a été suivi par Epicure. Il dérivoit ces qualités du différent ordre & de la différente disposition des atomes entre eux, ainsi que de leur différente figure, qu'il difoit être la caufe de tous les changemens qui arrivent dans la nature; les uns étoient ronds, les autres angulaires, d'autres droits, pointus, crochus, &c. "Ainfi ces premiers " élémens des choses n'ayant en eux ni blancheur, ni noirceur " naturelle, ni douceur, ni amertume, ni chaleur, ni froid, ni " aucune autre qualité, il s'enfuivoit que la couleur, par exemple, étoit " dans l'opinion (1), ou dans la perception que nous en avons, ainfi " que l'amertume & la douceur, lesquelles existent dans notre opinion. " fuivant la manière différente dont nous fommes affectés (2) par les " corps qui nous environnent, rien n'étant de fa nature ou jaune, ou " blanc, ou rouge, doux ou amer." Il alloit plus loin, il indiquoit quelle espèce d'atomes devoit produire telles ou telles sensations ; les atomes ronds, par exemple, donnoient le goût de la douceur; les atomes pointus & crochus un goût piquant; les corps qui étoient composés de parties angulaires & plus groffières, s'introduisant difficilement dans les pores, produisoient la sensation désagréable de l'amertume & de l'aigreur, &c. en quoi les Newtoniens l'ont imité, en voulant donner l'explication de la nature différente des corps (3).

(1) Vide mentem Democriti in Aristot. Metaphys. l. 1, c. 4, in Laertio, l. 9, sett. 45, in Sexto Empirico, l. 2, sett. 214. Δημόκεωος τώς ποιότημας ίκδαλών δια φησί νόμφ ψυχρόν, νόμφ θυρμόν, ότιξη δι άτομα και κινόν. Democritus qualitates ejecit; dicit enim: Dispositione frigidum, et calidum; verè, et realiter verò, atomi, et vacuum; νόμφ, opinione, ex atomorum dispositione, ortâ, dulce est, et amarum; opinione frigidum, et calidum; opinione color; iτιξη, verè autem άτομα, et inane. Quæ autem existimantur (νομίζειαι) et reputantur sensilia, ea non sunt reverà καθά άλήθειαν. Sola autem sunt atoma, et inane. Νόμου autem eleganter dicit, non tantum, quod reales esse selfe qualitates plerique putent, et opinione fibi entia vera fingant, sed quòd atomi quoque ita disponatur (νόμωσθαι), ut inde hujusmodi opinio exsurgat. Brucker, Hist. Critic. Philos. tom. 1, p. 1191 et seq.

(2) Ε'ιγι οι μιν μηδιν φασιν είναι άυδην, σαρά το σώς έχον σώμα, καθάπερ ο Δικαίαςχος. Siquidem nonnulli putant eam (animam) nihil effe aliud, quàm aliquo modo affectum corpus, ficut Dicxarchus. Sext. Empiric. ad Mathem. lib. 7, fed. 349.

(3) Voyez ci-après, fect. 43.

37. Sextus Empiricus, exposant la doctrine de Démocrite, dit "que Sextus Emis qualités sensibles (1), selon ce philosophe, n'avoient de réalité que Démocrite. *dans l'opinion de ceux qui en étoient différemment affectés*; que c'étoit *dans cette affection que consistoit le doux & l'amer, le chaud & le froid*; *k* qu'ainsi nous ne nous trompions pas en disant que nous sentions *telles impressions; mais que nous ne pouvions en rien conclure sur la disposition des objets extérieurs.*"

38. Protagoras, disciple de Démocrite, disoit que l'homme (2) étoit Protagoras la seule règle de toutes les choses qui sont; que toute leur existence étoit Berkley dans dans l'impression seule qu'elles faisoient sur les hommes, de façon que ce l'opinion de qui n'étoit point apperçu n'avoit aucune existence (3). Ainsi il porta tence des corps.

(1) Δημόκρίος δι, ότι μιν αναιρτι τὰ Φαινόμενα ταις αισθήσεσι, και τούτων λέγει μηδι Φαίνεσθαι καλά αλήθειαν, άλλὰ μόνον καλά δόξας· άληθες δι εν τοις ούσιν ὑπάρχειν, τὸ ἀτόμους είναι και κενόν. Νόμω γαρ, Φησί, γλυκύ, και νόμω σικρόν, νόμω θεριόν, νόμω ψυχρόν, νόμω χροιή· ετεή δι άτομα, και κενόν άπερ νομίζελαι μέν είναι, και δοξάζεται τὰ αισθήλα, ούκ έςι δι καλά ἀλήθειαν ταῦτα. Αλλά τὰ άτομα μόνον, και τὸ κενόν. Ε΄ν δι τοις κραλυθηρίοις, καίπερ ὑπεσχημένος ταις αισθήσεσι τὸ κράτος τῆς πίςτως ἀναθείναι, οὐδιν ዥτλον ἐυρίσκεται τοῦτο καλαδικάζων. Φησι γὰρ, ἡμεῖς δι τῷ μιν ἐόνθι, οὐδιν ἀτρικις συνίεμεν, μεθαπίπθον δι καλά τε σώμαλος διαθήκην, και τῶν ἐπεισιόθων, και τῶν ἀιδισηριζόθων. Και σάλι», Φησι, ἐτεῷ μιν οὖν ὅτι οἶον ἕκαςόν ἐςιν, ἡ οὐα ἕνν, οῦ συνίημιν, πολλαχῆ δεδήλωλαι.

Democritus autem ea quidem tollit, quæ apparent fensibus, et ex iis dicit nihil verè apparere, sed folum ex opinione : verum autem esse in iis, quæ sunt, esse atomos, et inane. Lege enim est, inquit, dulce, et lege amarum : lege calidum, et lege frigidum : lege color : verè autem atoma, et inane. Quæ itaque esse existimantur, et reputantur sensitia, ea non sunt reverà. Sola autem sunt atoma et inane. In confirmatoriis itidem, quamvis sit pollicitus, se sensiti, sola autem nihil attributurum, nihilominus invenitur eos condemnare. Nos autem, inquit, re ipsä quidem nihil veri intelligimus, sed quod nobis se objicit ex affectione corporis, et eorum, quæ ingrediuntur, et ex adverso obsistant. Et rursús : quod verè quidem nos quale sit, vel non sit unumquodque, neutiquam intelligimus, multis modis est declaratum. Sext. Empiric. p. 399.

(2) Kai ό Πρωλαγόρας δι βούλελαι πάλλων χρημάτων είναι μέτρον τον άνθρωπου των μιν όλων, ώς ές is των δι ούκ όλων, ώς ούκ ές: μέτρον μιν λέγων το κριληριον. Protagoras quoque vult omnium χρημάτων rerum mensuram esse hominem : entium, at sunt; non entium ut non sunt : mensuram quidem appellans criterium. Idem Pyrrbon. Hypotypos, lib. 1, sect. 216.

(3) Γίνελαι τοίνον, και άνδιν, των όνλων κριδήριον ο άνθρωπος más a yap τα φαινόμινα τοις άνθρώποις, και isw. Τα δι μηδινί των άνθρώπων φαινόμινα, οδδί isw. Eft ergd, fecundum ipfum, homo criterium rerum, quæ funt. Omnia enim, quæ apparent bominibus, etiam funt : quæ autem nulli hominum apparent, ns funt quidem. Idem, ibid. feet. 219.

encore plus loin que Démocrite les conféquences de son système ; car admettant, avec son maître, dans les corps, les changemens perpétuels qui faisoient que les choses n'étoient pas long-temps les mêmes, il en conclut que tout ce que nous voyons, que nous entendons, ou que nous touchons, n'étoit ainsi que dans notre manière de l'appercevoir, & que la feule règle vèritable [criterium] des choses étoit dans la perception que l'homme en avoit. Je laisse à juger au lecteur fi cette manière de s'expliquer de Protagoras ne peut pas avoir donné à Berkley l'idée du fystême qu'il a fubtilement défendu de nos jours, & dans lequel il foutient qu'il n'existe, des objets extérieurs, que les qualités sensibles apperçues par notre esprit, & que conséquemment tout existe dans notre esprit; qu'il ne fauroit y avoir d'autre substratum, ou foutien de ces qualités, que les esprits dans lesquels elles existent, non par manière de mode ou de propriété, mais comme une chose apperçue dans celui qui l'apperçoit. Cette opinion, qui a paru si étrange & si inouie à tout le monde, est cependant clairement contenue dans les passages que je viens de citer, & dans ceux que j'indiquerai ci-deffous (1).

Aristippe a parlé fur les fibles, comme Defcartes & Mallebranche ont

39. Je reviens à Descartes & à Mallebranche, & je rapporterai ici qualités fen- les sentimens d'Aristippe, disciple de Socrate, sur le sujet en question. Il femble entendre parler ces deux philosophes modernes, lorsqu'on voit Aristippe recommander à l'homme "d'être en garde sur le rapport fait après lui. " de ses sens, lui disant qu'ils ne l'informent pas toujours de la vérité; " que nous n'appercevons pas les objets extérieurs tels qu'ils font, " mais seulement la manière différente dont ils nous affectent; que

" nous ne favons pas de quelle couleur ou de quelle odeur font tels

(1) Plato in Theætet. p. 152 et feq. Confer Cratyl.... Ariftot. Metaphyf. lib. 3, c. 6. lib. 10, cap. 6 .... Cic. Academic. Qualt. lib. 4, fett. 256, p. 36 .... Eufeb. Praparat. lib. 14, c. 20.... Hermias, Irristo Gentil. sed. 9. Voici un passage de Berkley qui présente une conformité parfaite avec la manière de s'exprimer de Protagoras : The feveral bodies then that compose the frame of the world have not any subsistance without a mind: their ESSE is to be perceived or known ; and as long as they are not perceived by me, or any other thinking BEING, they have no shadow of existence at all. Berkley, Principles of Human Knowledge.

4

" corps, mais feulement de quelle manière nous en fommes affectés ; que nous ne pouvons pas comprendre les objets en eux-mêmes, mais que nous jugeons feulement des impressions qu'ils sont en nous : ainsi c'est le jugement que nous prononçons sur la nature des objets extérieurs, qui est la cause de nos erreurs ; c'est pourquoi, si nous appercevons une tour (1) qui paroisse ronde, ou une rame qui paroisse brisée dans l'eau, nous pouvons bien dire que nos sens nous font ce rapport ; mais nous ne devons pas dire que la tour que nous voyons dans l'éloignement, soit ronde ; ou que la rame que nous

(1) Εί γὰρ εἰδώλου σροσπίπλοδος ἡμῶν σεριΦεςοῦς, ἐτέρου καὶ κεκλασμένου, τὴν μὲν ἀίσθησιν ἀληθῶς τυποῦσθαι λέγοντες, σροσαποφαίεσθαι δὲ οὐκ ἐῶντες ὅτι σρογΓύλος ὁ συύργος ἐςἶν, ἡ δὲ κώπη κέκλαςαι, τὰ σάθη τὰ αὐτῶν Φαθάσματα βιδαιοῦσι. Τὰ δ' ἐκλὸς οὕτως ἔχειν, ὁμολογιῖν οὐκ ἰθέλουσιν ἀλλ' ὡς ἐκείεοις ἰπποῦσθαι, καὶ τὸ τοιχοῦσ θαι λεκθέον, οὐχ ἕππον, οὐδὲ τοῖχον, ὅύλως ἀρὰ τὸ σρογΓυλοῦσθαι, καὶ τὸ σκαληνοῦσθαι τὴν ὅψιν, οὐ σκαληνόν, οὐδὲ σρογΓύλον ἀνάγκη τὸν συύργον λέγειν. Τὸ γὰρ ἕίδωλου ὑφ΄ οῦ σύποιθεν ἡ ὅψις, κεκλασμένον ἐςῖν· ἡ κῶπη δὲ, ἀφ ἦς τὸ ἑίδωλον, οὐκ ἕςι κεκλασμένη.

Quippe, imagine nobis oblata rotunda, aut fracta, dicunt Epicurei fenfum verè informari, non finunt tamen dicere nos, turrim esse rotundam, aut remum infractum reverà : equidem affectiones eorum visa confirmant; externa ita habere, ut visa nobis sunt, non fatentur. Sed ut Cyrenaici equari se, et parietari dicunt, de equo, et pariete nihil affirmant, sic etiam dicendum est rotundari, aut obliquari visum Epicureis, non interim necesse turrim esse rotundam, aut remum fractum ipsum dicere. Quippe simulacrum, quod visum adficit, fractum est; remus a quo id fertur, nequaquam. Plutarch. adv. Colotem, tom. 2, p. 1121, A. B. C.

Οὐ λίγουσι τὸ ἐκθός εἶναι θερμὸν, ἀλλὰ τὸ ἐν αὐτῷ πάθος γέγονε τοιοῦτον. ἀρ' οὐ τἀυθόν ἐςι τῷ λεγομίνψ σερὶ τῆς γεύσεως, ὅτι τὸ ἐκτὸς οῦ Φασιν εἶναι γλυκὺ, πάθος δὲ τι, καὶ κίνημα σερὶ ἀυθὴν γιγονέναι τοιοῦτον; ὁ δὲ λέγων ἀνθρωποειδῆ Φαδίασίαν λαμβάνειν, εἰ δὲ ἀνθρωπὸς ἐςι μὴ αἰσθάνεσθαι, σόθεν ἕιληφε τὰς ἀφορμάς; οὐ σαρὰ τῶν λεγόθων καμπυλοειδῆ Φαδίασίαν λαμβάνειν, εἰ δὲ ἀκαμπύλον ἐςι, μὴ σροσαποφαίνεσθαι τὴν ὅψιν, μηδ ὅτι γρογίθλον, ἀλλὰ τι Φάνίασμα σερὶ ἀυθὴν, καὶ τύπωμα ςρογίυλοειδὲς γεγονεν; νὴ Δία, Φήσει τις. ἀλλ ἰγώ τῷ πύγρψ σερωσελθών, καὶ τῆς κώπης ἀψαμειος, ἀποφανοῦμαι, τὴν μὸν εὐθεἶαν εἶναι, τὸ δὲ σολύγωνον. ἐκεῖκος δὲ, κῷ ἰγγώς μένηται, τὸ δοκεῖν, καὶ τὸ Φαίνεσθαι, σλίον δὲ οὐδὲν ὁμολογήσει.

Cyrenaici id, quod extra est, non dicunt este calidum, sed in ipso fensu aiunt calidum extitisse affectionem : nonne idem est cum eo, quod de gustatu dicitur, quando rem externam non affirmant este dulcem, gustatum autem dulcedine assectum fuisse fatentur? Et qui dicit imaginem se hominis percepisse, an autem externum illud homo sit se non sentire : unde ansam nactus est? nonne hi præbuerunt, qui'dicunt curvum, aut teres sibi visum este oblatum; sensum autem non hoc etiam pronunciare, rem, conspecta quæ sit, esse curvam, aut teretem, sed essigned quandam ejus talem extitisse? Atqui, dixerit mehercule aliquis. Aggressus ego ad turrim, aut remum tangens, pronunciabo hunc rectum, illam multangulam esse: ille etiam, fi proxime adstet, videri sibi ita, et apparere duntaxat, nihil ampliùs fatebitur. Idem ibid.

F

" voyons dans l'eau, soit brisée; mais avec Aristippe & la secte " Cyrénaïque, il faut dire que nous éprouvons la modification caufée " dans notre ame par la rondeur de la tour, & par le brisement de la " rame; mais il n'est ni nécessaire ni possible pour cela que la tour " soit ronde, ou la rame brisée, puisqu'en effet une tour quarrée nous " paroît souvent ronde, à quelque distance, & un bâton droit nous " paroît toujours brife dans l'eau." auon une l'anth solind silionna ?

er font ce rapport : mais nous ne devons pas

riftippe.

Suitedufen- 40. Ariftippe difoit encore " qu'il n'y avoit rien dans les hommes timent d'A- " qui pût juger de la vérité des choses; mais qu'ils imposoient des " noms communs à leur jugement : car tous parlent de la blancheur " & de la douceur ; mais ils n'ont rien de commun à quoi ils puissent " rapporter avec certitude les impreffions de douceur & de blancheur. " Chacun juge de ses propres affections ; & personne ne peut dire que " la fenfation (1) qu'il éprouve, quand il voit un objet blanc, est la " même que celle qu'éprouve son voisin, en regardant le même objet; " & puisqu'il n'y a point d'affections qui nous soient communes à tous, " c'est une témérité de dire que ce qui me paroît de telle manière, paroît

> (1) Ενθιν ούδε χριτήριον φασίν είναι κοινόν άνθρώπων, ονόματα δε κοινά τίθεσθαι τοις κρίμασι. Λιυκόν μέν γαρ τι, και γλυκύ καλούσι κοινώς σταντις κοινόν δι τι λιυκόν, η γλυκύ ούκ έχουσιν. Ε καιτος γάρ του ίδιου πάθους άντιλαμβάνείαι. το δε εί τοῦτο το πάθος ἀπό λευκοῦ ἰγγίνεται ἀυθῶ, καὶ τῷ πέλας, μη ἀναδεχόμενος דל וצוויסט. גיאלואלה לו צטויטש שלשטנה שבא אגב זייטעוניטט, שאסשרולה ודי דל אביווי, לדו דל וגטו דסוטי קמויטעויטי, דסוטי και τῷ παρεςῶτι φαίνεται. Τάχα γὰρ ίγώ μέν οῦτω συγκέκριμαι, ὡς λευκαίνεσθαι ὑπό τοῦ ἔξωθεν προσπίπλολος, έτερος δε ούτω κατεσκευασμένην έχει την άισθησιν, ώσε ετέρως διατεθήναι ου σαίηως ούν κοινόν έσι το φαινόμενον ήμων. Και ότι τῷ όντι σαρά τὰς διαφόρους τῆς ἀισθήτεως καθασκευάς, οὐκ ὡσαύτως κινούμεθα, στρόδηλον ἐπι τε των ιπεριώθων, και όφθαλμιώθων, και των καθά φύσιν διακειμένων. Ω'ς γάρ άπό του άθου, οι μήν ώχραντιχώς, οί δε Φοινικτικώς, οί δε λευκαθίκως πάχουσιν, ούτως είκος έςι και τους καθά φύσιν διακειμένους, παρά την διάφορο των αίσθήσεων κατασκευήν, μή ώσαύτως άπό των αύλων κινείσθαι άλλ' ετέρως μήν τον λευκόν, ετέρως δε τον χαροπόν, μη ώσαύτως δε τον μελανόφθαλμον ώσε κοινα μεν ήμας ονόμαλα τιθέναι τοις σράγμασι, σάθη δε γε Exer idia.

> Unde nec criterium dari omnibus bominibus commune affirmant Cyrenaici, poni autem nomina communia judiciis. Nam album quidem, & dulce vocant omnes communiter : commune autem aliquid album, aut dulce non habent. Unusquisque enim apprehendit propriam affectionem. An autem eodem modo iple et proximus ex albo afficiatur, neque ipfe potest dicere, ut qui proximi non percipiat affectionem : neque proximus, ut qui affectionem illius non percipit. Cum autem nulla sit nobis communis affectio, temerarium est dicere id, quod mibi tale videtur, tale etiam

" de même à celui qui est près de moi; car je puis être constitué de " façon que tels objets qui s'offrent à mes yeux, me paroiffent blancs, " pendant qu'ils paroîtront jaunes à un homme qui sera constitué " d'une autre manière; ce qui est manifeste dans ceux qui ont la " jaunisse, ou une ophthalmie, ou qui étant constitués par leur nature " de quelque autre manière, ne peuvent pas recevoir les mêmes " impressions, par la raison de la différente constitution de leurs sens. " Ainfi celui qui a les yeux plus gros, verra les objets d'une grandeur " différente de celui qui les a plus petits; celui qui a les yeux bleus " les verra d'une autre couleur que celui qui les a gris : d'où vient que " nous donnons des noms communs aux choses, parce que nous en " jugeons par nos propres affections."

41. Platon aussi a clairement distingué, d'après Protagoras, entre aussi distingué les qualités fenfibles & les objets extérieurs qui les occasionnent; il entre les quaobserve que le même vent (1) paroît froid à l'un & chaud à un autre, & les objets petit à celui-ci & violent à celui-là; & qu'il n'en faut pas conclure que qui les cau-

lités fenfibles

35

wideri wicino. Nam fortaffe quidem ego ita fum compositus, ut album mihi videatur hoc, quod extrinsecus mihi se offert. Alter autem sic constitutum habet sensum, ut aliter afficiatur. Non est ergo omnino commune id, quod nobis apparet. Quod autem reverà propter diversas fensus constitutiones, non fimiliter, et eodem modo afficimur, movemurque, perspicuum est in iis, qui regio morbo, vel ophthalmia laborant, et in iis, qui affecti funt secundum naturam. Quomodo enim ex eâdem re alii quidem ita afficiuntur, ac fi luridum, alii rubrum, ac fi album intuerentur, ita etiam credibile eft eos, qui fecundum naturam funt affecti, propter diversam sensuum constitutionem ab iifdem rebus non moveri fimiliter : fed aliter quidem eum, qui glaucis, aliter qui cæruleis, aliter denique eum, qui nigris est oculis. Quò fit, ut rebus quidem communia nomina imponamus, proprias autem habeamus affectiones. Sextus Empiricus, adv. Math. lib. 7, fed. 195, p. 410.

(1) Α'ρ ούκ ενίστε ανείσθος ανεμού του αυτού, ο μεν ήμων ρυγοί, ο δε ού, και ο μιν ήρίμα, ο δε σφόδρα; σότεροι ούν τότε αυθό ιφ' ίαυτῷ τὸ σνευμα, ψυχρόν, ή ού ψυχρόν φήσομεν; ή σειδόμεθα τῷ Πρωταγόρα, ότε דע עובי בושכעידו, לעצרטי, דע לב עוא, טע.

Nonne eodem aliquando vento flante noftrum quidem alius friget, alius non ; ille quidem leniter, ille vehementer ? Utrùm igitur statuerimus ventum in se ipso tunc frigidum, an non frigidum ? an potiùs Protagoræ credemus, ei quidem, qui frigeat, frigidum, qui non, nec idem? Plato in Theatheto, tom. 1, p. 152, A. 153, 154, 156, 157.

# le vent en lui-même soit froid ou chaud en même temps, mais dire avec Protagoras que c'est pour celui qui sent le chaud qu'il est chaud, &c.

Straton avoit auffi la

42. Straton, célèbre Péripatéticien, regardoit les sensations comme mêmepensée. des modifications de l'ame, en laquelle elles avoient toute leur existence, & dans les parties affectées (1): ou bien, selon quelques auteurs, il faisoit les sens, les ministres de l'ame (2), par le moyen desquels elle exercoit ses facultés.

Exposition de l'opinion d'Epicure.

43. Je passe à Epicure, dont Lucrèce nous a transmis la philosophie en fi beaux vers, & dont Plutarque, & fur-tout Diogène de Laërce, ont exposé la doctrine avec tant d'exactitude. Ce philosophe, admettant les principes de Démocrite, en tiroit auffi les conféquences toutes naturelles (3), "que les atomes sont tous de la même nature, & qu'ils " ne diffèrent qu'en figure, en grandeur, en pefanteur, & dans toutes " les choses qui ont du rapport avec ces premières propriétés, comme " la rondeur, la groffeur, &c. car la couleur, dit-il, le froid, la

(1) Στράτων και τά στάθη της ψυχής, και τάς αισθήσεις is τῷ ἡγεμονικῷ, οὐκ is τοῖς στεπουθόσι τόποις συήςασθαι. έν γάρ ταύτη κιντισθαι την υπομονήν, ώσπιρ έπί των διινών, και άλγιινών, και ώσπιρ άνδρίων, και destar.

Strato tum paffiones animæ, tum fenfus etiam, in principe folum parte, non in affectis locis, confiftere ait. Siquidem in ipfå, tolerantia reperitur : ut in gravibus, ac dolorificis rebus, ut in fortibus etiam ac timidis viris observatur. Plutarch. de Placitis Philosoph. lib. 4, c. 23. Cic. Edit. Elzev. p. 1057, col. 1, lin. 14 & feq.

(2) Kal of wir drachforn aufhr wir aioghorwr, is of anties, of di aufhr einar ras anoghores, naganes dia τικων όπων, των αίσθηληρίων προκύπλουσαν. ής ςάστως ήρξε Στράτων τε ό φυσικός, και Alenoidημος.

Et alii quidem eam differre a sensibus, ut plures : alii autem eam esse sensus, & per sensuum instrumenta tanquam per quædam foramina prospicere, & se exercere. Cujus sectæ auctor fuit Strato Phyficus, et Ænefidemus. Sext. Empiricus adv. Mathem. lib. 7, fea. 350.

4

(3) Verum, opinor, ita eft : funt quædam corpora, quorum Concursus, motus, ordo, positura, figuræ Efficiunt ignes ; mutatoque ordine mutant Naturam; neque funt igni fimulata, neque ulla

" chaleur, & les autres qualités sensibles, ne sont pas inhérentes dans " les atomes : mais le réfultat de leur affemblage & de leur différence " vient de la différence de leur grandeur, de leur figure & de leur " arrangement; de façon que tel nombre d'atomes dans tel ordre " donne une fenfation, & dans tel autre nombre & telle combinaifon " différente, ils donnent une autre fensation ; mais leur nature première " reste toujours la même, à cause qu'étant solides & simples il " n'émane rien d'eux(1): autrement la nature n'auroit point de " fondemens ftables & certains ; & c'eft de cette permanence conftante " des propriétés effentielles aux atomes ou à la matière, que naissent " les différentes fenfations, que les mêmes objets produisent dans les " animaux de différentes espèces, & dans les hommes d'une constitution " différente : car chacun a dans les organes de fa vue, de fon ouie & " de ses autres sens, une multitude innombrable de pores de différente " grandeur, & dans une différente fituation, lesquels ont une proportion " & une aptitude particulière à recevoir les petits corpufcules (2),

> Præterea rei, quæ corpora mittere possit Sensibus, & nostros adjectu tangere tactus.

> > Tit. Lucretii Cari lib. 1. ver. 685.

Præterea, quoniam nequeunt fine luce colores Effe, neque in lucem exiftunt primordia rerum, Scire licet, quàm fint nullo velata colore. Qualis enim cæcis poterit color effe tenebris, Lumine qui mutatur in ipfo, propterea quòd Rectâ, aut obliquâ percuffus luce refulget? Pluma columbarum quo pacto in fole videtur.—Lib. 2, v. 794.

Sed ne fortè putes folo fpoliata colore Corpora prima manere : etiam fecreta teporis Sunt, ac frigoris omninò, calidique vaporis : Et fonitu flerila..... Ver. 841.

- (1) Nec jaciunt ullum proprio de corpore odorem.-Idem, lib. 2, v. 845.
  - (2) Ergò ubi quod fuave est aliis, aliis si amarum, Illis, queis suave est, lævissima corpora debent Contrestabiliter caulas intrare palati :

" lesquels s'introduisent aisément dans quelques-uns, difficilement dans

- " les autres, fuivant leur analogie avec ces pores, & cette différente
- " contexture des parties dans lesquelles ils doivent produire par confé-
- " quent différentes impressions."

Conformité 44. Ainfi les fens ne nous trompent point, parce qu'ils ne jugent du raisonne-ment de Def-point de la nature des choses; mais ils nous sont donnés pour nous cartes & de instruire des rapports qu'ont les corps qui nous environnent avec le Mallebranche avec celui nôtre propre, & pour le bien-être de notre vie; d'où l'on voit que les des Epicusensations sont toujours vraies (1), mais que ce sont les jugemens que nous riens. portons sur les objets, qui sont quelquefois faux; & cela suivant que nous ajoutons ou retranchons des objets, caufes extérieures de nos fenfations. " Que fi quelques-uns fe croient trompés (2) par la " différence des phénomènes qui ont leur origine dans le même objet; " comme par exemple, parce qu'un corps, vu de près, leur paroîtra " d'une telle couleur ; & que, vu de loin, il leur représentera une " autre couleur; ils se jettent eux-mêmes dans l'erreur, en ce qu'ils " jugent que de ces deux phénomènes l'un est vrai, & l'autre est " illusoire: car alors ils forment un faux jugement, ne confidérant " pas affez la nature des choses; & ils devroient au contraire conclure

At contra, quibus est eadem res intus acerba,

Aspera nimirum penetrant, hamataque fauces.-Id. lib. 4, v. 662.

Vide Sect. 36. "Démocrite réduifoit toutes les fenfations à un feul fens; il difoit que toutes " les qualités fenfibles font tangibles, ou appartiennent au toucher." Ariftotel. de fenfu et fenfili, c. 4, p. 669. E. et Stanley Hift. Philof. p. 528, col. 2.

Γίνονται οὖν τὰσαι ai φανλασίαι ἀληθείς, τον καλὰ λόγον. Eft ergò omnis phantafia vera, nec ratione deflituitur hæc fententia. Sextus Empiric. adv. Mathem. lib. 7, fett. 203, 204 et feq. p. 412, 413, 414.

(2) Εξαπατῷ δὲ ἰνίους ἡ διαφορὰ τῶν ἀπὸ τοῦ αἰσοητοῦ, οἶον ὅραθοῦ, δοπουσῶν προσπίπθει φαίθασιῶν, καθ' ňν ἡ ἀλλοιόχρουν, ἡ ἀλλοίοσχεμον, ἡ ἄλλώς πως ἰξελλαγμίνον φαίωται τὸ ὑποκείμενον. Nonnullos autem decipit diversitas visorum, sive phantasiarum, quæ videntur offerri ab eodem sensili, verbi gratiâ ab aspectabili; ita ut videatur subjectum alterius coloris, aut alterius figuræ, aut aliquo alio modo mutatum. Idem ibid.

" que la couleur qu'ils appercoivent dans l'objet vu de près, est une ; " & celle qu'ils apperçoivent dans le même objet vu de loin, est une " autre couleur; toutes deux changées par la distance différente, à " laquelle elles font vues, & produifant deux fenfations qui ne font " pas la même, mais qui n'en présentent pas moins ce qu'elles sont " véritablement ; d'où vient aussi que ce n'est pas le son même (1) qui " est dans l'airain frappé, ou la voix même de celui qui chante, que " l'on entend, mais seulement le son de l'un ou de l'autre agissant sur " l'oreille ; car la même chose ne peut pas être en deux lieux différens " à la fois; & comme un homme ne dit pas qu'il entend faux, " parce qu'un fon qui ne le frappera que foiblement à une grande " distance, le frappera plus fortement s'il s'approche de l'endroit d'où " partira ce son ; de même nous ne pouvons pas dire que notre vue " nous fasse illusion, parce que de loin nous aurons vu une tour petite " & ronde, laquelle, en nous en approchant, nous paroîtra ensuite " grande & quarrée; car la représentation plus ou moins grande de " l'objet naît de la différence plus ou moins grande de l'angle formé

(1) Ου γὰρ δλον όρᾶται τὸ τερίμινον, ἕνα ἐπὶ τῶν ὀραίῶν ϖοιώμιθα τὸν λόγον, ἀλλὰ τὸ χρῶμα τοῦ τερεμιίου. Τοῦ δὶ χρώματος, τὸ μέν ἐτιν ἐπ' ἀυίοῦ τοῦ τερεμιίου, καθάπερ ἐπὶ τῶν συνεγγὺς, τὸν ἐκ τοῦ μέβρίου διατήματος, Βλεπομίνων τὸ δ' ἐκίδς τοῦ τερεμιίου, κἀν τοῖς ἐφεξῆς τόποις ὑποκείμενον, καθάπερ ἐπὶ τῶν ἐκ μακροῦ διατήματος, Βλεπομίνων τὸ δ' ἐκίδς τοῦ τερεμιίου, κἀν τοῖς ἐφεξῆς τόποις ὑποκείμενον, καθάπερ ἐπὶ τῶν ἐκ τοῦ μέβρίου διατήματος, βλεπομίνων τὸ δ' ἐκίδς τοῦ τερεμιίου, κἀν τοῖς ἐφεξῆς τόποις ὑποκείμενον, καθάπερ ἐπὶ τῶν ἐκ μακροῦ διατήματος θεωρουμίνον. τοῦτο δὲ ἐν τῷ μεταξὺ ἐξαλλατίόμενον, καὶ ὅδιον ἀναδεχόμενον χρῆμα, τοιαύτην ἀναδίδωσι Φαντασίαν, ὁποῖον τὸν ἀυτὸ κατ' ἀλήθειαν ὑπόκειται· ὅνπερ οὖν τρόπον οὕτε ἡ ἐν τῷ κρουμένῷ Χαλκώμαἰι φωνὴ ἐξακούεται, οῦτε ἡ ἐν τῷ τόματι τοῦ κακραγότος, αλλ' ἡ ϖροσπίπδουσα τῆ ἡμείέρα ἀισθήσει, τὸν ὡς οὐδιῖς φησι τὸν ἐξ ἀποσήματος μικρᾶς ἀκούοδα φωνῆς, ψευδῶς ἀκούειν, επείπερ συνεγγὺς ελθών ὡς μείζονος ταύτης ἀνδιλαμδάνεἰαι. οὕτως οὐκ ἅν εἴποιμι ψεύδεσθαι τὴν ὅψιν, ὅτι εκ μακροῦ μέν διασήμαδος μικρὸν ὀρᾶ τὸν ϖύργον, τὸν ςρογγύλον εκ δὶ τῦ σύνεγγιος, μέιζονα καὶ τετράγωνον.

Non enim totum perfpicitur folidum, ut exempli caufà verba faciamus de afpectabilibus, fed color folidi. Color autem alius eft in ipfo folido, atque adeò in iis, quæ ex propinquo cernuntur, et ex mediocri intervallo. Alius extra folidum, et in locis ulterioribus fe offerens, ficut in iis, quæ ex longo cernuntur intervallo; hic nempe intercedente diftantiâ mutatus, et propriam fuscipiens figuram, tale reddit visum, quale ipsum quoque reverà oculis subjicitur. Quomodo ergo neque vox exauditur, quæ est in ære, quod pulsatur: neque quæ in ore ejus, qui est vociferatus, sed quæ in nostrum sensum incurrit: et quomodo nemo dicit eum, qui parvam ex intervallo audit vocem, falsò audire, quoniam quum prope venerit, eam percipit tanquam majorem: ita nec visum falli dixerim, quòd ex longo intervallo parvam videat turrim, et rotundam; ex propinquo autem majorem et quadratam. Idem ibid.

" dans notre œil, lequel est occasionné par la différence de la distance

" dans laquelle nous voyons l'objet. En un mot, le propre des fens

- " est de représenter les objets tels qu'ils nous frappent, & non pas de
- " juger de ce qu'ils font; c'est pourquoi nos sensations font toujours
- " vraies, & l'erreur est seulement dans nos jugemens (1)."

Conféquence tirée de ce julqu'ici.

45. Je me suis étendu davantage sur ce sujet, parce qu'il est plus qui a été dit propre que tout autre à prouver la vérité de ma proposition; Que les modernes se sont souvent enrichis des dépouilles des Anciens, sans leur en faire honneur comme ils le devoient. On a beaucoup loué avec raison Descartes & Mallebranche d'avoir traité cette matière avec tant de pénétration & de fagacité. Mais il me femble qu'ils n'ont guère dit rien de plus que ce qui en avoit été dit avant eux par les anciens philosophes dont je viens de rapporter les propres termes.

Proprium autem fenfûs est, id folum apprehendere, quod est præsens, et quod ipsum movet, verbi caufa colorem : non autem discernere quod aliud est quod hic, aliud vero, quod hic oculis subjicitur. Quamobrem phantasia quidem propterea sunt omnes vera : sed opiniones habent aliquam differentiam. Idem ibid.

FIN DE LA PREMIERE PARTIE.

and the second of the second second and the

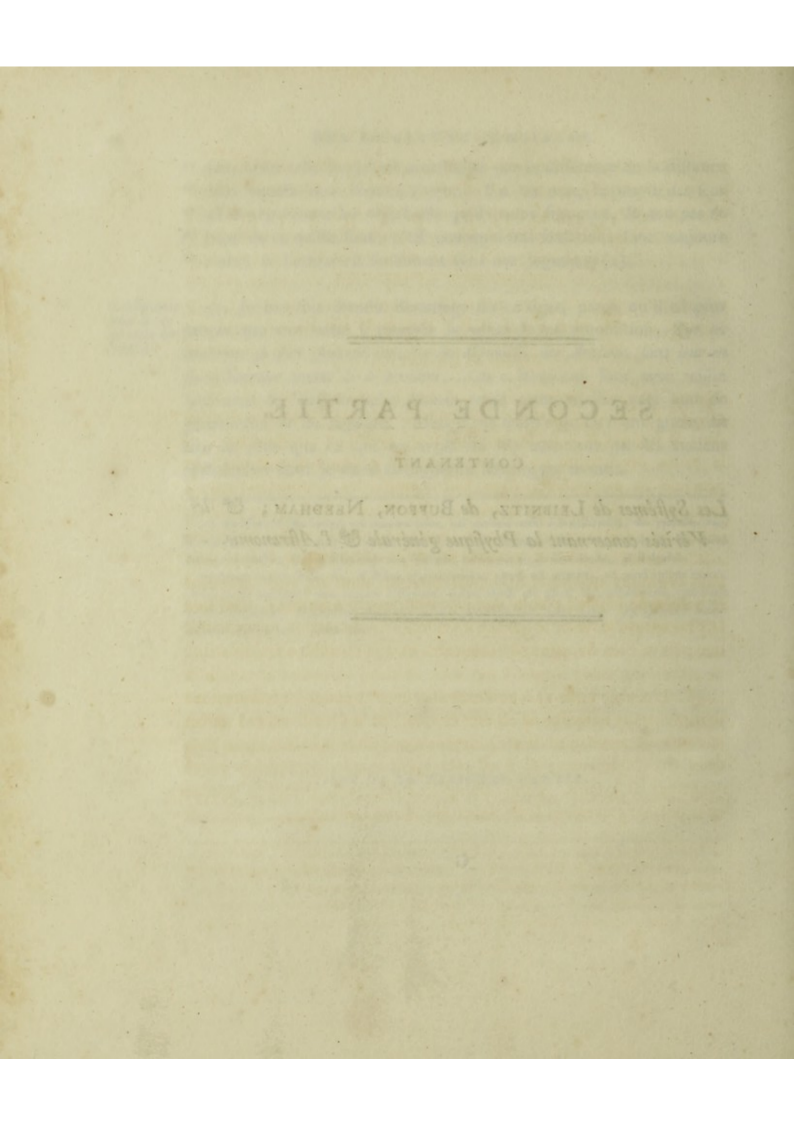
<sup>(1)</sup> Αίσθήσιος δε ίδιον ύστηχε τοῦ σαρόντος μόνον, και κινοῦντος αυτήν ἀνλλαμβάνεσθαι, οἶον χρώμαλος. οὐχί δε τό διακρίνειν, ότι άλλο μεν ές το ενθάδε, άλλο δε το ενθάδε υποκέμενον. διόπερ αι μεν φαιλασίαι διά ταυτά στασαί είσην άληθείς. άλλ' αι δόξαι είχόν τινα διαφοράν. τούτων γάρ αι μέν πσαν άληθείς, αι δε ψιυδιές.

# SECONDE PARTIE.

CONTENANT

Les Systèmes de LEIBNITZ, de BUFFON, NEEDHAM; & les Vérités concernant la Physique générale & l'Astronomie.

G



# SECONDE PARTIE.

# CHAPITRE PREMIER.

Système de LEIBNITZ.

46. A PRÈS avoir examiné les connoiffances que les anciens avoient Transition. dans la logique & la métaphyfique, nous passerons à confidérer avec la même impartialité les vérités qu'ils ont connues dans la phyfique générale & particulière, dans l'astronomie, les mathématiques, la méchanique, & les autres fciences.

47. Quoiqu'il paroisse y avoir un trajet considérable à faire pour Physique de passer de la métaphysique à la physique, on apperçoit cependant dans le système de M. de Leibnitz une idée bien propre à former la transition la plus naturelle de cette science à l'autre, & à donner en même temps une preuve bien frappante du sentiment que je cherche à établir ici.

48. L'occafion que j'ai eue d'examiner avec attention ce système, me Son système mettra dans la nécessité de répéter ce que j'en ai dit ailleurs (1); mais leurs plus la chose est inévitable: il est difficile de présenter la même vérité sous amplement. deux faces différentes; & il est tout-à-fait inutile, quelquesois même dangereux de le faire. Ainsi, tranquille à cet égard, j'entre en matière en exposant brièvement le sentiment de M. de Leibnitz.

(1) Dans la Préface du second Volume des Oeuvres de Leibnitz, que j'ai fait imprimer en 6 vol. in-4°, à Genève, chez les frères De Tournes.

G 2

Raifon de 49. Fondés sur le principe (1) de la raison suffisante, employé longl'étendue dans les êtres temps auparavant par Archimède, les Leibnitiens cherchent la raison pourquoi les corps sont étendus en longueur, largeur & profondeur, & soutiennent que, pour trouver l'origine de cette étendue, il en faut venir à quelque chose de non-étendu, & qui n'ait point de parties, à des êtres fimples enfin; de forte que les êtres étendus n'existeront que parce qu'il y aura des êtres fimples. Et après avoir établi la néceffité de ces êtres fimples, ils cherchent à faire comprendre de cette manière comment l'idée de l'étendue peut en réfulter.

Comment de l'étendue.

50. Si nous pensons, disent-ils, à deux êtres fimples, comme les êtres sim-ples peuvent existant ensemble, quoique distincts l'un de l'autre, nous les plaçons donner l'idée dans notre esprit, l'un hors de l'autre, & les concevons ainsi comme quelque chose d'étendu & de composé; car l'étendue n'est autre chose qu'une multiplication continuée que nous concevons comme étendue : ou bien on peut concevoir les êtres fimples comme ayant des rapports entre eux, quant à leur état interne; rapports qui constituent un certain ordre dans lequel ils existent ; & cet ordre de choses coexistantes & liées ensemble, fans que nous puissions favoir distinctement comment elles font liées, nous occasionne l'idée confuse d'où naît le phénomène de l'étendue (2). Cela paroît affez conféquent, & n'en est cependant pas plus compréhenfible; mais en convenant de cette vérité, on est forcé d'admirer la beauté du génie de celui qui a semblé passer les limites de Fentendement humain; & qui, le flambeau à la main, a marché à pas hardis & sûrs dans les fentiers obscurs de la métaphysique. Mais il n'est pas mal-à-propos de remarquer ici qu'une des principales causes de

42

funples.

<sup>(1)</sup> Hippocrate le Médecin avoit auffi connu ce principe dans toute fon étendue. Voyez M. Lefebvre, Introduct. au Traité de l'Expérience de M. Zimmermann.

<sup>(2) &</sup>quot; Ainfi," dit Madame du Châtelet, (Institutions physiques, p. 149) " fi nous pouvions voir \* tout ce qui compose l'étendue, cette apparence d'étendue qui tombe sous nos sens, dispa-" roîtroit, & notre ame n'appercevroit que des êtres fimples, existant les uns hors des autres ; " de même que si nous distinguions toutes les petites portions de matière différemment mues, " qui composent un portrait, ce portrait, qui n'est qu'un phénomène, disparoîtroit pour nous."

la gloire de Leibnitz a été son attachement pour les anciens, qu'il a toujours pris pour ses guides, & reconnus pour ses maîtres.

51. Les fondemens de son système avoient été en effet posés depuis Ce système long-temps par Pythagore (1) & fes disciples; & on en trouve auffi par les andes traces dans Straton de Lampsaque, qui succéda à Théophraste dans ciens. le Lycée (2), dans les opinions de Démocrite (3), dans Platon & fon école, & dans Sextus Empiricus (4). Ce dernier a même fourni des argumens entiers à Leibnitz pour établir la nécessité de chercher la raison des composés dans les êtres qui ne le fussent pas (5), comme on le fera voir un peu plus bas; Stobée cite un passage de Moderatus Gaditanus, Pythagoricien, lequel, parlant des nombres de Pythagore, dit: Les nombres sont, pour ainst dire, un assemblage de monades, une progression de la multitude, qui part de la monade, & y trouve sa dernière raison, en remontant à fa source (6).

(1) Voyez Edmund. Dickbinfon Phyfica vet. & vera. Lond. 1702, c. 4, fett. 9, p. 32.

(2) Voyez Ciceron. de Nat. Deor. lib. 1. c. 13.

(3) Bayle, Diet. Hift. art. DEMOCRITE, note P. & art. EPICURE, note F. Voyez auff: Saint Augustin, Epist. 56.

(4) Sextus Empiricus, Pyrrhon Hypotypos, 1. 3, 0. 18, p. 164 : et adversus Physicos, lib. 10. c. 4, p. 674 et 675, Sc. Ed. 7. Leipfick, 1718.

(5) " Le révérend père Gerdil, précepteur de Son Altesse Royale le Prince de Piémont, a " écrit en Italien un livre rempli de jugement & d'érudition, intitulé : Introduzione allo fudio " della religione, Turin, 1755, in-4°. dans lequel il traite favamment, p. 272 & fuiv. de l'accord " qui se trouve entre le système de Leibnitz & celui de Pythagore."

Voyez auffi Buddei Compendium Hiftoriæ Philosophiæ, cum notis Walchii, Halæ, 1731, in-8°. pages 168, 199, 284, 285, 496, 497.

Bruckeri Hiftor. critica Philof. tom. 1, p. 1049, 1050, 1086, &c.

(6) Esi di apiquós, is τύπω innin, σύσημα μονάδων, η σροποδισμός ωλήθου, από μονάδος αρχόμενος, και avamodiopuós sis poráda xalazzázar. Est autem numerus, ut ita dicam, monadum congeries, vel progressus multitudinis à monade incipiens, et regressio in eamdem definens. Stobæus Eclog: Phyfic. lib. 1, c. 2, p. 3.

a été fondé

52. Et plus loin le même auteur ajoute (1): Pythagore s'est appliqué avec soin à la science des nombres, auxquels il rapportoit la génération des animaux; & Hermias, exposant la doctrine des Pythagoriciens, dit (2) que selon eux, la monade, ou l'être simple, étoit l'origine & le principe de toutes choses.

Argument 53. Mais la conformité du fystême de Pythagore & de celui de des Pythago, notre auteur, ne paroît nulle part si clairement, que dans le passage Sextus Empi-fuivant de Sextus Empiricus (3): " Les Pythagoriciens, dit-il, ricus. " enseignent que ceux qui s'adonnent à l'étude de la philosophie,

" imitent ceux qui compofent un discours : ceux-ci confidèrent premièrement les phrases qui composent ce discours, enfuite les mots qui composent ces phrases ; & comme les mots sont composés de syllabes, ils examinent aussi les syllabes, jusqu'à ce qu'ils arrivent enfin à l'examen des lettres dont ces syllabes sont composées, & qui font comme les premiers élémens du discours; de même les

 Πυθαγόρας αλιίς η σπουδή αυρί τους άριθμους ίχρησαδο, τάς τε των ζώων γινίσεις άνηγεν είς άριθμους, και των άςίρων τάς σερίοδους. Pythagoras magno studio circa numeros versatus est, ad quos et animalium ortus, et siderum circuitus retulit. Stobaus Eclog. Physic. lib. 1, c. 2, p. 3.

(2) A'ρχή τῶν πάνθων ή μοιὰς, ἐκ δὲ τῶν σχημάτων ἀυθής, τὸν ἐκ τῶν ἀριθμῶν, τὰ σοιχιῶα γίνιται. Monas initium omnium, e cujus figuris, et numeris clementa funt. Hermias Irris. Philof. Gentil. Sect. 16.

(3) Ούτοι δί είσι οἱ σερî τὸν Σάμιον Πυθαγωράν. ἰοικόκαι γάρ λόγουσι τοὺς Φιλοσοφοῦκλας γυπσίως, τοῦς σερὶ λόγον συνουμένοις. ὡς γὰρ οὐτοι σρῶτον τὰς λὶξιις ἰξιτάζουσιν ἰκ λίξεων γὰρ ὁ λόγος, καὶ ἰπιὶ ἰκ συλλαθών αἰ λόξοι, σρῶτον σκίπθονται τὰς συλλαθώς ἰκ γὰρ συλλαθών τὰ σοιχεία τῆς ἐγγραμμάτου φωνῆς ἀναλλαθών, σερὶ ἐκείνων σρῶτον σκίπθονται τὰς συλλαθώς ἰκ γὰρ συλλαθών τὰ σοιχεία τῆς ἐγγραμμάτου φωνῆς ἀναλλαθών, σερὶ ἐκείνων σρῶτον σκίπθονται τὰς συλλαθών οἰ συλλαθών τὰ σοιχεία τῆς ἐγγραμμάτου φωνῆς ἀναλλαθών, σερὶ ἐκείνων σρῶτον σκίπθονται τὰς συλλαθώς ἰκ τὴν ἀνὰρ συλλαθών τὰ σοιχεία τῆς ἐγγραμμάτου φωνῆς ἀναλλαθών, σερὶ ἐκείνων σρῶτον σκίπθονται τὰς συλλαθών οἰ σερὶ Πυθαγόραν, τοὺς ὅντως Φυσικούς, τὰ σερὶ τοῦ σακθός ἐρευνῶνῆας, ἐν σρώτοις ἐξιἰάζειν, εἰς τίνα τὸ σῶν λαμβάνει τὴν ἀνάλυσιν. τὸ μὲν οῦν φαινόμενον, εἶναι λέγειν τὴν τῶν ὑλων ἀρχήν, ἀφύσκόν πώς ἐςτι. Πῶν γὰρ τὸ φαινόμενον, ἐξ ἀφανῶν ὁφείλει συνίςασθαι· τὸ δ' ἐκ τίνων συνεςῶς, οὐκ ἐριν ἀρχήν, ἀλλὰ τὸ ἐκείνο ἀυτοῦ συς ατικόν. ὅθεν καὶ τὰ φαινόμενα, οὐ ἐρινώς τον ἀρχὰς εἶναι τῶν ὅλων, ἀλλὰ τὰ συς αξικὰ τῶν φαινομένων, ἅπιρ οὐκίτι ἦν φαινόμενον, ἐξ ἀφανῶν ὁφείλει συνίςασθαι· τὸ δ' ἐκ τίνων συνεςῶς, οὐκ ἔριν ἀρχήν, ἀλλὰ τὸ ἐκείνο ἀυτοῦ συς ατικόν. ὅθεν καὶ τὰ φαινόμενα, οὐ ἐρτικόν τῶν ὅλων ἀρχάς.

Pythagoriciens difent que les vrais phyficiens doivent s'appliquer à
la recherche des premiers élémens qui compofent cet univers. Or
il feroit indigne d'un fage phyficien de dire que ce qui tombe fous
les fens, puiffe être le principe de toutes chofes; car ce qui tombe
fous les fens doit trouver fon origine dans quelque chofe qui
ne tombe pas fous les fens; ce qui a fa confiftance de quelque chofe,
ne pouvant pas être lui-même un principe, mais bien ce qui conftitue
les molécules, ou ces corps qui ne font que du reffort de l'intelligence,
étoient les premiers élémens de toutes chofes, ont dit vrai dans un
fens, & fe font trompés dans un autre; ils ont dit vrai, en ce qu'ils
ont reconnu pour principe quelque chofe qui ne tombe pas fous les

ούκ είσι λέξεις, ούτω και τα των σωμάτων σοιχεία ούκ έσι σώμαλα. Η τοι δι σώμαλα ιφέιλει τυγχάνειν, η ασώμαλα. Διό πάλως έσιν ασώμαλα.

Dicunt enim eos, qui verè et fincere philosophantur, effe fimiles iis, qui laborant in contexenda oratione. Quomodo enim hi primum dictiones examinant; ex dictionibus enim constat oratio : et quoniam ex syllabis dictiones, primum considerant syllabas : cumque fyllabæ refolvantur ex literis, five elementis vocis literatæ, de illis primum fcrutantur: ita dicunt Pythagorei, oportere veros phyficos de universitate fcrutantes, in primis examinare in quænam refolvatur univerfitas. Atqui quod apparet quidem, dicere effe principium univerforum, est quodammodo non physicum. Quidquid enim apparet, constare debet ex iis, quæ non apparent. Quod autem ex aliquibus conftat, non est principium, sed id, quod illud ipsum constituit. Unde etiam ea, quæ apparent, non funt dicenda rerum universarum principia, sed ea, quæ funt constituentia apparentium, neutiquam ipsa apparentia. Obscura ergo, et non apparentia pofuerunt eorum, quæ funt, principia. Neque hoc communi omnes ratione. Qui enim dixerunt atomos, vel fimilares partes, aut moleculas, aut communiter corpora, quæ cadunt sub intelligentiam, effe rerum omnium principia, aliquâ quidem ex parte se recte gesserunt, aliquâ verò lapfi funt. Nam quatenus quidem obscura, et non apparentia dixerunt esfe principia, rectè in co verfantur : quatenus autem ca supponunt corporea, labuntur. Quomodo enim à corporibus, que percipiuntur intelligentia, et non funt evidentia, præceduntur corpora fenfilia; ita oportet ab incorporeis præcedi etiam corpora, quæ percipiuntur intelligentia, et merito. Quomodo enim elementa dictionis non sunt dictiones; ita etiam elementa corporium non sunt corpora. Aut verò oportet ca esse corpora, aut incorporea. Quamobrem sunt omnino incorporea. Sextus Empiricus, loco citato, p. 674, 675.

" corporels; car comme les corps, qui ne tombent point fous les " fens, précèdent les corps fenfibles, ils font auffi précédés de quelque " chofe qui n'eft pas de leur nature; & de même que les élémens " d'un difcours ne font pas un difcours, ainfi les élémens des corps " ne font pas des corps. Et s'il eft néceffaire qu'ils doivent être " corporels, ou incorporels, il s'enfuivra donc qu'ils font incor-" porels."

Suite du même argument.

54. Et continuant le même argument, il conclut ainfi: "Ou les "principes (1) qui conftituent toutes choses, sont corporels, ou bien "ils sont incorporels; mais on ne peut pas dire qu'ils soient corporels, "parce qu'autrement il faudroit remonter à d'autres corps, d'où ils "tirassent leur origine, & continuant ainsi à l'infini, rester toujours fans principe. Il n'y a donc point d'autre moyen de résoudre la question, qu'en disant que les corps sont composés de principes qui ne font pas des corps, & qui ne peuvent être compris que par l'esprit; ce qu'Epicure a reconnu, lorsqu'il a dit que par les idées de la figure, de la grandeur, de la résistance & de la pesanteur, nous acquérions l'idée du corps (2).

(1) Η τοι ούν σώμαλά ist τὰ συςαλικὰ ἀνλῶν, η ἀσώμαλα. καὶ σώμαλα μιν οὐκ ἄν ἰἰποιμεν, iπεὶ διήστε κἀκείνων σώμαλα λίγτιν είναι συςαλικά. καὶ οὕτως εἰς ἄπειρον προδαινούσης τῆς ἐπτιροίας, ἄναρχον γίντσθαι τὸ τῶν. Αιίπεται ἄρα λίγτιν, ἰξ ἀσωμάτων εἶναι τὴν σύςτασιν τῶν νωηλῶν σωμάτων, ὅπερ καὶ Ἐπίκουρος ὡμολόγηστ, Φήσας κατὰ ἀθροισμόν χήματός τε, καὶ μεγίθους, καὶ ἀνλίλυπίας, καὶ βάρους, τὸ σῶμα κινοῆσθαι. Α'λλ' ὅτε ἀσωμάτους εἶναι δι τός ἐρχὰς τῶν λόγψ θεωρήλῶν σωμάτων, ἐκ τῶν ἰερημένων συμΦακλο.

Aut ergo sunt corpora, quæ ea conftituunt, aut incorporea. Et corpora quidem non dixerimus, quoniam oportebit dicere, etiam illa confistere e corporibus: et ita in infinitum procedente cogitatione, esse universitatem principii expertem. Restat ergo, ut dicatur, ex incorporeis confistui corpora, quæ percipiuntur intelligentia: quod etiam confesse est Epicurus dicens per congeriem figuræ, et magnitudinis, et resistentiæ, et gravitatis, intelligentia percipi corpus. Atque quod incorporea quidem oporteat esse principia corporum intelligibilium, ex his est perspicuum. Idem, ibid. Vid. et simplic. in Epictet. Edit. 1640. 4to. p. 226. seq.

(2) Voyez la note (1) de la fection 76 fur le fystême de M. Needham.

49

55. Scipio Aquilianus, traitant de l'opinion d'Alcmæon, Pytha- Syllogisme goricien, sur les principes des choses, la réduit à ce syllogisme (1) : fur la nature " ce qui précède les corps dans l'ordre de la nature, est le principe des corps. " des corps; les nombres font dans ce cas: donc les nombres font " les principes des corps : on démontre ainfi la feconde propofition de " ce fystême. De deux choses, la première est celle qui peut se " concevoir fans l'autre, quand l'autre au contraire ne peut être conçue " fans elle : or les nombres peuvent être conçus indépendamment des " corps; mais les corps ne peuvent être conçus fans les nombres; " donc les nombres sont antérieurs aux corps dans l'ordre de la nature." Ce qui exprime affez clairement le sentiment de Pythagore, qui étoit, qu'antérieurement à l'existence des corps on devoit concevoir des êtres qui n'étoient pas des corps, qu'il disoit être les nombres, auxquels il accordoit à-peu-près les mêmes propriétés que (2) Leibnitz donne aux êtres fimples ou monades. Mariile Ficin attribue à Platon la même idée, & donne ainfi la substance de l'opinion de ce Philosophe.

56. " Les genres de tous les composés se réduisent à quelque chose Sentiment " qui (3), dans son genre, n'est pas composé, comme les dimensions le même su-" au *figne*, lequel n'est pas composée de dimensions; les nombres se jet. " réduisent à l'unité qui n'est pas composée de nombres, & les élémens

(1) Scipio Aquilianus de Placitis Philosophorum ante Aristotelem, cap. 20, page 118. Editio clarissimi Bruckeri, Lipsiæ, 1756. "Ce livre étoit très-rare avant que M. Brucker eût travaillé "à en donner une nouvelle édition, qui commence à être difficile à trouver, ayant été enlevée "presque sur-le-champ. Scipio Aquilianus en avoit fait un ouvrage fort curieux; mais il s'étoit trompé souvent, & paroissoit n'avoir pas asse entendu quelques-uns des anciens. "M. Brucker, par se judicieuses & savantes notes, l'a rendu un livre fort utile pour "Pintelligence des anciens philosophes.

# (2) Voyez le Livre du P. Gerdil à l'endroit cité ci-devant, & aux pages suivantes.

(3) Genera compositarum rerum omnium reducuntur ad aliquid, quod in eo genere non est compositum; ut dimensiones ad signum, quod ex dimensionibus non componitur; numeri ad unitatem, quæ non fit ex numeris; et elementa ad id, quod ex elementis non miscetur. Marsilius Ficinus in Platonis Timæum, p. 397, tom. 2. Ed. Paris. 1641, 2 vol. in-fol.

H

" enfin trouvent leur dernière raison dans quelque chose qui n'admet " point de mélange des élémens." Le passage de Platon, sur lequel Ficin fonde fon argument, me paroît être celui que je vais rapporter en note (1), & qui en effet a beaucoup d'analogie avec la manière de raisonner de M. de Leibnitz.

Expliqué par Marfile Ficin.

57. Mais Platon lui-même n'a pas expliqué plus clairement & plus brièvement son système, que Marsile Ficin (2) le fait en ce peu de mots : les composés se réduisent en êtres simples, & la multitude des êtres simples se réduit dans les plus simples des êtres : on voit ici les composés de Leibnitz réduits en êtres fimples, qui trouvent la raison ou la source de leur existence, en Dieu.

Opinion de fagesd'Héracure, &c.

58. Plotin lui-même a posé, en plusieurs endroits (3) de ses Ennéades, Plotin, & paf- les principes de cette opinion ; & fon habile commentateur, en fuivant clite, d'Epi- fes traces, ne manque jamais de revenir à ce fens dans toutes les occafions que lui donne le texte de fon auteur, qui s'énonce dans un endroit en ces termes (4) : " Il doit y avoir pour principe ou substratum " des corps, quelque chose qui ne soit pas corps." Ajoutez, à tous ces

> (1) Tur orlar of sour ubry slastas moornes, restion fugins route di dopalor mup di, sai udup, sai ano, και γπ, σώμαλα σάνλα δραλα γέγουν του δε επισήμης έρασην ανάγκη τας της έμφρουος Φύσεως αντίας σορώτας utradianus, Rerum omnium, quæ existunt, cui intelligendi vim inesse statuendum fit, animus dicendus est; at inconfpicabilis ille est; ignis autem, et aqua, et aër, et terra, corpora omnia funt confpicabilia. Verum necesse est, ut is, qui scientia, intelligentiaque studiosus est, sapientis, Jagacisque naturæ caufas primas persequatur, &c. Platonis Timæus in oper. Platon. Edit. Henr. Stepb. 3 vol. fol. pag. 46. D. E. verf. Serrani. Vid. ibid. p. 47. B. C. D.

> (2) Composita in simplicia resolvuntur, simplicia multa in unum simplicissimum. Marsilius Ficinus in Plotinum, Enn. 5, 1.5, c. 10, p. 718, tom. 2.

(3) Ennead. 2, lib. 4, cap. 1 et 6. Brucker. t. 2. Hift. Crit. Philof. p. 419, 420.

(4) O're pis our di rois owyares imoreigeros eiras arto is may avia, &c. Oportet corporibus aliquid effe fubjectum, quod aliud quiddam fit præter corpora. Plotinus Ennead, 2, 1. 4, c. 5 et 6, Gc. p. 162. C. Edit. Bafil. 1580.

passages, Plutarque parlant d'Héraclite (1), deux passages de Stobée citant Epicure (2), Xénocrate (3) & Diodore, qui font très-bien à notre sujet, & les passages de l'Ecriture cités ci-dessous (4)

59. Avant de quitter ce fujet, je remarquerai encore qu'un favant d'Allemagne (5) a effayé de démontrer que la doctrine des monades d'Allemagne prenoit fa fource dans la philofophie de Parménides : fur quoi M. pour rapprocherLeibnitz Brucker (6) remarque qu'il n'a pas réuffi dans fon entreprife, & que de Parménila doctrine, qu'il donne comme les fentimens de cet ancien philofophe, lui appartient moins qu'à Platon. Cette dernière remarque eft trèsjufte; mais que ce foient les fentimens de Parménides ou de Platon que le favant Allemand ait expofés, il fuffit à mon fujet qu'ils foient de l'un ou de l'autre pour ne pas les paffer fous filence, & faire voir l'analogie que leurs idées avoient avec notre célèbre moderne, lequel déclaroit lui-même dans toutes les occafions, qu'il avoit puifé plufieurs de fes idées dans Platon (7), & définiffoit fes monades, de même que

(1) Η ράκλευτος ψηγματιά των ελάχισα, και άμερη εισάγει. Heraclitus etiam ramenta quædam minima, partiumque expertia introducit. Plutarch. de Placitis Philof. l. 1, c. 13. Idem l. 1, 16, de Thalete, et Pythagoreis.

(2) Επίκουρος ἀπερίληπία είναι τὰ σώμαία, καὶ πρῶτα δὶ ἀϋλὰ, τὰ δὶ ἰξ ἐκείνων συγκρίμαία, βάρος ἔχειν. Epicurus comprehendi corpora negabat, ac prima quidem afferebat effe fimplicia, de bis autem composita gravitatem habere. Stobœus Eclog. Phys. p. 33.

(3) Ξενοκράλης, και Διόδωρος άμερη τὰ ἰλάχιςα ὡρίζονλο. Xenocrates et Diodorus minima partibus carere dixerunt. Stobæi Eclog. Phys. p. 33. Genevæ, 1609. fol.

(4) Manus tua, quæ creavit orbem terrarum ex materià invisa, lib. Sapient. c. 11, v. 18. Et Saint Paul aux Hébr. c. 11, v. 3. Et Machab. lib. 2, c. 7, v. 28.

(5) Godofr. Walterus in sepulchris Eleaticis, c. 3, set. 6, p. 17 et seg.

(6) Historia Critica Philosophia, tom. 1, p. 1166.

(7) "Un de mes amis m'a affuré qu'il tenoit de la bouche même d'un favant d'Italie, " qu'étant allé à Hanovre pour fatisfaire au defir qu'il avoit de connoître M. Leibnitz, il fut " pendant trois femaines avec lui, & qu'en fe féparant, ce grand homme lui dit: Monficur,

H 2

Platon fes idées, rà brus brus, les êtres véritablement (1) existans. Voici la manière dont l'auteur en question présente les opinions de Parménides, dans lesquelles il trouve tant d'analogie avec le système des monades.

I. L'existence diffère de l'effence des choses (2).

II. L'effence des choses qui existent est hors de ces choses même.

III. Il y a dans la nature des êtres femblables, & d'autres diffemblables.

IV. Ceux qui sont semblables sont conçus exister tous dans le même état d'effence.

V. Toutes les choses existantes se réduisent à certaines classes & idées déterminées.

VI. Toutes les idées ont leur existence dans l'Un, qui est Dieu; d'où vient que tout est un.

« vous m'avez fait la grace de me dire souvent que je sais quelque chose; hé bien! je veux vous

" faire voir les sources où j'ai puisé tout ce que j'ai appris : & là-dessus prenant l'étranger par la

" main, il le fit paffer dans fon cabinet, où il lui montra pour tous livres, Platon, Aristote,

" Plutarque, Sextus Empiricus, Euclides, Archimedes, Pline, Sénèque & Cicéron.

(1) Suas enim monades effe τὰ ὅντως ὅντα, fubstantias fimplices, Deum, animas, et mentes, fimulacra universitatis, ait in Epist. Hanschii de Enthus. Platonico.

Un autre principe de Leibnitz étoit qu'il n'y avoit pas deux choses semblables dans la nature. Ce qu'il devoit à Cicéron, Quæst. Acad. lib. 4, c. 17.

(2) I. Existentia differt ab effentia rerum.

II. Effentia rerum existentium extra illas est.

III. Sunt quædam res fimiles, quædam diffimiles.

IV. Quæ fimiles funt, eodem effentiæ conceptu comprehenduntur.

V. Omnes res referuntur ad certas classes et ideas.

VI. Omnes ideæ in uno exiftunt, in Deo; hinc omnia unum funt.

VII. Scientia non est notitia fingularium, fed specierum.

VIII. Differt illa à rebus existentibus.

IX. Cùm hæ ideæ in Deo fint, ideo latent hominem.

X. Hinc homini incomprehensibilia funt omnia.

XI. Notiones mentis idearum umbræ funt, et imagines.

VII. La science confiste dans la connoissance des espèces, & non pas des individus.

VIII. Elle diffère des choses existantes.

IX. Les idées étant en Dieu, échappent à la connoissance des hommes.

X. De-là vient que l'homme ne conçoit rien parfaitement.

XI. Les notions de l'efprit font comme les ombres ou les images des idées.

CHAP-

# CHAPITRE II.

[ 54 ]

## NATURE ANIMÉE.

# Comparaison du Système de M. DE BUFFON avec celui D'ANAXAGORE, D'EMPEDOCLE, & de quelques autres Anciens.

M. de Bufnaxagore, Empédocle, Sec.

Système de 60. JE sens toute la délicatesse du sujet que j'entreprends de traiter : fon, comparé mon deffein est de faire voir que le fond de la théorie du système de avec les sen- M. de Buffon sur la matière universelle, la génération & la nutrition, a tant de reffemblance avec tout ce qu'en ont enseigné Anaxagore, Empédocle, & quelques autres Anciens, qu'il est difficile, après avoir comparé les opinions de ces illustres philosophes avec celles du célèbre Moderne, de ne pas penfer que ses idées ont tiré leur origine de cette première école; d'autant plus qu'il paroît que M. de Buffon les a lus avec attention, & qu'il fait apprécier leur mérite. Cependant comme il ne fait pas souvent usage de leur autorité pour appuyer ses sentimens, on pourroit être porté à croire que ma conjecture n'est pas fondée, ou que M. de Buffon lui-même ne s'est pas apperçu de l'analogie qui règne par-tout entre son système & celui des Anciens : je n'ai autre chose à répondre à cela, finon que le lecteur lui-même pourra décider là-deffus, lorsqu'il aura examiné la manière dont je vais exposer la question; mais en attendant, il est bon d'observer qu'on ne peut pas conclure, de ce que M. de Buffon ne s'appuie pas toujours de l'autorité des Anciens, qu'il n'a pas toujours connu ce qu'ils ont pensé, & encore moins que, s'il les a étudiés, il n'a pas entrevu la conformité de leurs fentimens avec les fiens. Je fais cette observation avec d'autant moins de répugnance, que je ne pense pas que ce que j'avance ici doive ou puisse diminuer en aucune manière la gloire de cet habile écrivain, qui aura toujours le mérite d'avoir faisi avec la plus grande fagacité les

principes des philosophes Grecs, & d'avoir fait revivre leurs raisonnemens, dont les injures du temps avoient détruit la plus grande partie.

61. Il me femble, en fuivant l'idée d'un habile homme de nos Comparaifon fur le méjours (1), que le reftaurateur du système de quelque grand homme rite des Modont le fond ne s'entrevoit que par quelques fragmens qui nous auront dernes & ceété conservés de ses écrits, peut être justement comparé à un habile ciens. sculpteur qui, trouvant un buste rompu de Phidias, ou de tout autre fameux artiste de de l'antiquité, pourroit, avec le secours de son génie & des connoiffances qu'il a dans fon art, juger exactement, par ce feul morceau, de tous les rapports que doivent avoir entre eux les membres qui appartenoient à ce buste; déterminer les justes proportions au buste rompu, les travailler, les joindre, & en former une statue aussi parfaite, qu'il y a apparence que l'auroit été celle dont ce buste faisoit la principale partie : le mérite d'un tel artifte moderne mériteroit fans doute de grands éloges; mais la gloire de l'ancien artifte feroit toujours au-desfus de la sienne, parce que l'on doit sentir que les idées des proportions de ces membres ajoutés feroient puisées dans celles que lui auroient fournies le buste rompu. Il est aisé d'appliquer cette comparaison aux philosophes modernes, dont quelques-uns des plus célèbres, bien loin de chercher à se défendre d'avoir emprunté leurs opinions des Anciens, ont été souvent les premiers à le déclarer; ce dont Descartes (2) & les principaux Newtoniens (3) nous fournissent des exemples frappans & dignes d'être imités.

(1) M. de Freret, Mémoires de l'Académie des Inferiptions & Belles-Lettres, tom. 18, p. 113.

(2) Nec me primum ullarum opinionum inventorem effe jacto; fed tantum me illas pro meis adoptaffe, quòd mihi eas ratio perfuafiffet. Defcartes, de Methodo, p. 47. Edit. Amfler. 1692. typis Blaeu, tom. 1.

(3) Gregorii Præfat. Aftron. Phyf. et Geomet. Element.

Exposition 62. Diogène de Laërce, Plutarque & Aristote nous apprennent du système d'Anaxagore.qu'Anaxagore croyoit que les corps étoient composés de petites par-

ticules semblables ou homogènes ; que ces corps admettoient cependant un mélange de petites particules hétérogènes, ou d'autre espèce ; mais qu'il fuffisoit pour constituer un corps d'une espèce particulière, qu'il fût composé d'un plus grand nombre de petites particules semblables & constituantes de cette espèce. Les différens corps étoient différens amas de particules femblables entre elles, quoique diffemblables relativement aux particules d'un autre corps, ou amas de petites particules d'une espèce différente : il croyoit, par exemple (1), que le fang étoit formé de plusieurs gouttes ou particules, dont chacune étoit du fang; qu'un os étoit formé de plusieurs petits os qui, par leur extrême petitesse, se déroboient à notre vue; & c'étoient cette fimilitude de parties qu'il appeloit ¿μοιομερίκας, similaritates. Ainfi, felon ce philosophe, il n'y avoit point de génération ni de corruption, point de naissance ni de mort, proprement dites, la génération de chaque espèce n'étant que l'affemblage de plusieurs petites particules conftituantes de cette espèce; & la destruction d'un corps n'étant que la défunion de plusieurs petits corps de la même espèce, lesquels, confervant toujours une tendance naturelle à se rejoindre, repro-

> (1) Nunc et Anaxagoræ fcrutemur Homæomeriam, Quam Græci memorant, nec noftrå dicere linguå Concedit nobis patrii fermonis egeftas. Sed tamen ipfam rem facile eft exponere verbis. Principium rerum quam dicit Homæomeriam; Offa videlicet è pauxillis, atque minutis Vifceribus vifcus gigni; fanguemque creari, Sanguinis inter fe multis coëuntibu' guttis : Ex aurique putat micis confiftere poffe Aurum, & de terris terram concrefcere parvis; Ignibus ex ignem; humorem ex humoribus effe. Cætera confimili fingit ratione, putatque.

Lucretius, l. 1, v. 830.

reproduisent enfuite, par leur réunion avec d'autres particules fimilaires, d'autres corps de la même espèce. La végétation & la nutrition étoient les principaux moyens employés par la Nature pour la reproduction des êtres : ainsi les différens sucs de la terre étant composés d'un mélange de petites particules innombrables, constituant les différentes parties d'un arbre, ou d'une fleur, par exemple, prenoient, fuivant les loix de la Nature, différens arrangemens ; &, par le mouvement qui leur étoit imprimé, fuivoient leur cours jusqu'à ce qu'étant arrivés aux endroits qui leur étoient propres & destinés, ils s'y arrêtoient pour contribuer, par leur assemblage, à la formation de toutes les différentes parties de cet arbre, ou de cette fleur ; de façon que plusieurs petites feuilles imperceptibles formoient les feuilles que nous appercevons ; plusieurs petits fruits formoient les fruits que nous mangeons (1), & ainsi du reste. Il en étoit de même, fuivant ce

(1) Τροφήν γούν σροσφερόμεθα άπλην, καὶ μονοειδή, οἶον τὸν Δημηθριου ἄρίον, τὸ ὕδωρ σίνυθες· καὶ ἐκ παύτης τῆς τροφῆς τρίφεται θρίξ, φλίψ, ἀρθηρία, κυῦρα, ὅςῶ, καὶ τὰ λοιπά μόρια. Τούτων οὖν γιιομένων, ὅμολογηθίον ἰςἰν, ὅτι ἐν τῆ τροφῆ τῆ σροσφερομένη σάνθα ἐςὶ τά ὅνθα, καὶ ἐκ τῶν ὅνθων σάνθα αὐξέθαι, καὶ ἐν ἐκείνη ἰςι τῆ τροφῆ μόρια, αἴμαθος γεινηθικὰ, καὶ κιύρων, καὶ ὀςίων, και ἄλλων τῶν ἅ ἦν λόγψ θεωρητὰ μόρια. Ο΄υ γὰρ διῦ σάνθα ἐπὶ τὴν αἴσθησιν ἀνάγειν, ὅτι ἄρθος, καί τό ὕδωρ ταῦτα καθασκευάζει, ἀλλ' ἐν τούτοις ἐςὶ λόγψ θεωρητὰ μόρια. Α΄πὸ τοῦ οὖν ὅμοια τὰ μέρη εἶναι ἐν τῆ τροφῆ τοἶς γεινωμένοις, ὁμοιομερείας αὐτάς ἐκάλισε, καὶ ἀρχάς τῶν ὅνθων ἀπεφήναθο· καὶ τὰς μὲν ὁμοιομερείας, ὕλην· τὸ δὲ σοιοῦν ἀίτιον, τὸν νοῦν τὸν τὰ σάνθα διαθαξάμενον. Α΄ρχεται δὶ οὕτως.

Ο μθ σάνλα χρήμαλα ήν, νθς δι αυτά διήρε, και διεκόσμησε.

Itaque, dicebat ille, fimplicem, atque uniformem cibum fumimus, ut triticeum panem, bibentes aquam; atque ex hoc cibo capillus, vena, arteria, nervi, offa, cæteræque corporis partes nutriuntur. Quumque hæc fant, neque tamen ex nihilo produci pofint, fatendum eft, quòd in fumpto cibo res omnes reperiuntur, atque ex iis, quæ infunt, omnia augentur; atque proinde in ejufmodi cibo funt partes, fanguinis procreatrices, five gignendo fanguini accommodatæ, nervorumque fimiliter, et effum, aliorumque partes, quæ menti confpicuæ fint. Neque enim omnia ad fenfum revocare oportet, quòd nimirum panis, et aqua ifta efformet; fed in iftis potius partes funt, quæ mente percipi, comprehendique poffint. Ex eo quòd igitur in cibo fint partes fimiles illis, quæ in corpore generantur, partes illas fimilares vocavit, rerumque principia effe dixit. Ac fimilares quidem partes, materiam; mentem verò, quæ omnia difpofuit, efficientem caufam effe putavit. Sic enim exorditur.

I

Simul res omnes erant; mens verd ipfas diremit, atque disposuit.

Plutarch. de Placitis Philosoph. lib. 1, c. 3.

philosophe, de la nutrition des animaux; le pain que nous mangeons. & les autres alimens que nous prenons, fe convertissent, dans son fystême, en cheveux, en veines, en artères, en nerfs, & en toutes les parties de notre corps, parce qu'il y a dans ces alimens les parties constituantes du fang, des nerfs, des os, des cheveux, &c. lesquelles fe réuniffant les unes aux autres, se font appercevoir enfuite par leur affemblage, au lieu qu'elles se dérobent auparavant à nos sens par leur infinie petitesfe.

Sentiment 63. Empédocle a auffi reconnu les mêmes principes sur la nutrition d'Empédocle fur la nutri- des animaux, qu'il disoit (1) se faire de la substance des alimens tion. propres & accommodés à la manière de l'animal.

64. Le même Empédocle enseignoit que la matière avoit pour Autre fenmême philo- principe une force inhérente & vivante, un feu subtil & actif, qui somens de mettoit tout en mouvement (2); ce que M. de Buffon appelle autrement la matière. matière organique toujours active, ou matière organique animée; & " cette matière, chez Empédocle, étoit divisée en quatre éléments, " entre lesquels il y avoit une liaison qui les unissoit, & une discorde " qui les divisoit, & dont les petites parties s'attiroient mutuellement, " ou se repoussoient les unes les autres (1); ce qui faisoit que rien

> (1) Εμπεδοκλής τρίφεσθαι μίν τὰ ζῶα διὰ την υπός ασιν τοῦ δικείου, αύξεσθαι δι διὰ την παρουσίαν τοῦ θερμοῦ.

> Empedocles ait animalia nutriri quidem ex accommodati, sibique convenientis cibi substantia; ex caloris autem acceffu, five præfentia augeri, Plut. de Placit. Philof. lib. 5, c. 27. Hippocrate regardoit le feu élémentaire comme le principe de la végétation. M. Lefebvre rapporte les expériences de Jallabert & Nollet pour prouver la vérité de cette opinion. Introd à l'Expéri. On voit par cette Introduction combien Hippocrate connoiffoit diffinctement tous les principes de la phyfique moderne, & même de la chymie; & que tout ce que l'on a dit de vrai depuis lui fur les caufes de la composition & de la décomposition des corps, se trouve dans ses écrits.

(2) Origines Philosph. c. 4.

'58

timent du

" ne périffoit, mais que tout étoit dans une perpétuelle viciffitude dans la Nature:" d'où il s'enfuit que dans le fyftême d'Empédocle, comme dans celui d'Anaxagore, il n'y avoit point de vie ou de mort proprement dites, mais que les effences des chofes confiftoient dans ce principe actif d'où elles étoient émanées (2), & dans lequel elles fe réduifoient ou fe décomposoient en dernier reffort.

65. Empédocle avoit encore fur la génération un sentiment que Autre sentiment du M. de Buffon a suivi, & qu'il a presque exprimé dans les mêmes termes, même sur la lorsqu'il dit que les liqueurs séminales des deux sexes contiennent toutes les génération. molécules analogues au corps de l'animal, & nécessaires à sa reproduction (3).

66. Plotin, fuivant l'idée d'Empédocle, a recherché quelle pouvoit Opinion de être la raison de cette sympathie & de cette attraction dans la Nature, l'affimilation

Plotin fur l'affimilation des parties dans la nutrition.

Α΄λλο δὲ τοι ἐρίω. Φύσις οὐδίν ἐςιν ἀπάνθω»
 Θιπθῶν, οὐδέ τις ὁυλομίνου θανάτοιο τιλευτή.
 Α΄λλὰ μόνον μίξις τε, διάλλαξις τε μιγένθων
 Ε΄ςι, Φύσις δὲ βρόlοῖς ὀνομάζειαι ἀνθρώποισιν.

Jam quòd naturam mortales nomine dicunt, Hoc nihil eft; neque enim mortem Natura, vel ortum Humano præbet generi; nam mixtio tantùm, Mixtorumque fubeft quædam fecretio rebus; Idque homines vulgò Naturam dicere fuerunt. Plutarch. de Placit. Philof. l. 1, c. 30.

(2) Οὐ παραπέμπομαι καὶ τὸν Εμπιδοκλέα, ὃς φυσικῶς οῦτως τῆς των πάιθων ἀναλήψιως μέμινθαι, ὡς εσομένης τοτὶ εἰς τὴν τοῦ συρός οὐσίαν μεθαδολῆς.

Admitto etiam Empedoclem, qui admodum naturaliter universorum meminit inflaurationis, quòd fcilicet aliquando futura fit mutatio in ignis effentiam. Clement. Alexander. fromatum, l. 5, p. 595.

(3) Empedocles quidem divulfa effe sobolis membra aiebat, ut in fæminæ alia, alia in maris semine continerentur. Galen. de semine, lib. 2, c. 3.

Vid. etiam Galen. hiftor. Philof. cap. de femine ; et Plutarch. de Placit. lib. 1, cap. 3.

I 2

& il la trouve dans une barmonie & une affimilation de parties (1), qui les porte à fe lier enfemble lorfqu'elles fe rencontrent, ou à se repousser lorsqu'elles sont dissemblables; il dit que c'est la variété de ces affimilations qui concourt à la formation de l'animal; & il appelle cette liaison & cette défunion la force magique de l'univers: & son habile interprète, Marsile Ficin, expliquant le sens de ce passage, dit que les différentes parties de chaque animal (2) ont une vertu attractive en elles, au moyen de quoi elles s'approprient les portions d'alimens qui leur conviennent davantage.

Exposition 67. Venons à présent au système de M. de Buffon, qui sera d'autant du système de M. de Buffon. plus aisé à exposer, que je me servirai de ses propres termes. Cet illustre écrivain pense, avec Anaxagore, qu'il y a dans la nature une matière commune aux animaux & aux végétaux, qui sert à la nutrition & au développement de tout ce qui vit & végète; & avec Plotin, que cette matière peut opérer la nutrition & le développement, en s'affimilant à chaque partie du corps de l'animal ou du végétal, & en pénétrant intimement la forme de ces parties, qu'il appelle le moule intérieur. Cette matière nutritive & productive est universellement répandue par-tout, & composée de particules organiques toujours actives, tendantes sans cesse à l'organisation, & prenant d'elles-mêmes des formes dissertements, fuivant les circonstances; de forte que, comme Anaxagore, il n'y a point de germes préexistans, point de germes contenus à

(2) Animalis quodlibet membrum babet vim ad attrabendam portionem propriam alimenti, venæ ad fanguinem, arteriæ ad fpiritum, testiculi ad femen. Marfil. Ficini in Plotini Enn. 4, l. 4, capitulo 40.

<sup>(1)</sup> Τὰς δὲ γοηθεῖας ϖῶς; ἡ τῆ συμπαθεία, καὶ τῷ σεφικέναι συμφωνίαν εἶναι ὀμοίων, καὶ ἐναιθίωσιν ἀνομοίων καὶ τῆ τῶν δυνἀμεων τῶν ϖολλῶν ϖοικιλία ἐις ἐν ζῶον συθελούθων• καὶ γὰρ μηδενὸς μηχανωμένου ἅλλου, ϖολλὰ ἕλκεται, καὶ γοηθεύεθαι. καὶ ἡ ἀλεθινἡ μαγεία, ἡ ἐν τῷ ϖαντὶ φιλία, καὶ τὸ κεῖκος αὖ.

Magicos verò attractus quânam ratione fieri dicemus? Profecto ex confensione quâdam rerum in patiendo; ac lege quâdam naturæ faciente, ut *inter fimilia quidem concordia fit*, inter diffimilia verò discordia: item virium multarum varietate in unum animal conferentium. Etenim nullo alio machinante multa ritu quodam magico attrahuntur; veraque vis magica, est amicitia in universo, rursùsque discordia. *Plotini Ennead.* 4, *l.* 4, *p.* 434.

l'infini les uns dans les autres, mais une matière organique toujours active, toujours prête à se mouler, à s'assimiler, & à produire des êtres semblables à ceux qui la reçoivent : les espèces d'animaux ou de végétaux ne peuvent donc jamais s'épuiser d'eux-mêmes ; tant qu'il subfistera des individus, l'espèce sera toujours toute neuve : elle l'est autant aujourd'hui qu'elle l'étoit au commencement, & toutes subfisteront d'elles-mêmes, tant qu'elles ne feront pas anéanties par la volonté du Créateur. Il s'enfuit de ces principes, que la génération & la corruption ne sont que la différente affociation ou défunion des parties femblables, lesquelles, après la décomposition d'un corps animal ou végétal, peuvent servir à reproduire un autre corps de la même espece, pourvu, selon M. de Buffon, que ces petites parties constituantes rencontrent un lieu convenable au développement de ce qui doit en réfulter pour la génération de l'animal, ou qu'elles passent par le moule intérieur de l'animal ou du végétal, & s'affimilent aux différentes parties, en pénétrant intimement l'intérieur; & c'est en cette dernière condition seulement que confiste la différence entre les opinions des Anciens que je viens de rapporter, & la théorie de M. de Buffon. Celui-ci croit que les parties fimilaires & organiques ne deviennent spécifiques qu'après s'être affimilées aux différentes parties du corps qu'elles doivent composer ; au lieu qu'Anaxagore les croyoit toujours spécifiques, & ne pensoit pas qu'elles euffent besoin de pénétrer la forme des parties pour s'y affimiler (1).

68. Un autre principe de M. de Buffon est que, lorsque cette Autre prinmatière nutritive est plus abondante qu'il ne faut pour nourrir & cipe de M. de Buffon dans développer le corps animal ou végétal, elle est renvoyée de toutes les Hippocrate,

Pythagore, SE Ariftote ...

4

<sup>(1)</sup> Il paroît même qu'Hippoctate pensoit comme Anaxagore. E'oipres d'i is as Pouros piera μερίων, όλα όλων, έχοιλα σύγχρησιν συρός και έδαλος. Irrepunt in hominem partes partium, tota totarum, Ec. L. 1. de Diætâ. C'étoit, fuivant lui, en vertu de leur affinité que ces parties totales & fimilaires, duorpona, s'attiroient pour se rendre à leur place convenable. Ibid. seel. 4, p. 9. Edit. Foif. & fett. 3, p. 33, lin. 38. ib. p. 19, lin. 29.

parties du corps dans un ou plusieurs réfervoirs, sous la forme d'une liqueur, qui est la liqueur séminale des deux sexes; lesquelles, mêlées ensemble, contribuent à la formation du sœtus, qui devient mâle ou femelle, suivant que la semence du mâle ou de la semelle abonde le plus en molécules organiques; & ressemble au père ou à la mère, suivant la disférente combinaison de ces deux semences. On trouve encore l'origine de cette idée dans les passages de Pythagore & d'Aristote, rapportés ci-dessous (1); & dans Hippocrate cité par M. de Busson même (2).

Sentiment fur les deux fyftêmes.

69. Ce feroit m'écarter de mon but que de prétendre apprécier ici le mérite de l'un ou de l'autre fystême; il est fussifiamment rempli, si j'en ai fait voir l'analogie. Il semble que tous deux ont leur mérite, & que tous deux sont les productions de très-beaux génies: celui d'Anaxagore a plus d'inconvéniens, & n'étoit pas appuyé sur les expériences exactes & laborieus qui soutiennent celui de M. de Buffon; mais il faut avouer aussi que le philosophe Grec avoit beaucoup fait

(1) Φανερόν, ότι της αίμαλικης αν είνη σερίτλωμα τροφής, το σπέρμα, της επό τα μέρη διαδιδομέιης τελευταίας.

Constat semen esse superfluitatem sanguinei alimenti, quæ postmodum in membra digeritur. Aristotel. de generatione animal. lib. 1, c. 19, p. 1063. E.

Δημόκρίος άφ όλων των σωμάζων και των κυριωζάτω μερών, οίον των σαρκικών, ότων, και ίνων.

Democritus ab omnibus præcipuis corporis partibus femen derivari credit, ut offibus, carne, venis. Gal.

Historia philosophica de femine. Basil. 1538. pars quarta, p. 435, lin. 48, 49. Vide Hippocrat. de geniturâ.

" Dans le même chapitre il rapporte un fentiment de Pythagore qui est précisément exprimé comme celui de M. de Buffon, qui fait provenir *la femence d'une matière nutritive furabondante*; femen nutrimenti partem quamdam superabundantem esse."

Et Plutarchus de Placitis Philof. lib. 5, c. 3. Pythagoras femen effe dixit alimenti superfluitatem, σιρίπθωμα της προφής. Le même auteur, dans ses ἀιτίαι φυσικάι, dit à l'avant-dernière section: το γάρ σπίςμα συρίπθωμα της προφής ίπι της τῷ σώματι σροςιθιμίνης.

Voyez auffi un peu plus haut, p. 110, & Hippocrate, de genitura, Gc. 1. 1. de Diæta.

(2) Page 141 du 3e tome de l'Histoire Naturelle, édit. in-12.

d'avoir imaginé les principes qu'a fuivis le philosophe moderne; & que l'avantage que l'un a eu d'avoir pu faire usage du microscope, ne doit pas, dans un parallèle, tourner au désavantage de l'autre; on verra cependant ci-après (1) que les Anciens n'ont pas toujours été dépourvus de securs de cette espèce.

Je passe à l'examen d'un autre système qui n'est pas moins délicat que celui que je quitte ici, & dont on trouve également des traces chez les Anciens.

" fourfaces & de toute frontanine Ce niente principe viene dicouvere tout

(1) A l'avant-dernier chapitre de la 3e Partie.

# CHAPITRE III.

[ 64 ]

# Nature active C animée. Syftême de M. NEEDHAM.

Exposition 70. À PRÈS une longue fuite d'expériences microscopiques, du système de M. Needham (1) a remarqué qu'elles conduisoient toutes à faire voir (2) que les fubstances animales & végétales sont originairement les mêmes; qu'elles se convertissent l'une en l'autre réciproquement par un changement fort aisé; qu'elles se décomposent en un nombre infini de zoophytes (3) qui, se résolvant, donnent toutes les différentes espèces d'animaux microscopiques communs, lesquels, après un certain temps, deviennent immobiles, se résolvent encore, & donnent des zoophytes ou des animaux d'une espèce inférieure; que les animalcules spermatiques ont la même propriété de se résolute, &, dans leur décomposition, de donner des animaux plus petits jusqu'à ce qu'enfin ils échappent entièrement à la force des meilleures lentilles. L'auteur des observations croit qu'il est probable de-là que toute substance animale ou végétale avance

(2) Observations Microscopiques. Paris, 1750. in-12. pages 271, 241, 242, 319, 320, 267, 269, 270, 320, 335, 377, 379, 382.

(3) "Nommés ainfi, parce qu'ils doivent leur origine à des plantes microfcopiques dont ils font vifiblement le produit. On les partage en deux claffes; ceux qui ont un principe de fontanéité; & les autres qui font fimplement vitaux. Cette vitalité est précisément la même chose que l'irritabilité de Haller, & dépend du même principe, à l'exclusion de tout fentiment & de toute spontanéité. Ce même principe vient d'être découvert tout récemment, & observé par un Naturaliste de Florence dans quelques fleurs, qui sont les parties génératrices, & les plus exaltées des plantes." Note de M. Needbam.

<sup>(1) &</sup>quot; M'étant trouvé un jour avec M. Needham, & parlant de fon fystême, il a faisi cette " occasion de s'expliquer fur quelques expressions de fon livre, auxquelles il se plaint que l'on " n'a pas donné l'interprétation la plus juste & la plus naturelle; & il a desiré que je lui " donnasse le moyen de le faire, en insérant ici les deux ou trois notes suivantes."

avance autant qu'elle peut dans sa résolution, pour retourner par degrés à des principes communs à tous les corps, & qui sont une espèce universelle.

71. L'auteur infinue enfuite que dans la décomposition les corps se Suite de la suite de la résistance diminue toujours, & que l'activité nion. motrice augmente proportionnément; qu'après avoir passé la ligne de spontanéité, le mouvement se simplifie jusqu'à devenir purement oscillatoire, avec différens degrés de vitesse, & que par conséquent la matière doit être considérée comme passant continuellement d'un état à un autre, & constituant des élémens de plus en plus actifs.

72. Un peu après il n'héfite plus à croire qu'à mesure que la matière Suite du nême fyife décompose, elle se fubtilise, & que la vîtesse des corps devient plus tême. petite; il avoit dit que toute combinaison physique (ou matérielle) pouvoit se réduire en dernière raison à des agens simples, tels que la résistance & le mouvement (1); que l'idée de l'étendue n'est que l'esse des actions simultanées; que la résistance & l'activité motrice (2) sont un résultat d'actions simples; & ensin, qu'un nombre d'agens simples & inétendus peuvent concourir à nous donner l'idée d'une combinaison étendue, divisible & substantielle: il dit ensuite que les principes de la matière sont des substantielle: il dit ensuite que les principes de la matière font des substances raisons, qu'il y a des principes actifs dans l'univers qui produisent de leur propre nature le mouvement (3):

(3) " Mais toujours indépendamment de la Divinité qui les a créés ainfi, comme il a donné
" à l'ame des bêtes le principe du fentiment, & à l'ame de l'homme la puissance de la raison.
" Mais ce principe de pur mouvement ne renferme aucun fentiment, aucune spontahéité,

65

<sup>(1) &</sup>quot; C'est-à-dire, doués par la Divinité des principes de la réfistance & du mouvement." Note de M. Needbam.

<sup>(2) &</sup>quot; En concret, telles que nous les voyons dans les effets qu'elles produisent." Du même.

enfin il conclut par dire que la matière, portée jusqu'à ses premiers principes, n'est plus une masse inactive; mais qu'elle devient activité résistante, mouvante ou vitale, dont chaque portion est sensible (1): & dans un autre endroit il dit que la vitalité est sensible dans chaque particule, & qu'enfin il y a une activité positive dans la matière.

Comparaifon de ce fyftême avec quelques Anciens, on y découvrira aifément une conformité frappante. les opinions Pythagore & Platon (2) enfeignoient que tout étoit animé dans la dePythagore & de Platon; Nature, & que la matière avoit en elle-même un principe de mouvement & de repos qui la tenoit fans ceffe en action; ce qui n'eft autre chofe,

dans le système de M. Needham, que la force active combinée avec la force de résistance.

& des autres Pythagoriciens.

74. Les Pythagoriciens (3) croyoient que le Monde étoit animé, qu'il y avoit un principe de vitalité infus dans toute la Nature, qui s'étendoit non-feulement au règne animal (4), mais auffi paffoit dans le règne végétal par une génération conftante & fucceffive; ils connoif-

" aucune volonté. Il agit quand il est dégagé de la résistance, qui est comme son antagoniste; " & comme un ressort, il se déploie sans cesse, & de plus en plus démontre sa force au " dehors, à mesure que la résistance diminue, toujours actif & toujours agissant." Note de M. Needham.

(1) " Dont chaque portion participe selon fa nature." Du même.

(2) Diogenes Laërt. lib. 8, feet. 25. Plutarch. de Placitis Philof. lib. 2, c. 3.

(3) Ω' ποθέμιξε δύο δυνάμεις, άρχας κινασίων. Cui (Natura fcil.) duas potentias immiscuit, motuum principia. Timæus Locrens. tom. 3... Platonis Edit. Steph. p. 94. D. et 95. E. 96. A.

(4) " Epicure enfeignoit auffi la même doctrine fur la genération, & (comme M. Needham)
 difoit avec Anaxagore & Euripide, que rien ne meurt dans la Nature."

Oi συρί Ε΄ πίμουρον in μέλαδολής της άλλήλων γενάσθαι τὰ ζῶα ὡς καὶ Α'καξαγόρας, καὶ Εὐμπίδης Θήσκιι μηδίν, μέλαμειδόμενα δὶ ἀλλο σρὸς ἄλλο, μορφὰς ίδειξεν. Epicurei animalia ex mutuâ in fefe mutatione nata putarunt: quod Anaxagoras etiam, & Euripides exiftimavit, inquiens: Nihil moritur, fed aliud in aliud converfum formas varias oftendit. Plutarch. de Placitis Philof. lib. 5, cap. 19.

foient une force productive, principe actif dans la matière, qui pénétroit tout & mettoit tout en mouvement, & qui étoit l'ame du monde, ou la force imprimée par Dieu dans la Nature (1).

75. Et c'eft ce que M. Needham appelle les principes actifs dans Principes de la Nature l'univers qui produisent de leur propre nature le mouvement (2); ou la chez Platon. vitalité sensible dans chaque particule; activité mouvante ou résistante, que Platon assignoit aussi à la matière, comme un principe (3) actif, qui étoit au commencement dans un mouvement indéterminé &

Aucun Ancien n'a mieux développé cette idée qu'Hippocrate. De Diætå. l. 1, fect. 4. p. 8. edit. Foëf. Voyez l'ordre que M. Lefevre a donné aux idées d'Hippocr. Introd. au Traité de PExpéri. de M. Zimmermann, p. 31, 34.

 H' φύσις αρχή κινήστως, και ςάστως: Natura principium motûs, ac quietis. Stobæus Eclog. Phyf. lib. 1, p. 29.

Aristote en donne la même définition, lib. 2. Physic. cap. 1, sel. 3 et 4.

O' di xai bios xai yiniori xai apili mpolipar, xai mpobilipar duxin ounalos, de diomorno xai apžouoan apžoulinou ounis noalo. Deus autem et ortu, et virtute priorem antiquioremque genuit animum mundi, eumque ut Dominum, atque imperantem obedienti præfecit corpori. Platonis Timæus, p. 34. C.

Quemadmodum Deus suâ virtute creasset Naturam, ita et ipsa Natura, velut Dea quædam, creatum illum ordinem, atque potestati suæ relictum, efficax gubernaret. Grævius de philosoph. weter. pag. 569.

Plato in Theateto, p. 152. D. 153. A. tom. 1.

(2) " Defcartes prétend que Dieu a mis tout en mouvement dans l'univers, en imprimant " dans le commencement une certaine quantité déterminée de mouvement qui fe communique " de corps en corps fans fouffrir de diminution : Mallebranche dit que Dieu, toujours " agiffant, produit à chaque inftant la quantité de mouvement qui est nécessaire. Pour " moi, je ne vois rien de contraire à la religion, en admettant des agens fimples, doués des " deux principes de réfistance & de mouvement en eux-mêmes; comme on dit que l'ame des " bêtes est un agent fimple, doué de la faculté de fentir; & celle de l'homme un être fimple, " doué de la puiffance de raifonner." Nate de M. Needbam.

(3) Α'λλά κινούμενον ωλεμμελώς, και άτάκδως, ἕις τάξιν αὐτὸ ἥγαγεν ἐκ τῆς ἀταξίας, ἡγησάμηνος ἐκεῖνο τούτου ωάθως ἄμεινον.

Sed quod immoderate, & inordinate fluctuaret, id ex inordinato in ordinem adduxit; ratus ordinem perturbatione omnino effe meliorem. Platon. Timæus, p. 30, A. tom. 3.

K 2

défordonné, & qui, à la formation du Monde, fut réglé par Dieu, & dirigé fuivant des loix conftantes; & ce grand philosophe disoit positivement que Dieu n'avoit point rendu la matière oisive & inactive, mais qu'il avoit seulement empêché qu'elle ne sût agitée aveuglément.

Suite du fentiment de Platon, & belle expreffion d'Epicure.

76. Si M. Needham dit que toute combinaison physique peut se réduire en dernier reffort à des agens fimples, doués de réfistance & de mouvement; que l'idée de l'étendue n'est que l'effet des actions fimultanées; & qu'un nombre d'agens fimples & indivifibles peuvent concourir à nous donner l'idée d'une combinaison étendue, divisible & fubstantielle; Platon, long-temps auparavant, avoit clairement distingué avec les philosophes de son temps la matière dont les corps sont composés, d'avec ces corps même; il remarquoit une différence effentielle entre la matière productive de tous les corps, & les corps qui en étoient produits. Stobée, expliquant le sentiment de Platon, convient bien que la matière est corporelle(1); mais il avertit en même temps de prendre garde de la confondre avec les corps, parce qu'elle est destituée, dit-il, des qualités effentielles aux corps, comme la figure, la pefanteur, la légèreté, &c. quoiqu'elle en ait l'effence, c'eft-à-dire, l'aptitude au mouvement, à la divisibilité, & à recevoir différentes formes; & un autre grand philosophe Grec

<sup>(1)</sup> Ε΄ πειδή δ΄ ή μιν Φύσις, κατ΄ ἰπίνοιαν Πλάτωνος, αρχή τίς ἐςι κινήσεως καὶ ςάσεως, οὕτε δή καὶ κινούμινον ή ὕλη κατὰ τὸν ἴδλον λόγον, οὕτε κατὰ τὸ εἶδος' ή μιν γὰρ ἀνείδειος, τὸ δὲ εἶδος ἀεἰ, καὶ ή μιν οῦ σῶμα, σωμαῖικὴ δὲ, τὸ δὲ καθάπαξ ἀσώμαῖον' οῦ σώμαῖα δὲ τὴν ὕλην Φασίν, οὐχ ὅτι οῦ μόνον ὑςεξῆσθαι δοκεῖ τῶν ϖερὶ σώμα διας ἁσεων, ἀλλ' ὅτι καὶ ϖολλῶν ἄλλων ἀπολείπεται κατὰ τὸν ὅδιον λόγον, ἅ τοῖς σώμασιν ὑπάρχει, σχημαῖισμοῦ, χρώμαῖος, βαρύτηλος, κουΦότητος, ὅλως ϖάσης ϖοιότηλος καὶ ϖοσότηλος.

Cùm fit autem Natura, ex mente Platonis, principium motûs, ac quietis, neque fuâ profecto naturâ, neque fecundum formam movetur materia. Nam ut illa formâ caret, ita hæc: & ut illa non corpus est, sed corporea, ita bæc prorsus incorporea. Negatur autem corpus esse materia, non tam quòd intervallis corporeis careat, quàm quòd aliis quoque multis ad corpus pertinentibus per se destituatur, ut sigurâ, colore, gravitate, levitate, & omni denique qualitate, et quantitate. Stobæus, Eilog. Physic. lib. 1, c. 14, p. 29.

a aufii dit presque dans les mêmes termes dont se sert M. Needham, que *les idées de force*, de résistance, & de pesanteur, concourent à nous donner l'idée des corps (1).

78. Je ne finirois point, fi j'entreprenois d'examiner tous les fystêmes Spinofa, des Modernes qui ont pris leur origine dans les écrits des Anciens ; il quelques au-

Hobbes, & quelques autres, ont renouvelé les opinions des Anciens.

(1) Ο'9ιν και ἐπιιδάν λίγη ὁ Ε΄πίκουρος, τὸ σῶμα νοιῖν κατ ἐπισύνθισιν μεγίθους, και σχήματος, και Anciens. ἀλλυπίας και βάρους, ἐκ μη ὅλων σωμάτων βιάζεται τὸ ὅν σῶμα νοιῖν. Unde etiam cùm dicit Epicurus intelligendum effe corpus ex compositione magnitudinis, & figuræ, et refisentiæ, et ponderis, urget ut iis, quæ non sunt corpora, intelligamus id quod est corpus. Sextus Empiricus, advers. Physic. lib. 10, set. 240, p. 673. Voyez la fin de la fect. 54 de cet ouvrage.

(2) Πυθαγόμας, Πλάτων, Α'ρις δίλης, ἀσώμαδον μέν είναι την δύναμιν τοῦ σπέρμαδος, ὥσπερ νοῦν τὸν κινοῦτα. σῶμαδικήν δὲ την ὕλην την προχεομένην. Στρατων, καὶ Λημόκριτος, καὶ την δύναμιν σῶμα. πνευματική γάρ.

Pythagoras, Plato, Aristoteles, feminis quidem vim incorpoream esse arbitrantur, ficuti mentem, quæ corpus movet; materiam verò, quæ profundatur, corpoream. Strato et Democritus ipsam quoque vim corpus esse, cùm spiritualis illa sit. Plutarch. de Placitis Philos. lib. 5, c. 4, p. 126.

(3) Democritus et Strato vim quoque corpus esse contendunt, spiritus cùm sit. Galeni Historia: Philosophica, cap. de semine.

me fuffit d'avoir démontré cette affertion par l'exemple des deux fyftêmes qui fe montrent le plus avec quelque apparence de nouveauté. Il me feroit également aifé de faire voir que le Spinofifme a eu fa fource dans l'école Eléatique; que Xénophane & Zénon d'Elée en ont femé les premiers germes; & que les anciens Perfans, partie des Indiens, & une fecte de Chinois, avoient enfeigné depuis plufieurs fiècles cette doctrine impie & contradictoire. Je pourrois auffi faire voir aifément que dans la Morale & la Politique, les plus célèbres Modernes n'ont rien dit de nouveau; que celui dont les fentimens ont furpris davantage, Hobbes même (1), n'a rien avancé qu'il n'ait trouvé chez les anciens philofophes Grecs ou Latins, fur-tout dans la philofophie d'Epicure (2); que Montefquieu a puifé chez les anciens les principes de fon fyftême de l'*influence des climats fur les mœurs & les gouvernemens* (3); & que Machiavel a tiré d'Ariftote cette Politique dont on a fait tout l'honneur à la force de fon génie (4). Mais ces difcuffions me méneroient trop

(1) Vide Brucker. Hift. Crit. Phil. tom. 5, p. 180.

(2) Spartani primam honesti partem ponentes in patriæ suæ utilitate, jus aliud nec noverant, nec dicebant, quàm unde Spartam putabant augeri posse; unde honesta iis videri, quæ suaia sunt; justa, quæ utilia. *Plutarch. in Agefilao*, ad sinem. Tom. 1, p. 617. D. Voyez aussi fur ce sujet Lucrèce, liv. 5, v. 800. Horace, liv. 1, fatyre 3, v. 99. Diodore de Sicile, liv. 1, c. 8. Cicér. pro. P. Sextio, sect. 43, p. 504. Kal το δίκαιου είναι και το αίσχρου ου φύσι, άλλα νόμω. Justumque et turpe non naturâ constare, sed lege. Sic philosophatus est Archelaüs, teste Laërtio. --Vid. et Brucker, tom. 1, p. 521, sect. 12, et imprimis Cornelii Nepotis Imperator. Vitas, totâ præfatione.

(3) Polybe dit " que le climat forme les mœurs des nations auffi bien que leur couleur ;" & liv. 4, fect. 21. parlant des Arcadiens, établit la proposition, que le naturel & les mœurs d'un Peuple sont toujours analogues au sol & à la situation du Pays; & Ciceron, de Natura Deorum, lib. 2, n° 16, que " plus l'air est pur & subtil, & plus les têtes sont spirituelles."

(4) Aristot. Politic. lib. 5, ubi quomodo confervari possit tyrannis, iniquus dominatus docetur. Et lib. 7, c. 2, declarat eundem scopum, quo utile honesto præfertur, jam suo tempore quasdam sibi præsixisse respublicas.—Ammian. Marcellin. de Bello Romanor. cum Valentin. Saxon. & Salust. in Jugurthâ, de deditione Capsæ oppid. Numidiæ.

" Les différences les moins fenfibles entre les vertus & les vices, font judicieusement exposées dans la morale d'Aristote, & les passions admirablement décrites dans la rhétotique. Le

loin, & je me hâte d'entrer dans un autre champ, qui ne me fournira pas moins que celui que je laisse un grand nombre de témoignages pour appuyer le sentiment que je défends.

- " font peints avec la plus grande vérité: Tacite a mieux jugé qu'aucun autre écrivain les
- " actions des grands hommes; & les devoirs de l'homme, dans la vie civile, ne peuvent pas " être mieux détaillés qu'ils le font dans le livre de Cicéron de Officiis."

CHAP-

<sup>&</sup>quot; Cyrus de Xénophon est la meilleure école d'un grand Prince ; les caractères de Théophraste

#### CHAPITRE IV.

72 ]

# Philosophie corpusculaire, & divisibilité de la matière à l'infini.

Démocrite, philosophie corpufculaire.

Leucippe, 79. ON n'ignore pas que la philosophie corpusculaire, par le moyen & Epicure, de laquelle les phyficiens de nos jours expliquent tout ce qui se passe auteurs de la dans la nature, a été renouvelée, d'après Epicure, par le célèbre Gaffendi; & d'après Leucippe, Démocrite, & Epicure, par Newton & fes disciples. Ces deux illustres modernes ont, à l'imitation de ces anciens philosophes, cherché les raisons du changement continuel qui arrive aux corps, dans la différente figure & la différente grandeur des petits corpuscules, qu'ils disent être les uns petits & ronds, d'autres angulaires, crochus, plats; les uns polis, & les autres groffiers & raboteux; & que par leur différente jonction ou séparation, & par leurs arrangemens variés, ils conftituent toutes les différences que nous observons dans les corps. Il a déjà été remarqué que l'on peut placer plus haut que Démocrite l'origine de la philosophie corpusculaire, en remontant jusqu'à Moschus (1) le Phénicien, qui a le premier établi la philosophie des atomes ou des corpuscules; car, quoi qu'en dife un auteur moderne, il n'y a point de différence entre ces deux principes, & on en tire les mêmes conféquences; avec cette différence feule, qu'il ne paroît pas que l'Ecole Phénicienne admît l'indivisibilité de ces atomes, au lieu que Leucippe, Démocrite & Epicure, au contraire, soutenoient que les atomes ne pouvoient être divisés, parce que, quoiqu'ils puffent être conçus avoir des parties, il ne falloit pas entendre qu'elles puffent jamais être défunies : autrement, disoient-ils, il

(1) Sextus Empiricus, lib. 9, adver. Mathem. fect. 363. Strabo, lib. 16, p. 757.

# DIVISIBILITE' DE LA MATIERE.

il n'y auroit point de principes fermes dans la nature; mais les atomes peuvent être conçus divifibles par l'entendement, l'extrême cohéfion de leurs parties les rendant indivifibles par l'effort d'une puissance naturelle, quelle qu'elle foit.

80. Les Cartéfiens, les Newtoniens, & nombre de philosophes dans Divisibilité tous les siècles (1), ont admis la divisibilité de la matière à l'infini; & à l'infini. Aristote a traité ce sujet en aussi grand métaphysicien (2) qu'en habile mathématicien; aussi je ne veux pas parler de cette question comme étant nouvelle, mais seulement présenter ici une proposition, avancée là-dessus par les Newtoniens, qui a paru nouvelle, & qu'Anaxagore avoit cependant exprimée presque dans les mêmes termes.

S1. Les Newtoniens difent " qu'une parcelle de matière étant Manière de s'exprimer
donnée auffi petite que l'on voudra, & un espace quelconque borné, d'Anaxagore.
quelque grand qu'il soit, étant auffi donné, il est possible que cette
particule divisée s'étende sur tout cet espace, & le couvre, en sorte
qu'il n'y ait aucun pore dont le diamètre surpasse la plus petite ligne
donnée ;" & Anaxagore avoit dit (3) que chaque corps, quel qu'il

(1) Oi από Θάλεω, καὶ Πυθαγόρου σαθητὰ σώματα, καὶ τμηλὰ εἰς ἄπειρον ἡ τὰς ἀμερῆ 『ςασθαι, καὶ μὴ εἰς ἄπειρον εἶναι τὴν τομὴν. Thaletis, atque Pythagoræ fectatores corpora perpeffioni obnoxia, et in infinitum quoque divisibilia dixerunt, vel atomos, five partium expertia corpora consistere, neque divisionem in illis in infinitum abire posse. Plutarch. de Placit. Philof. lib. 1, c. 16.

(2) Ε'ν δι τῷ συνιχεῖ ἐνεςι μὲν ἄπειρα ἡμίση, ἀλλ' οὐκ ἐδιελεχεία, ἀλλὰ δυνάμει. In continuo autem infunt quidem infinita dimidia, non tamen actu, fed potestate. Aristotel. opera, tom. 1, p. 424, E. 425. A. Natural. auscult. lib. 8, c. 12. Vid. imprimis Aristotelem de lineis infecabilibus.

Α'ρισοθέλης δυνάμει μέν είς άπειρον σώμαλα τμητά είναι, ένθελεχεία δε ούδαμῶς.

Aristoteles autem existimavit corporea potentia quidem in infinitum dividi posse, actu vero nequaquam. Plutarch. de Placit. Philof. lib. 1, c. 16.

Eòque etiam interire (corpora) non in nihilum, fed in fuas partes, quæ infinitè fecari ac dividi poffint, cùm fit nihil omnino in rerum naturâ minimum; quod dividi nequeat. Quæ autem moveantur, omnia intervallis moveri: quæ intervalla item infinitè dividi poffint. Cicero Academic. lib. primus, fect. 7, p. 974, col. 2.

(3) Ariftotel. Phys. auscult. lib. 3, c. 4, p. 343, tom. 1.

# DIVISIBILITE' DE LA MATIERE.

fût, étoit divisible à l'infini : en sorte qu'un agent qui seroit affez subtil pour diviser suffisamment le pied d'un ciron, pourroit en tirer des parties pour couvrir entièrement cent mille millions de cieux (1), fans qu'il pût jamais épuiser les parties qui resteroient à diviser, vu qu'il en resteroit toujours une infinité: & Démocrite en deux mots a exprimé la même proposition, en disant qu'il étoit possible de faire un monde avec un atome (2).

fippe.

Et de Chry- 82. Chryfippe donnoit auffi une idée affez bien exprimée de ce sentiment (3), lorsqu'il soutenoit qu'une goutte de vin pouvoit être divilée en une affez grande quantité de parties, pour que chacune pût être mêlée avec toutes les petites particules d'eau qui sont dans l'océan; & il disoit aussi qu'il n'y avoit point de quantité, de quelque grandeur qu'elle fût, qui ne pût être égalée par la plus petite quantité donnée.

> (1) Fénélon, Vie des philosophes dans Anaxagore. Lucret. lib. 1, v. 844. Origenis philosoph. c. 8. Quin et earum minutioribus attribuit infinitatem.

> (2) Δημοκρίος φησί δυναίον είναι κοσμιαίαν υπάρχειν άτομον. Democritus existimat fieri poste, ut mundum perficiat atomus. Stobæus Eclog. Phys. lib. 1, cap. 15, p. 33, lin. 9. wid. s'Gravefande, tom. 1, p. 9.

> (3) Nihil impedire quominus una vini stilla cum toto permisceatur mari. ... & un peu plus haut : Si gutta unica in mare inciderit, per totum miscebitur oceanum, ac Atlanticum mare : non fummam attingens fuperficiem, fed ufquequaque per profundum, in longum, latèque diffufa... Chrysippus vero dicit effe quippiam majus, qued tamen non excedat minorem quantitatem. Plutarch. adv. Stoicos, tom. 2, p. 1078. E. 1080. C. D.

CHAP-

# CHAPITRE V.

75 ]

Du mouvement ; de l'accélération du mouvement ; de la pefanteur ou de la chûte des corps graves.

83. LES anciens définifioient le mouvement comme les modernes, Définition un changement de lieu (1), ou le paffage d'un lieu à un autre (2); ils du mouvement; & fon connoiffoient l'accélération de la descente des corps dans leur chûte (3): accélération. mais ils n'avoient pas su, à la vérité, en déterminer les loix, quoiqu'ils ne fussent cependant pas loin d'en connoître la cause. C'étoit un axiome d'Aristote & des Péripatéticiens, qu'un corps acquéroit d'autant plus de mouvement, qu'il s'éloignoit davantage du lieu d'où il avoit commencé de tomber (4); mais ils ignoroient que cette augmentation de

Kimow δ' elvas φησι Χρίσιππος μέλαβολήν κατά τόπον. Chryfippus motum dicit loci mutationem.
 Stob. Eclog. Phyf. lib. 1, p. 41.

(2) Ε΄ςινοῦν ἄυλη (ἡ κίνησις) κατὰ τοὺς δογμαλικούς, καθ ἡν τόπου εκ τόπο σεριέρχελαι τὸ κινόυμενον, ἡτοι καθ ὅλότηλα, ἡ κατὰ μέρος. Est igitur hic, secundùm dogmaticos, per quem de loco in locum transit id, quod movetur, aut totum, aut ejus pars. Sextus Empiricus in Pyrrhon. Hypotypos. lib. 3, c. 8, fest. 64.

(3) Πάσα δὶ σεπερασμένη μέλαδολη, οἶου τὸ ὑγιαζόμενου ἐκ νόσου εἰς ὑγίειαν, καὶ τὸ ἀυξανόμενου ἐκ μικρότηῖος εἰς μέγιθος, καὶ τὸ φερόμενου ἄρα· καὶ γὰρ τοῦτο γίνεται σώθεν σῶι. Omnis autem mutatio finita est fanè: Id enim quod fanatur, ex morbo it ad fanitatem: et id, quod accrefcit, e quantitate parvá ad magnum accedit: et id ergo quod fertur legem eandem fubit: Etenim hoc ex loco in locum eundo fit. Aristotel. de cælo, lib. 1, c. 8, p. 443.

(4) A'el το πλείον σύρ θατίου φέρίλαι, και ή πλείων γη είς τον αυτής τόπου, ουδί θατίου αυ πρός τῷ τέλει ἰφέρειο, εί τῆ βία, και τῆ ἰκθλίψει πάιλα γὰρ τοῦ βιασαμένου ποβρωτέρω γιγνόμενα βραδύτερου φέρεται. Ignis major et terra etiam major et celerius femper proprium locum petit, neque porrò celerius prope finem

L 2

# DU MOUVEMENT, &c.

la vîtesse des corps dans leur chûte fût uniforme, & que l'accroissement des espaces parcourus se fît suivant la progression des nombres impairs, 1, 3, 5, 7, &c.

Erreurs d'Ariftote à ce fujet. 84. Deux erreurs, dans lesquelles étoit Aristote à ce sujet, s'opposoient à ce qu'il pût parvenir à découvrir la vérité : l'une étoit qu'il supposoit deux appétits différens dans les corps; un dans les corps pesans, qui les faisoit tendre au centre de la terre, & un appétit dans les corps légers, qui les éloignoit de ce centre (1): l'autre erreur étoit de penser que les différens corps tomboient dans le même milieu avec une vîtesse proportionnelle à leurs masses (2); au lieu que la résistance

pergeret, fi vi, exclusioneque moveretur. Omnia namque quæ ita moventur, quum longius ab co, quod vim attulit, distant, tardius moventur. Lib. de Cælo 1, c. 8, p. 444. A. tom. 1, et p. 443. ad finem.

Celerius quid movetur quò magis ab eo loco recedit, a quo moveri cæpit. Aristot. Physic. auscult. lib. 7, p. 405, 407. lib. 8, p. 426. lib. 4, c. 6. Voyez fur-tout la dernière note de ce chapitre. Le passage du huitième livre de la Physique d'Aristote, ch. 14, est ainsi · Quoniam omnia, quò longius distant ab eo quod quiescit, eò celerius seruntur, p. 427 ad finem. Vid. Pereri de rerum naturalium principiis, Edit. Paris, in-4. 1679, p. 738 et seq. Simplicius, p. 469, 470. Idem Simplic. text. 615, Physic. com. 47, refert observationes duas Stratonis Lampsaceni ad confirmandam hanc propositionem.

(1) Τὸ τῶν γῶν μὲν ὅσω ἄν ἐγ[ύ]έρω ἦ τοῦ μέσου, θᾶτίον Φέρισθαι. τὸ δὲ ϖῦρ, ὅσψ ἄν τοῦ ἄνω. εἰ δ᾽ ἄπειρος ὅν, ἅπειρος ἄν ἦν καὶ ἡ ταχυτῆς, καὶ τὸ βάρος, καὶ ἡ κουΦότης. ὡς γὰρ τῷ κατωίέρψ ταχυτῆτι ἐτέρου, τῷ βάρει ἂν ἦν ταχὸ, οὕτως εἰ ἄπειρος ἦν ἡ τούτου ἐπίδοσις, καὶ ἡ τῆς ταχύίῆτος ἐπίδοσις ἄπειρος ἄν ἦν.

Terra namque, et ignis quò propinquiora funt locis fuis, illa quidem medio, ignis verò fupero loco, eò celerius porrò feruntur. Quod fi infinitus effet fuperus locus, infinita nimirum & celeritas effet : et fi celeritas infinita effet, et gravitas etiam, et levitas infinita effet. Nam ut id, quod inferius pergeret, celeritate differens, gravitate celere eft: fic fi infinita effet hujus accretio, et incrementum fanè celeritatis infinitum etiam effet. Ariftotel. de cælo, lib. 1, c. 8, p. 443, et lib. 4, c. 1. Vid. lib. 2, de cælo, c. 6, p. 458. D. E.

(2) Το γαρ τάχος έξει το τοῦ ἐλάτθονος, ϖρός το τοῦ μείζονος, ὡς το μείζον σῶμα ϖρός το ἔλατθον. Celeritas enim minoris ad celeritatem majoris ita fefe habebit, ut majus corpus fe habet ad minus. Ariftot. de cælo, lib. 3, c. 2, p. 476.

## DU MOUVEMENT, &c.

des milieux est la seule raison de cette différence (1); de sorte que, supposant qu'ils tombassent dans un milieu qui n'opposeroit point de résistance, dans le vuide, par exemple, les corps les plus légers tomberoient alors avec la même vîtesse que les plus pesans, comme on l'a observé depuis le siècle dernier avec le secours de la machine pneumatique, dans laquelle le papier, la plume & l'or tombent avec une vîtesse égale.

85. Mais fi Aristote ignoroit que la réfistance des milieux, dans Raison de les les corps tombent, étoit la cause de la différence qui se trouve de la chûte dans le temps de leur chûte; s'il ignoroit que, dans le vuide, les corps des corps, connue des les plus inégaux en pesanteur, comme le duvet & l'or, devoient tomber anciens. avec une égale vîtesse; tous les anciens ne l'ont pas ignoré. Lucrèce, inftruit dans les principes de Démocrite & d'Epicure, avoit connu cette vérité, & l'avoit soutenue par des argumens qui feroient honneur au physicien le plus expérimenté de nos jours. "Il croyoit que n'y " ayant rien dans le vuide (2) qui pût retarder le mouvement des " corps, il étoit nécessaire que les plus légers tombassent dans une " vîtesse avec les plus pesans; que là où il n'y a point de " réfistance, les corps doivent se mouvoir toujours en temps égaux;

(1) Tolta la refistenza del mezzo, tutti i mobili fi moverebbero con i medefimi gradi di velocità. Galileus Dialog. 1, p. 74.

(2) Quod fi fortè aliquis credit graviora poteffe Corpofa; quo citius rectum per inane feruntur, Incidere e fupero levioribus, atque ita plagas Gignere, quæ poffint genitales reddere motus; Avius a verâ longè ratione recedit. Nam per aquas quæcumque cadunt, atque aëra deorsum, Hæc pro ponderibus cafus celerare neceffe eft; Propterea quia corpus aquæ, naturaque tenuis Aëris baud poffunt æquè rem quamque morari, Sed citius cedunt gravioribus exuperata.

At contra nulli de nullà parte, neque ullo Tempore inane potest vacuum subsistere rei,

### DU MOUVEMENT, &c;

que la chofe feroit différente dans des milieux qui oppoferoient une
différente réfiftance aux corps dans leur chûte: il allègue là-deffus
les raifons même tirées des expériences qui ont porté Galilée à fonder
fa théorie; il dit que la différence des vîteffes doit être plus grande
dans les milieux qui oppofent une plus grande réfiftance, & que
l'air & l'eau, réfiftant différemment aux corps, font la caufe qu'ils
tombent dans ces milieux avec une vîteffe différente."

Caufe de mouvement accéléré, dans Ariflote; 86. On voit que les anciens connoifloient donc l'accélération du mouvement dans les corps, & la raifon de la différence de leur chûte; on voit encore qu'ils connoiffoient la caufe du mouvement accéléré, & que, parmi les différentes opinions agitées fur cette queftion, celle d'Ariftote n'eft peut-être pas la moins probable. Ce philosophe croyoit en effet que le premier effort de mouvement, imprimé à un corps, agissoit à chaque instant sur lui, & augmentoit à chaque instant sa vîtesse; de forte que les différens degrés de vîtesse que ce corps acquéroit dans chaque moment de fa chûte, étoient la cause de l'accélération continuelle de son mouvement (1). Il disoit qu'il y avoit une force qui agissoit fur les corps pesans, & les déterminoit à descendre (2);

> Quin, fua quòd natura petit, concedere pergat. Omnia quapropter debent per inane quietum, Atque ponderibus non æquis concita ferri. Haud igitur poterunt levioribus incidere unquam Ex fupero graviora; neque ictus gignere per fe, Qui varient motus, per quos natura gerat res. Lucretius, lib. 2, w. 225 & feq.

(1) A'ss yap ana zwi zai zeziwaze. Semper enim fimul movet & movit. Arift. Phys. lib. 7, cap. 6, p. 406. C.

(2) Ε'πεί δι τό τε βάρος έχει τινὰ ισχύν, καθ ήν φέρεται κάτω, και τὰ συνεχή σορός τὸ μὴ διασπάσθαι, ταῦτα δεῖ σορός ἄλληλα συμβάλλειν. ἰὰν γὰρ ὑπερβάλλη ἡ ἰσχύς ἡ τοῦ βάρους τῆς ἐν τῷ συνιχεῖ, σορός τὴν διάσπασιν, και τὴν διαίρεσιν, βιάσεται κάτω θᾶτθων.

Cum autem et pondus aliquas habeat vires, quibus deorsum fertur, et continua fimili modo, ut non difrumpantur, hæc inter sefe conferre oportet. Si vires enim ponderis, eas vires, quæ in

#### DU MOUVEMENT, &c.

& cette force, felon lui, étoit la gravité naturelle qui les porte vers le centre de la terre; & il supposoit qu'à cette première cause se joignoient pendant la chûte d'un corps de nouveaux efforts de la même cause, qui lui imprimoient de nouvelles forces à chaque instant différent, & accéléroient ainsi sa descente.

87. C'étoit-là fans doute le fentiment d'Aristote, qui a été interprété Expliquée de la manière que je viens de l'exposer par le plus habile de ses dans Scot. commentateurs (1), & par tous ceux qui ont examiné avec attention les principes de ce philosophe (2); entre autres Jean Duns, dit Scot, qui vivoit au treizième fiècle, & son interprète le P. Ferrari (3).

continuo funt ad difruptionem, divisionemque, exsuperent, vim inferet ipsum grave, celeriusque deorsum feretur. Aristot. de cœlo, lib. 4, ad sinem, p. 493. Et de cœlo, lib. 3, c. 2, p. 476, ad sinem capit. " Cette idée d'Aristote est clairement expliquée dans la Section vingtième de " ses Quæstiones Mechanicæ, p. 1192, 1193, en ces termes :" Ipsum grave ipsa sua motione vim acquirit, et quò plus movetur, eò plus gravitatis assunt. Tò sapò riv roi sápous xirnous daubans paddous paddous zuroupáror n de la renommée :

Mobilitate viget, viresque acquirit eundo .- Virg. Æneid. lib. 4, vers. 175.

(1) Velocitas propria unicuique motui fequitur exceffum motoris fuper potentiam moti. Averroës Comment. in Phyficos, lib. 7, text. 35, p. 152. Velocitas motus eft ex potentia motoris, et ex augmento fuper potentiam moti. Idem in cœlum, lib. 3, text. 27, p. 91. Vid. Averrois opera Edit. Venet. apud Juntas, Ann. 1552. Vide imprimis Ariftotel. Phyf. 1. 7, c. 6, p. 406. C. Cum autem id quod movet, aliquid femper moveat, et in aliquo, ut ufque ad aliquid: dico autem in aliquo, quia in tempore movet; ufque ad aliud verò, quia per quantam aliquam longitudinem : femper enim fimul mevet et movit: quapropter erit quantum quiddam, quod motum est et in quanto, et feq. Voyez auffi les notes a et b, Sect. 85 de cet Ouvrage.

(2) Joannis Dunsii Scoti opera, in 12 tom. in-fol. Lugduni, 1639.

(3) Communis demum Peripateticorum opinio, quam nos amplectimur, accelerationis illius caufam in impetu acquifito conflituit: quia per motum efficitur in gravi major femper, ac major impetus ufque ad terminum accelerationis: qui impetus gravitatem auget, ac motum proinde magis accelerat. Veteris, et recentioris Philosophiæ dogmata Joannis Dunsii Scoti doctrinis accommodata, studio Antonii Ferrari, Venetiis 1757, 3 vol. in-12.

#### DU MOUVEMENT, &c.

" Il y a plusieurs passages dans Simplicius, qui donnent clairement ce sens que l'on attribue du aux Péripatéticiens ; entres autres sont les suivans."

E'τι δι φησί (Α'λίξαιδρος), και ει τη βαρύτηει κατά φύσιν είναι κάτώ.... ευλογον προσθηκην τινά κατά το βάρος λαμβάνειν..... Si gravitati fecundùm naturam eft effe deorsum... rationabile eft, ea (fc. corpora) appositionem aliquam, et additionem fecundùm gravitatem accipere. Simplicius de cœlo, lib. 1, comm. 86, col. 2. Idem, p. 62. Edit. Aldi.

Ταχύτερου φέρελαι επί το κατώ ..... δήλου ότι δια σροσθήκην βάρους ταχύτερου φερέται. Idem p. 62.

Et paulo post, p. 92, col. 1. Citius feruntur corpora deorsum .... propter appositionem gravitatis. Vide quoque Alexandrum Aphrodifæum in Quæst. Natural.

CHAP-

# CHAPITRE VI.

Sandadada [ 81 ] Darcha

Pesanteur universelle; Force centripète & centrifuge.

Loix des mouvemens des Planètes, suivant leur distance du centre commun.

88. C'EST ici où les Modernes fe flattent d'avoir un avantage marqué, Gravitation s'imaginant avoir les premiers découvert le principe de la gravitation universelle. universelle, qu'ils regardent comme une vérité qui avoit été inconnue aux Anciens. Il est cependant aisé de faire voir qu'ils n'ont fait que fuivre les traces de ces anciens philosophes, en partant du même principe, & guidés par les mêmes raisonnemens. Il est vrai que les modernes ont démontré clairement les loix de cette gravitation universelle, & qu'ils les ont expliquées avec cette clarté & cette précifion qui caractérise le génie de ce fiècle & du fiècle passé; mais auffi c'est tout ce qu'ils ont fait à cet égard, sans y avoir rien ajouté.

89. En faisant la moindre attention aux connoissances des Anciens, Pesanteur & on trouve qu'ils n'ignoroient pas la gravitation universelle, & qu'ils mouvement de projection favoient de plus que le mouvement curviligne, suivant lequel les astres combinés dans le cours décrivent leur cours, est le réfultat de la combinaison des deux forces des astres. des mouvemens auxquels ils font affujettis; du mouvement rectiligne, & de celui de la ligne perpendiculaire, dont l'effet combiné doit les obliger à parcourir une ligne courbe.

90. Ils ont connu les raisons de ces deux mouvemens, ou de ces Ces deux deux forces contraires, qui tiennent les planètes dans leurs orbes ; & ils forces ont s'étoient expliqués là-dessus comme ont fait après eux les Modernes, à des Anciens, l'exception seulement des termes de centripète & de centrifuge, dont ils avoient cependant donné tout l'équivalent.

91. Ils connoissoient aussi l'inégalité du cours des planètes; ils ainfi que la loi du quarré l'attribuoient à la variété de leur pesanteur réciproque, & à leurs distances proportionnelles entre elles; ou, ce qui est la même chose. & afin de l'exprimer dans les termes confacrés par les philosophes modernes, ils connoissoient la loi de la raison inverse du quarré de la distance au centre de révolution.

Syftême d'Empédocles.

92. Je n'infisterai pas beaucoup sur le système d'Empédocles, dans lequel on a cru entrevoir le fond du système Newtonien : on prétend (1) que sous le nom d'amour il a voulu désigner une loi, une force qui portoit les parties de la matière à s'unir entre elles, & à laquelle il ne manque que le nom d'attraction; on veut auffi que par le nom de discorde il ait prétendu défigner une autre force qui contraignoit ces mêmes parties à s'éloigner les unes des autres, & que M. Newton appelle une force d'écartement. Je veux bien croire que l'on puisse réduire le système de Newton à ces deux principes; mais comme ils paroifient exposés d'une manière trop vague & trop générale, & que nous ne manquons pas de témoignages plus précis & plus authentiques pour appuyer le sujet en question, je laisse Empédocles, pour m'arrêter sur les passages qui mériteront davantage notre attention.

Les Pythagoriciens & les Platoconnu les de projection & de pefanteur.

93. Les Pythagoriciens & les Platoniciens, traitant de la création du monde, ont senti la nécessité d'admettre l'effet des deux forces de niciens ont projection & de pefanteur, afin de pouvoir rendre raison des révolutions deux forces des planètes. Timée de Locres (2), parlant de l'ame du monde, qui

> (1) M. Fréret, de l'Académie des Inferiptions & Belles-Lettres, Mém. de l'Acad. vol. 18, p. 101. Aristot. de Cælo, lib. 3, c. 2, p. 475 in fine.

> (2) מ׳ חסדוֹטוֹב טוֹם טֿטימטוון, מפאמן אוימסוֹטי, דמן דו דמטוש, אמו דמן דם ודוֹבש. אלאסו טו טוֹש שמידון וידו κατ' άριθμώς άρμοπικώς συγκικραμμικοι. ώς λόγως κατά μοΐραν διαιρήκει πόΙτ' ιπισάμαν, ώς μη άγκοιν ίξ ων ά Juxà xai di av ounsáxu.

> Cui (Natura fcilicet) duas potentias immiscuit, motuum principia, ejusdem videlicet, et alterius. Hæ autem omnes rationes funt contemperatæ ad numeros barmonicos: quas et ipfe rationes opifex

82

met toute la nature en mouvement, dit que Dieu l'avoit douée de deux forces, lesquelles étoient combinées suivant certaines proportions numériques.

94. Platon, qui a fuivi Timée dans fa philosophie naturelle, dit Platon a enclairement que Dieu avoit imprimé aux astres (1) le mouvement qui leur feigné claireétoit le plus propre; ce qui ne peut être que le mouvement rectiligne doctrine. qui les fait tendre vers le centre de l'univers, ou la pesanteur; & qu'ensuite, par une impulsion latérale, ce mouvement avoit été changé en circulaire: & Diogène de Laërce, faisant vraisemblablement allusion à ce passage de Platon, dit qu'au commencement les corps de cet univers étoient agités tumultueusement, & d'un mouvement désordonné, mais que Dieu régla leur cours ensuite par des loix naturelles & proportionnelles (2).

95. Anaxagore, cité par Diogène de Laërce (3), étant interrogé fur Expression la raison qui retenoit les corps célestes dans leur orbite malgré leur remarquable d'Anaxapesanteur, répondit que la rapidité de leur cours les confervoit en cet gore.

congruenter distinxit, certis scientiæ auspiciis: ut quidem minime incognitum este possit, ex quibus hæc mundi anima sit constituta. Timæus Locrensis, Plato, Edit. Steph. p. 95, 96.

(1) Κίνησιν γαρ απένειμεν αυτῷ, την τῦ σώμαδος δικείαν... (et paulo post). Δίο δη κατά ταυτά is τῷ αυτῷ, καὶ is ἀυτῷ περιαγαγών ἀυτὸ iποίησε κύκλω κινείσθαι speφόμενος.

Motum enim dedit cælo, eum qui corpori sit aptissimus (i. e. directum.) ... Itaque una conversione, atque eadem, ipse circum se torquetur, et vertitur. Platonis Timæus, p. 34. A.

Cœloque folivago, et volubili, et in orbem incitato complexus eft, p. 34. Voyez auffa page 36.

(2) Porrò ista quidem primo tumultuario, et inordinato motu agitari : at postquam mundum constituere cœperunt ex rationibus institis, debitum ordinem & mundum à Deo accepisse. Diog. Laërt. lib. 3, sect. 76, 77.

(3) To opodez di menderioni ovus árai, xai andiviz nalunz 34000 das. Silenus in primo historiarum auctor est, Anaxagoram dixisse, cælum omne vehementi circuitu constare, aliàs remissione lapsurum. Diog. Laërt. in Anaxag. lib. 2, sect. 12. 83

état, & que si ce mouvement violent venoit à se relâcher, l'équilibre étant rompu, toute la machine du monde viendroit à se bouleverser.

Gravitation universelle, forces centripète & centrifuge connues de Plutarque.

96. Plutarque, qui a connu presque toutes les vérités brillantes de l'astronomie, a aussi entrevu la force réciproque qui fait graviter les planètes les unes sur les autres; " & après avoir entrepris d'expliquer " la raison de la tendance des corps terrestres vers la terre, il en " cherche l'origine dans une attraction réciproque entre tous les corps.

" qui est cause que la terre fait graviter vers elle les corps terrestres,

" de même que le foleil & la lune font graviter vers leurs corps toutes les parties qui leur appartiennent, &, par une force attractive, les retiennent dans leur sphère particulière (1)": il applique ensuite ces phénomènes particuliers à d'autres plus généraux; &, de ce qui arrive sur notre globe, il déduit, en posant le même principe, tout ce qui doit arriver dans les autres corps célestes respectivement à chacun en particulier, & les confidère ensuite dans le rapport qu'ils doivent avoir, suivant ce

(1) Καὶ τόι γι ἐι ϖᾶν σῶμα ἐμδριθές εἰς τὸ ἀυτὸ συνιένει, καὶ ϖρὸς τὸ αὐτοῦ μέσον ἀντερίδει ϖᾶσι τοῦς μορίοις, οὐχ ὡς μίσον οἶσα τοῦ παντὸς ἡ γῆ μάλλον, ἡ ὡς ὅλον, οἰκείωσεται μέρη αὐτῆς ὅλα τὰ βάρη καὶ τεκμήριον... ἔςαι τῶν ρεπόίλων, οὐ τῆ τῆς μεσότηλος ϖρὸς τὸν κύσμον, ἀλλὰ ϖρὸς τῆν γῆν κοινωνίας ϖρὸς καὶ συμφυΐας τοῦς ἀποσπωμένοις αὐτῆς, εἴτα ϖάλιν καλαφερομένοις. ὡς γὰρ ὁ ὅλιος εἴς ἐαυτὸν ἐπιςρίφει τὰ μέρη ἐξ ῶν συνέςηκε, καὶ ἡ γῆ τὸν λίθον ὥσπερ προσήκοιλα δίχεται... καὶ φέρι ϖρὸς ἐκιῖνον.

At enim, fi omne corpus grave eòdem fertur, & ad centrum fuum omnibus partibus vergit, terra non ut centrum universi potius, quam totum, fibi omnia gravia, ut suas partes, vindicabit. Argumentum.... erit vergentium, quibus non medium mundi est causa suorem momentorum, fed cognatio cum terrâ, a quâ vi repulsa, rursum ad eam se conferunt. Sicut enim fol omnes partes, ex quibus constat, ad se convertit: et lapidem terra, ut sibi convenientem accipit... et sert ad eum. Plutarch. de facie in orbe lunæ, p. 924. D. E. "On attribue un principe semblable aux "Mages Persans & aux Chaldéens; συμπαθή είναι τοῦς κάτω." Pfell. Declaratio Dogmatic. Chaldaic. Ergo potius ea ratio nobis constabit quod fervor, quemadmodum omnes res evocat, & ad se ducit... eadem ratione folis impetus vehemens, radiis trigoni formâ porrectis; insequentes stellas ad se perducit, et antecurrentes weluti restrenando retinendoque non patitur progredi, sed ad se cogit regredi. Vitruw. lib. 9, c. 4, p. 187.

Sed curfus, diverfitates, altitudinifque caufas, confiftendi, retrogradiendique atque incedendi omnibus fupradictis importat radius folis affulgens, qui eas percutiens, aut in fublime tollit, aut in profundum deprimit, aut in latitudinem declinare, aut retrogradare facit. Martiani Capellæ Satyricon. Edit. Grotii, Lugd. Bat. 1599. 8°. lib. 8, ad finem, p. 300.

rpincipe, les uns relativement aux autres (1). Il éclaircit ce rapport général par l'exemple de ce qui arrive à notre lune dans fa révolution autour de la terre, & il la compare à une pierre dans une fronde, laquelle éprouve deux forces à la fois; la force du mouvement de projection qui la porteroit à s'éloigner, fi elle n'étoit retenue par le bras qui agite la fronde, & qui est la force centrale, laquelle, combinée avec la force de projection, lui fait parcourir un cercle (2): il parle encore, dans un autre endroit, de cette force inbérente dans les corps, c'est-à-dire, dans la terre, & dans les autres planètes, pour attirer vers elles tous les corps qui leur font fubordonnées (3); de forte qu'il est impossible de ne

(1) Η" τε πρός την γην των ίνλωυθα συναίρεσις, και σύς ασις ύφηγώται τον τρόπον, ψ μίνων τὰ ἰκῶ συμπισώντα πρός Σελάνην, ἐικός ἐςιν. Eorum, quæ hic funt, comparatio, et conflitutio, respectu terræ, ducit nos ad intelligentiam modi, quo ea, quæ ad lunam isthic accidunt, permanere sit probabile. Plutarch. de facie in orbe lunæ, p. 924. F. Voy. Pemberton, Introduct. à la Philosophie de Neuvton, p. 20 S 21.

(2) Καὶ τοῦ τῆ μἰν Σιλήνης βοηθία ϖρός τὸ μὴ ϖιστῶν ἡ Χίνησις ἀυτὴ, καὶ τὸ ἰζώδες τῆς ϖεριαγωγῆς, ὥσπερ ὅσων ταῖς σφενδόναις ἐντεθίνων τῆς καταφορᾶς κώλυσιν ὅσχει ἡ κύκλω ϖεριδίνησις. Atqui lunæ auxilio eft, ne cadat motus, et ejus impetus: quomodo quæ fundis imposita in orbem rotata delabi non sinuntur. Plutarch. de facie in orbe lunæ, p. 923, C.

(3) Εί γὰρ ὅποσονοῦν, καὶ ὅ τι ἀν ἱκτὸς μενήθαι τοῦ κίνῆρου τῆς γῆς, ἄνω ἐςτιν, οὐδίν ἰςτιν τοῦ κόσμου κάτω μόρος ἀλλ ἄνω καὶ ἡ γῆ, καὶ τὰ ἐπὶ γῆς, καὶ ϖᾶν ἀπλῶς σῶμα τὸ κίνῆρῳ ϖεριες πκὸς, ἡ ϖερικιίμενον, ἄνω γίνεἰαι, κάτω τον μόνον ὅν ἕν, τὸ ἀσώμαθον σημεῖον ἐκείνο, ὅ προς πᾶσαν ἀνθικεισθαι τὸν τοῦ κόσμου Φύσιν ἀναγκαῖον. ἕνν δὸ τὸ ἀνω κατὰ Φύσιν ἀντίκειται. Καὶ οὐ τοῦτο μόνον τὸ ἀτοπον, ἀλλὰ καὶ τὸν αἰτίαν ἀπόλλυσι τὰ βαρή, δι ἡν δεῦρο καθαρἑέτει καὶ Φέρεθαι. σῶμα μὸν γὰρ οὐδίν ἰςτι κάτω, ϖρός ὅ κινεῖται: τὸ ἀσώμαθον σημεῖον ἐκείνο, ὅ προς πᾶσαν ἀνθικεισθαι τὸν τοῦ κόσμου Φύσιν ἀναγκαῖον. ἕνν δὸ τὸ κάτω κατὰ Φύσιν ἀντίκειται. Καὶ οὐ τοῦτο μόνον τὸ ἀτοπον, ἀλλὰ καὶ τὸν αἰτίαν ἀπόλλυσι τὰ βαρή, δι ἡν δεῦρο καθαρἑίπει καὶ Φέρεθαι. σῶμα μὸν γὰρ οὐδίν ἐςι κάτω, ϖρός ὅ κινεῖται· τὸ δι ἀσώμαθον, ὅυθε ἐικός, ὅυθε βούλονται τοσαύτην ἔχειν δύναμιν ῶςτε πανθα καθαθείνειν ἐφ' ἐαυτὸ καὶ ϖερὶ ἀυτὸ συνέχειν.

Si enim quidquid quocumque modo extra centrum terræ eft, dici oportet fupra effe, nulla pars mundi infra erit: fed fupra fuerit et terra, et omnia, quæ ei incumbunt, et fimpliciter quodvis corpus centro circumpofitum: infra autem unicum illud corporis punctum, atque hoc neceffe erit omni mundi naturæ opponi: quando fuperûm naturæ ratione invicem opponuntur. Neque hoc dumtaxat eft in hac re abfurdum: fed caufam quoque gravia perdunt, obquam deorsum vergant, atque ferantur, cùm nullum fit infra corpus, ad quod moveantur. Nam quod corporeum non eft, id neque probabile eft, neque ipfi volunt, tantâ effe vi præditum, ut omnia ad fe trabat, et circa fe contineat. Plutarch. de facie in orbe lunæ, p. 926. A. Vid. et Plutarch. de oraculorum defectu, p. 424. Et à la page 425, depuis la ligne 27 & quivis, &c. jufqu'à la ligne 41, & cobibere.

pas reconnoître dans tous les passages que nous venons de citer sur ce sujet, une force centripète qui fait tendre les planètes vers leur centre commun, & une force centrifuge qui les en éloigne & les retient dans leur orbite.

Et de Lucrèce.

97. Nous venons donc de voir que les Anciens ont attribué aux corps céleftes une pefanteur vers un centre commun de leur mouvement, & une gravité réciproque entre eux. Lucrèce avoit bien compris cette vérité, quoiqu'il en tirât la conféquence hardie, qu'il n'y avoit point de centre commun dans l'univers, mais que l'efpace infini étoit rempli d'une infinité de mondes femblables au nôtre; car, difoit-il, fi les corps céleftes étoient portés vers un centre commun, & n'étoient pas retenus vers une autre puiffance agiffante extérieurement fur eux en vertu de la même force attractive, il y auroit long-temps qu'ils fe feroient rapprochés & fe feroient réunis à leur centre de gravité commun, comme tombant vers le lieu le plus bas, & n'auroient alors formé qu'une maffe infinie & inactive (1).

Attraction 98. Il paroît encore que les Anciens favoient auffi bien que les proportionnée à la maffe Modernes, que cette gravitation n'avoit point fa cause dans une force des corps. qu'ils s'imaginaffent résider dans le centre de la terre, vers laquelle tendoient tous les corps; leurs idées là-desfus étoient plus philosophiques; & l'on voit aisément par les passages que je viens de

rapporter aux trois premières notes de la section 96°, que cette force

 Præterea spatium summaï totius omne Undique si inclusum certis consisteret oris, Finitumque foret, jam copia materiaï Undique ponderibus solidis confluxit ad imum, Nec foret omninò cœlum, neque lumina solis; Quippe ubi materies omnis cumulata jaceret Ex infinito jam tempore subsidendo.

Lucr. lib. 1, v. 983.

" Démocrite pensoit la même chose. selon Aristote," de Generat. lib. 2, c. 8.

# étoit diffuse dans toute la matière du globe terrestre, & composée des forces de toutes les différentes parties de la matière de notre globe.

00. Il reste à examiner si les Anciens ont connu quelles étoient les Loi de la 99. Il rente a examiner il les Anciens ont connu quenes corps du quarré célestes, & s'ils croyoient qu'elles fussent en raison de leurs masses, des distances, connue des & fuivant la proportion de leurs distances. Il est certain que les Anciens. Anciens n'ignoroient pas que le cours des aftres se faisoit suivant des proportions constantes & inaltérables, & qu'ils avoient différentes opinions fur la nature de ces proportions (1). Les uns les cherchoient dans la différente masse de la matière dont ils étoient composés, & d'autres dans leurs différentes intervalles. Lucrèce, après Démocrite & Aristote, pensoit que la gravité des corps étoit proportionnelle à la quantité de matière dont ces corps étoient composés (2); & de très-habiles Newtoniens, qui devoient être le plus intéressés à conserver à leur maître la gloire d'avoir découvert le premier les vérités qui font le principal ornement de son système, ont été les premiers à indiquer la fource où elles paroiffoient avoir été puifées. Il est vrai qu'il a fallu toute la pénétration & la fagacité de favans tels que Newton, Grégory,

- (1) Καί τοι τοίς μέν ir τάχισι των πλαιωμίνων σφαιρών, τινές δι μαλλον ir τοις άπος ήμασιν, inos δi, ir τολς μεγίθεσι των αστέρων, οι δι άγαν ακριδούν δοκούντες, in ταις των ίσικύκλων διαμέτροις ζήουσι τας είρημένας aradopias.
- Et verò nonnulli in celeritatibus errantium globorum, alii in intervallis potius, quidam in magnitudinibus stellarum, aliique subtilissimam sibi rationem secuti qui videntur, in epicyclorum diametris proportiones istas quærunt. Plutarch. de animæ procreatione, p. 1028. A. B. Jamblich. de witæ Pythag. p. 52, 53, c. 11.

Voyez Montucla, Hift. de Mathem. t. 1, p. 270.

(2) Montucla, Hift. des Mathém. tom. 1, p. 143, dit : Nous favons que Démocrite disoit que les atomes pesoient plus les uns que les autres à proportion de leur masse; & il cite Aristote de Gener. anim. l. 1, c. 8 : il doit y avoir une erreur dans cette citation.

" M. Montucla aura voulu parler de l'ouvrage d'Aristote de generatione et corruptione, dans " lequel fe trouve ce paffage. Καί τοι βαρύτιρον γι κατά την υπεροχην φησίν είναι Δημόκρίος ίκας ον των " adiaspirur. Democritus atomorum quodque per exceffionem gravius effe afferit." Lib. 2, c. 8, p. 510, tom. 1. B.

& Maclaurin, pour appercevoir & découvrir la loi inverse du quarre des distances (que Pythagore avoit enseignée) dans le peu de fragmens qui nous ont été transmis de sa doctrine; mais il n'en est pas moins vrai qu'elle s'y trouve, puisque les Newtoniens même en conviennent, & font les premiers à s'appuyer de l'autorité de Pythagore pour donner du poids à leur syftême.

Expliquée dans Plu-

100. Plutarque est, de tous les philosophes qui ont parlé de tarque, Pline, Pythagore, celui qui étoit le plus en état de faifir les idées de ce grand Macrobe, & homme; aussi les a-t-il expliquées (1) mieux que personne. Pline, Macrobe, & Cenforinus (2), ont auffi parlé de l'harmonie que Pythagore avoit observé régner dans le cours des planètes; Plutarque lui a fait dire qu'il est vraisemblable que les corps des astres, les distances, les intervalles des sphères, les vitesses de leur cours & de leurs révolutions font proportionnelles entre elles, & par rapport au total de l'univers (2). Et Grégory a été porté à convenir qu'il étoit évident, à un esprit attentif, que ce grand homme avoit entendu que la gravitation des planètes

> (1) " Les paffages de Plutarque, de Pline, Macrobe, & Cenforinus, dans lesquels cette " vérité fe trouve enveloppée, font trop longs, trop diffus & embarrasses, pour pouvoir être " rapportés en note; c'est pourquoi je me suis contenté de les citer exactement un peu plus " bas, & de rapporter la manière dont les Newtoniens eux-mêmes les ont entendus."

(2) Macrob. in fomnium Scipionis, lib. 2, c. 1; & lib. 1, c. 19. Cenforinus de die natali, cap. 10, 11, & 13. Plin. lib. 2, c. 22. Voyez tome 2 de cet Ouvr. la troifième part. ch. 10, fez. 214.

(3) Nome our à rous instructions, nai muchions, nai dinhadions hopens filier in the Curre the Adeas, nai the χελώτη, και τοῦς κολλάθοις, γελοῖος ἰς ἰ (διῦ μιὸ γὰρ ἀμέλει και ταῦτα συμμέτρως γεγονέναι αρός ἄλληλα μήκεσι, παί παχτοι, την δι άρμονίαν ιπίνην ιπί των φθόγίων θεωρείν) συτως είνος μίν ίσι και τα σώμαία των άστέρων, και τὰ διας ήματα τῶν χύκλων, καὶ τά τάχη τῶν σεριφορῶν, ὥσπερ ὄργανα ἐν τεταγμένοις ἔχειν ἐμμέτρως σορός ἄλληλα and mpos to other. Sicut igitur, qui proportiones fefquitertias, fefquiplas, atque duplas quarat in jugo lyræ, teftudine, et clavis, ridiculus fit (nam quin et hæc debeant inter fe longitudinem, et craffitiem habere proportione aptam, dubium non est : cùm interim harmonia in fidium sit confideranda fonis): ita probabile est etiam corpora stellarum, intervalla circulorum, conversionum celeritates, tanquam instrumenta recto ordine disposita, suam babere cum inter se, tum ad totam compagem universi proportionem. Plutarchus de animæ procreatione, p. 1030. C.

planètes vers le soleil étoit en raison réciproque de leurs distances de cet astre; & cet illustre Moderne, suivi de Maclaurin, fait parler ainsi l'ancien philosophe.

101. " Une corde de musique, dit Pythagore, donne les mêmes sons Sentiment " qu'une autre corde dont la longueur est double, lorsque la tension ou dePythagore, fuivant Gré-" la force avec laquelle la dernière est tendue, est quadruple; & la gory & Mac-" gravité d'une planète est quadruple de la gravité d'une autre, qui est à " une distance double. En général, pour qu'une corde de mufique " puisse devenir à l'unisson d'une corde plus courte de même espèce, " sa tension doit être augmentée dans la même proportion que le quarré " de fa longueur est plus grand; & afin que la gravité d'une planète " devienne égale à celle d'une autre planète plus proche du soleil, elle " doit être augmentée à proportion que le guarré de sa distance au soleil " eft plus grand. Si donc nous supposons des cordes de musique « tendues du soleil à chaque planète, pour que ces cordes devinssent " à l'unisson, il faudroit augmenter ou diminuer leur tension dans les " mêmes proportions qui servient nécessaires pour rendre les gravités des " planètes égales. C'eft de la fimilitude de ces rapports que Pythagore " a tiré fa doctrine de l'harmonie des sphères (1)"

102. Je ne dois pas oublier, avant de finir ce chapitre, de rapporter un Juffice renpassage de Galilée, par lequel il reconnoît devoir à Platon sa première idée par Galilée.

89

<sup>(1)</sup> Gregorii Astronomiæ Elementa; & Maclaurin, Systêmes des philosophes, dans un discours préliminaire à la philosophie de Newton, p. 32. Wallis, tom. 3, p. 138 et 150. Plutarch. de animæ procreatione, t. 2, p. 1017 et seq. Vide et Macrobium in somnium Scipionis, l. 2, c. 1... Plin. Hist. Nat. l. 2, c. 22... Plutarch. de facie in orbe lunæ, p. 924. D. E. et 923. lin. 32 de vi centrisugâ... Corfin. in Plutarch. de Placitis Philosoph. Dissert. 2, p. 47, 50, et 51... Et tandem Plutarch. tom. 2, p. 1028. A. B. 129 B. C. De animæ procreatione. Et verò, &c. toute la page, & sur-tout p. 1030. B. Prisei porrò Theologi, &c. jusqu'à la fin du Livre... Censorinum de die natali, cap. 10 et 13. Jamblich. de vita Pythagor. c. 11, p. 52, 53. Nicomach. Harmonic. lib. 1, p. 6. Platon. lib. 7. Republ. p. 530. Chalcidius in Timæum, p. 307, 313. Edit. Fabric. Kepler Harmonices Mundiz lib. 5, c. 4.

fur la manière de déterminer comment les différens degrés de vîtesse ont dû produire les mouvemens uniformes dans la révolution des corps célestes: il suppose " que Platon, ayant imaginé (1) qu'aucun mobile " n'avoit pu passer du repos à aucun degré déterminé de vîtesse, dans " lequel il a dû ensuite se perpétuer dans une égalité constante, à moins " que d'avoir passé auparavant par tous les autres degrés de moindre " vîtesse, ou de plus grand retardement : il en conclut que Dieu, après " avoir créé les corps céleftes, voulant leur affigner enfuite ce degré " de vîtesse, dans lequel il vouloit qu'ils dussent se mouvoir " continuellement, il leur imprima, en les tirant du repos, une force " qui leur fit parcourir des espaces déterminés, suivant le mouvement " naturel & rectiligne, felon lequel nous voyons nos mobiles partir " du repos & continuer à se mouvoir dans un mouvement successivement " accéléré; & il ajoute que les ayant fait arriver à ce degré de " mouvement, dans lequel il vouloit qu'ils fe maintinffent perpétuelle-" ment, il convertit alors leur premier mouvement en un mouvement " circulaire, lequel est le seul qui puisse se conserver uniforme, & " faire que ces corps tournent fans ceffe, fans s'éloigner ou s'approcher " du terme fixe."

Défintéreffe- 103. Cet aveu de Galilée est d'autant plus remarquable, qu'il part ment naturel aux grands hommes.

> (1) Platone avendo per avventura avuto concetto non potere alcun mobile paffare dalla quiete ad alcun determinato grado di velocità, nel quale ei debba poi equabilmente perpetuarfi, fe non col paffare per tutti gli altri gradi di velocità minori, o vogliam dire di tardità maggiori, che tra l'affegnato grado, e l'altiffimo di tardità, cioè della quiete, intercedono; diffe, che Iddio dopo avere creati i corpi mobili celefti, par affegnar loro quelle velocità, colle quali poi doveffero con moto circolare equabile perpetuamente muoverfi, gli fece, partendofi loro dalla quiete, muovere per determinati fpazii di quel moto naturale, e per linea retta fecondo 'l quale noi fenfatamente veggiamo i noftri mobili muoverfi dallo ftato di quiete accelerandofi fucceffivamente. E foggiunfe, che avendogli fatto guadagnar quel grado, nel quale gli piacque che poi doveffero mantenerfi perpetuamente, converte il moto loro retto in circolare ; il quale folo è atto a confervarfi equabile, rigirandofi fempre fenza allontanarfi o avvicinarfi a qualche prefifio termine da effi defiderato. Galilei Difcorfi, & dimoftrazioni matematiche, edit. Leida, 1638. Elzev. in-4. p. 254.

Anciens; car tel est le propre des grands hommes, de s'arroger le moins qu'il est possible un mérite auquel ils croient n'avoir pas tout le droit de prétendre : les deux plus grands philosophes modernes, Galilée & Newton, viennent de nous en fournir des exemples qui ne feront jamais suivis que par les génies de leur classe (1).

(1) " L'aveu de Copernic, dans fa Préface adreffée au Pape Paul III, peut fervir de troisième exemple, & confirmer en même temps la vérité du sentiment de ceux qui soutiennent l'utilité de l'étude des Anciens." Voici les paroles de ce grand homme : Reperi apud Ciceronem Nicetam sensisse terram moveri ..... inde igitur occasionem nactus, capi & ego de terra mobilitate cogitare. Voyez la première note de la conclusion de cet ouvrage, & les notes la section 62.

pas sur dans les fentiers ou tous les autres s'égarent. Cela arrive

méme aux Anciens: la verite brilloit fouvent à travers l'obfiturité

N 2 CHAP-

# CHAPITRE VII.

PESANTEUR USO ] SEELLE M.

Voie lactée; Systèmes folaires, ou Pluralité des Mondes; Satellites, Tourbillons.

Réflexions 104. CETTE zone lumineuse & blanchâtre, qu'on voit au firmament sur la situa-tion des An- parmi les étoiles fixes, a dû fixer de bonne heure l'attention des Anciens, ciens parrap- & leur faire avancer beaucoup de conjectures sur ce qui pouvoit port aux Mol'occasionner; & il n'est pas douteux qu'ayant proposé différentes dernes. opinions là-deffus, plusieurs doivent nous paroître fausses, puisqu'il n'y en a qu'une seule qui puisse être vraie; mais tel doit être le sort des génies les plus éclairés de tous les âges, & fur-tout des âges les plus reculés. Une fuite de fiècles écoulés après la découverte de quelque grande vérité, fait qu'on s'y familiarife; qu'elle est regardée comme fi fimple & fi facile, qu'on est tout étonné que de grands hommes aient héfité sur des choses connues à nos enfans; & nous ne faisons pas réflexion qu'un jour viendra peut-être où les idées de Locke & de Leibnitz, celles des Newtoniens fur l'attraction, & des autres phyficiens fur d'autres fujets, feront regardées par notre postérité comme des choses tout aisées, sur lesquelles on s'étonnera que d'auffi grands hommes que ceux qu'a produit notre fiècle, aient pu s'arrêter long-temps. Si un feul de nous leur paroît avoir entrevu la vérité fur les points discutés à présent, combien leur paroîtront avoir avancé des rêveries! Heureux encore si, parmi tant de différentes opinions, quelques-unes se trouvent être vraies; car ce n'est pas peu pour les hommes qu'il y en ait de temps en temps un qui marche d'un pas sûr dans les fentiers où tous les autres s'égarent. Cela arrive quelquefois aux Modernes, on en convient; & cela arrivoit de même aux Anciens: la vérité brilloit fouvent à travers l'obscurité

139

cont leurs connoiffances étoient enveloppées; plusieurs le trompoient dans leurs conjectures; un ou deux leur montroient la route qu'ils devoient tenir; & c'est tout ce à quoi nous nous attendons des lumières de notre fiècle éclairé.

105. La voie la ctée & les étoiles fixes avoient été un fujet de Sentimens des Anciens recherches pour plusieurs philosophes : les Pythagoriciens disoient, fur fur la voie la cause de la première, que le soleil avoient suivi une fois ce sentier, lactée. & y avoit laissé cette trace de blancheur que nous y observons; les Péripatéticiens ont dit après Aristote que la voie lactée étoit formée par une exhalaison suspendue en l'air : ils se sont trompés fans doute, j'en conviens; mais tous ne se sont pas trompés. Démocrite, sans télescope (1), avoit dit, avant Galilée, que cette partie du ciel, que nous nommons la voie la tée, contenoit une quantité innombrable d'étoiles fixes, dont le mélange confus de lumière occasionnoit cette blancheur que nous désignons ainsi : ou bien, pour le dire dans les mêmes termes que rapporte Plutarque (2), que c'étoit la clarté réunie d'un grand nombre d'étoiles.

106. Les Anciens n'étoient pas moins éclairés que nous sur la nature Sur les étoiles fixes & des étoiles fixes; il n'y a que fort peu de temps, que les Modernes ont la pluralité enfin adopté les idées de ces grands maîtres à ce sujet, après les avoir des Mondes. rejetées pendant plusieurs siècles. Ce seroit à présent une erreur en

(1) Vid. Not. (a) ad fect. 131.

(2) Δημόκρίος σολλών και μικρών, και συνεχών αςέρων συμφωλζομένων αλλήλοις συναυγασμόν δια την monwow. Democritus exiftimavit viam lacteam effe plurium, et exiguarum, fibique cohærentium stellarum splendorem, quæ sese invicem ob densitatem sibi vicinam illuminent. Plutarch. de Placit. lib. 3, cap. 1.

> An major densâ stellarum turba coronâ Contexit flammas, et crasfo lumine candet, Et fulgore nitet collato clarior orbis.

Manilius aftronom. lib. 1, c. 9, v. 753. Ptolomæus, lib. 8, c. 2.

bonne philosophie de douter que les étoiles ne soient autant de soleils comme le nôtre, qui ont probablement leurs planètes, lesquelles accomplissent des révolutions autour d'eux, & forment des systèmes folaires plus ou moins semblables au nôtre. Tous les philosophes admettent à présent ce système, fondé sur les raisonnemens les plus folides de l'astronomie, sur l'idée la plus sublime de la Divinité, & qui tend le plus à manifester sa gloire : les esprits les moins philosophes commencent même à se familiariser avec cette idée; graces à l'élégant ouvrage de M. de Fontenelle sur ce sujet.

Opinion de 107. Cette opinion de la pluralité des Mondes fut donc enfeignée Plutarque fur ce point. généralement par les anciens philosophes Grecs. Plutarque, après l'avoir exposée, disoit "qu'il étoit bien éloigné de la condamner, & " qu'il trouvoit très-probable qu'il y eût une quantité innombrable, " quoique déterminée, de Mondes comme le nôtre (1), chacun d'eux

" ayant une terre, une mer, & un ciel (2).

Celle d'Anaximène.

108. Anaximène est un des premiers qui ait enseigné cette doctrine; il croyoit que les étoiles étoient des massies immensses de feu autour desquelles certains corps terrestres que nous ne pouvions appercevoir, accomplissient des révolutions périodiques (3); on voit qu'il entendoit par ces corps

(1) E'γω di σερί μir άριθμου κόσμων ούκ är σοle διιχυρισαίμην ότι τοσύνδοι. την δi σλέιονας μir irdς, ού μήν ἀπέιρους, ἀλλ' ὡρισμένους σλήθει, τιθεμένην δόξαν, οὐδετέραν ἐκείνων ἀλογωθέραν ἡγοῦμαι. Ego autem de numero mundorum, quòd fint tot, numquam fanè contenderim; eam verò fententiam, quæ plures uno mundos, non tamen infinitos, fed numero determinatos facit, neutram istarum abfurdiorem cenfeo. Plutarch. opera, p. 430 in libro de Oraculorum defectu.

Vide quoque Plutarchum, tom. 2, oper. p. 938. D. de facie in orbe lunæ.

(2) H' yàp ir irás y yñ rai bahassa rai ovparos riisilar ratà quor is spostre. Plutarch. de Oracul. defectu, p. 425.

(3) Αναξιμίνης συρινήν μέν την φύσιν των άσρων, σαρίχειν δε τικα και γεώδη σώμαδα συμπεριφιρόμεια τούτοις, ποραία. Anaximenes igneam judicavit effe stellarum naturam, sed permista quædam ipsis terrena corpora (circúm illas versantia) non aspectabilia. Stobæus, Eclog. Phys. 1. 1, p. 53.

terrestres, qui tournoient autour de ces masses de feu, des planètes comme les nôtres, subordonnées à un soleil, & formant avec lui un systême folaire.

109. Anaximène tenoit ceci de Thalès; & cette opinion passa de la Opinion de Secte Ionique à la Secte Italique, qui croyoit (1) que chaque étoile la Secte Itaétoit un Monde qui avoit un soleil & ses planètes, & étoit placée dans un espace immense qu'ils appeloient l'éther.

110. Héraclide & tous les Pythagoriciens enseignoient de même que Opinion chaque étoile étoit un Monde, ou un système solaire, qui étoit composé, d'Héraclide & des autres comme le nôtre, d'un soleil & de planètes, auxquelles ils paroissoient même Pythagoriaccorder un air, une atmosphère, qui les environnoient, & un fluide appelé ciens. éther, dans lequel elles étoient soutenues (2). Cette même opinion paroît avoir même encore une origine plus ancienne; on en trouve des traces jusques dans les vers d'Orphée, qui vivoit du temps de la guerre de Troie, & qui avoit enseigné la pluralité des Mondes, qu'Epicure regardoit auffi comme probable,

111. Origènes, dans ses Philosophumena, traite amplement (3) de Sentiment l'opinion de Démocrite, & dit qu'il enseignoit qu'il "y avoit une de Démocrite sur le même

fujet.

(1) Ε καιτον των άτίρων κόσμον υπάρχειν, γην περιέχονα, άτρα τε, και άιθέρα, is τω άπείρω άιθέρι. Credebat, stellam quamvis mundum effe, terramque et aftra et aëra continere, et infinito in æthere collocari. Plutarch. de Placitis, l. 2, c. 13. et 30.

(2) Η ρακλέιδης, και οι Πυθαγόριιοι, έκατον των άτέρων κόσμον ύπάρχειν, γπν αυρίεχονλα, άέρα τε, και άιθέρα, in τῷ άπειρω αίθέρι. Ταῦτα δι τὰ δόγμαλα in τοις Ο'ρφικοίς Φέρεται κοσμοποιοῦσι γὰρ ἕκασου τῶν άσέρων. Ε΄πίκουρος ουδίν άπογινώσκει τούτων, ιχόμαιος του ινδιχομένου. Heraclides et Pythagorici quodlibet sidus mundum effe dixerunt, qui in infinito æthere terram, aëra, et æthera contineat. Eadem vero dogmata in Orphicis, vel Orphei carminibus efferuntur: Orphici enim quamlibet stellam in mundum efformant. Epicurus nihil istorum reprobat, illi, quod fieri potest, infistens. Plutarch. de Placitis. Phil. 1. 2, c. 13 ad finem. Eufeb. Præpar. Evang. lib. 15, c. 30.

(3) א' אדיוֹסטיב לו בוֹימו אוֹסשטיב, אמ׳ שוייוֹשיו לומשוֹסטלמבי בי דוסו לו שווֹבש דעי שמר אשוי, אמו בי דוסו שאוושי είναι δε των κόσμαν άνισα τὰ διας ήμαλα, και τη μεν πλείους, τη δε ελάτλους, και τους μεν άυξεσθαι, τους δε

quantité innombrable de Mondes, inégaux en grandeur, & différens
dans le nombre de leurs planètes ; plus ou moins grands que le nôtre,
à des diflances inégales les uns des autres ; il difoit que quelques-uns
étoient habités par des animaux, dont il ne définiffoit point la nature ;
que quelques-uns n'avoient ni animaux ni plantes, ni rien de ce que
nous obfervons fur notre globe ;" car ce génie vraiment philofophique
concevoit que la différente nature des globes entraînoit néceffairement
d'autres efpèces d'êtres pour les habiter.

Trait d'Alexandre à cet égard.

112. Cette opinion de Démocrite donna lieu à Alexandre de découvrir de bonne heure fon ambition démefurée. Elien rapporte (1) que ce jeune prince ayant entendu dire ce que Démocrite enfeignoit de la pluralité des Mondes, il fe mit à pleurer, s'affligeant de ce qu'il n'en avoit pas encore conquis un feul.

λείπειν. Φθείρεσθαι δε αύτους επ' άλλήλων προσπίπθοθας. είναι δε ενίους πόσμους ερήμους ζώων, και φυτών, και παντός ύγρου. του δε παβ ήμων πόσμου πρότερον την γην των άγρων γενέσθαι· είναι δε την μεν σελήνην πάτω, έπειθα τον ήλιον, είτα τους άπλανεις άγέρας· τους δε πλάνηθας ούδ' αύτους έχειν έσον ύψος, άκμάζειν δε πόσμου έως άν μηπέτι δύνηθαι έζωθέν τι προσλαμβάνειν.

Infinitos effe, et magnitudine inæquales mundos, nonnullos ut fole, fic lunâ defitutos : in quibufdam utrumque majorem noftris, et in aliis plures : inæqualia inter fe mundorum effe intervalla, et plures alicubi, alibi pauciores. Hos augefcere, illos in vigore effe, vergere quofdam ad interitum ; et hîc quidem nafci, illîc verò deficere. Interitum alteri ab altero afferri impingendo. Effe inter cæteros, qui careant animantibus, et plantis, et omni humore. In hoc autem noftro mundo terram aftris priorem emerfiffe ; lunam fede infimam, folem ultra hanc proximum, ftellas fixas remotiffimas. Neque parem planetis inter fe altitudinem. Florere mundum, ufque dum foris incrementi nihil adipifci poffit amplius. Origenes in Philosophumenis, c. 13. Lucret. lib. 2, v. 1069, 1080.

(1) Ού γὰρ δη δύναμαι σείθειν εμαυτόν, μη γελάν επ' Αλεξάνδεω τη Φιλίππου, είνε απίκεους άκούων είναι τινας κόσμους λεγούλος Δημοκρίτου εν τοις συγβάμμασιν, όδε ηνιάλο, μηδέ τοῦ ένδς, καὶ κοινοῦ κεαίῶν. σόσον δε επ' ἀυθῷ Δημόκρόλος ἐγέλασι καὶ αὐτός, τέ δει καὶ λέγειν; ῷ ἔργον τοῦτο ἦν.

Non poffum mihi ipfi imperare, quominus rideam Alexandrum Philippi filium. Siquidem quum audiret Democritum in quibusdam libris infinitos mundos constituere, indoluit, quòd ipse nondum unius dominium teneret. Quantum verò eum deriserit Democritus, quid opus est referre? quum hoc fuerit ei consuetum, et proprium. *Ælian. Var. Hist.* 

113. Il paroît qu'Aristote a cru aussi la même chose, ainsi qu'Alcinous Autres Philosophes qui le Platonicien; & Louis Cœlius de Rovigo attribue à Plotin d'avoir ont cru la aussi admis cette opinion, sur ce qu'il dit que la terre, comparée (1) même chose. à tout le reste de l'univers, est comme le moindre des astres.

97

114. C'étoit fans doute en conféquence d'une telle idée que Phavorinus Phavorinus fondoit fa conjecture bien remarquable fur la poffibilité quer les Saqu'il y eût d'autres planètes que celles que nous connoiffons. "Il tellites des Planètes. "s'étonnoit que l'on admît comme une chofe certaine qu'il n'y avoit "pas d'autres étoiles errantes, ou planètes, que celles que les Chaldéens "avoient obfervées. Il penfoit, pour lui, que leur nombre étoit plus confidérable que le vulgaire ne le croyoit, & qu'elles fe déroboient "jufqu'alors à notre vue;" en quoi il a eu probablement en vue les fatellites que l'ufage du télefcope nous a enfuite fait connoître, & qu'il étoit beau à Phavorinus d'avoir fuppofés, & d'en avoir, pour ainfi dire, annoncé la découverte (2). Sénèque rapporte encore une opinion femblable de Démocrite, qui, dans un Traité fur les planètes, dont il ne nous refte que le titre, fuppofoit qu'il y avoit un plus grand nombre de planètes que celles qui s'offrent à notre vue, quoiqu'il n'en indiquât ni les noms ni le nombre (3).

(1) Hic enim, ficuti accepimus, et meminit in libris de Cœlo et Mundo Aristoteles, terram e stellis unam effe prædicabat: quod in commentatione de Platonis doctrinâ comprobat Alcinoüs, et forte fignificavit Plotinus, ubi ait, terram, si universo comparetur, esse veluti punctum, vel quasi stellam quamdam, minimam reliquarum. Lud. Cælius Rhodiginus, l. 1, c. 4, p. 13, 14. Vid. Arist. de Cælo, l. 2, c. 14, ad finem.

(2) Præterea mirabatur (Phavorinus) id cuiquam pro percepto liquere, stellas istas, quas a Chaldæis, et Babyloniis, sive Ægyptiis observatas serunt (quas multi erraticas, Nigidius errones vocat) non esse plures, quam vulgo dicerentur. Posse enim seri existimabat, ut et alii quidam planetæ essent ... neque eos tamen bomines cernere possint. Aulus Gellius, l. 14, c. 14

(3) Democritus quoque, fubtilisfimus antiquorum omnium, fuspicari ait se, plures effe stellas quæ currant : sed nec numerum illarum posuit, nec nomina, nondum comprehensis quinque siderum cursibus. Senec. Quæst. lib. 7, c. 3. Diog. Laërt. lib. 9, sect. 46.

Tourbillons deDescartes, Anciens.

115. Quoique l'on ne regarde pas les tourbillons de Descartes connus des comme un système fondé sur des principes solides, cependant comme il a quelque chose d'ingénieux & de brillant, & qu'il a été reçu d'abord avec beaucoup d'applaudiffemens, il mérite d'être mis au rang des opinions qui font honneur aux Modernes, ou plutôt qui font honneur aux Anciens, chez lesquels, malgré toute l'apparence de nouveauté que porte avec foi ce syftême, il paroît avoir été puifé. En effet, Leucippe, & après lui Démocrite, avoient enseigné "que (1) le mouvement & la formation des corps célestes " avoient été produits par une quantité infinie d'atomes de toutes " fortes de figures, qui, s'étant rencontrés & accrochés enfemble. " formèrent des tourbillons, lesquels, venant à s'agiter & à tournoyer " en tous fens, les corps subtils, qui en faisoient partie, s'échappèrent " vers les bornes de la circonférence de ces tourbillons; & les autres,

> (1) Γίνεσθαι δι τους κόσμους όύλω Φίρεσθαι κατ' αποδομήν ικ της απείρου σολλα σώμαλα, σταλοία τοις σχήμασιν, είς μέγα κενόν απερ άθροισθίνλα δίνην άπεργάζεσθαι μίαν, καθ ην προσκρούοιλα και σαιλοδαπώς κυκλούμενα, διακρίνεσθαι χωρίς τα όμοια σιός τα όμοια ισορρόπων δι δια το σληθος μηκίτι δυναμένων πώς στεριφέρισθαι, τὰ μέν λεπία χωρείν είς τὸ έξω χενόν ώσπερ διαδτόμενα τὰ δι λοιπά συμμίνει», και σεριπλεκόμενα συγπαλατρέχειν άλληλα, και ποιείν τε πρώτον σύσημα σφαιροειδές. τοῦτο δι οἶον ὑμένα ἀφίσασθαι, περιέχοθα ir iaurų παλοία σώμαλα. ūr κατά την τη μέσυ αντέρεισιν περιδινουμένων, λεπλον γίνεσθαι τον περιξ ύμένα, συβρεόντων αιί των συνεχών κατ' επίψαυσιν της ding. και ουλω γενίσθαι την γην, συμμειόλων των inextinan ini ra μέσον. αυτόν τε σάλιν τον σεριέχονα, οίον υμένα, αυξεσθαι κατά την επέκρυσιν των έξωθεν σωμάτων. δίνη τε Φερόμενον αυτόν ων αν επιψαύση, ταυτα επικτάσθαι.

> Sic autem fieri mundos : ex infinito per abscissionem, multa corpora, figuris omnigena, in magnum vacuum ferri, eaque in unum coasta unam vertiginem efficere, fecundum quam offendere, ac circumvolvi modis omnibus, atque ita difcerni, ut feorsum fimilia, quæ funt fui fimilia, petant. Cæterùm æquilibria cùm ob multitudinem minime tam circumferri poffint, exilia quidem ad exterius vacuum contendere velut disfultantia : cætera confistere, et innexa, atque in se implicata invicem concurrere, atque primam quandam concretionem efficere rotundam. Hanc autem veluti membranam absistere, continentem in fe omnigena corpora, quæ dum fecundum medii reluctationem circumvolvuntur, tenuem per gyrum membranulam fieri, juxta vertiginis tractum contiguis corporibus femper confluentibus: Atque ita fieri terram, dum juncta manent, quæ ad medium ferebantur. Ipfumque rursus continentem, membranæ inftar, augeri juxta externorum influentiam corporum, et cum vertigine fertur quæcunque attigerit, ea acquirere. Diog. Laërt. 1. 9. feat. 31 & feq. & feat. 44.

Vide & Hefychium in Leucippo. Voyez Bayle, article LEUCIPPE.

" moins fubtils, (parties d'un élément plus groffier) reftèrent vers le " centre, & formèrent des concrétions fphériques, qui font les " planètes, la terre & le foleil : ils difoient que ces tourbillons étoient " tous emportés par la rapidité d'une matière fluide, dont la terre étoit " le centre ; & que chaque aftre fe mouvoit avec d'autant moins de " violence, qu'il étoit plus près du centre : ils difoient encore que " la vîteffe avec laquelle ces tourbillons tournoient, faifoit que le plus " rapide & le plus fort entraînoit avec lui les autres corps ou planètes " qui fe trouvoient engagées dans fon voifinage, & fe les approprioit."

qu'un autrur moderne (en expliquant ce fentiment des Pyrimporiciens)

Lan Q 13. Extent Bit. Popler 35. Writher has colorer and farme in adjuster waite interior

CHA-

0 2

116. Le premier de ces deux philosophes paroît aussi avoir connu Autre prinle grand principe de Descartes, que les corps qui tournent tendent à cartes, connu s'éloigner du centre, & à s'en échapper par la tangente.

# CHAPITRE VIII.

[ 100 ]

# De la Lumière & des Couleurs.

Sentiment 117. LE système si merveilleux de l'analyse des différentes couleurs des Pythagoriciens sur les qui composent la lumière, suffiroit pour établir à jamais la gloire du couleurs. Chevalier Newton, & faire seul l'éloge de la sagacité extraordinaire de ce grand homme. Cette découverte sembloit par son importance être

réfervée à un âge où la philosophie fût dans toute fa maturité; cependant il s'est trouvé des hommes célèbres parmi les premiers philosophes, dont le génie n'a pas eu besoin de l'expérience de plufieurs siècles pour se former, & qui en ont donné des preuves frappantes dès la naissance des sciences. Pythagore & Platon sont de ce nombre. Il paroît que le premier, & ses disciples après lui, ont eu connoissance de la cause des couleurs; ils ont enseigné qu'elles n'étoient autre chose qu'une réflexion de la lumière, modifiée de différentes manières (1); ce qu'un auteur moderne (en expliquant ce sentiment des Pythagoriciens) interprète: une lumière qui se réfléchit avec plus ou moins de vivacité, & forme par-là les fensations des diverses couleurs (2). Ces mêmes philosophes de l'école de Pythagore rendoient raison de la différence des couleurs, en les faisant naître d'un mélange des élémens de la lumière (3);

Ε<sup>"</sup>τιροι κατά τινων ἀκτίνων ὕισκρισιν, μιτὰ την πρός τὸ ὑποκιίμινον ὕνς ασιν πάλιν ὑποςριφουσῶν πρός την ὅψιν. Alii (i.e. Pythagorici) videre nos arbitrantur propter quorundam radiorum incurfum, qui postquam objectæ rei infixi funt, rursus ad vifum convertantur. Plutarch. de Placit. philosoph. L. 4, c. 13. Stobæus Ecl. Phys. p. 35. Aristarchus colores effe lucem in subjectas res incidentem.

<sup>(2)</sup> Colonne, Principes de la Nature, tome 1, p. 220.

<sup>(3)</sup> Tàs di diaqópas rav xpomárov mapà ràs moiàs milsus rav soixion. Colorumque diferimina ex variis elementorum mixturis oriri. Plutarch. ibid. lib. 1, c. 15. Gaffendi, Epic. Philof. Syntag.

Es dépouillant les atomes, ou les petites particules de la lumière, de toute couleur naturelle, ils enseignoient que les sensations de toutes les couleurs étoient produites en nous par les différens mouvemens excités dans les organes de notre vue (1).

118. L'école de Platon ne contribua pas peu à l'avancement de Platon paroît avoir l'optique par la découverte importante qu'elle fit: Que la lumière se connu la thépropage en lignes droites, & que les angles d'incidence sont égaux aux orie Newtonienne des angles de réflexion (2). Platon même femble avoir entrevu le système couleurs. du Chevalier Newton sur les couleurs, lorsqu'il dit qu'elles sont l'effet de la lumière renvoyée par les corps, laquelle a de petites particules proportionnées à l'organe de la vue (3). Le passage précédent & celui-ci

c. 15, p. 21, col. 2. Aristotel. de Gen. & Corrup. lib. c. 2, p. 496. E. Lucretius, de nat. rer. lib. 2, v. 754, 794.

Proinde colore cave contingas femina rerum.

.... at variis funt prædita formis

E quibus omnigenos gignunt, variantque colores.

Vid. et Diogen. de Laërt. lib. 10, feA. 44 totâ. Exponit locum citatum Aristotelis Thomas in Comm. suis in lib. de Gener. & Corrupt. lib. 1, p. 4, col. 1, & Averroës in eund. loc. p. 156, col. 1.

(1) Oi di τὰ ἄτομα መάθα συλλήβδην ἄχροα, iš ἀποίων δι λόγων θιωρητῶν τὰς αισθητὰς ὑποφαίνουσι γίγνισθαι ποιότηθας. Alii cunctas atomos colore carere, de quibuídam autem qualitatis expertibus ratione contemplandis qualitates fenfus moventes existere. Stobaus Eclog. Phyf. lib. 1, p. 35. Claudian in Paragaride de Consulatu Mallii Theodoreti au 105.

Glaudian. in Panegyride de Confulatu Mallii Theodoreti, v. 105.

Sitne color proprius rerum, lucifne repulfa Eludant aciem.

(2) Qui (colores) quoniam quodam gignuntur luminis ictu. Lucret. lib. 2, v. 807.

(3) Πλάτων φλόγα ἀπὸ τῶν σωμάτων, σύμμετρα μόρια ἔχούσαν ϖρὸς τὸν ὅψι». Plato colores efie fulgorem a corporibus excuntem partes visui commensuratas habentem, dixit. Plutarch. de Placitis Philof. lib. 1, cap. 15, p. 32.

A' ξύμπαίλα μιν χρόας ικαλέσαμιν, Φλόγα τῶν σωμάτων ικάςων ἀποφρίουσαν, ὅψιι σύμμετρα μόρια ιχουσαν προς αισθησιν. Eft autem color nibil aliud, quam fulgor e fingulis corporibus defluens, partes habens vojui ad fentiendum accommodatas. Platonis Timæus, t. 3, p. 67. C. Vid. & Platonem in Menone, t. 2. p. 76, C. D. Effe quafdam defluxiones rerum et meatus in quos et per quos illæ defluxiones

contiennent ces principes de M. Newton (1): " Que les différentes " fensations de chaque couleur particulière sont excitées en nous par " la différence de la groffeur des petites particules de lumière, dont " chaque rayon est formé ; lesquelles petites particules donnent l'idée " des diverses couleurs, suivant la vibration plus ou moins vive avec " laquelle nos organes en sont affectés ?" Le même philosophe a été plus loin; il est entré dans le détail de la composition des couleurs (2); il a été jusqu'à rechercher quelles étoient celles qui devoient provenir du mélange des différens rayons dont la lumière est composée (3); & il ajoute enfuite ce qui peut être regardé comme le plus grand éloge qui ait jamais été fait du Chevalier Newton : " Oui, s'écrioit ce beau génie de l'Antiquité; si quelqu'un entreprenoit jamais de rendre raison, par de curieuses recherches, de ce méchanisme admirable, il feroit bien voir par-là qu'il ignore entièrement la différence qu'il y a entre le pouvoir de l'homme & le pouvoir de Dieu: car Dieu peut, il est vrai, faire un mélange de plusieurs choses en une, & il peut ensuite les séparer comme il lui plait,

manent.... e defluxionibus autem alias quidem meatuum nonnullis convenire, alias verd majores, five minores effe. Vid. imprimis sundem Philosophum in Thæetet. t. 1, p. 156, et notam in margine.

(1) Optices, lib. 3, quaft. 13, & pag. 46. Edit. Pataw. in Definitione, lib. 1, part. 2.

(2) Τὰν δ' ὀξυτέραν Φοράν, καὶ γένους συυρὸς ἐτέρου σροσπίπθουσαν καὶ διακρίνουσαν τὰν ὅψιν μέχρι τῶν ὅμμάτων, αὐτὰς τε τῶν ὁφθαλμῶν τὰς διεξόδους βία διωθοῦσαν καὶ τήκουσαν ... καὶ τοῦ μὲν ἐκπηδῶτος συυρὸς, οἶον ἀπ' ἀςραπῆς.... σαιθοδαπῶν ἐν τῆ κυκήσει τάυτη γυγνομένων χρωμάτων, μαρμαρυγὰς μὲν τὸ σάθος σροσίσομεν, τὸ δὲ τοῦτο ἀπεργαζόμενον, λάμπρόν τε καὶ στίλδον ἐπωνομάσαμεν.

Motionem vera acutiorem, generifque alterius ignis, incidentem, difcernentemque vifum ad oculos ufque, ipforumque oculorum quafi divortia, atque meatus vi compellentem.... Et quum unus quidem ignis velut e corufcatione quâdam exilit.... multiplices in hâc agitatione colores exiftunt, illamque affectionem corufcationem, fi emicationem vocamus: illud verò, quod eam efficit, fplendidum, atque corufcum. Idem ibid. E pag. 68. A. B.

(3) Ε΄ρυθρόν δε δη μέλανι λευκώ τε κραθέν, άλουργουν ὅρφυιιον δε, ὅταν τούτοις μεμιγμένοις καυθισί τε, μάλλον συγκραθή μέλαν πυβέδυ δε, ξαύδοῦ τε καὶ φαιοῦ κράσει γήγνεται φαιόν δε, λευκοῦ τε καὶ μέλανος τὸ δε ἀχρόν, λευκοῦ ξαυθῷ μεμιγμένου λαμπρόν δε, λευκῷ ξυνελθόν, καὶ ἕις μέλαν καθακορες ἐμπισόν, κυανοῦν χρῶμα ἀπεθιλιῦται κυανοῦ δε λευκῷ κεραννυμένου, γλαυκόν πυβέοῦ δε μέλαν, πράσιον. Plat. Tim. tom. 3, p. 68. B.C.

parce qu'il fait tout, & peut tout en même temps; mais il n'y a point d'homme aujourd'hui, & il n'y en aura peut-être jamais, qui puisse venir à bout d'accomplir deux choses, aussi difficiles (1). Quel éloge que ces paroles dans la bouche d'un philosophe tel que Platon, & quelle gloire pour celui qui a entrepris avec succès de démontrer des choses qui paroissient impraticables à ce prince des philosophes ! mais aussi quelle grandeur de génie, quelle pénétration dans les secrets les plus intimes de la Nature, que celle qui a fait dire à Platon tout ce que nous venons de rapporter sur la nature de la théorie des couleurs, dans un temps où la philosophie étoit encore à peine sorte de sont enfance !

119. Quoique le fyftême de Defcartes fur la propagation de la lumière Syftême de Defcartes fur la propagation de la lumière se un inftant ne foit guères reçu à préfent de la plupart des philosophes, la propagate depuis que MM. Caffini & Romer ont découvert que fon mouvement mière. étoit progreffif ; cependant, comme ce fystême a prévalu pendant longtemps, & que l'on en fit alors tout l'honneur à Defcartes, il n'eft pas mal-à-propos de faire voir en peu de mots qu'il avoit puisé cette idée dans Aristote & fes commentateurs. Le fentiment du philosophe moderne est, que la lumière n'est autre chose que l'action d'une matière fubtile fur les organes de la vue; cette matière fubtile étant fupposée remplir tous les espaces, depuis le foleil jusqu'à nous, la première de ces petites parties de la matière étant pressée par le foleil, & ne pouvant céder fans que toutes les autres ne cèdent au même instant, tous ces globules, qui font contigus depuis nos yeux jusqu'au foleil, où ils font agités & frappés, ne peuvent que nous communiquer fon mouvement

<sup>(1)</sup> Εί δι τις τούτων έργφ σκοπούμενος βάσανον λαμβάνοι, το τῆς ἀνθρωπίνης και θείας Φύσεως ἡγνοηκώς ἀν είν διάφορον ὅτι θεός μέν τὰ σολλὰ είς ἐν ξυγκερανιῦναι, και στάλιν ἐξ ἐνός εἰς σολλὰ διαλύειν ἰκανός, ὡς ἐπιτάμενος ἅμα και δυνατός ἀνθρώπων δι οὐδείς οὐδέτερα τούτων ἰκανός οὕτε ἔςι νῦν, οὕτ εἰσαῦθίς σοτ' ἔςαι.

Quod fi quis hæc ita ratione confideraverit, ut re ipså experimentum capere velit, ille nimirum humanæ, et divinæ naturæ diferimen ignoraverit. Deum videlicet multa in unum commifeere, et rursus ex uno in multa posse dissolvere; quippe qui id ipsum et sciat, et possit: mortalium autem hominum nemo neque hoc tempore, neque in posterum, alterutrum queat. Plat. Timæus, p. 68. D.

en un instant. Pour rendre la chose plus sensible, Descartes fe sert de la comparaison d'un bâton (1), lequel ne peut être pressé & pousse d'une ligne de distance, sans que l'autre bout, qui est continu, ne soit pressé également. Quiconque voudra se donner la peine de lire avec attention ce qu'Aristote a dit sur la lumière, & ne pas s'en rapporter aux interprétations ridicules que quelques-uns ont faites de fes paroles, verra clairement qu'il n'étoit pas fi éloigné qu'on le pense de la vérité; il la définit l'action d'une matière subtile, pure & homogène (2); & Philoponus, voulant expliquer la manière dont se fait cette action, se fert de l'exemple d'une corde extrêmement longue, laquelle, fi quelqu'un la tire par une de ses extrémités, sera mue dans le même instant à l'extrémité opposée à cause de la continuité de ses parties (3). Il compare dans le même endroit le foleil à l'homme qui remue la corde, la matière à la corde, & l'action momentanée au mouvement de cette Simplicius, dans fon Commentaire fur le même paffage corde. d'Aristote, emploie précisément l'idée du mouvement d'un bâton, pour exprimer comment la lumière, pressée par le soleil, doit agir dans le même inftant sur les organes de la vue (4). Cette comparaison du bâton, pour donner l'idée de la vîteffe avec laquelle se communique la lumière, paroît avoir été employée premièrement par Chryfippe (5).

(1) Descartes, Dioptrique, ch. 1, fed. 3,

(2) Aristotel. de Animâ, lib. 2, cap. 7, p. 638. φῶς δὶ ἐςup ἡ ἔνεργεια τοῦ διαφαιοῦς. & Stobæus Eclog. Physic. lib. 1, p. 35. Aristotel. dicit lumen esse, ὅλην ἕιναι διαθημίτην κωθαρὰν καὶ ἀμυγῆ. Et Origines, c. 2, Philosophum. p. 881, lin. 8. τοῦ δἱ φωτός μέρη κοῦφον, ταχῦ.

(3) Philoponus de Animâ, *lib.* 2, text. 69, p. 123, col. 1. Quemadmodum fi quis funis longi et extensi fummum moverit, totus funis fine tempore movetur, axpórus, propter partium continentiam.

(4) Καθάπιρ ο μοχλός τον λίθον υπό της χειρός κινούμενος. Simplicius de Animâ, lib. 2, text. 74,
 p. 37. Edit. Aldi.

(5) Ω'ς διὰ βaxlnpiaς our τοῦ ταθίνος ἀέρος τὸ βλεπόμενον ἀναγγίλλισθαι. Diogenes Laërt. lib. 7, fee. 15. Vid. & Plutarch. de Placitis Philof. lib. 4, cap. 15.

CHA-

104

# CHAPITRE IX.

CONVERSE DO 1051 ] Marre Va

Système de COPERNIC; mouvement de la Terre autour du Soleil; Antipodes.

VOICI encore quelques autres vérités jadis enfeignées par les Conduite Anciens, & enfin adoptées par les Modernes, après avoir éprouvé le à l'égard des fort de beaucoup d'autres, & avoir été hautement rejetées & condamnées. Le mouvement de la terre autour du foleil, & les antipodes, ont été connus de bonne heure, & prefque toujours reçus avec mépris, ou tournés en ridicule, & ces opinions ont été quelquefois même dangereuses à ceux qui les ont foutenues. Toutes deux cependant font à présent confirmées & généralement approuvées; & nous rétabliss ainsi peu à peu depuis deux siècles les opinions les plus célèbres, fans cependant diminuer le moins du monde de cette affectation de méconnoître des vérités ou des opinions que nous devons à ceux qui les ont enfeignées les premiers.

121. Le fystême du monde le plus raifonnable, & le plus conforme Le Systême à toutes les observations, est fans doute celui de Copernic, qui place le appartient foleil au centre du monde, les étoiles fixes aux extrémités, & fait <sup>aux Anciens.</sup> mouvoir la terre & les autres planètes dans cet espace qui est entre les étoiles fixes & ces planètes; & qui attribue à la terre non-seulement un mouvement diurne autour de son propre axe, mais encore un mouvement annuel. Ce systême est le plus simple, & explique le mieux tous les phénomènes des planètes, & fur-tout les stations, les rétrogradations & les directions de Mars, Jupiter, & Saturne; & on a lieu d'être surpris qu'un systême si clairement enseigné par les Anciens, ait pris son nom d'un philosophe moderne. Pythagore, Philolaüs, Nicétas de Syracuse, Platon, Aristarque, & plusieurs autres parmi

P

les Anciens, ont, en mille endroits, parlé de cette opinion : Diogène de Laërce, Plutarque & Stobée nous ont transmis avec précision leurs idées là-deffus ; & fi on ne l'a pas admis plus tôt, cela ne doit s'attribuer qu'à la force du préjugé, qui, nous faisant toujours décider de la nature des choses fur les apparences, nous a toujours éloignés d'un fystême qui est plus du reffort de la raison que de celui de nos fens, au témoignage desquels il se refuse.

Pythagore paroît être le

122. Pythagore croyoit que la terre étoit mobile, & n'occupoit point le centre du monde, mais qu'elle avoit un mouvement circulaire premier qui point le centre du monde, mais que la quelle il entendoit le soleil, & l'aitenseigné autour de la région du seu (1), par laquelle il entendoit le soleil, & formoit ainfi les jours & les nuits. On dit que Pythagore avoit appris cette doctrine chez les Egyptiens, qui représentoient le foleil sous l'emblême d'un efcarbot, parce qu'il passe fix mois sous la terre, & les fix autres mois au-deffus; ou bien parce qu'ils avoient observé que cet insecte forme une boule de ses excrémens, & se couchant ensuite fur le dos, fait mouvoir avec ses pattes cette boule en cercle autour de lui.

123. Quelques-uns, entre autres Diogène de Laërce, attribuent Philolaüs l'a fait con- cette opinion à Philolaüs (2), disciple de Pythagore: mais il paroît

> (1) Πυθαγορικοί την δε γήν, ούτε ακίτηζον, ούτε εν μίσω της στεριφοράς ούσαν, αλλα κύκλω στερί το σύρ άιωρουμίνην, ούτε των τιμιωλάτων, ούδε των πρώτων του κόσμου μορίων υπάρχειν. Pythagorei terram non putant immobilem, neque mediam tenere regionem globi, fed effe in gyrum circum ignem fuspenfam, neque numerari inter Elementa Mundi præcipua, et prima. Plutarchi opera, tom. 1, p. 67. D. in Numâ, Vid. eundem de Placitis Philosophorum lib. 3, cap. 13. Clem. Alex. Strom. lib. 5, p. 556 ; & Aristotel. de calo, lib. 2, c. 13 & 14. Theon Smyrnæus ait tradi ab Eudemo in historia aftrologica Anaximandrum invenifie; ori isi yn partwoos xal xusiras weel rd rou xbopou ploor. Quod Terra fit in fublimi pendens, et moveatur circa mundi medium.

> (2) Φιλόλαος γην κύκλω σεριφέρισθαι σερί το σύρ, κατά κύκλου λοξού, ομοιοδρόπως ηλίω, και σελήνη. Philolaüs opinatur Terram in orbem circa mundanum ignem per obliquum circulum (i.e. Zodiacum) circumferri inftar folis & lunæ. Stobæus, p. 51, Ecl. Phyf. lib. 1. Plutarch. de Placitis, lib. 3. . 11 & 13. Vid. et Diogenem Laërtium, lib. 8, fed. 85. Eufeb. Prapar. Evangelic. p. 519.

qu'il n'a eu que le mérite de l'avoir divulguée le premier, ainfi que plufieurs autres opinions de fon école; car Eusebe affirme expressément que Philolaüs avoit le premier exposé par écrit le système de Pythagore. Philolaüs ajoutoit que la terre parcouroit un cercle oblique, par lequel il entendoit le zodiaque (1).

124. Plutarque femble infinuer que Timée de Locres, aufii disciple Sentiment de Pythagore, avoit eu la même opinion; & que lorsqu'il disoit que de Timée de Locres, d'Ales planètes étoient animées, & qu'il les appeloit les différens mesures du temps, il ne vouloit rien dire de plus, finon (2) " que le foleil, " la lune & les autres planètes fervoient à mesurer le temps par leurs " révolutions, & que la terre ne devoit pas être imaginée toujours " ftable dans le même lieu, mais mobile & dans un mouvement " circulaire, comme Aristarque de Samos & Séleucus l'ont enseigné " depuis.

125. Cet Aristarque de Samos vivoit environ trois cents ans avant Exposition Jésus-Christ, & sur un des principaux défenseurs de l'opinion du d'Aristarque. mouvement de la terre. Archimède, dans son livre *de Arenario*, nous apprend " qu'Aristarque, écrivant sur ce sujet contre quelques " philosophes de son temps, avoit placé le soleil immobile dans le

(1) Περί την λοξωσιν τοῦ ζωδιακοῦ κῦκλου δι ου φέρελαι λοξοθερῶς ο ήλιος και κατά δορυφοριαν τῶν τροπικῶν κυκλῶν. Plutarch de Placitis Philosoph. lib. 2. c. 23.

(2) Πῶς λίγει τὰς ψυχὰς ὁ Τίμαιος ἔις τε γῆν καὶ σελήνην, καὶ τὰ ἄλλα ὅσα ὅργανα χρόνου σπαρῆναι; πότερον οὕτως ἐκίνει τὴν γῆν ῶσπερ ὅλιον, καὶ σελήνην, καὶ τοὺς πέντε πλανήτας, οῦς ὅργανα χρόνου, διὰ τὰς τροπὰς, προσηγόρευε; καὶ ἔδει τὴν γῆν ἐλλομένην περὶ τὸ διὰ πάντων πόλον τεταγμένον, μὴ μεμηχανῆσθαι συνεχομένην, καὶ μένουσαν, ἀλλὰ ςρεφομένην, καὶ ἀνειλουμένην νοεῖν; ὡς ὕςερον Αρίςαρχος, καὶ Σέλευκος, ἀπεδείκυσαν.

Quomodo ait Timæus animas in terram, Lunam, et quæ alia funt inftrumenta temporis, difperfas effe? An hoc modo moveri flatuebat terram, quo folem, lunam, & quinque planetas, quos conversionum causâ appellat inftrumenta temporis? et oportuit terram devinctam circa axem universi, non ita fabricatam intelligi, ut uno contenta loco maneret, sed quæ converteretur, et circumageretur? ut postmodo Aristarchus et Seleucus ostenderunt. Plutarch. tom. 2, p. 1006.

" centre d'un orbite qu'il faisoit parcourir à la terre par un mouvement circulaire (1);" & Sextus Empiricus cite aussi Aristarque comme un de ceux qui ont soutenu principalement cette opinion (2).

Paffage de Plutarque fur Ariftarque, P qui doit être corrigé.

126. Il y a auffi un autre paffage dans Plutarque, par lequel il paroît que Cléanthe accufoit Aristarque d'impiété & d'irréligion, de ce qu'il troubloit le repos de Vesta & des Dieux Lares de l'univers, parce qu'il vouloit rendre raison des phénomènes qui arrivent dans le cours des planètes, en enseignant que le ciel ou le firmament où sont placées les étoiles fixes, étoit immobile, & que la terre parcouroit un orbite circulaire sur une ligne oblique, & accomplissoit en même temps un mouvement de rotation sur se s fur quoi il faut observer qu'il y a une faute dans le texte de Plutarque, que tous les commentateurs conviennent qu'il faut corriger en lisant *Cléanthe*, au lieu où l'on lit *Aristarque* (3).

(1) Ταῦτα γάρ ἐν ταῖς γραφομίναις ϖαρὰ τῶν Α'ςρολόγων διακρούσας Α'ρις μρχος ὁ Σάμιος, ὑποθίστών τινων ἐξίδωκις γραφὰς, ἐν αἶς, ἐκ τῶν ὑϖοκειμένων συμδαίνει τὸν κόσμον ϖολλαπλάσιον ῆμεν τοῦ νῦν εἰρημένου. Τ'πόliθείαι γὰρ τὰ μὲν τῶν ἄςρων, καὶ τὸν ἄλιον μένειν ἀχίνηθον' τὰν δὲ γῶν ϖεριφέρισθαι ϖερὶ τὸν ἄλιον, καθὰ κύπλου ωιριφέρειαν, ὅς ἐςιν ἐν μέσω τῷ δρόμω κείμὸνος. Id eft, Friderico Commandino interprete : Hæc igitur în îis, quæ ab Aftrologis fcripta funt, redarguens Ariftarchus Samius, pofitiones quafdam edidit; ex quibus fequitur mundum proximè dicti mundi multiplicem effe. Ponit enim ftelkas inerrantes atque folem immobiles permanere : terram ipfam circumferri circa folem, fecundùm circumferentiam circuli, qui eft in medio curfu conftitutus. Meminit Archimedes in Pfamnite, p. 120.

(2) Οι γε μήν την τοῦ κόσμου κίνησιν ἀνελόντες, την δὲ γῆν κινισθαι δοξὰσαθες, ἀς οἰ σερὶ Α΄ρίταρχον τὸν Μαθημαίικόν οὐ κωλύονίαι νοιῦν χρόνον. Τόινυν ἔτερον εἶναι λεκτέον τὸν χρόνον, καὶ οὐ τἀυτον τῆ τοῦ κόσμου κινήσει.

Ii quidem certè, qui mundi motum fustulerunt, terram autem moveri funt opinati, ut Aristarchus Mathematicus, nihil hoc obstat, quominus tempus mente concipiant. Aliud ergo dicendum est esse tempus, et non idem, quod motus mundi. Sextus Empiricus, p. 663, fest. 174.

(3) Μόνον, είπεν, & ταν, μη χρίσιν ήμεν ἀστβείας ἐπαγγείλης ἀσπερ Αρίσαρχος φέιο δεν Κλεάνθη τον Σάμιον ἀστβείας προχαλείσθαι τους Ε΄ λληνας, ὡς κινοῦλα τοῦ κόσμου την ἐςίαν, ὅτι φαινόμενα σώζειν ἀνης ἐπειρατο, μένεις τον οὐρακον ὑπθιθέμενος, ἐξελίτθεσθαι δὲ κατά λοξοῦ κύαλου την γην, ἄμα και περί τον αὐτης ἄξονα διουμένη. Heus tu, inquit, noli nos impietatis reos facere, co pacto, quo Aristarchus putavit Cleanthem

127. Théophraste, cité par Plutarque, a écrit dans une histoire de Platon dans l'astronomie qui n'est point parvenue jusqu'à nous, que Platon, qui adopte l'oavoit toujours enseigné que le soleil tournoit autour de la terre, revint pinion du mouvement de cette erreur dans un âge plus avancé, & se repentit de n'avoir pas de la terre. placé le soleil dans le centre du monde, comme le lieu qui convenoit le plus à cet astre; & d'y avoir placé la terre (1) contre l'ordre le plus naturel: & il n'est pas étonnant que Platon soit revenu à cette opinion, en ayant été imbu de bonne heure dans les écoles de deux célèbres Pythagoriciens, Archytas de Tarente, & Timée de Locres, comme on le voit dans l'apologie des chrétiens par Saint Jérôme contre Rufin. Et l'on voit dans Cicéron, qu'Héraclide de Pont, autre Pythagoricien, avoit aussi maintenu cette opinion (2). Je ne dois pas passer sous filence, que le système astronomique de Tycho Brahé avoit été connu

Samium violatæ Religionis a Græcis debuisse postulari, tanquam si universi Lares, Vestamque loco movisset: quòd is homo conatus ea, quæ in cœlo apparent tutari certis ratiocinationibus, posuisset cœlum quiescere, terram per obliquum evolvi circulum, et circa fuum versari interim axem. Plutarchus de facie in orbe lunæ, p. 922, 923.

(1) Θιόφρασος δι καί αροσισορί τῷ Πλάτων αρεσθυίες γενομένω μεθαμελείν ὡς οὐ προσύκουσεν ἀποδόει τῆ γη την μέσην χόραν τοῦ παντός. Theophrastus porrò etiam id narrat, Platonem jam natu grandem pænitentiâ fuisse ductum, quòd terram in medio universi non suo loco collocavisset. Plutarch. oper. tom. 2, p. 1006. C.

Ταῦτα δι και Πλάτωνα φασι σρισδύτην γινόμενου διαπιοδοθαι στρί τλς γπς, ώς in ετίρα χώρα καθετώσης, την δι μίσην και πυριωτάτην ετέρω τινι κρίνττου σροσήπουσεν. Eadem Platonem volunt jam fenem fenfisse de terrâ, alio eam loco reponentem, medium verò domicilium alteri cuipiam attribuisse præcellentiori. Idem in with Numa.

Vide et Eusebium, præp. Evang. lib. 15, cap. 8.... Plotin. Ennead. 2. lib. 2, c. 1. Corfin. in Plutarch. de Placitis Philos. Dissert. 2, p. 31.

(2) Cur Plato Ægyptum peragravit ut a facerdotibus barbaris numeros & cœleftia acciperet? Cur post Tarentum ad Architam? Cur ad cæteros Pythagoreos, Echecratem, Timæum, Acrionem Locros, ut cum Socratem expressifistet, adjungeret Pythagoreorum disciplinam, eaque quæ Socrates repudiabat addisceret. Cicero de finibas bonorum et malorum, lib. 5, p. 1049, col. 2.

Η ρακλείδης μέν ουν ο σουλικός ταύτην έχετο την δόξαν κίνων πυκλω την γην. Proclus in Timæum, p. 281, lin. 48.

de Vitruve (1), ainsi que le cours de Vénus & de Mercure autour du foleil.

connus de ciens philofophes.

Antipodes 128. L'opinion que la terre étoit ronde, habitée en tous sens, & que plusieurs an- par conséquent il y avoit des Antipodes dont les pieds étoient opposés aux nôtres, est encore une des plus anciennes vérités enseignées en philosophie. Diogène de Laërce dit, dans un endroit de son histoire, que Platon étoit le premier qui eût nommé Antipodes les habitans de la terre qui nous sont opposés. Il ne veut pas dire que Platon ait enseigné le premier cette opinion, mais seulement qu'il a le premier employé le mot d'Antipodes; car dans un autre endroit, le même Diogène de Laërce cite Pythagore comme auteur de cette opinion (2). Plutarque a aussi un passage là-dessus (3), par lequel il paroît que c'étoit un point discuté de son temps. Lucrèce & Pline, qui combattent ce sentiment, ainsi que Saint Augustin, servent aussi à faire voir que de leur temps il devoit avoir prévalu.

129. Je ne parle point ici de la condamnation de l'Evêque Virgile Erreuraufujet de l'Evêque Virgile. par le Pape Zacharie pour avoir enseigné qu'il y cût des Antipodes, parce que l'on s'est trompé sur ce fait; & que le Pape Zacharie ne

> (1) Vitruvius, lib. 9. c. 4, p. 184, lin. 15, & 186, lin. 7. Macrobius in formium Scipionem, lib. 1, c. 19, p. 93, circulus, &c. Martianus Capella de nuptiis, lib. 8, cap. 288, 289.

> (2) Καλ πρώτος iv φιλοσοφία ανίποδας ώνόμασε (Πλάτων). Plato primus in Philosophia nominavit Antipodas. Diog. Laërt. lib. 3, c. 24.

> Πυθαγόρας φήσι είναι Α'λίποδας, και τα ήμιν κάτω, ικίινοις άνω. Pythagoras dixit effe autem Antipodas, nobisque obversa vestigia premere. Diog. Laërt. lib. 8, c. 26.

> (3) Ε΄ γάρ είσι Α΄ Πίποδες ήμων (ώσπερ ενίοι λέγουσι) της γής τα κάτω σεριοικούτες, οίμαι μηδι εκίνους anntoovs inas Osparson Xious. Si funt, quod nonnulli aiunt, Antipodes inferiorem terræ partem versis adversus nostra vestigiis incolentes, ne illis quidem puto inauditum effe Themistoclem. Plutarch. de Herodoti malignitate, tom. 2, p. 869. C.

S. August. de Civitate Dei, lib. 16, c. 9. Lucretius, lib. 1, v. 1062 & feq. Plin. lib. 2, c. 65.

parloit, dans la lettre qu'il écrivoit à Saint Boniface fur ce fujet, que de ceux qui foutenoient qu'il y avoit un autre monde que le nôtre, un autre foleil, une autre lune, &c.

130. Quant aux preuves que les Anciens apportoient de la fphéricité de la terre la terre, elles étoient les mêmes que celles dont les Modernes font encore prouvée par ufage. Pline obfervoit à ce fujet que la terre, que l'on avoit perdue de vue fur le pont d'un vaisseau, s'appercevoit encore du baut du mât de ce vaisseau; & de-là il concluoit que la terre étoit ronde. Aristote avoit tiré la même conséquence de ce que, dans une éclipse de lune, l'ombre de la terre se montroit circulaire sur le disque de cette planète; & de ce qu'en voyageant vers le Midi, on découvroit de nouvelles étoiles; & qu'alors celles qui paroissient être au zénith changeoient de fituation par rapport au voyageur (1). Ce passage d'Aristote fert aussi à prouver que les favans de ces temps-là avoient une aussi juste idée que nous des causes des Eclipses, comme on le voit encore par le passage de Plutarque cité ci-dissous (2).

(1) Plin. Hift. Natur. lib. 2, c. 64, 65, p. 106, lin. 6. Aristotel. de Cælo, lib. 2, c. 14 ad fin. lib. p. 471. E. Origenis Philosoph. in Anaximand. c. 6, p. 885, lin. 11 & 12.—Diog. Laërt. lib. 2, c. 1. Plutarch. de Placitis Philosoph. lib. 3, c. 10 & 12. "Leucippe donnoit à la terre " la figure d'une fphère applatie." Laërt. lib. 9, fect. 21. de Parmenide.

(2) Plutarch. de Superstitione: 
<sup>i</sup> y μρ yñs ἀντίφραξις, ir μίσψ γινομίνης, φοδιρον, <sup>i</sup>di διικόν ir καιρῷ ποδῶν σχιῶς πρός σελήνην ἀπαθησάσης. Nihil enim mali est, quod interjectu terræ, Luna à Sole aliquando non illustratur, et in terræ umbram Luna certis circuitionibus incidit.

CHA-

III

#### CHAPITRE X.

# Des Télescopes.

copes des Anciens.

1 2

Des Téles-131. DANS la première édition de cet ouvrage j'avois omis de traiter le sujet des télescopes. Je craignois de me trop avancer en disant qu'ils étoient connus avant le commencement du dix-septième fiècle (1). Mais il me femble que, fans mériter l'imputation d'une trop grande partialité, il est permis d'examiner jusqu'à quel point les Anciens ont porté leurs connoiffances à cet égard.

> En n'envifageant cette question que selon la fignification propre du mot télescope, elle seroit bientôt décidée, parce qu'il est certain qu'on trouve chez les Anciens des passages où ils traitent des moyens de voir de loin; mais il faut examiner la nature de ces moyens, & l'ufage & les applications qu'ils en faisoient.

> Quand nous n'aurions d'autre lumière pour nous guider dans cette recherche que celle des connoissances de Démocrite, elle serviroit déjà à nous faire voir qu'il devoit avoir eu des moyens d'aider la vue pour lui découvrir des vérités astronomiques qu'il enseignoit de son temps. Ce grand observateur de la nature attribuoit les taches de la lune aux ombres formées par la hauteur excessive de ses montagnes; & quoiqu'il fe trompât fur l'effet, & qu'il foit plus naturel de chercher la raison de ces taches, ou dans la profondeur & l'étendue des cavernes qui absorbent

<sup>(1)</sup> Metius d'Alcmaër en Hollande, observant des écoliers qui se fervoient du deffus de leurs écritoires comme de tubes, & qui ayant mis des morceaux de glace au bout de ces espèces de tubes, étoient fort étonnés de voir les objets rapprochés d'eux, il profita de cette observation, & inventa les lunettes d'approche, dont il préfenta la première en 1609 aux Etats-Généraux. Salilée, quelques années après, perfectionna cette découverte.

#### DES TELESCOPES.

les rayons du foleil, ou bien dans de vaftes mers qui ne peuvent pas réfléchir une lumière auffi vive que les autres parties plus opaques de cette planète, cependant il enfeignoit l'exiftence des montagnes de la lune (1); & il difoit de plus que la voie lactée contenoit une quantité innombrable d'étoiles fixes, dont le mélange confus de lumière occafionnoit cette blancheur que nous défignons ainfi; enfin, que c'étoit la clarté réunie d'un grand nombre d'étoiles (2). Avant que j'euffe connu les paffages des Anciens, qui me donnent lieu de croire qu'ils avoient des fecours pour la vue, j'avois attribué à la fagacité d'efprit de Démocrite des conjectures auffi heureufes; mais puifqu'il paroît, par ce que je vais dire, que de fon temps on pouvoit avoir des lunettes d'approche, il eft plus naturel de penfer qu'il en avoit fait ufage, que d'attribuer ces découvertes à une pénétration d'efprit qui fembleroit trop étonnante.

Aristote est le premier écrivain chez qui j'aie trouvé des traces de la connoissance qu'ont eu les Anciens des moyens d'affister la vue. Il donne même les principes de ces connoissances, qu'il tire de la différente formation des yeux. Il avoit observé que ceux qui avoit les yeux à fleur de tête ne voient pas de loin; & qu'au contraire ceux qui avoient les yeux enfoncés appercevoient les objets à une plus grande distance, parce que, disoit-il, les rayons visuels dans ceux-ci font moins dispersés, & se continuent en droite ligne jusqu'à l'objet. Je traduis ici xussion par rayon visuel, quoique proprement il fignifie mouvement (i. e. de la ligne visuelle). En effet, on voit qu'Aristote emploie ce même mot un peu plus loin dans le fens que je lui donne, lorsqu'il dit qu'en fe fervant d'un tube, il y a moins de dispersion du xussions (c'est-à-dire des rayons visuels), qui partent de l'objet pour venir à

(1) Stobæus Eclog. Phys. lib. 1, p. 60, lin. 46. Δημόκρίλος ἀποσκίασμα τι τῶν ὑψηλῶν ἐν ἀυτῆ μερῶν· ἀνάγκη γὰρ ἀυτήν ἔχειν καὶ νάπας.

(2) Plutarch. de Placit. Philof. lib. 3, c. 1. Δημόπρίlos στολλών και μικρών, και συνιχών ασέρων συμφωθιζομένου αλλήλοις συναυγασμόν δία την σύκκωσιν.

## DES TE'LESCOPES.

*l'œil, τη από τών όρομένων κινήσει.* En raifonnant donc d'après fon principe, Ariftote jugeoit qu'en ifolant l'objet que l'on vouloit obferver, & en interceptant la trop grande lumière qui éblouiffoit la vue, on pouvoit découvrir les objets à une plus grande diftance; il en allègue pour exemple l'obfervation déjà connue de fon temps, que du fonds d'un puits (que l'on peut confidérer comme la lunette primitive) on voyoit les étoiles en plein midi; ce que l'on fait bien n'avoir lieu que dans cette circonftance, ou avec l'aide d'un télefcope, comme il l'obferve lui-même; ou bien, dit-il, en regardant à travers un tube. Ce tube dont il parle eft l'enfance du télefcope. Il jugeoit même que plus on prolongeroit ce tube, & plus on rapprocheroit l'objet; & il en répète la raifon, qu'il trouve être dans la moindre difperfion des rayons vifuels venant de l'objet (1).

Plutarque & Jamblique.

Je n'entre point dans la queftion de favoir s'il y avoit des verres à ces tubes; ce qu'il est nécessaire cependant d'admettre, si l'on croit qu'ils rapprochassent l'objet, comme le dit clairement Aristote. Je veux bien encore ne pas insister sur deux passages de Plutarque & de Jamblique, qui indiquent à la vérité des secours pour la vue, mais non pas avec assez de précision pour en pouvoir inférer la proposition en question. Le premier dit qu'Archimède sur rencontré portant à Marcellus des instrumens de mathématique dont il se servoit pour

0

114

<sup>(1)</sup> Aristoteles de Generat. Animal. lib. 5, c. 1. Λέγδιαι γὰρ όξύ ὅρῶν, ὅν μἰν, τὸ πόρρωθεν δυνάσθαι. όρῶν: ὅν δι, τὸ τάς διαφοράς ὅτι μὰλιτα τῶν ὀρωμένων διαισθάνισθαι. ταῦτα δι οὐχ ἄμα συμβαίνει τοῦς ἀυτοῖς. ὁ γὰρ ἀυτὸς ἰππλυγισάμειος τὴν χεῖρα, ἤ δι ἀυλῶν βλέπων, τὰς μέν διαφορᾶς ὀυθὶν ἦτδον ὅδι μῶλλον κρίνει τῶν χρωμάτων, ὅψεται δι πόβρωθεν. οἱ γοῦν ἰκ τῶν ὀρυγμάτων καὶ φρεατίων ἐνίοθε ασέρας ἐν τῆ ἡμερα δηλονότι ὀρῶστ.... τοῦ δι πόβρωθεν ὀρῶν καὶ τήν ἀπὸ τῶν πόβρωθεν ὀραθῶν ἀφικνῶσθαι κινήσιν, ἡ θέσις ἀυτῶς ἀυτῶν ἀφθαλμῶν. τὰ μἰν γὰρ ἰξόφθαλμα οὐκ ἐυσπὰ πόβρωθεν, τὰ δι ἐντὸς ἕχοντα τὰ ὅμμαθα ἐν κοίλφ κείμενα ὀρατικα τῶν ἀφθαλμῶν. τὰ μἰν γὰρ ἰξόφθαλμα οὐκ ἐυσπὰ πόβρωθεν, τὰ δι ἐντὸς ἕχοντα τὰ ὅμμαθα ἐν κοίλφ κείμενα ὀρατικα τῶν πόβρωθεν, δία τὸ τὴν κινήσιν μὴ σκεδάινυσθαι εἰς ἀχανὶς, ἀλλὰ ἐυθυπόρεῦν. ὀυδὶν γὰρ διαφίρει τὸ λίγειν ὀρῶν, ὥσπερ τινίς φασι, τῷ τήν ὅψιν ἰξίεναι. ἅν γὰρ μή ἦ τι πρὸ τῶν ὀμμαθῶν, διασκεδαινυμίνων ἐλάτθω ἀκάγκη προσπίπθειν τοῖς ὀρωμένοις, καὶ ἦτθον τὰ πόβρωθεν ὀρῶν, ἡ τὸ τῆ ἀπὸ τῶν ὀμμαθῶν, διασκεδαινυμίνων ἐλάτθυ ἀκάγκη προσπίπθειν τοῦς ὀρῶν, οῦ γὰρ ἄι διολύξιο ὑ καρᾶτο ἅν τὰ πόβρωθεν, ἐι ἀπὸ τῶν ὑμοιων κινήσει ἀρῶν, ἡν πρὸς τὸ ὀρώμειον οἶον ἀυλὸς. οῦ γὰρ ἅι διολύξιο ὑ κινότες ἡ ἀνὸ τῶν ἡρωμάνε, ἐἰ μὴ, ὥσψπερ ἅν ἐπιπλέον ἀπίσχη, τοσαύτῷ ἀνάγκη ἀκρινδες ερευ τὰ πόξίρωθειν ὀρῶν, ἡ ἀτὸ τῶν ἡρωθευ, ἐι ἀπὸ τῆς ὅψεος ἐυθύς συνιχὴ ἦν πρὸς τὸ ὀρώμειον οἶον ἀυλὸς. οῦ γὰρ ἅι διελύξιο ἡ καὶ τῆ μεν τῶν ομμάτων. εἰ δι μὴ, ὥσψπερ ἅν ἐπιπλέον ἀπίσχη, τοσαύτῷ ἀνάγκη ἀκριθές ερευ τὰ πόξίρωθειν ὀρῶν, καὶ τῆ μεν τῶν ομμάτων διαφορὰς ἕκωσαν αὐται ἀιτὶαι.

## DES TE'LESCOPES

accommoder à la vue la grandeur du foleil (1). Jamblique dit que Pythagore avoit effayé de trouver des fecours pour augmenter l'ouie, comme on avoit pour la vue le compas, la règle, & même le d'orrepas. (2) Les traducteurs ont rendu ce mot par équerre ou quadrant; mais il me femble qu'un tube, à travers lequel on regarde, est la fignification la plus propre au fens de la phrase, & à l'étymologie du mot, & qu'il doit se rendre ainsi, quoiqu'on n'en puisse pas encore tirer aucune induction bien claire de l'usage du télescope tel que nous l'avons aujourd'hui.

Mais je ne puis m'empêcher de m'arrêter fur une expression de Strabon, qui est si clairement l'explication de la cause des effets du télescope, que je ne fais comment on peut entendre autrement, que par-là, ce qu'a voulu dire cet écrivain si exact d'ailleurs. En parlant de l'observation, qu'il dit se faire en mer de la grandeur apparente du diamètre du soleil à l'horison, qui surpasse celle qu'il a lorsqu'il est plus élevé, il en rend raison, parce qu'il est apperçu, dit-il, à travers le milieu épais des vapeurs qui s'élèvent de l'Océan, comme lorsqu'il est vu à travers les nuages, ou bien, ajoute t-il, comme lorsqu'il est vu à travers un tube, les rayons étant brisés nous font appercevoir les objets plus grands (3). Or il est certain que les rayons brisés supposent ici une réfraction des rayons par le moyen d'un verre; car en regardant à travers un tube fans verre, il ne peut y avoir de réfraction des rayons de la lumière, & par conséquent l'objet, quoique vu d'une manière plus diffincte, ne fera pas vu plus grand. C'est cependant ce

(3) Strabo, edit. Amft. lib. 3, c. 138. Δία δε τούτων ώς δι' άυλῶν κλωμένην την όψιν στλατυτερας δίχεσθαι τὰς φαιλασίας. Strabon.

<sup>(1)</sup> Plutarch. Vitâ Marcelli, edit. Steph. 8°. p. 562. Κομίζοιλι πρός Μάρκιλλον άυτῷ τῶν μαθεμαθικῶν όργάνων, σκίοθηρα, και σφαιρας, και γωνίας, αις εναρμότλει το τοῦ ὑλίου μέγεθος πρός τὸν ὅψιν, spaτῶνται.....ἀπέκλειναν.

<sup>(2)</sup> Jamblichus de Vita Pythagor. Edit. Amstel. 4°. 1707, p. 97. Οιαν ή μίν όψις δια τοῦ διαδητου, και διά τοῦ καιόνος, ή νη Διὰ διὰ Δίοπθρας έχει.

## DES TELESCOPES.

que Strabon dit positivement être le cas, lorsqu'il veut éclaircir le phénomène en question, en disant que c'est le même effet que l'on remarque en regardant à travers les tubes qui, au moyen des rayons brisés, font que l'œil reçoit les images des objets plus larges (1). En comparant ce passage de Strabon avec les connoissances astronomiques que Démocrite sembloit avoir acquises, & qui paroissent tellement dépendre du télescope, il est difficile de s'empêcher de croire que les Anciens n'eussent quelque idée de l'usage du télescope, quoiqu'il ne sût pas connu généralement; en sorte qu'avec tant d'autres connoissances, dont l'existence, parmi les Anciens, est à présent démontrée, telle que celle du miroir d'Archimède & autres, cet usage, par les malheurs des temps, a été négligé, & enseveli ensuite dans l'oubli.

Mabillon. Je ne dois pas omettre ici que Mabillon, dans fon Voyage d'Italie, dit avoir vu à la tête d'un manuscrit du treizième fiècle une figure qu'il rapporte, représentant Ptolomée qui contemple les étoiles avec un tube composé de plusieurs différentes pièces; mais il n'est pas possible de juger si cette lunette avoit des verres. On voit cependant qu'elle est composée de plusieurs pièces. Ceux dont parle Strabon au plurier, pouvoient bien être de même.

CHA-

(2) Diodore de Sicile cite un passage d'Hécatée.

116

# [ 117 ]

# CHAPITRE XI.

## Révolution des Planètes sur elles-mêmes.

132. L'UTILITÉ dont l'invention des télescopes a été dans les Conjectures des Anciens observations astronomiques des Modernes, s'est manifestée sur-tout dans sur la rotala découverte de la rotation des astres sur eux-mêmes, fondée sur la tion des afrévolution périodique des taches remarquées sur leur disque; de forte mées par les que chaque planète a deux révolutions, suivant l'une desquelles elle des Motourne autour d'un centre commun avec les autres planètes, & tournant dernes. de plus sur son axe, accomplit encore une autre révolution sur son centre. Mais tout ce que les Modernes ont dit là-desfus, n'a servi qu'à confirmer aux Anciens la gloire d'avoir découvert cette vérité avec le fecours feul du raisonnement. Les Modernes sont en cela, à l'égard des Anciens, ce que les philosophes François ont été à l'égard de Newton; tous les travaux qu'ils ont éprouvés dans les voyages qu'ils ont entrepris aux poles & fous l'équateur, pour déterminer la figure de la terre, n'ont fervi qu'à confirmer les idées que Newton avoit avancées fur ce fujet. fans fortir de son cabinet ; & nous avons éprouvé de même que la plupart de nos expériences ont fervi, & servent encore quelquefois, à appuyer les conjectures fi raisonnables des Anciens, quoiqu'il soit arrivé souvent que quelques-unes même de celles qui se trouvent à présent généralement reconnues, aient été auparavant décriées : nous venons d'en voir des exemples dans les chapitres précédens, & celui-ci nous en fournit encore un qui n'est pas moins digne de remarque.

133. Quels que fuffent les argumens fur lesquels les Anciens Exposition fondoient leur théorie, il est certain qu'ils ont connu clairement la des sentirévolution des planètes sur leur axe. Deux célèbres Pythagoriciens, raclides, Ecphantus, & Héraclides de Pont & Ecphantus, ont enseigné de très-bonne heure, Platon.

## **REVOLUTION DES PLANETES.**

cette vérité, & fe fervoient d'une comparaison des plus analogues pour faire comprendre leur idée là-deffus, en difant que la terre tournoit d'occident en orient, en forme d'une roue(1) qui tourne fur son axe, ou son centre; & Platon, étendant cette vérité plus loin qu'à la terre, accordoit auffi ce mouvement particulier au soleil & aux autres planètes; & fuivant Atticus le Platonicien, qui expose fa pensée là-deffus : " A " ce mouvement commun, qui porte tous les astres tant fixes " qu'errans à faire leur révolution autour de leur orbite, il en ajoutoit " un autre accommodé à leur figure sphérique, qui les faisoit mouvoir " chacun fur leur centre particulier, pendant qu'ils accomplissiont " leur révolution générale autour de leur orbite (2)."

Témoignage 134. Plotin confirme auffi ce fentiment de Platon (3); & parlant de Plotin. de lui, il dit qu'outre la grande révolution générale des aftres, Platon penfoit qu'*ils en accomplificient une autre particulière autour de leur* centre.

> (1) Η ρακλείδης ο Ποιδικός και Ε κφαιδος ο Πυθαγόρειος κινούσι μιν την γην, ού μην γε μελαβαδικώς, τροχού δίκην ειζωνισμένην άπό δυσμών in' άναδολάς σερί το ίδιον αύτης κέδιρον.

> Heraclides Ponticus, et Ecphantus Pythagoreus, movent quidem et ipfi quoque tellurem, non ita tamen, ut ipfa de loco in locum transferatur, sed ut instar rota revincta ab occasu in ortum circa centrum suum torqueatur. Plutarch. de Placitis, lib. 3, c. 13.....Galen. Hist. Philos. p. 8. The di yne uloos xioquou xiviio dai wist to avine xister as mois avaloche. Origenis philosophum, c. 15.

> (2) Ε΄τι ό μίν σφός τῆς κοινῆ κινήσει τῶν ἄςρων καθ' ñν ἐν ταῖς σφαίραις ἐνδιδεμένοι κινοῦνται σαίθες οἱ ἀςέρες, ὅι τι ἀπλανιῖς, καὶ ὀι σλανώμενοι, καὶ ἐτέραν αὐτοῖς κίνησῦν ἀποδίδωσιν, ñν δη καὶ ἄλλως καλλίς ην εἶναι συμβεὅηκε, καὶ σροσήκουσαν αὐτῶν τῆ φύσει τοῦ σώμαθος. σφαιρικοὶ γὰρ ὃνθες, εἰκότως σφαιρικήν ἄν τινα κίνησιν ἕκας ος κινοῖτο σεριδινούμενος.

> Præterea ad communem illum motum, quo fuis in orbibus illigata fidera moveantur, tam fixa, quam errantia, fuum quibusque Plato, ac proprium alterum adjungit: qui etiam uti et præftantiffimus idem fit, et cum illorum corporum naturâ conjunctiffimus. Globofa enim illa quum fint, jure volubili quodam, et in orbem incitato motu fingula moveantur. Eufebius, Præpar. Evang. lib. 15, c. 8, ex Attico Platonico ita Platonis fententiam exprefit.

> (3) Καὶ Πλάτων δὲ τοῦς ἄςροις οὐ μόνον τὰν μετὰ τοῦ ὅλου σφαιρικὰν κίνησιν, ἀλλὰ καὶ ἰκάςῳ δίδωσι τὰν στρὶ τὸ κίθρον αὐτῶν. Plato verò fideribus non folùm fohæricum motum unâ cum universo tribuit, sed unicuique etiam motum circa proprium centrum concedit. Plotinus, lib. 2. Ennead. 2, c. 2.

## RE'VOLUTION DES PLANETES.

135. Cicéron attribue la même opinion à Nicétas de Syracufe, & Sentiment cite Théophraste pour garant de ce qu'il avance (1): c'est le même Syracuse. que Diogène de Laërce appelle autrement Hycétas, lequel croyoit que la terre se mouvoit avec une extrême vîtesse sur son axe propre, & rendoit raison des phénomènes qui arrivent dans les cieux par ce mouvement de la terre.

(1) Nicetas Syracufius, ut ait Theophraftus, cœlum, folem, lunam, ftellas, fupera denique omnia ftare cenfet, neque præter terram rem ullam in mundo moveri: quæ cùm circum axem fe fummå celeritate convertat, et torqueat, eadem effici omnia, quasi stante terrà cœlum moveretur. Atque hoc etiam Platonem in Timæo dicere quidam arbitrantur, fed paulò obscuriùs. Cicero, Acad. Quæst. lib. 4, p. 993. Fñv di .... indousern's di œugi ron dia œurro; œbav rélaquivor, @bhazæ di dumoupydu unro; ri zai inuéças iunzavioaro. Terram altricem nostram quæ trajecto axe fustinetur, diei noctisque effectricem. Platonis Timæus, p. 40. Cicero in Platonis Timæum sive de universitate, in fragmentis, p. 1327, col. 6. Proclus in Timæum, p. 280, 281, 282, 283. Aristoteles de Cælo, lib. 2, c. 13, p. 465. E. 466. D. & c. 14, in principio. Diog. Laërt, lib. 8, sect. 85, Voyez la. note à la fect. 103. ntimont

CHA-

119

#### CHAPITRE XII.

## Des Comètes.

Les Modernes n'ont fent enfeigné avant eux.

136. IL n'y a point de pensée assez bizarre qui n'ait été hasardée dans rien dit sur les différens âges, pour rendre raison de la nature des comètes & de les comètes, l'irrégularité de leur cours; même encore au fiècle dernier, Képler & ciens n'euf- Hévélius avoient avancé des conjectures tout-à-fait extravagantes sur la cause de ces phénomènes. M. Cassini, & le Chevalier Newton après lui, ont enfin fixé les sentimens des philosophes par les observations & les calculs les plus exacts; ou, pour mieux dire, ils ont ramené les esprits à s'arrêter sur ce qu'en avoient déjà dit les Chaldéens, les Egyptiens, Anaxagore, Démocrite, Pythagore, Hippocrate de Chio, Sénèque, Apollonius-Myndius, & Artémidore; ils ont donné la même définition de la nature de ces aftres, avancé les mêmes raisons de la rareté de leur apparition, & se font excusés de n'en avoir pas donné une théorie plus exacte dans les mêmes termes que l'avoit déjà fait Sénèque. Ce philosophe avoit déjà dit qu'il ne suffisoit pas, pour fixer cette théorie, de pouvoir raffembler toutes les observations faites sur le retour des anciennes comètes, parce que la rareté de leur apparition n'en avoit pas encore fourni une quantité nécessaire pour déterminer si elles avoient un cours régulier ou non; mais que les Grecs, qui avoient depuis peu fait cette remarque, s'appliquoient à faire des recherches sur cet objet (1).

<sup>(1)</sup> Neceffarium est autem, veteres ortus cometarum habere collectos. Deprehendi enim propter raritatem eorum cursus adhuc non potest, nec explorari an vices fervent, et illos ad suum diem certus ordo producat : nova hæc cœlestium observatio est, et nuper in Græciam invecta. Seneca, Natur. Quaft. lib. 7, fett. 2. Et un peu plus loin :

Ad tantorum inquisitionem ætas una non sufficit.

<sup>&</sup>quot; Leibnitz disoit de même au commencement de ce siècle, dans une lettre au Père Des " Boffes : La doctrine des comètes est encore assez obscure ; la postérité en jugera mieux que " nous après un grand nombre d'observations."

137. Sénèque, dans le même endroit (1), rapporte que les Chaldéens Connoifinnettoient les comètes au rang des planètes; & Diodore de Sicile, Chaldéens & écrivant l'histoire des connoissances des Egyptiens, les loue fur leur des Egyptiens fur ces application à l'étude des astres & de leur cours, sur lesquels il dit comètes. " qu'ils avoient recueilli des observations très-anciennes & très-exactes, par le moyen desquelles ils étoient en état de connoître leurs " mouvemens divers, leurs orbites, leurs stations, &c. & il ajoute " qu'ils pouvoient aussi annoncer les tremblemens de terre, les " inondations (2), & les retours même des comètes."

138. Aristote, exposant les opinions d'Anaxagore & de Démocrite, Sentiment dit que le premier croyoit que les comètes étoient un assemblage de & de Democrite.

(1) Cometas in numero stellarum errantium poni a Chaldzis, tenerique curfus eorum. Senec. fecunda Natur. c. 3. " Et un peu plus haut, dans la même section :" Democritus.... suspicari ait se, plures stellas esse quæ currant; sed nee numerum illarum posuit, nec nomina, nondum comprehensis quinque siderum cursibus.

(2) Καί ταρ' Α'ιγυπίίοις ταραξηρήσιος τυγχάνουσιν αι των άςρων τάξεις τι, και κινήστις. και τὰς τις ικάςων ἀναγραφὰς ἰξ ἐτῶν ἀπίςων τῷ ϖλήθει Φυλάτζουσιν, ἐκ παλαιῶν χρόνων ἰζηλωμίνης ταρ' αὐτοῖς τῆς τερὶ ταῦτα σπουδῆς. τὰς τι τῶν ϖλανήτων ἀςέρων κινήσεις, καὶ σειριόδους, καὶ σηριγμούς, οῦκ ὀλιγάκις δὲ καρπῶν φθορὰς, ἤ τοὐνανίον τολυκαρπίας, ἔτι δὲ νόσους κοινὰς ἀνθρώποις, ἤ βοσκήμασιν ἰσομένας ϖροσημαίνουσι· σεισμούς τι, καὶ καζακλυσμούς, καὶ κομήτων ἀςέρων ἐπίδρὰς, καὶ σάντα τὰ τοῖς τολλοῖς ἀδύναζον ἔχιιν δοκοῦνῶα τὴν ἐπίγνωση, ἐκ τολλοῦ χρόνου παραξηρήσεως γεγινημένης, προγινώσκουσι.

Nam Ægyptii accuratifimè fiderum conflitutionem et motum obfervant, et defcriptiones fingulorum per incredibilem annorum numerum cuftodiunt; cùm ab antiquiffimis inde temporibus hoc apud eos fludium certatim fit agitatum. Planetarum etiam motus, et circuitus, et flationes, nec rarò frugum calamitatem, aut exuberantiam, morbosque promifcuè vel hominibus, vel pecoribus incurfuros præfignificant. Terræ quoque tremores, et diluvia, ortusque cometarum, et quorumcunque cognitio humanam excedere facultatem vulgò putatur, ex longi temporis obfervatione prænofcunt. Diodor. Sicul. Bibliotheca Hiftorica, tom. 1, pag. 73, & pag. 116. " Parlant des Chaldéens, il dit que:" Cometarum quoque exortus ab his denunciari; & tom. 2, p. 365: ingens enim fax per multas noctes ardere in cælo vifa eft....nonnulli inter Phyficos facis hujus ortum naturalibus caufis tribuunt, & id genus oftenta definito tempore neceffitate quâdam fieri affeverant, & de his celebres in Babyloniâ Chaldæos, et aftrologos cæteros effata tam certa edere ut nihil omnino aberrent, quos non mirari aiunt fi quid horum fat, fed potius

plufieurs aftres errans qui, par leur approximation & la réunion de leur lumière, se rendoient visibles à nous.

Opinions ridicules de Képler & d'Hévélius, moins éégard que

139. Cette idée n'étoit pas encore bien philosophique, mais elle l'étoit cependant plus que celle de quelques grands philosophes modernes, comme Képler & Hévélius, qui vouloient qu'elles se clairés à cet formafient dans l'air comme les poiffons dans l'eau. Pythagore (1), à-Pythagore. peu-près dans le même temps qu'Anaxagore, avoit, suivant le rapport d'Aristote, enseigné une opinion digne du siècle le plus éclairé; car il regardoit les comètes comme des astres qui avoient un cours réglé autour du soleil, & qui ne paroissoint que dans certaines parties de leurs orbites, & après un temps confidérable; & l'erreur dans laquelle tombe Aristote en voulant expliquer le fentiment de Pythagore par une comparaison faite avec la planète de Mercure, ne doit point être imputée à l'Ecole Pythagoricienne (2). Aristote rapporte aussi les témoignages d'Hippocrate de Chio & d'Æschylus, pour appuyer cette opinion.

> fi non eveniat. Propterea quod fuos quaque habeant circuitus, et perpetuis motibus, curfibusque definitis, omnia peragantur. " Sénèque, au liv. 7, c. 3 des Queft. Natur. confirme cette connoiffance chez les Chaldéens."

> (1) Voyez Encyclopédie, article Comète. Képler, liv. 3, de Cometis. Epitom. Aftron. Kepleri, liv. 1, c. 1, p. 55 & 57, lin. 36.

> (2) Αναξαγόρας μέν ουν, καί Δημόκρίος, φασιν έναι τους κομήτας σύμφασιν των σλανήων απέρων, όταν, δια τό πλησίοι έλθειν, δόξωσε θεγίανειν άλλήλων. των δ' Ιταλικών τίνες, και καλουμένων Πυθαγορείων, ένα λίγουσιν αυτόν είναι των πλαιηδών άς έρων, άλλά διά πολλού τε χρόνου την Φανλασίαν αυτού είναι, και την υπερδολήν ίπι μικρόν, όπερ συμβαίνει και σερί τον του Ερμου άτέρα. διά γάρ το μικρόν επαιαδάινειν, σολλάς εκλείπει φάσεις, ώσε δια χρόνου φαίνισθαι σολλού. σαραπλησίως δε τούτοις και οι σερί τον Ιπποκράτην το Χιών, και τον μαθητήν άθοῦ Αἰσχύλον ἀπεφήναιδο.

> Anaxagoras igitur, atque Democritus, cometas effe afferunt stellarum errantium coapparitionem, quia quum propriùs accefferint, fefe tangere mutud videntur. At eorum nonnulli, qui Italiam habitant, Pythagoreique vocitantur, cometen e stellis errantibus unam effe dicunt : verum, non nisi longo interposito tempore comparere in calo, et parum ab fole digredi : id, quod etiam Mercurii stellæ obvenit. Nam quia non admodùm ab sole recedit, sæpe cùm se visendam præstare deberet, occultatur. Proinde non nifi longo tempore interjetto cerni folet. Hippocrates autem ille Chius, et ejus discipulus Æschylus, non secus quam hi dixere. Aristotelis opera, tom. 1, p. 534, lib. 1, Meteorol. c. 6.

140. Stobée (1) expose le sentiment de Pythagore dans les mêmes Stobée extermes qu'Aristote, quoiqu'un peu plus clairement, & il dit que les ment de Py-Pythagoriciens croyoient que les comètes étoient des astres errans, qui ne thagore. paroissoire que dans un certain temps de leur cours.

141. Sénèque fur-tout, plus que tout autre, a parlé en vrai Philofophe Beau paffage fur ce fujet. Il expose dans le septième Livre de ses Questions Naturelles toutes les différentes opinions sur les comètes; & il paroît adopter celle d'Artémidore, qui croyoit " qu'il y avoit une quantité innombrable de " comètes, lesquelles, à cause de la position de leurs orbites, ne " pouvoient pas toujours être observées, & ne se laissoint voir que " lorsqu'elles arrivoient à une des extrémités de ces orbites (2)." Il raisonne ensuite là-dessure autant d'élégance que de solidité : " pourquoi s'étonner, dit-il, que les comètes, qui s'offrent si rarement " en spectacle au monde, ne soint pas encore soumiles à des règles

(1) Ton Hudayopinon rinis più assipa quari sivai roi rophrin, ron oùn dui Qaisophinon, dud di rinos diapiophinon zeforo empidines divelezzionen Pythagorei partim stellas faciunt cometas, que non semper, sed certo temporis ambitu, appareant. Stobeus, p. 62. Eclog. Phys. lib. 1. & p. 63, de opinione Chaldzeorum : Chaldzei sic de cometis sentiunt : alias præterea, ultra planetas, esse stellas, quæ aliquandiu quidem lateant, quoniam longè sint a nobis remotæ, nonnunquam autem inferiùs delata appareant, ita re exigente; easque cometas ab iis vocari, qui nesciunt ipsa quoque stellas esse, referantur. Vid. Plin. Hist. Natur. lib. 2, c. 24, p. 89, lin. 20; c. 25, p. 90, lin. 20, et annot. Vid. et Plutarch. de Placitis, lib. 3, c. 2.

Stellas esse quasdam cæteris fimiles, quarum ortus, obitusque, quibus fint temporibus præstituti, humanis mentibus ignorari. Ammian. Marcellin. lib. 25, p. 441.

(2) Innumerabiles ferri per occultum, aut propter obscuritatem luminis nobis ignotas, aut propter circulorum positionem talem, ut tum demum, cùm ad extremam eorum venêre, visantur....Quid ergo miramur, cometas, tam rarum mundi spestaculum, nondum teneri legibus certis; nec initia illorum, finesque notescere, quorum ex ingentibus intervallis recursus est?....Veniet tempus, quo ista, quæ nunc latent, in lucem dies extrahat, & longioris ævi diligentia; ad inquisitionem tantorum ætas una non sufficit, ut tota cœlo vacet. Quid, quòd tam paucos annos, inter studia, ac vitia, non æquâ portione dividimus? Itaque per successiones istas longas explicabuntur. Veniet tempus, quo posteri nostri tam aperta nos nescisse mirentur. Seneca, Natural. Quæst. 1. 7, c. 13, 25.

Ego non existimo cometen subitaneum ignem, fed inter æterna opera naturæ. Id. lib. c. 22.

" certaines, & que nous n'ayons pas encore pu connoître & déterminer " où commence & finit la marche de ces astres, aussi anciens que " l'univers, & dont les retours sont dans d'aussi grands intervalles? Il " viendra un temps, s'écrie-t-il avec une espèce d'enthousiasme, où " la postérité s'étonnera que nous ayons ignoré des choses si évidentes, " & ce qui nous eft obscur à présent, paroîtra dans un grand jour par " la fuite des fiècles & l'industrie de nos descendans; mais peu d'années, " partagées entre l'étude & les passions, ne suffisent pas pour des " recherches fi importantes, & pour apprendre à connoître la nature " des cieux."

Les Modernes n'ont

142. En jetant les yeux sur les divers passages qu'on vient de rien dit sur rapporter, on est obligé de convenir que les Modernes ont trouvé dans les comètes que d'après les écrits des Anciens ce que l'on a dit de solide depuis quelque temps les Anciens. concernant les comètes : ils y ont seulement ajouté les connoissances que leur a fourni l'observation, que Sénèque avoit déjà jugée néceffaire, & qu'une longue suite de siècles seulement pouvoit leur procurer. Et pour appuyer cette affertion du témoignage d'un des plus habiles Astronomes de ce fiècle, M. de la Lande dit lui-même qu'on ne peut rien ajouter à ce que Sénèque a dit sur la nature de ces planètes (1).

> (1) Observation de M. de la Lande sur Pline, à la fin de la traduction de cet Auteur, en. François. Paris, 1771, 1 vol. pag. 382, fol. 2.

> > CHA-

# [ 125 ]

## CHAPITRE XIII.

## De la Lune.

143. L'A lune nous offre encore un champ où les Anciens ont eu Lune illuoccafion de donner des preuves de leur fagacité; ils ont connu de bonne foleil; vérité heure qu'elle n'avoit point une lumière propre, mais qu'elle ne brilloit connue des que par la lumière du foleil qu'elle réfléchissit. C'étoit le fentiment d'Anaxagore, après Thalès, & celui d'Empédocles (1), qui concluoit de cette réflexion de la lumière, qu'elle nous en arrivoit moins vive, & que c'étoit la raison pour laquelle la chaleur de cette lumière n'étoit point fensible; ce que les expériences faites sur la réunion des rayons de lumière de la lune, à l'aide du miroir ardent, ont confirmé depuis peu: car il n'a jamais été possible, malgré toute la force des miroirs, de produire la moindre chaleur fensible par la réunion de ces rayons.

144. Toutes les observations des Modernes tendent à nous persuader Raisons de que la lune a une atmosphere, quoiqu'extrêmement rare. Dans une croire la lune éclipse totale de soleil on remarque autour du disque de la lune une lueur claire & large, parallèle à la circonférence, & devenant plus rare

The re ortherne fueldopah zal and rov inthe operificolas. Anaximandrum putasse lunam faiso lumine lucere, et a sole illustrari. Diog. Laërt. in Anaximand. 1. 2. Voyez aussi Laërt. in Zenon. lib. 7, sect. 145. Vitruv. lib. 9, c. 4. Plin. lib. 2, c. 9. Galen. de diebus decretoriis, lib. 3. Cicero in fomnio Scipionis.

<sup>(1)</sup> Α΄πολείπεθαι τοίκιν το τοῦ Ε'μπεδοκλίους, ἀνακλάσει τικὶ τοῦ ἡλίου ϖρός τὴν σελήκην γίνεσθαι τὸν είθαῦθα φωτισμόν ἀπ' αὐτῆς. ὅθεν οὐδὶ θερμόν, οὐδὶ λαμπρόν ἀφικκιῖται πρός ἡμᾶς, ὥσπερ ἦν εἰκός; ἐξάψεως καὶ μίξεως φωτῶν γεμενημίνης.

Relinquitur ergo Empedoclis fententiam effe veram : nempe reflexione luminis folaris ad lunam, hic ab illà res illuminari. Unde fit, at neque calidum, neque fplendidum ad nos lumen perveniat : quod futurum videbatur, fi inflammatio, et permixtio luminis fierit. Plutarch. de facie in orbe lunæ, tom. 2, p. 929. E.

à proportion qu'elle en est plus éloignée; ce qui ne peut être que l'effet d'un fluide comme l'air qui nous environne, & qui, à cause de sa pesanteur & de son élasticité, est plus dense en bas & plus raréfié en haut. D'ailleurs on observe aisément, avec le télescope. des parties plus élevées & plus éclairées les unes que les autres dans la lune, que l'on juge être des montagnes que l'on a même trouvé le moyen de mesurer. On remarque aussi d'autres parties plus baffes & moins éclairées, formées par l'élévation de ces montagnes; enfin, on observe d'autres parties qui, réfléchissant moins de lumière, & préfentant une surface toujours également unie, sont jugées être de grands amas d'eaux: & de ce qu'il y a dans la lune de l'eau, une atmosphère, des montagnes, des vallées, on conclut qu'il doit y avoir de la pluie, de la neige, & tous les autres météores qui font la fuite naturelle de ces suppositions; on en conclut aussi que les idées que nous avons de la fageffe de Dieu, veulent qu'il y ait placé des êtres, quels qu'ils soient, qui puissent habiter cette planète, afin que toutes ces chofes n'y foient pas en pure perte.

Sagacitédes 145. Les Anciens, qui, dit-on, n'avoient pas de télescopes, sup-Anciens dans leurs conjectures. pléoient au défaut de cet instrument par une pénétration d'esprit extraordinaire; ils avoient tiré toutes ces conséquences avant les Modernes, sans avoir eu pour les aider tous les moyens que nous avons de nous affermir dans nos conjectures, & avoient découvert, avec les yeux de l'esprit, ce que les télescopes nous ont fait voir depuis avec les yeux du corps.

Ils croyoient 146. Nous voyons par quelques fragmens de leurs écrits, qui nous la pluralité des Mondes. ont été confervés, qu'ils faififfoient d'une manière bien fublime & bien Sentiment digne de la grandeur de Dieu, les vues de cet être fuprême fur la d'Orphée fur la lune. deftination des planètes, & de cette multitude d'étoiles placées dans le firmament; nous avons déjà vu qu'ils les regardoient comme autant de foleils, autour defquels des planètes, comme celles de notre fyftême folaire, faifoient leurs révolutions : ils alloient plus loin ; ils foutenoient

que ces planètes étoient habitées par des êtres dont ils ne définificient point la nature, mais qu'ils discient ne le céder ni en beauté ni en grandeur aux nôtres. Orphée est l'auteur le plus ancien dont on nous ait conservé l'opinion sur ce sujet : Proclus, dans son Commentaire sur Timée, rapporte (1) trois vers de cet ancien philosophe, dans lesquels il dit positivement que la lune étoit une terre comme la nôtre, qui avoit ses montagnes, ses vallées, &c.

147. Pythagore, qui a fuivi Orphée dans plusieurs de ses opinions, Opinion de a aussi enseigné (2) que la lune étoit une terre semblable à la nôtre, babitée par des animaux, dont il ne déterminoit point la nature, quoiqu'il crût qu'ils étoient plus grands & plus beaux que ceux qui habitent notre globe, & qu'il ne les imaginât pas sujets aux mêmes infirmités. C'est aussi le sentiment que Cicéron a attribué à Démocrite, dont, voulant expliquer l'opinion, il dit que, suivant son système, Quintus Luctatius Catulus, par exemple, pouvoit être multiplié à l'infini dans l'infinité des Mondes.

> Μήσατο δ' άλλην γαιαν ἀπτίραθον, ήν τε σελήπην Α'θάναθοι κλήζουσιν, ἐπιχθόνιοι δὲ τε μήπιν, Η' πόλλ' οὕρ' ἔχει, πόλλ' ἄςτα, πολλὰ μίλαθρα. Struxit autem aliam terram immensam, quam selenem Immortales vocant : Homines autem, lunam, Quæ multos montes habet, multas urbes, multas domos.

Proclus de Orpheo, lib. 4, in Timæum, p. 154, lin. 6; 283, lin. 11; & lib. 5; p. 292, lin. 14.

(2) Οι Πυθαγόριοι γιῶδη Φαίνησθαι την σιλήνην, διὰ τὸ σειριοικεῖσθαι ταύτην, κατάπτρ την σαρ' ἡμῖν γῆς μαίζοσι ζώοις, καὶ φύδοῖς καλλίοσιν. εἶναι γὰρ σειδικαιδικαπλασίονα τὰ ἐπ' αὐτῆς ζῶα τῆ δυνάμει. Pythagorici lunam ideò terream apparere existimant, quòd ipfa, ficuti tellus a nobis incolitur, ab animalibus majoribus, plantisque pulchrioribus circumhabitetur. Quindecim nempe vicibus animalia, quæ in illâ funt, vi nostris præstare, nihilque supersfui, vel excrementi emittere. Plutarch. de Placit. Philos. lib. 2, c. 30. Cicer. Acad. Quast. lib. 4, p. 984, col. 1.

Vid. et Platonis Timæum, p. 42, lin. 39, t. 3.....Chalcidium in Timæum, feet. 198, p. 350..... Macrobium in fomnium Scipion. lib. 1, c. 11. Platon. in Phædro, p. 246, 247.....Arıftet. de cælo, lib. 2, c. 13, & ibi Simplicium.....Procli in Timæum, p. 11, 260, 324 & 348. Lucian, p. 377, 381, de ver. hift. pars 1. Lactant. inftitut. divin. lib. 3, c. 22. De Xenophane et Stoïcis — Athenæus, lib. 2, p. 57. F. Achil. Tatius in Aratum. — Ariftotel. de motu animal. c. 4, p. 703, lin. 4, tom. 1.

& de plusieurs autres phil'antiquité.

148. Il me seroit facile de multiplier ici les citations par une foule losophes de de passages, qui feroient voir que cette opinion étoit fort commune parmi les anciens philosophes; mais je me contenterai de renvoyer aux fources indiquées ci-deffous (1): je ne veux cependant pas omettre de rapporter un passage de Stobée (2) bien remarquable, dans lequel il expose l'opinion de Démocrite sur la nature de la lune & la cause des taches que nous voyons fur le difque de cette planète.

Opinion de 149. Ce grand philosophe imaginoit que ces taches n'étoient autre Démocrite sur la cause chose que des ombres formées par la hauteur excessive des montagnes qu'il dans la lune. croyoit être dans la lune, & qui, interceptant le passage de la lumière dans les parties moins élevées de cette planète, ou les vallées, formoient ces ombres ou ces taches que nous observons. Plutarque alla encore plus loin, & conjectura que la lune devoit avoir en fon fein des mers & des cavernes profondes (3) ; il appuyoit ses conjectures sur les mêmes fondemens qui soutiennent celles des Modernes, & il disoit que les grands ombres que l'on apperçoit fur le disque de cette planète, étoient causées par de vastes mers qui ne pouvoient pas réfléchir une lumière auffi vive que les autres parties plus opaques de cette planète; ou par des

> (1) Α'ναξαγόρας έλεγε την δε σελήνην οικήσεις έχειν, άλλά και λόφους, και φάιαγγας. Anaxagoras dicebat lunam habitacula in fe habere, et colles, et valles. Stobæus Eclog. Pbyf. lib. 1, p. 59, Edit. Genev. 1609. fol. Suidas in voce oussouspisa ..... Diog. Laërt. lib. 2, fett. 8.

Vid. Platonem in apologia Socratis, Edit. Henrici Stephani 1578, 3 vol. fcl. p. 26, tom. 1.

Habitari ait Xenophanes in lunâ, eamque effe terram multarum Urbium et Montium. Cicero, Academic. Quaftion. lib. 2, p. 31. Edit. Rob. Stepb. Parif. 1578.

(2) Δημόκρίος αποσκίασμα τι των ύψηλων έν αυτή μερών, ανάγκη γαρ αυτήν έχειν και νάπας. Democritus umbram sublimiorum ejus partium, quandoquidem valles, et montes habeat. Stobæus, Eclog. Phys. lib. 1, p. 60, lin 46.

Vid. Origen. Philof. c. 13 ..... Ælian. Var. Hift. lib. 4, c. 29. Menagium ad Laërt. lib. 9, fett. 44. Et Plutarch. de facie in orbe luna, p. 930, lin. 32. dicit lunam multas habere inæqualitates, asperitates multas.

(3) Dicit enim eam quæ vocatur facies, fimulacra esse et imagines magni maris in luna apparentes. Plusarch. de facie in orbe luna, p. 920. F.

#### 128

des cavernes extrémement étendues & profondes, dans lesquells les rayons du soleil étoient absorbés; ce qui devoit occasionner ces ombres ou obscurités que nous appelons les taches de la lune (1); & Xenophanes disoit que ces cavernes immenses étoient habitées par un autre genre d'hommes, qui y vivoient de la même manière que nous vivons fur cette terre.

150. Il paroît par un endroit de Plutarque (2) que l'on agitoit déjà Question de son temps la question de favoir s'il y avoit dans la lune des agitée par exhalaisons ou des vapeurs qui s'élevassent au-dessus de sa surface, & y Plutarque. occasionnassent de la pluie & d'autres météores ; il penchoit lui-même pour ceux qui soutenoient la négative, & croyoit-que la lune devoit être tellement échauffée par la constante demeure des rayons du soleil sur sa furface, qu'il n'étoit pas possible que toute l'humidité n'en fût séchée, & qu'il pût y avoir encore de quoi fournir matière à de nouvelles vapeurs : il en concluoit qu'il n'y avoit ni nuages, ni pluies, ni vents, par conféquent point de plantes, ou d'animaux ; & cette raison est encore la même qui est alléguée par ceux des Modernes qui veulent

(2) Min Brezouiems Tis ordinns et eadem pag. lin. 6. H'mou tois ini Tis ordinens einos ist dudina Bepeias ύπομένειν έτους έκάςου κατά μπια, τοῦ ήλίου σρός κάθετον ἀυτοῖς ἐφισαμένου, καὶ σπρίζουτος, ὅταν ἡ σαισέληνος; ανιεύματά γε μήν και νέφη, και όμδρους, ών χωρίς ούτε γίνεσις φυτών έτω, όυτε σωτηρία γενομένοις, άμηχαιου iner διανοηθήναι συνιγάμενα, δια θερμότητα, και λεπίστητα του σεριέχοιλος. ούδε γαρ ενταύθα των όρων τα ύψηλα δίχεται τους άγρίους, και εναντίους χειμώνας άλλ .....ήδη, και σάλον έχων υπό κουφότητος ο άηρ', εκφεύγει την o'sao. v raitno, xai wixwow.

An credibile eft, eos, qui in luna funt, quot annis duodecim perferre posse folstitia fingulis menfibus, fole in plenilunio fupra capita eorum infiftente? Jam flatus, nubes, imbresque (fine quibus neque nafci, neque natæ durare possunt plantæ) ibi coïre, ne cogitari quidem potest, in tanto calore, tantà tenuitate ambientis, quandò ne apud nos quidem altorum montium vertices feris istis adversifque tanguntur tempestatibus : fed aër ibi jam tenuis, motuque ob levitatem suo præditus, coitionem istam, et densationem effugit. Plutarch. tom. 2, p. 938. C.

120

<sup>(1)</sup> Quod ad faciem attinet in luna apparentem, ficut noftra terra finus habet quosdam magnos, ita censemus lunam quoque profunditatibus et rupturis magnis esse apertam, aquam aut aërem caliginofum continentibus. Idem ibid. p. 935. C. Dixit Xenophanes intra concavum lunæ finum, effe aliam terram; et ibi aliud genus hominum. Simili modo vivere, quo nos in hac terra vivimus. Lactant. lib. 3. institut. divin. c. 22.

s'oppofer à l'opinion que la lune foit habitée : au lieu que la feule conféquence néceffaire que l'on devroit tirer de ces difficultés, feroit que les êtres qui habiteroient cette planète devroient être différens de ceux qui habitent la nôtre, & accommodés, par leur conftitution, à la différence du climat, & de la nature des planètes qu'ils habiteroient. Quoi qu'il en foit, il paroît par ce paffage que cette opinion avoit déjà, du temps de Plutarque, fes partifans qui n'étoient pas moins féconds que nous en conjectures pour la foutenir ; mais il eft indifférent qu'elle fût défendue ou combattue par ce philofophe, pourvu qu'il foit évident qu'elle ait été connue alors.

envien ine analyse provides this state with the state of the state of the spectrum and the state of the

a service of any arrest on the complete of the control of the cont

the section bridges at action the leaves participation when a so all the even and

the summer the second the second transform the second president

anger eur te ending geschreit in Greap alteridate freidert terre

C H A-

# [ 131 ]

## CHAPITRE XIV.

## De l'Ether ; de l'Air, de sa pesanteur & de son élasticité.

151. LES Modernes entendent par l'éther un fluide très-rare, ou un Sentiment fluide au-dessus de l'atmosphère, & qui le pénètre; infiniment plus des Modernes subtil que l'air que nous respirons; d'une étendue immense, dans laquelle les corps céleftes font portés; qui remplit tous les espaces où ils font leur cours, & se laisse traverser sans aucune résistance sensible. L'existence d'un tel fluide est généralement reconnue, quoique plusieurs auteurs, parmi les modernes même, diffèrent sur sa nature. Les uns le supposent être une forte d'air plus pur que celui qui environne notre globe : d'autres soutiennent, avec M. Homberg, que c'est une substance d'une nature approchante de celle du feu, qui émane du soleil & de toutes les autres étoiles fixes : d'autres enfin en font un fluide d'une nature particulière, sui generis, dont toutes les parties sont d'une petitesse qui excède même celle de la lumière; & ils disent que cette excessive petitesse de ses parties peut contribuer à la grandeur de la force par laquelle ces parties peuvent tendre à s'éloigner les uns des autres, & contribuer à produire cette force de pression & d'écartement, qui eft, felon eux, la cause de la plupart des phénomènes qui arrivent dans la Nature, & qui, par la subtilité extrême de ses parties, pénètre intimement tous les corps : ce dernier sentiment est celui de M. Newton, de Locke, & de leurs sectateurs.

152. Quel que soit celui de ces sentimens que l'on adopte sur Les Anciens l'existence & la nature de l'éther, on en trouvera l'origine dans ce que même idée. les Anciens ont dit sur ce sujet.

153. Les Stoïciens, premièrement, enseignoient qu'il y avoit un feu Opinion des fubtil & actif, répandu par tout l'univers, dont toutes les parties Stoïciens. étoient produites, foutenues, confervées ensemble par la force de cette

fubstance éthérée (1), qui embrassion tous les cieux, dans laquelle les corps célestes accomplissiont leurs révolutions, & à laquelle ils donnoient le nom d'éther.

De Pythagore & d'Anaxagore.

154. Aristote, expliquant le sentiment de Pythagore sur l'éther, l'attribue aussi à Anaxagore (2), & dit qu'il croyoit que les espaces les plus reculés du Monde étoient remplis d'une substance éthérée, que les philosophes de son temps appeloient éther, & laquelle Anaxagore paroissoit avoir conçu être un seu substil & actif; & le même Aristote, dans un autre endroit, entend par éther un cinquième élément pur & inaltérable, principe actif & vivisiant dans la Nature, différent de l'air & du feu.

(1) Restat ultimus, et a domiciliis nostris altissimus, omnia cingens, et coërcens cali complexus, qui idem æther vocatur, extrema ora, et determinatio Mundi: in quo cum admirabilitate maximâ igneæ formæ cursus ordinatos definiunt. Cicero de Natura Deorum, lib. 2, sea. 146, p. 215.

Et pag. 214, sed. 132. Hunc (aërem) rursus amplectitur immensus æther, qui constat ex altissimis ignibis.

Et pag. 218, fed. 175. Quem complexa fumma pars cœli, quæ æthra dicitur, et fuum retinet ardorem tenuem, et nullå admixtione concretum, et cum aëris extremitate conjungitur. In æthere autem aftra volvuntur, quæ fe, et nixu fuo globata continent, et formå ipfå figuråque fua momenta fustentant. Sunt enim rotunda, quibus formis, ut ante dixisse videor, minimè noceri potest: funt autem stellæ naturå stammeæ: quocirca terræ, maris, aquarum vaporibus aluntur his, qui a sole ex agris tepesactis, et ex aquis excitantur, quibus altæ, renovatæque stellæ, atque omnis æther refundunt eadem, et rursum trahunt indidem, nihil ut ferè intereat, aut admodum paulum, quod Astrorum ignis, et ætheris stamma consumat.

(2) O' yae heyópusos alone, wahasar ishnoe the woonyopiar, no Aražayópas pir to woo tautor nyhoasodas pros dones onpasses. Nam quem vocamus æthera, antiquam fibi adoptavit appellationem, quam Anaxagoras idem, quod ignis vocabulum fignificare putasse mihi videtur. Aristot. tom. 1. Meteor. lib. 1, c. 3, p. 530. En effet, c'est un mot Chaldéen d'origine, qui fignifie le feu.

Vide etiam Aristot. de Mundo.

Lucretium, lib. 5, v. 499, 500, 501.

Táte yàp an whipn wupde eiras, xaineiros the ine diraus, aidipa naheir iróusor touto pie de die souioas. Quippe qui et superas Mundi partes igne plenas esse, et vim, que inibi esset, et acter vocare censuit: quod quidem adprobe fecit: (et paulo post;) quod enim supero in loco consistit, et ad lune globum usque porrigitur corpus esse diversum ab igne, et aëre dicimus. Arist. Meteor. lib. 1, c. 3.

155. Pythagore, suivant Diogène de Laërce (1) & Hiérocles, disoit Sentiment de Pythagore que l'air qui environne notre terre étoit impur, hétérogène, mais que exposé par l'air qui étoit au-dessus étoit pur, sain, & homogène; & il l'appeloit Hiérocles. l'éther libre, dégagé de toute matière senfible ou matière céleste, qui pénètre librement les pores de tous les corps, comme celle dont les Newtoniens remplissent les espaces parcourus par les astres qui les traversent sans réfistance sensible. Et Empédocles, l'un des plus célèbres disciples de Pythagore, est cité par Plutarque & Saint Clément d'Alexandrie comme admettant une substance éthérée, qui remplissoit tous les espaces, & contenoit en foi tous les corps de l'univers, & qu'il appeloit aufii du nom de Titan & de Jupiter (2).

156. Platon, parlant de l'air dans son Timée, le diffingue en deux Sentiment espèces; l'un groffier & rempli de vapeurs (3), qui est celui que nous respirons; & l'autre plus subtil, appelé l'éther, dans lequel les corps célestes sont plongés (4), & où ils accomplissent leurs révolutions.

de Platon.

(1) Diogen. Laërt. lib. 8, fett. 26, 27. Hierocles in aurea carmina, p. 229. Edit. Cantabr. 1709, in-8°.

(2) Γαιά τε, και σόνλος σολυκύμων, ηδ' ίγρος άτρ, Τιτάν, 30 αιθήρ, σφίγίων στερί κύκλον απαθα. Tellus, atque mare exundans, atque humidus aër; Titan, atque æther, qui cuncta adstringit in orbem. De æthere omnia continente et constringente Empedoclis. Clem. Alex. lib. 5. spope : pag. 570: Plutarch. de Placitis Philof. lib. 2, c. 13. Galen. Hift. Philof. c. 13. .... Stobæus, Eclog. Phyfic. lib. 1. p. 53, 54. Eufeb. Præparat. Ewang. cap. 30.

(3) E'si ro ivayisalor inixin a'Bip xaloupinos. Aëris limpidifima fanctifimaque pars æther nuncupatur. Plato in Timæo, p. 58.

(4) Autho di the yne na Japar ir na Japar nie San to ourano, is water is ta aspa, or de aidira oromagen τούς πολλούς των περί τα τοιαύλα ιωθότων λέγειν, &c. Ipfam vero terram puram in puro fitam effe cœlo, in quo quidem sunt astra, et quod eorum quamplurimi, qui his de rebus verba facere folent, ætherem nuncupant. Plate in Phædone ejus, p. 109.

Nature de 157. La nature de l'air n'étoit pas moins connue des Anciens que nature & propriétés du feu.

l'air, fa pe-fanteur, fon celle de l'éther; ils le regardoient comme un menstruum général, reffort & son contenant toutes les parties volatiles de tous les êtres de la Nature, fils à vent; lesquelles étant agitées & différemment combinées dans son sein, produisoient cette variété de fermentations, de météores, de tempêtes. & tous les autres effets que nous observons. Ils connoissoient fa pefanteur, quoiqu'ils nous aient transmis peu d'expériences là-deffus. Aristote (1) paroît n'avoir pas ignoré cette qualité de l'air; il parle d'une vessie remplie d'air, qui pesoit davantage qu'une vessie vuide d'air: Plutarque & Stobée le citent, comme ayant enseigné que l'air tenoit un milieu entre la terre & le feu, quant à sa pesanteur; & ce même Philosophe, traitant de la respiration, rapporte l'opinion d'Empédocles, qui en attribuoit la cause au poids de l'air, lequel, par sa pression, s'infinuoit avec force dans les poumons. Plutarque parle auffi dans les mêmes termes du sentiment d'Asclépiades touchant la respiration, & lui fait dire entre autres choses, que l'air extérieur est porté avec force dans la poitrine par sa pesanteur. Il nous reste un Traité d'Héron d'Alexandrie, intitulé Spiritalia, dans lequel il applique fans ceffe l'élasticité de l'air à produire les effets les plus propres à nous convaincre qu'il la connoiffoit parfaitement; &, ce qui paroîtra encore plus surprenant, c'est que Ctéfibius avoit, sur ce principe de l'élasticité de l'air, imaginé les fufils à vent que nous regardons comme une invention moderne. Philon de Byzance nous donne la defcription la plus exacte & la plus détaillée de cette curieuse machine, qui étoit fondée sur la

<sup>(1)</sup> Ε'ν τη άυτου γάρ χώρα στάλα βάρος έχει, σλην συρός, και δ άηρ' σημείου δε ότι έλκει σλιίον δ mequoquisos aoxós, rov zevov. In fua enim regione omnia gravitatem habent, præter ignem, et aër ipfe : fignum autem eft, utrem inflatum plus ponderis, quam vacuum habere. Ariftot. de calo, lib. 4, c. 1, p. 490, tom. 1. Vid. et Stobaum Eclog. Phys. p. 32, lin. 28. Platarch. de Placit. lib. 1, c. 12. - A'Ad uir ispyes aspos oynos iouge meour in: renuala wund. Sed iplam aëris ingreffi per densa foramina moles arcet, &c. Empedocles citat. ab Aristotel. in lib. de respiratione, c. 7 .- Ileos τούτο τράλιν το είσω υπομένον βαρύτηλα του έκτος (άερος) άνλεπεισφίρεται. Plutarch. de Placit. lib. 4, c. 22.-Galen. Hiftor. Philof. de Refpir. aëris ingredientis Ponderi cedens .- " Pour les fufils à vent, " voyez Philon de Byzance in Veter. Mathemat." p. 77.

propriété que l'air a de se condenser, & dont la construction étoit telle, que la force de cet élément étoit ménagée & appliquée de manière à pouvoir lancer des pierres à une grande distance. Il paroît aussi que Sénèque avoit eu connoiffance de la pefanteur de cet élément, de son ressort & de son élasticité; car il décrit les efforts que l'air fait constam. ment pour s'étendre lorsqu'il est resserré; & il dit qu'il a la propriété de se condenser & de se faire jour à travers les obstacles qui s'opposent à son paffage (1).

Les sentimens le plus généralement reçus sur la nature du feu & sur Nature du fes propriétés, se trouvent encore clairement exposés dans Platon, feu. Stobée, Aristote, & Lucrèce. Le premier dit que le feu naît du mouvement, & qu'il eft l'effet de l'agitation & de la friction des petites parties des corps (2). Aristote parle de quelques philosophes de son temps qui enseignoient que la flamme n'étoit autre chose que des corpufcules dans un mouvement très-rapide, qui se succédoient continuellement les uns aux autres; que le feu étoit composé de petits corps de figure pyramidale, dont les angles étant tranchans, nous piquoient en entrant dans nos pores, & fondoient les métaux en

(1) Ex his gravitatem aëris fieri, deinde folvi impetu, cum quæ denfa fleterant, ut eft neceffe, extenuata nituntur in ampliorem locum .... Habet ergo aliquam vim talem aër, et. ided modd spissat se, modd expandit, et purgat: alias contrahit, alias diducit, ac differt. Senec. Quaftion. Natural. lib. 5, c. 5 8.6.

(2) To yap depus te nai mup o on nai tanta yeur nai instromeber, auto yeuratas in popas nai tolas robro de ximous. " duz auras yeroes werds; Motum nimirum efficere ut illud quod effe et fieri videatur, fit et fiat; quietem vero, ut res minime existant, id est, intereant. Calidum enim et ignis qui alia quidem et generat et summo imperio administrat, ipse generatur ex latione et attritione : illud autem nihil aliud eft quàm motus ; nonne hoc eft generandi ignis principium? Platon. tom. 1, p. 153. A. in Thæcter. Vid. et Stobæum, Eclog. Phys. p. 43.

Quelques Chymistes modernes prétendent rendre raison de la continuité de la flamme, en difant que c'eft à l'eau même, ou à l'humidité qui s'échappe des corps en combustion, qu'est dû ce phénomène : mais fi c'est une humidité qui est le véhicule des particules ignées, elle peut auffi bien, & peut-être plutôt, venir de l'air. Ainfi ce sentiment n'est encore qu'une opinion. qui d'ailleurs ne dit rien de plus que le sentiment que présente Aristote.

s'infinuant en eux. Ce que Descartes a répété après lui (1). Démonax a dit que le feu pesoit (2); Lucrèce lui attribue cette propriété, & dit que, fi le feu paroît tendre toujours à s'élever, c'est qu'il y est contraint par une cause étrangère, & que la pression de l'air, qui résiste au poids de la flamme, est ce qui le fait monter (3). La cause du météore de l'arc-en-ciel n'étoit pas ignorée des anciens; une comparaison dont se sert Plutarque fait assez voir qu'ils en avoient une idée presque aussi juste que nous (4).

(1) Aristot. tom. 1, de calo, lib. 3, c. 8, p. 480, lin. 10, 483. D. 484. A.

(2) Luciani Demonax, p. 553. C. D.

 (3) Sic igitur debent flammæ quoque posse per auras Aëris expresse fursum succedere, quanquam Pondera, quantum in se est, deorsum deducere pugnent. Lucretius, lib. 2, v. 183 usque ad 203.

(4) Plutarch. de Ifid. et Ofirid. fect. 10. καθάπες οι μαθεμαθικοί την ίριν ιμφασιν είναι το ηλίο λίγουσι ποικιλλομένην τη πρός το νίφος άνακλάστι της όψεως, ουτως, &c. que l'on peut entendre ainfi:

De même que les phyficiens difent que l'arc-en-ciel est l'effet de la lumière du soleil, variée par la réflexion des rayons visuels vers les nuages, ainsi, &c. Reiske, dans sa dernière édition de Plutarque, substitue àraxháon au mot àraxµaphon, qui ne fait aucun sens; & il est autorisse à faire cette correction par la suite de cette comparaison, où se trouve le mot àraxhãorros. Et par le passage d'Aristote sur le même sujet (Meteorolog. lib. 3. c. 4.) à ipis isi àráxhaous ras öbres ros avais apàs

CHA-

# [ 137 ]

## CHAPITRE XV.

Du Tonnerre & des Tremblemens de Terre; de la Vertu Magnétique; du Flux & Reflux; de la Source des Fleuves.

158. JE passe à quelques articles de physique particulière, sur lesquels Ladiversité je tâcherai de faire voir en peu de mots la conformité des idées des parmiles An-Anciens avec celles de quelques-uns de nos plus célèbres Philosophes. ciensn'est pas un sujet de Il femble que les causes du tonnerre, des tremblemens de terre, de la reproche. force attractive dans la pierre d'aimant, du flux & reflux des eaux de la mer, & du retour des fleuves à leur source, n'aient pas été cachées aux premiers ; & ce n'a pas été leur faute, fi on n'a pas adopté les sentimens qu'ils ont enfeignés de bonne heure fur ces matières, & fi l'on n'y eft revenu que long-temps après. On ne doit pas leur objecter là-dessus qu'il y avoit tant de différentes opinions parmi eux sur chacun de ces points, qu'il cût été difficile de favoir à laquelle se tenir, à moins que l'on ne convienne auffi que la même objection peut se faire avec autant de raison sur la diversité d'opinions qui règne également parmi nous dans plusieurs questions. Il n'y a pas long-temps qu'il y avoit deux ou trois sentimens opposés à celui de M. Newton sur les couleurs; mais cela n'a pas empêché que son système n'ait triomphé, & qu'il n'ait la gloire d'avoir proposé ce que nous connoissons de plus solide là-desfus. Nous devons juger avec la même impartialité des vérités que nous trouvons répandues dans les écrits des Anciens; & un petit nombre d'erreurs avancées par quelques-uns, ne doit pas nuire à l'établissement des vérités enfeignées par les autres.

159. On est partagé entre deux opinions parmi les Modernes sur Différentes la cause du tonnerre: l'une, qu'il est produit par une exhalaison Modernes sur enflammée, qui fait des efforts pour sortir de la nuée où elle est la cause du tonnerre.

## DU TONNERRE.

enfermée; & l'autre, que le tonnere est occasionné par le choc de deux nuées, dont l'une venant à se condenser & se précipiter fur une autre nuée inférieure, fait une pression considérable sur l'air qui est entre les deux, lequel, trouvant alors de l'obstacle à son passage, fe dilate avec force, & produit un bruit éclatant par le choc de l'air extérieur. Cette dernière explication est de Descartes, & a trouvé moins de partifans. La première & la plus fuivie est celle des Newtoniens. Je ne m'arrête point ici fur une troisième de M. Franklin, par laquelle on fait voir que la matière qui produit le tonnerre pourroit bien être la même que celle qui est la cause de l'électricité, parce qu'elle est encore contestée, quoiqu'elle soit la plus vraisemblable, & qu'elle ait l'avantage fur les autres d'être appuyée fur des expériences très-ingénieuses; & si d'ailleurs elle est, comme je le pense, la mieux fondée, elle sera considérée à la fin de ce Chapitre.

160. Ainfi de ces deux sentimens des Anciens, que les deux célèbres Sentiment d'Ariftote & Modernes ont adoptés, l'explication de Descartes appartient entièrement d'Anaxaque celui de à Aristote, lequel, cité par Plutarque (1), dit que le tonnerre est causé par une exhalaison sèche, qui, venant à se précipiter sur une nuée humide, Descartes. cherche avec violence à s'ouvrir un passage, & produit par cet effet un bruit éclatant. Anaxagore rapporte l'effet du tonnerre à la même caule.

Autres opinions de ciens.

Tous les autres passages, qui se trouvent en foule chez les Anciens, quelques An- fur la cause de la formation du tonnerre, contiennent clairement les mêmes raisons alléguées par les Newtoniens, & quelquefois réunifient les deux sentimens qui partagent les Modernes.

> (1) Α΄ρισοτέλης, ίξ αναθυμιάσιως και τα τοιαύθα γίνεσθαι της ξηράς. όταν ουν ίδυχη μιν τη ύγρα, שמן מטומצחדמו לו דחי ובסלטי, דה גוי שמףמלוליו אמו דה ואבי די שלפו דטי שליקטי דהה בסידה איווסשמו, דה לו ובמשוו דהה Encornilos, the aspanin. Aristoteles ista quoque ex arida exhalatione fieri existimavit. Itaque quum arida exhalatio in humidam exhalationem inciderit, fibique violenter exitum quærit, attritu quidem, ac discissione nubis, tonitru fragor efficitur. Plut, de Plac. lib. 3, c. 3 .... Laërt. lib. 2, fect. 9, origines in Anaxag.

## DU TONNERRE.

162. Leucippe & toute la Secte Eléatique disoient que le tonnerre Leucippe & étoit produit par une exhalaison enstammée, qui, renfermée dans la nuée, Démocrite. faisoit un effort violent pour en sortir (1). Démocrite dit que le tonnerre étoit l'effet d'un mélange de diverses parties volatiles qui précipitoient en bas la nuée qui les contenoit, & par ce mouvement violent les faisoit enflammer.

163. Sénèque l'attribuoit à une exhalaifon sèche & fulphureuse qui Opinion de s'élevoit de la terre, & qu'il appelle l'aliment de la foudre, lequel, venant à se subtiliser & à s'échauffer en l'air, produisoit ensuite une éruption violente (2).

Sénèque.

164. Les Stoïciens distinguoient deux choses dans le tonnerre, Sentiment des Stoïciens. l'effet du tonnerre même, ou la foudre, & le bruit qu'ils appeloient proprement le tonnerre (3): le tonnerre étoit, selon eux, occasionné par le choc des nuées; & la foudre étoit l'inflammation des parties volatiles contenues dans les nuées, & laquelle étoit occasionnée par le choc. Et

(1) Δημόκριτος, βροντήν μέν in συγκρίμαδος άνωμάλου το σεριειληφός αυτό νίφος σρός την κάτω φοράν εκδιαζομένο .... κεραυνόν δε, όταν εκ καθαρωτέρων, και λεπθωτέρων, δμαλωτέρων τε, και συνναρμόνων, γηνητικών τοῦ συρός ή φορά βιώσηλαι.

Leucippus ignem denfifimis nubibus interceptum violenter excidentem tonitru credit efficere. Democritus tonitru quidem inæqualem mixtionem, quæ nubem, quæ continetur, deorsum protrudat .... Fulmen autem motum violentum puriorum, atque æquabiliorum ignis efficientium. Stobæus, p. 64, 65.

(2) E terra pars ficca et fumida efflatur, fulminibus alimentum in aëre; fi attenuatur, fimul ficcatur, et calet, et modo universam eruptionem facit. Seneca, Quast. Natural. lib: 2, c. 54.

(3) Xpiounnos aspanno, izafus seção infosouisar, à propulsar and muchalos, Bearthe di eleas ros reitar ψόφον. άμα μιν γίγνισθαι, ήμας δι ούκ άμα αισθάνισθαι διά το της άκοης όξυτίραν είναι την όρασιν. όται δ'ή τοῦ ππύμαλος φορά σφοδρωτέρα γενήται και συρώδης, κεραυτόν άποτελείθαι.

Chryfippus fulgur quidem nubium extritarum, vel fpiritu raptarum inflammationem ponebat, tonitru autem fonitum : quæ quamvis fimul fiant, non tamen fimul a nobis fentiri, quòd auditu fit visus acutior, cum porro spiritus violentior atque igneus extiterit, sulmen gigni. Stobaus, Eclog. Phys. lib. 1, p. 65.

Voy. aufli Diog. Laërt. liv. 7, feg. 154. Zeno.

## DU TONNERRE.

Chryfippe enseignoit que l'éclair étoit produit par l'inflammation des nuées qui, emportées par les vents, venoient à se choquer; & que le tonnerre étoit le bruit qu'elles faisoient en se rencontrant: il ajoutoit que, quoique ces deux effets fussent fimultanées, nous appercevions l'éclair avant d'entendre le bruit, parce que la vue est plus prompte que l'ouie (1).

Opinion de Socrate, cité par Ariftophane.

e 165. Enfin, Aristophane, dans sa comédie des Nuées, introduit Socrate satisfaisant la curiosité d'un de ses disciples sur la cause du tonnerre; & lui disant qu'elle consistoit dans l'air rensermé dans une nuée, lequel, venant à se dilater, la rompoit avec effort, &, choquant avec violence l'air extérieur, s'enstammoit & produisoit un grand bruit en sortant (2).

Aurore boréale.

L'aurore boréale a été auffi observée par les Anciens, qui en ont expliqué différemment la cause; & je ne sais si celle qu'ils alléguoient n'étoit pas aufsi probable que celles qu'ont dernièrement produites quelques habiles physiciens de nos jours (3).

 (1) Οι Στωϊκοί βρουτήν μιν συγπρουσμόν μφῶν, ἀςραπήν δ' ἔξαψιν ἐκ συαρατρίψεως. Stoïci tonitru quidem opinantur effe collisionem nubium, fulgur verò accensionem ex attritu genitam. Plutarch. de Placit. Philof. lib. 3, c. 3. Diogen. lib. 7, p. 154.

> (2) Ο'ταν ἐις αὐτὰς ἄνεμος ξηρὸς μιθεωρισθεὶς καθακλεισθη, Ε΄νδοθεν, αὐτὰς ὥσπερ κύς το φυσῷ κῷπειθ ὑπ' ἀνάγκης Ρήξας αὐτὰς ἔξω φερίται σοβαρὸν, διὰ τὴν συκνότηθα, Υ΄πὸ τοῦ ῥοίβδου, καὶ τῆς ῥύμης, αὐτὸς ἐαυτὸν κάθακαίων. Quando ventus ficcus in ipfas fubvectus, ibique Inclufus fuerit; tunc ipfas, ceu veficam, inflat: et actus Vi nubem perrumpit: et extra violento cum impete fertur, Propter craffitiem, atque a firidore, et vi fefemet adurit. Ariftophan. in Nubibus, act. 1. fc. 4, p.755.

(3) Encyclopédie, tom. 1, p. 886. Mairan, Traité de l'aurore boréale, fuite des Mémoires de l'Académie des Sciences, année 1731, p. 137 & feq.—Aristotel.—Meteor. lib. 1, c. 4 & 5.— Plin. Hist. Natur. lib. 2, c. 26. Senec. Quast. Natur. lib. 1, c. 15.

140

## DES TREMBLEMENS DE TERRE.

166. Il n'y a qu'une opinion fur la caufe des tremblemens de terre, Caufe des laquelle mérite d'être confidérée; c'est celle qui est alléguée par les deterre, des Cartéfiens, les Newtoniens, & tous les habiles physiciens (1). Ils Modernes; l'attribuent à ce que la terre renferme en son sein des cavernes d'une étendue confidérable, qui sont quelquesois remplies d'épaisse exhalaisons, femblables à la fumée d'une chandelle qu'on vient d'éteindre, laquelle est facile à s'enflammer; & qui venant en effet à s'agiter & à prendre feu, échauffent l'air concentré & condensé dans cette caverne, & le dilatent à un degré fi confidérable, que ne trouvant point d'issue pour fortir, il faut nécessairement qu'il rompe les barrières qui le retiennent; ce qui ne peut se faire fans agiter auparavant la terre des environs par des secoussies terribles, & produire tous les autres effets qui en sont une fuite naturelle.

167. Cette même raifon avoit déjà été donnée par Aristote & par Par Aristote; Sénèque, pour rendre compte de la cause de ces funestes événemens. Le premier, après avoir réfuté ceux qui soutenoient que la terre ou l'eau produisoient les tremblemens de terre, propose son opinion: qu'ils étoient occasionnés par l'air (2) rensermé dans les entrailles de la terre, lequel faisoit ses efforts pour en sortir; & il observe qu'à l'approche d'un tremblement de terre, le temps est ordinairement très-calme, parce qu'une plus grande quantité d'air qui devoit agiter l'air extérieur, se trouve alors retenue dans les entrailles de la terre.

(1) "M. Lémery a proposé une autre opinion sur les tremblemens de terre, & en a produit " sur ses principes un artificiel." Voyez Mémoires de l'Académie, 1700, p. 51, 52. D'autres soutiennent que l'électricité en est la vraie cause, entre autres le P. Beccaria.

(2) Ούκ αν ούν ύδωρ, ούδι γη άιτιον είη, άλλα συνύμα, της κινήσεως, όταν έσω τύχη ρυίν το έξω αναθυμιώμενον. Διό γίγκολαι πνεμία οι σλείτοι, και μέγισοι των σεισμών. συνεχής γαρ ούσα ή αναθυμέασις, ακολουθει ώς έπι το σολύ τη όρμη της αρχής. Δες ή ίσω άμα, ή έξω όρμα σώσα.

Igitur neque aqua, neque terra caufa tremoris effe poteft, fed fpiritus, ubi fcilicet quod extra exhalat, intro fluit. Unde fit, ut plurimi, maximique terræ motus cœlo tranquillo fiant. Nam exhalatio, quæ continens, ac perpetua existit, ut plurimùm initii motum sectari solet. Quare tota fimul, aut intro, aut extra contendit. Aristot. opera, tom. 1, lib. 2. Meteorol. c. 8. p. 567. A.

nèque.

Et par Sé- 168. Sénèque est encore plus précis; on croiroit entendre parler un physicien de ce fiècle; il suppose que la terre cache en plusieurs parties de son sein des feux souterrains, qui, venant à s'allumer, doivent nécessairement agiter les vapeurs considérables enfermées dans ces cavernes. lesquelles, ne trouvant point d'issue pour sortir, font des efforts extraordinaires, & rompent enfin ce qui fait obstacle à leur passage; & il dit encore que si ces efforts ne sont pas assez puissans pour briser les barrières qui retiennent ces vapeurs agitées & dilatées, elles ne produisent alors que de foibles tremblemens & des mugissemens sans aucune suite fâcheuse (1).

Du flux & reflux de la mer.

Descartes.

169. De toutes les explications que l'on a entrepris de donner sur ce qui occafionne le flux & reflux de la mer, la plus fimple & la plus Opinion de ingénieuse, quoique contredite enfuite par l'observation, est celle de Descartes, qui suppose un tourbillon de matière subtile & d'une figure elliptique, lequel environne notre globe, & le presse de tous côtés. La lune, felon ce philosophe, nage dans ce tourbillon elliptique, & lorsqu'elle se trouve dans la partie la plus alongée, elle fait moins d'impreffion fur la matière éthérée qui environne la terre ; mais lorfqu'elle est dans la partie la plus étroite de ce tourbillon (2), elle cause une impression fur l'atmosphère dont les eaux doivent fur-tout se ressentir ; & il appuie cette explication par la remarque que le flux de la mer fuit ordinairement l'irrégularité du cours de la lune.

Opinion de Képler & du Chevalier Newton.

170. L'autre opinion fur la cause du flux & reflux est plus exactement conforme aux observations, & donné par Képler & le Chevalier Newton. Elle est fondée fur l'hypothèfe, que la lune attire les eaux de la mer,

(1) Quidam ignibus quidem affignant hunc tremorem (terræ); nam cum pluribus locis ferveant, necesse est ingentem vaporem fine exitu volvant, qui vi fuâ fpiritum intendit : et fi acriùs inftitit, opposita diffundit : si verd remissior suit, nihil ampliùs, quàm movet. Senec. lib. 6, c. 11 et 12. Plin. Hift. Nat. lib. 2, c. 79, 80, 81, 82, 83. Ariftot. lib. 2. Meteor. c. 8, p. 568 .- Ammian. Marcellin. lib. 22 .- Eufeb. de Prapar. Evang. lib. 10, c. 3. Cicero de Divin. lib. 2, p. 1168, col. 1, fect. 13. Maximus Tyrius, ferm. 19, p. 226.

(2) Cartefii Principia Philosoph. Part. 4, p. 158, 159. Voy. la fig.

142

de façon que leur pefanteur fur la terre doit diminuer loríque cette planète fe trouve être directement au-deffus des eaux; & la pefanteur des eaux collatérales doit augmenter leur prefion fur la terre, & faire élever par conféquent les eaux dans le point correspondant de l'hémisphère opposé à la lune. L'action du soleil, dans ce système, concourt aussi avec celle de la lune dans la cause des marées; elles y sont plus ou moins sortes, suivant la différente fituation respective de ces deux astres, qui, lorsqu'ils sont en conjonction, agissent de concert pour élever davantage les eaux du même côté; & quand ils sont en opposition, produisent à-peu-près également le même effet en gonflant davantage les eaux de la mer dans les deux hémisphères opposés; de forte que, quand la lune est en quadrature avec le soleil, le flux étant causé par la différence de ces deux forces, dont l'une abaisse pendant que l'autre élève, il doit être moindre que lorsqu'elles agissent enfemble; & le flux varie ainsi fuivant les différentes positions de ces deux astres.

171. L'explication des Cartéfiens a été indiquée par Pytheas de Opinions de Pythéas & de Marfeille (1), qui avoit observé que les marées fuivoient les inégalités du Séleucus. cours de la lune dans leur accroissement & leur décroissement; & Séleucus d'Erythrée, le Mathématicien (2), (qui attribuoit à la terre un

(1) חושיום ל Massahimns הה שאחףשיוו הה בואחיות העל שאחעעילים איורסשמו, הה לי ערושיו דעל עוושיולעי.

Pytheas Maffilienfis ait incremento quidem lunæ acceffus fieri, decremento receffus. Plut. de Placitis, lib. 3, c. 17.

Ce Pytheas étoit le même que celui dont Strabon, lib. 2, c. 25, rapporte une observation célèbre touchant la proportion de l'ombre du soleil à la longueur d'un style au temps du solstice. Voyez Cassini, Origine du Progrès de l'Astronomie, p. 11 des Mémoires de l'Académie des Sciences, tom 8. Montucla, tom. 1, p. 209, & plus loin, sect. 257, note (a).

Eadem nocte accidit ut esset luna plena, quæ maritimos æstus maximos in Oceano essicere consuevit. Cæsaris Comment. lib. 4. Cicero de Natur. Deor. lib. 2, p. 1127, sect. 20. Senec. de Provid. c. 1.

(2) Σέλευκος ο μαθημαθικός κινών και ούτος την γην, ανθικόπθειν αυτής τη δίνη φησί, και τη κινήσει, την σεριεγοφήν της σελήτης.

Seleucus Mathematicus (movens et ipfe Tellurem) ait ipfius vertigini, et motui, lunæ converfionem adverfari. Spiritu vero aut vento, inter utrumque. Corpus, in contrarias partes reflexo, atque in Atlanticum Pelagus incidente, mare ipfum facili ratione ab illo agitari. Idem ibid.

## mouvement de rotation) expliquoit auffi la cause des marées par la force du tourbillon de la terre, combinée avec le mouvement de la lune.

Pline avoit allégué la même caufe que le Chevalier Newton.

172. L'explication de Pline (1) a plus de rapport avec celle du Chevalier Newton. M. de la Lande, l'un des plus habiles aftronomes de notre fiècle, eft de l'opinion, " que Pline, dans le paffage que je " vais rapporter, fait une defcription très-exacte des phénomènes des " marées ; la caufe même, dit-il, y eft énoncée d'une manière très-" conforme à ce que les phyficiens adoptent aujourd'hui : on y voit " l'attraction lunaire, & même la différence de l'apogée au périgée, " qui eft une fuite de l'attraction (2). Ce grand Naturaliste prétendoit " donc que le foleil & la lune avoient réciproquement part à la caufe " des marées ; & après une fuite d'obfervations de plusieurs années, il " avoit remarqué que la lune agisfoit plus fortement fur les eaux écarté

(1) Pluribus quidem modis, verùm caufa in fole, lunâque. Bis inter duos exortus lunæ affluunt, bifque remeant, vicenis quaternifque femper horis. Et primùm attollente fe cum câ mundo intumefcentes, mox a meridiano cœli fastigio vergente in occasum, refidentes: rursusque ab occasu subter cœli ima, et meridiano contraria accedente, inundantes: hinc donec iterùm exoriatur, se forbentes. Nec unquam eodem tempore, quo pridie, reflui, ut ancillante fidere, trabenteque fecum avido baussu maria, et assiduè aliunde, quàm pridie, exoriente: paribus tamen intervallis reciproci, fenisque femper horis, non cujusque diei, aut noctis, aut loci, fed æquinoctialibus: ideòque inæquales vulgarium horarum spatio; utcumque plures in eas aut diei, aut noctis, illarum mensuræ cadunt, et æquinoctio tantùm pares ubique.

Quippe modici novâ ad dividuam æstus, pleniore ab eâ exundant, plenâque maximè fervent ; inde mitescunt. Pares ad septimam primis. Iterùmque alio latere dividuâ augentur. In coitu felis pares. Planè eâdem Aquiloniâ, et a terris longiùs recedente mitiores, quàm cùm in austros digressa, propiore nisu wim suam exercet. Per octonos quoque annos ad principia motus, et paria incrementa centessimo lunæ revocantur ambitu, augente eâ cuncta solis annuis causis, duobus sequinoctiis maximè tumentes, et autumnali ampliùs quàm verno. Inanes verò brumâ, et magis folstitio. Nec tamen in ipsis, quos dixi, temporum articulis, sed paucis post diebus, sicuti neque in plenâ, aut novissimâ, sed postea : nec statim ut lunam mundus ostendat, occultetque, aut mediâ plagâ declinet, verùm duabus serè boris æquinoctialibus seriùs; tardiore semper ad terras onnium quæ geruntur in cælo, essente, quàm visu. Plinii Hist. Natural. lib. 2, c. 97, p. 27, 28.

(2) Obfervations sur Pline par M. de la Lande, à la fin du premier volume de la traduction, p. 383, col. 1.

<sup>44</sup> lorfqu'elle étoit plus voifine de la terre, & que l'effet de fon action <sup>44</sup> n'étoit fenfible pour nous que qulque temps après que la lune avoit <sup>44</sup> agi, vu l'intervalle qu'il doit y avoir entre la caufe qui fe paffe dans <sup>44</sup> les cieux, & les effets qui en réfultent fur la terre.<sup>47</sup> Auffi <sup>44</sup> remarque-t-on que les eaux, qui ont la force d'inertie, ne perdent pas <sup>45</sup> tout d'un coup le mouvement qu'elles ont reçu dans la conjonction <sup>46</sup> de la lune avec le foleil, & que cette force qu'elles ont commencé à <sup>46</sup> acquérir peu à peu avant la conjonction, & qui les a obligées de s'élever, <sup>46</sup> les conferve encore dans cette élévation, même après la conjonction.

Il n'eft pas hors de propos de remarquer ici que Pline, Ariftote, & Moyen de Plutarque avoient fait mention de l'ufage de calmer la mer agitée avec <sup>flots</sup> de la de l'huile, renouvelé par M. Franklin. Pline va plus loin ; il dit que <sup>mer avec de</sup> l'huile. les plongeurs s'en fervoient pour calmer la mer, & donner plus de transparence aux eaux (1). Plutarque en parle auffi (2) d'après Ariftote (3) & tous deux en donnent la même raison, répétée par M. Franklin, que l'huile, en se répandant sur un espace fort étendu de la mer, formoit une surface unie qui donnoit moins de prise aux vents, & prévenoit la trop grande agitation des flots. (4)

(1) Omne (mare) oleo tranquillari; & ob id urinantes ore spargere, quoniam mitiget naturam asperam, lucemque deportet. Plin. lib. 2, ch. 103 & 48.

(2) Plutarchus, Quæft. Natur. 5. fect. 12. Δία τι τῆς θαλάτης ἐλαίψ καλαβραινομένης γίνιται καλαφανίνα καὶ γαλήνη; σότερον (ὡς Α'ριςοτέλης φυσί) τὸ συνῦμα τῆς λειότηλος ἀπολισθαῖνον, ὁυ σοιεῖ συληγὴν ὁυδὶ σάλον. Voyez auffi un paflage de Plutarque, dans le traité συρὶ τῦ σρῶτυ ψυχρῦ, page 1750. edit Henr. Steph. où il donne une autre raifon de la caufe de ce phénomène.

(3) Aristote, dans ses Problêmes, parle plusieurs fois de la manière de rendre l'eau de la mer plus transparente par le moyen de l'huile, & même de l'usage qu'en faisoient les plongeurs; mais je n'ai point trouvé dans aucun de souvrages le passage auquel Plutarque fait allusion.
Il est très probable qu'il aura existé dans quelqu'un des ouvrages qui nous manquent de lui, & qui existoient du temps de Plutarque.

(4) Beda, dans fon Ecclefiastica Historia Gentis Anglorum, lib. 3, cap. 15, fait mention d'un faint homme qui enseigna à des voyageurs à calmer les flots de la mer agitée en y répandant de l'huile; & il donne la nom de miracle à l'effet d'une cause naturelle. Dans une lettre Vertus de 173. Il est peu de choses qui aient plus fixé l'attention des physiciens, pliquées par & avec moins de succès, que les propriétés admirables de l'aimant; on les Modernes; a hasardé de tout temps différentes pensées pour rendre raison des effets

a halarde de tout temps differentes penfees pour rendre ration des eners curieux de cette pierre métallique. Prefque toutes s'accordent à fuppofer pour caufe principale, des corpufcules particuliers qui circulent fans ceffe autour & à travers de l'aimant, & un tourbillon de la même matière que celle qui circule autour & à travers de la terre. Sur ces fuppofitions, les philofophes modernes, & fur-tout Defcartes & fes difciples, ont dit que l'aimant a deux poles comme la terre; & que cette matière magnétique, qui circule autour & fort d'un des poles de cette pierre pour rentrer par l'autre, caufe cette impulfion qui unit le fer avec l'aimant, dont les petits corpufcules ont une analogie avec les pores du fer qui leur donne fur ce corps la prife que leur peu d'affinité avec les pores des autres corps ne leur permet pas d'avoir. C'eft jufqu'ici tout ce qu'on a dit de plus raifonnable fur la vertu magnétique, & c'eft ce qu'en avoient déjà dit les Anciens.

Connues de Platon.

174. Cette force d'impulsion qui unit le fer à l'aimant, & les autres corps à l'ambre, a été connue par Platon, qui la distingue même par la force attractive qu'il nie être la cause véritable (1). Ce philosophe

d' Heraclides à Antisthenes, ce philosophe emploie une comparaison, qui fait voir que l'usage de calmer le mer agitée par le moyen de l'huile étoit généralement connu; après l'avoir exhorté à calmer sa colère, il lui dit: Ei d' un, sai banásons annissepos ion' sateurages yap ineire to ayper, sai mapégeras rois mournpour dus quides pounos, onnissa ra idada quidopporouras ayar rois supaos gademaineoan Vid. Collect. Epist. Gr. folio.

(1) Τὰ θαυμαζόμενα ἀλέκθρων στέρι τῆς ἕλξεως, καὶ τῶν Ἡρακλέιων λίθων, σάθῶν τόυθων ὅλκὴ μὲν οὐκ ἕςιν οὐδειὶ στοτί. τὸ δὲ κενὸν εῖναι μηδὲν, σεριωθῖιν τε αὐτὰ ταῦτα εἰς ἄλληλα, τότε διακρινόμενα, καὶ συγκρινόμενα σρὸς τὴν ἀυτῶν, &C.

Quæ de fuccino admirabilia commemorantur, nimirum de illâ vi attrahendi, quam in ipfo ineffe dicunt, & de Herculeis lapidibus, reverà omnium illorum nullus fit attractus unquam. Quum nullum autem fit vacuum, et hæc iffa sefe mutud ultro, citroque impellant, et dum res fingulæ vel difcernuntur, vel excernuntur, in fuas quasque fedes varie commeent, &c. Plato in Timæo, p. 80. C. Tom. 3. Hippocrate avoit même connu la vertu de l'aimant avant Platon. De his quæ uterum non gerunt, circa finem.

#### DE LA VERTU MAGNETIQUE.

appeloit l'aimant pierre Herculienne, parce qu'elle s'affujettit le fer qui dompte toutes choses.

175. Lucrèce avoit auffi connu la lause de la propriété de cette Explication de Lucrèce & pierre, & a sans doute fourni à Descartes l'idée de son explication ; il de Plutarque, admettoit en effet "un tourbillon de corpuscules ou de matière la même que celle des Mo-" magnétique, circulant fans cesse autour de l'aimant, & qui chassioit dernes. " l'air qui se trouvoit entre le fer & cette pierre : l'air, chassé de " l'espace qui sépare ces deux corps, forme un vuide, dit ce philosophe, " lequel, n'opposant plus aucune résistance à l'approche du fer, ce " dernier est porté par une force impulsive, ou l'air, qui le pousse par " derrière, & est obligé par-là de tendre avec impétuosité vers l'aimant, " & de s'unir à lui (1)." Plutarque est aussi du même sentiment ; il disoit " que l'ambre n'attiroit rien de ce qu'on lui présentoit, non plus " que l'aimant : cette pierre, felon lui, jette hors de foi une matière, " laquelle chasse l'air voifin, & forme par-là un vuide; cet air chasse " pousse l'air qui est devant lui, lequel, en circulant, revient sur le " lieu vuide, &, par une force impulsive, oblige le fer qu'il rencontre " à se porter vers l'aimant. Il se propose ensuite une difficulté; " favoir, pourquoi le tourbillon qui circule autour de l'aimant ne pouffe " pas le bois ou la pierre, mais seulement le fer; & il y répond, " comme Descartes, que les pores du fer ayant plus d'analogie aux " particules du tourbillon qui circule autour de l'aimant, cette affinité leur " donne fur le fer une prise qu'elles n'ont pas sur les autres corps, dans " les pores desquels elles ne rencontrent pas la même analogie (2)."

> (1) Principio fluere lapide hoc permulta neceffe est Semina; five æstum qui discutit aëra plagis, Inter qui lapidem, ferrumque est cùmque locatus. *Lucretius, stib. 6, v. 1000.*Continuò fit, uti qui post est cùmque locatus Aër, a tergo quasi provenat, atque propellat : Trudit, et impellit, quasi navim, velaque ventus. *Ibid. v. 1024.*

(2) Electrum nihil attrahit eorum quæ ei apposita sunt, neque Heracleus lapis. Sed lapis hic halitus emittit graves, quibus continens aër impulsus, eum qui ante se est trudit, isque in U 2

## DE LA VERTU MAGNE'TIQUE.

176. Comme je n'entreprends point de faire ici une déclamation tendent que inutile en faveur des Anciens, je passe sous filence tout ce que plusieurs auteurs ont rapporté de leur connoiffance des autres propriétés de bouffole, & la l'aimant, & fur-tout de celle de la direction vers le pole septentrional (1), de l'aiguille par le fecours de laquelle on prétend qu'ils avoient entrepris de longues navigations : l'on veut que les Egyptiens, les Phéniciens, & les Carthaginois n'aient pas ignoré cette direction de l'aimant, & qu'ils aient employé la bouffole pour se guider dans leurs longs voyages de mer; mais qu'ensuite l'usage s'en soit perdu, de même que la manière de teindre en pourpre, connue des Anciens (2), leur art de broder. leur manière de faire la brique & le ciment qui réfistoient à toutes les injures de l'air & du temps. Le Jésuite Pinéda, Espagnol, & Kircher même, ont prétendu que Salomon avoit auffi connu la bouffole, &

> orbem agitatus, ac ad vacuum revertens locum, vi unà trahit ferrum ..... Cur verò neque lapidem aër, neque lignum, fed ferrum modo ad Heracleum promovet lapidem ? quia ferrum habet meatus quosdam, et transitus, atque asperitates, quæ ob inæqualitatem aëri proportione respondent, quibus efficitur ut non elabatur aër, sed sedibus quibusdam receptus, cum in id ad lapidem revertens incidat, una fecum rapiat, atque perferat. Plutarch. Platonic. Quaft. tom. 2, p. 1005. C. D.

> Alexander Aphrodifaus, Qualtion. Natural. lib. 2, c. 23, citat opinionem Empedoclis exislimantis defluxus quosdam corpusculorum tum ex magnete, tum ex ferro fieri, et effe in utroque poros sibi mutuo commensuratos. Subjungit etiam opinionem Democriti, idem referentis ad effluxiones atomorum. Vid. et Gassiendi opera, tom. 2, p. 108, col. 2. Galen. de Natural. facult. lib. 1, c. 14.

> (1) Albert. Magn. opera, tom. 2, in lib. de Mineralibus, Tractat. 3, c. 6, p. 243, col. 2. Adhuc autem Aristoteles in lib. de Lapidibus dicit: Angulus magnetis cujusdam est, cujus virtus apprehendendi ferrum est ad zoron, hoc est septentrionalem : et boc utuntur nautæ : angulus verò alius magnetis illi oppofitus trahit ad aphron, id est polum meridionalem : et fi approximes ferrum versus angulum zoron, convertit fe ferrum ad zoron; et fi ad oppofitum angulum approximes, convertit se directe ad aphron. Vid. et Albertum Mag. de metallis, lib. 1, trad. 3, cap. 6, et Aristotel. de lapidibus.

> (2) On peut déterminer exactement la vraie couleur de pourpre des Anciens, en faifant attention à deux passages de Pline, dans lesquels il dit que tous les efforts des Tyriens & des Phéniciens tendoient à ce que leur couleur de pourpre approchât de celle de l'améthifte orientale. Plin. Hift. Natur. lib. 9, c. 38 & 41; & lib. 37, cap. 9.

Quelques auteurs préles Anciens ont connu la déclinaison aimantée.

## DE LA VERTU MAGNE'TIQUE.

que ses s'en étoient servis pour aller à la terre d'Ophir. On allègue même un passage de Plaute (1), dans lequel on veut qu'il ait eu dessein de parler de la boussole; mais je renonce à seconder les vues de ces auteurs sur cette particularité, ne trouvant aucun passage précis chez les Anciens qui puisse appuyer leurs prétentions (2).

177. On aura peine à croire que la véritable cause de l'électricité ait Matièr électrique Matière été connue des Anciens; cependant on la trouve indiquée dans l'ouvrage connue des sur l'ame du Monde de Timée de Locres, qui est un des premiers Anciens. monumens de la philosophie ancienne. Les sentimens des physiciens . modernes sont partagés, il est vrai, sur ce point; mais c'est plutôt dans la manière différente d'expliquer les caufes & les directions des mouvemens différens de la matière électrique, que sur la cause de l'électricité : ils ne pifent point en quoi confiste l'effence de cette matière; ils ne la définifient que par ses propriétés, & n'en expliquent que les effets; mais tous cependant conviennent qu'il existe une matière électrique très-fluide & très-subtile, rassemblée autour des corps électrisés, & qui, par ses mouvemens, est la cause des effets de l'électricité que nous appercevons, lorsqu'après avoir été chassée par le frottement (ou toute autre cause) des corps électrisés, elle y rentre avec force, & entraîne avec elle les petits corps qui fe trouvent dans fon tourbillon. Or, c'est précisément ce qu'en dit Timée, lorsque, voulant rendre raison de la propriété de l'ambre d'attirer les corps, il dit que c'est

> Huc fecundus ventus nunc est; cape modò Vorsoriam, Stasime; cape Vorsoriam, recipe te ad Herum.

In Mercatore, Act. 5, Scen. 2, et in Trinummo. Kircher de opere magnetico, part. 1. Herwartus, admiranda Ethnicæ Theolog. Mysteria. Ann. 1623. Fabric. Bibl. antiq. p. 975.

(2) " On peut confulter Pancirole de Rebus deperditis fur les connoiffances des Anciens que " nous ignorons encore à préfent; entre autres au Livre premier, chap. 1, 35, 36, 39, fur la " couleur pourpre, la ductilité du verre, & les effets de la mufique ancienne." Voy. fur-tout Dion. Cassium, Histor. in Tiber. lib. 57, p. 617. E. Plinium. lib. 36, c. 26, &c. Isidorum, de Originib. lib. 16, c. 15, pour la ductilité du verre.

#### DE L'E'LECTRICITE'.

# parce qu'il sort de l'ambre une matière subtile (ou un esprit, muiuma) par le moyen de laquelle il attire à soi d'autres corps (1).

Electricité relative au tonnerre, connue des Anciens.

178. Quant à la matière électrique, analogue au tonnere, il me paroît que les Anciens en ont eu connoissance. Numa, qui étoit instruit dans toute la science des Pythagoriciens, & qui étoit bon naturaliste & physicien, connoissoit aussi la manière d'attirer la foudre du ciel, fans doute par le moyen d'une barre de fer électrique. Ce Prince profitoit de la supériorité de ses lumières pour conduire plus facilement un peuple ignorant, en rapportant ses connoissances des forces de la nature à des rits religieux qui sembloient lui donner une correspondance avec le ciel. Plusieurs auteurs ont rapporté le fait relatif à Numa, comme faisant partie d'une cérémonie religieuse, parce qu'ils la supposoient telle (2); mais on fait que la plupart des mystères parmi les Prêtres Egyptiens, (d'où Numa dérivoit ses connoiffances par le moyen de Pythagore) n'étoient que le voile dont ils couvroient les sciences, & qu'être initié dans leurs mystères étoit être instruit dans ces sciences qu'ils cultivoient. De-là on donnoit à Jupiter le surnom d'Elicius, ou Jupiter Electrique, le considérant comme la foudre personnifiée, & qui se laissoit attirer sur la terre par la vertu de certaines formules & pratiques mystérieuses; car Jupiter Elicius ne fignifie autre chose que Jupiter susceptible d'attraction, Elicius venant d'elicere, suivant Ovide & Varron (3). Plutarque s'eft

(1) To d' nhealor inxpositoros rou metualos arahaubans ro ouros ouna: Succinum vero, excreto spiritu, suscipit simile corpus. Timée de Locres, edit. Serrani, p. 102. A. Plin. lib. 37, c. 3, de succino.

(2) Varron, lib. 5, de linguâ latin.—Arnob. lib. 5. Tit. Liv. lib. 1, c. 20. Ovid. lib. 3, Faft. v. 328. Plutarch. in Numâ, edit. Henr. Steph. p. 128. Valerius Antias, cité par Arnobe.

(3) Ovid. lib. 3, v. 328.

Eliciunt cœlo te, Jupiter ; unde minores Nunc quoque te celebrant, Eliciumque vocant.

Et Varron, lib. 5, dit que Jupiter Elicius est nommé ainsi, ab eliciendo sive extrabendo.

#### DE L'E'LECTRICITE'.

écarté de cette interprétation ; mais l'autorité d'un auteur Grec n'eft d'aucun poids contre celle de plusieurs auteurs Latins, en fait d'étymologie de la langue Latine. Pline rapporte auffi qu'au moyen de certains facrifices & de certaines formules on pouvoit forcer la foudre à descendre ; il dit qu'une ancienne tradition portoit que cela étoit pratiqué en Hétrurie chez les Volsiniens. Il cite Lucius Pison, écrivain d'un grand poids, comme rapportant le fait de Numa, & comme ajoutant que Tullus Hostilius, pour s'être écarté du rit prescrit dans l'imitation de cette pratique mystérieuse, avoit été lui-même foudroyé (1); fait attesté nonfeulement par Lucius Pifon, mais encore par Tite-Live qui en donne ce détail curieux : Le Roi Tullus Hostilius ayant trouvé dans les commentaires du Numa, qu'il y étoit fait mention de certaines sacrifices solemnels, mais occultes, faites par Numa à JUPITER ELICIEN, on raconte qu'il se renferma secrètement pour pratiquer cette opération religieuse; mais que le rit prescrit n'ayant pas été observé, soit à l'entrée, soit durant le cours de cette cérémonie, lui-même & toute sa maison furent consumés par la foudre (2). Voici l'expérience de faire descendre la foudre du ciel, connue sans doute par Numa & autres, mais dont Tullus fut la victime ; comme de nos jours un Phyficien (pour avoir voulu la tenter avec trop peu de précaution) fut foudroyé en électrisant une nuée. Enfin, on peut conjecturer de tout ceci, que les Anciens connoissoient un procédé pour faire descendre le feu du ciel en terre; ce qui ne sauroit être

(2) Tit. Liv. lib. 1, c. 20. Elzev. Edit. p. 45. Ipfum Regem (Tullum) tradunt volventem commentarios Numæ, cum ibi quædam occulta folemnia facrificia Jovi Elicio facta invenifiet, operatum his facris fe abdidiffe: fed non ritè initum aut curatum hoc facrum effe....et fulmine ipfum cum domo conflagraffe. Ce qui s'accorde avec le récit qu'en fait Plutarque in Numâ. Valer. Maxim. lib. 3, c. 2. Ex. 1, 46. Dion. lib. 3, &c. & Plin. répète encore le même fait au lib. 28, cap. 4. L. Pifo primo annalium autor eft, Tullum Hostilium Regem ex Numæ libris eodem, quo illum, facrificio Jovem Cœlo devocare conatum, quoniam param ritè quædam feciffet, fulmine ictum.

<sup>(1)</sup> Plin. lib. 1, c. 53, de fulminis evocandis. Vel cogi fulmina, vel impetrari .... evocatum et a Porfenna; et ante eum a Numa fæpius hoc factitatum; quod imitatum parum ritè Tullum Hostilium istum fulmine.

#### DE L'E'LECTRICITE'

qu'un procédé électrique. On connoît plusieurs médailles frappées sous Antonin, Marc-Aurèle, Comode, & les Philippes, par la ville de Cyrrhus, où Jupiter est représenté avec la foudre, & nommé uarailairns, descensor, qui répond au Jupiter Elicius des Latins(1). Une personne digne de foi m'a affuré qu'il s'étoit trouvé dernièrement une médaille latine avec la légende Jupiter Elicius, repréfentant Jupiter en haut, la foudre à la main, & au bas un homme dirigeant un cerf-volant; ce qui est un procédé au moyen duquel on peut électrifer une nuée, & en tirer du feu (2).

Siles fleuves retournent à

179. Les sentimens sont encore partagés parmi les Modernes sur la leurs sources? raison pourquoi les fleuves, se rendant constamment à la mer, ne groffissent pas tellement le volume de ses eaux, quils aient déjà rempli fon lit : une des principales folutions de cette difficulté, est que ces fleuves retournent à leur fource par des passages fouterrains, ou des canaux que la Nature a pratiqués pour cet effet; & qu'il y a entre la mer & les fources des rivières, des fleuves & des fontaines, une circulation

> (1) Voyez une favante Differtation de Burman fur Jupiter xalasbarns. Utrecht, 1700, 4º. Vid. Paufaniam in Eliacis, lib. 5, c. 14. ubi Rom. Amafæus interpres: non alieno nomine Elicium dicere possemus, Etymologic. magn. voce xalas Cárns; et Eustath. in Odysf. N v. 110.

> (2) Une prétendue découverte analogue est celle de la propriété qu'a la Torpille de donner le coup électrique; mais on connoissoit ce phénomène au temps de Plutarque; & voici comme cet élégant auteur en parle : " Vous connoissez fans doute la propriété de la Torpille, qui " non-feulement engourdit ceux qui la touchent, mais frappe même d'une espèce de stupeur " les mains des pêcheurs par leurs filets. Ceux qui ont eu occasion d'en observer mieux les " effets, rapportent que lorsque cet animal est pris en vie, si l'on verse un filet d'eau sur lui, " on fent aux bras un engourdissement communiqué par l'eau. La torpille, douée d'une telle " propriété ne s'en fert pas pour attaquer un ennemi ; mais cherchant fa proie, elle lui lance ces " écoulemens comme autant de traits; premièrement en imprégnant l'eau, & ensuite par ce " moyen frappant l'animal. Celui-ci ne peut ni fe défendre, ni prendre la fuite, mais fe " trouve pris comme dans un piége, & faisi d'un engourdissement qui le livre en proie à fon \* adversaire." Plutarque, dans son traité intitulé, Lesquels montrent le plus de sagacité, des Animaux de Terre ou de Mer.

#### DE LA SOURCE DES FLEUVES.

circulation analogue à celle qui se fait du sang dans le corps humain (1).

180. Cette explication de l'origine des fleuves, & la comparaison Cette quéfmême de leur circulation, est prise de Sénèque, qui rend compte non-parmi les feulement de la raison pourquoi ils ne remplissent pas le lit de la mer, parce qu'ils retournent à leurs sources par des routes secrettes, pratiquées par la Nature; mais ajoute encore que la raison pour laquelle l'eau des fontaines & des rivières ne conserve point l'amertume qu'elle devroit tirer de son origine, vient de ce qu'elle est filtrée dans le grand circuit qu'elle parcourt sous terre, par des sentiers fi détournés & si variés, & à travers tant d'espèces de terroirs différens, qu'il n'est pas possible qu'elle ne s'y dépouille de l'amertume de son goût, & ne se transsette à fa source dans le même degré de pureté qu'elle en étoit partie (2).

(1) On peut faire mention ici de la connoissance qu'avoient les Anciens des moyens de faire des jets d'eau, fi bien décrits par Manilius, lib. 4, v. 259.

Ille quoque inflexâ fontem qui projicit urnâ, Cognatas tribuit juvenilis aquarius artes ; Cernere fub terris undas, inducere terris, Ipfaque conversis afpergere fluctibus astra.

Le verseau, ce figne qui, penché fur fon urne, en fait fortir des torrens impétueux, influe fur les avantages que nous procure la conduite des eaux: c'est à lui que nous devons l'art de connoître les fources cachées dans le fein de la terre; & c'est lui qui nous apprend à les élever à fa furface, & à les élancer vers les cieux, où elles femblent fe mêler avec les astres.

(2) Terra quidquid aquarum emifit, rursus accipit: et ob hoc, maria non crescere: occulto enim itinere subit terras, et palam venit, secreto revertitur, colaturque in transitu mare: quod per multiplices anstractus terrarum verberatum, amaritudinem ponit, et pravitatem saporis in tanta soli varietate exuit, et in sinceram aquam transit. Senec. Quast. Natural. lib. 3, c. 5 & 15.

Partim quod fubter per terras diditur omnes.

Percolatur enim virus, retroque remanat

Materies humoris, et ad caput amnibus omnis

Convenit ; inde fuper terras fluit agmine dulci,

Quâ via fecta femel liquido pede detulit undas.

X

Lucr. lib. 5, v. 269.

#### DE LA SOURCE DES FLEUVES.

Sentiment de l'Eccléfiaste.

181. L'Eccléfiaste a auffi un passage autant élégant que philosophique fur le même sujet, & dit à-peu-près la même chose en peu de mots. " Les fleuves entrent dans la mer, & la mer ne regorge pas; ils " reviennent à la source d'où ils étoient partis pour recommencer de " nouveau leur cours (1)."

 (1) כל הנחלים הלכים אל היכם והים איננו מלא : אל מקום שהנחלים הלכים שם הם שבים ללכת.
 Omnia flumina intrant in mare, et mare non redundat: ad locum unde exeunt flumina,

faire maint ici de la

TROISIÈME

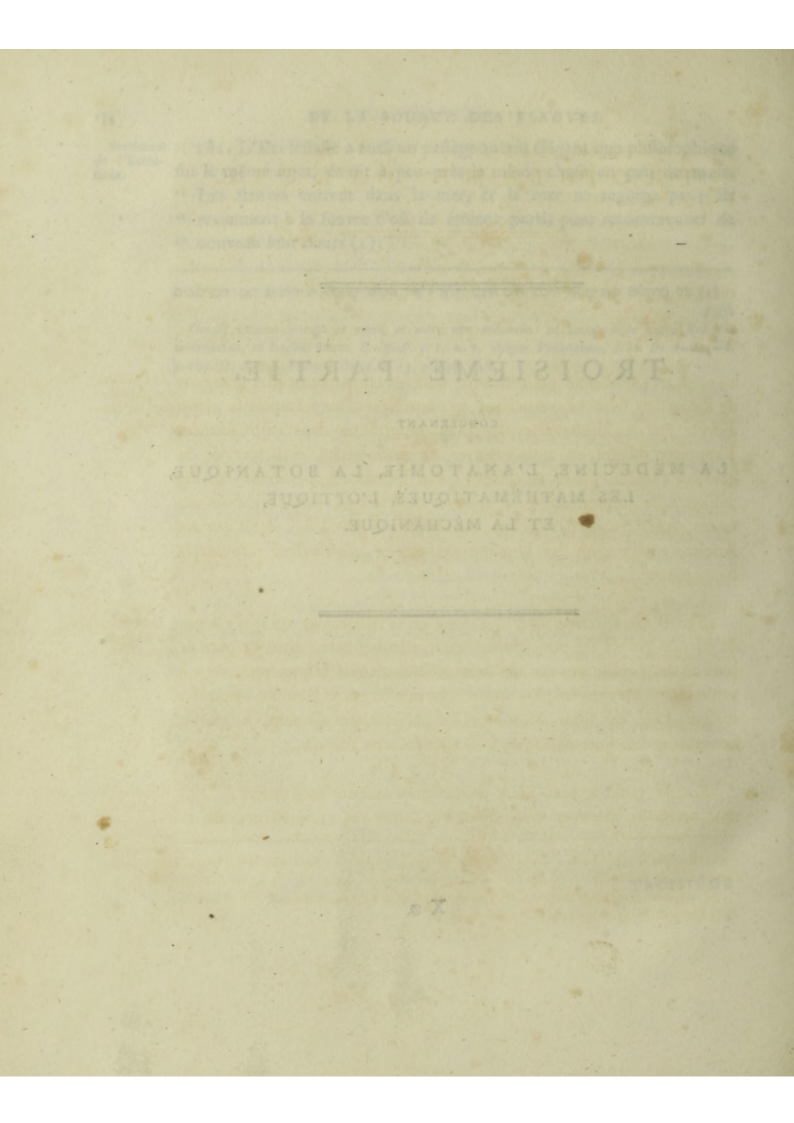
revertuntur, ut iterum fluant. Ecclesiast. c. 1, v. 7. Origen. Philosophum, c. 8. De Anaxagora, p. 887. D. Aristot. de meteor. lib. 1, c. 13, p. 545, 546.

154

## TROISIÈME PARTIE.

CONCERNANT

LA MÉDECINE, L'ANATOMIE, LA BOTANIQUE, LES MATHÉMATIQUES, L'OPTIQUE, ET LA MÉCHANIQUE.



## TROISIEME PARTIE.

## CHAPITRE PREMIER.

## De la Circulation du Sang, & des Trompes de Fallope.

182. LA Médecine nous fournit auffi quelques exemples frappans Les Anciens de l'injuftice faite aux Anciens, en cherchant à les priver de la gloire dans la Méd'avoir fait les découvertes les plus importantes dans cette fcience. J'apporterai deux ou trois preuves de cette vérité, qui font de la dernière évidence; & il ne tiendra qu'au lecteur d'appercevoir dans les paffages que je produirai pour appuyer ces preuves, non-fculement des traces, mais même des leçons claires, par lefquelles il paroît que les Anciens enfeignoient les chofes dont on va jufqu'à leur difputer la connoiffance.

183. Il est à remarquer, à l'égard de la Médecine, qu'il n'y a pas Justice rende science qui ait été perfectionnée de meilleure heure : dans l'espace de due à Hippoplus de deux mille ans qui se sont écoulés depuis Hippocrate, on a à peine ajouté un nouvel aphorisme à ceux que ce grand homme a donnés, malgré tous les soins & toutes les observations de tant de grands hommes qui se sont appliqués à l'étude de cette science.

184. Je laisse à part l'idée de quelques auteurs modernes (1), qui Almeloveen ont prétendu prouver que Salomon avoit eu connoissance de la n'avoir pas

parlé plus clairement de

(1) Bontekoe de vitæ bumanæ fanitate, p. 278. Witsfus, Miscellanea facra, tom. 2, p. 164. — la circulation Hottingerus, in Bibliographia Physico-facra — Scheuchzer, Physique facrée, tom. 7, p. 181, col. 2, du fang. " qui rapporte là-deffus le sentiment de Braunius, tiré d'un de ses manuscrits." J. Smith, in Phil. Transatt. N. 14. Warliz. in Valetudine Senum.

circulation du sang, & je passe aux témoignages plus certains que me fournira Hippocrate sur ce point. On ne pourra pas nier, après les avoir examinés, que cet habile Médecin ne connût ce dont il a parlé fi clairement. Un favant Moderne (1), voulant justifier ce père de la Médecine, de ce qu'il ne s'est pas étendu davantage dans ses ouvrages fur ce sujet, en donne pour raison qu'Hippocrate, ayant tant d'autres choses importantes à traiter, avoit jugé inutile de parler de celle-ci qui, étant déjà connue, pouvoit être enseignée par d'autres; ce qui eût été alors la même chose que s'il eût entrepris d'écrire une Iliade après-Homère.

Paffages d'Hippoconnu la cirfang.

185. En effet, il est difficile de se persuader qu'Hippocrate n'ait pas crate qui font connu la circulation du fang, lorfqu'on lui entend dire " que toutes les voir qu'il a « veines communiquent entre elles, & coulent les unes dans les culation du " autres (2); que les veines qui font répandues par tout le corps, & " qui y portent l'esprit, le flux & le mouvement, sont toutes des " branches d'une feule veine (3). J'avoue que je ne fais point, dit-il, " d'où elle tire son principe, ni où elle finit; car dans un cercle on ne

(1) Almeloveen Inventa Nov-antiqua, p. 225. Amft. 1684, in-12°.

(2) Hippocrates, Edit. van-der-Linden. Lug. Bat. 1665, tom. 1, p. 367, fett. 9, de Locis in homine. Kouverlovor de masas ai prifers, sai diappéovor is iwirás. Communicant autem omnes venæ, et confluunt inter se mutuo. " Entre tous ceux qui ont soutenu qu'Hippocrate avoit connu la " circulation du fang, se font diftingués :" J. Antonides wan-der-Linden, Hippocrates de circulatione fanguinis, Leidæ 1659. Philip. Jacob. Hartmannus, de perit. vet. anat. Pierre Barra, Hippocrate de la circulation du sang & des bumeurs. Lyon, 1682, in-12º. Garolus Patinus, circulationem fanguinis veteribus cognitam fuisfe. Patav. 1685, in-4°. - Laurentius Heisterus, an sanguinis circulus veteribus incognitus fuerit. Helmst. 1721, in-4°. Enfin, Noël Falconet, dans le livre des Fièvres, publié en 1723.

(3) Ai philes dia rou odualos requistan, oniona, rai piuna, rai rimon orapigorran, and unis onhal διαδλαγάνουσαι. και άυθη μέν ή μία όθεν ήρχλαι, και ή τεθελέυθηκεν, ούκ οίδα κύκλου γαρ γεγενεμένου άρχη ούκ ivei9n. Venæ per corpus diffusæ, spiritum, et fluxum, ac motum exhibent, ab una multæ germinantes, atque hæc una unde oriatur, et ubi definat, non scio: circulo enim facto, principium non invenitur. Idem, t. 1, p. 304, feet. 17, lib. de venis.

" peut trouver ni le commencement ni la fin. Plus loin il dit que le " cœur est la source des artères, par lesquelles le sang est porté dans " toutes les parties du corps, & y communique la vie, la chaleur (1) : " il ajoute que ce font les ruiffeaux qui arrofent le corps humain, & " portent la vie dans toutes les parties de l'homme (2) :" il dit dans un autre endroit, que le cœur & les veines sont toujours en mouvement (3); il compare le cours des fleuves, qui retournent à leur fource par des voies extraordinaires, à la circulation (4): il ordonnoit la faignée, afin de procurer un mouvement libre au fang & aux esprits dans l'apoplexie ou autres accidens semblables, dont il attribuoit la cause à l'obstruction qui se trouvoit alors dans les veines, & interceptoit les passages : il dit encore que, lorfque la bile entre dans le sang, elle dérange sa consistance & trouble son cours ordinaire (5); de plus, il compare cet admirable méchanisme à des pelotons, dont les filets reviennent les uns sur les autres, & dit que dans le corps il se fait de même un circuit qui se termine où il a commence (6): enfin, on trouve mille endroits dans cet auteur, par

 P'ίζωσις ἀρθηριῷν καρδίη. ἐκ τούτων ἀποπλανᾶται ἰς στάνθα αἶμα, καὶ συνῦμα, καὶ θερμασίη διὰ τούτων φοιτã. Radicatio àrteriarun cor: ex his aberrant in omnia fanguis, et spiritus, et calor per hæc meat. Idem, tom. 1, de Alimento, p. 596, fect. 7.

(2) Αυται απηγαί φύσιος άνθρώπου, και οι ποίαμοι ενίαυθα άνα το σώμα, τοισιν άρδιίαι το σκηνος, ουτοι δι και ζωήν φέρουσι τῷ άνθρώπῳ. Hi fontes funt humanæ naturæ, et hæc flumina funt, quibus totum corpus irrigatur: atque hi etiam vitam homini conferunt. Idem de corde, tom. 1, p. 291, feft. 5.

(3) " Les Anciens donnoient fouvent le nom de veines aux artères :" Η καρδίη, και αί κοίλας Φλίβις κωίοδαι αἰιί. Cor, et venæ cavæ semper moventur. Idem, lib. de Principiis, tom. 1, p. 116, set. 7.

(4) Πολαμοί δι μή κατά τρόποι γινόμενοι, αιματος σερίοδοι σημαίνουσι. Flumina autem non folito more fluentia fanguinis periodum fignificat. Idem de Infomniis, pag. 460, tom. 1, feE. 13.

(5) Idem. de Diætå acutor. lib. 4 ..... de Morbis, lib. 1, cap. 28.

(6) Τοῦτο আρίοδος ἐν τῷ σώματι ἐκόθεν ἄρχίλαι, ἐπὶ τοῦτο τελευτᾶ. Plicatores, ac textores ducentes in orbem fila plicant, a principio in principium definunt. Idem circuitus in corpore eft: unde incipit, in hoc definit. Idem de Diætâ, lib. 1, fect. 15, n. 26, 27. Edit. van-der-Linden, et Juntarum, tom. 2, p. 379. B. Hippocrate admettoit même une circulation générale des

lesquels on voit clairement que la circulation du sang lui a été connue; & je me contenterai de les indiquer, pour ne pas être trop prolixe, en voulant les rapporter tous (1).

Platon;

Paffages de 186. Platon est le premier, après Hippocrate, qui ait parlé avec quelque clarté de la circulation du sang; il pensoit que le cœur étoit la source des veines & du sang qui se porte rapidement dans toutes les parties (2); & que, lorsque le sang s'épaissifissoit, il couloit plus difficilement par les veines (3).

d'Ariftote;

187. Aristote regardoit aussi le cœur comme le principe & la source des veines & du fang; il disoit qu'il sort deux veines du cœur, l'une du côté droit, & l'autre du côté gauche, à laquelle il a le premier donné le

humeurs, pour la nourriture du corps, & dit qu'elle se fait rapidement dans la jeunesse: Taxing iouons The mesopophe, &c. de viel. rat. l. I. Il a même connu la circulation du fang de la mère au fétus, & le retour du fang à la mère. Voyez le passage qui commence orpiodos is molda oupowor, &c. de Alim.

(1) Vide eundem de Morbis, lib. 1, p. 33, fed. 29....de Infomniis, fed. 13..... Epidemic. lib. 6, fest. 6 .... De natura pueri ..... De locis in homine. Vid. et Cic. de nat. Deor. lib. 2, c. 55. Pitcarn prétend, malgré tous ces passages, que les Anciens, même Hippocrate, ignoroient absolument la circulation du fang ; & fait fur-tout cette objection, " Pourquoi les Anciens raifonnent-ils " fouvent comme s'ils ne connoissoient point cette circulation ?" On répondroit directement, Pourquoi raifonnent-ils fi clairement ailleurs comme s'ils la connoiffoient ? Hippocrate s'occupoit plus des faits que des spéculations physiologiques. Il se contentoit de favoir qu'une chose étoit telle, pour en déduire fes axiomes de pratique. Or toute fa pratique prouve qu'il connoiffoit la réalité de la circulation.

(2) Την δι δη καρδίαν άμα των Φλιθών, και σηγήν του στεριφερομίνου κατά σάνλα τα μέλη σφοδρώς άιματος. Cor verò venarum originem, fontemque fanguinis per omne corpus impetu quodam manantis. Plato in Timæo. Edit. Ficini, Lugd. 1590, p. 543.

(3) Μητί αυ συχρότερον (αιμα), δυσχίηδον δη, μόλις αντισρίφοιτο in ταις φλεψί. Neque fi craffior fit (fanguis) ad motum fiat ineptior, atque ægrè per venas fluat, et refluat. Plat. in Timæo. Edit. Ficin. p. 549, lin. 57 et feg.

Vide et versionem Serrani, Edit. Steph. tom. 3, p. 70, 82, et 85. Platon cité par Longin, p. 170, edit. Pearce, appelle le cœur wryn rou wegi pipouirou opodeus aipalos.

160

I need but give two examples: the first is from Ebbell's paper The second is from the Edwin Smith Surgical Papyrus, written in the Pyramid Age (about 3000 to 2500 B.C.) and recently translated (1930) by James Henry Breastead of Chicago. In it we find "Instructions concerning tumours of the breast". "If thou examinest a patient presenting prominent swellings on his breast, and thou findest that they have spread over his breast; if thou puttest thy hand upon his breast-tunours and thou findest them cool, there being no fever at all therein when thy hand feels him; they have no granulation, contain no fluid, nor give rise to fluid secretions, and they are protuberant to thy hand, thou shouldst say concerning him " a case of bulging tu mours. A disease with which I will contend", but when we come to treatment, the ancient Egyptian surgeon says tersely "There is no treatment". Further he writes "If thou findest bulging tumours in any part of a man, thou shall treat him according to these directions", (meaning no doubt that the treatment will have to be likewise , omission of treatment. Finally he explains: As for protuberant tumours on his breast it means the existence of a swelling on his breast, large, spreading and hard; touching them is like touching a ball of wrampings; they may be compared to the unripe hemat-fruit, which is hard and cool to the touch like the swellings on his breast".

There is hille South that the honens Scurkin is have the new grands the interior, the handness of Scurka is tourbal a certainty Carcin me is by far the mint

Tropical Disease Prevention Association.

## Tropical Disease Prevention Association.

Patron - H.R.H. The PRINCESS ROYAL.

Dr. E. T. JENSEN, Mon. Secretary. Han. Treater: J. E. RUSSELL, The National Bank Limited. 101 & 103, Baker Street, W.1

let de venis

#### FIELD COMMISSION FOR CANCER RESEARCH.

to the tough and of

102, Fordwych Road,

Telephone No. Hampstead 3414.

Z. W. N. , nobnol

tons economics turcure of the breaktene of micego. If thou expenses a presenting prominent turcure of the breakt. If thou expenses a present the prominent availings on mis breakt, and thou findest that they have apread over his breakt them cool, there being no fever at and thou findest them cool, there being no fever at and thou findest them cool, there being no fever at the tails no field, nor give else to field secretions, and thus is onbuilt there is a the indest them cool, there being no fever at the tails no field, nor give else to field secretions, and thus is ontained to the used, the models the secretions, and they are probuilting to the used. The and the field secretions, and they are probuilting to the secretion of the secretions, and they are probuilting to the secretion field secretions, and they are proteres to treatment, the modent say concerning this is a dase of the are parts to the and the secretion are builting to when we is no treatment, the modent field the theory field the the tail of the tail to any part of a secretion to the treatment will note the fillent to any part of a secretion to the treatment will not be there in any part of a secretion to treatment the available to the device to an and the treatment. Simily he explicite the available to be the tail constants on and orbit the the the explicite to the available to be the to-

uli definat , un scio, circulo cum .)

Mus

le nom d'aorte; & il soutenoit que les artères avoient une communication avec les veines, & que celles-ci leur étoient intimement liées (1).

188. Julius Pollux, dans fon Onomasticon, décrivant toutes les de Julius parties du corps & leur usage, dit entre autres choses, en parlant des artères, qu'elles sont les chemins & les canaux de l'esprit, comme les veines sont ceux du sang; & en parlant du cœur, il dit qu'il a deux cavités, dont l'une a communication avec les artères, & l'autre avec les veines (2).

189. Apulée, expofant la doctrine de Platon, parle auffi de la circulation du fang, & la décrit auffi clairement que les Modernes, en peu de mots: il ne dit pas, il est vrai, que le fang forte du cœur par les artères, mais il *lui fait prendre la route des poumons en fortant du cœur, pour fe répandre enfuite dans toutes les parties du corps* (3).

190. Enfin, Néméfius, Evêque d'Emisse, lequel peut être compté de Néméfius; parmi les Anciens, puisqu'il vivoit dans le quatrième fiècle, a aussi un

Nam e lateribus venæ magnæ, et arteriæ, exiles venæ utrinque derivantur, per obliquum feilicet, et venæ cuilibet arteria fua est adjuncta. Quod autem venæ, et arteriæ inter se committantur, sensu quoque ipso manisestum est. Aristot. opera, de Partibus animal. lib. 3, c. 4. & tom. 1, p. 752. D. E. & 753. Vid et tom. 1, 689. A, & 690. E. Galien dit formellement que c'est par le passage du sang des artères dans les veines, que se propage la chaleur. De usu puls. c. 2. Voyez aussi ibid. c. 5, & de usu, part. 1. 5, c. 2.

(2) Julius Pollux de Naucratis en Egypte, qui florissoit l'an 180 de J. C. dans son Onomasticon imprimé à Amsterdam en 1706. 2 vol. fol. lib. 2, cap. 4, sect. 215.

(3) Sic exponit fententiam Platonis. Sed regione cordis venarum meatus oriuntur, per pulmonis fpiracula vivacitatem transferentes, quam de corde fusceperunt, et rursus ex illo loco divisæ per membra, in totum hominem juvant fpiritum. Apuleïus, in libro de dogmate Platonis, Edit. Aldi, 1521, in-8°, p. 200. Et Sénèque, lib. 3. Quæstion. natural. c. 15, où est un passage remarquable qui commence par Placet natura, &c.

Y

d'Apulée ;

<sup>(1)</sup> A'moleives yap in των ωλαγίων Φλεθών, Φλίβια λεπτά εκ της μεγάλης Φλεβος, και της άρτηρίας τάρ εκάς ην ωλευράν, και Φλέβα, και άρτηρίαν παρακείσθαι. τάς δε Φλέβας και τας άρληρίας συνάπλειν.

passage très-clair là-dessus, dans lequel il dit " que le mouvement du " pouls a son origine dans le cœur, & particulièrement dans le " ventricule gauche de ce viscère. L'artère est dilatée, & puis retirée " avec beaucoup de force par une forte d'ordre & d'harmonie continuelle : " lorfqu'elle fe dilate, elle attire les parties les plus fubtiles du fang " des veines prochaines, & de l'exhalaifon ou vapeur de ce fang fe " fait l'aliment des esprits vitaux; mais lorsqu'elle se contracte, elle " exhale toutes les fumées qu'elle contient dans tout le corps, & " par des passages fecrets (1)." Théodoret en parle encore plus clairement : il fait de la foie le laboratoire du fang, d'où il est porté au cœur, & de-là répandu dans toutes les parties du corps (2).

de Michel Servet, & falpin.

191. Il paroît, par ce que l'on vient de dire, que la circulation du d'André Cé- fang a été connue des Anciens, & qu'ils ne se sont pas expliqués davantage sur ce sujet par les raisons déjà alléguées; & ce qui réduit à peu de chofe la part que peut avoir Harvey à l'honneur de cette découverte, est que Servet avoit déjà parlé avant lui de la circulation du fang affez clairement dans la cinquième Partie de fon Livre de Christianismi restitutione; ouvrage d'une si grande rareté, qu'il est peu de personnes qui puissent se vanter de l'avoir vu imprimé (3).

> (1) Eruditiffimus ille, quifquis fuerit, qui editionem Nemefii de Natura hominis Graco-Latinam Oxonii procuravit, in Præfatione, circuitum fanguinis Nemefio cognitum fuiffe contendit. Si bæc autem, inquit, leviora videantur, quid demum dicemus, fi ratio circulationis fanguinis, in quo uno invento faculum boc tantopere fe effert, Nemefio dudum fit agnita, verbisque fatis fignantibus adumbrata ? Confulat Lector, cap. 24, et dijudicet, num temere hæc dicantur : and diason's wir in Two wapanesusion phelin innes Ty Bia to heartor alua. Ad que verba hec doctus ille vir annotavit : in fanguinis circulatione arteriæ pneumonicæ trabunt ex vena cava, et arteria magna ex wenis pneumonicis ; utrumque tamen mediante corde. Si addidiffet venas alibi trahere ex arteriis adjacentibus, nihil rectiùs dici potuisset. Almeloveen, p. 223.

(2) Theodoret de Provid. Orat. 3ª, p. 517. Edit. Halæ, 1772. 8°.

(3) " L'ouvrage pour lequel Servet fut brûlé à Genève en 1553, est intitulé Christianifmi " reflitutio, & n'avoit été imprimé que quelques mois avant la mort de l'Auteur. Le foin que " l'on prit d'en brûler tous les exemplaires à Vienne en Dauphiné, à Genève & à Francfort,

M. Wotton, dans ses Réflexions sur les Anciens & les Modernes, cite ce passage de Servet que les curieux ne servet pas fâchés de trouver ici en entier (1). Dans ce passage Servet distingue trois sortes d'esprits

" a rendu ce Livre d'une si grande rareté, que l'on prétend qu'il n'en existe qu'un exemplaire " qui étoit autrefois dans la bibliothèque du Landgrave de Heffe-Caffel, & qui est à préfent " dans celle de M. le Duc de la Valliere. Il y en a eu une édition contrefaite commencée à " Londres, & discontinuée. Il faut prendre garde de confondre cet ouvrage avec un autre de " Servet, imprimé in-12°. en 1531, fans nom de lieu, mais supposé publié à Lyon; il est " intitulé de Trinitatis erroribus libri septem per Michaelem Serveto, aliàs Reves, ab Aragonia " Hispanum. Et on trouve à la suite un autre Traité imprimé en 1532, avec ce titre : Dialogorum " de Trinitate lib. 2 — de Justitiá Regni capitula 4, per Michaelem Serveto, aliàs Reves, ab " Arigonia Hifpanum. Ce dernier livre, qui est affez rare, s'est vendu jusqu'à cent pistoles, " Il est dans la bibliothèque du Duc de Roxburgh à Londres, où je l'ai vu; mais le paffage " en question ne s'y trouve point. Ce n'est que dans l'ouvrage corrigé & augmenté, publié " en 1553 fous le titre de Christianismi restitutio, qu'il se trouve. Celui-ci est unique. On " n'en connoît plus que l'exemplaire qui est chez M. le Duc de la Valliere à Paris, & c'est de " cet exemplaire que j'ai tiré le passage que je vais rapporter. L'édition contrefaite de " Londres l'a été probablement fur ce même exemplaire dans le temps qu'il étoit entre les " mains du Docteur Mead. L'Evêque de Londres obtint du Gouvernement qu'on en défendît " l'imprefiion; ce qui fit qu'il n'y eut que la moitié de l'ouvrage d'imprimé. Voyez la " lettre de M. l'Abbé Rive à ce sujet, imprimée à la fin de cet ouvrage.

(1) Ut verd totam animæ et spiritus rationem habeas, lector, divinam hie philosophiam adjungam, quam facilè intelligas, fi in anatome fueris exercitatus. Dicitur in nobis ex trium fuperiorum elementorum substantia este spiritus triplex, naturalis, vitalis, et animalis. Tres fpiritus vocat Aphrodifæus; verè non funt tres, fed duo fpiritus distincti. Vitalis est fpiritus, qui per anastomoses ab arteriis communicatur venis, in quibus dicitur naturalis. Primus ergo eft fanguis, cujus fedes eft in hepate, et corporis venis. Secundus eft fpiritus vitalis, cujus fedes est in corde et corporis arteriis. Tertius est spiritus animalis, quasi lucis radius, cujus fedes est in cerebro, et corporis nervis, in his omnibus est unius spiritus et lucis Dei energia. Quòd a corde communicatur hepati spiritus ille naturalis, docet hominis formatio ab utero. Nam arteria mittitur juncta venæ per ipfius fætus umbilicum : itidemque in nobis postea semper junguntur arteria et vena. In cor est prius, quàm in hepar, a Deo inspirata Adæ anima, et ab eo hepati communicata. Per infpirationem in os et nares, est verè inducta anima: infpiratio autem ad cor tendit. Cor est primum vivens, fons caloris, in medio corpore. Ab hepate fumit liquorem vitæ, quafi materiam, et eum vice versa vivificat : ficut aquæ liquor superioribus elementis materiam suppeditat, et ab eis, juncta luce ad vegetandum vivificatur. Ex hepatis fanguine est animæ materia, per elaborationem mirabilem, quam nunc audies. Hinc dicitur anima effe in fanguine, et anima ipfa effe fanguis, five fanguineus spiritus. Non dicitur anima principaliter effe in parietibus cordis, aut in corpore ipfo cerebri, aut hepatis, fed in fanguine, ut docet ipse Deus. Genes. 9. Levit. 17, et Deut. 12.

Ad

dans le corps humain, & dit " que le fang, qu'il appelle esprit vital, " est répandu dans le corps par l'*anastomose* (ou l'inosculation de deux " vaisseaux par leurs extrémités):" sur quoi il faut remarquer que

Ad quam rem est priùs intelligenda substantialis generatio ipsus vitalis spiritus, qui ex aëre inspirato et subtilissimo sanguine componitur, et nutritur, vitalis spiritus in finistro cordis ventriculo suam originem habet, juvantibus maximè pulmonibus ad ipsus generationem. Est spiritus tenuis, caloris vi elaboratus, flavo colore, igneà potentià, ut sit quass ex puriori fanguine lucidus vapor, substantiam in se continens aquæ, aëris et ignis. Generatur ex facta in pulmonibus mixtione inspirati aëris cum elaborato subtili fanguine, quem dexter ventriculus cordis finistro communicat. Fit autem communicatio hæc, non per parietem cordis medium, ut vulgo creditur; sed magno artificio a dextro cordis ventriculo, longo per pulmones ductu, agitatur fanguis subtilis: a pulmonibus præparatur, flavus efficitur, et a vena arteriosa in arteriam venosam transfunditur. Deinde in ipsa arteria venosa inspirato aëri miscetur, et expiratione a fuligine repurgatur. Atque ita tandem a finistro cordis ventriculo totum mixtum per diastolem attrahitur, apta supellex, ut fiat spiritus vitalis.

Quod ita per pulmones sat communicatio, et præparatio, docet conjunctio varia, et communicatio, venæ arteriofæcum arteria venofa in pulmonibus. Confirmat hoc magnitudo in fignis venæ arteriofæ, quæ nec talis, nec tanta facta effet, effet, nec tantam a corde ipfo vim purifimi fanguinis in pulmones emitteret, ob folum eorum nutrimentum, nec cor pulmonibus hac ratione ferviret; cum præfertim antea in embryone folerent pulmones ipfi aliunde nutriri, ob membranulas illas, feu valvulas cordis, uíque ad horam nativitatis nondum apertas, ut docet Galenus. Ergo ad alium usum effunditur fanguis a corde in pulmones hora ipfa nativitatis, et tam copiofus. Item, a pulmonibus ad cor non fimplex aër, fed mixtus fanguine mittitur, per arteriam venofam : ergo in pulmonibus fit mixtio. Flavus ille color a pulmonibus datur fanguini fpirituofo, non a corde, in finistro cordis ventriculo non est locus capax tantæ et tam copiosæ mixtionis, nec ad flavum elaboratio illa sufficiens. Demum, paries ille medius, cum sit vasorum et facultantum expers, non est aptus ad communicationem et elaborationem illam, licet aliquid refudare possit. Eodem artificio, quo in hepate fit transfusio a vena porta ad venam cavam propter fanguinem, fit etiam in pulmone transfusio a vena arteriofa ad arteriam venofam propter spiritum. Si quis hæc conferat cum iis quæ scribit Galenus, lib. 6 et 7, de usu partium, veritatem penitus intelliget, ab ipfo Galeno non animadverfam.

Ille itaque fpiritus vitalis a finistro cordis ventriculo in arterias totius corporis deinde transfunditur, ita ut qui tenuior est, superiora petat, ubi magis adhuc elaboratur, præcipuè in plexu retiforme, sub basi cerebri sito, in quo ex vitali sieri incipit animalis, ad propriam rationalis animæ sedem accedens; iterum ille fortiùs mentis ignea vi tenuatur, elaboratur, et perficitur, in tenuissimis vasis, seu capillaribus arteriis, quæ in plexibus choroidibus sitæ sunt, et ipsissimam mentem continent, hi plexus intima omnia cerebri penetrant, et ipsos cerebri ventriculos internè succingunt, vasa illa secum complicata, et contexta servantes, usque ad nervorum origines, ut in eos sentiendi et movendi facultas inducatur. Vasa illa miraculo magno

Servet a le premier employé ce terme pour expliquer la communication des artères avec les veines. Il fait contribuer "l'air répandu dans les " poumons à la formation du fang, lequel il fait venir du ventricule -" droit du cœur, par le canal de l'artère pulmonaire; il dit que le " fang est préparé dans les poumons par un mouvement de l'air qui " l'agite, le fubtilise, & se mêle avec cet esprit vital, lequel ensuite, " par le mouvement de diastole, est reçu dans le cœur comme un " fluide propre à porter la vie avec lui. Il foutient que cette " communication & cette préparation du fang dans les poumons est " rendue évidente par la jonction des veines avec les artères dans ce " viscère ; & il conclut par dire que le cœur, ayant reçu le sang ainsi " préparé du poumon, le rejette enfuite par le moyen de l'artère du " ventricule gauche, appelée l'aorte, qui le distribue dans toutes les " parties du corps." André Césalpin, qui vivoit auffi dans le seizième fiècle, a deux passages qui contiennent précisément tout ce que l'on fait de la circulation du fang. Il explique au long " comment le fang, " fortant du ventricule droit du cœur par l'artère pulmonaire pour " paffer dans le poumon, rentre par anaftomofe dans les veines " pulmonaires (1) pour se rendre dans le ventricule gauche du cœur,

tenuisime contexta tametsi arteriæ dicantur, sunt tamen fines arteriarum, tendentes ad originem nervorum, ministerio meningum. Est novum quoddam genus vasorum. Nam sicut in transsussione a venis in arterias, est in pulmone novum genus vasorum, ex vena et arteria: ita in transsussione ab arteriis in nervos, est novum quoddam genus vasorum, ex arteriæ tunica et meninge: cum præsertim meninges ipsæ sus in nervis tunicas fervent. Sensus nervorum non est in molli illa eorum materia, sicut nec in cerebro, &c. Michael Servetus, lib. 5. primæ partis Christianismi restitutionis.

Haller, Method. Stud. Med. p. 383, dit que Servet n'a fait qu'exposer le sentiment de Galien.

(1) Idcircò pulmo per venam arteriis fimilem ex dextro cordis ventriculo fervidum hauriens fanguinem, eumque per anastomosin arteriæ venali reddens, quæ in finistrum cordis ventriculum tendit, transmisso interim aëre frigido per asperæ arteriæ canales, qui juxta arteriam venalem protenduntur, non tamen osculis communicantes, ut putavit Galenus, solo tactu temperat.

## " & être ensuite distribué par l'aorte dans toutes les parties du " corps (1)."

Harvey ne l'a pas enfei-

192. Jean Léonicénus dit que le fameux Paul Sarpi, connu autrement gnée le pre- sous le nom de Fra-Paolo, avoit découvert la circulation du sang, & mier parmi les Modernes. connu les valvules des veines, semblables à des soupapes qui s'ouvrent pour

donner passage au sang, & qui se ferment pour s'opposer à son retour ; & qu'il communiqua fon fecret à Fabrice d'Aquapendente, Professeur en Médecine à Padoue dans le feizième fiècle, & fucceffeur de Fallope, & que Fabrice le découvrit à Harvey, qui étudioit sous lui à Padoue.

Huic fanguinis circulationi ex dextro cordis ventriculo per pulmones in finistrum ejusdem ventriculum optime refpondent ea, quæ ex diffectione apparent. Nam duo funt vafa in dextrum ventriculum definentia, duo etiam in finistrum : duorum autem unum intromittit tantum, alterum educit, membranis eo ingenio constitutis. Vas igitur intromittens vena et magna quidem in dextro, quæ cava appellatur; parva autem in finistro ex pulmone introducens, cujus unica est tunica, ut cæterarum venarum. Vas autem educens arteria est magna quidem in finistro, quæ aorta appellatur; parva autem in dextro, ad pulmones derivans, cujus fimiliter duæ funt tunicæ, ut in cæteris arteriis. Quæstionibus Peripateticis, lib. 5, 125. Edit. Juntæ, 1593, in-4°.

" Remarquez que la première édition du Livre de Céfalpin a paru en 1571 à Venife, c'eft-" à-dire, près de soixante ans avant l'ouvrage d'Harvey, qui a fait ses études à Padoue près " de Venife, où il a auffi féjourne long-temps." Boërhaavius, in Methodo Studii Medici, p. 4, c. 2, p. 79, edit. Amft. dicit Cefalpinum primum fuiffe inventorem circulationis fanguinis, fed non evulgavisse, nec eo usque penetravisse quo Harveius. Voyez aussi Galien, de usu partium, lib. 7, cap. 7, 8, & 9.

(1) An folvitur dubitatio ex eo quod fcribit Aristoteles de Som. cap. 3. ubi inquit : Necessie enim quod evaporatur aliquo usque impelli, deinde converti, et permutari ficut Euripum: calidum enim cujufque animalium ad fuperiora natum est ferri : cum autem in fuperioribus locis fuerit, multum, fimul iterum revertitur, ferturque deorsum. Hæc Aristoteles ..... Pro cujus loci explicatione illud feiendum eft : cordis meatus ita a natura paratos effe, ut ex vena cava intromiffio fiat in cordis ventriculum dextrum, unde patet exitus in pulmonem : ex pulmone præterea alium ingreffum effe in cordis ventriculum finistrum; ex quo tandem patet exitus in arteriam aortam, membranis quibuídam ad oftia vaforum appofitis, ut impediant retroceffum: fic enim perpetuus quidam motus eft ex vena cava per cor, et pulmones in arteriam aortam : ut in quæstionibus Peripateticis explicavimus. In Quast. Medicis, lib. 2. Quast. 17, p. 234.

#### DES TROMPES DE FALLOPE.

193. Il y a une autre découverte importante dans l'Anatomie (1), Trompes de attribuée à Fallope, laquelle a cependant une origine plus ancienne ; je Fallope, conveux parler des deux conduits qui naissent des côtés de la matrice, ciens. dont l'usage est de conduire la semence ou les œufs de la femelle, des ovaires dans la matrice, & que l'on appelle *Tubæ Fallopii*, ou *Trompes de Fallope*, parce qu'elles ont à-peu-près la figure d'une trompette, & passent pour avoir été découvertes par Fallope, Modénois, mort en 1562. On les trouve cependant décrites dans Ruffus d'Ephèse de la manière fuivante: "Hérophile (2), dit-il, croyoit que les femmes n'ont point

(1) "Ce feroit une chose aussi longue qu'ennuyeuse de vouloir rapporter ici toutes les "découvertes des Anciens dans l'Anatomie, la Chirurgie & la Médecine. Un favant "Chirurgien du Roi de la Grande-Bretagne observe dans l'ouvrage de M. Wotton, que les "Anciens ont eu bien des connoissances en Chirurgie que nous n'avons plus : par exemple, ils "ouvroient avec succès le larynx dans l'esquinancie ; ce qu'aucun Chirurgien moderne ne se "foucie d'entreprendre : on le fait cependant quelquesois." Voyez Friend, Histoire de la Médecine, partie 1, p. 109, 110, & le chapitre de la Chirurgie des Anciens. Voyez aussi Exercitatio Philippi Jac. Hartmanni, de iis quæ contra peritiam veterum anatomicam afferuntar in genere, cap. 1, 2, 3, dans un livre publié par Kurella, intitulé Fasciculus dissertationum ad bistor. medicam spettantium, speciatim anatomes. Berlin, 1754, 8°.

(2) Η ροφίλω μίν γλο ού δοκι τό θήλυ χιρσοιεδες έχειν παρασάτας, is δι προδάτου ὑςέρα είδομεν ἐκ τῶν διδύμων πεφυκότα τὰ ἀγίεῖα κικιρσωμένα ἐκαθερόθεν, ξυνθέτρηθο δὲ ταῦτα εἰς τὸ κωίλωμα τῆς ὑςέρας. ὑφ' ῶν ὑπόμυξον ὑγρὸν πιεσομένῶν ἀπεκρίνθο. καὶ ἡν πολλῆ δόκησις σπερμαθικά ταῦτα εἶναι, καὶ τοῦ γένους τῶν κιρσοιεδῶν. τοῦτο μὶν δὴ οἶον ἐςω, αἰ ἀναθομαὶ δίχα διέξουσιν. Herophilo non videtur femina varicofos habere paraftatas. In ovis autem utero vidimus e testibus utrinque enata vaſa varicoſa, quæque perforarentur in cavum uteri. Ab his compress fubmucos fub quoddam humidum excernebatur: eratque magna suspicio feminalia hæc esse, esse testibus, de partibus corporis humani, p. 40, edit. Londini. Mais l'habile Drelincourt a fait voir que ces trompes avoient été très-connues de presque tous les Anciens, à commencer par Hippocrate. Voyez Manget, Theatr. anatom. tom. 2, lib. 2, part. 2, cap. 3, p. 94, qui cite ces passages de différens Auteurs:

χόλπυς συχιώς τε και γιαμιψύς, τώς μίν τηλοτέρω τώς δι ωλησιαιτέρω τω άιδοίω. Hippocr.

דאי עוֹדףמי דאי לוֹצטא דיאי Praxagoras et Philotimus.

Repáras Repaías. Dioclès Caryftius.

às maertásas. Eudemus.

αροφύσιες, εκφύσιες της μήτρας. Pollux, Oribafius.

ràs úsépas ràs dixpóas. Aristot.

Sans parler d'Aëtius & d'Avicenne, qui ont même énoncé les fonctions de ces trompes.

de paraftates variqueux ; mais nous avons trouvé, en examinant la
matrice d'une bête, certains vaisseaux qui naissent des testicules, &
qui, étant repliés de côté & d'autre, en forme de varices, vont
aboutir par l'une de leurs extrémités dans la cavité de la matrice.
Il en fort même une humeur gluante en les exprimant ; & l'on croit
que ce font certainement des vaisseaux féminaires, de la nature de
ceux que l'on appelle variqueux."

Transpira-Il paroît qu'Hippocrate connoissoit de la transpiration insensible ou tion insensible. fanctorienne, & l'existence des vaisseaux inhalens & exhalens (1).

Le pouls.

 Prefque tous les Médecins s'accordent à dire qu'Hippocrate n'a connu le pouls que très-imparfaitement, ou n'en a pas fait ufage dans fa pratique. M. Lefebvre a prouvé le contraire de la manière la plus évidente. Voyez Zimmerman. de l'Expér. tom. 2.

 Hippocrat. Epidem. lib. 6, fect. 6. E'xπνοδν καὶ ἐισπνοδν όλδν τὸ σῶμα: expirans et infpirans universum corpus. Galien cite plusieurs fois ce passage d'Hippocrate, pour prouver le même fystême de Sanctorius.

CHA-

[ 169 ]

## CHAPITRE II.

De la Chirurgie des Anciens.

194. AU lieu de mes propres recherches fur le fujet de ce chapitre, Extrait d'un je crois ne pouvoir mieux faire que de présenter au Lecteur un Extrait Mémoire de *Mémoire de M. Bernard*, premier Chirurgien du Roi d'Angleterre, fur la Chirurdont l'habileté ne peut manquer de donner le plus grand poids à son ciens. opinion, & qui autorise d'une manière aussi remarquable, & dans un article aussi effentiel, le sentiment que j'entreprends d'établir. Voici donc une traduction fidelle d'une partie du Mémoire que cet habile Chirurgien avoit communiqué en Anglois à son ami M. Wotton.

195. "Si nous faisons bien attention" (dit M. Bernard) "à ce " que les Modernes ont ajouté à la Chirurgie des Anciens, nous ferons " obligés de convenir que nous n'avons pas le moindre droit de nous " élever au-deffus de ces derniers, ou d'être tentés de les méprifer, " comme il arrive à ceux qui ne favent rien, n'ont rien lu, & ne " peuvent donner de preuves plus fortes & plus convaincantes de leur " ignorance & de leur orgueil, qu'en se conduisant de la manière qu'ils " le font à l'égard de ces grands hommes. Je ne prétends pas soutenir " que les Modernes n'ont en aucune manière contribué à l'avancement " de la Chirurgie; ce feroit une extravagance auffi grande que celle " dont je me plains de l'autre côté: ce que je prétends feulement, " est que le mérite des Modernes confiste plutôt à avoir renouvelé les " inventions des Anciens, & à les avoir exposées dans un meilleur " jour, qu'en aucune découverte importante qu'ils aient faite eux-" mêmes dans cette science. Soit que l'art de guérir les blessures, " tombant immédiatement sous nos sens, ait été par cette raison l'objet

" de l'étude des hommes, de meilleure heure, & soit devenu par-là " plus fusceptible d'acquérir certain degré de perfection que les autres " branches de la Médecine; ou que la plus grande partie de ceux qui " ne font rien de plus que fimples Professeurs, aient été des ignorans " ou des empiriques; que ce soit celle qu'on voudra de ces deux " raisons, il est certain que cette science n'a pas été cultivée depuis " quelques fiècles avec autant de fuccès qu'elle auroit pu l'être; & il " fuffit, pour preuve de ce que l'on avance, de comparer le (1) petit " nombre des bons écrivains fur cette matière avec ceux qui ont écrit " fur les autres branches des arts & des sciences .... Quiconque est " verfé dans les écrits des Anciens, & a eu l'occafion & la capacité de " juger de leur mérite par l'expérience, avouera ingénument que ce " qui doit contribuer à rendre leur lecture plus utile que celle des " Modernes, est qu'ils sont plus exacts a décrire les fignes & les " indications des maladies, & plus justes & plus précis que les " Modernes dans leurs distinctions des différentes espèces d'ulcères & " de tumeurs. Si notre fiècle a retranché certaines méthodes superflues " de la pratique [comme on doit en convenir,] on ne peut pas " démontrer que ces mêmes méthodes foient venues des Anciens: " mais il est plus probable qu'elles ont été introduites en grande partie " par des Professeurs ignorans & barbares, d'une date beaucoup plus " récente. Il n'est pas douteux que la perfection à laquelle la " Chirurgie a été portée dans ces derniers fiècles est principalement " due aux découvertes qui ont été faites dans l'Anatomie, par le " moyen desquelles nous fommes plus en état de rendre raison de " plusieurs de ces phénomènes qui étoient auparavant inexplicables, " ou fouvent mal expliqués. Mais la partie la plus effentielle (l'art " de guérir les plaies) à laquelle toutes les autres doivent céder, est

<sup>(1)</sup> Un Profession de Chirurgie de l'Ecole de Saint-Côme disoit, il n'y a pas long-temps, que la Chirurgie, toute éclairée qu'elle est aujourd'hui, ne s'éleveroit jamais au degré où elle pourroit parvenir, parce qu'en général les Chirurgiens sont des gens sans lettres & sans études.

se restée à-peu-près dans le même état dans lequel les Anciens nous " l'ont transmise. Ce que je viens de dire est incontestable, & j'en " appelle pour preuve à tous ces Cours de Chirurgie qui ont été publiés " par les plus favans & les-plus célèbres d'entre les Modernes, & qui " paroiffent avoir été copiés les uns d'après les autres, excepté les " meilleurs, qui font pris des Anciens. Entre tous les écrivains " systématiques, peu refusent la prééminence à Fabrice d'Aquapendente, " homme d'une érudition & d'un jugement exquis; & cependant il " n'a pas honte de déclarer que Celle parmi les Latins, Paul Eginete " parmi les Grecs, & Albucafis chez les Arabes, sont ceux à qui il doit " le plus pour la composition de son excellent livre. Mais, dira-t-on, " combien d'opérations sont à présent en usage, qui étoient inconnues " aux Anciens ! Je crains fort, au contraire, qu'un examen impartial " ne nous en fasse appercevoir plus d'avantageuses omises ou " discontinuées, que de nouvelles que nous ayons introduites, pourvu " que nous apportions dans cet examen un esprit libre de préjugés & " de toute partialité: il suffira d'un court détail pour déterminer fi " les Anciens méritent autant d'être négligés que quelques-uns " voudroient nous le perfuader.

196. "Pour commencer par l'opération de la pierre, perfonne ne Détail des doute qu'ils n'aient droit de la réclamer. Celfe & plufieurs autres des Anciens en ont donné d'exactes descriptions, quoique, pour rendre justice à dans la chaque fiècle, il faille avouer que la manière d'opérer, préférable en plufieurs cas, & connue sous le nom de grand appareil, a été inventée par Jean de Romanis de Crémone, qui vivoit à Rome l'an 1520, & publiée à Venise en 1535(1). L'invention de l'instrument dont nous faisons usage pour trépaner appartient fans doute aux Anciens, & a été seulement perfectionné par Woodall & Fabrice d'Aquapendente. La ponction est auffi, à tous égards, une de leurs

(1) Par fon Disciple Marianus Sanctus Barolitanus.

Z 2

" inventions. La laryngotomie, ou l'ouverture du larynx dans " l'esquinancie, étoit pratiquée par eux avec succès. Cette opération, " sûre & néceffaire, est hors d'usage à présent parmi nous (1), soit " par la timidité des malades & de leurs amis, foit par la répugnance " & quelquefois l'ignorance des Médecins ou des Chirurgiens. Et " quoiqu'Arétée, Paul Eginete, & Cælius Aurelianus, semblent, sur " l'autorité d'Antyllus, parler d'une manière équivoque du fuccès de " cette opération, cependant la plus grande partie des anciens Grecs " & Arabes la conseillent; & Galien en particulier, appuyé sur la " raison, l'expérience & l'autorité d'Asclépiade, la recommande avec " raison comme une dernière reffource en cas d'esquinancie. La " cure de l'hernie intestinale, avec la manière de guérir les autres espèces " de cette maladie, sont exactement décrites par les Anciens. Ce " font eux qui ont enseigné la cure du ptérygion & de la cataracte ; ils " ont traité des maladies des yeux auffi judicieusement qu'aucun de nos " Oculistes modernes, qui, s'ils vouloient être de bonne foi, convien-" droient qu'ils ne font rien de plus que répéter ce que ces grands " maîtres ont enseigné là-dessus. L'ouverture de l'artère & de la " veine jugulaire n'est pas plus de l'invention des Modernes que la " ligature dans l'anévrisme (2), qui n'étoit certainement pas entendue ; " même dernièrement par Frédérick Ruysch, célèbre Anatomiste " Hollandois (3). L'extirpation des amygdales, ou de la luette, " n'eft pas de l'invention des Modernes, quoiqu'il faille avouer que " les cautères efficaces dont nous nous fervons pour extirper les " premières, n'ont été ni pratiqués ni connus des Anciens. La " manière de traiter la fistule lacrymale [cure si délicate & si difficile] " dont nous nous fervons encore, est précisément celle des Anciens, " avec l'addition que Fabrice y a faite de la cannule pour le cautère.

(1) Voyez fett. 193, à la Note (a).

(2) Tumeur occasionnée par la dilatation d'une artère ou la rupture de ses tuniques.

(3) Voyez fes Observations Anatomico-Chirurgic. Amft. 1691, in-4. Observ. 2.

172

" Quant au cautère actuel, qui fait un article affez confidérable de la " Chirurgie, quoique Costaus, Fienus, & Severinus aient écrit fi " amplement fur ce sujet, cependant il est évident, par un seul " aphorifme d'Hippocrate (1), que ce grand Médecin connoissoit " fon usage auffi bien que ceux même qui sont venus après lui; outre " qu'il en est parlé fréquemment dans les écrits de tous les autres " Anciens, qui s'en fervoient fans doute avec le plus grand fuccès dans " plusieurs cas où nous en négligeons l'usage, ou bien ne le connoissons " pas affez. La cure des varices par incision, à peine mentionnée de " nos jours, paroît avoir été pratiquée familièrement parmi les " Anciens, comme il est manifeste par les ouvrages de Celse & de " Paul Eginete ; & quiconque est versé dans la connoissance des ulcères " variqueux, conviendra que cette opération est absolument néceffaire " pour en effectuer la cure. Le polype de l'oreille est une maladie fi " peu connue des Modernes, qu'on n'en trouve même que fort " rarement le nom dans leurs écrits; & cependant la description de " cette cure n'a pas été omise par les Anciens. Ils étoient parfaitement " instruits dans la connoissance de toutes les espèces de fractures & " de luxations, & des moyens d'y remédier, ainsi que de toutes les " futures en usage parmi nous, outre plusieurs que nous avons " perdues, ou du moins qui nous sont transmises d'une manière si " obscure, que de savans hommes ont cru ne pouvoir mieux employer " leur temps qu'en faisant enforte de déterminer ce qu'elles pouvoient " être, & d'en recouvrer l'usage. Et quoique quelques personnes " aient avancé que les cautères leur étoient inconnus, on peut se " convaincre aisément du contraire en examinant ce qu'en ont dit Celse & " Cælius Aurelianus, en convenant cependant qu'ils ne paroiffoient pas " avoir fu les placer & les continuer comme nous le faisons à présent .... " Et je ne dois pas omettre encore ce qui est si manifeste, que je ne " crois pas que personne veuille entreprendre de le nier; c'est que " toutes les différentes fortes d'amputations de membre, mammelles,

(1) Les Scythes, dit-il encore ailleurs, sont presque tous cautérisés.

" &c. étoient pratiquées parmi eux aussi familièrement & avec autant " de fuccès qu'il est possible de prétendre qu'elles le sont parmi les " Modernes. Quant à l'art des bandages, aussi important que " nécessaire, tout négligé qu'il est, dont les François font tant de cas, " & qu'ils se piquent de posséder mieux que par-tout ailleurs, les " Anciens le connoissoient si bien, & dans un tel degré de perfection, " que nous ne nous flattons pas même d'avoir ajouté beaucoup à " l'excellent Traité que Galien a jugé à propos d'écrire sur ce sujet ; " & quoique les Modernes réclament l'avantage sur les Anciens à l'égard " de la variété des instrumens, il est néanmoins évident, par tout ce " que ces derniers nous ont transmis, qu'ils n'ignoroient point ceux " qui étoient nécefiaires, & qu'ils n'en étoient nullement destitués; & " même il est très-probable, par tout ce que disent Oribasius & " plufieurs autres auteurs, qu'ils en avoient une grande variété. Quant " aux topiques, il est certain que nous leur sommes redevables de nous " avoir inftruits de la nature & des propriétés de ceux dont nous nous " fervons; & pour ce qui est des méthodes générales de guérir, plusieurs " ont été fi éminemment traitées par les Anciens, entre autres celle " qui traite des bleffures à la tête, que ceux des Modernes qui en ont " écrit le plus judicieusement ont pensé qu'ils ne pouvoient pas rendre " un plus grand fervice à la postérité qu'en commentant le livre " admirable qu'Hippocrate a écrit fur ce fujet.

Conclusion trait de Bartholin.

197. " Enfin, il faudroit avoir plus de loisir & de capacité que je du Mémoire " n'en ai (conclut M. Bernard) pour entrer dans le détail de toutes nard par un « les particularités, & démontrer ce qui a été inventé, négligé, ou " perdu dans tous les différens âges. Ce que j'ai dit ici est suffisant " pour faire voir qu'il nous convient de parler des Anciens avec plus " de respect & de déférence: non que nous devions nous laisser " déterminer aveuglément par leur autorité, ou supposer qu'ils n'ont " rien laissé à ajouter aux fiècles suivans; mais nous devons imiter " le célèbre Bartholin, qui entendoit si bien les avantages des Modernes,

\*\* & étoit lui-même auffi zélé pour les progrès des connoiffances, \*\* auffi curieux de l'étude de la Nature, & auffi heureux dans fes \*\* recherches, qu'aucun de ceux qui s'imaginent que le moyen de \*\* montrer de l'efprit, & de fe diftinguer, est de tourner en ridicule les \*\* Anciens, ou de les mépriser. C'est mal entendre ses intérêts, disoit \*\* ce grand homme, que de se plonger dans l'étude des Modernes, jusqu'à \*\* négliger ou mépriser celle des Anciens, dont les écrits sont si nécessieres \*\* pour répandre du jour sur la plupart de nos connoissances (1). Et \*\* dans un autre endroit il dit: J'ai toujours fait cas des opinions & \*\* des maximes des Modernes, en rendant cependant toujours la justice due \*\* à l'Antiquité, à qui nous devons les premiers fondemens de notre art."

(1) Peffimè fudiis fuis confulunt qui ita recentiorum fcriptis fe immergunt ut veteres vel negligant vel contemnant, quum plerarumque rerum lux ex illis pendeat.....ita femper recentiorum fententiis et opinionibus calculum adjeci, ut fua antiquitati reverentia fervaretur, cui artis noftræ fundamenta debemus. Thomas Bartholin. Epift. Med. Cent. 3.

-A H Ole Clamir and Chamin. On donne ancore une antre styrnologie de ca man, en et

## [ 176 ]

#### CHAPITRE III.

### De la Chymie des Anciens.

Etymologie 198. SUIVANT la plus grande partie des Etymologistes, il n'est pas du mot Chy- besoin de faire de profondes recherches pour démontrer l'antiquité de

la Chymie; fon nom femble annoncer fon origine. Prefque tous conviennent qu'elle a été cultivée premièrement en Egypte, patrimoine de Cham, de qui elle est supposée avoir pris le nom de xnusia, chemia sive Chamia, science de Cham (1). Mais sans entrer ici dans une discuffion de philologie, je vais confidérer fi les Anciens ont été Chymistes, & jusqu'à quel point; & je me flatte de faire voir que nonfeulement ils n'ont pas ignoré nos connoiffances dans cet art, mais même qu'ils avoient des lumières qui ne sont pas parvenues jusqu'à nous.

Tubalcaïn, Vulcain, & tous deux Chymiftes.

199. Le premier exemple qui s'offre pour appuyer l'affertion de le même que l'antiquité de cette science, est de la date la plus reculée. On ne disconviendra pas, je pense, que Tubalcaïn, & ceux qui avec lui trouvèrent la manière de travailler le cuivre & le fer, ne duffent être d'habiles Chymistes (2). On sent en effet qu'il n'étoit pas possible de mettre ces métaux en œuvre fans connoître auparavant l'art de fouiller les mines, de les excaver, rafiner, & séparer les minéraux; toutes opérations de Chymie, dont l'invention ne pouvoit être due qu'à des génies supérieurs en cet art, quoiqu'étant une fois connues, le plus vil

<sup>(1)</sup> Au Pfeaume 105, l'Egypte est appelée Terre de Cham .- Suivant Bochart, les Coptes s'appellent encore Chemi ou Chami. Et Plutarque, dans Ifis & Ofiris, parle d'un canton d'Egypte, qu'il appelle Chemis quasi Chamis. On donne encore une autre étymologie de ce mot, en le faisant dériver de l'Arabe Chema, occultare, la Chymie étant un art caché.

<sup>(2)</sup> Genefe, c. 4. v. 22. Et Exod. c. 31, v. 4, 5, & 6.

vil artifan pût enfuite les mettre en pratique. Ceux qui font au fait de l'excavation des mines de cuivre, par exemple, & favent qu'il faut paffer ce métal une douzaine de fois au feu avant qu'il ait acquis la couleur & la ductilité convenable, entreront aifément dans ce fentiment. Il me femble inutile de rapporter ici tous les paffages des Hiftoriens profanes qui ont parlé de Vulcain dans les mêmes termes dont l'auteur facré parle de Tubalcaïn (1), & de faire obferver au lecteur la reffemblance des noms, ce qui les a fait paffer pour un feul & même perfonnage; ce feroit m'écarter de mon fujet; & il me fuffit de remarquer que ces auteurs attribuent à Vulcain d'avoir connu l'art de travailler le fer, le cuivre, l'or, & l'argent, & tous les autres corps qui peuvent fouffrir l'action du feu.

200. Je paffe auffi fur tout ce qui tient du fabuleux, comme la fable Veau d'or de la toifon d'or (2), les pommes d'or du jardin des Hefpérides, les ren lu potatémoignages de Manethon & de Jofeph au fujet des colonnes de Seth Moyfe. dont on tire des conféquences en faveur de la tranfmutation des métaux; je viens à des faits plus effentiels & plus authentiques, & fans quitter l'hiftoire facrée, afin de mieux fuivre l'ordre chronologique, je m'arrête fur le trait de Moyfe qui, après avoir brifé le veau d'or, le réduifit en poudre, &, le mélant avec l'eau du fleuve, le fit boire aux Ifraélites, en un mot, fit boire de l'or potable (3); opération fi difficile, qu'elle eft ignorée de la plus grande partie des Chymiftes de nos jours, & que Boerhaave l'appelle une des principales opérations de l'art, & qui n'eft pas même connue de ceux qui y excellent le plus (4). Cependant il faut convenir qu'elle a été regardée comme praticable par quelques

(4) Boerhaave, Elémens de Chymie, p. 11.

<sup>(1)</sup> A Vulcano fabricationem ferri, æris, auri, argenti, cæterorum omnium quæ ignie operationem recipiunt, inventam dicunt. Diod. Sicul. antiq. lib. 5, p. 341.

<sup>(2)</sup> Vid. Suidam, voc. xnueia et voc. depás.

<sup>(3)</sup> Exod. c. 32, v. 20. Deuteronom. c. 9, v. 21.

habiles Chymistes (1) qui la regardent en même temps comme la preuve la plus marquée du favoir éminent de Moyfe dans les connoiffances des Egyptiens. En effet, comment, fans le fecours de la Chymie, Moyfe fût-il venu à bout de diffoudre entièrement un veau d'or massif, & cela sans aucuns corrosifs qui eussent empoisonné ceux qui auroient enfuite bu cette eau? Et cependant c'est ce qu'il fit en peu de temps, & par un procédé qui est le feul qui puisse produire cet effet. Frédéric III. Roi de Danemarck, étant curieux de vérifier cette opération, engagea quelques habiles Chymistes de son temps à la tenter. Ils réuffirent après plusieurs efforts, mais en fuivant la méthode de Moyfe, de réduire premièrement l'or en petites parties par le feu (2), & enfuite de le broyer en un mortier (vraisemblablement avec de (3) l'eau) jusqu'à ce qu'il fût reduit à un degré de diffolution propre à le rendre potable. Le fait ne peut être révoqué en doute, & il n'a rien de furnaturel; nous favons que Moyfe étoit instruit dans les sciences des Egyptiens (4), chez qui l'on convient qu'elles étoient cultivées avec beaucoup de succès, & chez lesquels les premiers philosophes Grecs alloient puiser leurs connoissances (5). Nous allons

(2) Sennertus, de confenf. et difcord. enfeigne que le mot קשרף ne fignifie pas feulement brûler, mais calciner, Ifaie 33, 12, fondre & réduire en poudre, de quelque manière que ce foit.

(3) Voyez l'avant-dernière note.

(4) AA. Apost. c. 7, v. 22. Clem. Alexand. Strom. lib. 1, p. 148, 149 .- Philo Judæus de vitâ Mosis, lib. 1.

(5) Profectus est in Egyptum Orphæus, Museus, Dædalus, Homerus, Lycurgus, Solon, Plato, Pythagoras, Eudoxus, Democritus Abderites; hi in Ægypto certè perceperunt omnia quæ apud Græcos fecere admirabilia. *Diod. Sicul.* lib. 1, p. 86.—Julius Maternus Firmicus de Mathef. lib. 3, c. 55, parle de la feience de l'Alchymie comme d'une chose connue, & dans fa

<sup>(1)</sup> Fr. Antonius Londinensis. Borrichius, de sapientiâ Ægyptiorum et chemicorum, p. 293, 294, 306, 410, & 415, parle de la teinture d'or.—" Le fameux Joël de Langelote dit dans ses " ouvrages, que la seule attention suffit pour dissource entièrement l'or. Et l'ingénieux " Homberg assure que l'eau simple, broyée long-temps avec certains métaux, & même avec " l'or, a dissource corps si parsaitement, qu'ils en sont devenus potables." Boerbaave, Elémens de Chymie, p. 604. Vid. Dickinsoni Physicam vet. et nov. lib. 20, sect. 4, p. 318.

faire voir à présent que ce n'étoit pas sans raison qu'ils jouissoint d'une fi grande réputation; & il ne faut pour cela que faire attention à quelques opérations de la Chymie de ceux qui formoient de semblables élèves.

201. Leur manière de travailler le ciment dont ils faisoient usage Momies, pour bâtir ces monumens qui subfistent encore, nous est jusqu'ici du favoir des inconnue; mais il n'y a pas de doute qu'ils ne le préparassent par des Egyptiens dans la Chymoyens tout-à-fait chymiques; & la perte de ce fecret est encore tous mie. les jours un sujet de regret pour nous. Les momies fans nombre qui nous ont été conservées malgré une fi longue suite de fiècles, doivent fuffire pour affurer aux Egyptiens la gloire d'avoir porté la Chymie à un degré de perfection atteint par un très-petit nombre. Il y a dans leurs momies seulement un assemblage d'opérations chymiques, dont quelques-unes font encore ignorées, malgré les tentatives des plus habiles Modernes pour nous les restituer. L'art d'embaumer les corps morts, par exemple, & de les conferver plusieurs fiècles, est absolument perdu, & n'a pu être porté aussi loin qu'il l'étoit par les Egyptiens, fans de grandes connoiffances dans la Chymie (1). Tous les efforts que l'on a faits pour recouvrer cet art ont été inutiles; les analyses réitérées faites de quelques momies, pour découvrir les ingrédiens qui entroient dans leur composition, ont été fans fruit. Quelques Modernes ont effayé de conferver des corps morts avec certaines préparations, mais inutilement ; les momies de Louis de Bils, qui étoit regardé comme ayant excellé en ce genre, font déjà

préface il dit qu'il a tiré de chez les Egyptiens toutes les choses fur lesquelles il se proposoit d'écrire. Lib. 3, c. 1. Lib. 8, c. 6. Præfatio, in lib. 4.

Scrutari cœca metalla,

Depositas et opes, terræ que exurere venas, Materiemque manu certa duplicarier arte.

Manilii Aftronomicon, lib. 4, v. 246. Ce dernier vers est une description de l'Alchymie.

(1) Herodot. in Euterp. lib. 2, p. 135.

Aa 2

corrompues (1); on trouve d'ailleurs dans les momies d'Egypte plusieurs procédés du reffort de la Chymie; de la dorure (2) aussi fraîche que si elle eût été appliquée depuis cinquante ans; de la soie teinte en couleurs qui n'ont rien perdu de leur vivacité, malgré trente fiècles écoulés depuis ce temps-là. On voit au Musée de Londres une momie toute couverte de bandes de petits grains de verre de différentes couleurs, qui prouvent que ce peuple avoit déjà l'art de travailler le verre, & de le peindre à fon gré. Sur quoi je remarquerai en passant, que les ornemens de verre dont cette momie est couverte, font disposés avec les mêmes couleurs, & dans le même fens dans lequel presque toutes les autres momies sont peintes; de forte qu'il est probable que ces sortes d'ornemens, étant alors très-dispendieux, étoient réfervés pour les principaux personnages, & que ceux qui n'étoient pas en état de faire la dépense de ces ornemens de verre, se contentoient de les imiter en peinture.

Manière de 202. Il feroit facile de faire une plus longue énumération de tous les peindre fur la toile des procédés chymiques qui ont concouru à la composition d'une momie; Egyptiens, & mais je passe à une manière de peindre fur la toile, que les Egyptiens pratiquoient, & qui est, fi je ne me trompe, encore un secret pour nous.

Après avoir tracé leur deffein fur une toile blanche, ils rempliffoient
chaque partie de ce deffein avec différentes fortes de gommes propres
à abforber différentes fortes de couleurs, lefquelles gommes ne
s'appercevoient point fur la blancheur de la toile; enfuite ils
trempoient cette toile un moment dans une chaudière pleine d'une
liqueur bouillante préparée à cet effet, & l'en retiroient peinte de
toutes les couleurs qu'ils avoient eu intention de lui donner. Et

(1) Louis de Bils (Bilsus) de Copenhague; Gabriel Clauder, Médecin du Duc de Saxe en 1679. — Tobias Andræas, Epist. an. 1682. Act. Erudit. Lips. ann. 1682. M. Julio. p. 270. Conrigius de Sapientia Ægyptior. p. 210.

(2) Les Anciens connoiffoient aussi la dorure en or moulu. Æs inaurari argento-vivo, legitimum erat. Plin. Hist. Natur. lib. 33, c. 3. Vitruv. lib. 7, c. 8.

" ce qu'il y avoit de remarquable, étoit que ces couleurs ne paffoient " point avec le temps, & ne s'en alloient point à la leflive, le cauftique " employé dane cette liqueur pénétrant intimement la toile (1)." Cette expérience feule devroit fuffire pour donner la plus haute idée des progrès des Egyptiens dans la Chymie; mais leur histoire fourmille de mille autres traits de leur fagacité à cet égard. Il ne pouvoit guère en être autrement parmi des peuples qui étoient fi industrieux & fi laborieux, que les goutteux, les aveugles, & même les manchots trouvoient de quoi s'y occuper (2): & fi peu fujets à l'envie, qu'ils écrivoient fur des colonnes (élevées à deffein dans les lieux facrés) les découvertes qu'ils faisoient dans les fciences & dans les arts, afin de ne rien négliger de ce qui pouvoit contribuer à l'utilité publique. Le premier de ces deux témoignages en faveur des Egyptiens, leur eft rendu par l'Empereur Adrien dans une lettre qu'il écrivoit au Conful, en lui envoyant *trois coupes d'un verre très-curieux qui, comme le col* 

(1) Pingunt et vestes in Ægypto, inter pauca mirabili genere, candida vela postquam attrivere, illinentes non coloribus, sed colorem sorbentibus medicamentis: hoc cùm secere, non apparet in velis: sed in cortinam pigmenti serventis mersa, post momentum extrahuntur picta. Mirumque, cum sit unus ex cortina color, ex illo alius atque alius sit in veste, accipientis medicamenti qualitate mutatus. Nec postea ablui potest. Ita cortina, non dubiè confusura colores, si pictus acciperet, digerit eos ex uno, pingitque dum coquit: et aduste vestes firmiores funt quàm si non urerentur. Plin. Hist. Natur. lib. 35, c. 11, sect. 42, tingit et Egyptus argentum, ut in vass Anubem sum spectet, pingitque, non cælat argentum. Plin. lib. 33, c. 9. fect. 46. Vid. & Heliodor. Ætbiop. lib. 3.

'Er τοῖσι (Μασσαγιτῦις) καὶ δίνδρεα φύλλα τοιῆσδι ίδίης σαρεχόμενα εἶναι λέγιται, τὰ τρίβοντάς τι καὶ σαραμίσγοίλας ὕδωρ, ζῶα ἐωῦτοῖσι ἐς τὴν ἐσθῆτα ἐγζράφειν· τὰ δὶ ζῶα οἰκ ἐκπλύνισθαι, ἀλλὰ συγκαταγκράσι ειν τψ ἄλλω ιἰρίω, κατάπες ἐνυφανθίντα ἀρχήν· Parmi les Maffagétes, il y a des arbres qui produifent des feuilles de telle nature, qu'après les avoir broyées & trempées dans l'eau, ils en peignent des animaux fur leurs habits, fi bien qu'ils ne s'en vont point à la leffive, mais vieilliffent avec la laine, comme s'ils avoient été tiffus dans le vêtement. Herodot. liv. 1. fect. 203.

(1) Civitas (Alexandria) opulenta, dives, fœcunda, in quâ nemo vivat otiofus. Alii vitrum conflant, ab aliis charta conficitur, alii Lyniphiones funt : omnes certè cujufcunque artis videntur et habentur. Podagri, quod agant habent : cæci quod faciant ; ne Chiragrici quidem apud eos otiofi vivunt. Flavius Vopifcus Syracufius ex Adrian. Imperator. Epiftol. in Saturnino, Augustæ Histor. Scriptor. p. 723, edit. 8°.

d'un pigeon, avoit la propriété de réfléchir différentes couleurs, étant vues dans un fens différent, en imitation d'une pierre précieuse appelée obsidiane, que quelques Commentateurs ont cru être l'œil de chat, & d'autres l'opale (1). Cet art de contrefaire les pierres précieuses n'étoit pas particulier aux Egyptiens feuls : les Grecs, qui le tenoient à la vérité de ces grands maîtres, étoient aussi fort entendus dans cette branche de la Chymie; ils favoient donner à un crystal composé les teintures des différentes pierres fines qu'ils vouloient imiter. Pline (2), Théophrastes (3), & plusieurs autres, en citent quelques exemples que je rapporte ci-deffous, & dont les plus remarquables étoient leurs fuccès à imiter parfaitement les rubis, les byacinthes, les éméraudes (4), & les Saphirs.

Egyptiens faisoient éclore les chaleur artificielle.

203. Je ne m'arrête point sur ce que Diodore de Sicile dit de quelques Rois d'Egypte, qui avoient l'art de tirer l'or d'un certain œufs par une marbre blanc (5), ni fur ce que Strabon rapporte de leur manière de préparer le nitre, & de la quantité confidérable de mortiers de granit que l'on voyoit de son temps à Memphis, & qui sans doute y étoient pour des ufages de Chymie (6); mais je ne puis paffer fous filence l'art qu'ils avoient de faire éclore des œufs de poule, d'oie, ou de toute

> (1) Calices tibi Allaffontes, verficolores tranfmisi quos mihi Sacerdos templi attulit, tibi et forori meæ specialiter dedicatos. Flav. Vopiscus loc. cit. p. 728. Et Casaubon in hunc locum : Allassontes qui colorem mutant ficut palumborum colla.

> (2) Fit et tinctura ex genere obfidiani ad escaria vafa, et totum rubers vitrum atque non translucens Hamatinon appellatum. Fit et album et murrhinum hyacinthos fapphirosque imitatum, et omnibus aliis coloribus. Plin. Hift. Natur. lib. 36, c. 26, fect. 67.

> (3) Καί οι γράφορες τα σερί τούς βασιλείς, και τουτό γράφουσι, τις σρώτος βασιλεύς ιποίησε τεχεικόν κυακόν μιμησάμενος τον αυτοφύη. Theophrastes de Lapidibus. Plin. lib. 37, c. 9, fect. 38.

- (4) Seneca, Epist. 90, de Democrito.
- (5) Diodor. Sicul. lib. 4, antiq. c. 13, p. 105. Edit. Amfterd.
- (6) Strabo. Geogr. lib. 17, p. 556. Edit. Cafaub.

autre volaille, en toutes faisons, & par différens moyens, renouvelé depuis peu par M. de Réaumur, qui a suivi une méthode dont Diodore de Sicile, Aristote, & Flavius Vopiscus, avoient déjà reconnu les Egyptiens pour les premiers inventeurs (1).

204. La Chymie étant une branche principale de la Médecine, il Chymieméne fera pas mal-à-propos de faire aussi mention de quelques exemples Anciens. dans lesquels les Egyptiens l'avoient fait contribuer à la perfection de cette science. Je laisse à part l'histoire d'Esculape, instruit par Mercure ou Hermès. Je viens aux faits, & je trouve que la Pharmacie des Egyptiens tenoit fort à la Chymie; témoins leur manière d'extraire *Phuile* (2), & de préparer l'opium dont ils faisoient usage pour calmer les grandes douleurs du corps, ou bannir de la mémoire les grands chagrins. Homère paroît avoir eu ce dernier en vue, lorsqu'il dit qu'Hélène fit prendre à Télémaque d'une drogue qui avoit ces propriétés (3). Ils préparoient une terre grasse propre à effectuer plusieurs cures, fur-tout à dessecher les chairs, guérir l'hydropise & les hémorthoïdes (4). Ils connoissiont toutes les différentes manières de faire *le fel, le nitre, & l'alun* (5), le *fel ammoniac* ou *cyrénaïque*, ainfi nommé de ce qu'il étoit tiré des environs du Temple de Jupiter

(1) Et quod admirationem propter fummam in hisce rebus industriam imprimis meretur, gallinarum altores, anferumque pastores, animantium horum procreatione, natura cæteris quoque hominibus pervulgata, non contenti, suo ipsi ingenio infinitam avium (hujus generis) multitudinem congregant. Non enim aves incubare finunt, sed suis ipsi manibus (quod mirum est) fætus excludunt, et sic efficacitati naturali ingenio et arte nihil concedunt. Diodor. Sicul. lib. 1, p. 85, edit. Amst. In sterquilinio ova obruebant Ægypti, Aristotel. Hist. Animal. lib. 6. c. 2. Flav. Vopiscus, Saturnin. p. 727. P. Lucas Itiner. 4, p. 279.

(2) Tertul. de animâ, adv. Valentin. c. 15. Died. Sie. lib. 1, p. 20, lib. 5, p. 389. Plin. lib. 15, c. 7. lib. 13, c. 1. lib. 15, c. 3. Voyez aufi Exod. c. 30, v. 25 & 34.

(3) Diod. Sicul. lib. 1, p. 87, 88. Plin. lib. 21, c. 21.-Odyffea 8. v. 221. mep mainies.

(4) Galen. de fimpl. Med. facult. lib. 9, c. 2.

(5) Plin. lib. 31, c. 7. Strab. lib. 17, p. 552, 556. Ed. Cafaub. Vitruv. lib. 8, c. 3. Plin. lib. 31, c. 22 & 46. lib. 35, c. 15. Diofcorid. lib. 5, c. 123.

Ammon (1). Ils faifoient usage de la litharge d'argent, de la rouille de fer, & de l'alun calciné, pour guérir les ulcères, les coupures, les froncles, les fluxions des yeux, les douleurs de tête, &c. (2), & de la poix pour guérir la morfure des ferpens (3). Ils employoient avec fuccès les cauftiques (4); ils connoiffoient les différentes préparations des plantes & des fimples pour en faire des médecines, ou des breuvages. La bière fur-tout a pris fon origine chez eux (5). Ils ont auffi connu le fucre; Théophrafte en parle dans fon Fragment du miel, où il l'appelle miel des rofeaux: in roïs xalápois, qui eft le fucre. Pline l'a connu auffi, & en parle fous le nom de fel des Indes. Galien & Diofcoride l'ont nommé facchar (6).

Ils faisoient des onguens très-estimés & très-durables; & l'usage de leurs remèdes, tiré des substances métalliques, est si manifeste par les écrits de Pline & de Dioscoride, qu'il paroît inutile de les citer ici. Dioscoride sur-tout parle souvent de diverses préparations métalliques pour la Médecine, comme le *plomb brûlé*, la *céruse*, le *verd-de-gris*, & l'*antimoine brûlé* qu'ils faisoient entrer dans les emplâtres & les collyres. Il faut remarquer que je n'ai encore eu en vue que la Pharmacie des Egyptiens; ce qui fait que j'omettois de faire mention de la *thériaque*, cette fameuse composition d'Andromaque, Médecin de Néron (7), si estimée de tout temps, & qui jouit encore à présent de toute sa confidération;

- (1) Plin. lib. 12. c. 23. lib. 31, c. 7, fect. 39. Athenaus, lib. 2, c. 29.
- (2) Galen. de composit. medicament. lib. 5. c. 1.
- (3) Dioscorid. de theriaca, c. 19.
- (4) Plin. Hift. Natur. lib. 26, c. 1, fect. 3.

(5) Diod. Sicul. lib. 1, p. 17 & 31, & imprim. 211. Conficitur et in Ægypto potus ex hordeo, quem zythum vocant, odoris et faporis jucunditate vino non multùm cedens; vid. et Plin. lib. 13, c. 5. Herodot. in Euterp. O<sup>v</sup>iror ix xpiSiur. Diofcorid. lib. 2, c. 110 & 109.

- (6) Saumaife, exercitationes supra Solin. Guy Patin, Lett. p. 417.
- (7) Galen. de antidot. lib. 1.

confidération ; & je m'en tiendrai même au peu que je viens de dire fur la Chymie médicinale des Anciens, les Grecs & les Latins offrant un champ trop vaste pour qu'il me soit possible de le parcourir ici. Hippocrate fur-tout, le contemporain & l'ami de Démocrite, a cultivé particulièrement la Chymie. Un favant a fait un livre entier fur les vues de ce grand homme dans cette fcience (1), & fait voir qu'il en avoit connu les principes généraux, & qu'il étoit même entré dans le détail de plusieurs procédés très-utiles (2). On cite aussi des passages de Platon qui font reçus en axiome en Chymie (3). Galien favoit que l'activité du feu pouvoit être appliquée à plusieurs opérations très-utiles, E que par le moyen de cet instrument principal de la Chymie on pouvoit manifester plusieurs secrets de la Nature, qui autrement eussent été ignorés, & il en apporte plusieurs exemples en différens endroits de ses ouvrages (4). Enfin, Dioscoride nous a confervé plusieurs préparations de minéraux des Anciens, entre autres une pour tirer le vif-argent du cinabre, qui est une description exacte de la distillation (5).

(1) Ottonis Tachenii Hippocrates chemicus, ann. 1668. Voyez M. Lefebvre, Introduel. au Traité de l'Expér. de M. Zimmermann, p. 30-41. Hippocrate, d'après les citations, y parle en très-habile Chymifte.

(2) Concors concordi adhæret, discordia rebellant. lib. de Diæta .- Tachenius prétend que par les deux principes généraux d'Hippocrate, le feu & l'eau, il a toujours entendu parler de l'acide & de l'alkali.

(3) Natura natura gaudet; natura naturam retinet; et in Sympolio: อีนองอา อีนององ อันอง อ

(4) Multa ignis commercio meliora redduntur, et latens rerum natura in apertum ab igne profertur. Galen. lib. de theriaca ad Pifonem, c. 16. De antidotis, lib. 1, c. 15. vid. et Ariftot. in diversis locis ; et Anth. Gunth. Billichium de vanitate medicinæ chemicæ, c. 2. Et Otton. Tachenium Hipp. chymic.

(5) In fictilem patinam ferream, habentem concham, cinnabaris conjicitur : postea vero aubina imponunt et luto circumlinunt, carbonesque subtus accendunt ; qua aubins postea fuligo inhæssit, derasa, refrigerataque Hydrargyrus est. Dioscorid. lib. 5, c. 110. Vid. et Vitruv. lib. 7, c. 8. (1) Liber, (2) Liber, (2) Liber, (2) Liber, (2) Liber, (2) Liber, (2) Liber, (3) Liber, (

Les Anciens 105. Comme on dispute aux Anciens le mérite d'avoir connu cette ont connu l'art de dif. opération importante de la Chymie, il est bon de faire attention à ce tiller.

passage de Dioscoride, qui non-seulement y parle clairement de la distillation, mais se sert même du mot grec qui a donné le nom à l'alembic. En effet, le mot aucit, ambix, fervoit, felon Athénée (1). à défigner les couvercles des pots dans lesquels on faisoit bouiller quelques liqueurs; & les Arabes adoptèrent ensuite ce même terme. en l'appliquant au même sujet ; & en y ajoutant la particule al, qui commence la plus grande partie des mots de leur langue, ils en formèrent le mot alembic. Pline a donné la manière d'extraire le vif-argent du cinabre, dans les mêmes termes de Dioscoride, & sa description fait voir qu'il connoissoit la théorie & la pratique de la distillation (2); & Sénèque nous a transmis une description d'un instrument semblable à l'alembic, & qui paroissoit destiné au même usage (3). Il y a encore plusieurs autres preuves de l'usage de la distillation chez les Anciens. Aristote avoit observé que l'on pouvoit extraire de l'huile du sel marin; ce qui ne peut se faire que par le moyen de la diffillation (4). Hippocrate avoit même décrit le procédé de cette opération. Dans un endroit de ses ouvrages "il parle des " vapeurs qui s'élèvent au-dessus de l'eau bouillante, & qui, rencontrant " quelque obstacle, s'y arrêtent, & sont apperçues ensuite tomber en " gouttes d'eau de ces corps auxquels les vapeurs s'étoient élevées (5)."

(1) Athenée Deipnofoph. lib. 11, p. 480. Edit. 1612.

(2) Plin. lib. 33, c. 8, fect. 41.

(3) Facere folemus dracones, et miliaria, et complures formas in quibus ære tenui fistulas struimus per declive circumdatas. Senec. Natur. Quast. lib. 3, c. 24.

(4) Cur mare deuri potest, aqua non potest? an et aqua deuritur? Sed mare minus ignem extinguit cum pinguius est; cujus rei indicium oleum facit quod ex fali depromi potest. Aristot. Problem. fect. 23, problem. 13.

(5) Liquefit quicquid ignea illa vis attigerit, fitque inde spiritus, qui cum ad poros corporis eruperit, sudores fiunt; nam spiritus addensatus in aquam vertitur, et poros penetrans extra

Et Zozime de Panopolis non-feulement ne fe contente pas de recommander aux Adeptes de fe fervir d'alembics, " mais il leur " fournit même les directions néceffaires pour les mettre en ufage, " leur en donne la defcription, & leur met devant les yeux les figures " de ceux qu'ils doivent employer par préférence, & dont je donne " ici les deffeins (1)."

206. Je passe à quelques autres traits de la Chymie générale, & je Atkalis & trouve entre autres choses que les Anciens avoient connoissance des sels acides connus des Anciens. lixiviels, ou fels alkalis, un des premiers principes des corps. Le sel alkali fignifie proprement ce sel tiré, par l'action du seu, d'une plante Egyptienne, appelée kali; mais comme on en tire aussi, quoiqu'en moindre quantité, des autres végétaux, les Chymistes entendent par ce mot tous les sels qui, comme celui de cette plante, attirent les acides, lesquels, par leur forme aiguë, les pénètrent, & s'y unissent étroitement; on les appelle aussi fels lixiviels (2), sel alkali, de rochette, &c. Aristote en parle, & dit qu'en Ombrie, les cendres de joncs & de roseaux brûlés, cuites dans l'eau, donnent une grande quantité de fels (3).

prorumpit; codem plane modo quo a ferventibus aquis vapor elevatus, fi obstaculum aliquod inveniat, ad quod impingere oportet, incrassifatur densaturque, guttæque destillant ab his corporibus quibus vapor ipse fuit impactus. *Hippocrat. de Flatibus*, edit. Basil. 1570, fol. p. 280.—*Aristot.* lib. 2. *Meteor.* c. 1. Et *Galen. de usu part.* lib. 7, c. 13.

(1) Zozime de Panopolis, ville d'Egypte, dans l'ouvrage manuscrit intitulé mpi opyánor καὶ καμίνων, in bibl. reg. Parisiensi, et Sancti Marci Venet. recommande à ses Elèves de se pourvoir de βίκος ὑελινός, σωλήν ὀςράκινος, λοτάς καὶ ἀγγος ςενόςομον. Et plus loin : iπὶ ἄκρα τῶν σωλήνων βίκους ὅελου μεγάλους παχεῖς iπιθείναι, ἕκα μή ραγῶν ἀπὸ τῆς θὶρμης τοῦ ὕδαίος.

(2) Plin. lib. 36, c. 27, et lib. 14, c. 20, l'appelle cinis lixivius, de lix, cendre de foyer.
 Columelle donne le nom de lixivium, ou de lessive, à l'eau imprégnée de ce sel & filtrée. Lib. 12,
 c. 41.

(3) Quemdam enim locum habent (Umbri) arundine et juncis frequentem, quos exurunt, cineremque in aqua decoquant, donec param supersit humoris, qui ubi refrixit, in falem abit copiosum. Aristet. metsor. lib. 2, c. 3. Τοῦτο ψυχθίν, ἀλῶι γίπθαι πληθος.

Bb 2

Théophraste avoit observé la même chose en Ombrie (1). Varron rapporte que quelques habitans du bord du Rhin, n'ayant ni sel marin ni sel fossie, y suppléoient par les charbons salés des plantes qu'ils brûloient (2). Pline affure que les cendres ont la propriété du sel, & il fait mention de la cendre nitreuse du chéne brûlé (3). Il remarque encore qu'on employoit ces sels dans la Médecine, & dit qu'une dose de cendres lixivielles est un remède utile (4). Enfin, Hippocrates (5), Celse (6), Dioscoride (7), & sur-tout Galien (8), recommandent souvent l'usage du sel alkali dans la Médecine; & leurs écrits sont remplis de passages qui prouvent qu'il leur étoit suffisamment connu. C'étoit au mélange des acides avec les alkalis, que Platon attribuoit la cause des effervescences (9). Et Salomon fait asse des alkalis, ne lui étoit pas inconnu, lorsqu'il en apporte pour exemple l'effet du vinaigre fur le nitre des Anciens (10). Ce qui est vrai, fur-tout à l'égard de nitre

(1) Plin. lib. 31, c.7.

(2) Varro de re rustica, lib, 1, c. 7.

(3) Ex quercu cremata fieri nitrum.—Cremati roboris cinerem nitrosum esse certum est. Plin. Hist. Natur. lib. 17, c. 8. lib. 31, c. 7.

(4) Hift. Natur. lib. 36, c. 27.

(5) Hippocrates, lib. 2. de morb. ad medend. capit. ulcera, commendat falem tartari, feu (quod idem est) fæces vini combustas.

(6) Celfus, lib. 5, c. 8, Facem vini combustam, inter adurentia medicam. recenset.

(7) Diescorides, lib. 5, c. 3. lib. 1, c. 186.

(8) De simplie. medic facult. lib. 9, c. 41. lib. 7, c. 41. imprimis, lib. 8, c. 133.

(9) Harum paffionum caufa acida qualitas appellatur. Plato Timæus.

(10) Proverb. c. 25, v. 20. Je fais que le célèbre Schultens de Leyde interprète le mot Hébreu ou Arabe הנתר de ce paffage par plaie profonde. Je fais auffi que ce mot est pris par tous les Chymistes modernes pour le nathrum des Anciens qui n'ont pas connu le vrai nitre, à ce qu'on prétend mal-à-propos. Mais qu'on prenne ce mot pour l'alkali du fel marin, ou pour un fel de même nature, cela prouve toujours l'effervescence des acides & des alkalis. Quand on admettroit l'explication de Schultens conforme au texte Grec des Septantes, cela n'infirmeroit pas mes preuves.

d'Egypte, qui doit naturellement avoir été le mieux connu de Salomon.

207. Une preuve encore bien convaincante de l'habileté des Anciens Perle diffoute dans le dans la Chymie, est l'expérience que fit Cléopatre, de disjoudre une vinaigre par perle de très-grand prix dans une espèce de vinaigre (1). Je dis une Cléopatre. espèce de vinaigre, parce que nous n'en connoissons aucun à présent qui pût faire cet effet sur une perle; & comme nous ne pouvons récuser la vérité d'un fait aussi authentiquement attesté, il en faut conclure que cette Reine dut ajouter au vinaigre quelque autre agent qui a été omis dans l'histoire de ce fait, & que Dioscoride, surnommé Phacas (2), alors fon Médecin, lui prêta fon fecours en cette opération. pour lui faire gagner la gageure qu'elle avoit faite de surpasser son amant en somptuosité dans un repas. On a attribué à la Reine Cléopatre des connoiffances profondes dans la Chymie, & plufieurs critiques la croient l'auteur de quelques Traités sur cette science, qui fe trouvent dans les bibliothèques de Paris, de Venife, & du Vatican : mais il y a plus d'apparence que ce sentiment est une erreur occasionnée par la refiemblance des noms. On peut ajouter plus de crédit à ce que Pline nous affure de l'Empereur Caïus, qui tira, dit-il, par le moyen du feu, un peu d'or d'une quantité confidérable d'orpiment (3).

208. La ductilité du verre est un autre secret, autrefois connu Ductilité & des Anciens, & entièrement ignoré parmi nous. Les Historiens, du verre. Vicontemporains d'un fait relatif à cet art, nous en parlent avec des trages peints. circonstances qui ne permettent pas de le révoquer en doute. Cependant ce fait a éprouvé le même sort que celui des miroirs ardens (4)

- (1) Plin. lib, 9, c. 35. Vitruv. lib. 8, c. 3. La perle fut évaluée à 1,000,000 livers.
- (2) Suidas, in voce Diofcorides.
- (3) Plin. Hift. Natur. lib. 33, c. 4.
  - (4) J'en parlerai vers la fin de cette troisième Partie.

d'Archimède. On en a nié la poffibilité jusqu'au dernier fiècle. parce qu'on n'en comprenoit ni la théorie, ni le méchanisme. De même, quelque circonstanciés que soient les récits que l'on nous a transmis sur le fait de la malléabilité du verre, les Modernes feront probablement disposés à n'en rien croire, jusqu'à ce qu'il vienne quelqu'un qui renouvelle ce secret perdu ou négligé, comme le Père Kircher & M. de Buffon ont fait des miroirs d'Archimède, décrits auparavant fi exactement par Antheme de Tralles (1), & Tzetzez (2.) L'affertion de la flexibilité & de la ductilité du verre est fondée fur les témoignages de Pline, de Pétrone, de Ibn Abd-Alhokm, de Jean de Salifbury, d'Ifidore, & de quelques autres. Pline parle seulement de " la flexibilité du verre, qu'il dit avoir été trouvée " du temps de Tibère; & il ajoute que cet Empereur, craignant " que l'or, l'argent, & les plus précieux métaux, ne perdissent " de leur prix par cette découverte, ordonna que l'attelier de cet " ingénieux Artifan fût détruit, & étouffa ainfi cet art dès fa " naissance (3)." Pétrone va plus loin, & dit que "du temps de " Tibère il y avoit un ouvrier qui faisoit des vases de verre, d'une " confistance auffi forte que s'ils eussent été d'or ou d'argent, & " qu'ayant été admis à la présence de l'Empereur, il lui offrit un vase " de ce verre, qu'il jugeoit digne d'être présenté à un si grand Prince. " Ayant reçu les éloges que son invention méritoit, & son présent étant " accepté avec bienveillance, il voulut encore augmenter l'étonnement " des spectateurs & son mérite auprès de l'Empereur; & reprenant le " vase de verre à ce dessein, il le jeta avec tant de force contre le " plancher, qu'un vase d'airain même se fût ressenti de la violence du " coup ; & le relevant enfuite entier, mais tout boffelé, il en redreffa

(1) Anthemius Trallianus weei wagado far uexamuárur.

(2) Tzetzez Chiliad. III. p. 292.

(3) Ferunt Tiberio Principe excogitatum vitri temperamentum, ut flexibile esset, et totam officinam artificis ejus abolitam, ne æris, argenti, auri, metallis pretia detraherentur. Plin. L. 36, c. 26. Cependant Pline ajoute ea fama diù crebrior quam certior.

190

" fur-le-champ les boffes avec un marteau quil tira de son sein; & " dans le temps qu'il paroifsoit s'attendre à la plus haute récompense " pour une telle invention, l'Empereur lui demanda fi aucun autre " que lui ne connoissoit cette manière d'apprêter le verre, & étant " affuré qu'il étoit le feul, il ordonna fur-le-champ qu'on lui tranchât " la tête, de crainte, ajouta-t-il, que l'or & l'argent ne vinffent à " à être réputés plus vils que la boue (1)." On voit par le témoignage de ces deux auteurs la raison pourquoi cette découverte fut fi-tôt perdue. Si les choses nouvelles ont tant de peine à s'établir, lors même qu'elles sont encouragées, à combien plus forte raison celle-ci devoit-elle périr, étant accueillie d'une manière aussi propre à en effacer le mémoire ! Dio Cassius rapporte le même fait à-peu-près dans les mêmes termes que Pline & Pétrone (2). Jean de Salifbury (3), & Isidore (4), ont aussi confirmé les attestations de ces premiers; mais comme ils étoient plus éloignés du temps de cet événement, je me contente de les citer, supposant qu'ils auront puisé dans Pline, Pétrone,

(1) Faber fuit qui vitrea vafa fecit tenacitatis tantæ, ut non magis quam aurea vel argentea frangerentur. Quum ergo phialam hujufmodi de vitro purifimo, et folo, ut putabat, dignam Cæfare, fabricaffet, cum munere fuo Cæfarem adiens, admiffus eft. Laudata eft fpecies muneris, commendata manus artificis, acceptata devotio donantis; Faber, ut admirationem intuentium verteret in fluporem, et fibi pleniùs gratiam conciliaret Imperatoris, petitam de manu Cæfaris phialem recepit, eamque validiùs projecit in pavimentum, tanto impetu, ut ne folidiffima et conftantiffima æris materia maneret inlæfa. Cæfar autem ad hoc non magis flupuit quam expavit; at ille de terrâ fuftulit phialam, quæ quidem non fracta erat fed conlifa, ac fi æris fubftantia vitri fpeciem induiffet. Deinde martiolum de finu proferens, vitrum correxit aptiffimè; & tanquam conlifum vas æneum crebris ictibus reparavit. Quo facto, fe cœlum Jovis tenere arbitratus eft, eò quod familiaritatem Cæfaris et admirationem omnium fe promeruiffe credebat. Sed fecùs accidit. Quæfivit enim Cæfar an alius fciret hanc condituram vitrorum ? Quod cùm negaret, eum decollari præcepit Imperator, dicens : quia fi hoc artificium innotefceret, aurum et argentum vilefcerent quafi lutum. Petronius Arbiter, p. 189, 190.

(2) Architectus quidam ad principem accedens, fupplexque factus, vitreum poculum confulto abjecit, fractumque manibus rurfum refecit, fperans, eo fe veniam impetraturum; verum necari ob id juffus eft. *Dio Caffius*, lib. 57, p. 617. E.

(3) Joannes Sarefburienfis, lib. 4. Polycrat. c. 5.

(4) Ifidor. de Origin. Rerum, lib. 16, c. 15. Petr. Damian. lib. 4. Epift. ultim. p. 385.

& Dion, ce qu'ils ont dit sur ce sujet. Quant à l'Arabe, Ibn Abd Alhokm, il parle d'un verre malléable, connu du temps des Egyptiens. & renfermé parmi les tréfors des Rois d'Egypte dans des pyramides bâties à cet effet. Gréave le cite comme un auteur estimé parmi les écrivains de fa nation (1). Je ne dois pas quitter ce fujet fans parler des efforts que les Modernes ont faits pour rendre le verre flexible & malléable. On connoît déjà une composition chymique faite avec de l'argent diffous avec des esprits acides, appelée lune cornée, qui est un corps transparent, aisément mis en fusion, à-peu-près semblable à la corne ou au verre (2), & qui est malléable. Borrichius rapporte une expérience qu'il fit, tendante à démontrer la poffibilité de rendre le verre ductile: ce fut en compofant un fel flexible & malléable dont il donne la recette (3); & il conclut de cette expérience que le verre ordinaire n'étant qu'un mélange de sel & de sable, il résulte de la ductilité de son sel, que l'on ne doit pas regarder comme impossible l'art de rendre le verre malléable; & il imagine même que l'ouvrier Romain, cité par Pline & Pétrone, pourroit bien s'être servi de l'antimoine pour le principal ingrédient de son verre : on voit d'ailleurs que la nature a formé plufieurs corps analogues au verre, comme les cornes d'animaux, l'ambre (4), le talc de Moscovie (5), & autres, qui sont transparens, & en même temps flexibles & malléables. Descartes a femblé reconnoître la possibilité de rendre le sel malléable; & par la

raifon

(2) Architestus quidam ad principem :

(1) Saurid built in the western pyramid thirty treasuries filled with store of riches and utenfils, and with fignatures made of precious stores, and with instruments of iron and vessels of earth, and with arms, which rust not; and with glass which might be bended, and yet not broken, &cc. John Greaves, Professor Oxoniens, de descriptione pyramid. p. 112.

(2) Bibliotheca Chemica Mangetti, tom. 1, p. 28, col. 2. Et Encycloped. tom. 9, p. 741.

(3) Borrichius, in Biblioth. Chemica, loc. cit.

m non fracta crui

(4) Plin. lib. 37, c. 3. Martial, in diverf. Epigram. Morboff, de transmutat. metallor. in Bibliot. Chem. p. 171. Tom. 1, col. 1.

(5) Specularis lapis, dont on fait usage dans les microscopes pour renfermer les objets que l'on veut observer.

192

raifon qu'il donne à l'égard des fels, il fait voir qu'il n'eft pas impoffible de donner la même propriété au verre (1). Et Morhoff affure qu'il tenoit du célèbre Boyle qu'il étoit possible de rendre le verre malléable (2). J'ajouterai, en parlant du verre, que l'art de le peindre, qui dépend tellement de la Chymie, étoit porté autrefois à un plus haut degré de perfection qu'il ne l'eft à préfent : on en a des exemples frappans dans les vitrages de quelques églises anciennes; on y voit des peintures avec les couleurs les plus vives, fans en être moins transparentes, & que, felon Boerhaave même, on auroit de la peine à imiter à préfent; & il ajoute de plus que c'eft un fecret que nous n'avons plus, & que nous n'avons pas grande espérance de recouvrer jamais (3). Les mosaïques & les émaux des Anciens, font encore des preuves du même genre de leurs, connoissances dans la Chymie. Pline & pluseurs autres auteurs (4) nous ont transmis plusieurs descriptions de leurs ouvrages en émail, & de leur manière de le préparer.

209. J'ai parlé de la Chymie des Egyptiens, de celle des Grecs & Chymie de des Romains qui s'étoient instruits ches ces premiers maîtres; je ne ferois pas excufable de passer fous silence Démocrite, le père de la philosophie expérimentale. Ce grand philosophe voyagea en Egypte, y vécut familièrement avec les Prêtres de ce pays, suivant le rapport de Diogènes de Laërce, de Strabon, de Clément d'Alexandrie, Eusèbe,

(1) Descartes, Princip. philosoph. part. 4.

(2) Morboff, de scypbo vitreo per certum humanæ vocis sonum fracto, Dissertation. c. 2. Et ejusdem authoris Polyhistorem, tom. 2, p. 415, de possibilitate vitrum ductile conficiendi.

(3) Boerbaave, Elémens de Chymie, p. 105.

(4) Plin. Hift. Natur. lib. 35, c. 11, fect. 39, 40, et 41, et annotation. ceris pingere ac picturam inurere, &c. Encausta, &c.—Boethius, in præfatione libr. arithmeticæ.—Procepius, lib. 1, de ædificatione Justin. ubi de Camer. Ecclesiæ.—Et la 47° Epigr. du 4° liv. de Martial.

> Encaustus Phaëton tabulâ depictus in hâc est ; Quid tibi vis ? dipyron qui Phaëtonta facis ?

Cc

& Synéhus. Vitruve dit qu'il avoit écrit plufieurs livres fur la nature des chofes (1), & qu'il avoit coutume de fceller de fon anneau *les* expériences qu'il avoit vérifiées par lui-même. Diogènes de Laërce en parle aufii dans les mêmes termes (2); & Pétrone dit que Démocrite tira des fucs de toutes les plantes, & qu'il paffa fa vie à faire des expériences, afin qu'aucune propriété du règne minéral & végétal ne lui échappât (3). Sénèque nous apprend aufii qu'il inventa *les fourneaux* de réverbère, & trouva les moyens d'amollir l'ivoire, d'imiter la Nature dans la production des pierres précieuses, & particulièrement des éméraudes (4). Cet art d'imiter les pierres précieuses étoit fi bien connu des anciens, que j'ai vu à Portici, & que j'ai moi-même recueilli à Stabia, des Cryftaux ou verres-colorés en imitation de la Chryfolite, du Saphir, &c. plus durs & plus brillans que ceux que nous faifons à prélent.

Poudre à 210. Je conclurai ce chapitre par une affertion qui aura d'abord canon, connue des An-l'air d'un paradoxe; & j'oferai avancer que les Anciens ont connu la ciens. poudre à canon. Virgile & fon Commentateur Servius (5), Hyginus (6),

(1) Multas res attendens admiror etiam Democriti de rerum natura volumina et ejus commentarium quod inferibitur Xuque (de experimentis) in quo utebatur annulo, fignans ea, cera molli, quæ effet expertus. Vitruv. lib. 9, c. 3. Vid. Salmafium in Solinum.

#### (2) Laërtius, in Democritum.

(3) Omnium herbarum fuccos Democritus expreffit, et ne lapidum, virgultorumque vis lateret, ætatem inter experimenta confumpfit. *Petron. Arbiter*, p. 29, editio Francofurt. in-4°, 1629.

(4) Excidit porrò vobis eundem Democritum invenisse quemadmodum ebur molliretur, quemadmodum decoctus calculus in smaragdum converteretur. Senec. Epist. 90. " Et dans la " même Epitre il parle de l'invention des sourneaux."—Il nous reste encore le titre d'un ouvrage de Démocrite, intitulé musi Aigar. Columel. lib. 11, c. 3.

(5) Virgilii Æneid. lib. 6, v. 585, Servius in hunc locum.

(6) Hyginus, Fabul. 61 & 250.

Eustathius (1), La Cerda (2), Valerius Flaccus, & plusieurs autres auteurs, ont parlé (3) des efforts de Salmonée pour imiter le tonnerre, de manière à faire croire que ce Prince avoit des moyens de parvenir à fon but, fort semblables à ce que nous connoissons de la poudre à canon. Eustathius fur-tout parle de Salmonée en cette occasion comme d'un très-habile Mécanicien qui, par son industrie, parvint à faire des machines qui imitoient le bruit du tonnerre; & les Historiens de la Fable (dont la surprise à cet égard peut être comparée à celle des Mexicains à la vue des armes à feu des Espagnols) ont supposé que Jupiter, irrité de l'audace de Salmonée, foudroya ce malheureux Prince dans le temps qu'il s'exerçoit à lancer la foudre; lorsqu'il étoit beaucoup plus naturel de croire que Salmonée avoit donné lieu à cette fable, pour avoir trouvé le moyen de produire les effets de la poudre à canon, & qu'il périt la victime de fes expériences par quelque accident affez naturel au premier inventeur d'une telle opération. Dion (4) & Jean d'Antioche (5) rapportent exactement la même chose de Caligula, & disent que cet Empereur avoit trouvé l'art d'imiter le tonnerre & les éclairs par le moyen de certains

(1) Γsίον δι ώς εἰ καὶ ἀἰλιδροντῶν, καὶ ἀιλαςράπλειν, ὁ Σαλμονιὺς τῷ Διι λίγολο οὐκ ἄν θεομαχοίη, Δίος γοθμένου τοῦ ἄερος, ἀλλὰ σοφὸς ἄν ἕιη μηχαικὸς. καθ ήν σοφίαν καὶ ἄλλοι ἐποίησαν ὅμοια, τὸ, τε γὰρ Βρολιῦν ϖαρὰ τοῖς ϖαλαιõις σκεῦος ἦν ἀπολελεςικὸν μυκήμαλος βροντῆς δία ψεφίδων ἐνιεμίνων, καὶ αὶ τοῦ Αρχιμήδους δι καυςικαὶ δία κατόπλρων ἀςραπαὶ δηλοῦλαι ἐξ ἐςοριῶν. ἐςοριῦται δι καὶ σωφὸς τὶς, ὅς σεισμόν τε ὅικου τινὰ δία μεχαιῆς καὶ αςραπηδόλους δι ἀκτῦνας τεχνησάμειος κατὰ ἐχθροῦ. Eußathius, ad Odyff. λ. 234, p. 1682, lin. 1.

(2) Cerda, in Virgil. loc. cit. edit. Lugd. Bat. 1680, 3 vol. 8°. cum notis varior.

(3) Valerius Flaccus, lib. 1, 662. — Raphaël Volaterran. in Commentar. Cornel. Agrippa, poster. Oper. de verbo Dei, c. 100, p. 237. — Gruteri Fax artium liberal. tom. 2, p. 1256.

(4) Ταΐς τι βρονταϊς ἐκ μηχανῆς τινὸς αιλιδρόντα, καὶ ταῖς ἀςραπαις ἀλιεςράπλε....καὶ λίθον ἀληκόλιζεν. Machinam habebat quâ tonitribus obstreperet, ac contra fulgura fulguraret, ac quoties fulmen decidisfet lapidem ejacalabatur. Dio Cassius, Histor. Roman. in Caligula, p. 662.

(5) Quin etiam, tonante Jove aut fulgurante, quibussdam machinis obtonabat atque sulgurabat. Joannes Antiochenus in chronico quod incipit a creatione mundi, e quo excerpta leguntur quæ dicuntur. Peiresciana, a Valesio edita, Paris. 1634, in-4°. ad pagin. 804.

Cc 2

machines avec lesquelles il lançoit auffi des pierres. Themistius nous apprend que les Brachmanes se battoient de loin avec la foudre & les éclairs, qu'ils avoient l'art de se lancer d'en haut les uns contre les autres à une distance confidérable (1). Agathias l'historien rapporte d'Antheme de Tralles, qu'ayant euu ne dispute avec Zénon le Rhéteur, fon voisin, il embrasa sa maison en y lançant la foudre & les éclairs (2). Philostrate, parlant des Sages des Indes, dit que lorsqu'ils étoient attaqués par leurs ennemis, ils ne fortoient point de leurs murailles pour les combattre, mais les repouffoient & les mettoient en fuite à coups de foudre & de tonnerre (3); & il raconte dans un autre endroit qu'Hercule & Bacchus ayant tenté de les attaquer dans un fort où ils s'étoient retranchés, ils furent tellement maltraités par les coups redoublés de foudre & de tonnerre que les affiégés lançoient fur eux d'en haut, qu'ils furent obligés de se retirer, laissant après eux la mémoire perpétuelle de leur entreprise téméraire (4). Il paroît par tous ces paffages que les effets de ces machines de guerre, & fur-tout celle de Caligua, d'Antheme & des Indiens, ne pouvoient guère être produits que par la poudre à canon; & nous trouvons de plus dans Julien l'Africain la recette d'une composition propre à faire des feux pour lancer sur l'ennemi, laquelle approche fort de cette poudre (5).

(2) Kalespative avlou nai nalespoinou ro domariou; Domum Zenonis, Rhetoris vicini fui fulmine ac fulgure impetiit. Agathias Myrinæus de rebus gestis Justiniani, lib. 5, p. 151. Gr. Lat. Paris. 1660, in-fol. De Anthemio. Et un peu plus haut il décrit les tremblemens de terre qu'Anthemius favoit imiter. Voyez les sect. 253, 254, & les notes.

(3) Indorum sapientes, si ab hostibus invaderentur, non prodiisse in aciem, sed apres meas and Beorras in illos veluti de cœlo immissife. Philostrat. vit. Appollonii, lib. 2. c. 33.

(4) Panas, Baccho & Hercule ducibus, in Indos impetum facere voluisse, fed εμβροπθέθας ύπο των σοφών concidisse, &c. Idem ibid. lib. 3, c. 13.

(5) Julius Africanus, in xe561, c. 44, p. 303, in veter. Mathemat. edit. Parif. a Thevenot, et in hunc locum Ifaaci Voffii varias obfervationes, p. 87. Voyez auffi Claudianus de Mallii Theodor. Conful. vers 325, pour les feux d'artifice usités de son temps.

195

<sup>(1)</sup> Ού στροσήσυλαι τι άνω στρός iauloùs, άλλα καλαστράψουσιν και άνλιδροντήσουσιν. Themistius, Oration 27, p. 337. Vid. Machab. lib. 1, c. 6, v. 51. Πιρι των συρόδολών. Et Heron. de hac voce. Vide Voss. variæ observ. p. 90, lin. 30. Et idem author de pulver. Bellico apud Sinenses, p. 83.

Mais ce qui met cette question hors de doute, est un passage clair & positif d'un auteur appelé Marcus Græcus, dont un voit un ouvrage manuscrit à la bibliothèque du Roi, à Paris, intitulé Liber Ignium. Le Doctor Mead avoit un manuscrit du même ouvrage, dont j'ai eu une copie entre les mains (1). L'auteur " y décrit plusieurs moyens de " combattre l'ennemi, en lançant des feux fur lui; & entre autres il " il propose celui-ci: de mêler une livre de soufre-vif, deux livres de " charbon de saule, & six livres de salpêtre; & de réduire le tout " ensemble en une poudre très-fine dans un mortier de marbre. Il ajoute " qu'en mettant une certaine quantité de cette poudre dans une " enveloppe longue, étroite & bien foulée, on la fait voler en l'air; ce " qui est la fusée : & que l'enveloppe, au contraire, avec laquelle on " veut imiter le tonnerre, doit être courte & groffe, à moitié pleine, " & fortement liée d'une ficelle; ce qui est exactement la description " du pétard. Il donne enfuite différentes méthodes de préparer la " mêche, & enfeigne aussi le moyen de faire lancer une fusée par une " autre fusée en l'air, en renfermant l'une dans l'autre (2). Enfin, il " parle (comme on le voit) aufii clairement de la composition & des " effets de la poudre à canon que le pourroit faire un Artificier de nos

(1) Le Docteur Jebb, Editeur de Roger Bacon, m'a communiqué la copie qu'il avoit tirée lui-même du manuferit du Docteur Mead.

(2) " Le titre du manuferit en question porte ceci :" Incipit Liber Ignium a Marco Græco perferiptus, cujus virtus et efficacia est ad comburendum bestes tam in mari quam in terra.—A la page 9 du manuferit est " le passage fuivant :"—Secundus modus ignis volatilis hoc modo conficitur : lib. j, fulphuris vivi ; lib. ij, carbonis falicis ; falis petrofi vi libras, quæ tria fubtilissime terantur in lapide marmoreo. Postea pulvis ad libitum in tunica reponatur volatili, vel tonitrum faciente. Nota quod tunica ad volandum debet este gracilis et longa, et prædicto pulvere optime conculcato repleta. Tunica vel tonitrum faciens debet este brevis, grossa, et prædicto pulvere femiplena, et ab utraque parte filo fortissimo bene ligata. Nota quod in qualibet tunica primum foramen faciendum est, ut tenta imposita accendatur, quæ tenta in extremitatibus fit gracilis, in medio vero lata, et prædicto pulvere repleta. Nota quod ad volandum tunica plicaturas ad libitum habere potest, tonitrum vero faciens quam plurimas plicaturas. Nota quod duplex poteris facere tonitrum ac duplex volatile instrumentum, vel tunicam fubtiliter in tunicâ includendo. " jours." J'avoue qu'il ne m'a pas été possible de déterminer bien précifément le temps où vivoit cet auteur (1); mais ce qui paroît fort probable, est qu'il devoit vivre avant le Médecin Arabe Mesué qui a paru au commencement du neuvième fiècle (2), puisque celui-ci le cite. Et même Fabricius croit qu'il est le même dont Galien parle dans un endroit de ses ouvrages, auquel cas il seroit du temps requis pour appuyer mon sentiment.

Raifonnement en faciens.

211. Mais en voici affez sur un sujet que je crains d'avoir traité avec veur des An- trop de prolixité, quoique j'ai omis à deffein plusieurs traits qui m'eussent mené trop loin. On objecte quelquefois contre l'authenticité de quelques-uns des faits dont je me suis prévalu, que s'ils eussient été une fois véritablement connus, leur utilité les eût préservés des injures du temps, & que par conféquent l'ignorance où nous restons à leur égard, est une preuve de la fausseté de l'existence qu'on leur suppose avoir eue. Mais la frivolité de cette objection se démontre par ce que j'ai dit sur les raisons qui ont empêché le secret de la malléabilité du verre de parvenir jusqu'à nous; par les preuves de l'existence des miroirs ardens (3) d'Archimède, dont on a cependant nié la poffibilité; & enfin par les monumens même qui nous restent encore de la supériorité des Anciens sur nous dans quelques parties de la Chymie; monumens qui font encore tous les jours fous nos yeux, comme les momies, les vitrages peints, les lampes perpétuelles, &c. fans compter que l'on peut tirer une autre conféquence contre ces argumens, de plusieurs fecrets pratiqués de nos jours chez différens Nations, & cependant

(2) Mesué, Médecin Arabe, a vécu vers l'an 800. Nous avons de lui un ouvrage in-fol. intitule Joan Mefuæ Medica, & imprime à Venife en 1581, dans lequel il cite notre Græcus à la page 85, col. 1. D. Et dicit Græcus, Ec.

(3) Vers la fin de cette Partie.

<sup>(1)</sup> Vid. Fabric. Biblioth. Græca, tom. 13, p. 172. Quifquis est quem simpliciter citat Mesué Græcus, qui forte est Gereon de quo fic, p. 170. Gereon, Græcus, Galeno in medicis expertis, p. 110, edit. Juntarum.

ignorés entièrement des autres Nations, comme la manière d'apprêter le cuir de Ruffie, de tremper le cimetère en Turquie, de faire le vieux laque du Japon, & la teinture des Gobelins.

212. Au refte, je crois devoir observer ici sur la Chymie, ainsi que Injustice des fur toutes les autres sciences qui sont dans le cas de se persectionner faute de réavec la suite du temps, que dans la comparaison que les Modernes sont de leurs connoissances avec celles des Anciens, ils ne sont jamais attention qu'ils mettent injustement dans la balance de leur mérite nonseulement tout ce qui leur appartient, mais se pessent encore avec toutes les connoissances des Anciens qu'ils s'approprient entièrement, fans rien laisser à mettre de l'autre côté de la balance; & certainement ils ne peuvent manquer de cette manière de la faire pencher de leur côté; quelque légère que soit leur portion.

CHA-

#### CHAPITRE IV.

SANSLOMA 200 MIC AL ST

De la Génération par les Oeufs, & des Animalcules.

213. IL y a deux sentimens principaux parmi les Modernes sur la Sentimens des Modernes manière dont se fait la génération. Les uns croient que toutes les fur la généraparties du fœtus se trouvent en abrégé dans les œufs contenus dans les Celui de ovaires de la femme, qui communiquent avec la matrice par le moyen des trompes de Fallope; & que la femence du mâle n'est qu'une matière propre à détacher l'œuf, le féconder, & le faire tendre à fe porter par les trompes de Fallope dans la matrice, où se développent enfuite les parties du germe qui sont contenues dans cet œuf: c'est le fentiment de Harvey, de Sténon, de Graaf, de Rédi, & de plusieurs autres célèbres Médecins, qui soutiennent que tous les animaux sont ovipares & produits d'un œuf, qui est dans le règne animal ce que la femence est dans le règne végétal.

d'Hartsoëker & de Lewenhoek.

tion.

Harvey;

214. L'autre fentiment d'Hartsoëker & de Lewenhoek, eft que tous les animaux, & les hommes même, naissent par des métamorphoses d'autres petits animaux d'une petitesse extrême, contenus dans la semence du mâle; & ils ne regardent les œufs, qui se trouvent dans l'ovaire de la femme, que comme autant de petits nids capables de recevoir ces' animalcules, & contenant une nourriture propre à les maintenir & à contribuer au développement & à l'accroissement de leurs parties, en leur communiquant la nourriture que leur fournissent les vaisseaux de la matrice.

215. Le

# DE LA GE'NE'RATION PAR LES ŒUFS.

215. Le premier de ces fystêmes a été, pendant un temps, affez Celui de généralement reçu, & paroiffoit appuyé fur les recherches les plus renouvelé exactes. Ceux qui le foutiennent prétendent avoir découvert des œufs d'Empédodans les ovaires de toutes les femelles fur lesquelles ils ont fait des pocrate, d'Aidote, d'Hip. dans les ovaires de toutes les femelles fur lesquelles ils ont fait des pocrate, d'Arifote, &c. obfervations, & en avoir fouvent trouvé plus de vingt dans chaque ovaire des femmes, de la groffeur environ d'un pois verd. Ils tirent encore un autre argument de l'analogie que la Nature obferve dans toutes fes opérations, & qui est chez eux manifeste, fur-tout dans la production des plantes & des animaux : or si ce systême doit mériter de la gloire à son inventeur, il est juste de la donner à celui à qui elle appartient à plus juste titre; & celui à qui elle paroît premièrement due est fans doute Empédocle, cité par Plutarque & Galien; & après lui Hippocrate, Aristote, & Macrobe.

216. Plutarque, rapportant les différentes opinions des Philosophes Prouvé par fur la manière dont se fait la génération des animaux, & la production Galien; des plantes, dit qu'Empédocle croyoit que leur commencement avoit été d'abord informe & imparfait; qu'ensuite ils avoient acquis une forme plus régulière qui indiquoit déjà leur figure & leur espèce; & il conclut par dire que les animaux ne se produisoient point de corps homogènes, comme de la terre & de l'eau; mais qu'ils se reproduisoient les uns les autres par le mélange des deux sexs (1), & que, comme les plantes, ils avoient le principe de leur origine dans leur semence particulière, ou leurs œufs; ce qu'Aristote a voulu indiquer être

201

<sup>(1)</sup> Ε΄μπεδοχλής τὰς πρῶτας γενίσεις τῶν ζώων, καὶ Φυίῶν μηδαμῶς ὅλοκλήρους γενίσθαι, ἀσυμφυέσι δὲ τοῖς μορίοις διεζευγμένας τὰς δὲ δευτέρας, συμφυομένων τῶν μερῶν εἰδωλοφακεἶς τὰς δὲ τρίτας, τῶν ἀλληλοφυῶν τὰς δὲ τέτλαρας, οὐα ἔτι ἰα τῶν ὁμόιων, οἶον ἰα γῆς, καὶ ὕδαίος, ἀλλὰ δἱ ἀλλήλων ὅδη.

Empedocles primos animalium, et plantarum ortus nequaquam perfectos fuisse dicit, inconditis nempe partibus illa coaluisse; secundos autem ortus coalescentibus jam partibus animalium, plantarumque imagines, ac species ostendisse; tertios verò ex partibus invicem ex ses fese nascentibus prodiisse; quartos autem ortus, non jam ex similibus, ac homogeneis, ut ex terra, et aqua, sed ex animalibus inter ses formatos esse. Plutar. de Placit. lib. 5, cap. 19.

#### DE LA GE'NE'RATION PAR LES ŒUFS.

la doctrine d'Empédocle, lorsqu'il lui fait dire que de tout ce qui naît, rien ne naît fans avoir une semence particulière (1); & il appelle aussi les semences des plantes, leurs œufs, qui tombent dans leur maturité.

Paffage d'Hippocrate. 217. Hippocrate, parlant de la formation de l'enfant, décrit un fœtus de fix jours; il le compare à un œuf crud, dont on auroit ôté la coquille (2), & dans lequel il y avoit une liqueur fort transparente, laquelle étoit ronde & rougeâtre. Dans un autre endroit il fait voir comment " il fe passe la même chose dans la génération de l'enfant, " que dans la production des plantes : il dit que la Nature est toujours " la même (3); qu'elle agit d'une manière uniforme par rapport à la " génération des hommes, des plantes, & de tout ce qui prend " naissance :" en quoi il paroît avoir fuivi le sentiment d'Empédocle, & tous deux semblent avoir été copiés par Harvey.

To γεννώμειον εὐ γεννῶται, εἰ μη ἐκ τῆς Φύσεως τοῦ σπίρμαλος; id quod nascitur, non nisi ex natura seminis nascitur. Aristot. 1.b. 1, de Plantis, tom. 2, p. 1011. D. Galenus de semine, lib. 2, cap. 3, & Hist. Philosoph. Le Clerc. Hist. Med.

(2) Α΄ ύλη δε ή άλλη γουὴ σρογγύλη έσιν ἐν ὑμένι. καὶ μὴν ἐξ ἡμέρας μίινασαν ἐν τη γασρὶ γουὴν, καὶ ἔξω σίσυσαν, ἀυτὸς εἶδον, καὶ ὅκοίη μοι ἐφαίνετο ἐν τῆ γνώμη τότε, ἀῶ ἐκίινων τὰ λοιπὰ τεκμέρια ποιῦυμαι..... ὅκοῦον δε ἦν, ἐγῶ ἐρέω. οἶον ἕι τις ὦοῦ ὦμοῦ τὸ ἔξω λεπύριον περίελοιεν, ἐν τῷ ἔνδον ὑμένι τὸ ἔνδον διαφαίνοβο. Τρόπος μέν τις ἦν τοιοῦτος, ἅλις ἐιπεῖν, ἦν δε καὶ ἔρυθρὸν καὶ σρογγύλον.

Ipfa autem reliqua genitura rotunda est in pelliculâ. Atqui genituram, quæ sex diebus in utero mansit, et soràs prolapsa est, ipse vidi, et qualis tum meo animo observabatur, ex illis ipsi reliquorum conjecturam facio....Qualis autem erat, ego referam; velut si quis ovo crudo externam testam circum circa adimat, in internâ verò pelliculâ inclusus liquor pellucescat. Modus quidem talis erat, ut abunde dicam, ruber erat liquor, et rotundus. Hippocrates, tom. 1, p. 135, 136, de natura Pueri, Text. 4.

(3) Omnia verò nascentia, tum pedestria, tum etiam volatilia, five animalis, five ovi forma proveniunt, fimili modo gignuntur. Harvæus de Hist. anim. lib. 7, cap. 7.

E'υρήσει την φύσιν σώσαν σαραπησίην ίοῦσαν, τῶν τε ἐκ γῆς φυομένων. καὶ τῶν ἰξ ἀνθρώπων. Inveniet naturam omnem confimilem effe, et ex terra nafcentium, et Hominum..... et inveniet omnia fe habere juxta meum fermonem, quomodo volucris naturam ad humanam conferre oportet. Hippocrates, de natura Pueri, Text. 35, 36.

218. Aristote décrit encore avec plus de précision l'œuf qui contient Description le fœtus. " Il dit que tous les animaux engendrent & conçoivent du fœtus dans " premièrement une espèce d'œuf, qu'il fait confister dans une liqueur Aristote. " enveloppée d'une membrane ou pellicule mince, semblable à une " coquille d'œuf (1), & qu'il appelle, dans un autre endroit, du " terme propre d'æuf; d'une partie duquel il dit que le fœtus fe " produit, qui est le jaune de l'œuf, au lieu que l'autre partie, ou " blanc de l'œuf, lui fert de nourriture (2)."

219. Enfin, on ne peut pas s'énoncer sur cette matière plus Opinion de Macrobe. clairement que Macrobe, lequel dit positivement, que, dans tous les genres d'animaux qui s'accouplent, l'œuf est le premier principe de leur génération; & dans un autre endroit, que l'œuf est le réfultat de la femence (3).

220. Le système des animalcules ou des vers spermatiques a empêché Vers fperque celui de la génération par le moyen des œufs n'emportât les connus des

Anciens.

(1) Τὰ δ' is ablois ζωδιακοῦδα, τρόπου τινὰ μετὰ τὸ σύσεμα τὸ ἰξ ἀρχῆς, ὦοίεδες γίνεται. σεριέχεται. yap to inport inivi tente, na Samep av is tis aquitos to two www orpaner. Que verd intra pariunt animalia, iis quodammodo post primum conceptum oviforme quiddam efficitur. Humor enim in membrana tenui continetur, perinde quafi ovi testam retraxeris. Aristot de Generat. Animal. lib. 3, cap. 9. P. 1107. C. et cap. 11.

(2) Καλισται δ' ώδυ μέν, των κυνημάτων των τελείων, έξ ου γύγνεται το γενόμενον ζώου, έκ μορίου την άρχην. το y άλλο, τροφή τῷ γενομένω ist. Ovum id ex fætibus perfectis vocamus, cujus ex parte, principio, animal confistit : reliquum verd alimento ei, quod gignitur, est. Ariflot. de Hift. Animal. lib. 1, cap. 5, p. 766.

Semen infinuatum in utero membrana obducitur, quippe quod, antequam difcernatur, exeat velut ovum in fua membranula contectum, detracto putamine : der der is upin wigueron. Arift. lib. 7, c. 7, de Historia Animalium, tom. 1, p. 894. B.

(3) In omni genere animantium quæ ex coitione nascuntur, invenies ovum aliquorum effe principium inftar elementi. Macrobii Saturnal, lib. 7, cap. 16. Paulo post: Ovum verò digestio eft feminis. Du refte, voyez dans Manget, Théatr. anatom. L. II, part. 2, chap. 3, pag. 124 & fuiv. les idées qu'on a eues de toute antiquité fur la génération par les œufs. Ce qu'il rapporte eft digne d'être lu.

fuffrages unanimes de tous les Phyficiens : M. de Plantade, Secrétaire de l'Académie de Montpellier (1), fut le premier parmi les Modernes qui renouvela les conjectures des Anciens là-dessus, & l'appuya de la découverte qu'il prétendit avoir faite de petits animalcules dans la femence de l'homme, & qu'il avoua enfuite n'avoir supposés que pour s'amuser; mais Lewenhoek, Hartsoëker, Valisnieri, Andry, & Bourguet, confirmèrent cette conjecture par les observations les plus exactes, & partagèrent les sentimens des Physiciens entre leur opinion des animaux spermatiques, qui deviennent des hommes, & celle de Harvey, que la génération se fait par les œufs. Nous avons déjà vu que cette dernière opinion avoit pu prendre sa source dans Hippocrate, Aristote, &c. & nous trouvons auffi l'origine des vers spermatiques dans la femence de l'homme, affez clairement enfeignée par Platon, Hippocrate, Aristote, & quelques autres anciens philosophes, qui ont dit là-deffus tout ce que l'on pouvoit en dire fans les avoir vus. Et on ne peut affez louer à ce fujet la pénétration extrême de ces grands génies, lesquels, guidés par leur raison seule, avoient atteint, si long-temps avant nous, le but où les expériences les plus exactes & les recherches les plus laborieuses nous ont enfin portés à nous arrêter. L'Astronomie nous a déjà fourni plusieurs preuves de cette vérité; on y a vu Pythagore & Démocrite suppléer, par leur sagacité, au défaut du télescope ; & on voit ici Démocrite, Hippocrate, & Platon, porter un œil pénétrant dans les replis les plus cachés de la Nature, & enlever

204

<sup>(1)</sup> Nempe ignotus ille Dalenpatius, de quo, eo faltem nomine, nemo quidquam audivit, ipfus est Francifcus Plantade, Monspessiulanus, Vir doctus, qui sui *Advocatus Generalis in* occitană Computorum et Fisci Curiă, et qui egregium locum jam pridem obtinet in societate regia scientiarum Monspessiulană. Peregrinabatur ille in Batavia anno 1699; et cùm juvenis esset, jocari lubuit, quod tamen factum non probo. Scripsit ergo latine, et eleganter quidem, Differtatiunculam de spermaticis animalculis, quam inferendam curavit in Diario, quod tunc inferibebatur Nouvelles de la République des Lettres, Articulo V. mensis Maii anni 1699. Narrabatin illa, seu fingebat potius, dum ipse oculis optimo microscopio armatis intentus erat dispiciendis animalculis numerosis, agillimis, subtilissimis, gyriformibus, quæ femini humano innatabant. Astrue de Lue Vener. lib. 8, p. 443.

aux Modernes, par des conjectures folides & raifonnées, la gloire de ces découvertes même qu'ils croyoient devoir appartenir à l'invention des inftrumens dont les Anciens étoient privés (1).

221. Démocrite est le premier philosophe Grec qui ait parlé de Sentiment de Démocrite certains vers qui parvenoient à se revêtir de la forme humaine; mais & d'Hippoaucun auteur ne nous a transmis le détail de l'opinion de ce philosophe: Epicure, Diodore de Sicile, Euripide, semblent l'avoir indiquée; & après eux, Eusèbe & Lactance (2) l'ont rapportée pour la réfuter. Epicure croyoit que la génération des animaux se faisoit par une transformation continuelle des uns dans les autres (3). Anaxagore avoit dit la même chose, aussi bien qu'Euripide, cité par Plutarque, Galien, Eusèbe, & Philon (4); mais Démocrite, s'expliquant plus précisément, enseignoit que les bommes avoient commencé par naître sous la forme de petits vers (5), qu'il entendoit probablement être contenus dans la liqueur séminale du mâle; & il est naturel de conjecturer qu'il tenoit cette idée d'Hippocrate, qui infinue aussi que

(1) Voyez ci après, sect. 277.

(2) Erravit ergo Democritus, qui vermiculorum modo putavit Homines effusos este de terrâ, nullo anctore, nullâque ratione. Lastantius, Institut. Divin. lib. 7, c. 7, p. 537. Edit Paris. 1748. 2 vol. 4. Eusebius, lib. 1, de Præparat. Evang. c. 7, p. 20.

(3) Plutarchus, de Placitis Philosophorum, lib. 5, c. 19.

(4) Plutarch. loc. cit. Galenus, Hift. Philof. c. 35, de ortu animalium. Eufeb. loc. cit. Philo. de Mundo, p. 1161. Edit. Lipf.

(5) Δύο τρόπων γίνεσθαι του έτερον η γαρ ώς σχώληχος συνις αμίνου το τρώτου, η έξ ώων. Ariftot. tom: 1, de generatione Animalium, lib. 3, c. 11, p. 1113. A. Quamobrem de primâ Hominum, atque quadrupedum generatione, fi quando primùm terrigenæ oriebantur, ut aliqui dicunt, non temerè exiftimaveris altero de duobus his modo oriri; aut enim ex verme conflituto primùm, aut ex ovo. Ariftot. loco citato. "Il y a deux paffages de l'Ecriture qui paroissent indiquer la " préexistence des germes, fondée fur le systême des animalcules: l'un est dans l'Epitre de " Saint Paul aux Hébreux, chap. 7, v. 9. L'Apôtre y dit: Levi decimatum fuisse in lumbis " Abrabæ, & dans le premier chapitre de l'Exode, v. 5. De lumbis Jacob exierunt septuaginta " animæ. Cependant ces deux passages ne préfentent rien de bien déterminé."

les semences des animaux sont remplies d'animalcules, dont toutes les parties se développent & croissent en même temps (1), comme on le verra un peu plus bas.

Commerce 222. Cet illustre Médecin eut fans doute des conférences sur ce sujet de Démocrite & d'Hippocrate. lorsqu'il fut appelé à le visiter; & il s'entretint long-temps avec lui fur des matières tout-à-fait philosophiques (2).

Paffage d'Ariftote là-deffus. 223. Aristote semble aussi vouloir parler de Démocrite, lorsque, traitant de la première formation de l'homme, il dit que quelques-uns ont pensé que les premiers hommes avoient commencé à sortir de la terre sous la forme de petits vers (3); & dans un autre endroit il cite Démocrite comme ayant cru que dans la génération de l'homme les parties extérieures du satus étoient premièrement formées; de sorte qu'il lui accordoit déjà la figure humaine, & le regardoit pour ainsi dire dans cet état comme un homuncule (4).

Examen du 224. Mais examinons les raisons qui nous portent à attribuer à fentiment d'Hippocrate une découverte que nous reculons si loin. Fondé sur ce fur les anifur les animalcules.

> Διακρίνεται δε τὰ μίλεα ἄμα σάνθα, και αυξέθαι. και ούτε στρότερον ούδυν έτερον ετίρου, ούθ ύσερον τὰ δε μέζω φύσει, στρότερα φαίνεται τῶν ἐλασσόνων, οὐδεν στρότερα γιώμενα. Diferiminantur autem partes, et augescunt simul omnes, et neque priùs alteræ alteris, neque posteriùs. Verùm majores naturâ priores apparent minoribus, quum non priores existant. Hippocrates, lib. 1, de Diæta, sect. 19, 1 et 2, p. 196. Edit. Van-der-Linden, tom. 1. et sect. 18, ad finem.

> (2) Hippocrates, Epist. ad Damagetum, p. 914. Ed. Van-der-Linden, Lug. Bat. 2 vol. in-8°. an. 1665.

(3) Talem autem generationem esse ex ovo, aut verme fatemur. Aristot. loco citato, et câdem pagină 1113. G. André Césalpin, célèbre Péripatéticien, explique amplement cette idée d'Aristote sur la génération, & penche pour celle qui se fait par les vers spermatiques, dans ses Quass. Peripat. lib. 5, Quass. 1, in-4°, 1593, p. 106.

(4) Qui ita, ut Democritus, aiunt, exteriora primum animalis discerni. Aristotel. de Gener. animal. lib. 2, c. 4, p. 1082. B.

rien, ce grand Médecin avance que rien ne périt dans la Nature (1), E qu'il ne fe produit rien de nouveau; il foutient qu'il ne naît rien qui n'exiftât auparavant; que ce que nous appelons naiffance n'est qu'un accroissement qui fait passer des ténèbres à la lumière (en les rendant visibles) ces petits animalcules, auparavant imperceptibles; il dit un peu plus loin (2), qu'il n'est pas possible que ce qui n'est pas puisse naître, n'y ayant rien qui puisse contribuer à la génération de ce qui n'est possible, depuis le plus bas jusqu'au plus baut degré: il applique ensuite ces principes à la génération de l'homme. Il dit (3) que le plus grand croit par le

(1) Equidem nullum omninò corpus perit, neque fit, quod non priùs erat. Oddi y/iselas, ö, τι più zai πρόσθει η. Homines autem putant hoc quidem ex (invisibilitate) orco in lucem auclum generari. Nopiζelas di παρά των άνθμώπων, το μίν έξ άδου ές φως άνξηθει γινέσθαι. Illud verd ex luce iu orcum imminutum perire, ac corrumpi: oculis ea in re autem magis credendum, aiunt, quàm opinionibus, et argumentis Philosophorum. Hippocrates de Diætâ, lib. 1, fed. 5, p. 183.

(2) Neque animal. mori poffibile est, neque quod non est, generari, cùm non sit unde generetur. Sect. 6. Commeant (animalcula) et translocantur illa huc, et hæc illuc omni tempore.... quæ faciunt non norunt, sed tamen ab illis sunt omnia necessitate divinâ..... dum verò illa huc, et hæc illuc commeant sibique invicem permiscentur, decretam sibi sortem unumquodque implet, tum augescendo in majus, tum in minus relabendo. Idem. ibidem. Vid. et soci. 8, art. 5. Necesse est autem omnia quæ ingrediuntur partes habere; cujuscumque enim pars non erit a principio, augeri non poterit; non enim habet quod augescere faciat. Id verò quod omnia habet, augescit, unumquodque in suo loco.

(3) A'λλ' ἄυξίλαι πάνλα, καὶ μειοῦται ἰς τὸ μεγιςον, καὶ ἰς τὸ ἐλάχισον τῶν γε δυνατῶν. Sed augentur omnia, ac minuuntur ad fummum, et ad minimum. Idem, ibid. ἀυξάνεται καὶ τὸ μὶζον ἀπὸ τοῦ ἐλάσσονος· et augescit majus a minore, p. 185, sect. 7. Διακρίνεται δι τὰ μέλια ἄμα πάνλα, καὶ αῦξεται· καὶ οὕτε πρότερον οἰδιὲ ἕτερον ἐτέρου, οὐθ' ὕςερον· τὰ δὲ μίζω Φύσει, πρίτερα φαίνεται τῶν ἐλασσόνων, οὐδιν πρότερα γινόμενα. Discriminantur autem partes, et augescunt simul omnes, et neque priùs alteræ alteris, neque posteriùs; verùm majores naturâ priores apparent minoribus, quum non priores existant. Sect. 19, 1 et 2, p. 196, et sect. 18, ad finem.

" Le favant J. Matth. Gefner publia en 1737 à Gottingue une Differtation fur le fystême des " ames d'Hippocrate, qui se trouve aussi dans les Mémoires de Gottingue, tom. 1, ann. 1751. " Voici comme il interprète une partie de la Sect. 7 du Liv. 1 de Diactá." Uniuscujusque anima minora pariter et majora sua membra habens, oberrat in illo äda non additione aut ablatione indigens partium integrarum, opus autem habens præsentibus, h. e. iis quas jam babet quatenus crescant et minuantur. Locus autem efficit omnia in quem ingressa fuerit talis anima: " & dans la Note il dit:" Hoc agit austor, ut ostendat fortunas horum erronum in eo agi, ut locum nanciscantur ac nidum, qui accipiat eos, et augescendi facultatem concedat.

plus petit ; que toutes les parties fe développent & croiffent en même temps, qu'il n'y en a pas une qui devance les autres, & qui croiffe plus tôt ni plus tard ; mais que celles qui font plus grandes de leur nature, paroiffent avant les plus petites, quoiqu'elles ne foient pas engendrées auparavant : enfin on trouve, dans tout le commencement de ce livre d'Hippocrate, un raifonnement aufii juste que folide, dont la conséquence toute naturelle est que, dès l'origine du Monde, toutes les semences & tous les premiers linéamens des plantes, & des animaux à venir, ont existé, & que l'on ne peut les appercevoir à cause de leur extrême petites. D'où il conclut, comme nous venons de l'observer, que la naissance des animaux n'est qu'un accroissement qui les fait passer des ténèbres à la lumière.... On prie le lecteur d'examiner les Notes de cette Section.

Conciliation des deux fentimens. fei

225. On pourroit objecter que nous avons déjà rapporté les fentimens d'Hippocrate & d'Aristote, qui paroisfoient favoriser le système de la génération par le moyen des œufs; & qu'à présent nous femblons leur attribuer une opinion contraire; mais on doit remarquer que les sentimens de ces deux philosophes semblent avoir été décidés pour le premier de ces deux systèmes; qu'Aristote ne fait que sapporter les opinions différens pour s'attacher ensuite à établir la sienne, & qu'Hippocrate se contente d'infinuer la conjecture des animalcules dans la semence du mâle, sans prétendre vouloir l'établir : d'ailleurs il auroit pu admettre les vers spermatiques sans se contredire, en le faisant dans le sens qu'ont fait quelques Modernes, afin de concilier les deux systèmes, & en regardant les œufs comme un nid propre à recevoir le ver spermatique (1), & contenant la matière nécessaire pour

208

 <sup>(1) &</sup>quot;Gefner a prouvé que le mot ψυχή, fi fouvent répété dans le premier Livre de la Diète
 d'Hippocrate, & qui fignifie ordinairement anima, est fouvent aussi pris chez les Anciens
 pour infectum, animalculum, papilio, &c." Vid. Arist. tom. 1, p. 850, lin. 22 et 32. Scholiastes
 Nicandri Theriac. p. 50, A. Edit. Colon. 1530, in-4°, où ψυχή fignifie Animalculum. Plutarg.
 Sympos. 2, 3, p. 636. C. lin. 28. D'ailleurs Hippocrate, qui, dans le premier Livre de la
 Diète, distingue entre γνώμη, le principe intelligent, & ψυχή, germe de la génération, s'explique

fournir à fon accroiffement : le ver spermatique seroit alors le vrai fœtus ; la substance de l'œuf le nourriroit, & les membranes de cet œuf lui serviroient d'enveloppe.

226. Platon a encore plus clairement parlé de ces petits animaux qui Paffageaffez deviennent des hommes; car après avoir comparé la matrice à un de Platon, champ fertile, dans lequel la femence qui y est répandue produit des appuyé de fruits, il dit que les animalcules qui y reçoivent leur accroiffement, font premièrement d'une si extrême petitesse, qu'ils ne peuvent être apperçus par les yeux, mais que peu à peu ils viennent à se développer en prenant la nourriture qui leur est préparée pour cet effet au-dedans de la matrice, Es paroissent enfin au jour dans un état de génération (1). Saint Augustin paroît aussi avoir ce la même idée (2); & le passage rapporté ci-dessous fert beaucoup à éclaircir celui de Platon. Mais on ne peut disconvenir que Sénèque n'ait eu une connoissance très-exacte de ce système de la

affez lui-même. Voici fes propres termes: Γνώμη άνθρώπου άφάνης γινόσκουσα τὰ φανιρά. Anima hominis invifibilis cognoscens visibilia.

Ψυχή τοῦ αυθρώπου ἰσίρπιι ἐς ἄπαν ζῶον anima hominis irrepit in omne animal ; & c'eft dans ce dernier fens qu'il a dit, Epidem. lib. 6, fect. 5, nº 5, αυθρώπου ψυχή φυίται μιχρί θανάτου, hominis anima gignitur ad mortem usque.—Ce mot ἰσίρπιι présente clairement l'idée d'un animalcule, & le mot φυίται s'entend de l'accroissement de ses parties, ou de sa végétation.

(1) Μίχρι του αν εκατέρων ή ετοθυμία, και ό ερως εξαγαγόθες στον από δίνδρου καρπόν, κάτα δρέψαθες ώς εις άρουραν την μήτραν, άόραια υπό σμικρότηθος και άδιάπλασα ζώα καθασπείραθες, και τάλιν διακρίναθες, μυγάλα εντός εκθρέψωθαι· και μετά τωῦτα είς Φῶς ἀγαγόνες, ζῶων ἀπόθελέσωσι γένεσι».

Quousque utrorumque cupido, amorque quasi ex arboribus sœtum, fructumve producunt: ipsum deinde decerpunt, et in matricem welut agrum inspergunt. Hinc animalia primum talia, ut-ne, propter parvitatem, wideantur, needum apparent formata, concipiunt: mox quæ conflaverant explicant, ingenita intus enutriunt, demum educunt in lucem, animaliumque generationem perficiunt. Platonis Tim. tom. 3, p. 91. Ce qui est pris d'Hippocrate.

(2) Hunc perfectionis modum fic habent omnes ut cum illo concipiantur atque nascantur; sed habent in ratione, non in mole: ficut *ipfa jam membra omnia funt latenter in femine*; cum etiam natis nonnulla defint, ficut dentes, ac fi quid ejusmodi. In quà ratione uniuscujusque materix inditâ corporali, jam quodam modo, ut ita dicam, *liciatum* esse videtur, quod nondum est; imo quod latet: sed accessu temporis erit, vel potius apparebit. S. August. de Civit. Dei, *lib. 22, c. 14.* 

Ee

génération de l'homme par les animalcules, lorfqu'on le voit enfeigner que " la forme de l'homme à naître fe trouve déjà comprife dans la " femence de l'homme, & que tous les membres du corps font comme " concentrés & affaissés dans un petit espace caché (1)." Ce que Tertullien exprimoit encore en peu de mots, en disant que la semence étoit animée dès le commencement (2).

Reproduc- 227. Il est une autre découverte sur la reproduction des polypes que tion des polypes, connue l'on ne fait aucune difficulté de regarder comme due aux Modernes, d'Aristote & malgré deux ou trois passages d'Aristote & de Saint Augustin, qui en de St. Augustin. parlent aussi clairement qu'aucun d'eux, & même d'après leur propre

expérience. Le Saint Père rapporte dans fon livre de la Quantité de l'ame (3), qu'un de fes amis fit devant lui l'expérience de prendre un polype qu'il coupa en deux, & qu'auffi-tôt ces deux parties, ainfi féparées, marchèrent, & fuirent vîtement l'une d'un côté & l'autre de l'autre; & il ajoute même là-deffus, que cette expérience le ravit

(1) In femine omnis futuri hominis ratio comprehensa est; et legem barbæ et canorum nondum natus infans habet: totius enim corporis et sequentis ætatis in parvo occultoque lineamenta sunt. Seneca, lib. 3, Natur. Quest. c. 29.

(2) Tertullianus, de anima, vivum esse a primordio femen.

(3) Cum enim nuper in agro effemus Liguriæ, noftri illi Adolefcentes, qui tunc mecum erant fludiorum fuorum gratiâ, animadverterunt humi jacentes in opaco loco, reptantem beftiolam multipedem, longum dico quemdam vermiculum: vulgò notus eft, hoc tamen quod dicam nunquam in eo expertus eram. Verfo namque flylo, quem forte habebat unus illorum, animal medium percuffit: tunc ambæ partes corporis ab illo vulnere in contraria difcefferunt, tantâ pedum celeritate, ac nihilò imbecilliore nifu, quàm fi duo hujufcemodi animantia forent. Quo miraculo exterriti, caufæque curiofi, ad nos, ubi fimul ego, et Alypius confidebamus, alacriter viventia frufta illa detulerunt. Neque nos parùm commoti, ea currere in tabulâ, quaquaversùm poterant, cernebamus: atque unum ipforum flylo tactum, contorquebat fe ad doloris locum, nihil fentiente alio, ac fuos alibi motus peragente. Quid plura? Tentavimus quatenus id valeret, atque vermiculum, imò jam vermiculos in multas partes concidimus: ita omnes movebantur, ut nifi a nobis illud factum effet, et comparerent vulnera recentia, totidem illos feparatim natos, ac fibi quemque vixiffe crederemus. S. Auguft. de Quantitate Animæ, c. 62, pag. 431, col. 1.

tellement d'admiration, qu'il fut quelque temps fans favoir que penfer de la nature de l'ame. Aristote, parlant des infectes longs & à plusieurs pieds, en dit à-peu-près la même chose (t); & fans désigner le nom de certains animaux dont il parle, il dit qu'*il en est de ces* animaux, ou infectes, ainsi que des plantes & des arbres qui poussent par rejetons; & qui, de parties d'arbres qu'ils étoient, deviennent des arbres particuliers: de même, dit Aristote, en coupant un de ces animaux, les pièces qui auparavant ne faisoient ensemble qu'un animal, deviennent ensuite autant d'animaux séparés (2); & il ajoute que l'ame de ces infectes n'est qu'une en essent comme celle des plantes.

 (1) O'σα δι μακρά, και πολύποδα, σχεδός ίσα ταις είδομαις έχει τὰ μελαξύ. πάδα δ' έχει διαφούμεια ζωής τὰ έδομα. Quæ tamen funt longa, et polypoda, iis ferè totidem funt quæ interjacent, quot incifuræ. Infecta divulfa etiam vivere poffunt. Ariftot. de Hift. Animal. tom. 1, lub. 4, c. 7. p. 824.

(2) Τοῦτο γὰρ is τη σύσια οῦἶῶν ὑπάρχει τὸ ຫολλὰς ἔχειν ἀρχὰς καὶ ταύτη μἰν ἑοικε τοῦς Φυτοῖς. ὡσπερ γὰρ τὰ φυτὰ, καὶ τῶῦλα διαιροῦμεια δύσαλαι ζῶν. σκλην ταῦτα μἰν μέχρι τικὸς, καὶ τίλεια γίνεται τήν φύσιν, καὶ δύο ἐξ ἐκὸς, καὶ σκίων τὸν ἀριθμὸν. Quod in eorum effentiâ ineft, ut multa principia habeant: eâque ratione fanè plantis affimilantur. Ut enim plantæ, ipfa quoque præcifa vivere poffunt; fed hæc aliquandiu, illæ vero perfici poffunt, ac duæ ex unâ, atque etiam plures numero procreantur. Idem de part. Animal. lib. 4, tom. 1, cap. 6, p. 1028. Vid. et lib. 1, de animâ, c. 9, p. 629.

None vap ini rör pilör ina drapolyura paísilas ζώντα, και χωριζόμενα an aλλήλων, ώς ölong rög i aurois fuxis, isledszeia uir uiag is izásu purö, dusapus di wheióne. ouru kai wiej rás addas diapopas rös fuxis apõpus ouplaisor ini rör istópuor is rois repropisois. και γάρ äsodnow ination rör uspir ixes, και ximore rin κατά τόποι. E's di äsodnow, και φανίασίαν, και öpnžu. όπου μιε γάρ äsodnow, dus fue te, και idos wasandowdes. όπου di raura, iž äsáyung και inidopuía. Nam ut plantæ nonnullæ divisæ, fejunctæque videntur vivere, propterea quod anima, quæ est in istis, attu quidem in unaquâque plantâ una est, potentiâ werd plures, fic et circa alias videmus animæ differentias fieri, cum inciduntur animantium ea, quæ infecta vocamus; utraque namque partium et fensum habet, et motu loco cietur. Quod fi fensum habet, et imaginationem, et appetitum etiam habet. Idem, lib. 2, de animâ, c. 2, tom. 1, p. 632. B. C.

Eodem quo plantæ modo constant (fc. ea infecta) etenim plantæ præsectæ seorsim vivunt, multæque arbores ab uno sunt principio....in hoc plantæ et insectorum genus similiter ses habent. Vide et Librum de Juventute, cap. 1 et 2, p. 715. D. E. Vid. et Aristot. lib. de Spiritu, cap. 9 a principio.

Ec 2

CHA-

# CHAPITRE

# Du Système sexuel des Plantes.

du fystême fexuel des Plantes,

23.8

Exposition 228. L'ERSONNE ne doute à présent que les plantes ne fe reproduisent comme les animaux par le moyen de parties, dont les unes font mâles, & les autres femelles. Dans le plus grand nombre des plantes, ces deux fortes de parties se trouvent réunies ensemble, & elles font diffinguées alors chez les Naturalistes par le nom d'androgynes ou bermaphrodites; & dans quelques autres plantes, les deux fexes font séparés, de manière que les mâles sont sur un pied & les femelles fur un autre. Ce système est fondé, 1°, sur l'analogie qu'il y a entre les œufs des animaux, & la femence des plantes, dont la fin est également de reproduire un être semblable à celui qui les a produits; 2°, fur les remarques que l'on a faits, que lorsque la femence des plantes femelles n'étoit pas fécondée par la pouffière prolifique des mâles, la plante ne portoit point de fruit; de façon que toutes les fois que l'on a fait l'expérience d'intercepter, entre les deux parties fexuelles des plantes, cette communication qui est le principe de leur fécondation, elles ont toujours été stériles. Les auteurs de ce système, après une anatomie exacte de toutes les parties des plantes, leur ont donné des noms fondés sur leur usage, & analogues à ceux des parties des animaux : ainfi pour les organes masculins, les filets sont les vases spermatiques; les anthères, ou les sommets, sont les testicules; & dans les organes féminins, le stylus répond au col de la matrice; le germen est l'ovaire; & le péricardium, ou l'ovaire fécondé, eft la matrice.

229. Linnæus a l'honneur d'avoir perfectionné ce système, en perfectionné par Linnæus; réduifant tous les arbres & toutes les plantes à des classes particulières,

E

distinguées par le nombre de leurs étamines ou organes mâles. Zaluzianski paroît avoir le premier distingué clairement, parmi les Modernes, la différence entre les plantes mâles, plantes femelles, & plantes androgynes ou hermaphrodites. Environ cent ans après lui, le Chevalier Millington, & le Docteur Grew, communiquèrent à la Société Royale de Londres leurs observations sur la pouffière fécondante des étamines. Camerarius (1), à la fin du dernier siècle, observa qu'en enlevant les étamines de quelques plantes mâles, comme du mûrier ou du maïs, les graines qui auroient dû produire le fruit, ne venoient point à maturité. Malpighi, Geoffroi, Vaillant, ont aussi examiné avec foin cette pouffière fécondante ; & celui-ci paroît avoir été le premier témoin oculaire de ce secret de la Nature, & du jeu admirable qui se passe dans les fleurs des plantes entre les organes différentes de ces deux. fexes. Plufieurs auteurs se sont ensuite attachés à faire valoir ce système, parmi lesquels les principaux sont Samuel Morland, Logan, Van Royen, Bradley, Gottliel, Ludwigius, Blair, Wolfius, Verdrées, & Monro.

230. Venons à préfent à examiner fi les Anciens ont connu cette à quel point vérité; ou fi, comme on les en accufe, ils n'en ont parlé que d'une Anciens, manière vague & indécife. Je commence par convenir qu'ils n'ont pas parlé auffi exactement que les Modernes de l'anatomie de toutes les parties de la fleur des plantes, qui fervent à leur génération; du moins il ne nous eft parvenu rien d'eux là-deffus. Ils fe font même trompés quelquefois, en appliquant à différens ufages quelques-unes de ces parties; mais en cela, ils étoient plus excufables que quelques-unes de nos plus habiles Modernes, qui, malgré le fentiment, les expériences & les obfervations de plufieurs de leurs contemporains, font tombés dans de grandes erreurs fur ce fujet. Le plus habile Botanifte du fiècle, M. de Tournefort, qui ne pouvoit pas ignorer les obfervations

(1) Vid. Camerari Epistol. de fexu plantarum in Miscellan. Academiæ Leopoldinæ Naturæ curiosarum, decur. 3, anno 3, append. p. 33, impress. an. 1696, in-4°.

de Zaluzianski, de Millington, Grew, Malpighi, & Camerarius, soutenoit cependant que les étamines des fleurs servoient à vuider ce que les sucs nourriciers contiennent de moins propre pour la nourriture des jeunes fruits, & que ces parties n'étoient que les vaisseaux excrétoires des calices des fleurs.

qui ont diftinguéclairement entre que je viens de remarquer, les Anciens connoiffoient parfaitement la les deux fexes différence fexuelle des plantes, & la fécondation des fruits de la plante femelle par la pouffière des fleurs des mâles; on voit aufii qu'ils avoient une idée diffincte des deux fexes fur deux différens individus.

Paffage de 232. Je ne veux point me fervir de l'autorité d'un paffage du Poëte Claudien. Claudien qui, dans un enthoufiafme poëtique fur la force de l'amour, s'énonce en ces termes (1): "Les tendres rameaux ne vivent que pour "Vénus; & les arbres fortunés paffent leur temps à s'aimer tour-à-tour; " le palmier careffant afpire à des embraffemens mutuelles avec le " palmier; & l'aune, le platane & le peuplier ne ceffent de s'exprimer " leur tendreffe par des foupirs." Je laiffe, dis-je, ce ftyle de la

poësie pour passer aux témoignages des Naturalistes, chez qui on trouve le système sexuel enseigné d'une manière qui n'est point équivoque.

Sentiment de Théophraste.

233. Théophraste dit que tous les arbres pouvoient être distingués en classes féparées, dans lesquelles on observe plusieurs différences; mais que la différence caractéristique la plus universelle est celle du

> Vivunt in Venerem frondes, omnesque vicifim Felix arbor amat, nutant ad mutua palmæ Fædera, populeo fufpirat populus ictu, Et platani platanis, alnoque affibilat alnus. Claudian. de Nuptiis Honorii et Mariæ.

214

genre mâle & (1) femelle. Aristote disoit qu'on ne devoit pas imaginer que le mélange des deux sexes dans les plantes sût le même que parmi les animaux (2).

234. Il y avoit, ce femble, plufieurs opinions différentes parmi les Siles plantes Anciens fur la manière dont on devoit admettre que les plantes euffent fexes feparés, la différence des fexes. Les uns penfoient qu'elles étoient comme des ou fur un animaux complets, qui comprennent dans un feul individu les deux vidu. facultés des différens fexes (3). Empédocle agitoit la queflion; favoir, fi dans les plantes, le genre mâle fe trouvoit distinct du genre femelle; ou fi les deux genres fe trouvoient compris dans chaque espèce (4); & il concluoit que les plantes étoient androgynes ou bermapbrodites, c'est-àdire, qu'elles avoient le mélange des deux fexes (5). Aristote, de son

(1) Πάνθων δι, ώσπερ ἰλέχθη, τῶν δίνδρων, ὡς καθ ἕκας ον γένος λαβεϊν, διαφοραὶ ϖλέιους ἐισιν ἡ μἰν κοινἡ ϖάσιν, ἦ διαιροῦσι τὸ θῆλυ καὶ τὸ ἄβϳεν. Arborum univerfarum, ut dictum eft, quoad genera figillatim accipi poffint, plures fanè differentiæ intelliguntur ; publica tamen, quâ fæmina masque diftinguuntur. Theophraftus Hift. Plant. lib. 3, cap. 9, p. 50. Edit. Lugd. Bat. 1693.

(2) Α'λλά την κράσιν τοῦ ἄβρινος τῶν Φυτῶν καὶ τοῦ θήλεος, ὀΦείλομεν διαθυπώσασθαι ὀυκ οὕτως, ἀλλά ἄλλψ τινὶ τρόπψ οἶον ὅτι τὸ σπίεμα τοῦ Φυτοῦ ὅμοιόν ἐςιν ἰγκυμονήσει ζώου, ὅτις ἐςὶ μίξις ἄρρινὸς τε καὶ θέλεος. Cæterùm maſculi, in Plantis, ſexůs, et fæmelli miſtionem, alio quodam modo, imaginari debemus, &c. Ariſtotel. de Plantis, lib. 1, cap. 2, tom. 2, p. 1011. C. D.

(3) Ε'ισί δι οι τίνες τὰ φυτα συπληρωμένα ἀπολαμβάνουσι, και τὴν χάριν τῆς ζωῆς ἀυίῶν είναι διὰ τὰς δύο δυνάμεις ἅς ἔχει· ήγουν, & C.

Sunt autem qui putent, plantas completas esse, et integras, vitamque ipsarum, duarum facultatum gratia esse, quæ insunt ipsis, &c. Aristot. de Plantis, lib. 1, cap. 2, p. 1011. E. tom. 2.

(4) Ο'περ απεν ο Ε'μπεδοκλής, ήγουν εί εερίσκιθαι εν τοῦς φυτοῖς γίνος θήλυ, καὶ γίνος ἄἰβεν, καὶ εἰ ετιν είδος κεκραμένον ἐκ τούτων τῶν δύο γινῶν. Id Empedocles dixit, an scilicet in plantis sexus scemininus, masculinusque reperiantur, aut an species ex histe duobus sexibus commista. Aristot. de Plantis, lib. 1, c. 2, p. 1011. A. tom. 2.

(5) Tíros is robrois zezeauíros ilvas. Empedocles vero fexum his admistum esse putavit. Aristot. de Plantis, lib. 1, c. 1 & 2, p. 1008. B.

Πάλιν οφιίλομι» ζητιϊ», πότιρον ιδρίσκονίαι ταῦτα τὰ δύο γίνη κικραμίνα ἄμα iv τοῦς φυίοῦς, ὡς εῦπεν Ε'μπεδοκλῆς. Quærendum rurfus eft, inveniaturne hæc duo genera fimul commifta in plantis effe, ut Empedocles dicit. Idem, ibid. 1011. B. tom. 2.

côté, balançoit, s'il devoit admettre avec cet ancien philosophe, que les deux sexes se trouvassent réunis dans la même plante, ou s'il falloit dire qu'ils étoient séparés.

Erreurs deffus.

235. Il est vrai que le même auteur erroit dans la manière de d'Aristote là-des distinguer les plantes mâles d'avec les plantes femelles; car il croyoit que cette différence confistoit en ce que le mâle étoit plus grand & plus fort, & la femelle plus foible, mais plus féconde (1); & il difoit auffi que le mâle avoit plus de branches, étoit plus fec, & mûriffoit plus vîte que la femelle (2): mais il faut observer que le témoignage d'Aristote n'est pas celui sur lequel on prétend s'appuyer davantage pour faire voir que les Anciens connoissoient le système sexuel des plantes; on ne le trouve que confusément indiqué dans ses écrits; & il sert plus à expofer les fentimens des autres philosophes qu'à fournir lui-même des raisons pour établir ce système.

Opinion judicieufe d'Empédocle.

236. Empédocle croyoit que tout ce qui naît tire son origine d'une femence qu'il comparoit aux œufs, en ce qu'il s'y trouve; dès le commencement, un aliment propre à nourrir, lequel se porte auffi-tôt à la racine (3); & Aristote, raisonnant sur ce sentiment d'Empédocle,

(1) ב'מוֹ אַשׁי וֹטְוֹסאודמו וֹי דסוֹ קעדסוֹר, וֹדו וֹצוו דע קעדע אויסר מֹטְוֹי, אמו שמולשר דט עוֹי מֹטְוּי וֹי τραχύτιρον, και σκληρότιρου, και μαλλου Φρίσσου, το δε θηλυ άσθινίσιρου, και καςποφόρου ωλίου. Cùm itaque in Plantis reperiatur, quòd unaquæque species masculum genus habeat, et fæmellum, et omnino, quod masculum est, asperius est, ac durius, rigidiusque; scemellum debilius, et fæcundius. Aristot. de Plantis, lib. 1, cap. 1, p. 1011. A.

(2) Οτι το μίν άρριν isi συκνότιτον, σκληρότιτον, και σολυκλοιώτιτον, πτίον ύγρον, και ταχύτιρον iig winarow και φύλλα· το δι θηλυ, in' iλατίον ίχει ταυτα. Nam masculus spissior est, ac durior, plurimis ramis abundans, minus humidus, celerior in maturationem; famella verò omnia hæc minus habet. Ariftot. de Plantis, lib. 1, c. 7, p. 1018. A. tom. 2.

(3) בוֹחו שמאוי ב' שהולסאאה, סדו דמ קטדמ, וו אמו כט אווישטי לוסדו דם אוויששורים כט אוידמדמו, וו שה וא דהב φύσεως τοῦ σπέρμαδος και όπερ μίνει iš αυδοῦ is τη άρχη, τροφή γίνελαι της βίζης, και το γεντώμενον κινεί αυτο iauro maçavlixa. Rurfus ait Empedocles, quod plantæ, licet pullos non generent ; quia res, quæ nascitur, non nisi ex natura seminis nascitur ; et quod fit, quod remanet ex eo in principio, cibus radicis, et nascens movet se flatim. Aristot. de Plantis, lib. 1, c. 2, p. 1011. D. tom. 2.

dit que dans les plantes, les deux fexes font réunis; ce qui fait qu'elles fe reproduisent d'elles-mêmes, &, au lieu de fœtus, donnent une femence en laquelle confiste leur génération : c'est pourquoi Empédocle appeloit avec raison les plantes ovipares; car "l'œuf, disoit-il, est le " fruit de la génération, dont une partie sert à former la plante, & " l'autre à nourrir le germe & la racine; & dans les animaux de sexes " dissers, on voit que, pour se reproduire, la Nature les porte à " s'unir, & à ne faire qu'un, comme les plantes, afin que de l'assemblage " des deux il réfulte un autre animal (1)."

237. Quant à la manière dont se faisoit la sécondation des fruits, Observales Anciens n'ignoroient pas que c'étoit par le moyen de la poussière périences des prolifique qui se trouvoit sur la fleur du mâle; & ils avoient porté Anciens. l'exactitude de leurs observations jusqu'à remarquer que les fruits des arbres ne mûrissient point, s'ils n'étoient auparavant sécondés par cette

(1) Ε'ν δὶ τοῦς φυτοῦς μεμιγμέναι αὐται αἰ δυνάμεις ἰισὶ, καὶ οὐ κιχώρις αι τὸ θῆλυ τοῦ ἄρρινος. διὰ καὶ γενοặ αὐτὰ ἰξ αὐτῶν, καὶ οὐ ϖροιείαι γονὴν, ἀλλὰ κύημα, τὰ καλούμενα σπέρμαία, καὶ τοῦτο καλῶς λέγει Εμπεδοκλῆς ϖοιήσας.

# טידע ל שטומוי אואף לבטלקבע שרשדטי באמומק.

Τό, τε γἀρ ἀδν, κίνμά ἐςι, καὶ ἐκ τινος αὐτοῦ γίγνιλαι τὸ ζῶον. (τὸ δὶ λοιπὸν, τροΦῆ τοῦ σπέρμαλος, καὶ ἐκ μέρους γίγνελαι τὸ Φυόμινον,) τὸ δὲ λοιπὸν, τροΦὴ γίγνελαι τῷ ὅλαςῷ, καὶ τῆ ῥίζη ϖρώτη· τρόπου δὲ τινα ταῦτα συμδάινει καὶ ἐν τοἶς κεχωρισμένου ἔχουσι ζώοις τὸ θῆλυ, καὶ τὸ ἄῥρευ· ὅθευ γὰρ ἐν γίννται, καὶ γπινἀ, γίνελαι ἀχώριςον, ὅσπερ ἐν τοῖς Φυλοῖς, καὶ βούλελαι ἡ Φύσις αὐτῶν ἐν γίνεσθαι, ὅπερ ἐμφαίνιται κατὰ τὴν ὅψιν μιγνυμένων, καὶ συνδυαζομένων, ἐν τι ζώον γίγνεσθαι ἐξ ἀμΦοῖν.

At in plantis facultates istæ miscentur, nec mas a sæminå separatur. Quamobrem ex se ipsæ progenerant, nec genituram emittunt; sed conceptum, quod semen vocatur, efferunt. Idque Empedocles bene retulit suo carmine;

#### Deinde etiam oviparo genus arboreum tulit ortu:

Ovum enim, conceptus est, et animal ex parte ejus creatur : reliquum alimentum est animalis feminis, etiam aliquá ex parte confistit, quod oritur : reliquum alimentum germini, radicique primæ est. Hoc idem quodam modo in iis quoque evenit animalibus, quæ sexu distinguuntur. Cum enim uniuntur, et generant, inseparata redduntur, ut plantæ : idque naturâ corum nititur, ut unum fiat ; quod, cum coëunt, et conjunguntur, confpicitur unum effici animal ex ambobus. Aristot. de Generat. Animal. lib. 1, cap. 23, p. 1069, tom. 1. et lib. 3, cap. 11.

Ff

poussière..... Aristote dit là-dessus (1), " que si l'on fecouoit la " pouflière d'un rameau de palmier mâle sur un palmier femelle, les " fruits de celui-ci murifioient aufli-tôt; & qu'il arrivoit encore que, " lorfque le vent portoit cette pouflière du palmier mâle fur le palmier " femelle, les fruits de ce dernier mûrifioient comme fi on eût suspendu " le rameau du mâle fur la femelle."

Expériences palmier.

238. Théophraste, parlant sur le même sujet, dit : " On accouple fur la fécon-dation du " le palmier mâle avec la femelle, afin de lui faire produire des fruits, " & pour cet effet on s'y prend ainfi : lorfque le palmier mâle est en " fleur, on choifit un rameau qui n'ait pas encore perdu ce duvet, ou " cette pouffière qui est dans la fleur, & on le secoue sur le fruit de " la femelle; cette opération lui conserve ses fruits, & les amène à " une parfaite maturité (2)."

Obfervations de Pline.

239. " Les Naturalistes, dit Pline, admettent les différences des " fexes, non-feulement dans les arbres, mais encore dans les herbes,

(1) Ε'ν δι τοῦς φοίνιξιν ἀν φύλλα, ἡ ψηνες ἡ φλοιός τοῦ ἄρρενος φοίνικος τοῦς φύλλοις τοῦ θήλεος συλεθείη, Ϊκα σως συναφθώσι, ταχίως σεπαίνονζαι οι καρποί.... τυχόν δε και ει εκ της ευωδίας του άρρενος επαγάγη τι δ άνεμος στρό; την θήλυν, στεπαίνονζαι και ούτως οι καρποί, ώσπερ δπόταν τα φύλλα του άρρενος τω θήλει άπαιορωνζαι. In palmis quoque si folia, vel foliorum pulvis, vel palmæ masculinæ cortex soliis sæmellæ palmæ apponantur, ut cohæreant, cito maturescent ejus fructus ..... Quod fi forte ex masculo abduxerit quidpiam ventus ad fæmellam, fic quoque maturescent ipstus fructus, quemadmodum cùm folia masculi ex illa fuerint suspensa. Aristot. de Plantis. lib. 1, c. 6, p. 1017. A. B. tom. 2.

(2) Tois de pointer ai and two appirur mpds tas Bhaers. outor yap eine oi imiguirer morouvles, nai inmitter. ο καλοῦσί τινες, in της δμοιότηλος, όλυνθιάζειν. γίνελαι δι τόνδε τρόπον όταν άνθη το άρρεν άπολεμόνλες την σπάθην άφ' ής τὸ ἄνθος, ἐυθὺς ώσπερ ἔχει, τὸν τε χνοῦν καὶ τὸ ἄνθος καὶ τὸν κοινορτὸν, καθασέιουσι κατά τοῦ καρποῦ τής θηλέιας, καν τοῦτο πάθη, διαθηριί και οὐκ ἀποβάλλει· φαίνελαι δὲ ἀμφοίν ἀπὸ τῦ ἄρρρενος τοῖς θήλεσι Bonderas ylucodas Gndu yap xadouos to xapmopópos. Palmis autem forminis masculi conducunt. Hoc enim et perdurare, et maturescere fructus facit. Caprificationem, ob fimilitudinem, quidam rem appellarunt, quæ fic fieri folet : dum mascula floret, spatha absciffa, qua flores emergunt, protinus, ut lanuginem, et florem, et pulverem continet, super fructum fæminæ decutiunt. Illa sic ea aspersione afficitur, ut suos fructus nullo pacto amittat, sed cunctos confervet. Unde fit, ut bifario adjumento mas esse fœminæ valeat. Fructiferam enim fœminam vocant. Theophrastus, Hift. Plant. lib. 2, c. 9, p. 38. Edit. Heinftand. Lug. Bat. 1613, fol. Vid. et eundem de caufis Plantarum.

" & dans toutes les plantes; mais ceci ne s'observe nulle part, " ajoute-t-il, d'une manière aussi remarquable que dans les palmiers, " parmi lesquels les femelles ne produisent jamais sans les mâles qui les " sécondent par leur poussière." Il appelle les palmiers femelles, privées de ce secours, des veuves stériles; il compare l'accouplement des plantes à celui des animaux, & dit (1) qu'il suffit que les femelles reçoivent l'aspersion de la poussière ou du duvet des fleurs du mâle, pour donner des fruits.

(1) Arboribus, imò potiùs omnibus quæ terra gignit, herbisque etiam, utrumque fexum effe diligentissimi naturæ tradunt. Quod in plenum fatis fit dixisse hoc in loco: nullis tamen arboribus manifestius. Mas in palmite floret: fœmina citra florem germinat tantùm, spicæ modo..... Non fine maribus gignere fœminas.....Illum erectis hispidum, afstatu, visuque ipso, et pulvere etiam reliquas maritare. Hujus, arbore excisa, viduas post sterilescere fæminas. Adeòque est Veneris intellectus, ut coitus etiam excogitatus fit ab homine, ex maribus flore, ac lanugine, interim verò tantùm pulvere insperso fæminis. Plin. Hist. Nat. lib. 13, c. 4.

Ff 2

CHA-

# CHAPITRE VI.

220 ]

De l'Isochronisme des Vibrations du Pendule, de la Réfraction de la Lumière, & de la Réfraction Astronomique.

Mérite des 240. LES Arabes se sont appliqués avec beaucoup d'affiduité à l'aftronomie. l'étude des sciences; & la situation de leur climat les a toujours portés par préférence à l'étude de l'astronomie, qu'ils ont cultivée de très-bonne heure (1). Nous avons une quantité confidérable de leurs écrits dans les grandes bibliothèques, qui ne sont jamais parvenus à notre connoissance, parce qu'ils sont toujours restés en manuscrits, & dans leur langue originale, fi fort négligée parmi nous depuis quelques fiècles. Cependant ceux qui se sont donné la peine de fouiller avec foin dans ces manufcrits, ont été bien récompenfés de leurs travaux par la connoiffance qu'ils y ont puisée de plusieurs idées neuves & originales, & d'inventions curieuses & utiles. Un favant d'Oxford, qui avoit examiné avec soin les manuscrits Arabes qui se trouvent à la fameuse bibliothèque de cette université, rend témoignage à cette vérité d'une manière bien propre à inviter tous les autres favans à fuivre fon exemple dans cette espèce de recherches; entre autres motifs qu'il apporte, comme devant produire cet effet, il dit : " Plufieurs " avantages rendent recommandable l'astronomie des Orientaux; " comme la férénité des régions où ils ont observé; la grandeur & " l'exactitude des instrumens qu'ils ont employés, & qui sont tels,

<sup>(1) &</sup>quot;Nous avons plusieurs obligations aux Arabes dans les fciences; mais ce que nous leur devons de plus confidérable est l'art de compter par dix chiffres, & en montant par la proportion décuple, qu'on attribue aussi avec quelque fondement aux Indiens."

### VIBRATIONS DU PENDULE.

" que les Modernes auroient de la peine à le croire; la multitude des " obfervations & des écrivains, dix fois plus grande que chez les Grecs " & les Latins; le nombre enfin des Princes puiffans qui l'ont aidée " par leur protection & leur magnificence. Une lettre ne fuffit pas, " dit-il, pour faire connoître ce que les Aftronomes Arabes ont trouvé " à redire dans *Ptolomée*, & leurs tentatives pour le corriger; quel " foin ils ont pris pour mefurer le temps par des clepfydres, par " d'immenfes horloges folaires, & même, ce qui furprendra, *par les* " *vibrations du pendule*; avec quelle induftrie enfin, & avec quelle " font tant d'honneur à l'efprit humain, favoir, de mefurer les diftances " des aftres, & la grandeur de la terre." (1)

241. Voici donc *les vibrations du pendule* démontrées avoir été Vibrations employées par les anciens Arabes, long-temps avant l'époque que nous affignons ordinairement à l'origine de cette découverte; & l'ulage de cette connoiffance paroît avoir été appliqué à mefurer plus exactement le temps, felon l'emploi que nous en faifons.

242. La découverte de la réfraction de la lumière a une origine plus Réfraction ancienne que celle qu'on lui fuppose, & la cause de cette réfraction paroît avoir été connue même du temps de Ptolomée (2). Suivant le rapport de Roger Bacon, ce grand philosophe & géographe avoit donné la même explication de ce phénomène que Descartes en a donnée depuis, en disant que le rayon, passant d'un milieu plus rare dans un milieu plus dense, s'approchoit de la perpendiculaire. Ptolomée avoit écrit un Traité d'Optique, qui substituence du temps de Bacon; & Alhazen non-feulement paroît avoir connu ce Traité de Ptolomée,

(2) Voyez auffi Marc-Aurèle, lib. 8. fect. 57. ακτίς.... γίνιζαι γαρ κατ' εύθύ, και ώσπις διαιρείται 3ή πρός το σερίμπον, ό, τι άν απαντήση, &c. (σιρίμπον, corps folide).

<sup>(1)</sup> Edwardi Bernardi Epist. ad Huntingtonem transact. Philosoph. ann. 1684, nº 158, p. 567, & nº 163. Vid. et Epistolas Huntingtonianas. Londini, 1704, in-8°.

#### RE'FRACTION DE LA LUMIERE.

mais encore y avoir puisé tout ce qu'il dit de mieux sur la réfraction de la lumière, la réfraction astronomique, & la cause de la grandeur extraordinaire des aftres vus à l'horison. Ce dernier point, discuté avec tant de chaleur entre Mallebranche & Régis, avoit été déjà décidé par Ptolomée de la manière la plus raisonnable.

connue de

243. Ptolomée, & après lui Alhazen, disoient donc " que quand Ptolomée & « un rayon de lumière passoit d'un milieu plus rare, pour entrer dans " un milieu plus dense, en arrivant vers la furface du milieu plus dense, " il changeoit de direction, & commençoit à décrire une ligne, dont " la direction étoit entre sa première direction droite & la ligne " perpendiculaire tombante dans le milieu plus dense." Bacon dit " encore, d'après Ptolomée, que l'angle formé par la différence de " ces deux lignes, n'est pas toujours divisé en deux parties égales, " parce que, suivant la plus ou moins grande densité des différens " milieux, le rayon du lumière est plus ou moins réfracté, & forcé à " s'écarter davantage da fa première direction (1);" en quoi il s'étoit approché bien près de la raison donnée ensuite par le Chevalier Newton, qui, déduisant les causes de la réfraction, de l'attraction des corps fur les rayons de la lumière, dit que les milieux plus denfes font plus attractifs à proportion de leur plus ou moins grande denfité.

244. Ptolomée, ayant connu ce principe de la réfraction de la lumière, Réfraction aftrononique ne devoit pas manquer d'en conclure qu'elle étoit la cause des connue de Ptolomée.

> (1) Et fractio est duobus modis. Quando igitur medium secundum est densius, tunc fractio speciei est in superficie corporis secundi inter incessum rectum, et perpendicularem ducendam a loco fractionis in corpus secundum, et declinat ab incessu recto in profundum corporis secundi, dividens angulum qui est inter incessum rectum, et perpendicularem ducendam a loco fractionis in corpus fecundum. Non tamen dividit illum angulum femper in duas partes æquales, licet hoc fenferunt aliqui, quoniam fecundum diversitatem densitatis medii fecundi accidit major recessus, et minor fractionis ab inceffu recto, secundum quod Ptolomæus in 5 aspectuum, et Albazen in 7 determinant quantitates angulorum fractionis multipliciter diversificari. Nam quanto corpus secundum est denfius, tanto minus recedit fractio ab inceffu recto, propter refistentiam medii denfioris. Roger. Bacon. opus majus, p. 297, 298. Edid. Venet. 1750. Vid. Plutarch. de facie in orbe luna, p. 930, lin. 40, fieri potest ut radii per tantum spatium delati frangantur, &c.

222

## REFRACTION ASTRONOMIQUE.

phénomènes que nous observons, par rapport aux astres vus à l'horison, quelque temps avant qu'ils y soient arrivés; & Ptolomée en effet connoissoit la cause de ce phénomène, que l'on appelle réfraction astronomique; & partant toujours du même principe, il disoit que la différence des milieux entre l'air & l'éther qui est au-delà, faisoit que les rayons de lumière qui partent d'un aftre, entrant dans le milieu plus dense, qui est l'air qui nous environne (1), devoient naturellement être attirés davantage dans ce milieu, & par ce changement de leur direction, montrer ces aftres à nos yeux avant qu'ils fussent réellement au-deffus de l'horifon. Alhazen enseigne même la manière dont on peut s'affurer de cette vérité par l'observation : " il recommande de " prendre un instrument composé avec des armilles qui tournent " autour des poles; & après avoir mesuré la distance d'une étoile au " pole, lorfqu'elle passe près du zénith sous le méridien, & lorfqu'elle " paroît à l'horison, il dit qu'on doit trouver dans ce dernier cas la " distance plus petite :" il fait voir enfuite d'une manière fort diffuse, que la réfraction est la cause de ce phénomène. Je rapporte ce passage, un peu long à la vérité, après avoir remarqué qu'il paroît par Roger Bacon qu'Alhazen n'a rien dit ici que d'après Ptolomée, & que ni l'un ni l'autre n'avoient point appliqué cette importante connoissance à l'astronomie, en faisant voir de là que les hauteurs des astres, prises sur-tout dans le voifinage de l'horison, demandent nécessairement une correction (2).

(1) Sextus Empiricus adversus Astrologos, lib. 5, sell. 82, p. 351, parle ainfi de cette réfraction aftronomique: " Est enim verisimile quod, cum aër noster sit crassus, per visûs reflexionem " signum, quod est adhuc sub terra, videatur jam esse super terram. Quod quidem sit etiam " in radio solis, qui reflectitur in aquâ. Non videntes enim solem, ipsum septe esse solem " opinamur."

(2) Et cùm quis hoc voluerit experiri, accipiat instrumentum de armillis, et ponat illud in loco eminente, in quo poterit apparere borizon orientalis, et ponat instrumentum armillarum suo modo proprio : scilicet ut ponat armillam, quæ est in loco circuli meridionalis, in superficie circuli meridiei, et polus ejus sit exaltatus a terra secundum altitudinem poli Mundi supra horizontem loci in quo ponitue instrumentum : et in nocte observet aliquam stellarum sixarum magnarum, quæ transit per verticem capitis illius loci, au prope ; et observet illam ab ortu suo in Oriente : stella autem orta, revolvat

245. Roger Bacon, cherchant la raison de la différente grandeur des Caufe de la différente grandeur des aftres vus à l'horison, d'avec celle qu'ils paroissent avoir lorsqu'ils sont aftres vus à au-dessus de notre tête, suppose premièrement que cette cause pourroit l'horifon, expliquée par être, en ce que les rayons, qui partent de ces astres, passant d'un Ptolomée. milieu rare qui est l'éther, dans un milieu plus dense, ou l'air qui nous environne, sont rompus par ce passage dans un différent milieu, ainfi que par l'interposition des nuées ou des vapeurs qui s'élèvent de. la terre, & que cette réfraction répétée produit un écartement des rayons. qui doit fervir à repréfenter l'objet plus grand à nos yeux, quoique, dit-il enfuite, il y ait une autre caufe plus raisonnable, apportée pour rendre raison de ce phénomène, qui est celle que Ptolomée & Alhazen ont alléguée (1); & il ajoute que ces Auteurs pensoient que la raison pour

> armillam, quæ revolvitur in circuitu poli æquinoctialis, donec fiat æquidistans stellæ, et certificetur locus stellæ ex armilla, & fic habebit longitudinem stellæ a polo mundi. Deinde observet stellam, quousque pervenerit ad circulum meridisi, et revolvat armillam, quam priùs moverat, donec fiat æquidiftans stellæ: et fic habebit longitudinem stellæ a polo Mundi, cùm stella fuerit in vertice capitis. Hoc autem facto, inveniet remotionem stellæ a polo Mundi in ascensione, minorem remotione ejus a polo Mundi in horâ existentiæ ejus in vertice capitis. Ex quo patet, quod vifus comprehendit stellas refracte, non recte : stella enim fixa femper movetur per eundem circulum de circulis æquidiftantibus æquatori, et nunquam exit ab ipfo, ita ut appareat, nisi in longistimo tempore. Et si stella comprehenderetur rectè, tum lineæ radiales extenderentur a vifu rectè ad stellas, et extenderentur formæ stellarum per lineas radiales rectè, quousque pervenirent ad visum. Et si forma extenderetur a stella rectè ad vifum, tunc vifus comprehenderet eam in fuo loco : et fic inveniret diftantiam stellæ fixæ a polo Mundi in eadem nocte eandem : fed distantia stellæ mutatur eådem nocte a polo Mundi : ergo visus non rectè comprehendit stellam. In cœlo autem non est corpus densum tersum, nec in aëre, a quo poffint formæ reflecti. Et cum vifus non comprehendat stellam recte, nec secundum reflexionem, ergo secundum refractionem ; cum his folis tribus modis comprehendantur res a visu. Ex diversitate ergo distantia ejusdem stellæ in eadem noste a polo Mundi, patet procul dubio, quòd visus comprehendat stellas refracte. Alhazen. lib. 7, c. 4, nº 15, p. 251. Edit. 1572, de opticis.

> (1) Secundùm autem Ptolomæum et Alhazen oportet feire, quòd non fit fractio in fuperficie aëris, qui propriè dicitur aër, fecundùm quòd diftinguimus aërem ab igne, five æthere, cùm non inveniatur aliqua diverfitas afpectûs noftri caufari, nifi propter unicam fractionem fpecierum venientium a ftellis per fphæram aëris; et ignis, five ætheris, quantum eft de puritate naturæ faæ; hoc dico, quia mediantibus nubibus et vaporibus, accidit magna diverfitas, quia fol et ftellæ omnes videntur effe majoris quantitatis in horizonte, quàm in medio cœli, propter interpofitionem vaporum exeuntium in aëre inter nos, et ftellas orientes, in quibus vaporibus.

#### GRANDEUR DES ASTRES.

pour laquelle les aftres font apperçus plus grands à leur lever & à leur coucher, que vus au-dessus de notre tête, vient de ce que n'y ayant point d'objet intermédiaire entre nous & une étoile vue au ciel au-deffus de notre tête, nous la jugeons plus près de nous que n'eft une étoile à l'horifon, à cause que l'interposition des objets que nous appercevons fur terre entre nous & le soleil, ou la lune à l'horison, servant à mesurer des intervalles dans la distance qui se trouve de ces astres à nos yeux, l'idée qu'ils sont à une plus grande distance nous les fait imaginer plus grands; ainfi l'éloignement apparent du foleil ou de la lune à l'horison, naissant de l'interposition des objets entre eux & nous sur la surface de la terre, (ce qui ne peut être de même lorsqu'ils sont vus au-dessus de la tête) l'idée de leur grandeur doit s'augmenter conséquemment en notre esprit à mesure que nous les jugeons à une plus grande distance, & ils doivent nous paroître alors plus grands vus à l'horison, que vus au zénith (1). Cette raison est celle que Mallebranche a soutenue contre M. de Régis, laquelle est sans doute

vaporibus franguntur radii folares propter fractionem quam habuerunt in superficie ignis; quæ fractio facit, ut videantur majoris quantitatis in horizonte, quàm in cœli medio; quamvis et 'alia sit causa hujus majoritatis perpetua, sicut Ptolomæus et Alhazen determinant. Roger Bacon, loc. cit. p. 302.

(1) Quòd autem fiellæ ex caufà perpetuâ videantur majores in oriente, et occidente, quàm in medio cœli, dicit Ptolomæus in  $3^{\circ}$  et  $4^{\circ}$ , et Alhazen in  $7^{\circ}$ ; et poteft demonstrari per hoc, quòd vifus judicat cœlum, quasi planæ fuere extensæ fuper caput in Orientem, et Occidentem, quando afpicit ad alterum illorum; fed quod videtur prope caput, propinquius videtur, et ideo fiella, quando est in medio cœli, videtur esse propinquior, et ideo in horizonte videtur magis distare. Sed quod magis videtur distare, videtur esse majus, postquam sub eodem angulo videtur; fed quod fecundùm veritatem magis distat est majus, postquam sub eodem angulo cum re minori videtur, ut AB magis distat ab oculo, et majus est quàm CD, et CD quàm EF. Ergo tunc relinquitur, quòd stellæ apparent majoris quantitatis in Oriente, quàm in medio cœli. Et hoc patet aliter. Remotio earum, quando sunt in Oriente, comprehenditur per interpositionem terræ; sed sc non possiti comprehendi, quando funt in medio cœli, propter infensibilitatem aëris. Ergo cùm magis percipitur earum remotio, quando sunt in Oriente, quàm in medio cœli, fequitur, quòd magis videntur tunc distare, quàm quando funt in medio cœli. Ergo, ut priùs, apparebunt majores. Roger Bacon, Opus majus, p. 247. Et ejustem Baconis Specula Mathematica, in-4°. p. 37.

Gg

### DE LA PERSPECTIVE

la plus philosophique; & M. de Régis se trompe lorsqu'il veut que les vapeurs, rompant les rayons du soleil ou de la lune, les fassent paroître plus grands ; car la réfraction ne contribue qu'à augmenter leur élévation apparente fur l'horifon (1), & devroit même diminuer un peu l'angle visuel fous lequel ils font vus, fi le jugement naturel qui se forme en nous de leur éloignement, à cause qu'ils nous paroissent au-delà des objets intermédiaires que nous voyons fort éloignés de nous, ne s'opposoit à ce que nous les voyions tels qu'ils sont réellement ; & c'est une vérité que nous devons à Ptolomée il y a plus de 1500 ans.

Perfpective

246. " J'avois dessein de dire ici un mot de la perspective des connue des " Anciens; mais il nous reste trop peu de leurs écrits sur cette matière " pour rien fonder de bien certain. Cependant Vitruve, à sa Préface " du livre 7, page 124, parle des principes de Démocrite & d'Anaxagore " fur la perspective, qui sont les mêmes que les nôtres. Anaxagore " & Démocrite, dit-il, tenoient leurs connoissances d'Agatarchus, " difciple d'Eschyle (2). Ils enseignerent par quel artifice on peut

(1) Mallebranche, Recherche de la Vérité, liv. 1, ch. 9, & les éclairciffemens sur ce chapitre.

(1) Platon, tom. 1, p. 235, et de repub. tom. 2, p. 598, donne une description exacte des règles de la Perspective. Pline, p. 694, lib. 35, c. 10, dit que Pamphile, excellent Peintre, s'étoit fort appliqué à la Géométrie, & foutenoit hautement que, fans fon fecours, il n'étoit pas poffible d'amener la peinture à fa perfection ; ce qui est vrai par rapport à la perspective. Il y a auffi, p. 695, lin. 11, une expression qui ne peut guère s'entendre que de la perspective, & c'eft lorfqu'il dit qu'Apelle le cédoit à Asclepiodore sur l'art de mesurer les distances dans fes tableaux. Voyez auffi Philoftrate en fa Préface à fes tableaux, & dans la defcription du tableau Ménoétius. Lucien in Zeuxis, p. 332, D. parle de la perspective dans la peinture comme s'il en cût connu les principes & les effets. Vitruve, lib. 7, c. 5, p. 137, lin. 9, dit que le Peintre Apatarius peignit une scène au théâtre de Tralles, dont l'aspect paroissoit fort beau, à cause que le Peintre y avoit si bien ménagé les différentes teintes, qu'il sembloit que cette architecture eut en effet toutes ses faillies.

La passage de Philostrate contient une description claire des effets de la perspective. Parlant d'un tableau du siège de Thebes, il loue l'invention du Peintre qui, ayant bordé toute la courtine de gens armés, en expose (dit-il) quelques-uns tout entiers à la vue, d'autres jusqu'aux genoux, quelques-uns à demi seulement; & d'autres ne montrent que leurs têtes, ou leurs casques; enfin on finit par découvrir la pointe des piques de ceux que l'on ne voit pas; & il

#### DES ANCIENS.

" (ayant mis un point en un certain lieu) imiter fi bien la difpolition
" naturelle des lignes qui fortent des lieux en s'élargifiant, que,
" quoique cette difpolition des lignes foit inconnue, on ne laisfe pas
" de rencontrer à représenter fort bien les édifices dans les *perspectives*" que l'on fait aux décorations des théâtres; & on fait, que ce qui
" est peint feulement fur une furface plate, paroît avancer fur des
" endroits & fe reculer en d'autres." Et c'est ce que Parrhasius vouloit dire quand il avancoit qu'un Peintre ne pouvoit se persectionner dans fon art s'il n'entendoit la géométrie.

ajoute que c'est-là l'estet de la perspective, qui enseigne à tromper les yeux par le moyen de certaines courbes tournoyantes qui se reculent, & sont que les objets paroissent s'éloigner.

Le principal effet de la perspective dépendant du dessein, on ne peut douter que les Grecs, qui ont excellé dans cet art, ne l'aient connue. Dans le tableau antique de la Noce Aldovrandine, le Peintre a indiqué la perspective dans toutes les parties où elle étoit nécessaire, non-seulement par la rondeur des corps, & par le sentiment de l'intervalle qui les sépare du fond, mais par la juste dégradation des corps que son sujet lui demandoit, tels que l'autel, le lit, le plancher, &c. Et dans un Paysage Antique, qui se voit à la Villa Albani, on trouve la Perspective linéaire aussi bien entendue que dans les Paysages du Poussin.

Dans le Recueil de Roffi, qui a pour titre Admiranda veteris feulpturæ vestigia, on trouve deux bas-reliefs cités, qui sont une preuve évidente de la connoissance des Anciens dans la perspective; le premier est à la page 42, & représente le repas de Trimalcion. La perspective s'y découvre avec la plus grande clarté; on ne feroit pas mieux aujourd'hui. A la page 78 on en voit un autre, dont l'original est conservé au palais Barberini, appelé Luctus funebris, & qui représente un édifice dégradé, & suyant dans la plus exacte perspective.

On trouve aufii fur les médailles une foule de preuves de la connoiffance des Anciens dans la perspective. Je citerai seulement ici une médaille de Seleucus I. représentant d'un côté la tête de Jupiter, & de l'autre Pallas, dans un char tiré par quatre éléphans. La figure de Pallas est dégradée avec toute l'intelligence nécessaire. La roue du char est vue de côté avec une grande finesse de perspective; ce qu'il faut voir fur le médaillon même. Il y a un autre médaillon de Faussine, représentant l'enlèvement des Sabines, où se voient plusieurs semmes grouppées avec tout l'art du dessein & de la perspective. On voit une médaille de Trajan, représentant un temple; un médaillon d'Antonin, dont le revers représente l'arrivée du Serpent d'Epidaure à Rome; un autre médaillon de Lucius Verus, où ce Prince est représenté dans un char à quatre chevaux, précédé par plusieurs foldats posés sur différens plans, avec les dégradations convenables à leur éloignement; enfin, un médaillon de Commode, avec la légende *wota publica*, & une médaille d'Alexandre Sévère, avec la légende filicitas temporum, où l'on peut découvrir d'un coup-d'œil la preuve que les Anciens connoissiont les règles de la perspective tout aussi bien que nous les connoiss, quoiqu'il ait plu à quelques Modernes d'avancer le contraire, fans aucun examen.

Gg 2

#### DE LA PERSPECTIVE

Aristote a été le premier qui ait proposé le problème touchant la rondeur de l'image du soleil, formée par les rayons qui passent par un trou quarré ou triangulaire. Vers le milieu du 15° fiècle, Marolles avoit dit à ce sujet que le trou quarré est le sommet de deux cônes de lumière, dont l'un a le soleil pour base, & l'autre l'image réfléchie. Làdesius M. de Montucla attribue à Marolles tout l'honneur de la folution de ce problême, autrefois, dit-il, proposé, à la vérité, par Aristote, mais dont cet ancien Philosophe avoit mal rendu compte, felon fon ordinaire. C'est avec regret que je me trouve obligé de relever quelques méprifes affez confidérables dans lesquelles est tombé M. de Montucla, dont je respecte d'ailleurs les connoissances & le jugement. Premièrement, par fa manière de rapporter le problême d'Aristote, il paroît que M. de Montucla non-seulement n'avoit pas confulté le texte grec, mais n'avoit pas même fait attention à la traduction latine qui l'accompagne; en sorte que j'ai peine à concevoir d'où il a tiré ce problême d'Aristote, tel qu'il le produit, & encore moins où il a trouvé la folution obscure qu'il attribue à ce Philosophe. La question que se fait Aristote est celle-ci: Pourquoi les rayons du soleil, en passant par un trou quarré, ne forment pas une figure restiligne? Et M. de Montucla, au lieu de ceci, lui fait substituer une question tout-à-fait différente, relativement à une éclipse partielle du soleil : Pourquoi ses rayons, en passant par un trou quarré, donnent la figure exacte de la partie de son disque qui n'est pas encore obscurcie? Or il n'y a pas un mot de tout cela dans Aristote. M. de Montucla avance enfuite que les Philosophes, ayant désespéré de pouvoir donner la folution de ce problême, s'étoient restreints à dire avec Aristote, que la lumière se réfléchissoit naturellement en rond, ou prenoit la forme de l'astre de la lumière, aussitat qu'elle avoit surmonté les obstacles qui s'opposoient à son passage. Et c'est encore ce dont Aristote ne dit pas un mot. Ce grand Philosophe donne au contraire deux solutions de son problême, dont la première est le fondement de celle que l'on appelle mal-à-propos la découverte de Marolles. Afin de mettre le lecteur en état de décider si j'ai relevé à tort M. de Montucla, voici

## DES ANCIENS.

une traduction littérale du passage d'Aristote, qui contient la première folution du Problême. Pourquoi le foleil, passant par un trou quarré, ne prend point une forme rectiligne mais orbiculaire, comme lorsqu'il luit à travers une grille? Seroit-ce parce que la réflexion de l'image se fait par un cône dont la base est dans une forme ronde (1)? Ceci peut servir à confirmer ce que j'ai toujours avancé, que l'on rend rarement justice aux Anciens, soit parce qu'on néglige de les connoître, ou faute de les entendre. Dans ce passage, par exemple, la version latine est incorrecte & ambiguë; le mot xũvos s'y trouvant rendu par turbo, ce qui répand de la confusion sur le sens de l'Auteur, & estropie tout-àfait fon idée.

(1) Aristot. Problem. 15. Sect. 5, p. 173. Δία τι ο πλιος δία των τετραπλεύρων διέχων, έκ ενθύγραμμα στοῦι τὰ σχήματα, ἀλλὰ κύκλους, οἶος ἐν ταῖς ρίψεσιν; ὅ ὅτι ἡ τῶν ὅψεων ἔκπθωσις κῶνός ἐςι: τῦ δι κῶνου. κίκλος ἡ βάσις.

on any indiendae fun is thattire do to probloms ; if future, your is but die is mit

" can cents and awant lefter-Obrid. It off to miner don! Flatantus

Min. de l' dession de Berlin.

auf voultait far les mathémationes, les Anciens out été suit foin que

# CHAPITRE VII.

Tentatives sur la Quadrature du Cercle.

Réfultat des 247. L'A quadrature du cercle est un problème qui n'a pas encore tentatives sur été réfolu, & l'on doute encore s'il est possible de le résoudre. Les du cercle. plus grands efforts des plus célèbres mathématiciens de tous les fiècles se font réduits à approcher le plus qu'il étoit possible de la solution de ce problème; & ceux qui en ont donné l'approximation la plus exacte, ont été ou les Anciens, ou ceux des Modernes qui ont fuivi la méthode des Anciens. On fait que trouver la quadrature du cercle, c'est déterminer le rapport du diamètre d'un cercle à sa circonférence: or s'il reste aux Géomètres quelque espérance de trouver ce rapport, elle est Hippocrate fondée fur une découverte d'Hippocrate de Chio, appelée la quadrature de Chio. des lunules, ce qui lui inspira, dit-on, la confiance de chercher la quadrature du cercle (1).

Les Anciens 248. Je fortirois de mon sujet si j'entrois dans une discussion trop ont été aussi loin que les étendue sur la nature de ce problême; il suffit, pour le but que je me Modernes en propose, de faire voir que dans cette matière, comme dans bien d'autres ce point.

qui roulent sur les mathématiques, les Anciens ont été aussi loin que les Modernes, & leur ont laissé peu de chose à ajouter à leurs recherches.

(1) "Il ne faut pas confondre cet Hippocrate avec le père de la Médecine, Hippocrate de "l'île de Cos. Celui dont il est ici question, étoit un fameux géomètre qui vivoit environ "cinq cents ans avant Jésus-Christ, & est le même dont Plutarque parle comme d'un habile "mathématicien dans la vie de Solon, p. 79." Vid. Aristotel. in Ethic. Eudem. lib. 7, c. 14, tom. 2, p. 287, et in fophist. Elenchis, lib. 1, c. 11, tom. 1, p. 293. Voyez fa vie dans les Mém. de l'Académ. de Berlin.

012

#### QUADRATURE DU CERCLE.

249. Anaxagore paroît avoir été le premier (1) qui ait fait une Tentative tentative auffi hardie que l'est celle de cette découverte; & ce fut dans gore; les prisons d'Athènes que ce grand philosophe appliqua son esprit à cette recherche.

250. Plutarque dit positivement qu'il trouva la quadrature du cercle ; rapportéepar mais on ne doit prendre ceci que comme une manière de parler générale, Diogène de laquelle ne veut pas dire qu'Anaxagore ait en effet réfolu exactement Laërce, & ce problême; d'autant plus, que Saint Clément Alexandrin & Diogène Alexandrin. de Laërce, qui s'accordent avec Plutarque à rendre à Anaxagore le même témoignage, ne difent pas quel étoit le rapport que ce grand homme avoit déterminé se trouver entre ces deux figures.

251. Il paroît que ce problême avoit de bonne heure occupé les Autres tenefprits des Géomètres; car outre Hippocrate & Anaxagore, dont nous tatives des venons de parler, Aristote parle en plusieurs endroits (2) des efforts de Bryson & d'Antiphon, Pythagoriciens, qui se flattoient aussi d'avoir trouvé la quadrature du cercle; & Aristophane, qui cherchoit à donner un ridicule aux choses les moins susceptibles d'en recevoir, badine les favans de son temps qui s'attachoient à résoudre ce problême (3): & long-temps avant l'âge des philosophes Grecs, on trouve deux passages de l'Ecriture, dans lesquels il est fait mention du rapport de la circonférence d'un cercle à son diamètre. C'est lorsque l'auteur facré (4), faisant la description d'un vaisse de sonte, dit qu'il avoit

(1) A'aξαγόρας μέν έν τῷ δεσμωθερίω την τοῦ κύκλου τθραγωνισμόν ίγραψε. Anaxagoras in carcere quadraturam circuli descriptit. Anaxagoras in Plutarcho, tom. 2, de Exsilio, p. 607. E.

(2) Aristotel. analytica posteriora, lib. 1, c. 9, p. 139. A. tom. 1, et de Sophist. Elenchis, lib. 1, p. 293. A. et C. D.

(3) Aristophan. in Comed. avium, p. 913. Edit. Genev. 1614. Poet. Græc. introduit un Géomètre qui veut mesurer l'air, & quarrer le cercle.

(4) Lib. 3, de Reg. c. 7, v. 23, et Paralipomenon, lib. 2, c. 4, v. 2.

dix coudées de diamètre fur trente de circonférence, de manière que la circonférence, fuivant cette defeription, auroit été comme 3 à 1; mais ce rapport, quoiqu'à-peu-près juste, n'est cependant pas de l'exactitude qui est requise en pareil cas: aussi les témoignages de l'Ecriture ne doivent être cités que pour nous guider dans nos mœurs, & nullement dans des connoissances sur les sciences exactes; elle a été donnée aux hommes pour les rendre vertueux, non pour en faire d'habiles physiciens, ou des mathématiciens profonds.

Efforts d'Archimède, de Philon, & d'Apollonius.

252. Au refte, une des approximations les plus exactes est celle d'Archimède (1); & après lui Philon & Apollonius l'ont encore portée plus loin. Le premier établit le rapport du diamètre du cercle à fa circonférence comme de 7 à 22, ou entre 21 & 22; & c'est en faisant usage de la méthode d'Archimède (2), que Wallis a donné les règles qui

(1) Archimedes, de circuli dimensione, Lugd. Bat. 1594, et in 3°. vol. oper. Wallifii, 1699, fol.....Vid. et Proclum in primum Euclidis, lib. 4, p. 110.

(2) Primus Archimedes, quantum conftat, invenit, que fit ratio inter conum, fphæram, et eylindrum ejufdem altitudinis, et bañs, nempe qualis eft numerorum 1, 2, 3, ita ut eylinder fit triplus coni, et fefquialter fphæræ; unde fphæram, et cylindrum etiam fepulchro fuo infculpi juffit. Idem invenit quadraturam parabolæ....Sed circulus nondum hactenus cogi potuit fub hujufmodi leges, quamvis ab omni retrò memoriâ a Geometris exercitus. Nondum enim inveniri potuit numerus exprimens rationem circuli ad quadratum circumferiptum, nec ratio circumferentiæ ad diametrum. Archimedes quidem polygona circulo inferibens, quoniam major eft inferiptis, et minor circumferiptis, modum oftendit exhibendi limites intra quos circulus cadat, five exhibendi appropinquationes; effe feilicet rationem circumferentiæ ad diametrum, majorem quàm 3 ad 1, feu quàm 21 ad 7, et minorem quàm 22 ad 7. Hanc methodum alii funt profecuti, Ptolomæus, Vieta, Metius, fed maximè Ludolphus Colonienfis, qui oftendit effe circumferentiam ad diametrum, ut 3.14159265358979323846, &c. ad 1.0000000000000000000000

Verùm hujusmodi appropinquationes, etfi in Geometricà practicà utiles, nihil tamen exhibent quod menti veritatis avidæ fatisfaciat, nisi progressio talium numerorum in infinitum continuandorum reperiatur. *Leibnitius*, p. 140 seq. du tome 3 de mon édition de cet Auteur, imprimée à Genève en 6 vol. in-4°. "Archimède partoit de ce principe, qu'un polygone est " égal à un triangle dont la base est égale à la somme des côtés du polygone, & la hauteur à " la perpendiculaire abaissée du centre du polygone fur un de se côtés."

#### QUADRATURE DU CERCLE.

qui menent le plus près à la quadrature du cercle, fans cependant jamais y arriver, quelque loin que l'on pousse le calcul. Cette méthode d'Archimède confiste à diviser un arc continuellement en des parties jusqu'à un certain nombre de figures dans chaque bisection; ce qu'il fit en inferivant & circonferivant au cercle deux polygones de 96 côtés chacun; & après les avoir mesurés, il tire la conséquence, que la circonférence est entre les deux limites du polygone inscrit & du polygone circonferit; de forte que le rayon étant 1, le polygone inferit eft plus grand que 3 & 10, & le polygone circonferit eft moindre que 3 & : & on est alors fort près de l'exacte vérité, en prenant trois fois le diamètre & un septième pour la valeur de la circonférence, puisque le rapport que l'on a trouvé jufqu'ici, qui approche le plus du vrai rapport, est celui de 113 & 355, qui ne diffère de l'exacte valeur que de 3 ; & ce dernier calcul est d'Adrien Métius, mathématicien du dix-feptième fiècle (1). Il n'est pas douteux qu'Archimède cût pu porter plus loin l'approximation de fon calcul; mais il fe contente de remplir fon objet, qui étoit le besoin ordinaire des arts; & ce qu'il avoit négligé de faire, Apollonius le fit après lui, fuivant ce qu'Eutoccius (2) nous apprend; & le même auteur dit que Philon de Gadare, qui vivoit au troisième siècle, avoit poussé jusqu'à des 10000mes l'approximation d'Archimède (3).

253. Une des découvertes géométriques qui a fait le plus d'honneur Quadrature à Archimède, est la quadrature de la parabole, que l'on remarque être de la parabole par Arle premier exemple de quadrature exacte & absolue d'une courbe, chimède, & sutres trades lunules d'Hippocrate; & cette quadrature exacte de la parabole, ciens en ce jointe à l'approximation de la quadrature du cercle, où étoit arrivé

(3) Idem. ibidem.

Hh

<sup>(1)</sup> Adrien Metius, Géom. Pratiq. liv. 1, c. 10.

<sup>(2)</sup> Eutoccii Comment. in Archimed. de dimensione circuli, p. 559. edit. Wallis, tom. 3.

## QUADRATURE DU CERCLE.

Archimède, perfectionnée enfuite par Apollonius & par Philon (1), doivent suffire pour affurer aux Anciens une gloire au moins égale à celle des Modernes dans les questions les plus difficiles des sciences les plus sublimes.

(1) Quadratura autem circuli eft, quando dato circulo, æquale quadratum conftituerimus: hoc autem Arift. (ut videtur) nondum novit; tamen apud Pythagoricos inventum fuisse Jamblicus tradit, ut constat ex dictis, demonstrationibusque Sexti Pythagorici, qui per fuccessionem susceptrat artem demonstrationis; et post eum successit Archimedes, qui per lineam quæ dicitur Nicomedis, invenit eam. Item Nicomedus quadrare circulum periclitatus est per lineam quæ propriè vocatur quadrans. Item Apollonius per quamdam lineam, quam ipse vocat fororem lineæ tortuosæ, ad instar cochleæ, testudinisve, quæ eadem est cum eå quæ dicitur Nicomedis. Item corpus quadrare voluit per lineam quamdam, quam simpliciter ex duplici motu vocat. Item plerique alii, ut narrat Jamblicus, variis modis problema, et quæssitum probârunt. Simplicius in prædicamenta Aristelis, edit. Scoti, Venet. 1567, sol. p. 82. Vid. et eundem in prim. Physicorum, p. 19, col. 1. Venet. 1566.

CHA-

# CHAPITRE VIII.

[ 235 ]

# Miroirs Ardens.

254. LE génie fécond d'Archimède s'est manifesté d'une manière Miroirs aréclatante, non-seulement dans les ouvrages qui nous ont été conservés chimède, réde lui, mais aufii dans les descriptions admirables que les auteurs de voqués en doute par fon temps nous ont faites de ses découvertes dans les mathématiques quelques Modernes. & la méchanique. Quelques-unes des inventions de ce grand homme ont paru tellement au-deffus de l'imagination & de l'exécution de l'homme, que de célèbres philosophes les ont révoquées en doute (1), & ont été jusqu'à prétendre même en démontrer l'impossibilité. Le chapitre suivant nous fournira plusieurs preuves de ce que j'avance ici; & en attendant, je destinerai celui-ci à examiner la question des miroirs ardens qu'Archimède employa pour brûler les vaisseaux des Romains qui affiégeoient Syracufe. Képler, Naudé, & Defcartes, ont traité ce fait de pure fable, quoique Diodore de Sicile, Lucien, Dion, Zonare, Galien, Anthème, Eustache, Tzetzès, & d'autres auteurs, en aient foit mention; & quelques-uns ont été même jusqu'à prétendre démontrer, par les règles de la Catoptrique, que la chose étoit imposfible, contre l'assertion de plusieurs auteurs de poids, qui eût dû les porter à ne pas rejeter fi légèrement un fait auffi bien appuyé.

C'eft à tort que l'on m'a reproché d'avoir pris deux Mathématiciens, Diodore & Dion, pour les deux historiens, Diodore de Sicile & Dion Cassius. Il est certain que ces deux derniers auteurs ont écrit l'histoire de la guerre de Syracuse; on le voit par les fragmens qui nous restent des livres qui nous manquent d'eux; & la preuve qu'ils y avoient

Hh 2

<sup>(1)</sup> Descartes, Dioptrique; Discours 8e. p. 128, Fontenelle, & plusieurs autres.

parlé des miroirs d'Archimède, est que Tzetzès les cite comme historiens (1).

prouvés poffibles par le Père Kircher;

255. Tous n'ont pas été cependant dans cette erreur: le Père Kircher, faifant attention à la description que Tzetzès donne des miroirs ardens d'Archimède, voulut en éprouver la possibilité; & ayant réfléchi, par le moyen de plusieurs miroirs plans, les rayons du soleil à un même soyer, il augmenta (2) tellement la chaleur du soleil, qu'il en conclut qu'en multipliant le nombre de ces miroirs, on pouvoit produire une chaleur de la plus grande intensité.

décrits par Tzetzès. La description du miroir d'Archimède par Tzetzès est en effet bien propre à faire naître l'idée qu'en eut Kircher. Cet auteur dit qu'Archimède brûla les vaisseaux de Marcellus à l'aide d'un miroir ardent, composé de petits miroirs, lesquels se mouvoient en tous sens sur des charnières, & qui, exposés aux rayons du soleil (3), & dirigés vers les

(1) Ο' Διων και Δίοδωρος γράφει την isopiar, και σύν άιλοϊς δι μέμνηθαι πολλοί τοῦ Α'ρχιμήδους.

(2) Kircher, de arte magnâ lucis et umbræ, lib. 10, p. 3, p. 874 ad finem, et Problem. 4, Bá part. de magiâ catoptricâ.....

Le même, p. 884, 887, " donne les règles de la Catoptrique, fuivant lesquelles on peut " faire des miroirs ardens avec plusieurs miroirs plans; & page 88, il parle d'une expérience " qu'il a faite lui-même, de brûler avec cinq miroirs plans dirigés au même foyer; il suppose " que ce fut par un moyen semblable que Proclus brûla la flotte de Vitalien, & il invite les " favans à perfectionner cette expérience."

Cùm

(3) Ως Μάρκελλος δ' άπές πσε βολήν ἐκέινας τόξου,

Εξάγων ότι κάτοπηρου ἐτέκηνεν ὁ γέρων. Απὸ δὲ διας ήμαθος συμμέτρου τοῦ κατόπηρου. Μικρὰ τοιαῦτα κάτοπηρα θείς τιηραπλαγωνίαις Κινούμενα λεπίσι τὲ καὶ τισι γυγΓλυμίοις, Μέσον ἐκείνο τέθεικεν ἀκτίνων τοῦ ἡλίου, Μεσημβρινῆς, καὶ θερινῆς, καὶ χειμεριωτάτης. Ανακλωμένων λοιπὸν εἰς τοῦτο τῶν ἀκτίνων, Εξάψις ἥρθε φοδερὰ πυρώδης ταῖς ὅλκάσι. Καὶ ταύτας ἀπετίφρωσεν ἐκ μήκους τοξοδόλου.

236

vaisseaux Romains, les réduisirent en cendres à la portée d'un trait. M. de Buffon imprima dans les Mémoires de l'Académie des Sciences en 1747 un Mémoire fous le titre : Invention des Miroirs pour brûler à une grande distance. Ce même Mémoire vient de paroître avec beaucoup d'additions dans le Supplément à l'Histoire Naturelle, tom. 2. in 12, que j'ai fous les yeux, avec le titre : Introduction à l'Histoire des minéraux. M. de Buffon y dit, p. 174, qu'on ne peut refuser à Archimède le titre de premier inventeur de ce miroir ardent. Il ajoute un peu plus loin, que dans le temps qu'il travailloit à fon miroir, il ignoroit le détail de tout ce qu'avoient dit les Anciens sur celui d'Archimède, & que ce ne fut qu'après avoir réuffi à le faire, qu'il en fut instruit par M. Melot de l'Académie des Belles-Lettres. On ne doit pas héfiter un moment à croire cette déclaration de la part d'une personne aussi justement célèbre, & de lui accorder alors la gloire d'avoir été le second inventeur des miroirs d'Archimède. Ce qu'il y a d'étonnant, est que ce favant Académicien, qui paroît en d'autres occasions avoir lu les Anciens, & qui fait apprécier si bien leur mérite, n'ait pas été frappé de passages auffi remarquables que quelques-uns de ceux que je rapporte ici. On fait que le miroir de M. de Buffon est composé de 168 petits miroirs plans, lequel produit une chaleur affez confidérable pour allumer du bois à 200 pieds de distance, & fondre le plomb à 120 & l'argent à 50 pieds.

Cùm autem Marcellus removifiet illas ad jactum arcûs, Educens quod fpeculum fabricavit fenex : A diftantiâ autem commenfurati fpeculi, Parva hujusmodi fpecilla cùm pofuifiet, quadruplangulis Quæ movebantur fquamis, et quibufdam fcalpturis, Medium illud pofuit radiorum folis, Auftralis, et æftivalis, et hyemalis : Refractis deinceps in hoc radiis, Exarfio fublata eft formidabilis ignita navibus, Et has in cinerem redegit longitudine arcûs jactus.

Joannis Tzetzæ, Histor. Chilias. 111, p. 292, in Poet. Gr. veteres. De Archimede et quibusdam ejus machinis.

Témoignages de Lucien, d'Anthème, de Galien, & de Zonare. 256. Mais voici encore un témoignage qui ne laisse plus la moindre difficulté fur cette question, & la résout en faveur d'Archimède. Anthème de Tralles en Lydie, célèbre Architecte, habile sculpteur, & favant Mathématicien, le même qui, sous l'Empereur Justinien, construisit

l'églife de Sainte Sophie de Conftantinople, a écrit en Grec un petit Traité intitulé *Paradoxes de Méchanique*, qui ne fe trouve qu'en manufcrit (1). Cet ouvrage contient en autres chofes un chapitre fur les miroirs ardens, où l'on voit la defcription la plus complette de ceux dont Archimède a dû, felon lui, fe fervir pour brûler les vaiffeaux des Romains. Il commence par fe propofer la queftion : " Comment, dans un lieu donné qui feroit à la diftance d'un trait " d'arc, on pourroit produire une inflammation par le moyen des " rayons du foleil (2)?" Il pofe d'abord pour principe, " qu'une telle " inflammation ne pourroit être caufée que par la réflexion des rayons " du foleil, qui fe feroit dans une direction inclinée & oppofée à cet " aftre (3); & il ajoute que la diftance requife étant fort confidérable, " inflammation ; mais que cependant perfonne ne pouvant contefter à " Archimède la gloire d'avoir brûle la flotte des Romains par la

 Anthemius Trallianus στρὶ παράδοξων μεχανημάτων Codex Regius Parifis, nº 2871, extat et in bibliothecâ Vindobonenfi et Romæ in Vatican. Vid. fi placet, Lambeccium in Comment. Bibl. Vind. lib. 8. p. 91.

J'ai fait connoître ce fragment d'Anthemius dans mon ouvrage imprimé à Londres en 1768. J'en publiai un Extrait à Paris en 1775; & je lus un memoire à ce fujet devant l'Académie des Infcriptions & Belles Lettres au commencement de cette même année. M. Dupuy, Secrétaire de l'Académie, étoit préfent; en forte que j'ai été furpris de voir cet ouvrage d'Anthemius, publié par lui deux ans après, fans qu'il ait pris la moindre connoiffance que j'eusse été le premier à la publier. Il a fait plus; il a infinué que le Public lui étoit obligé de la première communication qu'il en faifoit.

(2) Πῶς ἄν ἰις τὸν δοθέιλα τόπον ἀφιςῶτα οὐκ ἕλατλον ň τόξου βολὴν καλασκευάσωμεν ἔξαψιν γίνεσθαι δία τῶν ἡλιακῶν ἀκτίνων.

(3) ג'י נוֹתנף ז' לטשנוֹב דוֹתסה שח זה' נישנוֹבה בהי דבוֹה חֹזובתבוֹה מאדוֹסוי, מאא נֹסְ' וֹדנרְסי דו זעטטי שוֹרְסה, ה וֹתוֹ דוֹ זיבודוֹטי, &כ.

" réflexion des rayons du foleil, ce dont on convenoit unanimement, " il jugeoit raifonnable de croire ce problême poffible fur le principe " qu'il avoit avancé (1)." Il juge enfuite à propos d'approfondir la question ; & pour y mieux parvenir, il établit premièrement certaines propofitions néceffaires pour le bien comprendre. " Après avoir donc " proposé de trouver avec un miroir plan une position quelconque qui " réfléchisse les rayons du soleil à un point donné, il fait voir que " l'angle de réflexion est égal à celui d'incidence; & après avoir " démontré que dans telle position d'un point donné, relativement au " foleil, les rayons lui peuvent être réfléchis par un miroir plan, il " foutient que l'inflammation requise peut être produite par l'assemblage " de ces rayons du foleil, dirigés à un même foyer, parce qu'alors, " de la chaleur téunie & concentrée de ces différens rayons sur un " même point, il en devra réfulter un embrasement (2) : & de même " que lorsque quelque corps est échauffé par le feu, il communique " fa chaleur à l'air qui l'environne ; ainfi tous les rayons du foleil, " étant raffemblés vers un même point, doivent contribuer réciproque-" ment à augmenter la puissance de la chaleur (3) : d'où il est " néceffaire, continue-t-il, de conclure qu'avec plusieurs miroirs plans " on peut réfléchir, vers un foyer donné, & à la distance d'un trait " d'arc, une telle quantité de rayons du foleil, que leur réunion à un " même point y produise une inflammation (4). Quant à la manière

(1) Ε'πειδή δε την Α'ρχιμήδους δόξαν οὐχ οἶοθε ές καθελεϊν ἀπασιν ὑμολόγως γὰρ ἡηθενίος ὡς τὰς καῦς τῶν πολεμίων δία τῶν ήλιακῶν ἕκαυσεν ἀκτίνων, ἀναγκάζει ἐυλόγως καὶ κατὰ τοῦτο δυνατόν εἶναι τὸ πρόβλημα.

(2) Ο'τι καθ' σίου το τε μέρος ή θέσιν 5η το σημείου, τη ήλιακή ακτίνι δια τοῦ ἐπιπέδου ἐσόπίρου, ἡ ἀνάκλασις ἐπ' ἄυτην γενήσεται. ἐπειδή ἡ τῶν τυρίων ἔξαψις καθ' ἔτερον τρόπου οὐ γίνεται ἡ τῷ τλείονας ἄκλινᾶς εἰς τον ἕνα καὶ τον ἀυτόν τόπον συνάγεσθαι; καὶ τῆς κατὰ κορύφην θήρμης ἀθροιζομένης, ἐικότως, καὶ ἔκκαυσιν γίνεσθαι.

(3) O'ύλως νοήσωμεν, και τουνανίλον τάσας άκτινας τας θερμοτηίας ίπι τον μέσον συνάγεσθαι τόπον, την τοῦ Γερημένου τυρός ἀποίελέσωσι δύναμιν.

(4) Δίον οὖν ἔςω καὶ ϖρὸς τῷ σημείῳ ἀφεςώτι οὐκ ἕλατθον η τὸ ἐιρημένον διάς ημα ϖροσαγαγεῖν καὶ ἐτέρας διαφόρους ἀκθίνας ἀπο ἐπιπέδων ὁμοίων, καὶ ὕσων ἐσόπθρων, ὥςε τὰς ἀνακλάσεις ὑφ' ἕν ἕκεινων ἀπάσας συναγόμενας ϖειῆσαι τὴν ἔξαψιν.

" d'exécuter cette expérience, il dit qu'elle pourroit se faire par le " moyen de plusieurs hommes, dont chacun tiendroit un miroir dans " la position ci-dessus indiquée (1); mais asin d'éviter l'embarras d'une " telle méthode, étant néceffaire d'avoir au moins vingt-quatre miroirs " pour enflammer un objet (2), il imagine un autre moyen, qui est " de prendre un miroir plan hexagone, & d'accommoder à chacun de " fes côtés plusieurs miroirs plans, aussi hexagones, & de moindres " grandeurs, qui puissent se mouvoir dans des directions prescrites par " des plaques, ou des bandes quelconques, qui les joindroient " ensemble; ou bien encore par le moyen de charnières (3); & après " avoir préfenté aux rayons du foleil le miroir du milieu, faire en forte " qu'il en foit de même des autres miroirs. Car fi après avoir fixé le " miroir du milieu, continue-t-il, on ajuste adroitement & prompte-" ment les autres miroirs qui l'entourent, & qu'on les incline sur " celui du milieu, il est évident que les rayons du soleil, partant de " ces différens miroirs, feront réfléchis au même foyer que celui du " miroir principal; & qu'ainfi répétant la même chofe, en plaçant " d'autres miroirs composés sur le même principe, & qui soient dirigés " vers le même lieu que le premier, la réflexion du soleil se faisant " toute entière vers un même point, il en réfultera infailliblement " l'inflammation requife dans un point donné (4). Il ajoute encore

que

(1) Ο΄ περ και δία ωλείονων ανδρών κατά την ειρημένην θέσιν έσοπηρα κατεχόνηων, ίπι το σεμπόνηων σημείον ωσύησας το σεροκέιμενον.

(2) Γ'να δε μή δυσχεραίνωμεν ωλείοσι τούτοις επιπάτθολες, ευρίσκομεν γαρ ώς ούκ ελατίον εικοσι τεσσάρων ανακλάσεων χρήζει το όφειλον έξαφθηκαι, κατασκευάσωμεν ουτως, &c.

(3) Ε'ςω ἐπιπέδον ἐξαγωνικὸν ἔσοπἶρον, καὶ τούτῷ σαρακιίμινα ἔτιρα ὅμοια ἔσοπἶρα ἐξαγωνικὰ, καὶ συνημμίνα τῷ σεροτέρῷ ἀπὸ ἤτίονος ὅλίγης διαμίτρου, δυνάμινα δὲ κινιῦσθαι σαρὰ τὰς ἐιρημένας ἐυθιίας ἢ λιπίδων συναπίῶν σεροσκολλιζομένων ἀυτὰ, ἢ τῶν λεγομένων γιγλυμίων.

(4) Ε' δι μίνολος τοῦ μέσου ἀκινήτου δια τίνος ἐπικοίας εὐχερῶς στρος θεμένη, ἀπαθα τὰ σέριξ ἐπὶ τὸ μέσου ἐπινείσομεν, ὅñλον ὡς καὶ ἀι ἀπ' ἀυτῶν ἀνακλώμεναι ἀκτῖνες ἐπὶ τὸν μέσον τόπον τοῦ ἐξαρχῆς ἐσόπθρου σαραγίνονται. τὸ ἀυτὸ δὴ σοιοῦντες, καὶ ἐτερα σέριξ σεριτιθέντες τοῖς εἰρημένεις ἔσοπθρα καὶ δυνάμεια νεύειν ἐπὶ τὸ μέσον, καὶ τὰς ἀπ' ἀυτῶν ἀκτίνας, ἐς τὸ αυτὸ συναγάγωμεν, ὥςε συναγομενας ἀπάσας κατὰ τὸν ἐιρημένον τρόπον τὴν ἐξαψι» ἐν τῷ δυθέντι τόπψ σοιῆσαι.

240

44 que cette expérience réuffira d'autant mieux, que l'on préparera une " plus grande quantité de ces miroirs composés; de forte que si l'on " en affemble quatre, ou cinq, ou même jusqu'à sept, on produira " des effets plus ou moins confidérables (1). Enfin, il conclut fa " Differtation, en difant qu'il étoit à propos de remarquer que tous " les auteurs qui avoient parlé de la composition des miroirs du divin " Archimède, n'avoient pas fait mention d'un miroir feulement, mais " de plusieurs (2)." Une description aussi détaillée est, je crois, plus que suffisante pour démontrer la possibilité du fait, lequel est attesté d'ailleurs par un si grand nombre d'auteurs, qu'il y auroit de l'opiniâtreté à refuser de se rendre à leurs témoignages. Vitellion, qui vivoit au treizième fiècle, parle du Traité d'Anthème de Tralles (3), & rapporte de lui qu'il avoit fait un miroir ardent, composé de vingt-quatre miroirs plans, lesquels, réfléchissant les rayons du soleil à un foyer commun, produisoient une chaleur considérable. Lucien dit aussi qu'Archimède (4), au siège de Syracuse, avoit, par un artifice singulier, réduit en cendres les vaisseaux des Romains; & Galien dit qu'il avoit brûlé les vaisseaux des ennemis de Syracuse avec des miroirs ardens (5). Zonare parle aussi des miroirs d'Archimède, en faisant mention de ceux de Proclus, qu'il dit avoir brûlé la flotte de Vitalien au siège de Constantinople, à l'imitation d'Archimède qui avoit brûlé la flotte des Romains au siége de Syracuse (6).

(1) Κάλλιοι δε ή αυτή έξαψις γινήσελαι, ει τέτρασιν ή και ε, και σολλά δοθέιη τά τοιαυλα σύρια άνά ζ, όντα Tor applyion.

(2) Καί γάρ οι μεμπημένοι στερί των υπό Α'ρχιμήδους του θειολάτου καλασκευασθέντων εσόπηρων, ου δι' eros έμενημόνευσαν συρίου, άλλά δία σλείοτων.

(3) A la fin du Livre cinquième de son Optique, page 141.

(4) Tas Tas modestan reingus raraphizavla in rigen. Archimedes fingulari artificio hostium triremes absumpsit incendio. Luciani Hippias, p. 846.

(5) Outw on mus, ounai, xai tor A'pxiunon quoi dià tur ouplur eunenous tàs tur moleuler tempers. Hoc modo aiunt et Archimedem hostium triremes urentibus speculis incendisse. Galeuus, de Temperamentis, lib. 3, cap. 2.

(6) Α'δικατίση τούτω διά Μαριακού του Ε'πάρχου ο Ανασάσιος, και ναυμαχίας γινομένης "κ τινος μηχανής σαρά Πρόκλου του στάνυ γεγενημένης (τότε γαρ τοθει και έπι φιλοσοφία, και έν τοις μηχανήμασι, τά τι του έν TOUTOLS

Il explique même la manière dont Proclus s'y prit, & nous apprend qu'il reçut les rayons du foleil fur des miroirs, à l'aide desquels il alluma une grande flamme qui embrasa les vaisseaux ennemis, & les réduisit en cendres.

Témoignage d'Euffon.

257. Eustathius, dans fon Commentaire de l'Iliade, dit qu' Archimède, tathius. Ex- par une invention de Catoptrique, avoit brûlé la flotte des Romains à la périences de distance d'un trait d'arbalête (1); de sorte qu'il n'y a presque pas de M. de Buf- fait dans l'histoire qui foit garanti par des témoignages plus authentiques, & qu'il feroit difficile de ne pas se rendre à leur évidence, quand même nous ne pourrions pas comprendre quel art Archimède auroit employé pour la construction de ces miroirs.

> Je réponds à deux objections ; l'une fur la difficulté de mettre ces miroirs ardens en ulage; & l'autre prise du filence de Polybe, Tite-Live, & Plutarque. Quant à la première, il faut remarquer que les vaisseaux des Romains étoient dans le port de Syracuse, où il faisoit probablement calme quelquefois. Que le foyer d'un miroir ardent,

> τούτοις στερίδοντου Αρχιμήδους απαίλα διελθών, και άυτος εκείνοις στροστζευρών) το καυτικόν τών συλεμίων καθεπολεμήθη. Κάτοπηρα γαρ αδείαι χαλχεύσαι συροφόρα ό Πρόκλος, και του τίιχους ταυτα απαιωρήσαι κατίναντι των σολεμίων νιών, τούτοις των ήλιακών ακθίνων συροσβαλουσών πυρ ικείθεν ικκεραυνούσθαι καθαφλίγου τόν ιπιτην των εναθίων ερατόν, και τάς ιπας άυτάς, ό σαλαι του Αρχιμήδην επιιοήσαι ο Δίων ερόρησε, των Ρωμαίων τότε σολιορκούνων Συράκουσαν.

> Huic Anastafius Imperator, per Marianum præfectum restitit, navalique pugna commissa, ex machinâ quâdam a Proclo viro excellentifimo factâ, (is enim tum et in Philofophiâ, et in Mechanicis florebat, neque Archimedis duntaxat celeberrimi cognorat omnia, fed et ipfe nova quædam adinvenerat) classis hostium debellata est. Nam specula ex ære fabricâsse historia fertur Proclus, eaque de muro e regione hostilium navium suspendisse : in que cum solares radii impegissent, ignem inde fulminis instar erumpentem, classiaros, ipsasque naves hostium combuffiffe, quod olim Archimedem excogitavisse, Romanis Syracufas obsidentibus, Dion refert. Ex Zonaræ annalibus, tom. 2, p. 44.

> (1) Κατοπθρικήν τινα επίνοιαν μηχαιησάμενος Α'ρχιμήδης μέν ο σοφόταλος πολεμικάς ένεπύρισε νήας, ώς οία TIS XISavoboros. Eustathius ad Iliad 1, p. 118, in principio libri. Editio Bafilea, 1558, in-fol. Et Paulo post de Anthemio : Ardines di res úsepor, rierora morneor ralaspántar, rai ouras inpobar, mançar, εαυτοῦ ἀπώκισε.

composé de miroirs plans, non-feulement n'est pas limité, mais que ce foyer même n'est pas dans un point fixe de la ligne des rayons; qu'au contraire il est prolongé pendant un certain espace dans un degré de force plus ou moins grand, à proportion du nombre des miroirs employés. La chaleur de tant de rayons rapprochés, & qui commençoient à se croiser au point de leur réunion, devoit donc fussire à produire cet effet, même à une distance moindre que celle où se réunissient les rayons, ou bien un peu au-delà de ce point. On en voit la preuve au miroir ardent de M. de Trudaine, dont le soyer est prolongé d'environ huit pouces dans toute fa force. Ce miroir peut fondre l'or à tel point de son foyer le plus vis; & à tel autre point de son foyer il ne fondra pas le plomb, ou ne brûlera que le bois, y ayant alors assez de rayons pour produire tel ou tel moindre effet.

On objecte que Polybe, Tite-Live, & Plutarque, n'ont point parlé de ce fait; mais Polybe, Plutarque, & Tite-Live, ont-ils fait mention de tous les faits remarquables des parties de l'hiftoire qu'ils ont écrite ? On feroit une longue lifte de faits plus effentiels omis par ces hiftoriens. Quant au fait en queftion, ou ils l'ont ignoré, ou bien, comme tant d'autres grands hommes, n'ayant pas connu le méchanifme du miroir ardent, ni compris les principes fur lefquels il étoit conftruit, ils n'auront pas cru ce qu'on en racontoit, & dès-lors ils auront jugé plus à propos de n'en point parler. D'ailleurs n'eft-ce pas vouloir s'élever contre toutes les idées reçus, & contre tous les principes de l'hiftoire, que de prétendre invalider cinq ou fix témoignages pofitifs par le filence de quelques auteurs ?

Au refte, parmi les ouvrages qui nous manquent d'Archimède, il en existoit un sur toutes les espèces de miroirs, entre autres sur les miroirs ardens (1).

<sup>(1)</sup> Apuleius Edit. Delph. p. 428. Tzetzès, chil. 2, v. 153, et chil. 12, v. 974. Fabr. Bibl. Gr. tom. 2, p. 548.

Miroir ar- 258. Il paroît encore que les Anciens connoifioient les miroirs dent par réfraction, dé- ardens de verre, qui brûlent par réfraction; car on trouve un paffage crit dans Aristophane.

effets de ces deux verres. L'auteur introduit Socrate interrogeant Strépifiade fur le moyen qu'il fe flatte d'avoir trouvé pour être déformais dispensé de payer ses dettes; & celui-ci lui répond qu'*il a trouvé un* verre ardent (1) dont on se fert pour allumer le feu; S que si on lui apporte une assignation (2), pour payer, il présentera aussi-tôt son verre au soleil, à quelque distance de l'assignation, S y mettra ainsi le feu (3): par où l'on voit qu'il s'agissoit ici d'un verre qui brûloit à quelque distance, & qui ne pouvoit être qu'un verre lenticulaire. Pline (4) & Lactance (5) ont aussi parlé des verres qui brûloient par réfraction. Le premier les appelle des boules de verre, ou de cryssal, qui, exposées au soleil, brûloient les habits, & les chairs des malades, qui avoient besoin d'être cautérisées. Lactance & Clément d'Alexandrie parlent de la manière de brûler avec des verres convexes remplis d'eau, à travers lesquels on faisoit passer les rayons du soleil.

 Aristophanes in Nubilibus, act. 2, fc. 1, v. 140. The valor (vitrum) aφ' ns ro web anthones; unde ignem accendunt.

(2) Dixer, i. e. fententiam. Une affignation.

(3) A'noliçu sàs ud wpos ror nous rà práquar inthéaun ris inns dinns.... Ego procul stans, adhunc modum, ad folem, (vitro) delevero literas intentæ mihi dicæ (fententiæ). Ibid.

(4) Cum additâ aquâ vitreæ pilæ, fole adverso in tantum excandescant, ut vestes exurant. *Plin. Hift. Natur.* lib. 36, sect. 67.—Invenio medicos, quæ sun urenda corporum, non aliter utiliùs id fieri putare quàm crystallinâ pilâ, adversis positâ solis radiis. *Idem*, lib. 37, sect. 10. Expertum a se feliciter testatur *Mathiolas* in lib. 5. *Dioscorid.* c. 116, pag. 1338.

(5) Orbem vitreum plenum aquæ, fi tenueris in fole, de lumine quod ab aquâ refulget, ignis accenditur, etiam in duriffimo frigore. Lastantius, lib. de irâ Dei, c. 10.—Nam ut ars viam excogitat, quâ lux quæ a fole procedit, per vas vitreum aquâ plenum ignefcat; ita etiam, &c. Clemens Alexandr. Strom. lib. 6, p. 688. D. Voyez auffi Cæfarée, frère de St. Grégoire de Naziane, question 60 Biblioth. Patrum, Paris, 1624, tom. 1.

Voyez auffi Orphæi opera, Lipf. 1764, 8°. p. 307, 308. Quoique cet ouvrage ne foit pas d'Orphée, dont il porte le nom, il est cependant d'un auteur fort ancien, Onomaçrite, qui vivoit dans le 6<sup>e</sup> fiècle avant J. Ch.

Enfin les miroirs ardens concaves ont auffi été connus des anciens; Plutarque dit que Numa s'en fervoit pour renouveler le feu facré (1). Héfiode rapporte à cette invention l'origine de la fable de Prométhée, qui déroba le feu du ciel, *en tirant un rayon refplendisfant de la fource inépuifable du feu par le moyen d'un vafe concave* (2); & Pline obferve qu'avec les miroirs ardens concaves, on embrafa plus facilement que par tout autre moyen (3). Agathias rapporte auffi une expérience du même Anthemius dont je viens de parler, laquelle fe faifoit par le moyen d'un miroir ardent concave (4).

(1) Ε'ξάπθυσι δὲ μάλιςα τοῦς σκαφείοις, ἄ κατασκευάζεται μὲν ἀπὸ πλευρᾶς ἰσοσκελῦς ὀρθογωνίυ, τριγώνω ποιλαιώμενα συνιεύει δὲ ἕις ἕν ἐκ. τῆς περιφερείας κέντρον, &C. Plutarch. in Numa. Edit. Paris. 1624: p. 66.

> (2) Κλίψας ἀναμάτοιο συρὸς τηλέσκοπον ἀυγὴν Ἐν κοίλω νάρθηκι.

Hésiode entend ici le soleil par le seu infatigable, que je traduis source inépuisable, selon Homère, qui appelle le soleil, nuos anápas. Hesiod. Theogonia, v. 565.

(3) Pline, lib. 2, c. 107. Cum specula quoque concava adversa solis radiis facilius etiam accendunt quàm ullus alius ignis.

(4) Agathias. Περί τῆς l'estmarë βασιλείας, lib. v. p. 49. et fuiv. Impr. Royale, 1660. Δίσκον μὶν γάρ τινα εσόπτρε δίκην ἐσχευασμένον καὶ ἡρίμα ὑποκοιλαινόμενον ταῖς τῦ ἡλίε ακτῖσιν ἐνιπίμπλα τῆς αιγλης, καὶ ἶτα μετάγων ἰφ' ἕτερα, ϖολλην ἀθρόον ἀυτῷ κατηκοντιζε λαμπεδοκα. Difcum enim in fpeculi fpeciem comparatum, modicèque excavatum radiorum folarium fplendore implebat, ac deinde aliorfum transferens, ingentem confestim in domum ejaculabatur fplendorem, &c.

CHA-

# [ 246 ]

# CHAPITRE IX.

De plusieurs Découvertes des Anciens dans les Mathématiques, l'Astronomie, &c.

Découvertes 259. ON écriroit un gros livre de l'histoire de toutes les découvertes des Anciens dans les Ma-importantes dans la géométrie, les mathématiques & la philosophie, thématiques, trop longues à détailler. ce volume, nous nous contenterons feulement d'en indiquer ici en peu de mots les principales, sur les pues jugeons qu'il est inutile de nous arrêter autant que nous avons fait sur les autres, d'autant plus que celles-ci, d'un aveu général, doivent leur origine aux philosophes de l'antiquité, à qui nous les rapportons.

Ce que cette fcience doit à Thalès;

re 260. Tous les favans conviennent que Thalès a été le premier, dont nous ayons connoiffance, qui ait prédit les éclipfes, enfeigné *Pufage de* la petite ourfe ou de l'étoile polaire, la rondeur de la terre & l'obliquité de l'écliptique (1); il n'a pas été moins utile à la géométrie qu'à l'astronomie; il instruisit dans cette science les Egyptiens même, chez qui il étoit allé pour prendre des leçons; il leur enseigna à mesurer les pyramides par le moyen de leur ombre, & à déterminer les bauteurs & les distances inaccessibles par les rapports des côtés des triangles; il

(1) Pythéas est encore fameux par l'observation exacte qu'il fit à Marseilles plus de 300 ans avant J. C. pour déterminer l'obliquité de l'écliptique, en observant l'ombre folsitiale du foleil. Il trouva que la hauteur du gnomon étoit à la longueur de l'ombre, comme 600 est à  $213 \frac{1}{8}$ ; d'où il conclut l'obliquité de l'écliptique  $23^{\circ}$ . 49'. M. Gassendi, étant à Marseilles avec le célèbre Peiresc, vérifia cette observation, & la trouva très-juste. Strabon. Géogr. lib. 2, p. 123. Riccioli Almag. tom. 1, p. 164. Et plus haut, sect. 170 de cet ouvrage, (note 1).

#### DE'COUVERTES DE PYTHAGORE.

démontra diverses propriétés du cercle, & entre autres une, fuivant laquelle tous les triangles, qui ont pour base le diamètre d'un cercle, & dont l'angle opposé touche la circonférence, ont cet angle droit. Il découvrit la propriété du triangle isocele, laquelle est d'avoir les deux angles sur la base égaux; & trouva le premier que si deux lignes droites se coupent, les angles opposés au sommet sont égaux. Enfin, il enseigna plusieurs autres belles vérités, trop longues à décrire, sur lesquelles le lecteur, qui souhaitera de les mieux connoître, pourra consulter les auteurs cités ci-dessous (1). Nous devons aussi à Anaximandre, sou cadrans solaires; & c'est aussi lui qui a dresse le premier des cartes géographiques (2).

261. Pythagore nous a déjà fourni plusieurs exemples de l'étendue à Pythagore de fon favoir dans toutes les fciences. Il y a eu peu de philosophes dans l'antiquité qui aient eu autant de fagacité & de profondeur de génie; il donna le premier des règles certaines & fondamentales à la musique, qu'il détermina par l'effet d'une fagacité admirable. Frappé de la différence des fons que rendoient les marteaux d'un forgeron, qui s'accordoient aux intervalles de quarte, de quinte, & d'octave (3), il conclut que cela venoit de la différence des poids des marteaux, qu'il pesa, pour s'en mieux éclaircir, & il vit que la fupposition étoit juste. Là-deffus il tendit des cordes de longueurs égales, par des poids, dans

(1) Diogenes Laertius in Thaletem, lib. 1, feel. 24.... Plutarch. de Placitis Philosoph..... Apuleius Florid. lib. 4.... Proclus in Euclid. lib. 2. comm. 14. ibid. lib. 1. prop. 5. lib. 3. com. 9 et 19. lib. 3. com. 31.

(2) Laertius, lib. 2, fect. 1..... Plinius, lib. 2, c. 8..... Strabo, Geog. lib. 1 ad finem ..... Apollonius Rhod.... Argon. lib. 4, v. 278.

(3) Jamblic. wit. Pythagor. pag. 111, c. 25... Cenforinus de Die Natali, cap. 10. Macrob. in fomn. Scipionis, c. 2. Nicomach. Manual. Mufic. c. 5 et 6, p. 10 et 11. Theo Smyrn. Mathemat. Platon. in tractat. de Muficâ, c. 12, p. 88. On trouve aufii dans ce chapitre les principes de la mufique des verres, renouvelée de nos jours.

#### DE'COUVERTES DE PYTHAGORE.

les proportions du poids de ces marteaux, & il trouva qu'elles rendoient des fons dans les mêmes intervalles de ceux des marteaux de poids différens. D'autres veulent qu'il s'y foit pris d'une autre manière, & qu'il ait tendu par un même poids des cordes de longueurs différentes (1). Quoi qu'il en foit, ce fut fur ce principe que Pythagore imagina la monocorde, inftrument composé d'une feule corde, & propre à déterminer facilement les divers rapports des fons. Il découvrit aussi plusieurs belles vérités dans la Géométrie (2), entre autres cette propriété du triangle rectangle: que le quarré fait fur le côté opposé à l'angle droit ou l'hypoténuse, est égal aux quarrés faits sur les deux autres côtés. Il a ébauché la doctrine des Isopérimètres, en faisant voir que de toutes les figures de même contour, parmi les figures planes, c'est le cercle qui est la plus grande, & parmi les folides, la spère.

Platon s'appliqua auffi à l'étude des mathématiques, & nous lui devons de très-belles découvertes dans cette fcience (3). Il introduifit le premier l'analytique, ou l'analyfe géométrique qui enfeigne à trouver la vérité que l'on cherche dans fon premier principe. Il réfolut le fameux problême de la duplication du cube (4), dont on fait auffi honneur à Eudoxe, à Archytas & à Ménechme, tous philosophes de son école. On lui attribue

(3) Laertius, lib. 3, fect. 24, lin. ultim. et not. 83. Proclus in Euclid. lib. 3, p. 58, lin. 39. Theon Smyrnæus, lib. 1, c. 1, p. 3.

(4) Plutarchus de Socratis Genie, p. 579. C. Philoponus Commentar. in Analyt. Poster. lib. 1. Valerius Maximus, lib. 8, cap. 12.... Montucla, Hist. des Mathémat. tom. 1, p. 193, 178, Sc. Vid. et Laertium in wit. Archytæ, de quo sic : Primus hic Mechanica, Mechanices principiis usus, exposuit ; primusque motum organicum descriptioni Geometricæ admovit, ex dimidii cylindri sectione duas Medias secundum proportionem sumere quærens, ad cubi duplicationem invenit, ut Plato in lib. de Republic. testatur. Vitruw. lib. 9, c. 3, attribue la résolution du problême de la duplication du cube à Archytas & à Eratossen, & donne une explication asset de la nature de cette question.

<sup>(1)</sup> Montucla, Hift. des Mathémat. tom. 1, pag. 123.

<sup>(2)</sup> Diogenes Laertius in Pythagoram, lib. 8, feet. 12..... Vitruvius, Architect. lib. 9, c. 2. Athenaus, lib. 10, p. 418. F.

#### DE'COUVERTES DE PLATON.

attribue encore (1) la folution du problème de la trifection de l'angle, & la découverte des sections coniques. Enfin, Pappus nous a conservé les précis d'un grand nombre d'ouvrages des Anciens fur l'analyfe, & l'on trouve dans sa grande Collection mathématique le germe de plusieurs découvertes des Modernes. On y voit entre autres, dans fa préface au septième livre, ce principe de Guldin: que toute figure, formée par circonvolution, est le produit de la figure génératrice par le chemin de son centre de gravité (2).

La géométrie est aussi redevable à Hipparque des premiers élémens Découvertes de la trigonométrie rectiligne & sphérique (3); & nous devons à & de Dio-Diophante, qui vivoit 360 ans avant Jésus-Christ, l'invention de phanter l'algèbre (4).

262. Que les Anciens aient posé les premiers fondemens de l'algèbre, Algèbre, c'est une vérité hors de toute dispute, & affirmée positivement par le Anciens, suicélèbre Wallis dans son histoire de cette science (5). Il dit qu'il ne vant Wallis, Barrow, &c.

(1) Theon Smyrnæus in lib. mil. Πιρί των κατά μαθεμαθικήν χρητίμων είς την του Πλάτωνος άνάγνωσιν: de iis quæ in mathematicis ad Platonis lectionem utilia funt in quo egit de geometriâ, arithmeticâ, muficâ, et astronomiâ. Extant duæ primæ partes editæ a Bullialdo. Paris, 1644, in-4°. et totum manuff. reperitur in Bibliotheca Ambrofiana Mediolani. Vid. Proclum in Euclid. lib. 2, p. 31.

(2) Pappi Collect. Mathem. p. 252.

(3) Theon Smyrnæus, Comment. in Alm. lib. 1, cap. 9.

(4) Abulpharage, Historia Dynastica.... Diophantes, Quastion. Arithmetic. def. 11. Voyez la note (1), feet. 224. Leibnitz, tom. 6, p. 330. lig. 1.

(5) Mihi quidem extra omne dubium est veteribus cognitam fuisse, et usu comprobatam istiufmodi artem aliquam investigandi qualis est ea quam nos algebram dicimus. Indeque derivatas effe apud cos conspiciuntur prolixiores et intricatæ fatis demonstrationes....et Barrovius noster Differtationem habuit de Archimedis methodo investigandi ; ubi concludit algebram jam tum fuisse in usum receptam, &c. Wallissi oper. tom. 2, p. 3. de Algebra tractat. cap. 2. Vid. et Lib. Archimed. de Dimenf. circ. Wallis. oper. tom. 3, p. 539, 544, et notas in Arenarium,

10m. 2, p. 537, col. 1. addo etiam boc ipfo de Arenæ numero trastatu non modo Hypothefin Ariftarchi

Kk

Samii

#### ALGEBRE CONNUE DES ANCIENS.

doute nullement qu'elle n'ait été connue des Anciens, & qu'ils n'en tiraffent les démonstrations prolixes & difficiles que nous trouvons souvent dans leurs ouvrages; il appuie son opinion des témoignages de Schoten, d'Oughtred (1), & de Barrow; & cite un manuscrit de la Bibliothèque Saviliène, qui traite de cette science, & porte le nom d'Apollonius. Le même auteur pense que les Anciens cachoient avec soin une méthode qui leur fournissoit les démonstrations les plus belles & les plus difficiles, & qu'ils se contentoient de prouver leurs propositions par des démonstrations à l'absurde, plutôt que de courir le risque de déclarer la méthode directe par laquelle ils avoient trouvé ces démonstrations (2). Nunes est de la même opinion; & dans son histoire de l'algèbre il regrette que les Anciens nous aient caché la méthode dont ils faisoient usage, & dit " qu'il ne faut pas penser que la plupart des propositions d'Euclide & " d'Archimède aient été trouvées par ces grands hommes de la même " manière qu'ils nous les ont transmises eux-mêmes (3).

Méthode des indivifibles, la même que la méthode des exhauftions. 263. Leur méthode, femblable à notre algèbre, perçoit cependant à ravers leurs recherches & leurs découvertes; on en voit des traces affez marquées dans le treizième Livre d'Euclide, fur-tout fi l'on fait

> Samii nobis confervatam effe (quæ fecùs fortè periiffet planè) quam per multa fæcula fepultam, Copernici tandem operâ redivivam, jam tota ferè amplectitur mathematicorum cohors. Sed et fundamina faltem hîc habemus posita istius numerandi artis seu potiùs numeros notandi quam Cifris Saracenis, seu rectiùs Indicis, jam exercemus.

> (1) Vid. Oughtred. Præfat. ad Clavem Mathematicam, p. 2 et 3. Edit. tertia præfix. et in edit. 1667.

> (2) Hanc autem artem investigandi veteres occuluerunt sedulo; contenti per demonstrationes apagogicas (ad absurdum seu impossibile ducentes, si quod asserunt negetur) assensure; potius quam directam methodum indicare qua fuerint inventæ propositiones illæ quas ipsi aliter et per ambages demonstrant. Wallis, loc. citat. Iamblic. in Vita Pytbagoræ, p. 183. Edit. Amsterd. 1707. in-4°.

> (3) Nunes, feu Nonius in algebra sua Hispanice edita; Antwerpiæ, anno 1567, fol. p. 114, 6. Neque putandum est plurimas Euclidis et Archimedis propositiones fuisse ab illis ea via inventas, qua nobis illi ipsas tradiderunt.

#### ALGEBRE CONNUE DES ANCIENS.

usage du texte Grec, ou de l'ancienne traduction Latine; & quoique Wallis conjecture que ces traces de l'algèbre pourroient bien être de Théon, ou de quelque autre scholiaste, l'antiquité de l'origine de cette science est toujours la même; & on la fait encore remonter plus haut, en fuivant la pensée de quelques habiles mathématiciens parmi les Anciens (1), qui en font Platon le premier inventeur, (Sect. 245). Si l'on entre dans un examen plus particulier de cette affertion, on trouvera encore le même Wallis qui sert de guide & d'autorité; & il feroit déraisonnable de refuser d'acquiescer au sentiment d'un homme qui a fi bien éclairci cette matière, & à qui l'algèbre de nos jours doit les premiers & les plus grands efforts vers l'état de perfection dans lequel elle se trouve. Or, selon cet habile Géomètre, la méthode des féries infinies tire fon origine de l'arithmétique des infinies qu'il publia en 1656; & il reconnoît lui-même que ces deux méthodes ont pour fondement la méthode des exhaustions des Anciens (2). Il avance de plus que la méthode des indivisibles, introduite par Cavallieri, n'est autre chose que cette même méthode des exhaustions, réduite à une manière plus abrégée, à la vérité, mais auffi plus obscure. Il trouve que les furfaces & les lignes dont Cavallieri examine les rapports & les fommes, ne sont autre chose que les triangles inscrits ou circonscrits d'Archimède, pouffés à un fi grand nombre, que leur différence avec la figure qu'ils environnent foit moindre que toute grandeur donnée; & il prouve cela ensuite par un exposé analytique de ces différens méthodes (3). Quant

(1) Wallis, tom. 2, p. 2. Theo, lib. 13. Prop. Euclid. in princip. Pappus in collectan. lib. 7, fub initium, p. 240 feq. Et Wallifi Præfationem ad bistoriam algebræ, p. 1 feq.

(2) Speculatio hæc (feriarum infinitarum) originem duxit a meå infinitorum arithmeticâ.... Præmittendum aliquid de methodo exhaustionum quâ nituntur, methodoque indivisibilium a Cavallerio introductâ quæ non alia est quam exhaustionum methodus compendiosior. Wallis opera, tom. 2, c. 73. Hist. Algebræ, p. 305. Vid. et p. 308, lin. 35, et totum caput.

(2) Methodus exhaustionum (per continuam inferiptionem et circumscriptionem figurarum, donec earum inter se differentia evadat quâvis assignabili minor) est aliquando deformata in eş quæ dici solet Geometria indivisibilium, seu methodus indivisibilium, a Cavallerio primitus K k z 251

à ce que cette dernière a de commun avec les recherches fur la quadrature du cercle, on peut voir ce qui en a déjà été dit (1). Qu'il me foit permis de remarquer en paffant, qu'après Diophante, l'algèbre fit très-peu de progrès, jufqu'au temps de Viete qui la reflufcita & la perfectionna, en fe fervant le premier des lettres de l'alphabet pour défigner les quantités connues. Defcartes enfuite l'appliqua à la géométrie; & cette découverte a été d'une fi grande utilité aux fciences, que les deux plus grands géomètres de l'Europe, M. d'Alembert & M. de la Grange, m'ont affuré que tout ce que Newton a fait depuis pour l'avancement des fciences, ne peut pas être comparé à ce trait feul de Defcartes.

Aristarque mesure le l'a premier la l'a distance du co foleil à la terre. ne

264. Outre toutes les découvertes faites par les Anciens dans l'aftronomie, & que nous avons rapportées, il en est un nombre considérable d'autres que les bornes que nous nous sommes prescrites ne nous permettent pas d'exposer avec toute la prolixité qu'elles sembleroient devoir exiger; je ne veux cependant pas omettre de faire mention ici de l'importante observation d'Aristarque (2), qui a donné *la première méthode de déterminer la distance du soleil à la terre par la dichotomie de la lune*, qui est la section apparente de cet astre en deux, au temps de se quadratures.

introducta, estque bæc, reapse, non alia ab antiquiori exhaustionum methodo, eodem nixa fundamento, et inde demonstrabilis; sed aliquando deformata et obscuriùs quidem, sed compendiosiùs tradita. Idem, cap. 74, pag. 311. Vid. pag. 313, et c. 75. ad sinem.

(1) Chap. 7 de cette partie. Voyez aufi Wallis, tom. 2, pag. 359 et fuiv. chap. 86, et le livre d'Archimède de Dimenf. circul. avec le Commentaire d'Eustochius à la fuite, où il parle des approximations d'Apollonius Pergæus et de Philo. p. 559.

(2) Vitruv. Arch. lib. 1, c. 1.... Aristarchus Samius de magnitudinibus et distantia solis et lunæ, proposition. 7, tom. 3. Wallis oper. p 581. Riccioli Almagest. part. 1, p. 108.

J'omets à deffein de parler ici de plusieurs observations faites par Timocharès & Aristile, 300 ans avant J. Ch. sur la situation des étoiles, leur occultation, &c. que l'on trouve dans l'Almageste de Ptolomée, lib. 7, c. 1, 2, et 3, et lib. 13, c. 7. Je passe aussi fous silence les observations d'Aristote, lib. 2, de Cælo, c. 12, p. 464.

265. Hipparque a auffi enrichi l'astronomie de manière à rendre fon Hipparque, nom à jamais célèbre & vénérable chez les amateurs de cette science, de Locres, a ayant calculé les premières tables des mouvemens de la lune & du préceffion des foleil, & dreffé le premier catalogue des étoiles fixes (1). Il a aufli équinoxes. déterminé les longitudes géographiques par des observations d'éclipses; & ce qui fait sur-tout un honneur immortel à la sagacité de son génie, est qu'il jeta les premiers fondemens de la découverte de la précession des. équinoxes, dans son livre intitulé de retrogradatione punctorum & æquinoEtialium. M. Bayle reproche à Rohault de "s'être abusé " lorfqu'il a dit qu'Hipparque ne connoissoit pas le mouvement " particulier des étoiles fixes de l'Occident à l'Orient, qui fait varier " leur longitude (2)." Il auroit pu, avec autant de fondement, avoir fait le même reproche à tous les favans qui ont écrit fur ce fujet, fans jamais avoir remarqué, que je fache, que Timée de Locres, qui vivoit avant Platon, avoit déjà enseigné cette vérité astronomique dans des termes affez clairs (3).

- (1) Pline, Hift. Nat. lib. 2, c. 26.
- (2) Bayle, au mot HIPPARQUE,

(3) Τὰ δὶ τὰς τψ ἰτέρψ ἐντός ἀπὸ ἐσπέρας, τὰ ποθ ἕω μὶν ἐπαναφερόμενά τε, καὶ καθ αὐτὰ κινεόμενα. Εα verò quæ ad motum alterius pertinent, intra ab occidente ad orientem revertuntur, et peculiari quodam motu moventur. Timæus Locrensis de anima Mundi in Editione Platonis, Versione Serrani, tom. 3, p. 96. Voyez, pour l'éclaircissement de ceci, Bayle à l'article Hipparque. --M. d'Alembert, article Précession des équinoxes, dans l'Encyclopédie .- Montucla, tom. 1, p. 274. Fabric. Bibl. Gr. tom. 2, p. 95 .- Gadroys, Syftême du Monde, p. 27, ch. 2. Ptolomæi Almageft. lib. 3, c. 2, & fur-tout lib. 7, c. 2 & 3. Et Columella de re ruftica, lib. 1, c. 1.

après Timée

CHA-

# 254

#### CHAPITRE X.

# D'Archimède; de la Méchanique des Anciens, & de leur Architecture; des Microscopes, &c.

Mérite chanique.

266. ARCHIMEDE seul fourniroit suffisamment de matière pour d'Archimède former un volume dans le détail des découvertes merveilleuses que ce génie profond & fertile en inventions a faites. Nous avons vu dans les chapitres précédens (1), que quelques-unes de ses découvertes ont tellement paru au-deffus de la portée de l'homme, que plufieurs Savans de nos jours ont trouvé plus facile de les révoquer en doute, que d'imaginer les moyens qu'il avoit employés pour y parvenir. Nous rapporterons encore quelques preuves de la fécondité de l'esprit de cet homme célèbre, de l'excellence duquel on peut juger par la grandeur des effets qu'il a produits. Leibnitz, qui étoit un des plus grands mathématiciens de ce fiècle, rendoit justice au génie d'Archimède, & disoit que si on avoit plus de connoissance des productions admirables de ce grand homme, on prodigueroit moins d'applaudissemens aux découvertes des célèbres Modernes (2).

267. Wallis, parlant auffi d'Archimède, l'appelle (3) un homme Découvertes d'Archimède d'une sagacité admirable, qui a posé les premiers fondemens de presque thématiques toutes les inventions que notre siècle se fait gloire de perfectionner. En & la Méchanique, & fa défense de Syracufe.

(1) Chap. 7 & 8 de cette Partie.

(2) Qui Archimedem intelliget, recentiorum summorum Virorum inventa parciùs mirabitur. Leibnitii Epist. ad Huetium, Hannow. 1679.

(3) Vir stupendæ fagacitatis, qui prima fundamenta posuit inventionum ferè omnium, de quibas promovendis ætas noftra gloriatur. Wallifii oper.

#### DU GE'NIE D'ARCHIMEDE.

effet, quelles lumières n'a-t-il pas répandues dans les mathématiques, par ses tentatives sur la quadrature du cercle, ses découvertes de la quadrature de la parabole, les propriétés des spirales (1); du rapport de la sphère au cylindre (2), & des vrais principes de la statique & de l'hydrostatique (3)? Quelle preuve de sagacité que celle qu'il donna, en découvrant la quantité d'argent mêlée dans la couronne d'or du Roi Hieron, qu'il trouva en raisonnant sur ce principe, que tout corps plongé dans l'eau y perd de son poids autant que pèse un volume d'eau égal au sien (4)? Il en tira cette conséquence, que l'or, comme plus compact, devoit perdre moins de son poids, l'argent perdre davantage, & une masse mêlée d'or & d'argent perdre à proportion de ce mélange (5); & pefant enfuite dans l'eau & dans l'air la couronne, & deux masses d'or & d'argent, de pesanteur égale à la couronne, il détermina ce que chacune perdoit de son poids, & résolut par-là le problême. Il imagina auffi la vis sans fin, recommandable par fa propriété de surmonter de grandes résistances; & la vis que l'on défigne encore par son nom, dont l'usage est d'élever l'eau (6). Il défendit lui feul la ville de Syracufe, en oppofant aux efforts du Général Romain la feule reffource de son génie (7). Il avoit fait plusieurs différentes machines de guerre (8), avec lesquelles il rendit l'approche de

(1) Vid. Archimedem de dimensione circuli .... de lineis spiralibus, de quadratura parabolæ.

(2) Archimedes de Sphæris et cylindro, libri 2, ad Dositheum.

(3) Archimedes de æqui-ponderantibus.

(4) Archimedes in libro de infidentibus in fluido .... Vitruve, Architect. liv. 9, chap. 3, explique un peu différemment le principe de cette découverte.... Plutarch. tom. 2, pag. 1094. Proclus in primum Euclidis, pag. 18.

(5) Montucla, tom. 1, pag. 241, 242.

(6) Diodorus Siculus, Bibliothec. Hift. lib. 1. Athenaus Deipnosophist. lib. 5.

(7) Plutarch. in Marcello, pag. 306, tom. 1.

(8) Pappus Collect. Mathematic. lib. 8. in Proëmio, p. 447 feq. & p. 460. Il compte quarante machines de l'invention d'Archimède.

## DU GE'NIE D'ARCHIMEDE.

Syracufe inacceffible aux ennemis: quelquefois il lançoit fur leurs troupes de terre des pierres d'une groffeur énorme, qui écrafoient une partie & troubloient l'ordre du reste de l'armée; ou, s'ils s'éloignoient des murs, il favoit les atteindre avec des catapultes, ou balistes, par le moyen desquelles il leur jetoit un nombre confidérable de traits, ou plutôt de poutres d'un poids prodigieux; & si leurs vaisseaux s'approchoient de la fortresse, il les faisifioit par la proue avec des poignées de fer, qu'il faisoit agir dans l'intérieur de la forteresse, & les enlevant en l'air au grand étonnement des affistans, il les secouoit fortement, & les brifoit ou couloit à fond. Les Romains croyoient-ils mettre leurs vaisseaux à l'abri de sa poursuite, en les tenant plus écartés du port, il empruntoit le feu du ciel, à l'aide de son art, pour y porter un embrasement soudain & inévitable, comme nous l'avons vu un peu plus haut (1).

génie d'Archimède, & donna.

Etendue du 268. Ce fut cette connoissance supérieure dans les sciences, & sa confiance dans le pouvoir de la méchanique, qui lui fit avancer cette les preuves proposition hardie au Roi Hiéron, son parent, son admirateur, & son ami (2). Donnez-moi un lieu où je puisse me tenir ferme, & je remuerai la terre; & comme le Roi, frappé de ce discours, sembloit en douter, il lui donna une preuve de la poffibilité de ce qu'il avoit avancé, en mettant feul à flot un vaisseau d'une grandeur prodigieuse (3). Il bâtit auffi pour le Roi une galère immense de vingt bancs de rameurs, laquelle avoit des appartemens spacieux, des promenades, des jardins, des étangs, & tous les autres avantages convenables & ordinaires au palais d'un grand Roi (4); il construisit aussi une sphère qui repréfentoit

(1) Chapitre 9.

(2) Δός μοι σοῦ ςῶ, καὶ κινῶ την γην. Da mihi ubi confistam, et movebo terram .... Pappus, in Collect. Mathem. lib. 8, p, 460. Tzetzes in Chiliadibus. ... Plutarch. tom. 1, pag. 306. in Marcell.

- (3) Tzetzez, Chiliad. 2, verf. 105 et sequent.
- (4) Athenaus Deipnosophist. lib. 5, p. 206.

représentoit les mouvemens des astres, que Cicéron regardoit comme une des inventions les plus propres à faire honneur à l'esprit humain (1). Il perfectionna la manière d'augmenter les forces des machines, en multipliant les roues & les poulies, & porta enfin la méchanique si loin, que ses productions surpassent encore l'imagination (2).

269. Archimède n'a pas été le feul qui ait réuffi dans la méchanique. Machines de guerre, & ..... Les machines immenses, & d'une force étonnante, autres belles que les Anciens avoient trouvé l'art de mettre en usage dans la guerre, des Anciens, sont une preuve qu'ils ne nous cédoient en rien à cet égard. Nous avons encore de la peine à concevoir comment ils pouvoient faire avancer ces groffes tours ambulantes, de 152 pieds de haut fur 60 de large, composées de plusieurs étages, qui avoient au bas un belier, machine d'une puissance suffisante pour abattre des murs; au milieu un pont qui s'abaissoit sur les murs de la ville attaquée, afin de fournir un passage aux affiégeans dans la ville ; & au haut, cette tour contenoit une troupe qui, plus élevée que les affiégés, les harceloit fans courir aucun risque. Un ancien historien nous a conservé un trait digne d'être rapporté d'un Ingénieur d'Alexandrie, qui, défendant cette place contre l'armée de Jules César, trouva moyen, par des roues, des pompes, & autres machines, de tirer de la mer une quantité prodigieuse d'eau, qu'il versoit ensuite sur l'armée ennemie, qu'il incommoda par-là extraordinairement (3). Enfin, leur art de la guerre fournit un nombre confidérable de preuves semblables, qui ne peuvent que donner l'idée

(1) Cicero Tufcul. lib. 1, fect. 25. Edit. Elzev. p. 1058, col. 2. On peut voir une description détaillée de cette sphère dans Lactance, liv. 2, c. 25. - Martianus Capella, lib. 6, v. 35.-Claudiani Epigrammata.-Et fur la fphère de Posidonius, Cicéron, p. 1131, col. 2. Edit. Elzev.

(2) Athenaus, lib. 5, p. 208 ..... Pappus, in Mechanicis, et Mathemat. Collect. lib. 8. de problemate 6, propof. 10, pag. 460.

(3) Ganymedes magnam aquæ vim ex mari, rotis et machinationibus exprimere contendit, hanc locis superioribus fundere in partem Cæsaris non intermittebat. Aulus Hirtius de bello Alexandrino.

découvertes

la plus haute de la hardieffe du génie des Anciens, & de la vigueur avec laquelle ils mettoient leurs entreprifes en exécution. L'invention des pompes par Ctefibius (1), & celle des borloges à eau, des automates, des machines à vent, des crics, &c. (2) par Héron qui vivoit dans le fecond fiècle, & les autres découvertes des Géomètres Grecs, font en fi grande quantité, que les limites d'un chapitre ne fuffifent pas même pour les indiquer.

Autre genre 270. Si nous passons à d'autres fujets, nous trouverons également de preuves. des témoignages incontestables de la grandeur du génie des Anciens dans les entreprises hardies & vraiment merveilleuses auxquelles il les portoit. L'Egypte & la Palestine nous en offrent encore des preuves dans les pyramides & dans les ruines de Palmyre & de Balbec (3); l'Italie est remplie de ruines & de monumens qui nous aident à comprendre quelle devoit être la magnificence de ses habitans; & l'ancienne Rome attire encore plus notre admiration que la nouvelle.

Ville de 271. Les plus grandes villes de l'Europe répondent à peine à l'idée Babylone, & que tous les Hiftoriens s'accordent à nous donner de la grandeur de la fameuse ville de Babylone (4), qui, ayant quinze lieues de tour, étoit cependant entourée de murailles de deux cents pieds de haut, & de cinquante de large; ornée de jardins prodigieux à côté de ses murailles, & qui, de terrasse en terrasse, s'élevoient jusqu'à la hauteur de ces murs; & on avoit aussi trouvé l'art d'élever l'eau de l'Euphrate jusqu'à la plus haute terrasse (c'est-à-dire aussi haut que la machine de

(1) Vitruv. Architect. lib. 9, c. 9, lib. 10, c. 12.

(2) Pappus, Collect. Mathem. lib. 8, Sc.

(3) Il est bon de remarquer que les temples & les palais immenses de Palmyre, dont la magnificence surpasse tous les autres bâtimens du monde, paroissent avoir été bâtis au temps où l'architecture étoit dans sa décadence.

(4) Strabo, lib. 16, in principio, p. 738, et 1072. Edit. Amft. Plin. Hift. Natur. lib. 6, c. 26.

Marly) pour arrofer tous les jardins. La tour de Bélus, au milieu de l'enceinte du temple, étoit aussi d'une hauteur si excessive, que quelques anciens Auteurs n'ont pas osé la limiter : quelques-uns l'ont portée jusqu'à mille pas (1).

272. Ecbatane, capitale de la Médie, étoit d'une grandeur prodigieufe, Ecbatane & ayant huit lieues de tour, & étant entourée de fept murailles en forme d'amphithéâtre, dont les creneaux étoient de diverfes couleurs (2), blancs, noirs, écarlate, bleus, orangés, argentés, & dorés. Perfépolis étoit une ville dont tous les Hiftoriens parlent comme de la plus ancienne & de la plus magnifique de toute l'Afie (3). Il refte encore les ruines d'un de fes palais, dont la façade avoit fix cents pas de large, & préfente encore des reftes de fon ancienne grandeur.

273. Le lac Mœris étoit aufi une preuve bien frappante de la Lac Mœris. grandeur des entreprifes des Anciens (4) ; tous les Hiftoriens s'accordent à lui donner plus de cent cinquante lieues de circuit : ce fut cependant l'ouvrage d'un feul Roi d'Egypte qui fit creufer cette étendue immenfe de terrein pour y recevoir les eaux du Nil lorfque fes inondations étoient trop confidérables ; ou pour arrofer l'Egypte, par la communication de canaux pratiqués à cet effet, lorfque le débordement de ce fleuve n'étoit pas à la hauteur néceffaire à la fécondité des terres. Du milieu de ce lac s'élevoient deux pyramides d'environ fix cents pieds de hauteur (5).

(1) Strabo, lib. 16, p. 1073. B. Edit. Amftel ... Plin. loc. cit.

(2) Herodote, liv. 1, c. 98 .... Plin. lib. 6, c. 14.

(3) Diodor. Sicul. lib. 17, c. 71.

(4) Pomponius Mela. lib. 1. c. 9... Diodor. Sicul. lib. 1, part. 2, p. 48... Strabo, lib. 17, p. 1137, 1163, 1164. Edit. Amft.

(5) Pompon. Mela, et Diod. Sic. loc. cit.

L12

. .....

Pyramides d'Egypte.

274. Les autres pyramides d'Egypte furpassent tellement par leur grandeur & leur folidité tout ce que nous connoiss en édifices, que nous ferions portés à douter qu'elles aient réellement existé, si elles ne subsistement encore aujourd'hui (1). M. de Cheleze, de l'Académie des Sciences, qui entreprit le voyage d'Egypte, au siècle dernier, à dessences, qui entreprit le voyage d'Egypte, au siècle dernier, à dessences, qui entreprit le voyage d'Egypte, au siècle dernier, à dessences fix cents foixante pieds de longueur, laquelle est réduite par fon inclinaison à la hauteur perpendiculaire de quatre cents foixante & six de hauteur; les pierres de taille dont elle est composée, font chacune de trente pieds de long; & on ne conçoit pas comment les Egyptiens avoient trouvé le moyen d'élever des masses aufsi pesantes à des hauteurs fi prodigieuses.

Coloffe de 275. Le coloffe de Rhodes étoit encore une autre production Rhodes. merveilleuse des Anciens : il suffit, pour donner une idée de son énorme groffeur, de dire que ses doigts étoient aussi gros que des statues, & que peu de personnes pouvoient embrasser son pouce (2).

Autres monumens remarquables. Anciens ? de leur ciment, dont la dureté égale celle du marbre même ?

> (1) Plin. Hift. Natur. lib. 36, c. 12.... Strabo, lib. 17, p. 1160-65. Hift. de l'Académ. ann. 1710.

> (2) Plin. lib. 34, chap. 7....Diodore de Sicile, liv. 2, rapportent " que Sémiramis fit tailler " la montagne de Bagistanes entre Babylone & la Médie, & en fit faire fa statue qui étoit de " dix-sept stades (plus d'une demi-lieue de France) de hauteur, & laquelle étoit environnée " de cent autres statues proportionnées à celle-ci, quoque moins grandes." Et Plutarque, tom. 2, p. 335, " parle de l'entreprise bien vaste d'un certain Stasicrates, qui proposa à " Alexandre de faire sa statue du mont Athos, qui a cent cinquante milles de tour, & environ " dix milles de hauteur. Son dessein étoit de faire tenir dans la main gauche de cette statue " une ville assez grande pour contenir dix mille habitans, & dans l'autre main une urne, d'où " fortiroit un fleuve qu'elle verseroit dans la mer." Voyez aussi le même Plutarque, tom. 1, p. 705. Vie d'Alexandre....Vitruve, en sa préface au second livre de son ouvrage, rapporte les circonstances de cette proposition à un nommé Dinocratès. Strabon, lib. 14, p. 641, l'appelle Chiromocratès. Vid. Tzetzès Chiliad. 8, 199.

(260

de la folidité de leurs chemins, dont quelques-uns étoient pavés de grands carreaux de marbre noir ; & de leurs ponts, dont quelques-uns subfistent encore comme des monumens irrécusables de leur grandeur? Le pont du Gard, à trois lieues de Nîmes, est un de ces monumens; il fert à la fois de pont & d'aqueduc ; il traverse la rivière du Gardon, & fait la jonction de deux montagnes, entre lesquelles il est renfermé; & il a trois étages, dont le troisième servoit d'aqueduc pour conduire les eaux de l'Eure jusqu'à un grand réfervoir, d'où elles se répandoient dans l'amphithéâtre & la ville de Nîmes. Le pont d'Alcantara, fur le Tage, est encore un ouvrage bien propre à donner une grande idée de la magnificence Romaine; il a fix cents foixante & dix pieds de long, & est composé de fix arches, dont chacune a quatre-vingts pieds d'une pile à l'autre; & fa hauteur, depuis la furface de l'eau, est de deux cents pieds (1). Enfin on voit encore le débris du pont de Trajan fur le Danube, qui avoit vingt piles de pierres de taille, dont quelques-uns subfistent encore, hautes de cinquante pieds, larges de foixante, & éloignées les unes des autres de cent foixante & dix. Je n'aurois jamais fini fi j'entreprenois de faire l'énumération des monumens merveilleux que nous ont laissés les Anciens; l'esquisse légère que je viens d'en faire est plus que suffisante pour le but que je me propose.

Quant à l'ornement & à la commodité de leurs bâtimens, je Vitres & ne ferai attention qu'à un seul article entre plusieurs; je veux trumeaux. parler de celui du verre & des glaces; & je trouve qu'à plufieurs égards, les Anciens en faisoient le même usage que nous. Sénèque (2)

(2) Pauper fibi videtur ac fordidus, nifi parietes magnis et pretiofis orbibus refulferunt. .... nift vitro absconditur camera. Senec. Epift. 86, p. 364. Plutarque de Placitis Philosophor. lib. 3, c, 5, parle de fenêtres dia van higan van diauyan zai zepávan et per lapides pellucidos et cornua.

<sup>(1)</sup> Les Anciens n'ignoroient pas la méthode de bâtir des piles & moles hors de l'eau, pour fervir de fondemens aux ponts: Vitruve donne des instructions là-desfus, & confeille de les laisfer fecher pendant deux mois. Voyez Silius Italicus, lib. 4. v. 297. Virgil. Æneid. lib. 9, v. 710. feq. Seneca, Hercules Furens, act. 4, v. 1047.

& Pline (1) nous apprennent qu'ils fe fervoient du verre pour orner les murs de leurs appartemens, fans doute de la même manière dont nous ornons les nôtres avec des glaces & des trumeaux. Et ce qui paroîtra d'abord choquer l'opinion générale, & n'en eft cependant pas moins vrai, les Anciens connoifloient l'ufage du verre pour les fenêtres des bâtimens, & furent employer be bonne heure les vitres pour jouir de la lumière à l'abri des injures de l'air (2). Avant cette invention fi agréable & fi utile, les riches mettoient à leurs fenêtres des pierres transparentes, telles que l'agathe, l'albâtre, le phengite, le talc, &c. & les pauvres étoient exposés aux incommodités du froid & du vent (3). J'ai vu en 1773 une lettre, de Naples, du Chevalier Hamilton à Mylord Warwick, dans laquelle il dit " qu'on avoit depuis " peu découvert à *Pompeia* près de Naples une maison dont les fenêtres " étoient de verre." J'ai depuis ce temps-là vu moi-même, en 1778,

(1) Pulsa deinde ex humo pavimenta in cameras transiere e vitro: novitium et boc inventum. Agrippa certè in Thermis que Rome fecit, figlinum opus encausto pinxit, in reliquis albaria adornavit. Non dubiè vitreas facturus cameras fi priùs inventum id fuisset, aut a parietibus scene. Scauri pervenisset in cameras. Plin. Hist. Natur. lib. 36, c. 26, sect. 64 et 67. Ima pars scene (Scauri) e marmore suit, media e vitro. Plin. ibid. sect. 24, p. 744. Pline parle aussi de miroirs faits avec du verre, & une feuille d'or derrière, au lieu de vis-argent.

 (2) Manifestiùs est, mentem esse, quæ per oculos ea, quæ sunt opposita, transpiciat, quasi per senestras perlucente vitro, aut speculari lapide (mica) obductas. Lastantius de opisicio Dei, c. 8. Lastance écrivoit ceci vers l'an 280 J. C.

(3) Seneca, Epistol. 90, p. 409, et not. Lipsii.—Martialis Epigram. lib. 8. Epigr. 14 et 68.— Plin. lib. 36, c. 22, sect. 45 et 46. Voyez Hist. de l'Acad. des Inscript. & Belles-Lettres, édition in-12°, tom. 1, p. 138. Depuis la première édition de cet ouvrage j'ai trouvé ce passage dans Philon de legatione ad Caium Caligulam, vers la fin : δρομαΐος ας μέγαν οἶκον είστπήδηστν, και στριελθών στροτάτθει τὰς ἐν κύπλω θυρίδας αναληφθήναι τοῦς ὕαλω λευκή διαφανίσι σταραπλησίως λίθοις, οι τὸ μιν φῶς οὐκ ἰμποδίζουσιν, ἄνιμον δι ἕιργουσιν, και τὸν ἀφ ἀλίου φλόγμον. Caligula courut dans une grande chambre, & se promenant de long en large, il ordonna qu'on ouvrît les fenêtres, faites de pierres presqu'aussi transparentes que le verre blanc, lesquelles n'interceptent point la lumière en même temps qu'elles empêchent l'air froid d'entrer, & sont une défense contre l'ardeur du soleil.

Cette pierre doit avoir été la même que le beau tale trouvé à Pempeia que j'ai vu a Portici, qui transmet la lumière aussi pure & aussi transparente que le plus beau verre.

ee verre de la fenêtre d'une falle à bains. Ce verre est fort beau, & de l'épaisseur de nos glaces de carosses.

277. Si nous admirons les Anciens dans les monumens qui nous Habileté des reftent de leurs grandes entreprifes, nous n'avons pas moins occafion Precedion de les admirer dans la dextérité & l'habileté merveilleufe de leurs de petits ouvrages. Artiftes dans des entreprifes d'une espèce toute opposée. Leurs travaux en petit méritent aussi notre attention. Archytas, qui vivoit du temps de Platon, est célèbre dans l'antiquité par *fa colombe artificielle de bois*, *qui imitoit le vol d'une colombe vivante* (1). Cicéron, fuivant le rapport de Pline, avoit vu toute l'Iliade d'Homère écrite d'un caractère fi fin, qu'elle pouvoit être contenue dans une coque de noix (2); & Elien parle d'un certain Mymécides, Milésien, & de Callicrate, Lacédémonien, dont le premier avoit fait un chariot d'ivoire si petit & si délicatement travaillé, qu'une mouche pouvoit le couvrir de si ailes, ainst qu'un petit vaisseur d'ivoire de la même grandeur. Callicrate faisoit des fourmis & autres petits animaux d'ivoire, si extrêmement petits, que l'on pouvoit

 A'ρχύτας Ταραντίκος Φιλόσοφος άμα και μηχανικός ων ἐποίησε σεριςτραν ξυλίην σεδομένην, ήτις είποδε καθίσειαν, ούκίτι ἀνίς αδο. Libet Favorini verba ponere: Archytas Tarentinus, Philosophus fimul et Mechanicus, fabricavit Columbam ligneam volantem, quæ fi aliquando confideret, ampliùs non exurgebat. A. Gellius, lib. 10, cap. 12. " Archytas étoit du temps de Platon, puisqu'ils " s'écrivoient." Voy. Diog. Laert. liv. 8, fect. 80.

Si l'on examine avec attention le passage d'Aulu-Gelle, on trouvera par quel principe il faisoit voler sa colombe de bois. Elle étoit probablement d'une matière légère, semblable à celle du Lotos. Elle étoit dirigée & enlevée par un principe de méchanique. Simulacrum Columbæ, dit il, libramentis sus sur sur sur sinclus et encentre dans une enveloppe légère, que pouvoit-ce être que du gaz ? Ajoutez que : Si aliquando confideret, non iterum exurgebat ; si elle s'abattoit (quand le gaz étoit diffipé), elle ne se relevoit plus; c'est-à-dire, jusqu'à ce que la vapeur légère qui la remplission fût renouvelée. Plus on fait attention à ce passage, & plus on y trouve les principes par lesquels on élève en l'air les ballons modernes: & ce fut peut-être par de semblables moyens que Dédale & Phryxus fe font enlevés dans les airs.

(2) In nuce inclusam Iliada Homeri carmen in membranâ scriptum tradidit Cicero. Plin. Hist. Nat. lib 7, cap. 21.

à peine en discerner les parties (1). Elien dit aussi dans le même endroit qu'un de ces Artistes écrivoit en lettres d'or un distique qu'il faisoit tenir dans l'enveloppe d'un grain de bled.

Usage des 278. Il est naturel de s'informer ici fi les Anciens avoient les mêmes microfcopes

ciens.

chez les An. secours que nous avons pour les aider dans les entreprises que nos plus habiles ouvriers ne peuvent exécuter fans microscope. Et le réfultat de nos recherches sera de nous convaincre qu'ils avoient connoissance de plufieurs moyens de soulager la vue, de la fortifier, & de groffir les objets. Jamblique dit que Pythagore s'étoit appliqué à chercher des instrumens qui fusient d'un secours aussi efficace à l'ouie que la règle, le compas, ou plus particulièrement les verres optiques (dionrea) le sont à la vue (2). Plutarque parle des instrumens de mathématiques dont Archimède se servoit pour démontrer aux yeux la grandeur du soleil (3): ce qui peut encore s'appliquer à l'invention du télescope. Aulu-Gelle, après avoir fait mention des miroirs qui multiplient les objets, parle de ceux qui renversent l'image des objets; ce qui ne peut se faire que par les verres concaves ou convexes (4). Enfin Sénèque s'explique là-deffus

> (1) Ταύτα άρα isi τὰ θαυμαζόμεια Μυρμηκίδου τοῦ Μιλησίου, καὶ Καλλικράτους τοῦ Λακιδαιμονίου, τὰ μικρά έργα. Τέθριππα μιν εποίησαν υπό μυιας καλυπδόμενα, και εν σησάμω δίσιχου έλεγείου χρυσοίς γράμμασιν iniypadar. Hæc funt opera Myrmecidæ Milefii, et Callicratis Lacedæmonii, quæ propter nimiam exilitatem in admiratione habentur. Quadrigas fecerunt, quæ fub mufca poffent abscondi, et in sefamo diffichon elegeum literis aureis inscripferunt. Ælianus, variis Hift. lib. 1, cap. 17.

> (2) O'iar n µir auis dia rou diachrou, nai dia rou zaroros, n in Aía dianapas exe. Jamblich. de Vit. Pythag. p. 97. Le mot diomipas, précédé, comme il l'est, du in Dia, ne peut recevoir une interprétation plus naturelle que celle qu'on lui donne ici. Nicomach. Manual. p. 10, c. 6.

> (3) Als exacusties to too maio usyedos topos the ofen. Plut. Vit. Marcelli, p. 3. 309, lin. 4. Et Strabon, lib. 3, c. 138. Lià de rouran às d' autor ataquine the of a maturepas de yeo Sas ras partarias.

> (4) Aulus Gellius No.2. Attic. lib. 16, c. 18. Ubi et observat quæ in aqua conspiciuntur majora ad oculos fieri. Vid. Senec. 2. Nat. lib. 1. c. 5, 8.

là-deffus avec la plus grande clarté, en disant que l'écriture la plus fine 3 la plus imperceptible étoit apperçue aisément par le moyen d'un globe rempli d'eau, qui faisoit l'effet de nos microscopes, & la rendoit plus claire & plus grosse (1). Ce fut là en effet le microscope dont M. Gray se fervoit pour ses observations. Ajoutez à tout ceci les verres ardens mentionnés ci-dessus (2), qui étoient de vraies louppes, & dont l'effet de groffir les objets ne pouvoit leur avoir échappé. Enfin, j'ai vu au cabinet d'antiquité du Roi de Naples à Portici plufieurs louppes ou lentilles plus fortes que celles qui font d'un usage ordinaire parmi nos Graveurs; quelques-unes n'ont que quatre lignes de foyer; & j'en ai moi-même une, moins forte à la vérité, qui a été trouvée à Herculanum. Il ne falloit rien moins que de telles louppes pour exécuter des ouvrages tels que la pierre gravée au cabinet du Roi, connue fous le nom du cachet de Michel Ange, dont l'œil nud ne peut appercevoir toutes les figures qui font au nombre de quinze dans l'espace de 6 ou 7 lignes.

279. Il me semble qu'il seroit assez inutile d'entreprendre de faire On convient assez de la fuvoir que les Anciens ont eu la prééminence sur les Modernes dans périorité des l'architecture, la gravure (3), la sculpture, la médecine, la poësie, Anciens dans l'éloquence, l'histoire, &c. Il ne paroît pas jusqu'ici que les Modernes garde les beaux arts &

l'éloquence.

(3) "Nos Graveurs en pierres fines n'approchent point encore de la beauté des gravures des " anciens Artiftes, dont il nous refte des ouvrages en pierres gravées, & en camées, fi recherchés " pour la beauté & la finesse de l'exécution. Quoique je ne prétende pas affurer que les " Anciens connoiffoient l'art de tailler les pierreries en brillans (car on a des preuves du " contraire), cependant je ne puis m'empêcher de citer un passage de Pline à ce sujet en parlant " de l'aigue-marine, lib. 37, c. 5. Cet auteur dit : Poliuntur sexangula figura, quoniam bebescunt " ni color furdus repercussi angulorum excitetur."

<sup>(1)</sup> Litteræ quamvis minutæ et obscuræ per vitream pilam, aquâ plenam, majores clarioresque cernuntur .- Sidera ampliora per nubem adspicienti videntur. Seneca, Quaft. Natur. lib. 1, c. 6, et lib. 1. c. 3, p. 834, lin. 53. Poma per vitrum adspicientibus multo majora funt. Vid. c. 6. ejusd. libri.

<sup>(2)</sup> A la fin de la fect. 257. Vide et not. ad fect. 131.

veuillent la leur difputer : au contraire, toute leur ambition fe borne à les fuivre & à les imiter dans ces différentes parties des arts & des fciences. En effet, jufqu'à ce que nous ayons produit des Poëtes qui puiffent être comparés à Homère, Horace, & Virgile; des Orateurs qui marchent d'un pas égal avec Démosthène & Cicéron; des Historiens tels que Thucydide, Xénophon, Tacite, & Tite-Live; des Médecins tels qu'Hippocrate & Galien; des Sculpteurs femblables à Phidias, Polyclète, & Praxyteles; des Architectes qui élèvent des édifices tels que ceux dont les ruines font encore le fujet de notre admiration; jufqu'à ce que nous ayons, dis-je, des hommes que nous puiss comparer aux Anciens relativement à ces différens objets, nous aurons affez de modestie pour leur accorder la fupériorité à cet égard.

CHA-

266

# CHAPITRE XI.

[ 267 ]

De quelques particularités sur la Sculpture & la Peinture; & de l'Origine de la Musique.

280. C'EST une remarque assez digne d'attention, que le mérite des Sculpture Anciens n'est jamais plus disputé que par ceux qui les connoissent le des Anciens, moins. Combien peu, parmi les dépréciateurs de l'antiquité, font en état de fentir les beautés originales de l'Iliade, de l'Enéide, & des ouvrages immortels des Auteurs dont je viens de faire l'énumération à la fin du chapitre précédent! Combien moins encore auront pu confidérer sous un seul point de vue toutes les vérités éparses que nous avons présentées au lecteur, & dont la réunion comprend les systèmes de presque toutes nos connoissances! Enfin, combien peu ont fait attention à ces monumens admirables qui nous restent de la perfection à laquelle les Anciens avoient porté les arts de la sculpture & du dessein ! Et parmi ceux qui les ont vus, combien peu en fentent tout le prix ! Le temps & la barbarie des peuples ont détruit, il est vrai, la plus grande & la plus belle partie des ouvrages de l'antiquité dans ces derniers genres; mais il nous en reste encore assez pour servir de preuves de la beauté de ceux qui ont péri, & attester la vérité des éloges que tous les Historiens en ont faits. Le grouppe de la Niobé de Praxiteles (1), qui fe voit à Rome, & le fameux Laocoon (2), font

(2) Travaillé par Agefandre, Polydore, & Athenodore de Rhodes, qui, felon Maffei, vivoient vers la quatre-vingt-huitième olympiade. Il est à Rome au Belvedere, *Plin*. lib. 36, c. 5.

Mm 2

<sup>(1)</sup> Quelques-uns attribuent le grouppe de Niobé à Scopas, contemporain de Phidias, & qui vivoit encore à la naisfance de Praxiteles. Ce grouppe célèbre fe voyoit à Rome dans la Villa Médicis, d'où il a été transporté à Florence en 1769. *Plin*. lib. 25, c. 5, fect. 8.

& feront toujours des modèles du beau & du vrai fublime en fculpture, & dans lesquels on convient qu'il y a plus de choses à admirer que l'œil n'en peut découvrir. La Vénus de Médicis (1), l'Hercule étouffant Anthée (2), un autre Hercule se reposant sur samfue (3), le Gladiateur mourant (4), & le Gladiateur de la Villa Borghese (5); l'Apollon du Belvedere (6), l'Hercule mutilé qui se trouve au même endroit, & les figures domptant un cheval au Mont Quirinal (7), tous ces monumens semblent réclamer à haute voix les justes prétentions des Anciens à la supériorité dans les arts. Les médailles, les pierres fines gravées, & les camées viennent encore à l'appui des ces prétentions. On voit une médaille d'Alexandre le Grand, fur le revers de laquelle est un Jupiter affis, dont le travail est poussé jusqu'à la dernière finesse; les plus petits traits de son visage semblent annoncer la divinité. Les pierres

(1) Travaillé par Cléomenes d'Appollodore, Athénien, & fe voit dans la galerie de Florence à la tribune. *Plin.* lib. 36, c. 5.

(2) Attribué à Polycletes, auteur de la flatue coloffale de Junon, d'or & d'ivoire, qu'il fit à Argos, & laquelle ne fubfifte plus. Vid. *Plin.* lib. 34, c. 8. Le grouppe d'Anthée, &c. eft au palais Pitti à Florence.

(3) Par Glycon, se voit au palais de Farnese à Rome.

(4) Par Créfilas ou Ctéfias. Plin. lib. 34, p. 654, lin. 20. Au grand falon du Capitole.

(5) Par Agathias d'Ephefe,

(6) Par le même. Ces deux dernières statues ont été trouvées à Antium, aujourd'hui Nettuno.

(7) On voit fur le Mont Quirinal deux flatues de deux hommes domptant un cheval, que quelques-uns attribuent à Phidias, & d'autres à Praxiteles. Ceux qui les croient de ce dernier y trouvent la figure d'Alexandre domptant Bucéphale. Si au contraire elle eft de Phidias, ce doit être un autre fujet, ce célèbre Sculpteur ayant fleuri environ cent ans avant Alexandre. On penfe qu'il ne nous reste plus rien de lui. Son Jupiter Olympien a été l'admiration de plusieurs fiècles, & subsistoit encore à Constantinople au commencement du treizième fiècle, avec la belle Vénus de Gnide, de la main de Praxiteles, & la statue de l'Occasion par Lycippe. Il est probable que ces beaux morceaux furent détruits à la prise de cette ville sudoin. On peut voir la belle description du Jupiter de Phidias dans *Paufaniai*, p. 306. Edit. Wechel. gravées de Pyrgoteles, qui avoit le privilége exclusif de graver la tête d'Alexandre, comme Lysippe celui de faire sa statue, & Appelles de le peindre; celles de Dioscoride, qui gravoit les têtes (1) qui servoient de cachet à Auguste; la fameuse Méduse, un Diomède, un Cupidon, & autres ouvrages de Solon; enfin, tant d'autres chefs-d'œuvre de sculpture & de gravure, recherchés avec tant de soin par les curieux, & admirés des connoisseurs avec tant de raison, me dispensent du soin de m'étendre sur l'éloge des Artistes célèbres, auteurs de ces précieux monumens.

281. Quant à la peinture, il paroît d'abord plus difficile de former Peinture des un jugement fur le mérite des Anciens en cet art, le peu de morceaux Anciens. qui nous reftent d'eux ayant dû plus fouffrir par les injures du temps que les ftatues & les autres monumens de fculpture en bronze & en marble; cependant fi l'on examine avec attention les peintures découvertes à Rome, & celles que les ruines d'*Herculanum* & de *Pompeia* nous ont rendues dernièrement, on fera forcé de convenir de la juftice des louanges que les Peintres de l'antiquité ont reçues de leurs contemporains; louanges fur la vérité defquelles nous devons être raffurés par tout ce que nous venons d'expofer touchant la fculpture. Les anciennes peintures à Frefque, qui fe voient encore à Rome, font une Vénus (2) couchée, de grandeur naturelle; le tableau nommé les Noces Aldovrandines (3), celui de Coriolan (4), & fept autres peintures (5) qui ont été détachées d'une voûte trouvée

(1) Sueton. in August. c. 50. Plin. lib. 37, c. 1. Dio Caffins, lib. 51, c. 444. Edit. Hannov.

(2) Au palais Barberini.

(3) Plin. lib. 35, c. 10, p. 694, lin. 31, attribue ce tableau à Echion : au palais: Aldovrandini.

(4) Dans la voûte des bains de Titus.

(5) Dans la galerie du Collége de Saint Ignace, à Rome.

## PEINTURE DES ANCIENS.

au pied du Mont Palatin. Parmi ces dernières se voit un Satyre buvant dans une corne, & un payfage avec des figures, de la dernière beauté. On trouve encore un facrifice de trois figures (1), un Oedipe, & un Sphynx, morceaux détachés du tombeau d'Ovide (2), d'après lesquels on peut fans témérité former le jugement le plus avantageux de l'habilité des Maîtres qui les ont faits. Mais les peintures antiques, découvertes à Herculanum, décèlent, plus que toutes les autres, les mains d'Artistes habiles & pleins de confiance. Le tableau de Théfée, vainqueur du Minautore, celui de la naissance de Télephe, un autre de Chiron & d'Achille (3), & un de Pan & d'Olympe, offrent des beautés fans nombre aux connoifieurs, & qui fe découvrent davantage aux yeux les plus intelligens. Si l'on examine en effet le visage d'Achille dans l'original du tableau d'Achille & de Chiron, & non dans l'estampe imparfaite qui en a été publiée, on y trouvera un air d'expression & de vérité inimitable. Tout y annonce un jeune homme avide de la gloire, & qui, les yeux fixés fur fon Maître, femble impatient d'apprendre les moyens de l'acquérir. On a trouvé auffi dans les ruines de cette même ville quatre tableaux principaux qui femblent réunir toute la beauté du deffein à l'adreffe la plus parfaite du pinceau : ils paroissent être antérieurs à tous ceux que je viens d'indiquer, le temps des premiers pouvant être rapporté au premier fiècle de l'ère chrétiènne; cependant c'eft de ce temps dont Pline nous dit que la peinture étoit alors près de fa chûte. Que devons-nous penfer en ce cas des tableaux de Zeuxis & d'Appelles, fi nous trouvons tant d'éloges à donner aux productions de l'âge de la décadence de cet art, & dont la médiocrité (relativement aux chefs-

(1) Chez le Cardinal Alexandre Albani.

(2) Dans la Villa Altieri.

(3) Ces deux tableaux, de Télephe, & d'Achille, pourroient bien être de Parrhafius. Voy. Pline, Hift. Nature lib. 35, c. 10, p. 693.

## PEINTURE DES ANCIENS,

d'œuvre des grands Maîtres) a fans doute occasionné le filence que Pline & les autres Historiens ont gardé fur ces morceaux.

282. Il est encore un autre genre, relatif à la peinture, qui mérite Mosaïques des Anciens. de trouver fa place ici ; je veux parler des ouvrages en mosaïque dont les Romains formoient le pavé de leurs appartemens. Un des plus beaux monumens de cette espèce, élégamment décrit par Pline (1), fut trouvé il y a quelques années dans les ruines de la célèbre maison de campagne d'Adrien à Tivoli; il représente un baffin d'eau, avec quatre pigeons fur le bord, dont l'un veut boire, & dans cette attitude, l'ombre du pigeon paroît comme réfléchie dans l'eau du baffin. Pline parle dans le même endroit de la vérité avec laquelle étoient repréfentés fur le même pavé les débris d'un repas, tellement que l'on eût cru les voir en réalité.

283. Winkelman, dans ses remarques sur l'histoire de l'art, qui Manière n'ont point été traduites de l'Allemand (2), parle avec admiration de verre à tral'art des Anciens à faire des ustensiles & des ornemens de verre. Il en vers toute sa. cite des morceaux trouvés à Rome en 1766, sur l'un desquels étoit peint un canard fi parfaitement à travers toute la substance du verre, qu'on le voyoit d'une manière très-diffincte, en quelque endroit qu'on le coupât horizontalement.

J'ai vu moi-même une preuve de l'habileté des Anciens en cet art dans la collection d'antiquité faite par M. le Chevalier Hamilton, qui est à présent au Museum de Londres.

Nec fummis crustrata domus sectisque nitebant Marmoribus. . . . . . .

(2) Anmerkungen uber die geschichte der kunst, p. 5 & 6, in-4°.

<sup>(1)</sup> Le Cardinal Furieti étoit posseffeur de ce morceau à préfent au Capitole. Vid. Plin. lib. 36, c. 5. Mirabilis ibi columba bibens, et aquam umbra capitis infuscans, abripiente alia escam, ludentes videres in canthari labro; apricantur aliæ, scabentes sefe. Vid. et Sueton. in Jul. Caf. c. 46, ad cujus verba. Vid. Cafaubon. Vid. et Plin. lib. 36, c. 26, p. 756. Vitruv. lib. 2, c. 8, p. 29. Lucani Pharfal. lib. 10, v. 114. ubi hæc :

Origine de 284. La mulique est aussi ancienne que le monde; elle semble née la Mulique.

avec l'homme pour l'accompagner dans fa pénible carrière (1), adoucir fes travaux, & charmer fes peines; ce fut là fon premier ufage. Elle fut enfuite confacrée au culte divin ; elle en fit une partie principale, & devint encore nécessaire au peuple pour aider à la poësie à conferver les traditions de leurs ancêtres. C'étoit la première fcience que l'on enseignoit aux enfans; la musique & la poësie embrassioient toutes leurs études; on fut jusqu'à déifier les premiers hommes qui s'y distinguèrent. Apollon fut de ce nombre; Orphée, Amphion, & Linus, furent regardés comme des hommes divins à cause de leur talent éminent dans cet art. Les Philosophes s'y appliquèrent; Pythagore, Socrate, & Platon, la recommandèrent à leurs disciples, & dans les Républiques les mieux réglées. Les Grecs, & sur-tout les Arcadiens, en établirent l'étude par des loix (2) qu'ils regardoient comme indispensables & nécessaires au bien-être de la Nation. Une science aussi généralement cultivée eût dû se persectionner de bonne heure; cependant elle fut dans un état imparfait & fans principes jusqu'au temps de Pythagore. Nous avons vu (3) un peu plus haut par quel raisonnement ce grand homme détermina le premier les règles fondamentales de la musique. De l'état vague & incertain où elle étoit avant celui où il la laisfa, il y avoit un intervalle immense qui exigeoit une force de génie extraordinaire pour le franchir : il détermina précifément les proportions que les fons ont entre eux, & régla l'harmonie

(2) Jamblich. de vita Pythagor. Macrobius in fomnium Scip. lib. 2, c. 1. Plato de Republic. et in variis locis.—Ariftotel. de Politic. et in Problem.—Athenæus in var. loc. Horatius de arte Poetica, v. 391. filvessiones, &c. Polybius de Arcad. lib. 4.—Cornelius Nepos in Epaminond.— Cicer. lib. 2, de legibus.

(3) Chap. 10 de cette partie. Vid. et Nicomach. Manual. Music. c. 5 & 6. Theo Smirnæus Mathematic. Platon. de Music. c. 12, p. 88. Le passage de Theon dans la Version de Bullialdus, p. 8, est ainsi: Periti Arithmetici contemplatione investigant quinam numeri inter se consonent, Symphoniamque efficiant, quique non. V. not. p. 247. Oi di ayadoi apiduntizoi ζητύσιο ίπισκοπούντις Tuns σύμφωνοι άριθμοϊ άριθμοϊς, και τινες δυ.

<sup>(1)</sup> Quintilian. lib. 1, c. 10.

l'harmonie sur les principes des mathématiques; mais il porta un peu trop loin l'exactitude, en prétendant affujettir la mulique au jugement seul de la raison, & ne voulant point admettre d'autres intervalles que ceux qui pouvoient être exprimés arithmétiquement(1) ou géométriquement (2). Aristoxène, disciple d'Aristote, pensa au contraire que cette matière étoit entièrement du reffort de l'ouie, & que l'oreille devoit juger souverainement des sons. Il régla donc leur ordre, & les confonances & les diffonances des tons, entièrement par le jugement de l'oreille ; & son système prévalut quelque temps en Grèce. Olympe, Phrygien de nation, vint à-peu-près-dans ce temps-là à Athènes, & imagina un inftrument à cordes, par le moyen duquel il produisit les sémi-tons qui répandirent un agrément confidérable dans la musique, & lui firent changer de face; & il se joignit à Aristoxène, pour se rapporter du mérite de son système à la décision de l'oreille. Enfin parut le fameux Ptolomée, qui s'éleva contre la partialité réciproque des partifans de Pythagore & d'Ariftoxène; il prit un milieu entre ces deux Philosophes pour expliquer les principes de l'harmonie, & soutint que les fens & la raison devoient concourir ensemble au jugement des fons. Il reprocha aux Pythagoriciens qu'ils faisoient de fausses fpéculations touchant les proportions, & qu'ils montroient trop peu d'égard pour les décifions de l'oreille, en lui refusant des confonances qui lui étoient agréables, seulement parce que les rapports ne s'accordoient pas avec leur règle arbitraire; & il reprocha aux partifans d'Aristoxène que, quoiqu'ils convinsient des idées différentes de grave & d'aigu, qui naissent des rapports des sons entre eux, & que les différences des longueurs des cordes, qui rendent ces sons, se trouvassent

<sup>(1)</sup> Par les nombres.

<sup>(2)</sup> Par les lignes, c'eft-à-dire par les longueurs des cordes d'un inftrument. " Ipfas confonantias aure metiuntur: quibus verò inter fe diftantiis confonantiæ differant, id jam non auribus, quarum funt obtufa judicia, fed regulis rationique permittunt, ut quafi obediens quidem, famulusque fit fenfus, judex verd atque imperans ratio." Severinus Boethius, Maf, lib. 1, cap. 9. Edit. Bafil. p. 1377.

toujours les mêmes; cependant ils ne connoiffoient point, ni ne cherchoient à connoître, en quoi confistoit un rapport si évident. Il voulut donc que dans le concours de l'ouie & de la raison, pour décider fur les principes de l'harmonie, l'un & l'autre s'affistaffent mutuellement; & il indiqua la manière de trouver surement les proportions des sons en conséquence de ces principes. Les Anciens n'euffent-ils fait rien de plus pour la musique que ces seules découvertes, cette science leur seroit infiniment plus redevable qu'elle ne peut l'être à tous ceux qui leur ont succédé, pour tout ce qu'ils y ont enfuite . ajouté; car ils ont tout l'honneur de l'avoir assujettie à la rigueur des principes les plus exacts; & les écrits qui nous restent sur ce sujet des Pythagoriciens (1), d'Aristoxène, d'Euclide (2), d'Aristide, de Nicomaque, de Plutarque & de plusieurs autres, contiennent toutes les théories connues de la mufique. Ils avoient, auffi bien que nous, l'art de noter leurs airs, appelé chez eux parasémantique, ou séméiotique, en se fervant de lettres entières, ou coupées, ou renversées, qu'ils plaçoient sur une ligne parallèle aux paroles, les unes pour la voix, les autres pour les instrumens; & l'échelle même de Gui l'Aretin, ou du moins celle dont on le fuppose l'inventeur, n'est que l'ancienne échelle des Grecs un peu plus étendue, & que Gui même pouvoit fort bien avoir tirée d'un vieux manuscrit Grec, de plus de 800 ans, que Kircher dit avoir vu à Messine à la bibliothèque des Jésuites, dans lequel on trouvoit des hymnes notées à la manière appelée de Gui l'Aretin (3).

(1) Entre autres Nicomachus in Meibomii Edit. antiquor. muficor. in-4°.

(2) L'Auteur des Elémens de la Géométrie.

(3) Wallis & Malcolm, qui ont écrit fi favamment de la mufique, font eux-mêmes de cette opinion. Voyez le Traité d'Alypius, p. 26, 27, feq. dans l'édition des anciens Muficiens par Meibomius. Cet Auteur traite de la manière dont les Grecs notoient leur mufique, & qui étoit encore en ufage du temps de Boëce, lequel en parle dans fon Traité de la Mufique, inféré dans Meibomius. On peut voir encore un exemple de la manière de notet des Grecs dans Alftedii Encyclopedia, tom. 2. 631, col. 1, qui l'a tiré d'un vieux manufcrit du Vatican. Ariftid. Quintilian. p. 26, & la Préface de Meibomius.

285. Quant aux effets & à la pratique de la musique, on ne voit pas Infrumens des Anciens. que les Anciens fusient en aucune manière inférieurs aux Modernes; au contraire, nous verrons tout à l'heure que, même en réduisant les effets de leur mufique à la vérité la plus scrupuleuse, ils étoient au-deffus de ceux que notre mulique produit. Pour la pratique, on dispute aux Anciens qu'ils eussient des instrumens aussi complets que les nôtres, & qu'ils connuffent & fiffent usage de l'harmonie des parties pour former des concerts; mais il me femble qu'il est aifé de faire voir le peu de fondement de cette accufation. La lyre, par exemple, étoit certainement un instrument très-harmonieux, qui étoit, au temps de Platon, si composée, & avoit tant de variété, qu'il la regardoit comme dangereuse, & trop propre à amollir les esprits. Il paroît que du temps d'Anacréon elle avoit déjà jusqu'à quarante cordes (1)..... Ptolomée & Porphire nous fournissent des descriptions d'instrumens femblables aux luths & aux tuorbes, avec un manche, des touches & des cordes placées fur un bois concave. Dans les Commentaires de Philostrate par Vigenère (2), on trouve une médaille de Néron, fur laquelle est représenté un violon. Suivant les passages cités ci-deflous, il paroît que la flûte étoit déjà perfectionnée du temps des Anciens, au point qu'ils en avoient de différentes sortes dont les sons spécifiques paroissoient merveilleusement combinés pour exprimer toutes fortes de sujets (3). Nous avons dans Tertulien une description fort détaillée d'un orgue hydraulique de l'invention d'Archimède, qui non-seulement ne le

(1) Athenaus, lib. 4, 14, ch. 9 & 24. Il parle d'Epigonus & de ses efforts pour perfectionner la lyre. Le paffage d'Anacréon est cité dans Athénée au liv. 14°; & l'ode où il se trouvoit est probablement perdue. Vid. Platon. de Republica, lib. 3, et Ptolom. harmonic. lib. 2, c. 12.

Pour la Lyre à 40 cordes voyez ce que dit Burette, Mémoires de l'Académie des Infcriptions, tom. 4, p. 127 & 128, où il remarque que ce genre de Lyre étoit appelé Epigenion.

(2) Pag. 84 & 85 de l'édition in-fol. de 1615 des tableaux de Philostrate ; & page 76, figure d'Amphion, avec la description.

(3) Varron de Republ. Rom. lib. 1, c. 1.-Panfanias, p. 291. Pollucis Onomasticon. lib. 4, c. g.

Nn 2

cédoit en rien à nos orgues, mais même paroît avoir eu cet avantage fur l'instrument moderne, qu'on pouvoit le faire jouer par le moyen de l'eau. " Voyez, dit Tertulien, cette machine étonnante & " magnifique, cet orgue hydraulique d'Archimède, composé de tant " de pièces, de tant de parties différentes, tant de jointures, tant de " différens tuyaux, formant un fi grand affemblage de fons, un fi " grand mélange de tons, avec un fi grand nombre de flûtes; & " cependant, tout cela pris ensemble, ne formant qu'un seul " instrument (1)." On voit aussi une médaille contorniate de Néron, & une autre de Valentinien, sur lesquelles sont représentés des orgues (2). Et Theodoret en donne une description auffi exacte que l'on pourroit le faire à present (3). 376010

Harmonie 286. Si nous nous arrêtons à présent sur l'harmonie, nous trouverons pratiquée par qu'elle n'étoit pas ignorée des Anciens. Plusieurs Auteurs de grand les Anciens. poids en cette queftion, en parlent clairement. Macrobe fait mention de cinq espèces de symphonies, dans lesquelles, dit-il, la basse est tellement d'accord avec le dessus, que, malgré la différence, l'une &

> (1) Specta portentofam Archimedis munificentiam : organum hydraulicum dico, tot membra, tot partes, tot compagines, tot itinera vocum, tot compendia fonorum, tot commercia modorum, tot acies tibiarum, et una moles erant omnia. Tertulian. de anima, c. 4, p. 483. A. et Pamelii annot. 174, p. 516. Plin. lib. 7, c. 37, fect. 38. Vitruw. fib. 10, c. 13. Ifaac. Voffium, lib. de viribus Rhythmi, p. 99. feq. & ces quatre vers de Claudien in Theodor. Panegyr. v. 316.

> > Et qui magna levi detrudens murmura tactu, Innumeras voces fegetis moderatur ahenæ. Intonat erranti digito, penitùsque trabali Veste laborantes in carmina concitat undas.

(2) Morelli, Med. des douze Emper. Rom. 3 tom. in fol. Amfterd. 1752. tab. 7. in Nero. Numifin. 14, 15, 16. et explicat. Voy. Sueton. cap. 41 & 55 de Néron. Edit. Patin. Bafil. 1675, 4º. Havercamp. de Num. Contorn. nº 10, 11, 56, cum explicat. p. 70 feq. & 126 feq. Voyez auffi Julien, p. 23. Edit. 1583-89, & la préface.

(3) Ο γγάνω γαρ τοικιν από χαλκών συγκειμένω καλάμων, και υπ' άσχων ικουσυμένω και κινυμένω υπό των τ Tigoite dantutar, &c. Theodoret de provid. orat. tertia in principio.

l'autre viennent frapper l'oreille comme si cela ne formoit qu'un même fon (1). Ptolomée, parlant du monochorde, trouve à redire à fa fimplicité dans l'exécution, comme n'ayant ni confonance, ni accompagnement, ni concours, ni complication de fons (2). Sénèque, dans une de fes Lettres à fon ami, dit : Ne voyez-vous pas de combien de voix différentes un chœur est composé ? On y entend des basses, des des des moyennes, des voix de femmes, mélées avec des voix d'hommes; on y mêle les sons des slûtes; chacune de ces voix ne se distingue point en particulier; mais elles forment ensemble un seul son dans lequel toutes se font entendre (3). Platon fait affez comprendre qu'il avoit une idée de l'harmonie, lorsqu'il dit qu'il est très-à-propos d'enseigner la musique aux enfans, & de la

#### (1) In fomnium Scipionis.

(2) Ptolom. Harmonic. Symphonie est, chez les Grecs, accord de voix ou d'instrumens; Harmonie est proportion, rapport entre des sons, soit successifies ou simultanés, soit consonans ou dissonans. V. not. p. 238, 239. Ce que les modernes appellent Harmonie, accord fimultané de fons, est la symphonie des Grecs. Leur harmonie étoit tantôt une mélodie, ou une série de sons fuccessifies, tantôt la comparaison d'un son à un autre; en un mot, un système de sons qui gardent entre eux la proportion qui leur convient, étoit l'harmonie des Grecs.

(3) Non vides quam multorum vocibus chorus conflet? Unus tantùm ex omnibus fonus redditur; aliqua illic acuta eft, aliqua gravis, aliqua media; accedunt viris fœminæ, interponuntur tibiæ; fingulorum latent voces, omnium apparent. Senec. Epiftolæ 84. Martianus Capella, lib. 9, appelle ce mélange de tons qui forment un fon agréable, diffona fuavitas. Voyez auffi un paffage de Plutarque dans fon traité στερί τῶ εῖ τῶ ἐν Δελφοῖς. Edit Henr. Stephp. 693. lin. 5. feq. tom. 1. moral.

Mais fur-tout voyez le passage de Platon de Legib. lib. 7, p. 812, que l'Abbé Fraguier, tom. 2, p. 190 de l'Histoire de l'Acad. des Belles Lettres, traduit ainsi : Pour ce qui est de la différence & de la variété qui se trouve dans l'accompagnement de la Lyre, les cordes faisant un chant, tandis que la mélodie composée par le Poëte en produit un autre (car alors c'étoit le Poëte qui mettoit se vers en musique) d'où resulte l'assemblage de la densité avec la rareté, de la vitesse avec la lenteur, de l'aigu avec le grave, d'où resultent encore la confonance & la dissonance; de plus, favoir ajuster le 'rhythme (la mesure & le mouvement) à tous les sons de la Lyre : tout cela ne doit point être l'objet des études d'une jeunesse, qui doit en trois ans faisir ce que la musique a de bon & d'utile. The di stresse avec.

Voyez auffi le-discours d'Erusimaque dans le Banquet de Platon, où il tient à-peu-près le même langage.

leur faire étudier, même pendant trois ans; mais il leur défendoit l'usage des différentes parties dans l'accompagnement, & vouloit qu'on ne leur fit jouer autre chofe fur la lyre que ce qu'ils chantoient ; & il en donnoit pour raison que le mélange de la basse & du dessus, & la contrariété des mesures, ne pouvoit qu'embarrasser l'esprit des enfans (1). Il est vrai que les Anciens ne pratiquoient pas beaucoup le chant compofé ; mais c'étoit parce qu'il ne leur plaifoit pas. Aristote n'en donne pas d'autre raison; & après s'être demandé pourquoi on est plus touché d'une voix accompagnée d'un feul instrument que fi elle l'étoit de plusieurs, il répond que la quantité d'instrumens offusque le chant, & empêche qu'il ne foit entendu distinctement (2). Le même Auteur, dans un autre endroit, dit précisément que la musique, par un mélange de la baffe & du deffus, des sons longs & des brefs, & des voix différentes, forme une harmonie parfaite (3); & dans le chapitre suivant, parlant des différentes révolutions des planètes, qui tendent toutes à un accord parfait, parce qu'elles partent d'un seul & même principe, il tire de la mufique une comparaison qui puisse fervir à rendre fon idée plus fenfible ; " il en est de même, dit-il, d'un chœur " composé d'hommes & de femmes, dont les voix différentes de basses " & de deffus, fous l'inspection d'un Musicien qui les dirige, chantent " dans un accord parfait, & forment une seule harmonie (4)." Enfin, Aurèle Caffiodore définit la symphonie l'art de tempérer la basse avec le

(1) Plato de legibus, lib. 7, p. 812. Mém. de l'Acad. des Belles-Lettres, 4°. tom. 3, p. 111. ou 8°. tom. 2, p. 190.

(2) Aristetelis Problemata, sect. 19. Problem. 16. Voyez aussi Ovid. Métamorph. 10. Ut fatis impulsas tentavit pollice chordas, &c.

(3) Μουσική δε όξεις άμα και δαριζς, μακρούς τι και βραχεις φθόγδυς μίξασα το διαφόραις φωναίς μίαν απετέλεσεν άρμονίαν. Ariflotel. de mundo, c. 3. Ælianus in comment. fupra Timæum Platonis. Συμφωνία δε έςε δυοίν ή πολειόνων φθόγδων οξύτητι και βαρύτητι διαφερόιτων, κατά το άιτο πλώσες και κράσες.

(4) Καθάπερ δε ίο χωρώ κορυφαίου καταρξάθος συνεπηχεί στας ο χορός αιδρων is ότε και γυναίκων is διαφόραις φωναίς όξυτόφαις και βαρυτέραις μίας άρμονίαν έμμελη περανούθων. Ariflotel. de mundo, c. 6. ad medium.

desse de la desse de basse, soit dans les voix, les instrumens à vent, ou les instrumens à cordes, tellement qu'il en puisse résulter une barmonie agréable (1); & Horace parle clairement de la basse & du desse, & de l'barmonie qui résultoit de leur accord (2); de sorte que tous ces témoignages réunis en faveur de l'harmonie des Anciens, ne doivent pas laisser le moindre doute sur cette partie de leurs connoissances. Nous avons vu les raisons quils avoient de n'en pas faire beaucoup d'usage; une belle voix seule, accompagnée d'un instrument qui ne jouoit que ce que la voix chantoit, leur plaisoit davantage, & faisoit une impression plus vive sur leurs ames sensibles; & c'est ce que nous éprouvons encore nous-mêmes tous les jours.

287. Je viens à confidérer les effets que produisoit la musique des Effets fur-Anciens; je commence par observer qu'il n'est pas probable que leurs la Musique Historiens se soit tous accordés unanimement pour en imposer à la des Anciens, postérité sur des faits de ce genre; & il n'en est guère dans l'histoire qui soient mieux appuyés. Pour commencer par l'histoire facrée, nous y trouvons que les serviteurs de Saül lui confeillèrent d'envoyer chercher un joueur d'instrumens qui pût adoucir son mal (3); & pour s'assurer qu'il n'y avoit rien de furnaturel en cela, mais que la musique étoit un spécifique connu contre les maladies, de la nature de celle de Saül, il ne faut que faire attention que ce sont des domestiques qui donnent ce confeil à leur maître. L'histoire profane appuie cette réflexion par le grand nombre de faits du même genre qui y sont

(1) Aurelius Cassiodorus, de musica; in tractatu de artibus ac disciplinis liberalium artium. Voyez Marpurg. Hist. de la musique, 4º. Berlin, 1759, & Huetiana, p. 288.

(2) Ufque ad mala iteraret : Io, Bacche ! modò fummà

Voce, modò hac refonat quæ chordis quatuor imâ.

Horat. Serm. lib. 1, fatyr. 3, v. 8. Tigellius, voce pariter et fidibus canebat, tetrachordo feilicet modò fupremas, modò infimas tangens partes, voci nunc fummæ, nunc imæ accommodans: vel fummos imis modulos ac numeros ex arte mifeens atque attemperans.

(3) Sammel, lib. 1, c. 16, v. 16, & v. 23.

rapportés. Aulu-Gelle (1) & Athénée (2) parlent de plusieurs guérifons effectuées par la musique chez les Thébains, & citent Théophraste comme garant de ces événemens arrivés de son temps. Galien, auteur d'un grand poids dans cette matière, parle férieusement de cet usage; & Aristote, Apollonius, Dyscolus, Capella, & plusieurs autres, parlent du chant comme d'une recette contre certaines espèces de maladies. Tzetzès a un passage bien propre à servir de fondement à une conjecture si naturelle, qu'elle pourroit tenir lieu d'un fait: il dit qu'Orphée rappela Eurydice des portes de la mort par les charmes de sa lyre (3). En prenant littéralement le sens de ces paroles, on pourroit préfumer qu'Eurydice avoit été mordue d'une tarentule au lieu d'un serpent, comme les Historiens l'ont avancé, & qu'Orphée l'avant guérie par les effets de la musique, de la manière que cela se pratique encore aujourd'hui dans quelques parties d'Italie, on fubftitua par la fuite à ce fait l'allégorie si connue de sa descente aux enfers pour en retirer fa femme. Mais fi l'on vouloit opposer pour difficulté qu'il n'y avoit point de tarentule en Thrace (ce que je ne veux pas prendre fur moi d'affurer), il est aisé de répondre à cette objection, en accordant, suivant la lettre de l'histoire, qu'Eurydice fut mordue par un ferpent; mais en faisant voir d'un autre côté qu'il n'est pas plus déraisonnable d'admettre que la musique puisse guérir de la morsure d'un serpent que de celle d'une tarentule, d'autant plus, que quelques Auteurs font précifément mention de morfures de ferpens & de vipères, guéries par les effets de la mufique. Théophraste entre autres est cité comme témoin oculaire de cette espèce de guérison par Aulu-Gelle (4). lequel avoit un traité de ce Philosophe, qui n'est pas parvenu jusqu'à nous. Une autre vertu de la musique des Anciens étoit d'adoucir la

- (2) Lib. 4, c. 14. Voyez aufii Martianus Capella de zuptiis, lib. 9, p. 313.
- (3) Tzetzès Chilias 2, p. 303, v. 848.
- (4) Lib. 4, c. 13, citant le Traité de Théophraste de Enthusiasmo.

<sup>(1)</sup> Samuel, lib. 4, c. 13.

281

rigueur des supplices, & ils faisoient voir leur humanité en ce qu'ils ne fouettoient jamais leurs esclaves qu'au son des flûtes, voulant en quelque façon par-là leur remettre une partie de la peine (1); & les Américains ont à-peu-près la même idée de la musique, dont ils se fervent pour adoucir la rigueur de leurs travaux (2). Plutarque rapporte d'Antigénidas qu'il échauffa tellement l'esprit d'Alexandre en jouant de la flûte en fa présence, que ce Prince quitta sur-le-champ la table pour courir à ses armes (3). Tout le monde connoît l'effet que produisit le fameux Timothée sur l'esprit de ce même Prince, lorsque, touchant fa lyre, il enflamma tellement le courage du Roi à un repas, que, faisiffant son fabre, il tua un des convives; sur quoi Timothée changeant fon mode Phrygien en un autre mode plus doux, il calma l'esprit d'Alexandre, & le ramena, de la fureur où il l'avoit transporté, au sentiment de douleur le plus vif de l'action qu'il venoit de commettre. Jamblique rapporte les mêmes effets de la lyre de Pythagore & d'Empédocle (4). Le Peintre Théon profita habilement de cette vertu de la musique; car ayant à produire en public un tableau qui repréfentoit un foldat près de fondre fur l'ennemi, il échauffa premièrement les esprits des affistans par une musique guerrière: lorsqu'il les crut suffisamment émus, il découvrit son tableau, qui fut admiré de toute l'assemblée (5). Plutarque (6) parle encore de la fédition que Terpandre appaisa avec la lyre à Lacédémone; & Boëce, d'une émeute appaisée de méme par le Musicien Damon (7).

(1) Polluc. Onemast. lib. 4, c. 8 .- Aristote cité par Plutarque au Traité de la colère, en parlant des Tyrrhéniens.

(2) Voyages de l'Amérique par Champlain.

(3) De Alexandri Fortuna.

- -

(4) Jamblich. de vita Pythagoræ, c. 10 & 25 .- Anunon. in Boëthium.

(5) Ælian. var. bift. lib. 2, c. ultim.

(6) De musica.-Boece de musica, lib. 1, c. 1.

(7) Ariftides Quintilianus in musicis antiquis. Edit. Meibomii-Martianus Capella de nuptiis, Jib. 9, p. 313.

Genres chromatiques niques,

288. Enfin, pour conclure fur ce fujet, je ne ferai que deux & enharmo- observations qui doivent décider en faveur de la musique ancienne. La première est que la délicatesse de leur chant surpassoit de beaucoup la nôtre, & que c'est à cet égard principalement que l'on peut dire que nous avons perdu la mufique des Anciens. De trois genres de mufique qu'ils avoient, & qu'ils appeloient le diatonique, le chromatique, & l'enbarmonique, il ne nous reste que le premier qui enseigne à diviser les tons en fémi-tons; le chromatique au contraire alloit jufqu'à diviser chaque ton en trois (1); & l'enharmonique portoit les divisions des tons jusqu'à quatre. La difficulté qu'il y avoit à trouver des voix & des mains propres à exécuter le genre chromatique, le fit négliger, & par la fuite oublier entièrement; & par la même raison, le genre enharmonique, encore plus difficile, ne nous est pas parvenu; de forte qu'il ne nous reste que le plus groffier qui ne connoît point de diminution au-delà du demi-ton, au lieu que les deux autres genres alloient jusqu'aux tiers & quarts de ton. Sans doute que le système qui appeloit l'ouie au jugement des sons, ayant prévalu, les genres chromatique & enharmonique furent rejetés comme ne pouvant être déterminés par l'oreille, & étant entièrement du reflort du système Pythagoricien; mais cela n'empêche pas que l'on ne doive reconnoître l'avantage d'une telle mufique fur la moderne, par la délicatesse extrême qu'elle devoit apporter dans le chant. La feconde observation à faire est que la variété des modes de la musique ancienne y donnoit un degré d'excellence qui manque à la nôtre. Au lieu des deux modes du bécare & du bémol que nous avons, les Anciens comptoient quinze modes ou tons différens, dont les principaux étoient l'Ionien, le Lydien, le Phrygien, le Dorien, & l'Eolien, chacun desquels étoit appliqué à exprimer des passions & des mouvemens différens (2); & c'étoit fur-tout par ce moyen qu'ils pouvoient produire les effets que

<sup>(1)</sup> Ce genre fut appelé chromatique de xsuna, couleur, parce qu'il enseignoit à distinguer plufieurs nuances entre deux tons, comme entre deux couleurs voifines.

<sup>(1)</sup> Platon de Republic. lib. 3 .- Martianus Capella de nuptiis, lib. 9, c. de fymphoniis, p. 316.

nous venons de rapporter (1), & qui font non-feulement établis d'une manière incontestable par des témoignages authentiques, mais encore par des conféquences tirés de l'état de la mufique qui les faisoit naître; en sorte qu'il eût suffi seulement de faire voir qu'elle étoit capable de les produire pour démontrer qu'elle les a produits (2).

Enfin il est prouvé que nous avons perdu plusieurs ouvrages des Anciens fur la musique, & le peu que nous en reste paroît aussi profondément traité que ce que les modernes ont fait sur le même sujet; de plus, nous ne connoissons pas la principale partie de l'harmonie des Anciens, qui rouloit sur les trois genres de mélodie, & sur les différens modes.

Il n'est pas croyable en effet que cette science, qui avoit fleuri pendant mille ans chez les Grecs, n'y foit pas parvenue à un degré de perfection où elle n'a pu encore arriver parmi nous dans l'espace de deux fiècles qu'elle a commencé à y revivre ; fur-tout quand nous voyons combien peu de gens s'appliquent à la partie favante de la musique, & toutes les raisons qui s'opposent à ses progrès. Il seroit aisé au contraire de faire voir que la mufique étoit dans la plus grande estime du temps des Anciens, & que ceux qui la cultivoient étoient honorés par l'Etat : elle étoit d'un plus fréquent usage ; d'ailleurs, elle étoit encouragée par les loix; &, ce qui étoit d'un très-grand avantage pour l'avancement de la mufique, les anciens Muficiens étoient encore fouvent très-bons Poëtes, ce qui n'est pas encore arrivé parmi nous : enfin les grandes récompenses qu'on leur donnoit, l'émulation, les combats qui s'élevoient entre eux pour remporter les prix proposés, étoient encore une raison principale pour contribuer à la perfection de cette science parmi les Anciens.

<sup>(1)</sup> Dorius prudentiæ largitor eft, et castitatis effector : Phrygius pugnas excitat, votum suroris inflammat : Æolius animi tempestates tranquillat, somnumque jam placatis attribuit : Lydius intellectum obtusis acuit et terreno desiderio gravatis cœlessium appetentiam inducit, bonorum operator eximius. Cassion loc. cit.

<sup>(2)</sup> On peut confulter un favant Auteur Allemand, intitulé Marpurg's Geschichte der alten und neuen mussick, in-4°. Berlin, 1759, sect. 179 seq. p. 232, et Huetiana, p. 288.

L'art de la danse, & celui de la composition des ballets, étoient portés chez les Anciens à un plus haut degré de perfection qu'ils ne le font à present parmi nous. Un danseur alors étoit non-seulement un grand Pantomime, mais un favant universel, qui connoissoit l'histoire de tous les temps, les mœurs de toutes la nations, les usages de tous les fiècles. Non-feulement il les connoifsoit, mais il les rendoit lui seul avec tant de vérité, que l'on le comprenoit comme s'il eût recité tout ce qu'il repréfentoit. Lucien, dans fon dialogue fur la danse, après avoir énumeré toutes les qualités requises dans un grand maître de danse & de ballets, rapporte plusieurs exemples des merveilleux effets de cet art en son temps. Il en cite un fur-tout qui en vaut mille. Un Roi du Pont étant venu à Rome, sous le règne de Néron, se trouva présent à l'un de ces spectacles; & quoiqu'il ne comprît pas la langue Grecque, dans laquelle étoient chantés les airs relatifs au sujet du ballet exécuté devant lui, il faisit si bien l'expression du danseur, qu'il ne perdit pas une circonftance de ce qu'il représentoit. Etant allé enfuite prendre congé de l'Empereur, celui-ci lui permit de demander ce qu'il vouloit, ajoutant qu'il feroit bien aife de l'obliger. Le Roi demanda pour toute grâce, qu'il lui fût permis d'emmener ce danseur. Ce sera pour moi, dit-il, l'homme du monde le plus utile. Je suis entouré de nations barbares, toutes parlant des langues qui me sont étrangères, & il ne m'est pas toujours facile d'avoir des interprètes pour leur communiquer mes défirs. Je trouve en cet homme-là tout ce qu'il me faut. Lui seul en vaut cent, & saura toujours rendre mes idées avec force & verité.

Les Romains étoient fi difficiles à contenter fur la propriété dans l'exécution d'un ballet, qu'un jour un petit danfeur ayant paru fur le théâtre pour repréfenter Hector, on lui cria: Nous voyons bien Aftianax, mais où est Hector?

# [ 285 ]

## CHAPITRE XII.\*

Sur l'Ufage que les Anciens faisoient du Linge pour leurs Chemises & leurs Draps.

LE préjugé, que les anciens ne portoient point de chemifes de linge, est fi généralement établi, que j'ai fouvent entendu traiter de paradoxe l'opinion contraire. Il se trouve cependant tant de preuves dans les anciens écrivains, de l'usage où l'on étoit de leur temps de porter du linge sur la peau, que j'ai cru pouvoir, à l'aide de ces autorités, fixer l'opinion du public sur un point jusqu'ici mis en doute.

Perfonne n'ignore que le lin & le chanvre étoient cultivés & employés de différentes manières par les Anciens. Paufanias dit (1) que les environs d'Ellis produifoient le plus beau chanvre du monde. Pollux, parlant des Ioniens (2), dit qu'ils faifoient des toiles de lin & d'autres de chanvre. Hérodote nous apprend que les Scythes cultivoient une espèce de chanvre, qui, à la groffeur & à la grandeur près, étoit très-semblable au lin, & que les Thraces en faisoient des vêtemens fi beaux qu'à n'être pas parfait connoisfeur, on les eût pris pour être faits de lin (3). Quant aux différens usages auxquels on

(3) Herodote, Melpomene, sett. 74. ές: δε σφι κάνναθις φυομίνη εν τη χώρη, πλην παχύτητος και μιγαθεος, τω λίνω εμφιρεςάτη. Ταύτη δε πολλω υπερφέρει η κάνναθις άυτη και άυτοματη, και σπειρομένη φύεται και εκ άυτης θρήτεις μεν και ειματα ποιεύνται τοΐσι λινέοισι δμοίδιαια δυδ άν όσης μη κάρτα τρίθων εια άυτης διαγιοίη λίνον η καιναβίος ίς. ος δε μη είδε κω της κάνναβιδα λίνιος δοκήσει είναι το ίιμα.

<sup>(1)</sup> Paufanias, lib. 5, p. 384.

<sup>(2)</sup> Pollucis Onomafficon, lib. 7.

## SUR L'USAGE QUE LES ANCIENS

faisoit ferver le lin : les premiers guerriers avoient des cuiraffes de lin de plusieurs plis. On en trouve cent exemples dans Homère & dans les autres auteurs (1). Tite-Live, parlant des Espagnols qui étoient à la bataille de Cannes, dit qu'ils avoient des habits de lin resplendiss de pourpre. Les Egyptiens portoient des vêtemens de lin. Hérodote dit, qu'il étoit fort en usage parmi eux de porter des habits de lin, toujours bien lavés, & que les Prêtres ne portoient que des habits de lin (2); en quoi les Prêtres Juifs, ou les Lévites, les imitèrent ensuite. Thucydides dit, que les vieillards Athéniens les plus riches portoient, par délicatesse, des tuniques de lin (3). Cicéron parle des habits de lin de Verrès (4). Et Tacite dit, que Domitien se premiers temps, on connoiss l'usage du lin pour les habits, quelle apparence que l'on n'eût pas senti combien il étoit convenable à la fanté & à la propreté de le porter fur la peau ?

Mais, pour éviter le reproche de prétendre établir notre affertion fur une fimple conjecture, quelque raifonnable qu'elle foit, examinons les autorités des anciens écrivains à cet égard. Je fuppofe que l'on eft d'accord généralement que le mot  $\chi^{\mu\tau\omega\nu}$  doit être interprété le plus fouvent par la tunique intérieure, ou chemife, que les Latins appeloient *fubucula*, *indufium*, *interula*; quoiqu'il faut convenir auffi qu'il fignifioit quelquefois, mais plus rarement, une tunique extérieure. Varron & Nonius difent (6), que lorfque les Romains commencèrent à porter

- (2) Hérodote, lib. 2, fect. 37. airinhos "inala rivea pogisos, oi ipies riven usime.
- (3) Lib. 1, in principio.
- (4) Cicero in Verrem, Or. 7.
- (5) Tacite, lib. 3, Hift. O. 74. Apulée, lib. 8 et 11.
- (6) Varron, lib. 1. de Vita Populi Romani. Nonius, 14, 36.

<sup>(1)</sup> Iliad, 2, v. 529. λuroθώρηξ. Athenæus, lib. 14, p. 627. B. Θώρηπες το νίω λίκοι. Xenophon αναβάσις lib. 4. λuroῦς θώραπες. Voyez aufli Suetone dans Galba, c. 19, & les remarques fur ce paffage.

## FAISOIENT DU LINGE.

deux tuniques, on convint d'appeler la tunique intérieure du nom de fubucula pour les hommes, & indusium pour les femmes. Varron dit expressionent (1), que la tunique étoit le vêtement que l'on mettoit fous la toge, & la fubucula la tunique intérieure, que l'on mettoit fur la peau. On appeloit aussi la chemise interula; ce qui fait dire à Valerius (2), que la chemise dont un de se amis devoit se revêtir, fervit à l'ensevelir après sa mort. C'est ainsi que Lycophron parle de la chemise dans laquelle Clytemnestre enveloppa le corps mort d'Agamemnon (3); & Dydime, dans ses notes sur l'Iliade, explique le mot  $\chi_{17}$  par vêtement intérieur (4). Ensin, Athénée parlant du  $\chi_{17}$  ou  $\chi_{17}$  dit, que c'étoit le vêtement le plus près de la peau; & c'est dans ce sens qu'Anacréon l'entendoit, lorsqu'il desiroit d'être la chemise que portoit fa maîtresse (5).

Le mot de XITON en Grec, & ceux de *fubucula* & d'*interula* en Latin, étant donc pris pour le vêtement le plus près de la peau, que nous appelons chemife, on trouve plufieurs exemples de l'ufage où l'on étoit de les porter de linge.

Hérodote, à la fin du Livre premier, dit, que les Babyloniens portoient une tunique, ou chemise de lin, qui leur descendoit jusqu'aux

(2) Valerius ad Rufinum : quem vestire debuit interula vestuit interitû. Vid. et Petronium, c. 8 et 95.

(3) Lycophron, Alex. V. 1100.

(4) Sur ces mots de l'Iliade 2, v. 42, μαλακόν δι ένδυνι χιτώνα. Dydimus l'explique : τὸ ίσωθεν ανδρείον "ματιον.

(5) Athenzi Deipnoloph. lib. 13, de Phryne forto : iχίσαιχαι χιτώνιον αμπηχέτο. Anacreon, ode 20. εγώ χειτών γειτών γειτών συνώ αι φορής με.

Postquam binas tunicas habere cœperunt, inflituerunt vocare fubuculam et indusium, ex quo apparet subuculam interiorem virorum tunicam, indusium mulierum suisse; et lib. 4, 30. Tunica exterior illa vestis quæ togæ supponebatur, et subucula, interior tunica, quæ proximè cutem attingebat. St. Basil. els τούς ἀγίθε τισσαράποντα μαρτύρας; αποβριψαντιε του τελιυταίον χιτώνα.

## SUR L'USAGE QUE LES ANCIENS

talons, & par-deffus laquelle ils en mettoient une autre de laine; & c'est à-peu-près ce que nous faisons (1). Pausanias parle de tuniques de lin (2). Martial, déclarant son goût, dit, qu'il n'aime point ces femmes trop chargées d'embonpoint; mais il demande à être introduit chez ces jeunes filles, dont le linge couvre un sein de neige (3). Pollux dit, que les Athéniens se faisoient des chemises de lin, qui leur descendoient jusqu'aux talons ; & il parle auffi du zunarois, qu'il décrit comme une petite chemise de lin, qui ne descendoit que jusques à la la moitié de la cuisse (4): ce qui se rapporte entièrement à notre chemife. Pline remarque que les Dames Romaines de la maison Serrana n'étoient point dans l'usage de porter de linge sur la peau; en quoi elles se distinguoient des autres femmes : ce qui veut dire que les autres femmes en portoient (5). Enfin, dans l'histoire du martyre de Saint Cyprien, il est dit : qu'après qu'il se fut dépouillé de son habit facerdotal, & qu'il l'eut remis entre les mains des Diacres, il resta en chemife de lin; in linea Retit (6).

S'il étoit befoin d'ajouter à des témoignages auffi pofitifs des jugemens tirés des monumens de l'art, je dirois qu'il fuffit d'observer les draperies de

(2) Lib. 9.

(3) Martial. lib. 14, Diffich. Epigr. 149.

Mammofas metuo, teneræ me trade puellæ

Ut possim niveo pectore lina frui, (amictoria lintea).

(4) Pollucis Onomafticon VII. 71. iz δι λίκου λικούς χετών ör 'Aθεκακοι φόρουν ποδληπ. C'eft le Calafiris. Idem VII. 60. κύπασσις λίκου σμίκρος χετωνίσκος άχρι μέσου μηροῦ. C'eft fans doute ce qu'Euftathius, ad Iliad. 6, appelle χετώναριον λεπτόν ένδυμα γυναικεῦν πολυτιλές, tom. 2, p. 1226, lin. 44, edit. Froben, Bafil. 1560.

(5) Plinius, Hift. natur. lib. 19, ch. 2.

(6) Postquam se Dalmatica expoliasset et Diaconibus tradidisset, in linea stetit. Les personnes en chemise se nommoient en Grec μονόπεπλοι. Vid. Eurip. Hecub. v. 933, et Baccb. v. 819, et Achilles Statius in principio.

de quelques statues de l'antiquité, pour y appercevoir la différence qu'il y a entre les plis de la laine & ceux du linge. Tous les connoiss conviennent que, dans les statues de la Flore du palais Farnèse, & de celle de la villa Matthei, de l'Hermaphrodite du palais Borghèse, & sur-tout dans celle de la plus jeune fille de Niobé, entre les bras de sa mère, les plis du linge sont exprimés d'une manière particulière, & bien différente des plis des autres vêtemens supposés de laine. Les habiles sculpteurs, qui veulent à présent exécuter de ces belles draperies, ne trouvent pas de meilleur moyen que d'avoir un linge mouillé & plié selon leur idée; & ils conviennent qu'aucune autre étosse que le linge ne peut prendre ces plis fins que l'on voit sur les corps des filles de Niobé & de la Flore du palais Farnèse.

Non-feulement il paroît que les Anciens faifoient ufage du linge pour le porter fur la peau; mais ils fe fervoient auffi de draps de lin. Les plus anciens auteurs en font particulièrement mention. Dans Homère (1), Patrocle fait préparer à Phœnix un lit de peaux de brebis, d'une couverture & d'un drap de fin lin. Et dans l'Odyffée, on fait étendre un lit confiftant en un matelas & des linceuils de linge, appelés fimplement  $\lambda$  (2). Jamblique, dans la vie de Pythagore, parle de couvertures de lit faites de lin (3). Et dans un autre endroit, il obferve que ces couvertures, fi blanches & fi propres, étoient de lin. Dans les pays chauds, il arrive fouvent qu'on n'emploie pas d'autre couverture que le drap. Apollonius, dans la vie de Philoftrate, remarque qu'il étoit agréable & propre de coucher entre des draps de

(1) Στόρισαν λέχος, ως ικίλιυσι, κώεὰ τι, ρηγός τι, λίνοιο τι λιπτόν άωτον. Iliad. I. 656. Eustathius ajoute que c'étoit: σκίπασμάτι σιιδονοιιδίς. άωτον, Flos, et per Metaphor. quod est in unaquaque re præstantistimum. δίος άωδον, ovis flos, i. e. lana. λίνοιο τι άωτον, fleur de lin, fin lin.

(2) Odyff. N. v. 73. στόρεσαν ρηγός τε λίνόν τε, & Dydime l'explique par λεπτόν ιμάτιον.

(3) Jamblich. de Vita Pythag. edit. Amít. 1707, 4°. ch. 61, p. 84, et ch. 28, p. 125, 126. Irai nai ra spópara ipária hirá. spópari hirzols xai xa9apols. irai di nai ra roiaura hirá.

## SUR L'USAGE QUE LES ANCIENS

lin (1). Enfin, Pollux fait mention de matelas & d'oreillers couverts de linge (2).

Je crois avoir produit un nombre fuffisant de témoignages authentiques pour prouver que le lin & le chanvre étoient cultivés par les Anciens; que non-feulement ils en faifoient des toiles & des habits, mais qu'ils en faifoient aufii des chemifes & des draps. Il eût été bien extraordinaire en effet, que, parmi des nations où la recherche dans les chofes de luxe étoit portée à un fi grand point, ils n'euffent jamais fongé à un moyen d'être à leur aife, que la chaleur de leurs climats devoit naturellement leur indiquer.

#### DES PERRUQUES.

Capillamentum, i. e. Týxuuz capillorum complexus arte factus. Quare et illæ fictitiæ et fuppofitiæ comæ hoc nomine veniunt, quarum aliæ nunc totum verticem galeæ atque operculi inftar (Perruque) aliæ cervicem tegunt (tour). Tertulian. de cultu fæmin. c. 7. Adfgitis prætereæ nefcio quas enormitates fubtilium et Textilium Capillamentorum, nunc in Galeri Modum, quafi Vaginam Capitis et operculum verticis, nunc in cervicem retro fuggestum.—Sueton Caligula, c. 11. Ganeæs atque adulteria Capillamento celatus et veste longå, noctibus abibat. Polybius, lib. 3. tom. 1. p. 318. Edit. Amfterd. 1670, 2 vol. 8°. auctor eft : Hannibalem gallorum levitatem veritum ne vitæ suæ instidiarentur, capillamenta (musici texter texter fugges, omnium ætatum formis convenientia, quæ notabilem differentiam bomini afferunt. Vide Follard in notam ad hunc locum. Edit. Amfterd. 6 vol. in 4°. 1729. tom. 4, p. 158.

Galerus (in fecunda fignificatione) est et capillamentum quæ uti folebant qui fallere et ignorari cupiebant. Suet. Nero, c. 26. post crepusculum, statim arrepto pileo, vel galero, popinas inibatidem in Othone, c. 12.—Galericulum vocat. Juvenal, 6, 123.

Caliendrum, Horace Satir. 8, v. 47. Madame Dacier le traduit coeffure de faux cheveux, & à propos de ce passage, cite Ovid. Art. Amandi, lib. 5, v. 165. Vid. Petron. c. 70. Firmicus

- (1) Lib. 8, c. 7, fect. 5, p. 334. xa Sapor to involvens ind hinz.
- (2) Onomastic. x, 39, 40; VII, 45, 60, 191. Automaturis, five, Automatis inerduras.

#### FAISOIENT DU LINGE.

Aftronom. lib. 8, c. 7. appositis alienis crinibus sietam pulchritudinem mentiuntur. — Clemens Alexandrinus Pædagog. 2, 3, c. 11. Alienorum autem Capillorum appositiones sunt omnino rejicienda. Sueton. in Othon. c. 12. Galericulo Capiti propter raritatem Capillorum adaptato et annexo, ut nemo dignosceret. Apulæius, lib, 11. Mil. adtextis capite crinibus, sceminam mentiebantur. Manil. lib. v. v. 146.

Lucian Dialogi Meretrici, Dialog. 11. Tryphæna et Charmides φενάκη βαθια. Dialog. 12, Joeffa, Pythias, et Lyfias, ὑπέββίεν γὰρ ἀυτῆ αἰ τρίχες' νῦν δέ καὶ τὴν ϖηνήκην ἐπίθετο. vol. 3, p. 314. Edit. Amfterd. Weften. 5 vol. 4°. 1743. et p. 290, 3° vol. Dialog. 5. Clonarium et Leæna, τὴν μεν ϖηνήκην αφείλετο τῆς κεφαλῆς. Artemidor. lib. 1. αλλόβριαις τρὶξιν αι γυναῖκες χρῶνίαι. Lucian Pfeudomantis in Princip. dit, κόμην τὴς μὲν ἰδέαν, τὴν δὲ, καὶ ϖρόσθείον ἐπικείμενος, εὖ μάλα ἐικασμίνεν, καὶ τὸς ϖολλὸς ὅτι ἦν ἀλλοτρία, λεληθῦιαν. καὶ ὀρῶν δὴ αὐτὸν κεκοσμενον, καὶ οφθαλμῶν ὑπογραφῆ, καὶ χρώμαἰος ἐδρίψει καὶ κόμαις ϖροσθέτοις, ǜ δὴ νομιμα ἦν ἐν Μήδοις. Xenophon ϖερι Κυρου ϖαιδειας. lib. 1. cap. 3. fect. 2.

Ovide confole une de fes amies de la perte de fes cheveux en lui confeillant de fe faire une perruque de cheveux allemands d'un jaune doré.

Cléarque, disciple d'Aristote, dit que les Japyngiens, peuple livré au luxe, furent les premiers qui se couvrirent la tête de faux cheveux.

Herodien, liv. 4, fect. 12, parlant de Caracalla, dit: κόμας τε τη κεφαλή επετίθετο ξαιθάς, και ές κουράν των Γερμανών ήσκημενας (κουρα Tonfura.)

Pp 2

QUATRIÉME

## ALLEDATEDIENT DU MANDE.

Ovide ennicht unt die fes etnice die is gerte der fes envreux un im contention en er en eine end, erroque de chatven affeinende d'an james dore.

pressure qui de constituent la tâte de fante aberente bleestien, liv, a. 100. 221. patient de Carnalla, dat aines et si afaci, fertifice fache, an it angle vit franklik ibreaux (ange Tayant).

ALLINE OF THE REAL PROPERTY OF

## QUATRIÈME PARTIE.

TRAITANT

DE DIEU ET DE L'AME; DU TEMPS, DE L'ESPACE; DE LA FORMATION DU MONDE, ET DE LA CRÉATION DE LA MATIÈRE. CONCLUSION.

# QUATRIÈME PARTIE.

TRATIART

DÉ DIEU ET DE L'AME, DU TEMPS, DE L'ESPACE, DE LA FORMATION DU MONDE, ET DE LA CRÉATIÓN DE LA MATIÈRE. CÓNCLUSION.

# QUATRIÈME PARTIE.

3 12

## CHAPITRE PREMIER.

## De Dieu.

289. LES plus célèbres Philosophes parmi les Anciens ont eu Les Anciens des idées très-faines d'un Etre Suprême : fi quelques-uns ont nié idées faines l'existence des Dieux, c'étoit parce que, sentant les absurdités qui de la Divinaissoint du dogme de leur pluralité, ils se croyoient obligés à s'opposer à ses progrès. Mais ils ne travailloient à détruire une doctrine aussi injurieuse à la Divinité que pour mieux établir celle qu'ils enseignoient sur la nature d'un Etre Eternel (1), incorporel (2),

Πολλά μαλ' ώς ἀγίνητοι ἐδυ, καὶ ἀνώλεθρόι ἐςτυ,
 Ούλου μουνογένες τε, καὶ ἀτριμὸς, ἡ διὰ ἀγίνηδοι,
 Eft is et ingenitus, nec in illum mors cadit ulla,
 Unigena eft, totusque, et femper, firmus, et ortûs
 Expers.

Parmenides, in Sophista Platonis apud Clem. Alex. V. Strom. p. 603.

Dii femper fuerunt, et nati nunquam funt, fiquidem æterni funt futuri. Cic. 1, de Nat. Deor. Sect. 123, p. 196. Voy. Clem. Alex. loc. cit. et feq.

Πρισθύταλον των όνλων, θιός· ἀγίνηδον γάρ. Antiquiffimum corum omnium quæ funt, Deus ; ingenitus enim. Dicebat Thales in Laërt. lib. 1, fect. 35.

(2) Είς θεός έν τέ θεοίσι και άνθρώτοισι μέγισος,

Ού τι δέμας θιηδοίσιν όμοίτος, ούδε νόημα.

Maximus in genere et Divûm, atque hominum Deus unus; Qui nec corpore, nec mente est mortalibus ullis Assimilis.

Xenophan. ap. Clem. V. Strom. p. 601.

fe fuffifant à lui-même (1), parfaitement bon (2), infini (3), immuable (4), immobile (5), impaffible (6), immortel (7), ineffable (8), *omnifcient* (9), auteur du bien (10); le principe, la cause, & la fin de

 (1) A'προσδελς άπλῶς ὁ Θεῦς. Nullius indiget Deus. Plutarch. in Catone maj. fin. p. 354. F. Omnis enim per fe divûm natura necesse est Immortali ævo summâ cum pace fruatur, Semota a nostris rebus, sejunctaque longè. Nam privata dolore omni, privata periclis, Ipsa fuis pollens opibus, nihil indiga nostris.—Lucr. lib. 1, v. 57.
 (2) A'γαθὸς ὅγε Θεὸς τῷ ὅντι τε, καὶ λεκθέον οῦτῶ. Bonus ipse Deus reverà est, et ita dicendum.

Plato II. de Rep. p. 379. B. & in Timæo.

(3) De Deo dicit Poëta Agrigentinus Empedocles apud Clem. Alex. lib. 5, Strom. p. 587.

Οὐα ἔςτο πελάσασθαι ἐι ὀφθαλμοῖστο ἰφιατὸο Ημετέροις, ἡ χερσὶ λαθεῖο. ὅπέρ τε μιγίς η Πειθοῦς ἀιθρώποιστο ἀμαξιτὸς εἰς φρένα πίπθει. Illum non oculis noftris apprendere fas est, Aut manibus : via, quæ reverà est maxima, mentes Ut credant hominum, quæ non deducere possit.

(4) A'dirador zai digi isini autor antor in Impossibile Deum mutare se velle, &c. Plato II. de Rep. p. 381. C.

doctmine

(5) Plato in Parmenid. tom. 3, p. 138, vocat Deum five unum immobilem, aximlor. 139. A. Jamblicus de Mysteriis, p. 15. Edit. Tornæs. Alcinoüs in Platonem inspri di aximlos autos av.

(6) Δόγμα μιν των φιλοσόφων, απαθές είναι το θείον. Philosophorum dogma est, nullis passionibus obnoxium esse Deum. Sext. Empir. I. Pyrrb. Hypoth. Sect. 225. Plato in Epimonide, p. 985. A. B.

(7) Xenophanes Ægyptiis præcipiebat, fi Ofirin mortalem crederent, ne eum colerent; fi Deum, ne deplorarent. Plutarch. in Amatorio, p. 763. D. t. 2.

(8) Illum quidem quafi parentem hujus universitatis invenire, difficile; et cum jam inveneris, indicare in vulgus, nefas. Plato in Timæo, tom. 3, pag. 28.

(9) Eft profecto Deus, qui quæ nos gerimus, auditque, et videt. Plautus captiv. 11. 2. 62.

Ε΄ςι μέγας ἐι οὐραιῷ Ζεὺς, ὃς ἐφορῷ πάίλα κὰὶ κρατύπι. ΕΑ magnus in cœlo Jupiter, qui intuctur omnia, e

Jupiter, qui intuetur omnia, et gubernat .- Sophoel. in Electra. v. 174.

(10) Nam cùm constituisset Deus bonis omnibus explere mundum, mali nihil admiscere, quidquid erat quod in cernendi sensum caderet, id sibi assumptit.... fas autem nec est, nec unquam suit quicquam nisi pulcherrimum facere eum, qui sit optimus. Plato in Timæo, p. 30. A. B.

de tout ce qui existe (1); dominant (2), gouvernant ce monde qu'il a créé (3); enfin, tout-puissant (4), & heureux (5).

290. Ce feroit une entreprife auffi difficile que superflue de vouloir Impossibilité rapporter ici tous les passages des Anciens qui prouvent ces vérités; je de rapporter me contenterai d'en avoir indiqué le plus grand nombre avec exactitude, ontdit de raisont de mettre seulement ici sous les yeux du lecteur quelques-uns des ce sujet. plus frappans.

291. Cicéron croyoit fermement (6) qu'il n'y avoit pas de nation Sentiment de Cicéron fi barbare & fi fauvage qui n'eût quelque connoiffance de Dieu : il fur l'exifdit que plufieurs en avoient une idée injurieufe, à la vérité, par le tence de Dieu; vice de leur éducation; mais que cependant toutes s'accordoient à reconnoître une Divinité: il remarquoit de plus que cette opinion n'étoit point la fuite d'une convention faite entre les hommes, après des conférences là-deffus; que ce n'étoit point une opinion fondée fur le confentement univerfel de toutes les nations: & dans un autre

(1) Arift. Metaph. lib. 2, c. 2.... Plato in Timæo.... Proclus, Theol. Platonis, lib. 3, cap. 21.

(2) Theognidis, v. 373 et Seq. Maxim. Tyr. diff. 1, p. 5.

(3) Horatius, lib. 1, Carm. od. 12, U. 13..... Oppianus de Piscat. lib. 2, U. 3. Vid. c. 4. de cette Partie.

(4) Facile est omnia posse Deo. Ovid. I. de arte, v. 564. Immensa est, finemque potentia cœli

Non habet, et quidquid superi voluere peractum est.

Idem, VIII. Metamorph. v. 620.

(5) Ariftot. de Carlo, lib. 1, cap. 9.

(6) Ut porrò firmifimum hoc afferri videtur, cur Deos effe credamus, quòd nulla gens tam fera, nemo omnium tam fit immanis, cujus mentem non imbuerit Deorum opinio. Multi de Diis prava fentiunt : id enim vitiofo more effici folet ; omnes tamen effe vim et naturam divinam cenfent. Nec verò id collocutio hominum, aut confenfus efficit, non inflitutis opinio eft confirmata, non legibus. Omni autem in re confenfio omnium gentium lex naturæ putanda eft. Cicer. Tufcul. 1, p. 112.

Qq

endroit il dit qu'il n'y avoit point de peuple si séroce & si barbare qui ne reconnût la nécessité d'admettre un Dieu, quoiqu'il ignorât quel il étoit, & comment il convenoit de le servir (1).

De Sénèque; 292. Sénèque, afin de prouver l'existence d'un Dieu, formoit un argument tiré de l'opinion empreinte chez tous les hommes de cette existence; & disoit qu'il ne s'étoit jamais trouvé de nation asse dépravée & perdue pour refuser d'admettre l'existence des Dieux (2).

De Socrate 293. Socrate enfeignoit dans Phædon, non-feulement que Dieu fur les attributs de Dieu; étoit bon (3), mais qu'il étoit la bonté même; qu'il n'étoit fujet à aucun changement, toujours un, toujours égal, & ne pouvoit fouffrir aucune altération.

De Socrate, 294. Socrate & Platon (4) difoient que Dieu étoit un; fans Platon, & Théodoret, commencement, *fpirituel*, dégagé de toute matière, & de toute chofe fur les attributs.

> (1) Ipfisque in hominibus nulla gens est, neque tam immansueta, neque tam fera, quæ non etiam si ignoret qualem habere Deum deceat, tamen habendum sciat. Idem, de leg. lib. 1, p. 315.

> (2) Apud nos veritatis argumentum est aliquid omnibus videri tanquam Deos este, inter alia fic colligimus, quòd omnibus de Diis opinio infita est, nec ulla gens usquam est adeò extra leges, moresque projecta, ut non aliquos Deos credat. Senec. Epist. 117, p. 494.

> (3) Αὐτό τὸ ἴσον, αὐτὸ τὸ καλὸν, αὐτὸ ἐκασον, ὅ ἰσι τὸ ἐν μήπόιε μεία δολὴν καὶ ἡντινοῦν ἰνδίχείαι ἡ ἀεὶ αὐίῶν ἔκασον, ὅ ἐσι μονοιιδὲς ὅν, αὐτὸ καθ αὐτὸ ὡσαύτως κατὰ ταὐτὰ ἔχει, καὶ οὐδίποιε οἰδαμῶς ἀλλοίωσιν οὐδιμίαν ἐνῆσχείαι. Ipfum nimirùm æquale, ipfum pulchrum, ipfum fingulum (ift eft, id quod reverâ exiftit) nunquam ne ullam mutationem fuscipit : aut certè, ipforum upumquodque, quod nimirùm est uniforme, illud, quod reverâ existit, ipfum per se ipfum fimiliter eodem modo habet, et nunquam usquam ullo modo ullam alterationem fuscipit. Phæd. tom. 1. p. 78. D.

(4) Σωκράτης, καὶ Πλάτων τὸ ἕν τὸ μονοφυὶς, καὶ αὐτοφυὶς, τὸ μοναδιαὸν, τὸ ὅντως ἀγαθόν máña ởὲ ταῦτα τῶν ὅνομάτων εἰς τὸν κοῦν σπεύδει, κοῦς οῦν ὁ Θεος, χωρισὸν ὅδος, τουτές: τὸ ἀμιγες maσης ὅλης, μκδην maθητῷ συμπεπλεγμίνον. Socrates, et Plato Deum effe dixerunt aliquid unum, unigenitum, a fe ipfo genitum, fingulare, verè bonum: fingula verò hæc nomina ad mentem diriguntur. Itaque Deus eft mens, feparata forma, hoc eft, ab omni materiâ fecreta, nullique patibili rei permixta. Plutarch. de Placitis Philof. lib. 1, cap. 7, p. 25.

paffible. Théodoret (1) dit que Dieu ne peut être apperçu par les yeux, ni être comparé à quoi que ce foit de vifible, & qu'ainfi il étoit impoffible d'apprendre à le reconnoître par une repréfentation.

295. Platon (2), dans le Timée, donne de Dieu la même définition Platon, que Moyfe, en l'appelant Celui qui est toujours.

296. Speufippe (3), dans le livre des définitions, attribué à Platon, Définition définit Dieu un Etre Immortel, trouvant sa félicité en lui-même, d'une Speufippe. effence éternelle, & l'auteur de tout le bien qui est dans la Nature.

297. Platon (4) admettoit comme une conféquence naturelle Autre pafl'imperfection dans les corps, & en inféroit que les corps avoient eu ton. un commencement; ce qui confirme fort bien tout ce qu'il dit fur l'éternité d'un Dieu incorporel.

298. Il y a un passage dans Aristote, dans lequel il s'exprime, Sentiment en parlant de Dieu, dans les mêmes termes qu'auroit pu faire un la nature de des Pères de l'Eglise: il dit (5) que Dieu est une substance éternelle, de Cicéron.

(1) Α'πό εικόνος ου γνωρίζεται, δοθαλμοϊς δυχ δράται, εύδιν τοικε. Δίοπερ αυτόν ούδεις εκμαθείν εξ εικόνος Divara. Theodoret. Therapeutic. tom. 1, pag. 477. I. Orat. de fide.

(2) Mas orlas and royiopude Osov. Deus ille, qui femper eft. Platon. Tim. tom. 3, p. 34, 37.

(3) Θιός, ζῶον ἀθάναθον, ἀθαρκες πρός ἐυδαιμονίαν. οὐσία ἀίδιος, τῆς τάγαθοῦ φύσεως ἀιτία. Deus immortalis, fe ipfo contentus ad felicitatem ; effentra fempiterna, naturæ bonæ caufa. Speuſippi Definitiones ad calcem Platonis, tom. 3, p. 421.

(4) O'ρατός γὰρ, ἀπτός τί isi, καὶ σῶμα ἔχων...σωμαθοιιδὶς δη καὶ ὅρατόν, ἀπτόν τε δεῖ τὸ γιιόμενου εἶναι. Factus eft (inquit), quandoquidem cernitur, et tangitur, et corpus habet.... Corporeum autem, et aspectabile, itemque tractabile omne necesse est este este este atum est. Platonis Tim. p. 28. B. et 31. B.

(5) Ο'τι μὸν οῦν ἐςίν ἐσύν ἀσία τις ἀίδιος, καὶ ἀκίνηλος, καὶ κιχωρισμένη τῶν ἀισθηλῶν, Φακρόν ἐκ τῶν ἐιρημένων δίδιικλαι δὲ, καὶ ὅτι μέγιθος οἰδιν ἰνδίχείαι ἔχειν τάσλην την οἰσίαν, ἀλλὰ ἀμερής καὶ ἀδιαίριτός ἐς·. Quòd itaque est quædam æterna, immobilisque substantia, et a sensibus separata, constat ex dictis. Ostensium autem est, quòd nec ullam magnitudinem possibile est hanc substantiam habere, verum impartibilis, indivisibilisque est.

Qqz

immobile, séparée de tout ce qui peut tomber sous les sens, qui n'a aucune étendue, & par conséquent est indivisible; & Cicéron s'exprime auffi dans les mêmes termes (1).

Beau paftarque.

299. Que peut-on dire de mieux fur Dieu que ce beau passage de fage de Plu-Plutarque que je donne ici dans les propres termes d'Amyot (2): " Par quoi il faut conclure que Dieu est; & qu'il est, non point selon " aucune mesure du temps, mais selon une éternité immuable & " immobile, non mesurée par temps, ni sujette à aucune déclinaison ; " devant lequel rien n'est, ni ne sera après, ni plus nouveau, ou plus " récent; mais un réellement étant, qui par un feul maintenant emplit " le toujours; & n'y a rien qui véritablement foit, que lui feul; fans " qu'on puisse dire, il a été, ou il sera; sans commencement, & sans " fin." Il en appelle ailleurs à tous les hommes, pour favoir " fi aucun a " jamais avancé que Dieu ait été engendré, & qu'il puisse périr (3)."

> (1) Nec verò Deus ipfe qui intelligitur a nobis, alio modo intelligi poteft, nisi mens foluta quadam et libera, segregata ab omni concretione mortali. Tuscul. 1, c. 27. L'Abbé d'Olivet appelle ce trait de Cicéron le fléau des Matérialistes.

> (2) O' d' ד'מטדע דע שוורסטידו שושטשור, א שודףסי שי א קטיסוב, סילי עידאב שואס סטלי טי וביוי, מאאע אייטשונים πάιλα και φθειρόμενα κατ' αυτήν πρός τον χρόνον συνεμίγη. όθεν δυδ' όσιόν έσιν ούδεν του δύλος λέγειν ώς ήν, ή έςαι. ταῦτα γὰρ ἰγκλίσεις τικές είσι καὶ μεθαδάσεις καὶ σταραλλάξεις, τοῦ μέκιν ἐν τῷ είναι μὴ σεφυκότος. ἀλλ έςτιν ὁ Θεός, χρή φάναι, καὶ ἐςτι κατ' οὐδένα φρόνου, ἀλλά κατά τὸν ἀιῶνα τὸν ἀκίνηλου, καὶ ἄχρονου, καὶ מֿיצֹיאאלוסי. אמו סט שרָסֹדבּסָסי סטטלי בריוי, סטט טרבסיר, כטאל ויבשרירסי. מאא ביק שי ביו דש שוי דם מבו שומאאקסאב, אמי μόνον έσι το κατά τοῦτον ὅνθως ον, οὐ γεγονός, ὀυδ' ἐσόμενον, ἀυδ' ἀρξάμενον, οὐδε σαυσόμενον. οὕτως ἀυτό อินิ ระCouisous ลรสส์ระราวละ หลา อาจระวิรีระบ.

> Quod fi idem accidit nature, quam tempore metimur, quod mensure ejus; ipsa quoque nihil est permanens, nihil ens, fed omnia funt fientia, et intereuntia, juxta corum cum tempore comparationem. Itaque de co, quod est, non licet dicere fuisse id, aut fore; quæ verba inclinationem fignificant, atque discessium, et mutationem, quæ locum in eo, quod est, non habet. Deum autem, fi ita dicendum fit, est; et est nullà ratione temporis, fed æternitatis immobilis, tempore et inclinatione carentis: in quâ nihil prius est, nihil posterius, nihil futurum, nihil præteritum, nihil antiquius, nihil recentius; fed unus cum fit, unico ro nune ro femper implet, et hujus ratione, quod effe dicitur, verè eft, non futurum, non præteritum, neque orsum, neque desiturum. Sic itaque Deus nobis est venerationis studio falurandus, atque compellandus. Plutarch. de es Delph. tom. 2, p. 393. A.

> (3) Φθαρτόν δί και γινητόν ούδείς, ώς έπος ειπείν, διακοιίται Οιόν. Interitui autem obnoxium, es natum, nemo ferè cogitavit effe Deum. Item, de Stoicor. Repugn. tom. 2, p. 1051. E.F.

300

On a regardé avec raison le fameux argument de Clarke, qui prouve Preuve a riori de l'existence de Dieu a priori, comme un des plus grands efforts de la l'existence Logique & de la Métaphyfique. J'ai l'obligation au célèbre Docteur de Dieu, tirée Sharpe, Prieur du Temple à Londres, de m'avoir indiqué dans par Clarke. Aristote la source où Clarke avoit puisé cet argument. Cet habile Anglois, qui a mieux que tout autre Moderne battu les fentiers détournés de la Métaphyfique, démontre ainfi l'exiftence d'une cause première a priori: " Chaque chose qui existe a une raison qui la " détermine aujourd'hui à exister plutôt qu'à n'exister pas, ou qui l'a " déterminé à cela, foit une fois, foit toujours. La raison ou le " fondement de l'existence de l'Etre qui n'a tiré son existence d'aucun " autre Etre, (foit que nous puissions en former une idée, foit que " nous ne le puissions pas) la raison, dis-je, de son existence est en " lui-même. Car bien que les fimples preuves de raisonnement, par " lesquelles nous faisons voir qu'il faut nécessairement qu'un tel Etre " existe, ne nous donnent pas une idée distincte de l'existence par soi-" même, & qu'elles ne fassent que nous donner une certitude que la " chose est; cependant lorsque nous avons des raisons a posteriori qui " nous affurent qu'une chose est certaine, il s'enfuit, par une " conséquence inévitable, qu'il y a, dans la nature, des raisons a " priori de l'existence de cette chose que nous favons devoir exister " néceffairement, foit que ces raisons nous soient connues, soit que " nous les ignorions." J'omets la fuite de cet argument qui feroit trop long pour le rapporter ici en entier, & je viens à la conclusion du Docteur Clarke. " Enfin," continue le Docteur, " on conçoit " facilement qu'il peut fort bien être que nous ignorions abfolument " les raisons, les fondemens, ou les causes d'un grand nombre de " chofes; mais qu'un Etre étant supposé exister, il faille qu'il y ait " dans la nature des raifons pourquoi il existe plutôt qu'il n'existe pas, " font deux choses qui ont une liaison aussi nécessaire & aussi essentielle, " qu'il y en ait entre deux corrélatifs, comme sont la hauteur & la " profondeur, &c." Le raisonnement de Clarke est plus étendu ; mais je me contente d'en donner ici la substance. Voici à présent le passage

d'Ariftote, qui contient le fonds de cet argument, quoiqu'exprimé d'une manière un peu différente. "Il eft, dit Ariftote, une manière "de démontrer l'exiftence des chofes néceffaires, & c'eft lorfque l'on fait voir qu'il ne fe peut pas qu'elles ne foient, en démontrant leur fimplicité. Dans cette claffe, par exemple, eft la caufe première; d'cù fe forme ce raifonnement. Il eft des chofes qui ont dans leur rature des raifons de la néceffité de leur exiftence, & d'autres dont rien ne paroît être le fondement de cette exiftence, mais qui par cela même font démontrées néceffaires. C'eft pourquoi la caufe première exifte néceffairement, parce qu'elle eft fimple; car n'admettant aucun changement en elle-même, elle ne peut être de telle ou telle manière, autrement elle feroit multipliée : elle eft donc éternelle & immuable; donc elle exifte fans autre néceffité que celle qui lui fait trouver en elle-même le fondement de fon exiftence, % par fa propre nature (1)."

(1) Ε΄τι ή ἀπόδιιξις τῶν ἀναγκαίων, ὅτι οὕκ ἐνδέχεται ἄλλως ἔχειν, ἐι ἀποδίδειελαι ἀπλῶς. Τοῦτου δὲ ἄιλια τὰ σφῶτα, ἅ ἀδύναθον ἅλλως ἔχειν, ἰξ ῶν ὁ συλλογισμὸς. Τῶν μὲν δὴ ἔτερον ἄιλιον, τοῦ ἀναγκαῖα εἶναι, τῶν δὲ οὐδὲν, ἀλλὰ διὰ ταῦτα ἔτερὰ ἐςɨν ἔξ ἀνάγκης. ὡς τε το σφῶτον καὶ κυρίως ἀναγκαῖον τὸ ἀπλοῦν ἐςε. Τοῦτο γὰρ οὐκ ἐνδέχεθαι σλεοναχῶς ἔχειν. ὡς τ' οὐδὲ ἅλλως καὶ ἄλλως. ὅδη γὰρ σλεοναχῶς.....ἀν εχοι. εἰ ἄρα ἐςἰν ἅκλα ἀίδια καὶ ἀκίνηθα, οὐδὲν ἐκιίνοις ἐςὶ βίαιον, οὐδὲ σαρὰ φύσιν. Ariftot. Metaphy/. lib. 5, c. 5, ad fin.

CHA-

#### 1 30Z

Prouve &

## [ 303 ]

## CHAPITRE II.

## De l'Ame.

300. CE chapitre pourroit être regardé comme inutile, y ayant peu Les Anciens de perfonnes verfées dans la lecture des Anciens, qui ne leur rendent idées juftes la juftice de croire qu'ils ont connu la nature de l'ame & fon de l'ame. immortalité; cependant comme on ne convient pas toujours de la pureté de leur doctrine fur la fpiritualité de l'ame, il ne fera pas mal-à-propos d'en dire ici deux mots, & de faire voir qu'ils avoient à cet égard des idées auffi faines & auffi juftes que la morale la plus févère & la philofophie la plus rigoureufe pourroient l'exiger.

301. Cicéron difoit (1) qu'à moins d'être stupide, on ne pouvoit Sentiment douter que l'ame ne pût souffrir aucun mélange, aucune composition, aucune liaison ou assemblage de parties; & qu'ainsi elle ne pouvoit être séparée, divisée, ni par conséquent être détruite.

302. Et Aristote (2) soutenoit de même qu'il étoit nécessaire d'Anaxad'admettre avec Anaxagore, que ce qui comprenoit toutes choses ne d'Aristote; souffroit point de mélange, asin de pouvoir contenir & connoître tout; &

(1) In animi autem cognitione dubitare non possiumus, nisi planè in Physicis plumbei sumus; quin nihil sit animis admixtum, nihil concretum, nihil copulatum, nihil coagmentatum, nihil duplex; quod cùm ita sit, certè nec secerni, nec dividi, nec distrahi potest, nec interire igitur. Cic. Tusc. Quast. 1, p. 119.

(2) A'νάγαη άρα ἐπεὶ στάνλα κῶι, ἀμιγῆ εἶναι, ὥσπιρ Φησιν Α'ναξαγόρας, ἶνα κρατῆ. τοῦτο δ' ἐςἰν, ἕνα γνωρίξη. Neceffe eft igitur eum, qui omnia intelligit, effe non mixtum, ficut ait Anaxagoras, nt fuperet, hoc autem eft, ut cognofcat. Arift. de animâ, tom. 1, lib. ij. c. 1, p. 630, & lib. iij. c. 1, p. 652. E. & p. 653. A. Διὸ οὐδὲ μεμίχθαι ἕυλογον ἀυτὸν τῷ σώμαλι. Idcircò non eft ratione confentaneum eum effe mixtum cum corpore.

4

#### DE L'AME.

qu'il étoit par-là conforme à la raison que l'ame n'eût rien de corporel en elle.

de Platon;

303. Platon a parlé de la nature de l'ame mieux qu'aucun Philosophe parmi les Anciens. Ses écrits fourmillent de peintures admirables des facultés de l'ame. Dans un endroit de son Epinomis (1), il dit qu'une de se principales propriétés est de ne point tomber sous les sens, & de ne pouvoir être connue que par l'entendement; & qu'elle a la faculté de comprendre & de connoître toutes choses. Dans un autre endroit il dit (2) que l'ame diffère du corps en ce qu'elle est douée d'entendement; & que le corps n'est la cause d'aucune affection, mais qu'elles se trouvent toutes dans l'ame.

lequel ad- 304. Le même auteur a enseigné par-tout l'immortalité de l'ame (3), mettoit les laquelle devoit, disoit-il, paroître devant Dieu pour rendre compte de ses récompenses. actions (4).

305. Plu-

(1) Τὸ δὲ λόγομεν πάλιν (οὐ γὰρ ἄπαξ ῥητόον) ἀοράἰψ τε εἶναι καὶ γυγνώσκολι, νοηἰψ τε, μνήμης μέἰαλαβόντι λογισμοῦ τε ἐν σεριτίαις τε καὶ ἀρτίαις ἅμα μιἶαβολαῖς.

Animi verò generi (nullum enim incommodum est, bis idem dici) proprium, et peculiare est, ut sub aspectum minimè cadat, intelligentià percipiatur; et ipse vim habeat cognoscendi, atque percipiendi res ipsas, memoriæ, et ratiocinationis in ipsi imparibus, paribusve mutationibus particeps. *Plato, in Epinomide, p.* 981. C.

(2) Διαφέρειν δε ψυχήν σώμαδος. έμφρον μεν του, το δε, άφρον θήσομεν άρχον δε, το δε άρχόμενον και το μεν άδιον άπάνδων, το δε, άναίτιον πάσης πάθης.

Animum verò ita differre a corpore, quòd ille mente fit præditus, hoc verò careat : ille dominetur, hoc fubjiciatur : hoc nullam ullius affectionis caufam præbeat, ille omnium fit caufa. Plato, in Epinomide, p. 983. D.

(3) Ο υχοῦν καὶ νῦν ϖερὶ τοῦ ἀθανάτου, εἰ μὲν ἡμῶν ὁμολογιῦται καὶ ἀνώλεθρον εἶναι, ψυχὴ ἀν ἔιŋ, ϖρὸς τῷ ἀθάναἰος εἶναι, καὶ ἀνώλεθρος. Ergo nunc et de immortali, fiquidem inter nos convenit illud ab omni exitio liberum, atque immune effe, conficitur animam etiam immortalem, et ab omni exitio liberam effe, atque immunem. Platon. Phædon. tom. 1, p. 100. D.

Oue no9noai ori agaialos num n duxin eal cidinore anivales. Ignorasne immortalem este nostram animam, et nunquam perituram. Plato, de Rep. lib. x, 10m. z, p. 608. D.

(4) Τον δι όλα ήμῶν ἕκας ον ὅντως ἀθάναδον ἐλναι, ψυχήν ἐπονομαζόμενον, παρὰ Θεούς ἄλλους ἀπιέναι δώσοιλα λόγον. καθάπερ ὁ νόμος ὁ πάτριος λέγει. Unumquemque noftrûm animum immortalem effe, cumque ad Deos alios proficifci rationem vitæ redditurum : quemadmodum lex Patria docet. Idem. de legib. lib. 12, pag. 959, tom. 2. B.

#### DE L'AME.

305. Plutarque (1), qui a fuivi Platon dans la plupart de ses Sentiment opinions, disoit aufsi, d'après Pindare, que le corps étoit affujetti à la mort, mais que l'ame restoit, & portoit avec Joi l'empreinte de l'éternité.

306. Ce sujet me porte à dire un mot sur l'opinion célèbre de l'ame De l'ame des bêtes, & des bêtes qui a élevé tant de disputes le siècle dernier. Descartes ayant de ce que les défini l'ame une substance pensante, & concluant, de la simplicité de S. Augustin la nature de la pensée, l'immatérialité & l'immortalité de l'ame, il en ont pensé. fut obligé, par une suite nécessaire de ses principes, de refuser la pensée aux bêtes, & de soutenir qu'elles n'étoient que des machines : mais outre que l'on a accufé Descartes d'avoir puisé cette idée dans l'ouvrage de Gomez Pereira Médecin Espagnol, intitulé Antoniana Margarita, on peut encore remonter beaucoup plus haut pour découvrir l'origine de cette opinion, qui se trouve attribuée à Diogène le Cynique (2), par Plutarque; en effet, il dit que ce Philosophe avoit enseigné que les bêtes n'avoient ni fentiment ni intelligence. On pourroit dire que les raifons qu'il allègue ne font pas trop philosophiques, & n'ont aucun rapport avec celles qui ont conduit Descartes à fa conclusion du méchanisme des bêtes ; & c'est ce qui conserveroit encore à Descartes l'honneur de cette découverte, puisqu'il paroît l'avoir trouvée le premier par une méthode philosophique : mais quoique

 Σῶμα μὶν ϖάντων ἔπεται θανὰτῷ ϖερισθενεὶ, σωὸν δ ἔτι λίιπείαι ἀιῶνος ἰίδωλον. Omnium corpus tenetur morte præpotenti, mens reftans æternitatis effigiem tenet. Plut. wit. Romul. tom. 1, p. 35. F. Vide et de conf. ad Apol. tom. 2, p. 120.

(2) Διογίνης ἀυτὰ διὰ δι τὸ τὰ μιν ωυκιότητι, τὰ δι ωλεοιασμῶ τῆς ὑγρασίας, μήτι διακοίδοβαι, μήτε Ξισθάμσθαι. Diogenes animalia bruta ob craffitiem, humorisque abundantiam, aut exceffum, non intelligere, neque fentire. Plutarch. de Placit. Philosoph. lib. 5, c. 20.

Pherecides Syrus primus dixit animos hominum effe fempiternos—hanc opinionem discipulus ejus Pythagoras maxime confirmavit. Cicer. Tuscul. disput. lib. 1, sect. 16, p. 1056. Ω'ς ein έςι φθαρήναι την ψύχην άλλα διαμινιν των αποθανόρων, και τον θάναλον ου φυζητίον άλλα ωρός τους κινθύρους ivpώς ως intíon. Jamblich. in Vit. Pythag. sect. 173.

Diogène, Aristote (1), Cicéron (2), Porphyre (3), Proclus (4), Saint Augustin (5), & Macrobe (6), chez qui on a cru découvrir les traces de ce paradoxe, ne l'aient point tiré, comme Descartes, de ses véritables principes, il n'en est pas moins constant qu'ils l'ont connu, & même quelquefois foutenu, comme on peut le voir discuté de la manière la plus détaillée par Bayle (7) : & Saint Augustin disoit positivement que c'étoit une opinion admise par quelques-uns des plus favans hommes de son temps. Ce Saint Père, traitant de l'esprit & de l'ame, parle d'une espèce d'air ou de feu, que sa subtilité dérobe à notre vue, qu'il appelle esprit corporel, & dont il dit qu'il donne la vie aux corps par la chaleur intérieure qu'il communique : il est des corps, dit-il, comme ceux des arbres & des plantes, auxquels cet esprit subtil ne donne simplement que la vie; mais suivant ce Père de l'Eglise, il en est d'autres qu'il fait vivre & sentir tout ensemble comme sont tous les animaux (8); de sorte que, dans son sentiment, l'ame des bêtes confifte en un feu fubtil qui leur donne la vie par la chaleur intérieure qu'il leur communique. Dans un autre traité, ce même Docteur de l'Eglife enfeigne que la vie des bêtes dépend des esprits, lesquels ne sont composés que d'air & du sang de l'animal; il ajoute que ces petits corps ne laissent pas d'être capables de fentiment

(1) Ariflotel. tom. 1, in lib. 1. Metaphyficorum, cap. 1, et lib. 4, de Hiftor. Animal. c. 8 et 9.

(2) Cicero, Tusculan. lib. 4, p. 158, lin. 12.

(3) Perphyr. de Abst. ab anim. lib. 3.

(4) Proclus, in Platon. Philof. lib. 3, cap. 1, p. 128. Edit. Hamb. 1618. fol.

(5) Quod autem tibi visum est, non esse animam in corpore viventis animalis, quamquam videatur absurdum, non tamen doctissimi homines, quibus id placuit, defuerunt, neque nune arbitror deesse. S. August. cap. 30 de quantitate animæ.

(6) Macrobius in fomnium Scipionis, lib. 1, c. 12 et 14.

(7) Bayle, article Pereira, note D. I. pag. 654, 655.

(8) Spiritum corporeum voco aërem, vel potiùs ignem, qui pro fuî fubtilitate videri non poteft, et corpora inferiùs vegetando vivificat; quædam autem vivificat tantùm, et non fenfificat, ficut arbores, et herbas et univerfa in terrâ geminantia; quædam autem fenfificat, et vegetat, ficut omnia bruta animalia. S. August. de Spiritu et Animâ, cap. 23.

& de mémoire, mais nullement de pensée; si bien que la mort du corps les diffipe & les fait évanouir en l'air (1): fur quoi il faut remarquer que lorfque Saint Augustin dit ici que les esprits animaux font capables de sentiment & de mémoire, il entend parler d'un premier degré de fentiment, ce qu'il explique dans le trente-huitième chapitre du même livre de la connoissance de la véritable vie, en appelant la faculté de sentir du corps vis ignea, ou la mobilité & la subtilité de ces esprits qui donne la vie & le sentiment aux bêtes, & leur donne aussi une mémoire, mais une mémoire corporelle, pour ainfi dire, qui n'est qu'une habitude dans les esprits animaux à se porter vers le cerveau des bêtes, y caufer les mêmes impressions, & leur faire produire les mêmes effets : & une preuve qu'il croyoit que ces esprits étoient corporels, & par conséquent incapables de sentiment, dans le fens qu'on le prend ordinairement, c'est qu'il dit que la mort du corps les diffipe & les fait évanouir en l'air. Le même auteur affure encore autre part que l'ame des bêtes ne confiste que dans le sang (2). Et Saint Thomas, parlant des opérations des bêtes, disoit qu'elles avoient une disposition à certaines démarches très-bien ordonnées, très-justes & très-conformes à leurs fins; mais que cela venoit de ce que le divin ouvrier les avoit réglées & ordonnées de la forte (3). En quoi il foutenoit bien clairement l'opinion que l'on a attribuée à Descartes comme une découverte de ce Philosophe. On peut auffi remonter plus haut pour chercher les traces de cette opinion, en faisant attention que l'Ecriture fainte en plusieurs endroits enseigne que l'ame des bêtes confistoit dans leur fang. Gardez-vous bien, disoit Moyfe aux Juifs, de manger du fang; car le fang des bêtes leur tient

(3) Habent bruta inclinationem naturalem ad quosdam ordinatisimos processus, utpote a fumma arte ordinatos. S. I bomas, prima part. secund. Summ. Quast. 13, art. 2.

<sup>(1)</sup> Vita brutorum est spiritus vitalis constans de aëre, et sanguine animalis, sed sensibilis, memoriam habens, intellectu carens, cum carne moriens, in aëre evanescens. Idem, de scientia veræ vitæ, cap. 4.

<sup>(2)</sup> Idem. Quastion. in Lewiticum. Quast. 57.

## DE L'AME.

lieu d'ame: c'est pourquoi vous ne mangerez pas leur ame avec leur fang (1). Or fi l'auteur facré enseignoit que le sang des bêtes leur tenoit lieu d'ame, il vouloit donc que l'on crût que cette ame étoit corporelle, & par conséquent incapable de sentiment.

(1) Ne fanguinem edas; nam fanguis est ipsa anima: ne ergo comedas animam cum ipsa carne. Deuteron. cap. 2, v. 23.

Quia anima carnis in fanguine eft. Anima enim omnis carnis in fanguine eft; unde dixi Filiis Ifraël: Sanguinem universæ carnis non comedetis, quia anima carnis in fanguine est. Levitic. cap. 17, v. 11 et 14. " On peut ajouter à tout ce qui a été dit, les fréquens " raisonnemens d'Aristote, tendant à prouver que les bêtes sont des automates, de vraies " machines." Lib. de Spiritu, cap. 9 au commencement...... De motu Animal. cap. 7 au milieu; & ca8, vers la fin. Voy. aussi le Père Pardies, de l'ame des bêtes, set. 70-80.

308

## CHAPITRE III.

## Du Temps & de l'Espace.

307. LES questions qui roulent sur ces deux sujets ont toujours été Avis partaaccompagnées de si grandes difficultés, qu'elles ont embarrassé les les âges sur plus célèbres Philosophes de tous les siècles; & on a vu ces Philosophes ces deux défendre des sentimens opposés avec des raisons également fortes de part & d'autre.

308. Les Sceptiques ont nié l'existence réelle du temps & de Les Sceptiques nioient l'espace : ils maintenoient (1) que le temps n'existoit point, & le l'existence du prouvoient de cette manière : " Le passé n'est plus; le futur n'a pas temps. Leibnitz a suivi " encore été; & la rapidité avec laquelle les choses de ce monde Platon & les Pythagori-" passent, fait que le présent se change tellement en passé, qu'il ne ciens dans leurs idées sur " peut être compris, ou faisi par l'entendement." Ils faisoient ainsi leurs idées sur du temps une relation, & non une chose réelle; & Timée de Locres, & après lui Platon, paroissent avoir eu la même opinion, quand ils ont dit que Dieu avoit créé le temps. Timée (2) enseignoit que le temps

(1) Sextus Empiricus adv. Mathem. lib. 10, pag. 666, 667 ad finem, et feq.

(2) Ο' Θεός (χρόνον ἐκόσμησε) σὺν κόσμφ. οὐ γὰρ ἦν ϖρὸ κόσμω ἄσρα· διόπερ ὀυδ' ἐναυθός, ὀυδ' ὡράν ϖερίοδοι, αἶς μιθρίελαι ὁ γεννατὸς κόσμος οὖτος· εἴκὼν δὲ ἐςι τῶ ἀγεννάτω χρόνω, ὃν αἰῶνα ϖολαγοςέυομες. ὡς γὰρ ϖοτ' ἀίδιον ϖαρἀδειγμα τὸν ἐδιανικὸν κόσμον, ὅδε ὡρανὸς ἐγενάθη, ὄυτως ὡς ϖρὸς ϖαράδειγμα τὸν αἰῶνα ὅδε χρόνος σὐν κόσμω ἐδαμιουργήθη.

Deus autem tempus cum ipfo mundo ordinavit. Non enim erant aftra ante tempus, neque proinde annus, neque anni tempestates certis circuitibus distinctæ, quibus genitum hoc tempus definitur. Est austem tempus ingeniti temporis imago, quod æternitatem vocamus. Quemadmodum enim hæc universitas ad intelligibilis mundi exemplar creata est, ita et hoc tempus ad æternitatem, veluti ad exemplar quoddam, cum mundo ab opisice fuit constitutum. Timæus Locr. in Platone, tom. 3, p. 97. D. avoit été conftitué, à la création du monde, fur l'image de l'éternité; & Platon, que le temps avoit commencé à exister (1) avec les cieux, & que le cours des astres en régloit la mesure (2); ce n'étoit donc, suivant ces Philosophes, que la durée fuccessive d'une chose changeante, exprimée par Leibnitz, un ordre de fuccession entre les créatures, & dans les idées des êtres intelligens.

aufil bien que Descartes.

309. Descartes a aussi suivi ces Philosophes, lorsqu'il a dit que le temps ou la durée n'étoit que la manière dans laquelle nous envisageons les choses.

Explication 310. Muffchenbroëk, dans fes Effais de Phyfique (3), adopte de la nature l'opinion de Leibnitz contre Newton & Clarke, & s'explique là-deffus, du temps par Mufchenbroëk; " monde, ou qui le temps n'eft pas une chofe qui foit réelle dans le " monde, ou qui fubfifte par elle-même; ce n'eft que l'idée d'un " certain ordre de chofes qui fe fuivent continuellement l'une l'autre, " comme dans une file, & fans aucune intermiffion. Pour favoir ce " que c'eft que le temps, il fuffit de faire attention à la manière dont

- " nos idées se succèdent continuellement les unes aux autres : lorsqu'on
- " fait enfuite attention à cet enchaînement des idées de notre ame, qui
- " fe fuivent l'une l'autre, on fe repréfente en même temps le nombre

(1) Η μέρας γάρ και νύκίας, και μπεας, και έναυδούς, ούκ δείας σριν ουρανόν γενέσθαι, και τότε άμα ικένω ξυνηςαμένω την γένεσιν άυτων μηχανάται. ταῦτα δι σάντα μέρος χρόνου.

Dierum enim, et noctis, et menfium, et annorum, qui non erant antequam cœlum exflaret, tunc omninò cùm ipfam constitueret, originem molitur. Quæ quidem temporis partes sunt. Plato, in Timæo, p. 37. E. 38. D.

 (2) Πλάτων οὐσίων χρόνου τὴν τοῦ οὐρανοῦ είνησιν. Temporis menfuram, Plato dicebat effe motum
 cœli. Γενητόν κατὰ ἐπίνοιαν. Plato verð genitum juxta intelligentiam noftram exifimavit. Plutarch. de Placitis Philefoph. lib. 1, c. 22.

A'μα ἀυτόν τῷ οὐρανῷ γογονίναι. Plato dixit tempus cum cœlo genitum esse. Aristotel. Natur. Auscult. lib. 8, cap. 1, p. 409. A.

Χρόνος, ήλίου κίνησις· μέτρον φοράς. Tempus est motus solis; mensura motus. Plate, in Speusppi Definition.

(3) Ch. 4, p. 74, 75.

-

" de toutes ces idées qui fe fuccèdent; & de ces deux idées, de l'ordre dans lequel elles fe fuivent, & de leur nombre, on fe forme une troifième idée qui nous repréfente le temps comme une grandeur qui s'augmente continuellement. On voit par-là que tout cela n'eft qu'idéal; & nous voyons par ce qui précède, que le temps n'eft pas une fubftance, mais qu'il n'eft autre chofe qu'une idée qui dépend de la fuite des chofes que nous concevons. Ainfi s'il n'exiftoit aucune chofe, il n'y auroit pas non plus de temps." Or un peu d'attention à ce qu'ont dit les Anciens fur ce fujet nous fera voir que les Modernes n'ont rien ajouté à leur doctrine.

311. "Aristote, d'un côté, disoit (1) que le changement continuel donnée de "des choses qui passent constituoit le temps; & que si nous ne faisons temps avant point attention à la succession ou au changement de nos idées, il n'y par Aristote. "auroit point de temps pour nous. Il répète dans le même endroit, que le temps a un rapport avec le mouvement des corps, & que l'attention à ce qui se passe dans notre esprit, est ce qui seul nous

" donne l'idée du temps." Leibnitz a dit après Aristote, que s'il n'y

(1) Α'λλά μεν ουδ' άνευ γε μελαβολής. σταν γάραυτοί μηθεν μελαβάλλωμεν την διάνοιαν, ή λάθωμεν μελαβάλλοθες, & δοκεί ήμιν γεγονέναι ο χρόνος.

At verò nec est fine mutatione : cùm enim ipsi nihil mutamur, cogitatione ; aut, si mutemur, non animadvertimus : tunc non videtur nobis fuisse tempus. Aristotel. Natural. Auscul. lib. 4, cap. 16, tom. 1, p. 366. A. B.

Εί δη το μή διεσθαι είναι χρόνον τότε συμβαίνει ήμιν όταν μη όρίσωμεν μηδιμίαν μείαβολην, άλλ' εν εν καὶ αδιαιρέτω Φαίνηλαι ψυχή μένειν όταν δε αισθώμεθα, καὶ ορίσωμεν, τότε Φαμόν γεγονέναι χρόνον Φανερόν ότι έκ έτιν άνευ κινήσεως καὶ μείαβολῆς ὁ χρόνος. ότι μιν οῦν οῦτε κίνησις, οῦτε άνευ κινήσεως ὁ χρόνος ἐςὶ, Φανερόν. Απηλίον δε, ἐπειδή ζήθμεν τί ἐςιν ὁ χρόνος, ἐνθεῦθεν ἀρχομένοις, τί τῆς κινήσεως ἐςιν' άμα γὰρ ἀισθανόμεθα καὶ χρόνδ. καὶ γὰρ ἰὰν ῆ σκότος, καὶ μηδήν διὰ τῦ σώμαλος σάσχωμεν, κίνησις δε τις ἐν τῆ ψυχη ἐνῆ, ἐυθύς ἅμα δυκεῖ τι γεγονέναι, καὶ χρόνος.

Ergo fi tunc nobis accidit, ut non putemus effe tempus, cùm nullam mutationem diftinguimus, fed in uno, et individuo anima manere videtur; cùm autem fentimus, ac diftinguimus, tunc dicimus fuisfe tempus; perspicuum est, non esse tempus fine motu et mutatione. Patet igitur, tempus nec esse motum, nec fine mutatione. Quoniam autem quærimus, quid motionis fit; fimul enim motionem fentimus, ac tempus. Nam etiamsi tenebræ fint, et nihil corpore patiamur, motus tamen aliquis in animà insit; confestim simul videtur fuisse etiam aliquod tempus. Idem, *ibidem*. avoit point de créatures intelligentes, & que Dieu seul existât, il n'y auroit point de temps, parce que le temps n'étant que la succession des êtres, & cette succession étant immuable par rapport à Dieu, le temps alors n'existeroit que dans l'intelligence divine comme une possibilité relative.

Sentiment 312. Lucrèce disoit de même, que le temps (1) n'étoit qu'un de Lucrèce. être de raison dont nous n'avons point d'idée indépendamment du mouvement.

Idéesde Def- 313. Descartes a tiré de Timée de Locres & de Platon, ses idées cartes surl'efpace & l'é- sur le plein, l'espace & l'étendue; il dit que l'espace (2) & les corps tendue, prises qu'il contient, ne diffèrent que dans notre manière de les concevoir, de Platon. & que l'étendue en longueur, largeur, & prosondeur, qui constitue

l'espace, est la même que celle qui constitue les corps; car, dans l'idée que nous avons du corps, si nous faisons abstraction de toutes ses propriétés, il nous reste toujours l'idée de l'étendue en longueur, largeur, & profondeur, laquelle nous avons également en pensant à l'espace, soit que nous le concevions vuide, ou contenant les corps.

Platon exposé par Plutarque; dire (3) que le lieu étoit susceptible de recevoir indifféremment toutes fortes

> > Ita Lucretius, l. 1, v. 4(0.

(2) A παθα δ' ων πλήρη έντι, ουδιν κενιδι απολείποθα. Omnia igitur plena funt, nec vacui quidquam relinquant. Timæus Locr. de fpatio, p. 98. E.

(3) Πλάτων το μεθαληπθικόν των είδων, όπερ έιρηκε μέταφορικώς την ύλην, καθάπερ τινα τιθηνήν, καὶ διξαμενήν.

Plato locum id effe dixit, quod formas recipere, unamque post aliam assumere potest; ideòque materiam sic metaphorice *locum* vocavit, veluti nutricem quamdam, ac susceptricem. *Plutarch.* de Placit. Phil. lib. 1, c. 19.

## DU TEMPS ET DE L'ESPACE.

fortes de formes les unes après les autres, & que par cette raison il appeloit la matière *lieu* ou *espace*, la regardant comme la mère & le réceptacle de tous les corps.

315. Et Stobée rapporte que Platon (1) entendoit par l'espace ce & parStobée. qui recevoit toutes sortes de formes, lequel il appeloit autrement la matière, & qu'il regardoit comme la mère & le réceptacle de toutes les formes; c'est pourquoi il n'admettoit point de vuide.

Plato locum statuit, id quod species reciperet, quam translatè vocavit materiam, tanquam nutricem, et receptaculum; vacuum autem nusquam concedit. Sic enim ait in Timæo: Earum autem quatuor rerum, quas supra dixi, sic in omni mundo omnes partes collatæ sunt, ut nulla pars hujusce generis excederet extra, atque in hoc universo inessent genera illa universa. Stobæus, p. 39, 40.

55

CHA-

<sup>(1)</sup> Πλάτων τόπου είναι τὸ μείαληπίικὸυ τῶν ἐιδῶν, ὅπιρ ἔιρήἰαι μείαφορικῶς τὴν ὕλην, καθάπέρ τινα τιθήνηυ καὶ δεξαμένην κενὸν δὲ μὴ είναι μήτε ἐκτὸς τοῦ κόσμυ μήτε ἐν τῷ κόσμῳ. λέγει γὰρ ἐν Τιμαίῳ ὅυτως. τῶν δὲ δὴ τητίάρων, ἐν ὅλον ἕκασον ἐίληφην ἡ τοῦ κόσμοῦ σύσασις' ἐκ γὰρ συρὸς σταντὸς ὕδαλος τε καὶ ἄιρος καὶ γῆς συνέσησεν ἀυτὸν ὁ συνισὰς.

## CHAPITRE IV.

314

1

De la Création du Monde & de la Matière.

Sentimens 316. I RÈS peu de Philosophes de l'Antiquité ont connu la création des Anciens, partagés sur la création de la matière, quoique plusieurs soient convenus que le monde avoit la création de la matière. Mais comme la plupart partoient de ce principe, que *rien ne se fait de rien*, & que, d'un autre côté, il répugnoit aux lumières de leur raison que l'ordre admirable qui règne dans l'univers sût l'effet d'une cause aveugle, ils étoient obligés d'admettre la matière éternelle, mais informe, & arrangée par Dieu, fans faire attention aux inconvéniens où les exposoit un tel systeme.

Enumération des témoignages pour & contre.

317. Xénophane, Parménide, Zénon, Anaxagore, Démocrite, & Aristote, supposoient la matière éternelle; mais Hésiode (1), Orphée, Pythagore, Platon, Thalès, Philolaüs, Sénèque, Jamblique, Hiéroclès, & Proclus, ont reconnu, non-seulement que Dieu avoit établi l'ordre qui règne dans l'univers, mais même quelques-uns d'eux ont dit clairement que la matière avoit été créée de rien, & ils ont défendu cette proposition par les raisons les plus solides. Plutarque, rapportant les sentimens de Pythagore & de Platon, dit qu'ils croyoient que le

H<sup>#</sup> τοι μιν πρώτιςα χαος γίνειο. Principio quidem factum est chaos. Hestod. Gener. Deor. v. 116. Orphici versus in Clem. Alex. liv. 5, p. 608, 609, ubi Deum appellat μαθροπάτωρ. Voyez fur cette matière Cudworth, Système intellectuel, p. 957 & suiv. Et Aristotel. de Xenophane, t. 1, p. 1242, D. lin. 31, "cite l'opinion de quelques Philosophes estimés de son temps, qui, avec "Héstode, admettoient la création de la matière. Et lui-même, Metaphys. lib. 1, c. 2, p. 841, "lin. 43, paroît contredire l'opinion de l'éternité de la matière, lorsqu'il dit :" ὅτι γὰρ Θίος δοις τὸ ἀντιον πῶσυ ἕνωι καὶ ἀρχή τις.

### DE LA CRE'ATION DU MONDE, &c.

monde (1) avoit été engendré & produit par Dieu; que, par la nature, il étoit corruptible, étant matériel & fenfible; mais qu'il ne devoit cependant pas périr, étant digne de la Providence divine de le conferver.

318. Platon, dans fon Timée (2), a un passage admirable fur ce Passage de fujet: "Tout ce qui est produit, dit-il, doit nécessairement l'avoir parle clairere été par une cause, sans laquelle il est absolument impossible que ment de la création de quoi que ce soit puisse être produit. C'est pourquoi, ajoute-t-il un la matière. peu après, si nous voulons examiner les choses, comme elles doivent l'être, dans leur origine, & que nous cherchions si le monde a toujours été sans commencement, ou s'il a été produit dans un creatin temps, nous comprendrons qu'il doit avoir été engendré, puisqu'il est visible, palpable, & matériel, & qu'il tombe sous nos

(1) Πυθαγόρας καὶ Πλάτων γειπτὸν ὑπὸ Θεῶυ τὸν κόσμον. καὶ φθαρτὸν μἰν, ὅσον ἰπὶ τῆ φύσει (αἰσθητον γὰρ εἶναι διὰ τὸ σωμαθικὸν) ἐ μὴν φθαρησόμενον γε προιοία, καὶ συνοχῆ Θιῶυ. Pythagoras et Plato mundum a Deo genitum, five productum effe dixerunt, ac naturâ quidem fuâ corruptibilem, cùm corporeus, adeoque fenfibilis fit; non effe tamen interiturum, providentiâ, follicitudine Dei ipfum confervante. Plutarch. de Placitis, liv. 2, cap. 4.

(2) Παν δι αυτό γυγνόμινον, υπ' αίτιυ τινός έξ ανάγκης γίγνισθαι. σαντί γαρ αδύναθον χωρίς αίτιυ γίνιστο σχώ. Quidquid autem gignitur, ex aliquâ causâ gigni necessie est. Fieri enim nullo modo potest, ut quidquam sine causâ gignatur, aut siat. Plato in Timæo, tom. 3, p. 28.

O' dù wäs odpavds, n nórus, n nai ando o, ri word douadounes udats' av dixollo, rud niñ douadou. oriewriev odu dù wepi adri wepirev, önep dwónislai wepi warrds ir apxin dein onewein, worepen ne dei, yeriorus apxin "xwo oddular, n yiyonu, an apxins twos aptauros; yiyoner opards yap, antós re isi, nai owa ixon, warra di ra readina, n yiyonu, an apxins, dog nepinnara una alodnorus, yayiousua nai yuunta iquin. ru di ra readina, n yiyonu, an apxins, dog nepinnara una alodnorus, yayiousua nai yuunta iquin. ru di ra readina, n yiyonu, an arise a di dionera, dog nepinnara una alodnorus, yayiousua nai yuunta iquin. ru di ra readina, n yiyonu, an arise and alog nepinnara una alog norus, yayiousua nai yuunta iquin. ru di ra readina, nai tiriou ruds anayan sisai yuno dia rido di wonnih nai waripa rüde rü wahos iupin re ipyon, nai iupina, sis wanas duvaron hiyun. Omne igitur cœlum, five quovis alio vocabula gaudet, hoc a nobis nuncupetur. De quo id primum confideremus, quod principio eft in omni quæftione confiderandum, femperne fuerit, nullo generatus ortu, an verò factus fit, et ab aliquo principio inceperit? Factus eft, five genitus, quandoquidem cernitur, et tangitur, et corpus habet: hæc verd omnia fenfibilia funt: quæ autem fub fenfum cadunt, atque cogitatione percipiuntur ope fenfuum, hæc facta et genita in lucem prodierunt. Ei porrò, quod natum eft, diximus a cauffà aliquâ neceffitatem nafcendi tribui. Atque illum quidem quafi parentem hujus Univerfitatis invenire difficile: et quùm jam inveneris, indicare in vulgus nefas.

Ss 2

" fens; car les choses de cette nature, qui peuvent être apperçues par
" le ministère des sens, paroissent avoir été faites & engendrées; &
" nous venons de dire que tout ce qui a pris naissance doit nécessairement
" avoir été produit par quelque cause: mais il n'en est pas de même
" de celui qui est la cause & le créateur de tout; il est difficile de le
" concevoir; & quand l'imagination pourroit y arriver, il n'est pas
" permis de le faire connoître au vulgaire."

Atticus, Platonicien, confirme l'opinion de fon viens d'avancer (1). Atticus, cité par Eusèbe, dit que Platon remonte maître. à Dieu, comme à la fource de tout ce qui exifte; & qu'il est le principe,

le moyen, & la fin de tout.

Examende 320. On trouve plusieurs passages dans le Timée & le Sophiste de cette opinion Platon, desquels on peut conclure que ce grand Philosophe pensoit foutenue aussi que Dieu n'avoit pas formé le monde d'une matière éternelle, & qui par Hiéroclès. eût existé avant lui dans tous les temps, mais qu'il l'avoit tirée du néant par l'effet seul de sa volonté. Il dit dans le premier de se Dialogues (2):

" L'exemplaire du monde est de toute éternité; & le monde, ce " monde visible, est depuis le commencement du temps, & il subsistera " ainsi toujours unique." Dans un autre endroit (3), il appelle la

(1) O' δη Πλάτων εἰς Θεὸν καὶ ἰκ Θεοῦ máila ἀνάπlει. Φησὶ γὰρ αὐτὸν ἀρχήν τε καὶ μέσα καὶ τελευτήν τῶν ὅντων ἀπάντων ὅχοιla, ευθεἰα σεραίνειν σεριπορευόμενον.

Plato ad Deum omnia revocat, ex eoque nectit omnia: docet enim illum ita rerum omnium principium, omnia, finemque complecti, ut rectà femper eadem obeundo perficiat. Atticus Platonicus apud Eufebium Præparation. Evangelic. lib. 15, c. 5, p. 798. Edit. Parif. 1628.

(2) Το μίν γὰρ δη παράδινγμα, πανία αίῶνα ἰςἰν öν ö δ αῦ διὰ τίλυς τὸν ἄπανία χρόνον γυγονώς τε καὶ ῶν καὶ ἰσόμινος ἰςὶ μόνος. Nam illud exemplar per omne fæculum fuit; mundus verò per omnes temporis terminos et fuit, et est, et erit, solus ipse, atque unus. Plato in Timæo, tom. 3, p. 38. C.

(3) Idem, pag. 27. Voyez auffi toute la page 28 & 29.

## ET DE LA MATIERE.

matière une masse qui naît toujours & ne meurt jamais; & quand il l'appelle éternelle, il veut dire qu'elle subfistoit intelligiblement dans l'idée éternelle de Dieu, qu'il appelle le Père, le Créateur, l'Ouvrier du monde. Comme Créateur, il entend que Dieu a tiré ce monde du néant ; & comme Ouvrier, qu'il lui a donné l'ordre & l'arrangement. Hiéroclès nous est un sûr garant de cette manière d'expliquer Platon fur ce sujet. Ce Platonicien célèbre, jaloux de la gloire de son maître, fe plaint du défaut de jugement de quelques-uns de ses disciples qui lui faisoient tort en lui attribuant une opinion fur la production du monde, si contraire à la faine raison; il leur reproche de n'avoir pas cru Dieu affez puissant pour avoir créé le monde, fans que la matière incréée, & par conféquent indépendante de lui, ait concouru à cette production; il observe que le bon ordre se trouve affez dans un Etre, lorsqu'il existe éternellement par lui-même, & que par conséquent c'eût été en Dieu une diligence superflue que d'avoir voulu arranger ce qu'il n'avoit pas fait. " Ne seroit-ce pas contre la nature, dit-il, de " vouloir ajouter quelque chose à un être incréé, & subsistant par " lui-même ?" Et après avoir établi la création de la matière par un raisonnement aussi judicieux, il ajoute que Platon (1) avoit cru que Dieu avoit produit le monde visible & invisible, en tirant la matière du néant, & que sa volonté seule suffisoit peur faire subsister tous les êtres. Le passage de Platon, dans le Dialogue du Sophiste (2), est en effet

cur ea, quæ prius non effent, postea existerent.

Ποιπλικήν δύναμιν, ήτις αν αίτία γίγνηλαι τοῦς μη πρότερον οῦσιν ὕςιρον γίγνεσθαι..... Plato in Sophiftâ, tom. 1, p. 265. Pagin. integr. et paulo post: ab alione quopiam quàm a Deo Opifice dicemus postea fieri, cum priùs non essent?

<sup>(1)</sup> Ο'τι δημιυργόν θιόν, φησι, προϋφίς ησιν ό Πλάτων έφις ῶτα σάσης ἐμφανοῦς τι καὶ ἀφανοῦς διακοσμήσεως, ἐκ μηδινός σε ζουποκιεμένε γεγειημένης. αξκιῖν γὰρ τὸ ἐκείνε βούλημα εἰς ὑπός ασιν τῶν ὅλων.

Plato opificem Deum cenfuit fustinere omnem afpectabilem, et inafpectabilem mundum, nullâ priùs existente materiâ productum. Sufficere enim illius voluntatem ad sustinendum universum. Photi. Bibliothec. in Hieroclem de Providentiâ, cod. 251, p. 1382. Quæstion. Alnetan. Huetii, p. 81, 82. Edit. Venet. in 4°.

<sup>(2)</sup> Effectricem illam artem universam diximus esse facultatem, quæ nimirum causa extitit,

des plus précis; il y parle " de la puissance créatrice divine, qui " donne l'existence aux choses qui n'existoient point auparavant, & qui " a créé les animaux, les plantes, & toutes les choses animées & " inanimées de ce monde; & il diftingue même cette puissance créatrice " divine d'avec la force de la Nature, qui n'a que la faculté d'arranger " fuivant les loix qui lui ont été dictées par le Créateur."

Proclus.

Paroles de 321. Proclus, dans fes inftitutions théologiques, a attribué (1) le même sentiment à Platon, & dit lui-même que la matière, qui est le fujet de toutes choses, est elle-même produite par l'Auteur de toutes choses; & dans fon commentaire fur Timée, il appelle Dieu l'Auteur ineffable de la matiere.

Ce qu'a cru Jamblique fur ce sujet, dit des Egyptiens.

322. Je ne parle point ici de l'opinion de Jamblique, parce que, quoiqu'il ait dit que les Egyptiens croyoient que la matière avoit été & ce qu'il produite par Dieu, il s'expliquoit là-dessus d'une manière aussi dangereuse que pouvoit l'être l'opinion contraire; car il disoit qu'il n'étoit pas étonnant (2) que les Egyptiens enfeignaffent que la matière étoit pure & divine, puisqu'elle tiroit fa source du Père & du Créateur de toutes choses : la faisant émaner ainsi de Dieu même, dont il disoit " qu'il avoit produit la matière en la féparant de son effentialité."

> (1) Τὸ δὲ σῶμα καθ' αὐτὸ, εἰ καὶ τοῦ ὄντος μέίχε ψυχῆς ἀμέτοχόν ἰςτν. ἡ μὲν γὰρ ὅλη, ὑποκείμενον ὁυσα warlar in ve marlar artie mponte. Corpus verd per fe, quamvis ipfius entis fit particeps, eft animæ expers; nam ipla quidem materia, cum fit fubjectum omnium, ex omnium causa prodiit. Procli Institut. Theol. c. 72, p. 447.

Proclus in Timæum. apphlos airia the Une.

(2) Μή δή τις θαυμαζίτω ταν καί ύλην τινα καθαράν και θιίαν είναι λέγωμεν. άπο γάρ το παίρος και δημιοργό al durh yesopulan. Nec mirum cuiquam videatur, fi et materiam aliquam puram, et divinam مرامان معارة effe afferamus ; nam ipfa cum ab Opifice, Patreque omnium facta fit, &c. Jamblicus de Mysteriis, Sect. 5, cap. 23, p. 138.

Τλην δι παρήγαγεν & Θεός από της ουτιότητος υποσχισθείσης υλότηλος. Materiam Deus produxit ex effentia avellendo materiale. Id. feet. 8, c. 3, p. 159.

#### ET DE LA MATIERE.

323. Je ne conclurai rien non plus d'un paffage tiré d'un ouvrage Autre pafattribué à Aristote, parce que je ne veux rien avancer que sur des ouvrage attémoignages authentiques; cependant cet ouvrage étant encore reçu par tribué à Aristote. quelques Critiques, comme une production de ce Philosophe Grec, je le rapporterai ci-dessous (1); mais je finirai par un passage de Claudianus Mamertus, lequel cite Philolaüs comme ayant écrit que Dieu avoit tiré la matière du néant (2), & l'avoit incorporée à toutes les choses existantes.

(1) Deus verò caufarum omnium auctor est; utpote qui eas ex nihilo procreavit, intellectuque, ut communi formâ conclusit, quas pro temporis occasione educeret, aliquando per medium, fecundum cujusque conditionem, et ordinem, nisi quòd una est alterius interjecta causa. Deus igitur omnibus causis hoc præstat, ut et sint, et ex se res alias procreent; tantumque in procreando hoc differunt, quòd ipse alicujus cause auctor est, sine ulla alia interjecta. Aristotel. de secretiore parte divinæ sapientiæ secundum Ægyptios, tom. 2, lib. 3, c. 2, p. 1043.

(2) Claudianus Mamertus in Biblioth. Patr. tom. 6, de statu animæ. Lib. 11, c. 3, p. 1059 et 1060. A. citat Philolaüm sc loquentem: Deus quidem ex nibilo fecit omnia, qui sicut opere instituit, ita materiam incorporavit rebus omnibus inter quas animâ censetur. Sicut distribuit pondus, numerum atque mensuram, ita posuit quantitatem. "Il semble que Philolaüs ait " parlé le langage de l'auteur du Livre de la Sagesse, cap. 11, v. 21." Omnia in mensurâ, et numero et pondere disposuisti, Domine. Machab. lib. 2, c. 7, v. 28.—Saint Paul aux Hébreux, c. 11, v. 3.—Steuchus Eugubinus de Perenni Philosophiâ, lib. 7.—Voyez la Présace de Sénèque à se Questions naturelles, dans laquelle, entre autres choses admirables, se trouvent les paroles suitantes: "Quam utile existimas ista cognoscere et rebus terminos ponere? Quantum Deus " possit: materiam ipse sibi formet, an datâ utatur? Utrùm idea, materiæ priùs superveniat, " an materia ideæ?" Voyez la fest. 58, p. 98 de cet ouvrage, note (2).

CHA-

#### V. CHAPITRE

320 ]

## Du Système de LEIBNITZ sur l'Optimisme & l'Origine du Mal.

du mal, pui-Anciens.

Principes de 324. DEUX questions ont de tout temps intéressé la religion & Leibnitz fur occupé les esprits de tous les Philosophes, tant payens que chrétiens; je & l'origine veux dire l'optimisme & l'origine du mal. La première a sur-tout pris fés chez les une nouvelle forme entre les mains de Leibnitz; la feconde, & la plus importante, défendue auffi par le même Philosophe célèbre, a paru triompher avec éclat, & se présenter sous un air de nouveauté, revêtue de tous les fecours que lui a fourni l'habile homme qui l'a reproduite de nos jours. Mais il est clair que les principes sur lesquels Leibnitz appuie les argumens dont il fait usage dans ces deux questions, ont été ébauchés par les Anciens, & que la fagacité & la fubtilité de l'esprit de l'illustre Moderne lui ont fait adopter & développer enfuite ces principes qu'il imagina fi propres à fervir la religion pour laquelle il a toujours témoigné le plus grand zèle.

Optimifme de Locres, Platon, & Plutarque.

325. Leibnitz conclut de la fagesse & de la bonté de Dieu, que dans Timée l'univers est un ouvrage parfait, ou le meilleur qui ait pu être produit par un Etre infiniment sage & infiniment bon. Il soutient avec beaucoup d'apparence de raison, que la fagesse suprême, jointe en Dieu à une bonté qui n'est pas moins infinie qu'elle, n'a pu manquer de le porter à choifir de donner l'existence à celui de tous les mondes possibles qui lui a paru le meilleur; & il entend par le meilleur celui dans lequel se trouve la plus grande mesure de bien (1). Timée de Locres, célèbre Pythagoricien, a le premier (ce me femble) fondé cette doctrine ; il appelle Dieu la caufe de tous les biens de la Nature, l'origine & la fource

(1) Leibnitz, Effais de Théodicée.

fource du meilleur des mondes,  $a_{p\chi}n_{\nu}$  re two  $a_{pls}-a_{\nu}$ , principium optimarum rerum optimum;  $d_{n\mu i o \nu p \gamma \delta S}$  to  $\beta_{i \delta \lambda \tau i o \nu o S}$ , opifex melioris mundi (1), Créateur du meilleur monde. Il dit que Dieu, ayant conçu le deffein de produire la plus parfaite de fes productions (2), fit ce monde que nous habitons, le plus parfait & le meilleur poffible, puifqu'il tire fon origine d'une cause infiniment sage & puissante; enfin, un monde dans lequel il n'y a rien à faire ou à corriger (3), ayant été créé fur les idées éternelles & divines, fuivant la suprême raison qui étoit de tout temps en lui. Platon, dont le dialogue intitulé *le Timée*, peut être confidéré comme un commentaire de l'ouvrage du célèbre Pythagoricien que je viens de citer — Platon, dis-je, a suivi ces mêmes sentimens. Il agite la question de favoir fi le monde est parfait, & fi celui qui l'a formé est bon; & il décide que l'univers est le plus parfait ouvrage de la meilleure & de la plus excellente cause; créé fuivant la raison & la fagesse éternelle (4); & un peu plus loin il dit que l'Etre infiniment juste &

(1) A'ρχήν τι τῶν ἀρίςων.....δημιθργός τῦ Gellionos. Harum rerum, id eft, naturæ bonorum, optimum effe quoddam rerum optimarum principium, et Deum vocari.....antequam igitur cœlum extaret, ratione erant forma et materia, et quidem Deus ille erat melioris opifex. *Timæus Locrenfis in Platone Serrani, tom. 3, p. 93 et 94. C.* 

(2) Bedómeres de aprov viennua wouir, retros invier. Cum igitur Deus vellet pulcherrimum fostum producere, hunc effecit, &c. Ibidem, p. 94. E.

(3) Διαμίπι άρα, τοίοσδι ών, άφθαβος καὶ ἀνώλεθρος καὶ μακάριος. κράτισος δ' isi ymwarūw, imi imò rũ κραθίσω ἀιτίω iyínlo, ἀφορῶιλος ῦκ εἰς χειρόκμαθα παραδείγμαθα, αλλ' εἰς τὰν ἰδίαν καὶ ἰς τὰν κοατὰν οὐσίαν. ποθ ἀκπερ τὸ γενώμινον ἀπακριβωθίν, κάλλισόν τε καὶ ἀπαριγχχίφηδον γυγνεται. Permanet igitur mundus conftanter talis qualis creatus eft a Deo, optimus rerum omnium, quandoquidem ab optimâ caufâ extitit, proponente fibi, non exemplaria quædam manuum opificio edita, fed illam ideam, intelligibilemque effentiam, ad quam videlicet cùm res ipfæ exquifitâ quâdam ratione effectæ fuerint, pulcherrimæ extiterunt, et hujufmodi, ut novâ quâdam operâ emendari minimè debeant. Ibidem.

(4) Ο μίν γάρ κάλλισος τῶν γιγοιότων, ὁ δὲ ἄρισος τῶν αἰτίων οὕτω δὰ γιγιτημέσος, στρὸς τὸ λòγŋ καὶ φροκήσει συριδηπτὸν. Mundus omnium rerum pulcherrimus, opifex omnium caufarum optima, et præftantiflima.....Mundus ad id effectus, quod ratione, fapientiâque comprehenditur. Timæus Platonis, p. 29. Cicéron dit auffi nihil omnium rerum melius est mundo, nihil præftabilius, nihil pulchrius; nec folùm nihil est, sed nec cogitari quidem quidquam melius potest. De natura Deor, lib. 2.

T t

bon n'a pu manquer de choisir le meilleur (1). Leibnitz a appuyé son fystême de plusieurs argumens ; comme, par exemple, que souvent un mal caufe un bien qui ne feroit pas arrivé fans ce mal; que souvent même deux maux font un grand bien; qu'une diffonance placée à-propos donne du relief à l'harmonie; qu'on ne goûte pas la douceur de la fanté fans avoir été malade; & qu'un peu de mal est souvent néceffaire pour nous rendre le bien fenfible, c'eft-à-dire plus grand; & c'est ce qui se trouve répandu dans plusieurs ouvrages de Platon, Plutarque, Aulu-Gelle, & autres Anciens qui ont traité la même question (2). Platon, dans son Dialogue de l'immortalité de l'ame, fait dire à Socrate dans fa prison, que le plaisir & la douleur s'accordent merveilleusement ensemble, & se rencontrent souvent dans un même fujet, & que fi quelqu'un éprouve l'un des deux, il faut presque toujours qu'il ait auffi néceffairement l'autre, comme fi ces choses étoient liées naturellement; & applique cette maxime au cas où il fe trouvoit lorsqu'on lui ôta les fers qu'il avoit aux pieds ; & assure ses amis que la douleur que la chaîne lui avoit fait fouffrir à la jambe, étoit pour lui la caufe d'un très-grand plaifir (3). Un autre Auteur dit auffi que

 (1) Θέμις δε ουτ' ήν ουτ' ές, τω άρίςω δραν άλλο πλην το κάλλισον. Fas autem nec eft, nec unquam fuit, quidquam nifi pulcherrime facere eum, qui fit optimus. Timæus Platonis, p. 30. B.

(2) Je ne puis m'empêcher de citer ici un passage frappant d'Hippocrate, qui, en établissant l'optimisse, justifie en même temps la Providence sur l'origine du mal. Φύσιν δε στάδος θεοί διεκόσμησαν-δικόσα δε θεοί έθεσαν άει όςθως έχει-νόμος και φύσις σέχ δμολογίεται νόμου γαρ έθεσαν άνθρωπου άυθοι έωθοισιν & γινόσκονες σεςί ων έθεσαν-ύπειαντίον δ τρόπος ίκάσων, &c. " Les Dieux ont donné à " toute la Nature l'ordre qui y règne; or, tout ce que les Dieux ont établi, ils l'ont établi " pour le mieux; mais la loi que les hommes se proposent, & la Nature, ne s'accordent pas, " parce que les hommes se déterminent à agir fans favoir pourquoi ils le font; & chacun a fa " différente manière de se conduire.—Les Dieux nous ont donné la prudence nécessaire pour " les imiter; mais nous ne sommes le plus souvent que des imitateurs aveugles, &c." Hipp. de wict. rat. lib. 1, sect. 1v, pag. 11. edit. Feëf. Francofurt. 1695.— Du reste, voyez comment M. Lesebvre a rendu les idées d'Hippocrate sur l'enchaînement de toutes les parties du monde, & sur l'optimisme, Introduction au Traité de l'Expérience en Médecine de M. Zimmermann.

(3) Quàm, inquit, absurdum id videtur, quod homines jucundum vocant? quàm verò mirè comparata est jucundi natura, ut jucundo contrarium esse perspiciatur; quòd videlicet utrumque homini unà adesse nolit! Quòd si quis alterum persequatur, et capiat, cogatur serè et alterum capere, quasi uno capite ambo apta contineantur. Plato in Phædone, p. 60. B.

deux poisons, administrés à-propos, produisent souvent un heureux effet.

## Et quum fata volunt, bina venena juvant. (1).

Plutarque a dit "que, dans un tableau, l'on doit faire fervir les "ombres à rehausser les couleurs; que l'harmonie est composée de "choses contraires; qu'il en est des choses du monde comme dans la "musique, où les voix hautes & basses, les tons graves & aigus, "mêlés avec art, forment une harmonie parfaite; & il cite là-dessus "Euripide, qui avoit dit que le bien n'étoit jamais séparé du mal (2)."

326. Leibnitz, voulant aufii remonter à la caufe ou à l'origine du Leibnitz, mal, dit qu'elle doit être cherchée dans la nature idéale de ce qui eft du mal, a créé, & qu'il faut confidérer qu'il y a une imperfection originelle dans <sup>fuivi Platon</sup>, la créature, parce qu'elle eft limitée effentiellement : il dit que le Chryfippe. formel du mal n'a point de caufe efficiente, mais confifte dans la privation; que Dieu veut tout le bien en foi, *antécédemment*, mais qu'il ne

(1) Antonius Epigram. 10, v. 12. Mais Pline avoit déjà dit, majores, (nostri) oculorum quoque medicamentis aconitum misceri saluberrimé promulgavere, " apertâ professione malum quidem " nullum esse fine aliquo bono." Ce qui est le raisonnement même de Leibnitz. Vid. Plin. lib. 27, c. 3.

(2) Oportet autem ficut in tabulà colorem, ita in animo rerum eas, quæ maximè nitent, ac fplendent, proponere, iisque tetrica obfcurare, et opprimere, quandoquidem omninò deleri, et amoveri non poffunt. Ut enim lyræ, aut arcûs nervi, ita mundi quoque concentus vicifiitudine quâdam intenditur, ac remittitur: et in rebus humanis nihil finceri, nihil puri eft. Sed quemadmodum in muficâ foni funt et graves, et acuti, et in grammaticâ literæ cùm vocales, tum mutæ; muficus autem, et grammaticus eft non qui alterum genus moleftè fert, atque fugit, fed qui omnia ufurpare, et permifcere arte fuâ poteft; ita in rebus quoque humanis cùm fint oppofiti invicem ordines, quando, ut eft apud Euripidem:

> Sejungier non possiunt a bonis mala : Sed est eorum, ut res habeant fatis benè, Commixtio quædam;

non debemus in altero animum, ob dolorem, defpondere: verùm harmonicos imitari, et melioribus deteriora obfcurando, ac mala bonis occupando, concinnum vitæ, nobisque conveniens temperamentum conficere. *Plut. de animi tranquillit. tom. 2, p.* 473. F. et 474.

Tt 2

veut que permettre le mal moral, en tant qu'il se trouve lié par une nécessité hypothétique au meilleur; & ce sont encore là les mêmes raisons avec lesquelles les Anciens appuyoient leur opinion. Platon, traitant de la création du monde, & recherchant la raison qui avoit pu porter Dieu à lui donner l'existence, pose pour principe que Dieu est la bonté même; que par conféquent il a voulu faire toutes choses semblables à lui; & il ajoute que Dieu vouloit que tout fut bien, & qu'il n'y eut rien de mal, autant cependant qu'il étoit possible que cela pût être dans la nature des choses (1). Dans un autre endroit, le même Philosophe dit que Dieu est l'auteur du bien, mais qu'il faut chercher une autre cause du mal que lui (2). Simplicius, dans fon Commentaire fur Epictète, dit que le mal n'a rien de formel (3); Sallustius le Cynique, que le mal n'eft autre chose que l'absence du bien ; de sorte qu'il ne le regarde pas comme quelque chose de positif, mais seulement comme une privation (4). Platon fait dire à Socrate qu'il est impossible que le mal foit entièrement banni du monde; que le mal n'habite point parmi les Dieux, mais qu'il accompagne néceffairement les créatures; & que ce n'est qu'en s'efforçant de ressembler aux Dieux, que l'on peut en quelque façon s'en garantir (5). Mais fur-tout Chryfippe paroît

(3) Oudi xano quou in xooux ilvan. Simplicius in Epictetum, p. 162.

(4) Kans Guois oun isw, anovoiar di aya 900 yintar. Salluft. de Diis et mundo, c. 12, p. 266.

(5) At fieri non potest, ut ex hominum societate mala funditùs expellantur. Malum tamen inter Deos locum habere minimè putandum est : mortalem autem naturam, et hæc nostra loca necessario ambit, et circumvagatur. Quamobrem danda est opera, ut hinc illùc quàm celerrimè fugiamus. Fuga autem est, ut Deo quàm proximè fieri poterit assimilemur, atque conformemur. A'λλ' εντ' απολίσθαι τὰ κακὰ δυνατès. Platon in Theæteto, p. 176. A. B.

<sup>(1)</sup> Bonitate videlicet præstabat; in bonum autem nulla de ullå unquam re cadit invidia. Quum ab illå igitur liber, et immunis esset, omnia voluit quàm maximè sui similia generari. Hanc gignendi mundi principem, primariamque causam qui e sapientum hominum sententiâ statuerit, rectissime prosecto statuerit. Nam cum constituisset Deus bonis omnibus expleri mundum, mali nibil admiscere, quoad natura pateretur, &c. Βυληθείς γας ο Θεός άγαθα μιν πάνλα, φλαύτον δι μηδίν είναι καία δυνάμιν, &c. Platonis Timæus, p. 29, 30.

<sup>(2)</sup> Kai τῶν μἰν ἀγαθῶν οὅδινα ἄλλον αιτιατίον. τῶν δι κακῶν ἄλλ' ἄτλα διι ζητεῶν τὰ ἄιλια, ἄλλ' οὐ τὸν Θιόν. Bonarum quidem rerum nulla alia : malarum autem aliæ quæpiam causæ investigandæ sunt; sed nullo modo Deus mali auctor existimandus est. Plato de Repub. lib. 2, p. 379. D.

avoir fourni à Leibnitz toute l'idée de son système sur l'origine du mal; du moins il est contenu dans un passage que nous a conservé Aulu-Gelle, & tiré d'un ouvrage de ce fameux Stoïcien fur la Providence. Dans cet ouvrage il examine entre autres questions celle-ci: "Si la " Providence, qui a fait le monde & le genre humain, a auffi fait " les maladies auxquelles les hommes font fujets; il foutient qu'il " n'y a rien de plus absurde que de penser que le bien eût pu être dans " le monde fans un mélange du mal; il dit que le mal fert à nous faire " connoître le bien, comme l'injustice à faire connoître la justice, & " les vices à donner de l'éclat aux vertus contraires." Il croit que le principal deffein de la Providence n'a pas été de rendre les hommes sujets aux maladies; que cela n'eût point convenu à l'Auteur de la Nature & la cause de tous les biens; mais que, préparant & créant plusieurs grandes choses très-bien ordonnées, & très-utiles, il trouva qu'il en réfultoit quelques inconvéniens, fuites néceffaires de la création (1), & qui n'ont existé que comme des conséquences. " Par " exemple, continue-t-il, pour la formation du corps humain, la " raison la plus ingénieuse, & l'utilité même de l'ouvrage, demandoit

(1) Idem Chryfippus in eodem libro tractat, confideratque, dignumque effe id quæri putat, i ai rur angeunar vores xarà quor yinoslas, id eft, naturane ipfa rerum, vel Providentia, quæ compagem hanc mundi, et genus hominum, fecit, morbos quoque, et debilitates, et ægritudines corporum, quas patiuntur homines, fecerit ? Existimat autem non fuisse hoc principale naturæ confilium, ut faceret homines morbis obnoxios : nunquam enim hoc convenisse natura auctori, parentique rerum omnium bonarum. Sed quum multa, inquit, atque magna gigneret, pareretque aptisfima, et ultisfima, alia quoque simul agnata sunt incommoda iis ipsis, quæ faciebat, cohærentia : eaque non per naturam ; fed per fequelas quasdam neceffarias facta dicit, quod iple appellat, xarà maranole9nou. Sicut, inquit, quum corpora hominum natura fingeret, ratio fubtilior, et utilitas ipfa operis postulavit, ut tenuisfimis, minutisque officulis caput compingeret. Sed hanc utilitatem rei majoris alia quædam incommoditas extrinfecus confecuta eft; ut fieret caput tenuiter munitum, et ictibus, offenfionibusque parvis fragile. Proinde morbi quoque, et ægritudines partæ funt, dum falus paritur. Sic herclè, inquit, dum virtus hominibus per confilium naturæ gignitur, vitia ibidem per affinitatem contrariam nata funt. Vid. et Maximi Tyri Differt. 41, p. 488, lin. 10. Hippocrate fait également voir en homme très-fenfé, que c'est une impieté de croire que la Providence foit la cause immédiate des maladies auxquelles l'homme est exposé. De morbo facro.

que la tête fût composée d'un tissu d'offemens minces & déliés; mais
par-là elle devoit avoir l'incommodité de ne pouvoir résister aux
coups; ainsi l'Auteur de la Nature, en préparant la fanté, laissoit les
fources des maladies ouvertes. Il en est de même à l'égard de la
vertu: le dessein de la Providence a été de l'introduire directement
chez les hommes; mais par une affinité contraire, les vices s'y font
introduits en même temps."

Harmonie pré-établie, connue de Plotin,

327. Je pourrois faire voir auffi que Leibnitz a puisé dans Plotin son système si célèbre de l'harmonie pré-établie, pour expliquer les loix de l'union de l'ame avec le corps. Mais ce sujet eût été mieux placé dans la première partie de cet ouvrage. Cependant je rapporterai en note (1) le passage de Plotin, par lequel il sera facile au lecteur de voir que Leibnitz a dû à cet ancien Philosophe son idée de ce système.

(1) Nemo extrudat per vim e corpore animam ...., fed expectare debet quoad corpus totum ab animâ ipfâ deficiat...., quo igitur pacto corpus ab animâ deficit? Quando videlicet nulla vis animæ ampliùs in ipfo ligatur. Quippe cùm corpus jam ipfam ligare non poffit; perditâ videlicet barmoniâ, quam olim babens babebat et animam. Plotin I Ennead. lib. 9, p. 85.

A- CHA

## CHAPITRE VI.

[ 329

## Péché originel connu des anciens Philosophes.

328. IL paroîtra peut-être étonnant que les anciens Philosophes aient Comment eu, fans le fecours de la révélation, quelque connoissance de la fource les Philo-fophes Païens du péché originel dans l'homme: cependant il est hors de doute qu'ils sont parve-nus à la con-ont entrevu ce mystère, lequel ne pouvoit être saisi que par des esprits noissance du attentifs & profonds; & que plusieurs en ont même parlé avec une péché origiclarté frappante, & propre à répandre du jour fur cette matière. Soit que la confidération de la misère de l'homme ici-bas les fit penfer que sous un Dieu juste cet état devoit être la peine due au péché, ou qu'une réflexion affez naturelle fur l'imperfection néceffaire dans les chofes créées, les portât à chercher la fource du péché dans la condition de la créature; il est certain qu'ils enseignèrent cette doctrine directement dans leurs discours & leurs écrits ; & leurs sentimens sur la dégradation de l'ame, la faculté qu'ils lui attribuoient de se rappeler les idées de ce qu'elle avoit autrefois appris dans le sein de Dieu, & sa prison actuelle dans le corps, étoient les conséquences déduites naturellement du dogme du péché originel, dont ils voyoient les effets, & dont ils cherchoient la cause en tâtonnant.

329. Celui de tous les Philosophes païens qui a traité le plus Platon a distinctement ce sujet, est sans doute Platon. Parlant du vice inhérent été plus loin qu'aucun auà la nature humaine, il dit (1) " qu'autrefois ce qui participe en nous tre dans cette

matière.

Divinam naturam olim in hominibus viguisse; eâque tandem τῷ θνητῷ commixtâ, ἀνθρώπινον τθος ἐπικρατήσαν, humanam consuetudinem prævaluisse, ad pestem, perniciemque generis humani, et ex eo sonte omnia mala in homines inundasse. Plato in Critiâ, argum. p. 106, et p. 121 ad finem Dialogi.

" de la nature divine, avoit, pendant un temps, confervé toute fa " vigueur & fa dignité; mais qu'ayant été mêlé à une fubftance " fenfuelle & corruptible, l'inclination vicieuse de l'homme mortel " avoit enfin pris le dessus au grand préjudice du genre humain, & " que de-là tous les maux qui ont depuis affligé l'homme, avoient tiré " leur origine." Dans un autre endroit il dit (1) que le mal est enraciné dans l'ame de l'homme, lequel est par-là porté à s'y complaire, & à s'engager tellement dans sa poursuite, qu'il ne peut plus s'en détacher. Et un peu plus haut il s'exprime à-peu-près de même, en disant que le mal est né avec l'homme (2). L'Auteur des définitions attribuées à Platon, Speusippe, disciple de ce grand Philosophe, appelle ce vice de la Nature xaxoquía, malignité dans la Nature; le péché de celui qui est dans l'état de nature, ou la maladie de l'ame dans l'état naturel (3).

Sentiment de Timée fur le vice de la invincible au mal : " Nous apportons, dit-il, le vice de notre nature nature humaine. " de nos ancêtres; ce qui fait que nous ne pouvons jamais nous " défaire de ces vicieus inclinations qui nous font tomber dans le

" défaut primitif de nos premiers parens (4)."

331. Platon,

(1) Πάθων δε μέγισον καπον, άνθρώποις τοῦς σολλοῖς ἔμφυθον ἐν ταῖς ψυχῶις ἔσιν· οῦ σῶς ἰωυτῷ συγΓνώμην ἔχων, ἀποφυγὴν οὐδεμίων μηχανῶται. Omnium verð maximum quoddam malum in multorum hominum animis eft, ἔμφυθον, ingenitum : in quo quum fibi indulgeant, remedium quo fefe ab illo liberent, expedire nullo modo poffunt. Idem, tom. 2, leg. 5, pag. 731. E.

(2) Σχεδον ξύμφυλον ixásay xaxov xad voonµa, malum esse quasi congenitum. Plato, loc. supra citato.

(3) Defin. Platon. tom. 3, 416, lin. 21 et feq.

(4) Vitiositas verò a parentibus nostris et elementis potiùs oritur quàm ex incuria et publicorum morum intemperie: ut ab illis actionibus quæ nos ad primævas illas parentum nostrorum labes adducunt, numquam abscedamus. De natura mundi Plat. oper. tom. 3. p. 103.

331. Platon, confidérant les conféquences qui devoient être réfultées Etat de Phomme fuide la chûte de l'homme (1), " penfoit que *fa nature & fa condition en* vant Platon, " étoient devenues pires, & que le genre humain, ayant été par-là ch: originel. " livré en proie à toutes fortes de calamités, s'étoit trouvé dans un " état de foibleffe & d'impuiffance qui le rendoit incapable de " s'affranchir de fa misère." Avec Pythagore, il nommoit auffi cet état de l'homme une mort fpirituelle & morale (2), & regardoit le corps comme le *fépulchre* ou *la prifon de l'ame*; & pour mieux confirmer cette opinion, il dérivoit le mot  $\sigma \tilde{\omega} \mu \alpha$ , corps, de  $\sigma \tilde{\eta} \mu \alpha$ , tombeau; tantôt envifageant notre corps comme le tombeau de l'ame, tantôt le traitant de *prifon*, lorfqu'il confidéroit l'ame livrée à l'efclavage du péché (3). Et dans le dialogue de *Phédon*, " il compare l'ame à un char aîlé, qui, " dans fon état de perfection, prenoit fon effor jufques vers l'empyrée, " mais qui, étant enfuite déchue de cet état, perdit fes aîles, & refta " prifonnière fous la tyrannie des paffions illicites (4)."

332. Ce génie fublime reconnoissoit aussi une contagion universelle, Contagion ou une corruption diffuse dans toute la nature de l'homme, dans son universelle; fuite du péentendement, sa volonté & ses affections. Il conclut l'admirable ché originel

univerfelle; fuite du péché originel felon Platon, & fentiment de quelques autres An-

(1) Quòd commutata effet in pejus hominum natura et conditio, atque gravissimæ intemperies autres Angraffarentur in genere humano: αὐτοὶ δι ἀσθινῶς ἄνθρωποι καὶ ἀφύλακλοι γυγονότις, διηρπάζοδο ὑπ αὐτῶν, infirmi homines et custodiâ orbati, ab illis belluis (videlicet pravis cupiditatibus) passim dilaniabantur; et concludit : in τέτων πάντων ἐν μυγάλαις ἀπορίαις ὅσαν, propter has causas in summum discrimen atque penuriam illorum redactæ res sunt, i.e. propter illum ἀταξίας sive vitiositatis luem.

(2) Ε'γωγε ήκυσα των σωφων ώς νῦν ήμιῆς τιθνᾶμεν καὶ τὸ μὲν σῶμα ἴςιν ἡμῶν σῆμα: illud enim a fapientibus audivi, nos nunc moti, et noftrum σῶμα (id eft corpus) effe σῆμα: Plato, tom. 1, Gorgias, p. 493, 494.

(3) Plat. ibid. Vid. et Steuch. Eugub. de peren. Philof. lib. 9, cap. 1; & Stillingfleet, Origin. Sacr. lib. 3, c. 3, fect. 17.

(4) Plat. Phædo, pag. 245.

Uu

allégorie, par laquelle il commence le feptième livre de fa République, en difant que l'æil de l'ame étoit plongé dans le gouffre affreux d'une ignorance profonde. Il appelle la connoiffance que nous avons des choses, un jour ténébreux (1); il dit " que la vérité est la " nourriture propre & le reffort naturel de l'homme, & se plaint " de ce que ce précieux tréfor a été jadis corrompu dans fon chef " dès sa naissance (2)." Or l'on ne peut pas concevoir ce que Platon auroit entendu ici par ce chef, s'il n'eût voulu parler du premier homme. Il parle auffi avec beaucoup de précifion de l'irrégularité de nos affections; il en indique la cause dans notre amour-propre, qu'il appelle le tyran du genre humain (3). Son disciple Aristote concevoit de même qu'il y avoit quelque chose en l'homme qui répugnoit naturellement à la raison, la combattoit, & l'en faisoit écarter (4). Ce que Cicéron, cité par St. Augustin, appuie, en disant que l'homme est né avec une inclination naturelle au mal (5). Il est encore remarquable que la même force de raisonnement qui faisoit pénétrer Platon dans ce grand mystère, sembloit le porter à songer au remède que Dieu ne pouvoit avoir manqué d'appliquer au mal: il dit "qu'après la " dégénération du fiècle d'or, l'univers eût été diffous par la confusion

(1) Idem. Rep. 7, p. 521. Ignorantiam appellat wertepund nuipar, nocturnam diem.

(2) Confitctur naturam nostram in capite olim a primă generatione corruptam esse i v vi zican Buegbacuimo wesi vivo yivonov. Plato in Timeo, pag. 90, tom. 3.

(3) Tupannizòs in auto à E pus in máry anapyra nai anopria San. Plato. Rep. lib. 7, p. 513, et lib. 9,
 p. 575.

(4) Arift. Ethic. lib. 1, cap. 13, agnofeit effe in nobis aliquid στφυκός αλιδαίνου τω λόγω, naturaliter rationi repugnans. Verba funt hæc: ἀδίν ňτθον καὶ ἰν τῆ ψυχῆ νομιςτον ἐδισαίνου τω λόγω, isahlúμισον τ<sup>ω</sup>τώ καὶ ἀλιδαίνον. Nihilominùs autem fortasse existimare debemus, in animo quoque aliquid inesse, quod a ratione fit devium, eique adversetur et repugnet. Voyez le beau passage de Crantor, rapporté par Plutarque dans le livre de la Confolation à Apollonius, p. 396, Edit. Reish.

(5) Aug. lib. 4, contra Julian.

" qui s'étoit introduite par le péché, fi Dieu n'eût daigné prendre " encore le foin de le foutenir, le gouverner, & le rétablir dans fon " premier ordre (1)."

(1) Deus ille hujus ordinis parens et auctor, cernens mundum in tantas angustias conjectum, follicitus ne tumultu jam turbulento sluctuans dissolveretur, et in locum dissimilitudinis infinitum mergeretur, rursum mundi gubernacula repetit, et iis sollicite insidet, ægrotasque atque dissolutas partes et quasi luxatas, ad pristinum circuitum revocatas ornat atque emendat. *Plat. Politic. p.* 251, *in argument. S* 273. D.

CHA-

Uu 2

Fin piete, choreira autit-rôt à l'appoyer de l'autorité de St. Augutin (2).

entergace ( ?), croyant par-ik bit donner plus de cours, ... Les

[ 332 ] 10180 081044

Les Anciens 333. NOUS venons de voir que, dans presque toutes les vérités ont précédé les Modernes importantes, les Anciens ont précédé les Modernes, ou du moins dans les vérités les plus importantes. même que ceux-ci n'ont pas toujours eu le défintéreffement de déclarer quels étoient les guides qu'ils avoient fuivis pour arriver à leur but. Sur quoi il est bon de remarquer que lorsque ces mêmes Philosophes ont vu leurs opinions attaquées, ou lorsqu'ils ont craint qu'elles ne le fussiont, ils se font appuyés de l'autorité de ces grands hommes pour imposer filence à l'envie & à la calomnie. Descartes, Mallebranche,' & quelques Newtoniens, nous en fournissent des exemples.

Preuve de cette affertion.

2 334. Le premier, à la fin de fes principes de philosophie (1), prévient le lecteur qu'il n'a rien avancé que d'après Aristote, Démocrite, & plusieurs autres Philosophes de l'antiquité. Mallebranche, voyant son système sur les idées accusé de faussie de l'autorité de St. Augustin (2). Et quelques Newtoniens, voyant que l'attraction étoit regardée comme une chimère, ont tenté de prouver ensuite que les Anciens l'avoient connue & enseignée (3), croyant par-là lui donner plus de cours. Les uns ont voulu prévenir en faveur de leur système, en s'appuyant de l'autorité des Anciens; les autres, se voyant attaqués, ont cherché des autorités parmi ces Philosophes; d'autres encore, craignant d'avoir de

(3) Gregor. Aftr. Phyf. et Geom. Elem. Praf.

<sup>(1)</sup> Cartesii Princip. Philosophiæ, part. 1v. p. 200 et 202. Voyez la note de la section 103.

<sup>(2)</sup> Mallebranche, Entretiens sur la Metaphysique. Paris, 1732, in-8°, à la Préface.

la peine à se soutenir, ont mieux aimé renoncer à la gloire de l'invention, que d'abandonner entièrement leurs idées favorites à la poursuite de leurs adversaires, & en ont retracé l'origine de plus haut, pour les mettre hors de l'atteinte des Modernes. Il s'en est aufii trouvé quelques-uns qui, se voyant surs du succès de certaines opinions hasardées, sans avoir indiqué les sources où elles étoient puisées, leur ont laissé prendre cours sous leur nom, & ne les voyant point restituées par la voix publique à leur propre Auteur, ont joui tacitement d'une gloire empruntée, les uns souvent avec connoissance de cause, & d'autres. quoiqu'en petit nombre, dans la bonne foi.

335. Le peu que nous avons dit de Descartes, Locke, & Malle-Récapitu-lation des branche, suffit pour autoriser ce que l'on avance ici. Descartes n'a choses traipoint défigné les Auteurs d'où il avoit tiré ses idées particulières; il a tées dans la première pardit seulement en général, & d'une manière vague, que les grands tie. Philosophes de l'antiquité avoient pensé comme lui (1). Locke a passé pour original, quoique ses principes fussent les mêmes que ceux d'Aristote, & ses divisions celles qu'employoient les Stoïciens (2). Mallebranche n'a point déclaré d'abord que son opinion sur les idées avoit été celle des Chaldéens, de Parménide, de Platon & de St. Augustin; mais lorfqu'il s'est vu attaqué vivement par ses adversaires, il s'eft armé contre les Philosophes du bouclier de Platon, & il a fait intervenir l'autorité de Saint Augustin pour arrêter les poursuites des Théologiens (3). C'est auffi à tort que l'on a attribué à Descartes la gloire d'avoir le premier distingué clairement les propriétés de l'esprit d'avec celles du corps, & d'avoir démontré que les qualités fenfibles n'existoient point dans les objets, mais dans l'ame qui les apperçoit :

(2) Part. 1, chap. 1 de cet ouvrage.

<sup>(1)</sup> Nec me etiam primum ullarum inventorem effe jacto, fed tantum me nunquam ullas pro meis adoptaffe, vel quòd ab aliis priùs receptæ fuiffent, vel quòd non fuiffent; verùm unicam hanc ob caufam quod mihi eas ratio perfuafisfet. Defcartes, de Methodo, p. 47, tom. 1.

<sup>(3)</sup> Part. 1, chap. 2.

# nous avons vu qu'il avoit été précédé en cela par Leucippe, Démocrite, Platon, Straton, Aristippe, Plutarque, & Sextus Empiricus (1)

Récapitulation de la feconde partie. mais il a encore employé les mêmes argumens dont se servoient les

Pythagoriciens pour démontrer la néceffité d'admettre l'existence des êtres fimples, antérieure à celle des composés, & comme le fondement de l'existence des corps (2). M. de Buffon a cité quelquefois Aristote & Hippocrate, mais non pas lorsqu'il a été question du fond de son système, que l'on a toujours cru nouveau, & qui paroît cependant avoir le plus grand rapport avec celui d'Anaxagore, Empédocle & Plotin (3). Les principes actifs, & les agens fimples qui produisent tout dans la Nature, forment un système que Pythagore, Platon & Epicure avoient exposé avant M. Needham (4). La philosophie corpusculaire de Gassendi & des Newtoniens n'est autre chofe que celle de Moschus, Leucippe, Démocrite, & Epicure (5). L'accélération du mouvement a été connue d'Aristote, & la manière la plus satisfaisante de rendre compte de la cause de cet effet est encore celle qu'employoit ce Philosophe (6). Lucrèce avoit déjà dit avant Galilée, que les corps les plus inégaux en pefanteur, comme le duvet & l'or, devroient tomber avec une égale vîtesse dans le vuide (7). La pefanteur universelle, la force de gravité, les forces centripètes & centrifuges ont été clairement indiquées dans Anaxagore, Platon, Aristote, Plutarque, & Lucrèce (8). Nous avons vu auffi que, fans télescopes, Démocrite & Favorinus avoient eu des idées justes sur la voie lactée, & avoient annoncé la découverte des Satellites (9); que la pluralité des mondes & les tourbillons avoient été enfeignés avec

- (1) Part. 1, chap. 3.
- (2) Part. 2, chap. 1.
- (3) Part. 2, chap. 2.
- (4) Part. 2, chap. 3.
- (5) Part. 2, chap. 4.

- (6) Part. 2, chap. 5.
- (7) Part. 2, chap. 5.
- (8) Part. 2, chap. 6.
- (9) Part. 2, chap. 7.

toute la clarté & la précifion poffible parmi les Anciens (1) : que Platon avoit eu des idées affez nettes de la théorie des couleurs (2). Nous avons vu que deux mille ans avant Copernic, Pythagore avoit propofé fon fyftême, & que Platon, Ariftarque, & plufieurs autres, l'avoient admis ; & que ces mêmes Philofophes avoient auffi admis fans peine l'opinion des Antipodes, fi raifonnable (3), & qui a cependant eu tant de peine à s'établir parmi nous. Les révolutions des planètes fur elles-mêmes ont auffi été connues des écoles de Pythagore & de Platon (4). Les comètes n'ont fourni rien de nouveau à dire aux Modernes fur leur retour, leur nature & leur cours ; les Chaldéens, les Egyptiens, Pythagore, Démocrite, Hippocrate de Chio, Artémidore, & Sénèque, avoient déjà épuifé la théorie de cette matière, que les Modernes, il eft vrai, ont enfuite démontrée plus clairement (5). Les montagnes, les vallées, & les habitans dans la lune, avoient été fuppofés par Orphée, Pythagore, Anaxagore, & Démocrite (6).

337. Ariftote a connu la pefanteur de l'air; Sénèque a parlé de fon Suite de reffort & de fon élafticité (7). Leucippe, Chryfippe, Ariftophane, & <sup>larécapitulatous les Stoïciens, avoient épuifé le fujet de la caufe du tonnerre & des feconde partremblemens de terre (8). Pythéas & Séleucus d'Erythrée ont précédé Defcartes dans fon explication de la caufe du flux & du reflux de la mer; & Pline, avant le Chevalier Newton, en avoit attribué la caufe aux forces combinées du foleil & de la lune (9).</sup>

338. On a auffi vu qu'Hippocrate, Platon, & Galien, avoient connu Récapitulala circulation du fang (10), & que Ruffus & d'autres écrivains troifième

partie.

(1) Part. 2, chap. 7.
 (2) Part. 2, chap. 8.

- (3) Part. 2, chap. 9.
  - (4) Part. 2, chap. 10.
  - (5) Part. 2, chap. 11.
- (6) Part. 2, chap. 12.
  (7) Part. 2, chap. 14.
  (8) Part. 2, chap. 15.
  (9) Part. 2, ibid.
- (10) Part. 3, chap. 1.

335

indiqués avoient décrit, il y a nombre de fiècles, les parastates variqueux que l'on appelle trompes de Fallope (1). Suivant l'opinion même d'un habile Chirurgien de ce fiècle, on a fait voir que la Chirurgie étoit auffi avancée il y a deux mille ans qu'elle l'eft à présent (2); & l'art de travailler les métaux, de rendre l'or potable, le verre ductile & malléable, l'art de distiller, celui de peindre le verre, la composition de la poudre à canon, & mille autres opérations chymiques que nous avons prouvées avoir été connues des Anciens, ne nous laissent aucun doute de leur habileté dans la Chymie (3). On a vu que le sentiment de Harvey, de Sténon, & de Rédi, sur la génération par les œufs (4), avoit été renouvelé d'Hippocrate, Empédocle, Aristote, & Macrobe; que celui de Hartsoeker & de Leuwenhoek sur les vers spermatiques & les animalcules, se trouve dans Aristote, Hippocrate, Platon, Lactance, & Plutarque (5). Et le système fexuel des plantes, dont on fait le principal mérite de la découverte à Morland, Grew, Vaillant, & Linnæus, est précisément exposé dans Empédocle, Théophraste, Pline, & Diodore de Sicile (6).

Suite de la récapitulation de la troifième partie.

339. Quoique nous ne nous foyons pas arrêtés long-temps fur les Mathématiques & la Géométrie, nous avons cependant fait voir que les plus belles découvertes dans ces fciences ont été faites par les Anciens. Tous les Géomètres Anglois, fuivis de Leibnitz & de Wolf(7), conviennent

| (1) Part. 3, chap. 1. | (4) Part. 3, chap. 4. |
|-----------------------|-----------------------|
| (2) Part. 3, chap. 2. | (5) Part. 3, chap. 4. |
| (3) Part. 3, chap. 3. | (6) Part. 3, chap. 5. |

(7) Wolf. Elem. Mathem. tom. 3, ch. 3, art. 8, p. 27, " convient d'avoir tenté en vain de " fubflituer à la fuite des propositions d'Euclide un autre enchaînement aussi ferme & aussi " folide."

Veyez Montuela, Hift. des Mathémat. tom. 1, pag. 217 & 218. Les paroles de Wolfus font telles: Euclidis Elementis palmam adhue meritò tribuendam effe....fed nunquam hoc fieri potuiffe, nifi quædam affumerem demonstratione, quæ effent demonstranda, vel in demonstrando, ac definiendo admitterem, confusè tantummodo percepta.

conviennent que, malgré les tentatives faites par les plus habiles Géomètres des derniers fiècles, la méthode d'Euclide est encore la plus rigoureuse & la plus parfaite : nous voyons que les problêmes les plus difficiles dans ces sciences ont été réfolus par Thalès, Pythagore, Platon, Archimède, Apollonius, &c. Nous avons vu que leurs productions dans la Méchanique ont été portées à un point qui a surpassé même la conception de nos plus illustres favans : les miroirs ardens d'Archimède nous en ont fourni un exemple (1). L'ifochronifme des vibrations du pendule; la connoiffance de la réfraction de la lumière & de sa cause (2); les tentatives sur la quadrature du cercle (3); les découvertes des propositions fondamentales de la Géométrie (4), & fur-tout de l'Algèbre, & celle de la précession des équinoxes, nous ont dû convaincre de la profondeur & de la subtilité du génie des Anciens. Nous avons fait voir aussi qu'ils avoient connu le microscope (5); que dans les Arts de la Peinture, de la Sculpture, & la fcience de la Musique, non-seulement ils nous avoient égalés, mais même qu'ils nous avoient furpaffés (6). En mettant fous les yeux du lecteur une efquisse de tous leurs ouvrages admirables en Architecture, & dans l'art de faire la guerre, nous avons auffi donné des preuves qu'ils n'étoient pas moins habiles dans les arts que dans les sciences (7); de sorte qu'il n'est aucune partie de nos connoissances dans laquelle les Anciens ne nous aient devancés, servi de guides, ou surpasses.

340. Il est un autre genre de vérités que je ne mets point au rang Récapitulades découvertes, parce que les Modernes même ne se flattent pas de tion de la quatrième les avoir trouvées, & qu'ils reconnoissent en devoir la connoissance à Partie. la religion chrétienne: telles sont l'existence de Dieu, l'immortalité

(1) Part. 3, chap. 8.

(2) Part. 3, chap. 6.

- (3) Part. 3, chap. 7.
- (4) Part. 3, chap. 9.
- (5) Part. 3, chap. 10.
- (6) Part. 3, chap. 11.
- (7) Part. 3, chap. 8, 9, 5 10.

Хх

& la spiritualité de l'ame, la création du monde & de la matière, & enfin l'origine du mal. Mais quoique l'on convienne que la religion chrétienne a beaucoup contribué à perfectionner en nous ces connoisfances, il n'eft pas raisonnable de soutenir que les Anciens ne les aient pas eues; & il me semble au contraire avoir démontré qu'ils avoient connu parfaitement ces principaux dogmes. On ne peut pas parler plus noblement & plus fublimement de Dieu & de l'ame que Platon l'a fait (1); & la création de la matière se trouve aussi clairement soutenue dans cet Auteur & fes sectateurs, que quelque autre part que ce soit (2). Il femble que ce feroit rendre un mauvais fervice à la religion que de récufer des témoignages auffi clairs & auffi folides que ceux que ces grands philosophes peuvent rendre sur ces vérités, contre quelques perfonnes, qui, avec les plus grands fecours pour parvenir au but que tout homme doit se proposer, ferment les yeux à la lumière qui les environne de toutes parts, & s'aveuglent pour ainfi dire, afin de ne pas être forcés de voir le grand jour.

de la vérité.

Conclusion 341. Or s'il est démontré que les écrits de ces grands maîtres pour engager contiennent la plus grande partie de nos connoissances, & que les aux fources découvertes les plus célèbres des Modernes y aient pris leur origine, n'eft-il pas plus raifonnable que nous allions puifer directement à la fource, fans nous en tenir entièrement aux ruisseaux qui en

découlent (3)?

342. En recommandant l'étude des Anciens, je suis fort éloigné Sentiment. de Sénèque & de Galien sur de penser qu'il faille négliger les Modernes. Je crois au contraire ce fujet.

(1) Part. 4, chap. 1 8 2,

#### (2) Part. 4, chap. 4.

(3) Le célèbre Guy Patin avoit une fi haute opinion des Ecrits des Anciens, qu'il dit dans une de ses Lettres à un ami : " L'Histoire de Pline est des plus beaux livres du monde ; c'est " pourquoi il a été nommé la Bibliothèque des Pauvres. Si l'on met Aristote avec lui, c'est " une bibliothèque presque complette. Si l'on y ajoute Plutarque & Sénèque, toute la famille " des bons livres y fera, père & mère, aîné & cadet." Lettres choisies de Guy Patin. Paris, 1685, in-12. p. 23.

qu'il est nécessaire d'apporter un esprit attentif à leurs travaux pour Qu'ilnefaut observer ce qu'ils ont ajouté, par leurs expériences, aux connoissances dant négliger des Anciens; car il n'est pas douteux que l'on peut tous les jours Modernes. ajouter aux progrès des connoissances (1): c'est pourquoi il est nécessaire de comparer avec attention les Anciens avec les Modernes, parce que l'on peut trouver dans ceux-ci plufieurs choses qui auront été quelquefois omifes, ou traitées obscurément par ceux-là; & les travaux des Modernes peuvent de plus fervir à remplacer les traités que nous avons perdus des Anciens, & dont les titres qui nous restent fervent à nous faire comprendre la grandeur de notre perte (2). Un autre avantage que l'on peut encore tirer de cette comparaison, est de nous affermir dans nos idées; car, là où les Anciens & les Modernes fe trouvent d'accord, il est tout naturel que leur consentement unanime doive déterminer notre jugement sur un tel point ; & lors même qu'ils diffèrent entre eux, la diversité de leurs raisons peut répandre des lumières dans notre esprit.

343. Enfin, libres d'une partialité aveugle à l'égard des uns ou des autres, nous devons penser que, quelques efforts qui aient été faits pour perfectionner nos connoissances, il restera toujours à faire,

(2) Voici comment s'expliquoit là-deffus un des plus grands hommes du fiècle, le favant Atterbury, Eweque de Rochester, dans une lettre à M. Tiriot.

La modestie nous apprend à parler & à penser avec respect au sujet des Anciens, sur-tout quand nous ne connoissons pas parfaitement leurs ouvrages. Newton, qui les favoit presque par cœur, avoit pour eux le plus grand respect, & les regardoit comme des hommes d'un grand génie & d'un esprit supérieur, qui avoient porté leurs découvertes en tout genre beaucoup plus loin qu'il ne nous paroît à préfent par ce qui nous refte de leurs écrits. Il y a plus d'ouvrages des Anciens de perdus qu'on ne nous en a confervés ; & peut-être nos nouvelles déconvertes ne valent-elles pas nos anciennes pertes.

Xx 2

pas cepen-

<sup>(1) &</sup>quot; Je vois, dit Leibnitz, que quantité d'habiles gens croient qu'il faut abolir la philofo-" phie des Ecoles, & en substituer une toute autre à fa place ; mais après avoir tout pesé, " je trouve que la philosophie des Anciens est solide, & qu'il faut se servir de celle des \* Modernes pour l'enrichir, & non pour le détruire." Leibnitz. Miscellan. à Feller, p. 113, otio Hannow.

à cet égard, pour nous & nos descendans. Il n'y a point d'homme qui puisse suffire seul à établir & persectionner un art ou une science (1). Après avoir reçu de nos ancêtres le réfultat de leurs méditations & de leurs recherches, nous ferons toujours beaucoup, fi nous pouvons v ajouter quelque chose, & par-là contribuer, autant qu'il est en notre pouvoir, à augmenter les connoissances & les perfectionner. Avons auffi les dispositions de Sénèque, qui s'exprimoit, à son ordinaire, d'une manière si éloquente sur ce sujet (2). " J'ai la plus grande vénération, " difoit-il, pour les inventions des Sages & pour les Inventeurs ; c'eft " un héritage commun que chacun peut & doit réclamer ; c'est à moi " qu'elles sont transmises, c'est pour moi qu'elles ont été faites; mais " agissions, continue-t-il, en bon père de famille; améliorons ce que " nous avons reçu : transmettons cet héritage à notre postérité en " meilleure condition que nos ancêtres ne nous l'ont laissé. Il nous " reste beaucoup à faire; il restera encore beaucoup à faire à nos " neveux : les mortels, après mille fiècles, ne manqueront pas encore " d'occasions d'ajouter quelque chose à ce qui leur a été transmis. " Et quand même tout auroit été trouvé par les Anciens, il y aura " toujours de nouveau l'usage de ces inventions, & la science, & " l'application des choses inventées.

(2) Veneror inventa fapientiæ, inventoresque adire tanquam multorum hæreditatem juvat. Mihi ifta acquifita, mihi laborata funt. Sed agamus bonum patrem-familias: faciamus ampliora quæ accepimus. Major ifta hæreditas a me ad pofteros transfeat. Multùm adhuc reftat operis, multùmque reftabit: nec ulli nato poft mille fæcula præcludetur occasio aliquid adhuc adjiciendi. Sed etiamsi omnia a veteribus inventa sunt. hoc semper novum erit, usus, et inventorum ab aliis scientia, et dispositio. Seneca, Epistola 64.

FIN DE LA QUATRIÈME ET DERNIÈRE PARTIE.

340

<sup>(1)</sup> Nemo nostrûm fufficit ad artem simul et constituendam, et absolvendam; sed fatis, superque videri debet, si quæ multorum annorum spatio priores invenerunt, posteri accipientes, atque his addentes aliquid, aliquando compleant, atque perficiant. Galenus in Aphorismum 1. Hippocratis.

# LETTRE

DE M. L'ABBÉ RIVE,

Bibliothécaire de M. le Duc de la Vallière, à l'Auteur de cet Ouvrage, au fujet du Livre intitulé Christianismi Restitutio, cité à la page 163 de cet Ouvrage.

J'AI l'honneur de vous envoyer, Monfieur, le paffage de Michael Servet, concernant la circulation du fang; je l'ai extrait de fon Livre intitulé *Christianismi restitutio*, & imprimé in-8° en 1553 (1), fans indication de lieu ni d'imprimeur, mot pour mot, ligne à ligne, avec la même accentuation, la même ponctuation, les mêmes abbréviations, & la même orthographe.

Six fortes de pièces forment la totalité de cet Ouvrage. La première a pour titre de Trinitate divinâ, quod in ea non sit invisibilium (2) trium rerum illusio, sed vera substantiæ Dei manifestatio in Verbo et communicatio in spiritu. Elle est divisée en sept Livres, dont les deux derniers sont en forme de dialogues. Le passage en question se trouve dans le cinquième. Il commence à la page 169, & finit à la 172. Boërhaave & Haller (3) se sont trompés, lorsqu'ils ont dit qu'il est dans un

(3) Boërhave & Haller, Metho. studii Med. p. 80, tom. 1, note (1), & p. 313 ejusd. tomi. Juvenel de Carlencas s'est bien plus trompé lorsqu'il a avancé que ce passage se trouve dans la préface de la seconde édition du livre de Servet.

<sup>(1)</sup> Le Père de Colonia s'est trompé dans son Histoire de Lyon, en disant que ce livre est imprimé fans date.

<sup>(2)</sup> Sandius & Niceron ont fait une faute bien groffière en mettant indivifibilium pour invifibilium. Ils font dire à Servet le contraire de ce que son système comporte.

#### LETTRE DE M. L'ABBE' RIVE.

autre Traité de Servet, qui a pour titre de Trinitatis erroribus, & qui a été imprimé in-8° en 1531 (1).

Le titre du livre intitulé *Christianifini restitutio* n'a été rapporté avec exactitude par aucun Bibliographe. On ne le trouve tel qu'il existe, ni dans la Roche (2), ni dans Vogtius (3), ni dans Sandius (4), ni dans Niceron (5), ni dans la Bibliographie instructive, ni dans le Dictionnaire typographique d'Osmond, ni dans l'Encyclopédie, ni dans Chauffepied, ni dans Jean-François Buddée (6), ni dans la Vie de Servet par Alleworde.

On n'en connoît aujourd'hui que l'exemplaire que l'on conferve dans la belle & précieuse bibliothèque de M. le Duc de la Valliere, dont la garde m'est confiée.

Il avoit autrefois appartenu au Docteur Mead, qui en fit préfent à M. de Boze, Secrétaire de l'Académie des Belles-Lettres & Infcriptions ; ou qui le troqua avec lui pour des médailles. A la mort de M. de Boze, M. Boutin, ancien Intendant des Finances, & M. le Préfident de Cotte, ayant acheté fa bibliothèque, ce livre échut en partage à ce dernier, qui le vendit enfuite à M. Gaignat à un prix exorbitant. C'eft du cabinet de M. Gaignat qu'il eft paffé dans notre bibliothèque ; je l'ai

- (2) La Roche, Bibl. Brit. tom. 2, p. 96 et feq.
- (3) Vogtius, Catal. Hift. critic. p. 624.
- (4) Sandius, Biblioth. antitrinatar. p. 13.
- (5) Niceron, Mem. tom. 11, p. 242.
- (6) J. Fr. Buddée Ifago. Hift. theol. in-4°. tom. 2, Supplem. p. 16.

342

<sup>(1)</sup> La Roche a dit qu'il a été imprimé en 1532, dans fa vie de Servet en Anglois; & Conrad Schlufferburgius (page 122, Biblioth. Hærefiologic. in-8°. 1599) en 1530. Ils fe font trompés l'un & l'autre.

#### LETTRE DE M. L'ABBE' RIVE.

payé 3810 livres: il est vrai que Rich. Simon (1), l'Abbé d'Artigny (2), les Auteurs de l'Encyclopédie, & Vincent Placcius (3), disent qu'il y en a deux ou trois autres exemplaires dans d'autres bibliothèques; mais comme aucun de ces Auteurs n'a vu ce livre, & qu'il ne peut par conséquent l'avoir décrit, nous sommes autorisés à regarder notre exemplaire comme unique, jusqu'à ce qu'on en décrive le titre tel qu'il est, & qu'on en fasse une description bibliographique & typographique parfaitement exacte. (4).

Ce 14 Janvier 1773. Hôtel de la Vallière.

J'ai l'honneur, &c.

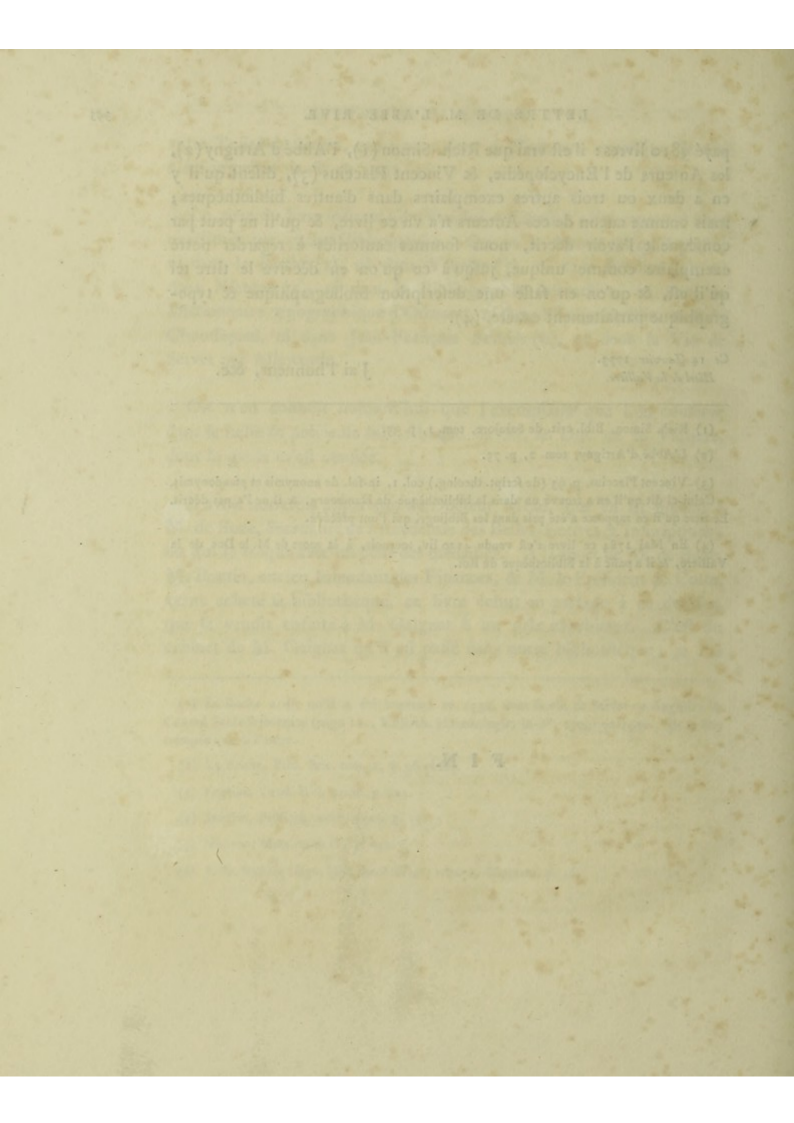
(1) Rich. Simon, Bibl. crit. de Sainjore, tom. 1, p. 35.

(2) L'Abbé d'Artigny, tom. 2, p. 75.

(3) Vincent Placcius, p. 93 (de fcript. theolog.) col. 1, in-fol. de anonymis et pfeudonymis. Celui-ci dit qu'il en a trouvé un dans la bibliothèque de Hambourg, & il ne l'a pas décrit. Le titre qu'il en rapporte a été pris dans les Bibliogr. qui l'ont précédé.

(4) En Mai 1784 ce livre s'est vendu 4120 liv. tournois, à la mort de M. le Duc de la Valliere, & il a passé à la Bibliothèque du Roi.

FIN.



# TABLE <sub>des</sub> MATIÈRES

Les Citations fe rapportent aux Notes comme au Texte.

Les Chiffres indiquent la Page.

# Α.

ACCE'LE'RATION du mouvement. 75 & fuiv. voyez Lucrèce, 77; v. Averroës, 79, & mouvement.

Acides; v. Alkali, 187 & fuiv.

- Accompagnement ; v. Mulique, 278 & fuiv. v. Chant compolé, parties.
- Activité positive dans la matière felon Needham, 65; v. Nature active & animée. Comment l'activité augmente dans les parties de la matière, 64.
- Affection. Chacun juge felon fes affections, 32 & fuiv. v. Aristippe.
- Ælien. Sa réflexion fur l'ambition d'Alexandre, 96; v. Rovigo.
- Ænefidemus ; v. Straton, fur les Qualités fenfibles, 36.
- Aërostates, 263, notes.
- Agens fimples, doués des principes de réfiftance & de mouvement, felon Needham, 64 & fuiv.
- Air. Sa nature, fa pefanteur, fon élasticité, 134 & fuiv. v. fusil, éther, rare, poids, réfraction, tourbillons, vuide.
- Aimant connu des Anciens, 146; v. Platon, Lucrèce, Defcartes, Albert.

- Alambic, 187; v. Zozime.
- Albert le Grand, fur l'aiguille aimantée, 148, notes.
- Alexandre le Grand; fon ambition outree, 96; v. Pluralité des Mondes.
- Alexander Aphrodifius; v. Aphrodifius.
- Algèbre connue des Anciens, 249; v. Diophante, Wallis: traces de l'Algèbre dans Euclide, 250; v. Platon: appliquée à la Géométrie par Defcartes, 252.
- Alhazen, fur la grandeur apparente des Aftres, & la réfraction de la lumière, 223 & fuiv. v. Roger Bacon.
- Alkalis connus des Anciens, 187 & fuiv. v. Cendres lixivielles.
- Allasfontes (vaisfeaux de verre); v. Flavius Vopifcus.
- Almelooven justifie Hippocrate de n'avoir pas parlé plus clairement de la circulation, 157. Avantage que l'Auteur a retiré de fon ouvrage, Préface, p. 5.
- Ame. Opinion de Platon, 16; de Dicæarque, fur la nature de l'Ame, 30; v. Qualités fenfibles : ame ou anima prife pour animalcule dans Hippocrate, 206. Spiritualité & Immortalité de l'Ame, reconnues des Anciens, 303 & fuiv.

Ame des bêtes, 305. Opinion de Descartes, connue des Anciens à cet égard, 306.

Ammien Marcellin, fur les Comètes, 123.

- Amour, ou Principe de l'Attraction, felon Empédocle, 82.
- Amputation des membres, 173.
- Amygdales; leur extirpation, 172.
- Analyse géométrique, 248; v. Pappus, 249: des Couleurs, & leurs combinaisons felon Platon, 102 & suiv.
- Anaxagore. Son fyftême, celui de Buffon; expofé de fon fyftême, 56 & fuiv. v. Nature animée.
  Son opinion fur la divifibilité de la matière à l'infini, 73; v. Newton, monde. Comment les Aftres fe foutiennent dans leur cours, 83. Lune habitée, 125. Tonnerre, 138; v. Leucippe. Son opinion fur la génération, 205. Ses homæomeries, 56; v. Lucrèce. Ce qu'il penfoit des Comètes, 121; v. Démocrite.
- Anaximandre invente la Sphère armillaire, fait le premier des Cadrans folaires, & des Cartes géographiques, 247.
- Anaximène admet la pluralité des mondes, 94; v. pluralité.
- Anciens. Raifons d'avoir recours aux Anciens,
  4. Comparaifon du mérite des Anciens &
  des Modernes, 55. Les Anciens ont précédé les Modernes dans la théorie des Comètes, 120, 124. Sagacité des Anciens, 125. Utilité de les étudier, 175, 198. Injuftice des Modernes à leur égard, 199; v. fituation. Grandeur du génie des Anciens, 259 & fuiv. Ils ont établi les Principes de la Mufique, 272.

Anévrisme, 172.

- Angles. Les angles oppofés aux fommets, égaux, felon Thalès. Angles fur la bafe du triangle ifocèle égaux, felon le même, 247; v. Triangles, Cercle, Angle. d'incidence, égal à l'Angle de réflexion, felon Platon, 101. Trifection de l'Angle trouvé par Platon, 249.
- Animal; v. Génération, Œuf, Vers. Les fubftances animales & végétales fe convertifient l'une en l'autre réciproquement, felon Needham, 64; v. Zoophytes. Animalcules fper-

matiques, comment ils fe réfolvent, ibid. Principes de la Génération, 200 & fuiv.

- Animé; v. Needham. Tout est animé dans la nature, felon Pythagore & Platon, 66. Planètes animées, 107.
- Anthème de Tralles; fa description du miroir ardent d'Archimède, 238, & fuiv. Connoiffoit peut-être la poudre à canon, 106.
- Antiphon au sujet de la quadrature du cercle, 231.
- Antipodes admis par Pythagore, Platon, 110; v. Zacharie.

Apelles ; v. Perspective.

Aphorifmes. A peine a-t-on ajouté un nouvel Aphorifme à ceux d'Hippocrate depuis lui, 157; v. Circulation.

Aphrodifius Alexander fur l'aimant, 148.

- Apollonius. Ses tentatives fur la quadrature du cercle, 232.
- Apulée a connu la circulation du fang, 161; v. Nemefius.

Arabes ; leur mérite en Astronomie, 220.

Arc-en-Ciel, 136.

- Archimède a-t-il connu les lunettes de longue vue? 114; v. Strabon, Dioptre: fes triangles inferits ou circonferits, 251: fon mérite dans la Méchanique, 254: fes découvertes dans les Mathématiques, *ibid.* fa défenfe de Syracufe, 255: fa galère immenfe: fa fphère, 256: fes Miroirs ardens; v. Miroirs: admettoit le principe de la raifon fuffifante, 42: au fujet d'Ariftarque, fur le fyftême de Copernic, 107: fes tentatives fur la quadrature du cercle, 232: quadrature de la parabole, 233: fon traité fur les miroirs, perdu, 243: fes inffrumens pour démontrer aux yeux la grandeur du Soleil, 264.
- Archytas inventeur des principes de la Méchanique, 248 : admettoit le fystême de Copernic, 109.

Aristarque de Samos a foutenu le fyslême de Copernic, 107 ; v. Timée, impiété, foleil. Il donna la première méthode de mesurer la distance du foleil à la terre, 252.

Ariftippe penfa comme Descartes & Malle-

346

branche fur les Qualités fenfibles, 32; n'admet aucun criterium invariable, pour juger des chofes, 34.

Aristote a fourni à Descartes les règles de sa logique, & de sa méthode, 10 & suiv. pensoit que les Qualités fenfibles ne résidoient que dans l'ame, 26: a connu la circulation du fang; v. veines, & 160 & fuiv. Son opinion fur la nature de la semence, 62; admet la divisibilité à l'infini, comment ? 73: fon opinion fur l'accélération du mouvement, 78 : a connu les tubes optiques, 113; v. rayon. Son erreur sur les Comètes, 121. Cinquième élément, v. Ether, Feu. Son opinion fur la caufe du Tonnerre; v. Descartes, Anaxagore : ce qu'il pensoit du sexe des Plantes, 215 & suiv. a connu la pouffière prolifique des plantes, 218. La réproduction des polypes, 210 & fuiv. Le fystême de la génération par les œufs ou par les animalcules, 201, 203, & suiv. Toute connoiffance vient des fens, felon Ariftote, 13 ; v. Locke : fon opinion fur la création de la matière, 319; fur la dépravation de la nature humaine, v. Péché originel. Sur la nature de Dieu, 297. 301. Aristote avoit réfolu le problême du cône de lumière passant par un trou carré, 228.

Aristophanes, 140; 244.

Aristoxène le Musicien, 273.

Armillaire ; v. Sphère.

- Aftres, leur mouvement combiné de deux forces, 81; v. Célefte. Proportion de leur cours; incertitude des Anciens à cet égard, 87; v. Quarré, Gravitation. Révolution des Aftres; v. Révolution, Axe. Connoiffances aftronomiques des Chaldéens, 121, des Arabes; v. Arabes. v. Cicéron. Grandeur apparente des Aftres, 221 & fuiv. v. Alhazen, Bacon (Roger).
- Astronomie; v. Alhazen, Aristarque, Aristote, Astre, Axe, Comètes, Copernic, Démocrite, Gravitation, Hévélius, Hipparque, Kepler, Platon, Pythagore, Rotation, Révolution, Réfraction, Newton, Sénèque, Lune, Soleil, Tache, Disque, Empédocle, Thalès, Corde,

Gravité, Grégori, Monde, Archimède, Dioptre, Strabon, Tichobrahé, Antipodes, Attraction, Aurore, Propagation, Flux, Atmofphère, Satellites, Archytas, Timée, Pefanteur, Mouvement, Force, Obfervation, Phavorinus, Orbite, Chaldéens, Egyptiens, Arabes, Ptolomée, Zénith, Horifon, Rare, Milieu.

Atmosphère de la Lune, 129.

- Atomes; v. Moschus, Démocrite. C'est la différence du nombre & de la combinaison des
   Atomes, qui fait les différentes sensations, 37;
   v. Epicuriens, Différence, Corpusculaire.
- Atticus, Platonicien, reconnoît la création de la matière par Dieu, comme Platon, 316.
- Attraction, caufe de la réunion de molécules qui conftituent les corps, 59, 60, & fuiv. v. Plotin, Empédocle, Vertu. Attraction réciproque de tous les corps, 84 & fuiv. v. Centre, Masse, Attraction cause du Flux & Reflux, 142 & fuiv. v. Flux.
- Augustin (S.). Doute de Descartes dans les Ecrits de ce Père, 12. Même opinion que Platon sur les idées, 24. Ce qu'il pensoit sur les vers spermatiques, 209; a connu la théorie moderne des polypes, 210 & suiv. v. Aristote: son opinion sur la nature de l'ame des bêtes, 306, 308; v. S. Thomas.

Aurore boréale bien connue des Anciens, 140. Aufone, fur le mal moral, 323.

- Averroës explique la caufe du mouvement accéléré, 70; v. Mouvement.
- Axe. Rotation des Planètes fur leur axe, 117; v. Nicétas.

в.

Babylone. Sa magnificence, 258.

Bacchus & Hercule foudroyes par les Brachmanes, 196.

Bacon (Roger), 221, 224, & fuiv. v. Alhazen.

Bagistane (Montagne de), dont Sémiramis fit faire fa statue, 260, note.

Bandages; v. Chirurgie, 174.

Baffe & Deffus ; v. Symphonie.

Bayle (Dict.) Démocrite a précédé Mallebranche dans le fystême de voir tout en Dieu, 22.

Y y 2

Beaux-Arts. Supériorité des Anciens à cet égard. 265.

Belus (Tour de), 258.

- Berkeley a été devancé par Protagoras dans le fystême de la non-existence des corps, 32; v. Qualités fensibles. Anciens qui ont eu la même opinion, 32, 33, & fuiv.
- Bibliothèque de Leibnitz; en quoi elle confiftoit, 51 & note.

Bien; v. Mal, Optimifme.

Biere des Egyptiens, 184.

Bils (Louis de), fes momies, 179.

Bleffures à la tête. Habileté d'Hippocrate, 174.

Boerhaave; v. Circulation, 166; ce qu'il dit de l'opération de l'or potable, 177; v. Joël.

Borrichius; v. Verre ductile, 192.

Bouffole. L'Aiguille aimantée a-t-elle été connue des Anciens ? 148.

Brachmanes, 196 ; leurs machines à feu, ibid.

Brucker. Exposé du fentiment de Démocrite, fur les qualités fensibles, 30. Remarque au sujet du système de Leibnitz, 51; v. Matière.

Buffon. Conformité de son système avec celui d'Empédocle & d'Anaxagore, 54 & suiv. v. Nature animée, Ficin : son miroir ardent ; v. Miroir.

But de l'Auteur, 7.

# c.

Cadrans folaires ; v. Gnomons.

Calcination, 184.

251.

Callicrate, ses fourmis d'ivoire, 263.

Camérarius, fur la pouffière prolifique des plantes, 214; v. Vaillant.

Canon. Poudre à canon connue des Anciens, 194, & fuiv. v. Antheme.

- Cartes géographiques dreffées par Anaximandre, 247.
- Caffini, fur les Comètes; v. Newton.

Cautères, 173 & fuiv. v. Chirurgie, & 244.

Cavalieri introduit la méthode des indivisibles,

Céleste. Comment les corps célestes se foutiennent dans leurs cours, felon Anaxagore, 83. Corps célestes plongés dans l'Ether, 132; v. Centre, Mouvement, Gravité.

- Cendres lixivielles. Sel que les Anciens en tiroient, 188; v. Alkali.
- Cenforinus, fur l'Harmonie des Planètes, imaginée par Pythagore, 88.
- Centrifuge, Centripète ; v. Force, Projection, Gravitation.
- Cercle. Quadrature du cercle, 230 & fuiv. v. Quadrature, Angle. Lorsque le triangle a pour base le diamètre d'un cercle, l'angle opposé à la base touchant la circonférence, est toujours droit, felon Thalès, 247.
- Cerf volant, fervant à tirer l'électricité d'une nuée, 152; v. Jupiter Elicius.
- Céfalpin, fur la circulation du fang, 165, fuiv. v. Harvey.
- Chaldéens, leur opinion fur l'origine des idées, 19; v. Mallebranche, Idées innées. Connoiffances aftronomiques des Chaldéens; v. Aftres, Egyptiens, Stobée.
- Chant composé peu goûté des Anciens, 278; fes différens genres.

Châtelet (Mad. du) ; v. Etendue, 42.

Chemins folides des Anciens, 261.

- Chemises de linge des Anciens, 285.
- Chinois. Une fecte de leurs Philosophes avoit enfeigné le Spinosifme, 70.
- Chirurgie. Habileté des Anciens en cet Art, 169. Mémoire de Bernard, fur les progrès des Anciens & des Modernes en cet Art, *ibid.* & fuiv.

Chromatique (Genre) ; v. Mufique, 282.

Chryfippe, fon opinion fur la divifibilité de la matière, 74; v. Monde. Sur l'origine du mal, 325, note; v. Optimifme.

Chûte des corps ; v. Accélération, Masse.

Chymie des Anciens, 176 & fuiv. v. Fréderic, Moïfe, Tubalcain. Chymie médicale des Egyptiens, 183 & fuiv. v. Momies, Toile, Dorure, Cryftal, Verrerie. Chymie de Démocrite, 193.

Cicéron expose l'opinion de Démocrite sur les

idées, 22; v. Bayle. v, Formes, par rapport aux idées de Platon. Excellence du traité des Offices, 71. Paffage notable fur l'air, l'éther, les étoiles, 127; v. Mer, Hiéroclès. A reconnu l'Optimisme, 321, note; v. Leibnitz, Hippocrate.

Ciment des anciens Egyptiens, 179.

- Circulation du fang, 157 & fuiv. v. Servet, Céfalpin, Fabrice d'Aq. Pend.
- Clarke. Preuve a priori de l'exist. de Dieu, dans Aristote, 301.

Cléopatre ; v. Perle, 189,

Climat. Influence des climats fur les mœurs & le gouvernement, 70.

Coloffe de Rhodes, 260.

Comètes, 120 & fuiv. v. Egyptiens, Sénèque.

Compofés. Comment fe forment les compofés, 42 & fuiv. v. Genres, Dieu, Ficin, Plotin, Xénophane, Etendue: quelle connoiffance on en peut avoir; v. Paffager. Compofition des couleurs, felon Platon; v. Analyfe.

Cône de lumière paffant par un trou quarré, 228.

- Copernic. Son aveu modeste fur fon fystême, 19. Son fystême, 105 & fuiv. v. Nicétas, Ariftarque, Platon, Philolaüs.
- Corde de mufique ; v. Grégori, Raison inverse, Monocorde. Comparaison d'une corde pour expliquer la propagation de la lumière, par Philoponus, 104.
- Corps. Principes des corps; v. Etendue, Héraclite, Nature, Monades, Compofés. La matière ne doit pas être confondue avec les corps, 49, 56, 68; v. Epicuriens. Chûte des corps; v. Accélération. Corps céleftes; v. Céleftes. Changement continuel des corps, 64, 72; v. Viciffitude. Corps, tombeau de l'ame, 329.
- Corpufculaire. Moschus & Leucippe ont précédé Démocrite, dans cette Philosophie, 72.
- Couleur & Lumière, 100 & fuiv. w. Newton, Propagation, Corde.
- Création de la matière : opinions partagées chez les Anciens, 314, Matière créée parDieu, felon Platon, 315; de rien ou tirée du néant, felon le même, 317: même opinion d'Hiéroclès,

ibid. Opinion de Jamblique, 318, d'Aristote, 319; v. Modèle.

Cryftal de différentes couleurs artificielles, 182. Ctéfibius; v. Fufil.

Cube; v. Duplication.

Cyrénaïque; v. Aristippe, fur le rapport des fens, 26, 27, 32, 34.

D.

- Découvertes particulières de quelques Anciens dans les Mathématiques, l'Affronomie, &c. 246; de Thalès, *ibid*. de Pythagore, 247 & fuiv. de Platon, 248; d'Hipparque & Diophante, 249, 253.
- Décomposition des fubstances animales & végétales, felon Needham, 64; v. Needham. Ce qui en réfulte, *ibid.* v. Etendue, 65.
- Définition du mouvement, 75 ; v. Dieu, de l'idée, felon Mallebranche, 18 ; v. Idée. Définition de Dieu, par Platon, la même que celle de Moïfe, 299.
- Démocrite, fa fagaciti, 6; a précédé Mallebranche dans fon fystême, 22. Son opinion fur le rapport des sens, 26, 27 ; fur la nature de la femence, 62, notes; fur les animalcules spermatiques, 205; sur la divisibilité à l'infini, 72, 73, 74; v. Monde. Sur les Comètes, 122, note; sur la Lune & ses Habitans, 127, 128; v. Pythagore. Sur la cause du Tonnerre: v. Leucippe, Moschus. Réduit tous les fens au toucher, 38, note : admet la pluralité des Mondes, 95, 96, & fuiv. Ses découvertes astronomiques supposent les lunetes d'approche, 112; v. Rayon. Chymie de Démocrite, 193 : ses conférences avec Hippocrate, 206 ; sa connoissance de la perspective, 226.
- Démonax croyoit que le feu avoit de la pefanteur, 136.
- Denfité de l'Air, 224; v. Réfraction aftronomique.
- Descartes, sa Logique & sa Méthode prises d'Aristote, 9 & suiv. Idées innées prises de Platon, de Sénèque, 16 & suiv. Pense

comme Ariftippe, fur les Qualités fenfibles, 32; admet la véracité du rapport des fens avec les Epicuriens, 38. Son opinion fur le principe du mouvement rejeté par Needham, 67, note; fur la propagation de la lumière, prife des Anciens, 103 & fuiv. fur la caufe du tonnerre, 138; v. Newton: fur l'attraction de l'Aimant, 146; v Plutarque. Ses tourbillons pris des Anciens, 98 & fuiv. Son application de l'Algèbre à la Géométrie, 252. Son opinion fur l'efpace, le temps, le plein; v. Efpace, Plein, Tim'e.

Descente des corps ; v. Accélération, Chûte.

Diamant. Art d'imiter les pierres précieuses, connu des Anciens, 265, note.

Diastole, 162; v. Nemefius.

Diatonique (Genre) ; v. Chromatique.

- Dichotomie de la Lune, usage qu'en fit Ariftarque, 252.
- Dieu. Opinion de voir tout en Dieu; v. Mallebranche, Proclus, Démocrite. C'eft en Dieu que les êtres ont la raifon de leur existence, 50; v. Genres, Plotin. Force que Dieu a imprimée à la nature, 67; v. Needham. Mouvement convenable que Dieu a donné aux corps célestes; v. Mouvement, Céleste. Idées faines des Anciens, fur la nature de Dieu, 295 & suiv. Opinions de différens Anciens à cet égard, 297 & suiv. Preuve a priori de Clarke dans Aristote, 301 & suiv. Dieu prit foin de rétablir le monde dans fon état, après le péché, 331.
- Différence des fenfations; v. Atomes. La différente figure & combinaifon des atomes est caufe du changement continuel des corps, 72. Différence des fenfations des couleurs, leur caufe felon Platon, 102, 103; v. Newton.
- Digreffion fur les Anciens & les Modernes de Fontenelle: v. Préface.
- Diogène Laërce ; v. Démocrite, 5. Toute connoiffance vient des fens, 14, note.
- Diophante invente l'Algèbre, 249; fes découvertes, ibid.
- Dioptre ou Tube optique de Pythagore, 115; v. Rayon, Strabon.

Diofcoride, fon vinaigre chymique diffout la perle de Cléopatre, 189; v. Vinaigre.

Diffillation. Cet Art connu des Anciens, 186, & fuiv.

Divifibilité de la matière, 72 & fuiv. v. Mofchus. Manière de s'exprimer d'Anaxagore à ce fujet, 73 ; v. Newton, Thalès.

Dorure des anciens Egyptiens, 180; v. Or.

Doute méthodique de Descartes dans Aristote, 10 & suiv. v. Existence.

Drélincourt; v. Trompes de Fallope, 167. Ductilité du Verre, 189 & fuiv.

Duplication du cube, 248.

## E ..

Eau. Tout corps plongé dans l'eau y perd de fon poids, &c. felon Archimède : ufage qu'il fit de cette observation, 255.

Echatane & Perfépolis, 259.

Eclipfes de la Lune, 111.

Ecliptique, fon obliquité apperçue de Thalès, démontrée par Pythéas, 246, & note.

Effervescence des acides avec les alkalis, 188.

Egyptiens. Les Egyptiens & les Chaldéens prédifoient le retour des Comètes, 121; ν. Pythagore. Egypte, Ecole des anciens Philofophes Grecs, 178 & fuiv.

Elasticité de l'Air, 134 ; v. Pression.

Electricité très-connue des Anciens, 149 & fuiv. v. Tonnerre, Foudre.

Elémens de la matière; v. Nature animée, 65. Les compofés matériels reviennent à leurs élémens, après leur diffolution, 66; v. Périr. Cinquième élément ou éther, 132.

Emaux des Anciens; v. Mofaïque.

Empédocle. Conformité de fon fystême & de celui de Buffon, 54, 56, & fuiv. Son opinion fur la géníration, 59, 201, & fuiv. fur la nutrition, 58: fur la vie & la mort, 59: fur l'attraction, 82: fur la lumière de la Lune, 125: fur la pefanteur de l'Air, 133: fur le fexe des plantes, 216, 217: fur la Matière éthérée; v. Hiéroclès. Admet un feu fubtil pour principe du mouvement, 58. Encyclopédie, fur les Comètes, 122, note. Enharmonique (Genre); v. Chromatique.

Entreprise de l'Auteur, 6.

- Epictète. Son opinion fur le mal, 324; v. Sallufte.
- Epicuriens penfent comme Démocrite, fur le rapport des fens, 36; v. Cyrénaïque, Berkeley, Protagoras, Ariftippe, Defcartes. Opinion d'Epicure, fur les qualités fenfibles, 38 & fuiv. Les principes des corps, felon Epicure, font immatériels, 51; v. Corps, Héraclite. Epicure admet la pluralité des mondes, 95, note. Comment on a Pidée des corps, felon lui, 48.
- Equilibre des corps céleftes: comment il fe conferve, 83.
- Equinoxes (Préceffion des). Hipparque jeta les premiers fondemens de cette découverte, d'après Timée, 253.
- Elpace & Temps. Opinion des Sceptiques, de Leibnitz, prife des Anciens, 309, 310: de Descartes, 310; de Muschembroëck, *ibid*. la même que celle d'Aristote, 311: de Lucrèce, 312. Descartes a pris de Platon son idée du plein & de l'espace, *ibid*. Platon exposé par Plutarque, *ibid*.
- Esprit. Il n'est rien dans l'esprit, s'il n'a été dans les sens, 15, notes.
- Esquinancie ; v. Laryngotomie.
- Etendue. Raifon de l'étendue dans les corps, 42 : comment on a l'idée de l'étendue, *ibid.* & 68.
  v. Châtelet, Etre, Efpace, Leibnitz.
- Eternité des idées, felon Platon, 22: de la matière, felon quelques Anciens, 314 & fuiv.
- Ether. Sentiment des Modernes & des Anciens à ce fujet, 131; v. Elément, Aristote, Hiéroclès.
- Etoiles ; v. Comètes, Ammien Marcellin, Démocrite, Zénith, Horifon.
- Etres fimples, comment ils donnent l'idée de l'étendue, 42. Principes des êtres composés, 48 & fuiv. v. Xénocrate, Héraclite, Corps.
- Euclide. Solidité de l'enchaînement de se propositions, dans la Conclusion, aux notes, p. 336.

Eustathe. Passage remarquable au sujet de la poudre à canon, 195.

Exhauftions (Méthode des), 251.

- Existence. Preuve de Descartes dans S. Augustin, 12.
- Expérimentale. Démocrite, Père de la Philofophie Expérimentale, 193.
- Extirpation des Amygdales; v. Amygdales.

F.

- Fabricius (Biblioth. Græc.) v. Brucker fur l'origine des idées, 20, note.
- Fabrice d'Aq. Pend. a découvert la circulation du fang à Harvey, 166 : fon habileté en Chirurgie, fa modestie, 171.
- Fallope: fes trompes connues des Anciens, 167 & fuiv. v. Ruffus.
- Feu. Principe du mouvement, felon Empédocle, 58. Feu, Matière éthérée, 131: nature du feu, felon quelques Anciens, 135.
  Feu pefant; v. Démonax. Comment le feu pénètre les corps, 139: pourquoi le feu tendil toujours à s'élever, felon Lucrèce ? 136.
- Ficin. Son opinion fur les compofés, 50; v. Etendue, Monade : fur l'affimilation des molécules organiques, 60; v. Génération, Buffon.
- Figures. De toutes les figures isopérimètres, le cercle est la plus grande, felon Pythagore, 248; v. Sphère. Figure formée par circonvolution, de quoi est-elle le produit? 249.

Fiftule lacrymale, 172.

Fixes ; v. Etoiles fixes, fentimens des Anciens à cet égard, 94 & fuiv.

Flamme, fa nature, 135,

- Flavius Vopifcus, fur l'extrême industrie des Egyptiens, 181: fur les vases de verre, nommés Allafjontes, 182: fur la manière de faire éclore les œufs, pratiquée depuis par Réaumur, 183.
- Fleuves. Retournent-ils à leur fource? 152 & fuiv.
- Flux & Reflux de la mer: opinion de Defcartes, 142: de Képler & de Newton, 143: de

- Pline, la même que celle de Newton, 144: de Pythéas, 143.
- Fœtus. Circulation du fang du fœtus à la mère. & vice verfá, 160, note.

Fonction véritable des fens, 40.

- Force productive (ou principe actif), dans la matière, reconnue des Anciens, 66; v. Vitalité, l'Idée de force, de réfistance, &c. concourent à donner l'idée des corps, felon Epicure & Needham, 69; v. Etendue. Force de la femence incorporelle, fe convertit en corps, 69; v. Germe, Semence. Forces centrifuge & centripète, 81: force de projection & de pefanteur, 82.
- Formes des chofes, ou Idées de Platon, 22: caufe de cette opinion de Platon, 23; v. Modèle, Univerfel, Eternité.
- Foudre. Les Anciens favoient faire tomber la foudre par l'électricité, 150 & fuiv. v. Jupiter Elicius.

Fouille des mines : connoissance que cela exigeoit des Anciens, 176.

Fourneau de reverbère, inventé par Démocrite, 194.

Fra-Paolo a découvert la circulation à Fabrice d'Aq. Pend. qui en inftruifit Harvey, 166; v. Servet.

Fracture; v. Luxation.

Franklin, fon expérience électrique, 138; v. Jupiter Elicius.

Fréderic III. Roi de Dannemark : fon expérience pour vérifier la diffolution du Veau d'or, 178; v. Boerhaave.

Freind ; v. Chirurgie.

Frottement & agitation des parties, caufe du feu, 135.

Fufil a vent, inventé par Ctéfibius, 134 ; v. Philon, Air.

# G.

Galien a connu le paffage du fang des artères dans les veines, 161, note 1 ; v. Circulation, Apulée. Galilée, fur le mouvement combiné des aftres : juffice qu'il rend à Platon, 90 ; v. Viteffe.

Ganymède inonde l'armée de Céfar, 257.

- Gard (Pont du). Monument de la grandeur des Anciens, 261.
- Gaffendi & Newton ont renouvelé la doctrine des atomes, ou la philosophie corpusculaire, 72; v. Moschus. Gaffendi a devancé Defcartes & Mallebranche dans la vraie théorie des qualités sensibles, 27.
- Génération ; v. Empédocle, Buffon, Ame, Hippocrate, Needham, Platon, Pythagore, Ariftote, Germe, Œufs, Vers, Animal, Feu, Démocrite.

Genres des composés se réduisent, selon Platon, à quelque chose qui n'est pas composé, 49, 50.

Gerdil (le père), fur l'accord de la Phylique de Leibnitz & de Pythagore, 45.

- Germe primitif, principe de la génération, felon Needham : ce que les Anciens ont penfé à cet égard, 69 ; v. Génération.
- Gefner, fur les animalcules d'Hippocrate, 208, note.

Gnomons ou Cadrans folaires, 247.

Gommes propres à abforber différentes couleurs fur la toile : en Egypte, 180.

Goutte de vin peut se répandre par toute la mer, felon Chryfippe, 74; v. Divifibilité.

Grandeur apparente des aftres, 224 & fuiv.

Gravitation; v. Pefanteur. Idée de plusieurs Anciens fur la force centrifuge & la force centripète, 81 & fuiv.

Gravité réciproque entre les corps célestes, 84.

Gravure des médailles anciennes : sa supériorité, 265, & la note.

Gray. Son microfcope, 265.

- Greave, fon ouvrage fur la description des Pyramides, où il parle du verre malléable, 192, & la note Angloife.
- Grégori découvre la loi inverse du quarré des distances dans la théorie de Pythagore, 88, 89.

Grew, fur la pouffière prolifique des plantes, 213.

Gui

Gui l'Arétin, fon échelle des notes, antérieure à fon temps, 274. Guldin, 249 ; v. Figure.

#### H.

Habileté étonnante des Anciens dans les petits ouvrages, 263 ; v. Callicrate, Myrmécide.
Habitans de la Lune, 125 & fuiv. v. Orphée.
Haller ; v. Circulation, 165, note.

Harmonie de Pythagore dans le cours des planètes, 88 : connue des Anciens, 276 & fuiv.

- Harvey ; fur la circulation du fang, 166 & fuiv. v. Fabrice d'Aq. Pend.
- Héraclide; v. Pluralité des mondes, 95 & fuiv. Syftême de Copernic, 109.
- Héraclite, fur les idées, penfe comme Pythagore, 18; v. Mallebranche, formes : admet les êtres fimples pour principes des corps; v. Plotin, Hermias.

Hercule ; v. Bacchus.

Hermias regardoit la monade comme le principe des corps, 46 ; v. Pythagore.

Hernie intestinale, 172.

- Heron d'Alexandrie. Il invente des machines à vent, des crics, des horloges hydrauliques, 134.
- Hévélius, fon erreur fur les Comètes; v. Kepler.

Hicétas; v. Nicétas.

Hiéroclès. Expofé de la doctrine de Pythagore, fur l'Ether, 133; v. Newton, Cicéron: croit, comme Platon, la matière tirée du néant; v. Création, Proclus.

Hiéron, problême de fa couronne, 255.

- Hipparque invente la Trigonométrie, 249: donne les premières tables des mouvemens de la Lune & du Soleil, 253; v. Equinoxe.
- Hippocrate de Chio. Son opinion fur les Comètes, 120; v. Pythagore, Encyclopédie. Quadrature des lunules, 230.
- Hippocrate de Cos (le Médecin) regarde le feu élémentaire comme le principe du mouvement & de la végétation, 61, 62; v. Empédocle :

a connu le fystême de Buffon, 61; ce qu'il pensoit de la femence animale, 62: a connu la circulation, 158 & fuiv. v. Almélooven, Fœtus. Sesidées sur la génération; v. Œufs, Vers, animalcules. Sa Chymie, 185, 186; v. Démocrite: ses idées sur la vie & la mort, 207, 208; v. Empédocle: admettoit l'Optimisme, 322, note 2. 325, note; v. Cicéron.

- Hobbes n'a fait que renouveler d'anciennes opinions, 70.
- Homberg. Son fentiment fur l'éther, 131; v. Newton. Sur l'or potable, 178, note; v. Joël.
- Homme. L'homme, feul critérium des chofes; v. Protagoras, Berkeley, Jugement. Etat de l'homme felon Platon, après le péché originel, 328.
- Homæoméries d'Anaxagore, 56; v. Lucrèce, Nature animée.
- Horifon. Aftre vu à l'horifon, 224 ; v. Réfraction aftronomique, 222 ; v. Zénith.
- Huile tirée du fel marin, 186, propre à calmer les flots de la mer, 145.

Hydropifie; v. Ponction.

Hydroftatique. Ses principes découverts par Archimède, 255.

Hypothénuse; v. Quarré, 248.

# J.

- Jamblique. Passage au fujet des lunettes de longue vue, 114. Son opinion erronée fur la création de la matière, 318.
- Idées innées de Platon, adoptées par Defcartes & Leibnitz, 16; v. Mallebranche, 18: ce que Platon entend par idées, 22; v. Héraclite, 23; v. Formes, Leibnitz, Chaldéens, Oracles, Nicomachus, Nombre, Modèle, Univerfel, Paffager, Eternité, Proceffion.
- Impiété du Spinofifme, 70; v. Chinois. Ariftarque accufé d'impiété pour foutenir le fyftême de Copernic, 107.
- Inconstance des hommes dans leurs jugemens,

1.

Zz

- Inconnu. Comment on arrive du connu à l'inconnu, 10.
- Indivisibles (Méthode des), 251 ; v. Cavallieri. Indivisibilité des atomes, 72 ; v. Moschus.

Industrie extrême des Egyptiens, 180 & fuiv.

- Influence des climats fur les mœurs, 70, & notes.
- Inflrumens de Chirurgie des Anciens, 171 & fuiv.
- Intellectuel. Monde intellectuel, archétype du monde fenfible, 22, 23; v. Oracles, Platon.
- Inverse (Raison); v. Quarré, Grégori.
- Joël de Langelote; v. Chymie, 178, note, & Homberg.

Ifochronifme des vibrations du pendule, 221 & fuiv. v. Arabes.

Jugemens; v. Inconftance. Il n'y a pas de règle générale pour juger des chofes, 34; v. Qualités fenfibles, Cyrénaïque, 34, 35.

Julius Maternus Firmicus : ce qu'il dit de l'Alchymie, 178, note 5.

Ivoire : art de l'amollir, inventé par Démocrite, 194.

Jupiter Elicius, 150 & fuiv. v. Electricité.

## К.

Kepler: fon erreur fur les Comètes, 120: fon opinion fur le flux & reflux, 142: v. Pline, Newton.

Kircher; v. Miroirs ardens.

# L.

Lactance contre l'opinion des vers ou animalcules spermatiques, 205.

Lactée ; v. Voie.

Lambeccius; v. Pfellus, Chaldéens fur les idées.

Langelote; v. Joël.

Laryngotomie, 172.

Leibnitz penfe comme Mallebranche, fur l'origine des idées, 23; v. Defcartes : fa Phyfique, 41 & fuiv. les fondemens en ont été pofés par les Anciens, 45: avoue avoir puifé fes connoiffances chez les Anciens, 51; fa bibliothèque, *ibid*. Tentatives d'un Allemand pour rapprocher Leibnitz de Parménide, 51: fon opinion fur l'efpace & le temps, 310; v. Efpace. Ses principes fur l'Optimifme & l'origine du mal, pris des Anciens, 320. Optimifme dans Timée de Locres, Platon, Plutarque, 321 & fuiv. Il a fuivi Platon & Chryfippe, fur l'origine du mal, 325 & fuiv. Son Harmonie préétablie tirée de Plotin, 326. Lenticulaire (Verre), 244; v. Miroir.

Leucippe a précédé Démocrite dans fon syftême,

29, note; v. Corpusculaire, 72 : ce qu'il penfoit du Tonnerre, 139; v. Sénèque.

Linnæus a perfectionne le fystême fexuel des plantes, 212.

Litharge d'argent, 184.

Lithotomie au grand appareil, 171.

- Locke. Toutes les connoiffances viennent des fens, 12 & 13; v. Aristote : Stoïciens, 13 & 14.
- Logique de Descartes, 9: sa méthode, 11; v. Aristote.
- Longimétrie. Thalès en établit les principes, fur le rapport des côtés des triangles, 246; v. Ombre.

Louppes; v. Miroirs, Microfcopes, & 264.

- Lucrèce, fon opinion fur les qualités fenfibles, 36, 37 : exposé du fystême d'Anaxagore, 56 ; v. Nature animée, Plutarque, 57, Buffon, 54, Empédocle. Lucrèce a connu la résistance des milieux : erreur d'Aristote à cet égard, 77 & suiv. La pression de l'air oblige la flamme de monter, 136 : son opinion sur l'aimant, 147.
- Lumière & couleurs, 100 & fuiv. v. Propagation, Analyfe, Newton, Mouvement, Cône.
- Lune. L'ombre de la terre fur la lune; v. Ombre. Taches de la lune, 112: lune éclairée par le foleil, 125: fa lumière fans chaleur, *ibid*. Habitans de la lune, 125 & fuiv. v. Atmosphère. Question de Plutarque fur la lune, 129.

#### 354

Lune cornée ; v. Verre.

Lunettes d'approche trouvées par Métius chez les Modernes, 112; v. Obfervation, Dioptre, Strabon, Mabillon, Microfcopes.

Lunules, leur quadrature par Hippocrate de Chio, 230.

Luxations, 173.

Lyre des Anciens, 275.

#### M.

Mabillon ; v. Télescopes, 116.

- Machiavel doit toute fa politique à Aristote, 70.
   Machine; v. Archytas, Archimède, Méchanique, Machine pneumatique; v. Vîtesse,
- vuide, mouvement : Machines de guerre furprenantes des Anciens, 255, 257.
- Maclaurin : fa fagacité ; v. Quarré, Grégori.
- Mal. Origine du mal; v. Optimifme, Leibnitz. Il n'est pas de mal sans quelque bien, 322: le mal est l'absence ou la privation actuelle du bien, 324.
- Malignité dans la nature humaine, felon Speufippe, 328, & felon d'autres Anciens, pag. fuiv.

Malléabilité du verre, 189 & fuiv.

- Mallebranche a pris des Anciens l'opinion de voir tout en Dieu; v. Oracles, Proclus: juftification de fon fyftême, 18, 19; v. Augustin: pense comme Aristippe & d'autres Anciens, fur les qualités sensibles, 32, 60; v. Descartes: raisonne comme Epicure sur le rapport des sens, 38: son opinion sur la grandeur apparente des astres, 221.
- Marcus Græcus, 197; v. Canon, Chymie, Brachmane, Anthême.

Marées, 142, 143, & fuiv.

Marolles. Montuela lui fait mal-à-propos tout l'honneur de la folution d'un problême réfous par Ariftote, 228.

Marteaux; v. Mufique, Pythagore.

Masse. Chûte des Corps non proportionnelle à leur masse, 76: Attraction proportionnelle à la masse des Corps, 86.

Matière. La matière ne peut se comprendre, felon

Epicure, 48: Etres immatériels ou fimples, principes des corps, *ibid.* v. Syftême de Leibnitz, 41 & fuiv. Matière organique, 60; v. Empédocle, Elémens : décompofition graduelle des êtres matériels, ce qui en réfulte, felon Needham, 64 & fuiv. La matière a en elle-même le principe du mouvement, 66; v. Activité : diflinction entre la matière & les corps, 68 : divifibilité à l'infini, comment? 72. Matière éthérée, 131; v. Hiéroclès, Empédocle. Opinion de Platon fur la matière, 315 & fuiv. v. Efpace. Sentiment des Anciens fur la création de la matière; v. Création.

Mead ; v. Servet, 163, note.

- Méchanique. Archytas en établit les premiers principes, & en fit le premier l'application, 248, & note; v. Archimède: excellence des A nciens dans la méchanique, 255 & fuiv.
- Médaille Latine prouvant la connoiffance que les Anciens avoient de l'électricité, 152; v. Cerf volant : autres médailles prouvant combien ils connoiffoient les règles de la perspective, 227, & note.
- Médecine. Les Anciens y ont excellé, 157 ; v. Circulation.
- Membrane. La femence, felon Aristote, s'enveloppe d'une membrane dans l'utérus, 203.
- Membres. Accroiffement des membres du fœtus, felon Hippocrate, 208; felon Platon, 209,
- Mémoire. Elle vient des sens, 15 ; v. Locke.
- Mer. Si les vapeurs des mers & de la terre fervent à réparer les pertes que font les aftres, 132, note 1 : l'eau de la mer, fusceptible de s'enflammer, 186, note 4.

Microfcopes chez les Anciens, 263 & fuiv.

Milieu ; v. Réfistance, Rare.

- Millington, fur la pouffière fécondante des plantes, 213; v. Grew.
- Miroirs ardens d'Archimède, révoqués en doute par les Modernes, 235: leur poffibilité prouvée par Kircher, 236: décrits par Tzetzès, *ibid*. celui de Proclus, 242: témoignages des Anciens en faveur d'Archimède, 238 & fuiv. Z 2 2

celui de Buffon, 237: détail de celui d'Archimède par Anthême, 231. Miroirs ardens par réfraction, 244.

- Modèle. Quel modèle Dieu s'eft repréfenté pour former l'univers, 22, 23; v. Idée, *ibid*. Nombres, 20.
- Modes nombreux de la mufique ancienne; leur avantage, 282.
- Moderatus Gaditanus. Passages fur les nombres de Pythagore, 45.
- Modernes. Les grands hommes parmi les Modernes, ont admiré les Anciens, 4. Les Modernes fe font fouvent enrichis des dépouilles des Anciens, 40; v. Anciens. Jugement de l'Auteur fur le mérite des Anciens & des Modernes. Préface.
- Mæris (Lac), 259.
- Momies des Egyptiens, 179: de Louis de Bils, ibid.
- Monades de Pythagore & de Leibnitz, 45; v. Corps, Composés, Parménide.
- Monde. Pluralité des mondes, 93 & fuiv. Il est possible, fuivant Démocrite, de faire un monde avec un atome, 74; v. Divisibilité.

Monocorde de Pythagore, 248.

- Montucla, fon erreur fur une citation d'Aristote au sujet des atomes, 87, note. Comment Pythagore trouva la monocorde, 247. Platon résont le problème de la duplication du cube, 248; erreur au sujet de la rondeur de la lumière passant par un trou quarré ou triangulaire, 228.
- Mort. Il n'y a point de mort proprement dite, 58, 59; v. Vie.

Mofaïques des Anciens; v. Chymie, 193, 271. Mofchus, Auteur de la philosophie corpusculaire, 29, note, 72; v. Leucippe,

Mouvement. Le feu en est le principe, felon Empédocle, 58; v. Feu, Nature animée. Principes actifs qui de leur nature produifent le mouvement, 65: définition du mouvement & de fon accélération, 75; v. Simplicius: fa progression, 76: erreur d'Aristote à ce sujet, ibid. Cause du mouvement accéléré, 78, expliquée par Averroës & Scot, 79 : mouvement de projection combiné avec la pefanteur dans le cours des Aftres, 81. Dieu a donné le mouvement le plus convenable aux corps céleftes, 83 ; v. Pefanteur univerfelle, Rotation, Révolution, Rectiligne. Mouvement progreffif de la lumière, 103, 104.

Moyfe, fa diffolution du veau d'or, 177 ; v. Frédéric. Son opinion fur l'ame des bêtes, 307, 308, & notes ; v. Ame. Platon définit Dieu comme lui ; v. Définition,

Muschembroëck ; v. Espace.

Mufique. Pythagore en trouva les principes, comment? 247, 272; v. Marteau. Mufique auffi ancienne que le monde, 272: étude que les Anciens en firent, *ibid*. & fuiv. Notes de la mufique connues des Anciens, *ibid*. Inftrumens de mufique des Anciens, 275 & fuiv. fes effets prodigieux, 279 & fuiv. & 381. Genres diatonique, chromatique, enharmonique des Anciens, 282. Nombre des modes de la mufique ancienne, *ibid*. fon avantage fur nos deux modes bécare, bémole, *ibid*. raifon de la perfection de la mufique ancienne, 283.

Myrmécide, fon petit chariot d'ivoire, 263.

# N.

Natrum ou nitre des Anciens, 183, 188.

- Nature des corps, felon Leibnitz, Pythagore, & plufieurs Anciens, 42 & fuiv. v. Needham. Epicuriens, Etendue, Atomes. Nature animée, 54 & fuiv. Nature active & animée, 64 & fuiv. ce que c'est que la nature, 67 & fuiv. nature humaine dépravée dans fon chef, felon Platon, 328; v. Péché originel, malignité.
- Needham, comment felon lui on a l'idée des corps, 69; v. Nature.
- Néméfius. Les Stoïciens déduisoient des fens tout principe de raisonnement, 15, note; v. Diogène Laërce.
- Néméfius a connu la circulation du fang, 161.

- Newton & Gaffendi ont renouvelé la philofophie corpufculaire, 72 : opinion des Newtoniens fur la divifibilité de la matière, 73 ; v. Thalès : Newton s'explique comme Anaxagore à ce fujet, *ibid*. conformité de fa théorie, des couleurs & de la lumière, avec celle de Pythagore & de Platon, 101, 102, & fuiv. Eloge de Newton, d'après Platon, 103 : fon opinion fur les Comètes, 120 ; v. Sénèque : fur l'éther, 131 : conformité de fa doctrine fur ce point, avec celle de Pythagore, 133 : fur la caufe du Tonnerre, 137, 138 ; v. les articles Flux, Attraction.
- Nicétas admettoit le mouvement de rotation de la terre fur fon axe, 110; v. Rotation.
- Nicomachus, fur les idées de Platon, 21, note.
- Nicomède. Ligne de Nicomède pour la quadrature du cercle, 234, note.

Nitre, 183, 188.

- Nôce Aldovrandine, 247, note.
- Nombres de Pythagore, ou idées de Platon, 20: nombres ou monades, 45; v. Systême de Leibnitz, 41 & fuiv. Pythagore rapportoit aux nombres, l'origine des animaux, & les révolutions des astres, 46.
- Notes de mufique, connues des Grecs, 274.
- Notions. Elles s'acquièrent peu à peu par le canal des fens, 12, 13; v. Esprit.

Numa connoissoit l'électricité, 150; v. Tullus. Nutrition, comment elle fe fait, 58, 59, 60.

# 0.

- Objets; v. Tube, Strabon, Dioptre, Alhazen, Archimède, Aristote, Distance, Ombre, Protagoras.
- Obliquité de l'écliptique apperçue de Thalès, 246.
- Obfervation. Les obfervations aftronomiques de Démocrite fuppofent l'ufage des lunettes d'approche, 112; v. Tube.
- Œufs. Art de faire éclore les œufs en Egypte, 182: génération par les œufs, 200 & fuiv.

- Offices de Cicéron, excellence de cet Ouvrage, 71, note.
- Olympe Phrygien. Inflrument qu'il invente, 273.
- Ombre de la terre fur le difque de la Lune, prouve la rondeur de la terre, felon Ariftote, 116; v. Terre. Thalès fe fert de l'ombre des Pyramides pour en mesurer la hauteur, 246.
- Onguens des Egyptiens, 184 ; v. Chymie.
- Opérations de Chirurgie: avantages des mithodes des Anciens à cet égard, 170, 171.
- Opinion. Des opinions caufes des erreurs; mais les rapports des fens font vrais, 38, 39, 40;
  v. Jugement, raifonnement.
- Optimisme & origine du mal, 320 & suiv. v. Leibnitz.
- Optique ; v. Lunettes, rayon, traité d'optique de Ptolomée, qui fubfistoit encore du temps de Roger Bacon, 221.
- Or tiré de l'orpiment par l'Empereur Caïus, 189; or potable, 1.78: dorure en or moulu, 180, & note 2.
- Oracles des Chaldéens, fur la caufe première des idées, 19; v. Chaldéens, Idées, Platon.
- Orbite ; v. Equilibre.
- Ordre que Dieu a mis dans l'univers, felon Platon, 67 & fuiv. v. Activité.
- Organique. Matière organique ; v. Buffon, 58 : nature animée, Empédocle.
- Orgues d'Archimède, 175.
- Orphée croyoit la lune habitée, 126; v. Pluralité des mondes : Voie lactée, 95; v. Pythagore Fable d'Orphée & d'Euridice : Mufique & fes effets, 280.
- Oughtrède cité par Wallis, au fujet de l'Algèbre des Anciens, 250.
- Ourse (la petite) fon usage montré par Thalès, 246.

## Ρ.

Palmier, fa fécondation, 218 & fuiv. v. Pouffière prolifique.

Palmyre, fa magnificence, 258.

Pappus a préfenté le germe de plufieurs découvertes modernes, 249.

Parabole, fa quadrature par Archimède, 233. Pardies fur l'ame des bêtes, 308, note.

Parménides. Tentatives pour le rapprocher de Leibnitz, 51.

Parties. Ufage des différentes parties dans l'accompagnement, connu de Platon, 278.

Parties fimilaires ; v. Anaxagore, 56.

Passager. Les êtres passagers ou les composés ne donnent point de connoissance certaine, 21.

Péché originel connu des Anciens, & comment? 327 & fuiv.

Peinture : v. Toile, vitrage, molaïque, perfpective, gomme, verres : ce qu'on peut penfer de la peinture des Anciens, 269 & fuiv.

Peirefe ; v. Ecliptique.

- Pendule, fes vibrations connues des Arabes, 221.
- Périr. Rien ne peut périr dans la nature, 58, 66, note 4.

Perle diffoute dans le vinaigre, 189.

Perfans anciens enseignoient le Spinosisme, 70. Persépolis, sa magnificence, 259.

- Perspective, fes règles connues des Anciens, 226, note.
- Pefanteur; v. Etendue, Viteffe, Gravitation, Gravité. Pefanteur univerfelle, 77 & fuiv. de l'air, 134 : du feu, 136 ; v. Démonax.
- Phavorinus a foupçonné les fatellites des planètes, 97.
- Phénomènes. Il n'existe que les phénomènes faisis par les sens, selon Protagoras, 31; v. Berkeley.
- Philolaüs a connu le fyftême de Copernic, & l'a divulgué le premier, 105, 106, 107; v. Ariftarque, Zodiaque.
- Philon de Byfance décrit les fufils à vent; v. Ctéfibius, Elasticité.

Philoponus; v. Corde.

- Philoftrate ; v. Perfpective.
- Phyfique de Leibnitz, 43 & fuiv. v. Monade.

Pierre précieuse ; v. Diamant, Chymie. L'Art de tailler les pierres précieuses a-t-il été connu des Anciens ? Supériorité des pierres gravées anciennes, 265, & note 2.

Pierre ; v. Lithotomie.

- Pitcarn prétend mal-à-propos que les Anciens n'ont pas connu la circulation du fang, 160, note 1.
- Plaies; v. Chirurgie: quels médicamens les Egyptiens y appliquoient, 184; v. Litharge.

Planètes, en plus grand nombre qu'on le croit, felon Démocrite, & d'autres Anciens, 95, 96; v. Pluralité des mondes : comment ils font habités, 96; v. Timée. Révolution des planètes fur elles-mêmes, 117 & fuiv. v. Phavorinus.

- Plantade, fur les animalcules spermatiques, 204.
- Plantes, leur différent fexe, 212 : femence des plantes comparées aux œufs, par Empédocle, 216 ; v. Sexe.
- Platon ; v. Idées innées, Descartes, Proclus : juge des qualités fenfibles, comme Protagoras, 35; v. fenfations : fon opinion fur les compofés, 49 & fuiv. fur la nature animée, (6, 67 ; v. Vitalité : fur le mouvement des aftres, combiné de deux forces, 83, 90; v. Dieu, mouvement : fur les couleurs & la propagation de la lumière, 101 & fuiv. v. Newton: fur le fystême de Copernic, 109; v. Philolaus : fur la circulation du fang, 160 : fur les antipodes, 110: fur l'éther, 133; v. Empédocle, Hiéroclès: fur l'aimant, 146; v. Lucrèce : fur les animaux spermatiques, 204, 209. Ses découvertes particulières, 248 : il invente l'algebre, 251; v. Analyfe, fon opinion fur l'efpace, le temps, le lieu ; v. Espace. Il définit Dieu comme Moyfe, 299: parle de l'ame, mieux qu'aucun Ancien, 304.

Plaute ; v. Bouffole.

- Pline a cru que la terre étoit une fphère, 111: fon opinion fur la caufe du flux & réflux, 144; v. flux: fur le fexe des plantes, 318.
- Plotin, fur l'origine des corps, pense comme Leibnitz & Pythagore, 50; v. Genres : fon

opinion fur l'affimilation des parties animales, 39; v. Nature animée : fur l'harmonie préétablie, la même que celle de Leibnitz, 326; v. Leibnitz.

- Pluralité des mondes, 92 : opinion de plufieurs Anciens, 95 ; v. Atmosphère, Orphée.
- Plutarque; v. Sens, 13, Locke, Stoïciens, Straton; fur les qualités fenfibles, 33, notes: expofé du fyftême d'Anaxagore, 57; v. Nature animée. Lucrèce: fon opinion fur la force centrifuge & centripète, la gravitation univerfelle, 84, 85; v. Grégori: fur les antipodes, 110: fur l'aimant, 150: paffage fur les lunettes de longue vue, 115, note 1; v. Jamblique: fur les Habitans de la lune, 128: beau paffage fur la Divinité, 300.
- Pneumatique ; v. Héron, 134, 258.
- Poids ou Pefanteur de l'air, 134.
- Pollux (Onomafficon) a connu les voies de la circulation du fang, 161; v. Néméfius.
- Polypes, leur reproduction connue d'Aristote & de S. Augustin, 210 & suiv. Polypes à l'Oreille, 173.
- Pompes inventées par Ctélibius, 258.
- Ponction des Hydropiques, 171.
- Ponts des Anciens, 261.

Pouls connu d'Hippocrate, 168, & note.

- Pourpre, quelle étoit la vraie couleur pourpre des Anciens, 148, note 2.
- Pouflière prolifique des plantes, 219; v. Palmier.
- Pression; v. Pesanteur, Gravité : la pression de l'air, cause d'élévation de la stamme, 134, 136 ; v. Elasticité.
- Principes de Locke, 12; des corps, 49 & fuiv. v. Monades, Héraclite, composés, principes actifs de Needham, 64; v. Mouvement.
- Proceffion des Idées ou leur émanation de Dieu, 22 & fuiv.
- Proclus : fon opinion fur les idées innées, 19, 20; v. Chaldéens : fon miroir ardent, 241; v. Miroir : croit, comme Platon, la matière tirée du néant, 318.

Propagation de la lumière, 101, felon Platon. Proportion de la révolution des aftres, 88 & fuiv. v. Quarré, Gravitation, Grégori.

- Protagoras a devancé Berkeley; v. Berkeley: diffingue entre les objets & les qualités fenfibles, 31, 32; v. Senfation.
- Pfellus, 19; v. Idées innées, Mallebranche, Proclus.
- Φυχαί Ι'ππυκράτυς. Ames d'Hippocrate; v. Gefner, 208, note 1.
- Ptolomée, au fujet de la voie lactée, 93, note: établit les principes de l'Harmonie, 273: décrit des instrumens femblables aux tuorbes, aux luths, 275: ce qu'il dit du monocorde, 277: il a connu la réfraction astronomique, 222; v. Zénith, horifon.

Pyramides d'Egypte, 260.

- Pythagore, ses nombres, ou idées de Platon, 20, ou monades de Leibnitz, 46 : fon opinion fur la semence animale, 61, 62: sur la nature animée, 66, 69 : fur la divisibilité à l'infini, 73, note : sur la raison inverse du quarré des distances, 88, 89; v. Grégori: fur la pluralité des mondes, 95 & faiv. fur la cause des couleurs, 100; v. Platon : fur le fystême de Copernic, 106 : fur les antipodes, 110 : fur les tubes optiques; v. Dioptre : sur les comètes, 123 ; v. Sénèque : sur les habitans de la lune, 127: fur l'éther, 132. Exposé d'Hiéroclès à ce sujet, 132. Ses découvertes particulières, 247 & fuiv. v. Marteaux, Mufique, Monocorde, Hypothénufe, Isopérimètre. Les écrits des Pythagoriciens contiennent toutes les théories de la Musique, 272 & suiv. Selon Pythagore, la vie actuelle eft une mort fpirituelle, 329.
- Pythéas prouve l'obliquité de l'écliptique, 246, note; v. Ecliptique. Sur les maráes, 143, & note.

## Q.

Quadrature des lunules, 230: du cercle par Anaxagore, 231: par d'autres Anciens, *ibid*. tentatives d'Archimède, de Philon, d'Appollonius & d'autres, 232 & fuiv. v. Parabole.

- Qualités fenfibles réfident dans l'ame, felon les Anciens, 26; v. Defcartes. Mallebranche, *ibid.* & 28. Ces deux Philosophes devancés par Gassendi, 27: opinion de Démocrite, 22, 31; v. Protagoras, 31, Aristippe, Straton, Sens, Sensation.
- Quantité quelconque, peut être égalée par une plus petite, felon Chryfippe, 74; v. Divifibilité.
- Quarré ; v. Raifon inverse, 87 & fuiv. Loi du Quarré desdittances, 82 : Quarré de l'Hypothénuse, 248 : de la parabole, 233.

# R.

- Rayons visuels, moins dispersés avec un tube optique, 113, 114; v. Vue, Réfraction, Strabon, Dioptre, Rare.
- Raifon. Principe de la raifon fuffifante, 42: raifon inverfe du quarré des diftances, &c. 82, 87.
- Raifonnement. Principes du raifonnement; v. Némefius.
- Rapport des fens, vrai, 38, 40, & fuiv. v. Sens, Senfation.
- Rare. Réfraction différente du rayon lumineux, felon la rareté des différens milieux, 221, 222.

Rectangle; v. Triangle.

- Rectiligne; v. Trigonométrie, 249 · mouvement rectiligne, 90.
- Réfraction; v. Miroir, Strabon. Réfraction de la lumière, 221: aftronomique, 222; v. Alhazen.
- Réfistance & activité motrice, 66, 67 : des milieux, 76, 77 ; v. Vuide : ignorée d'Aristote, connue de Lucrèce, *ibid*.
- Refpiration, fa caufe est le poids de l'air, &c. felon Empédocle, 134.

Reverbère (Fourneau de), 194.

Révolution dans ces Sciences, 3: des aftres; v. Proportion: des planètes fur elles-mêmes, 117; v. Rotation. Relation particulière & générale des aftres, 118: des comètes, 120 & fuiv. v. Sénèque. Rhodiginus ; v. Rovigo.

Rien ne se fait de rien, 314: Réflexion sur ce principe, ibid.

Romer ; v. Propagation de la lumière.

- Rondeur de la terre, 111 ; v. Antipodes, ombre, Plutarque.
- Rotation des planètes, 118 & fuiv. v. Axe, Nicétas.
- Rovigo (Cælius de), regardoit la terre comme un point, 97 ; v. Terre, Ælien.

Ruffus d'Ephèfe ; v. Trompes de Fallope, 167.

# s.

Sagacité des Anciens, 5 ; v. Découvertes.

Salluste le Cynique. Le mal, felon lui, n'est que l'absence du bien; v. Epictète, mal.

Santorius; v. Transpiration.

Satellites ; v. Phavorinus.

Sceptiques. Ils ont nié l'existence réelle du temps & de l'espace, 309.

Scipio Aquilianus ; v. Alcmæon, 49, & note. Scot, fur le mouvement accéléré, 79.

Sculpture des Anciens : sa supériorité, 267.

Sections coniques découvertes par Platon, 249. Sel ammoniac, 183.

Seleucus ; v. Systême de Copernic, Aristarque. Semblable. Rien de femblable dans la nature, felon Leibnitz, 52, & note 1.

Seméiotique, ou Art de noter la mufique chez les Anciens, 274 ; v. Notes.

- Semence de l'animal, 58 & fuiv. v. Buffon: opinion d'Aristote, de Démocrite, de Pythagore, d'Hippocrate, sur la semence animale, 61, 62, 69; v. Œufs, animalcules spermatiques, Empédocle, génération, force, membrane.
- Sénèque, fur la circulation du fang, 161, note 3: fur les comètes, 121, 123; v. Egyptiens: fur la pefanteur & l'élasticité de l'air, 135; v. Lucrèce: fur la cause du tonnerre, v. Stoïciens.

Sens; v. Locke, Aristote. 12 & fuiv. Cyrénaïque: sens, sources de nos connoissances, *ibid.* les rapports des sens sont tous vrais, 38, 40; v. Sensation, Démocrite, Mallebranche, EpicuEpicuriens, tacte : fonction véritable des fens, felon Sextus Empiricus, 38, 39.

- Senfations, font les modifications de l'ame, 36; v. Qualités fenfibles, différence, Socrate, Straton. Senfations toujours vraies, 38.
- Senfible; v. Paffager, 21: qualités fenfibles; v. Qualités.
- Sépulcre. Le corps est le fépulcre de l'ame pendant la vie, 16, 17.
- Séries infinies (Méthode des), 251.
- Servet, 162 : fon fameux passage, en entier, fur la circulation du fang, 163.
- Seth, fes colonnes, 177.
- Sexe. Liqueur féminale des deux fexes, 62 & fuiv. felon Buffon & Empédocle : fexe des plantes ; v. Linnæus, 212. connu de Claudien, 214 : fentiment de Théophraste, *ibid*. d'Empédocle, 216 : erreur d'Aristote, 216 : Expériences des Anciens à cet égard, 217 ; v. Palmier, Vaillant, Camerarius.
- Sextus Empiricus, fur la réfraction astronomique, 223, note 1.

Simples. Etres fimples & non matériels, principes des composés, 50; v. Monades, nombres, genre, Plotin, Ficin.

- Situation des Anciens par rapport aux Modernes, 91; v. Voie lactée.
- Socrate, fon opinion fur les qualités fenfibles, 26 : fur le tonnerre, 140.
- Soie teinte des Anciens Egyptiens, 180.
- Soleil immobile au centre, &c. felon Aristarque, 107; v. Théophraste: foleil vu plus grand;
  v. rayon, Strabon: fa distance de la terre;
  v. Aristarque: fon image par un trou quarré;
  v. l'Addition de cet Ouvrage.
- Sommet. Angles opposés au fommet, égaux, felon Thalès, 247.
- Souvenir. Nos connoiffances ne font qu'un fouvenir, felon Platon, 16 & 17.
- Speufippe, fa belle définition de Dieu, 299; v. Dieu.
- Sphère, le plus grand des folides isopérimètres, felon Pythagore, 248: la terre est une sphère applatie, selon Leucippe, 111, note 1; v. Ombre, sphère armillaire, 247; v. Anaxi-

mandre : doctrine élémentaire fur le contact des sphères, 5, note.

Sphéricité de la terre, 111.

- Spinofa n'a fait que renouveler d'anciennes opinions, 70; v. Chinois, Xénophane.
- Staficrate propofe de faire du mont Athos, la flatue d'Alexandre, 260, note 2.
- Statique, fes principes établis par Archimède, 255.
- Steuchus Eugubinus, fur la création de la matière, 319, note 2 : fur le péché originel, 329.
- Stobée; v. Nombres de Pythagore, 45 : fur les comètes, 123.
- Stoïciens; v. Sens, 13, Néméfius, Locke: fur l'éther, 131; v. Pythagore: fur le tonnerre, 139; v. Socrate, Sénèque.
- Strabon. Paffage notable fur les lunettes de longue vue, 115.; v. Archimède, Pythagore.

Straton. Qualités fenfibles, 36; v. Protagoras. Sucre, connu des Anciens, 184.

Sutures, 173.

- Sympathie ; v. Nature animée, 59,
- Symphonie, felon Caffiodore, 278, 279 v. Chant, Harmonie.
- Systême de Leibnitz, 41, connu des Anciens, 45 : de Buffon, 54; v. Nature animée : de Copernic, 105 & fuiv.
- Syftole ; v. Néméhus, 162.

# т.

- Taches de la lune & fes montagnes, 6, 112: fur le difque des aftres, 117.
- Tacite, a mieux jugé qu'aucun écrivain les actions des grands hommes, 71, note.
- Tact. Démocrite réduifoit tous les fens au toucher, 38, note; v. Senfation.
- Taille. Art de tailler les diamans, 265, note.
- Tangente. Tout corps tend à s'échapper par la tangente, felon Leucippe, 99.
- Tarentule. Guérifon de fa morfure, 280.
- Teinture. Les Egyptiens ont excellé dans cet art, 180; v. Toile, Pourpre, Soie.
- Télescopes, 112 & suiv. v. Lunettes, Strabon. A a a

Temps. Opinion des Sceptiques, 309: & de différens Anciens & Modernes, 310; v. Efpace.

Terpandre, Muficien.

- Terre, fa rondeur, 107; v. Ombre, antipodes, ibid. v. Sphère, Zodiaque : la moindre des planètes, ou un point, comparée à l'univers, 05; v. Ælien.
- Tertulien, fur la femence animale, 210; v. Semence.
- Thalès; v. Pluralité des mondes, 95 & fuiv. fur la divifibilité de la matière, 73, note: fur la lumière de la lune, 125; v. Empédocle, 125, note: fes découvertes particulières; v. Pyramides, angles, diffance: fur la nature de de Dieu, 295, note.

Thémistius, au sujet de la poudre à canon, 196. Théognide, son opinion sur Dieu, 297.

Théophraste, ses caractères peints avec la plus grande vérité, 71, note: admettoit le syftême de Copernic, 106; v. Aristarque, Timée.

Thériaque d'Andromaque, 184.

- Thomas (S.), fon opinion fur l'ame des bêtes, 307.
- Ticho Brahé, fon fystême connu de Vitruve, 109, 110.
- Timée de Locrès, admettoit le fystême de Copernic, 107, 109; v. Philolaüs: connoissit le mouvement particulier des étoiles fixes d'occident en orient, 253: & la précession des équinoxes, *ibid*. fon opinion fur l'espace, le temps; v. Espace: fur le monde animé, 66, note 3: fur les deux forces de projection & de pesanteur, 82: fur le temps, 309, & note: fur le vice de la nature humaine, 328.

Timothée, Muficien, 281.

- Toile. Art de peindre la toile en Egypte, 180.
- Tonnerre, 137 & fuiv. v. Electricité, Franklin, Jupiter Elicius.
- Topiques. Obligation qu'on a aux anciens Chirurgiens à cet égard, 174, ligne 15.
- Toucher ; v. Tact.
- Tourbillons de Descartes, connus des Anciens, 98.

Tournefort, fon erreur fur les étamines des plantes, 213, 214; v. Vaillant, Zaluzianfki.

Transpiration de Santorius, 168, & note.

- Tremblemens de terre, 141 & suiv. imités par Anthème de Tralles, 196, note 2.
- Triangles. Ufage qu'en fit Thales ; v. Diffance : rectangle dans un cercle, ayant le diamètre pour bafe, 247 ; v. Ifocèle : égalité des deux angles, fur fa bafe, *ibid.* v. Trigonométrie. Triangles infcrits & circonferits d'Archimède ; v. Cavallieri.
- Trigonométrie rectiligne & fphérique, inventée par Hipparque & Diophante, 249.
- Trimalcion. Repas de Trimalcion ; v. Perfpective, 227, note.

Trisection de l'angle, trouvée par Platon, 249. Trompes de Fallope; v. Fallope.

- Trumaux, Glaces chez les Anciens, 261, 262.
- Tubal-Cain, le même que Vulcain, habile Chymifte, 176, 177.
- Tube optique; v. Strabon, Mabillon, 113 & fuiv.
- Tullus Hostilius tué en électrisant une nuée, 151.

Tuorbes des Anciens, 275.

Tzetzès, fa description du miroir d'Archimède, 236.

# v.

Vaillant a le premier été témoin oculaire du fecret de la fécondation des plantes, 213; v. Grew.

Vallière (Duc de la) ; v. Servet, 163, note.

Veau d'or; v. Frédéric, Or potable.

- Veines. Anastomose des artères & des veines, 161, 164.
- Vérité; v. Doute, 9: règle du criterium de vérité, 32, 33, 34, & faiv.
- Verre. Ductilité du verre, 189 & fuiv. Verres peints, 180, 181, 193, 194; v. Flavius Vopifcus. Voyez auffi 271.
- Vers spermatiques, 203; v. Animalcules, Gefner.

Vertu attractive, cause de l'assimilation des parties animales, 60: différence du vice & de la vertu; v. Vice.

Veffie pleine d'air ; v. Pefanteur.

- Vice. Aristote a bien exposé les moindres différences du vice & de la vertu, 70, note 4.
- Vicifitude. Tout est dans une perpétuelle viciffitude, 59, 64; v. Nature animée, active & animée, mort.
- Vie. Il n'y a pas de vie proprement dite, 59; v. Vicifitude.
- Vinaigre Chymique diffout la perle de Cléopatre, 189.
- Violon fur une médaille de Néron, 275.

Vis fans fin d'Archimède, 255.

- Vitalien; v. Proclus, 241.
- Vitalité dans chaque partie de matière, 66; v. Force productive.
- Vitellion, au fujet des miroirs ardens d'Archimède de Tralles, 241.
- Vîteffe égale des corps tombans dans le vuide, 77 : erreur d'Aristote, 76; v. Accélération : comment les différens degrés de vîteffe produisent les mouvemens uniformes dans la révolution des astres, 89, 90; v. Galilée.
- Vitrages peints des Anciens, 193: vitres aux fenêtres, chez les Anciens, 261, 262, & les notes.
- Vitruve ; v. Ticho Brahé.
- Univerfel. Les idées univerfelles des chofes participantes de la Divinité, felon Démocrite, 22.
- Voie lactée. Sentimens des Anciens, 6, 92, & fuiv.
- Vue. Moyens d'aider la vue, 112 & fuiv.
  v. Dioptre, Télescope, Tube, Mabillon.
  Passage notable d'Aristote sur la cause de la vue plus ou moins longue.
- Vuide ; v. Vîteffe, Lucrèce.
- Vulcain; v. Tubal-Caïn.

- Wallis, foutient que l'algèbre a été connue des Anciens, 251; v. Diophante.
- Wolf, tente en vain de substituer, à la fuite des propositions d'Euclide, un autre enchaînement; dans la conclusion aux notes, p. 336.

## Х.

- Xénocrate admet comme Leibnitz, Pythagore, Epicure, des êtres fimples, pour principes des corps, 51; v. Héraclite.
- Xénophane a femé les premiers germes du Spinofifme, 70; v. Zénon : croyoit la lune habitée, 127, 129 ; v. Habitans.
- Xénophon. Son Cyrus est la meilleure école d'un grand Prince, 71.

#### Z.

- Zacharie, Pape. Erreur fur le fait de la condamnation de Virgile, Evêque, par rapport aux Antipodes, 110.
- Zaluzianski, le premier parmi les Modernes, a distingué clairement les plantes mâles des femelles, 213.
- Zénith; v. Réfraction aftronomique, 222, 225.
  Zénon d'Elée & Xénophane ont femé les premiers germes du Spinofifme, 70.
- Zénon le Rhéteur. Sa maifon brûlée par Anthème de Tralles, 196 ; v. Poudre à canon.
- Zodiaque, cercle oblique que parcourt la terre, felon Philolaüs, 107; v. Systême de Copernic. v. Héraclite, 109, 117.
- Zonaras, au sujet des miroirs ardens de Proclus, 241.
- Zoophytes, leur formation graduelle, felon Needham, 64.
- Zozime de Panopolis, au sujet des alambics & de la distillation, 187.

#### FIN DE LA TABLE DES MATIÈRES.

# CORRECTIONS À FAIRE.

| PAGE       6, à la note,         144, lin. 14,         280, lin. 1 de la 1         85, lin. 1,         147, - 3,         149, - 13,         162, - 10,         196, - 5,         263, - 8, note 1,         235, - 15,         263, - 15,         263, - 5,         316, - 8,         316, - 8,         323, - 1, note 1, | au lieu de rpincipe, lifez principe<br>lause, — cause<br>pisent, — disent<br>de la, — du<br>euu ne, — eu une<br>après Lotos, ajoutez ou de Liege<br>au lieu de foit, — fait<br><i>Vais</i> eu<br>Minautore, — Minotaure<br>la, les<br>fpectateurs, fectateurs | 「「「「「「「」」」」」」」」」」」」」」」」」」」」」」」」」」」」」」 |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                               |                                       |

ALTER OF STREET

white the contract and a state of

# RECHERCHES

#### SUR

# LE TEMS LE PLUS RECULÉ DE L'USAGE DES VOÛTES CHEZ LES ANCIENS.

DES CORRECTIONS ET ADDITIONS

ON ma demanda un jour, en conversation, quel étoit le sans le plus resulé de l'energe des Feitre étres les Aniens ? ajoutant : que l'ozyA croyoit pas qu'elles fussent connues avait

À L'OUVRAGE DU MÊME AUTEUR, INTITULÉ

"Recherches sur l'Origine des Découvertes attribuées aux Modernes."

dispersées dans le come de me

Un savant et respectable Auteur a jugé à-propos d'être d'un autre avis que moi : a an objections, j'opposeral sculement un plus grand nombre de preuves de nion opinion,

tereneration and a la fint D'apres

# Par M. L. DUTENS,

cela, le Lecteur pourra facilement prononcer qui de nous deux aura le mieux suntein. zu

HISTORIOGRAPHE DU ROI DE LA GRANDE-BRETAGNE, DE LA SOCIÉTÉ ROYALE DE LONDRES, &c. &c.

# A LONDRES:

DE L'IMPRIMERIE DE W. SPILSBURY, 57, SNOWHILL. SE VEND CHEZ J. DEBOFFE, GERRARD-STREET, SOHO; CHEZ DULAU ET CO. SOHO-SQUARE ET CHEZ DE CONCHY, NEW BOND-STREET.

1805.

# AVANT-PROPOS.

CHEZ LES ANCIENS.

DEL'USAGE DES VO.U

RECHERCHES

ON me demanda un jour, en conversation, quel étoit le tems le plus reculé de l'usage des Voûtes chez les Anciens? ajoutant : que l'on ne croyoit pas qu'elles fussent connues avant le siècle d'Auguste. J'insistai sur un tems plus reculé; je citai sur-le-champ la Cloaca Maxima, l'Aqueduc de l'Aqua Marcia, et le tombeau des Scipions, à Rome et aux environs. On me contesta tout cela. Je dis que j'approfondirois le sujet. Je consacrai quelques heures de loisir à ce travail; voici le fruit de mes recherches, et je crois avoir répondu à la question, et prouvé mon assertion.

Un savant et respectable Auteur a jugé à-propos d'être d'un autre avis que moi: à ses objections, j'opposerai seulement un plus grand nombre de preuves de mon opinion, dispersées dans le corps de cette dissertation; et quelques observations à la fin. D'après cela, le Lecteur pourra facilement prononcer qui de nous deux aura le mieux soutenu sa thèse.

Au reste, je proteste qu'au tems que j'écrivois cet ouvrage, je ne connoissois pas encore ce que M. King avoit publié sur les Voûtes des Anciens.

# L'USAGE DES VOÛTES CHEZ LES ANCIENS.

DE

AVANT d'entrer en matière, il est bon d'établir quels sont en Hébreu, en Grec, et en Latin, les mots rendus par voûtes, arches, arcades, en François. גרים, גרים (1), en Hébreu, sont toujours expliqués dans les dictionnaires, et par les traducteurs, κοιλος κθμίω en Grec; fornix en Latin; et voûte en François. Ils signifient aussi, dans un sens analogue, κυρτος, dorsum, dos-voûté, bossu. Les mots en Grec, άψίς, ψαλίς, καμάρα, θόλος, signifient apsis, fornix, concameratio, tholus, en Latin; et voûte, arc, arcade, dôme, en François. En Latin, Varron, Cicéron, et Pline, disent toujours fornix pour une voûte, un arc de triomphe. Ceci posé, voyons si, malgré les assertions de Goguet(2), de Voltaire(3), et autres, les anciens n'ont pas connu l'art d'élever des voûtes avant le siècle d'Auguste.

(1) De-là vient Gobbo en Italien, Gibbeux en François, et Gibbous en Anglois, pour Bossu, Hunchback.

(2) De l'Origine des Lois, des Arts, et des Sciences chez les Anciens, tome iii, page 126.

(3) Voltaire, dans ses Remarques sur l'Essai de l'Histoire Générale, tome xix, page 368. Cette autorité n'est pas d'un grand poids en fait d'érudition critique, comme on va le faire voir, aux pages suivantes.

A 2

# DE L'USAGE DES VOUTES

4

Je commencerai par le temple, ou le Trésor royal d'Orchomène en Grèce, bâti 1350 ans avant J.C. par le Roi Minyas. Pausanias, exact observateur, rapporte l'avoir vu; il en parle comme d'un ouvrage merveilleux. Je cite en bas le texte de cet auteur (1). L'Abbé Gédoyn traduit ce passage par " une rotonde dont la " voûte ne se terminoit pas en pointe, et dont la pierre la plus " exhaussée régloit la symmétrie et la proportion:" et Goguet le rend par " une espèce de rotonde un peu applatie; toute la " bâtisse portoit sur la pierre qui étoit au centre de la voûte; " elle servoit de clef à l'ouvrage, et en arrêtoit toutes les parties." C'est ainsi qu'on expliquoit à Pausanias, témoin oculaire de ce monument, le principe de la voûte qu'il voyoit.

Pausanias, après avoir raconté comment les Argiens avoient détruit Mycènes, plus de 460 ans avant J. C. en décrit les ruines, où l'on voyoit de son tems quelques restes de son enceinte, consistant en une partie de ses fortes murailles, et en une porte sur laquelle étoient deux lions. A quelque distance de là se voyoient deux tombeaux très-élevés en voûte conique, ou en forme de bonnet, que la tradition disoit être, l'un d'Atrée, et l'autre d'Agamemnon et de son écuyer Eurymedon(2). Ces ruines et ces tombeaux subsistent encore à présent dans le même état où ils se trouvoient du tems de Pausanias, et prouvent l'extrême exactitude et la précision de ce sage voyageur. M. Thomas Hope, dont les talens et la profonde intelligence dans l'architecture et le dessin sont si bien connus, étoit sur les lieux il y a quelques

(2) Pausanias, lib. ii, cap. xvi, p. 146.

<sup>(1)</sup> Pausanias, a Kuhnio, 1796, Lipsiæ, fol. lib. ix, ch. 38, p. 786. Minyæ Ærarium. Σχῆμα περιφερές έςτιν ἀυτψ, κορυφή δε όυκ ές ἄγαν όξο ἀνηγημένη, τον δε ἀνωτάτω τῶν λίθων φάστιν ἀρμονίαν παιτί Γιναι τῶ οικοδομήματι.

années; il a pris lui-même une vue de ces ruines et de ces tombeaux, qu'il m'a fait le plaisir de me communiquer, en ajoutant que les murailles et les tombeaux étoient de la même sorte de pierre(1) et de la même maçonnerie. Mycènes fut fondée par Persée, le premier roi, 1350 ans avant J.Ch. Il étoit contemporain de Minyas. Le tombeau d'Agamemnon, bâti en voûte conique, dôme, ou coupole, doit avoir au moins 1200 ans d'antiquité avant J.Ch. On ne peut guères desirer de plus fortes preuves de l'existence des voûtes long-tems avant le siècle d'Auguste.

Goguet, écrivain d'ailleurs estimable, a beau dire qu'Homère et Hérodote ne font aucune mention de l'édifice de Minyas, la question seroit de savoir s'ils avoient jamais été à Orchomène; et le supposant même, le rapport d'un voyageur aussi exact que Pausanias prouve plus que le silence de deux auteurs, dont le but n'étoit pas, comme Pausanias, de décrire les monumens de lieux où ils n'avoient probablement jamais voyagé. Goguet ajoute: " qu'il est bien difficile de concilier la date de ces " monumens avec l'époque que les Grecs assignoient à l'inven-" tion de presque tous les instrumens nécessaires à la construction " des édifices;" et il nomme, entre autres, la doloire, la scie, l'équerre, et la manière de prendre les à-plombs par le moyen d'un poids suspendu au bout d'une ficelle, qu'il prétend avoir été inventés par Dédale. Mais les Egyptiens n'avoient-ils pas des monumens qui subsistent encore, plus anciens que Dédale; tels

<sup>(1)</sup> De brèche, sorte de marbre fort dur, fond noir mêlé de veines blanches, et quelquefois jaunes.

# DE L'USAGE DES VOUTES

que les Pyramides, les Obélisques, qui supposent la connoissance de ces instrumens?(1)

Au reste, Goguet se trompe, lorsqu'il dit qu'Homère ne parle point du Trésor-royal de Minyas à Orchomène. Il fait mention de cette ville en plusieurs endroits comme étant très-riche, surtout lorsqu'il fait dire à Achille, "Qu'il n'épouseroit pas la fille " d'Agamemnon, quand même il lui donneroit vingt fois autant " de richesses qu'il en a, et tous les trésors qui entrent dans " Orchomène." (2) Didyme éclaircit ce passage dans une de ses Scholies(3), en observant, que les villes voisines d'Orchomène apportoient là leurs richesses, comme étant une ville forte, et un asyle sûr. Ces richesses étoient probablement déposées dans l'Ærarium, ou Trésor-royal de Minyas. Il falloit que ce roi fût puissant, puisqu'un de ses successeurs envoya trente vaisseaux au siège de Troye(4). Quant au silence d'Hérodote, Pausanias le lui reproche en ces termes: " Il faut que les Grecs ayent toujours " plus admiré les merveilles étrangères que celles de leur propre " pays, puisque leurs plus célèbres historiens ont décrit les " Pyramides d'Egypte avec la dernière exactitude, et qu'ils n'ont " rien dit du Trésor-royal de Minyas, ni des murs de Tirynthe, " qui n'étoient pas moins admirables que ces Pyramides.(5)

(1) Goguet, tome ii, p. 389.

(2) Homère, liv. 9° de l'Iliade, ver. 381-'Oud' or is Ogxoperos mornisorras. Quot (opes) Orchomenon advehuntur.

(3) Odyss. liv. xi, Didymi Scholiæ, ad vers. 458.

(4) Iliade, liv. ii, v. 513.

(5) Pausanias, lib. ix, chap. 36.

On voit encore, en Egypte, une voûte parmi les ruines de Canope, ville très-ancienne. Sonini dans son voyage, entrepris dernièrement en ce pays, en donne la représentation.(1) Paul Lucas parle aussi d'un pont de briques de 15 arcades, bâti sur le canal qui communique avec le Lac de Mœris(2), et de quelques beaux aqueducs, soutenus par des arches qui servoient à conduire les eaux du Nil dans des grandes villes ruinées, que l'on lui dit être à quelque distance de-là. Il naviguoit sur le Nil, et descendit à terre pour examiner ces aqueducs; et il ajoute, qu'il ne pouvoit se lasser d'admirer tous ces immenses ouvrages des anciens Egyptiens, qui n'ont jamais été égalés par aucun autre peuple.(3) On doit voir aussi ce qu'il dit des voûtes des temples superbes qu'il visita près de Dandera et des cataractes d'Egypte.(4). Et ce que dit Denon des Temples de Thèbes à Kournou, et d'Appollinopolis Magna à Edfou.(5).

Mais parlons de l'un des plus célèbres et des plus anciens édifices en Egypte, le fameux Labyrinthe. Maillet, qui a été pendant seize années consul de France au Caire, fait la description de ce monument, dans lequel il dit que l'on trouvoit de *longues voûtes*, qui régnoient autour des cours nombreuses qui le composoient, ou des portiques voûtés.(6)

- (1) Sonini, Voyage en Egypte, tome i, p. 291, planche V.
- (2) Paul Lucas, Troisième Voyage au Levant, tome ii, p. 301.
- (3) Paul Lucas, p. 377, et tome iii, p. 44, du Troisième Voyage.
- (4) Le même, dans son Premier Voyage au Levant, tome i, p. 92, 93, et suiv.
  - (5) Denon, Voyage en Egypte, Planches XVI, XXXV, XXXVI, et la description.
  - (6) Maillet, Description de l'Egypte, édit. in-4to. p. 271, 272.

## DE L'USAGE DES VOÛTES

8

Paul Lucas, qui a observé le labyrinthe dans le plus grand détail, en donne deux dessins, qui présentent chacun de trèsbelles ruines, parmi lesquelles on voit plusieurs voûtes et arcades de portes(1). Il dit positivement avoir eu grand plaisir à faire le dessin sur les lieux. Pline, dans sa description des Labyrinthes d'Egypte, de Crète, et de Lemnos, dit qu'ils étoient couverts de pierres polies en voûte; (2) et parlant particulièrement du Labyrinthe d'Egypte, il dit que l'architecte avoit soutenu l'élévation des voûtes par des ceintres de bois préparé.(3). M. King dit que Pococke ne parle pas des voûtes du Labyrinthe; cela n'est pas étonnant: Pococke n'avoit pas visité cet édifice; au lieu que Paul Lucas l'avoit vu, et en avoit pris le dessin sur le lieu même; et si Hérodote ne parle pas des voûtes qui soutenoient ce bâtiment, il en donne la raison, lorsqu'il dit qu'il ne lui avoit pas été permis de voir la partie inférieure.

Mayer, dans ses Vues d'Egypte, donne un dessin de la Fontaine des Amans, avec une belle voûte et deux sépulcres couverts d'hiéroglyphiques, qui prouvent que c'étoit un ouvrage des Egyptiens avant l'arrivée des Grecs en ce pays.(4) De même, dans le passage ci-dessus cité de Paul Lucas, au tome ii, p. 280, la planche, vis-à-vis de cette page, fait voir la porte en voûte, avec les deux anubis, entourés d'hiéroglyphiques.

- (1) Paul Lucas, Troisième Voyage au Levant, tome ii, p. 261, 280. Voyez les planches.
- (2) Pline, liv. xxxvi, sect. 19, Lapide polito fornicibus tecti.

(3) Pline, lib. xxxvi, sect. 19, Spinæ Egyptiacæ, arbre dont le bois étoit très-dur. Fulsisse trabibus spinæ oleo incoctæ, dum fornices quadrati lapidis adsurgerent.

(4) Mayer, Views in Egypt, p. 25, 26, Planche IX.

Strabon parle des célèbres jardins de Semiramis, à Babylone, élevés sur les remparts de cette ville, et soutenus par des voûtes.(1)

Diodore de Sicile en parle presque dans les mêmes termes, et fait de plus mention d'un passage souterrain que cette Princesse avoit fabriqué sous l'Euphrate, pour communiquer d'un palais à l'autre, bâtis sur chaque côté de ce fleuve.(2) Ce passage étoit voûté, et de douze pieds de hauteur, sans compter, dit-il, l'élévation. de la voûte. Le savant et judicieux Major Rennel, dans son excellent Traité de la Géographie d'Hérodote, compare cet ouvrage au canal projeté sur la Tamise, pour la communication des comtés de Kent et d'Essex(3), et qui devoit être construit en voûtes.

Venons au Temple de Salomon, bâti mille cinq ans avant J. C. Les deux mots Hébreux, cités ci-dessus, sont employés (4) pour exprimer la manière dont ce temple étoit couvert. La version protestante Françoise faite par David Martin sur l'original, ainsi que celle de Samuel Desmarets, disent au verset 9°, que Salomon couvrit la maison de *lambris en voûte* et de poûtres de cèdre; et au verset 15°, il est parlé de la *voûte lambrissée*. La version Angloise dit seulement dans le texte, covered the house with beams; mais à la marge, où se donne toujours le sens littéral de l'original, les traducteurs ont mis *vault-beams* : et en effet, Parkhurst, dans

- (3) Major Rennel, loco citato, page 366, note.
- (4) Liv. 1er des Rois, ch. vi, verset 9e et 15e.

9

Strabo, lib. xvi, page 1073, A. edit. Amst. 1707. Ο κετμας δς κήπος....συνίχεται ψαλιδώμασι καμαξωτοῖς. Et hortus pensilis fornicibus continentur fornicatis.

<sup>(2)</sup> Diodorus Siculus, lib.ii, sect. 9, p. 122-3-4. Τῆς δὶ διώψυγος τὸ ὑψὸς, χωψης τῆς καμφθεισης ψαλίδος, ποδών δώδεκα.

## DE L'USAGE DES VOÛTES

son Lexicon, traduit le mot Gobim, vaulted, arched rooms; et rend ainsi toute la phrase: " and covered the vault-rooms, or arches, with " cedar." Kimchi et Buxtorf, qui sont à cet égard de la première autorité, interprètent ce mot dans le même sens. Vatable, dans sa version, dit, *Texit partem superiorem ædis trabibus fornicatis*. On peut voir dans *Poli synopsis Criticorum*, une foule de notes sur ce passage, qui toutes justifient cette interprétation. Pour appuyer encore davantage le sens donné au mot Lir il suffit de dire que les Septante, qui ont donné la traduction Grecque la plus estimée de la Bible Hébraïque, le rendent par celui de ixoulos alpunore, dans les deux versets en question, en Latin concameravit.

Je passerai aux colonies Grecques en Ionie (1). On y voit les ruines de l'ancienne Magnesia, à présent Guzel-hizar (2), où sont encore trois grandes arches massives, décrites par Chandler et par Paul Lucas.(3) En consultant Chandler (4) vous verrez la description d'Ephèse, où sont quelques arcades près de l'Odeum. Pocock donne une description des ruines du théâtre d'Ephèse(5), où se voyent encore des voûtes; et, parlant du célèbre Temple de Diane, il dit qu'il étoit soutenu par des voûtes.(6) Dans le recueil

(3) Paul Lucas, Troisième Voyage, tome i, p. 223 et suivantes.

(4) Chandler, p. 20, 27, 122 du tome ii, et p. 64 du tome i. Idem, ibid. p. 73.-Le même auteur, p. 79, parle des ruines du Pont Ilyssus, près d'Athènes, dont il décrit trois arches.

(5) Tome ii. Vide Planches XLVII, XLVIII, XLIX.

(6) "The temple was built on arches....these consist of several narrow arches one within "another."—Pocock, planche L, page 51, vol. ii, et page 52, ligne 15. "I had reason to conclude "that arches of brick were turned on the pillars of the temple."—Voyez aussi à la planche LXXI, page 165, le plan d'un Temple à Athènes.

<sup>(1)</sup> Chandler, in-4to. 2 volumes .- Ionian Antiquities, 2 vol. fol.

<sup>(2)</sup> Chandler, tome ii, p. 205, 208.

des antiquités d'Ionie, publié par la Société des Dilettanti, au tome ii, p. 43, se voit une belle vignette du Théâtre de Milet avec des arches; et à la planche 22 du même tome, deux arches dans le milieu de l'ancienne Mylasa, à présent Melasso. Les planches 52 et 58 représentent trois belles arches de l'ancien Gymnase de Troas, et la planche 56 d'autres du Théâtre de Patara; et à la fin du même volume, dans l'Appendix, la planche 2 fait voir les arches qui soutenoient la citadelle d'Halicarnasse. Pocock parle aussi de ces mêmes arches de Mylasa à la seconde partie du second tome, aux pages 54 et 62, planche 56, toutes des tems de la Grèce libre.

Stewart a publié les ruines d'Athènes. On y voit celles du Temple près de l'Ilyssus; celles de la Lanterne de Démosthènes, ou plutôt le monument de Lysicrates. La planche 8, fig. 3, expliquée au chapitre 4, représente la section de *la coupole* (1) de ce monument, ainsi que celle du Temple de Jupiter Olympien et du Théâtre de Bacchus.(?)

Plutarque, dans la Vie de Periclès, parlant du fameux temple qu'il avoit élevé à Minerve, appelé le Parthenone (3), dit que Xenoclès de Cholargue avoit terminé le *dôme* ou la *coupole* qui étoit au-dessus du sanctuaire de ce temple; et Plutarque avoit

(2) Stewart, vol. ii, chap. ii, planche I et XII-vol. iii, ch. xii, planche I, fig. 1. Pocock, planche LXIX, page 164, deux arches, vis-à-vis la scène de ce Temple, et 30 arches soutenant un aqueduc pour l'usage de ce temple.

(3) Τὸ ở ὑπαῖον iπὶ τῦ ἀνακτός Ξενόκλη; ὁ χολαςγνὸς ἐκοςύφωσε: Fastigio adyti fenestram addidit Cholargensis Xenocles.—Plutarchus in Vita Periclis, edit. Reisk, p. 619, tome i.

**B**2

<sup>(1)</sup> Stewart, Ruines d'Athènes, vol. i, chap. ii, planche I; chap. iv, planches IV et VIII; chap. v, planches 1-10. Voyez aussi Spon, Voyage de Grèce, tome ii, page 173, et la planche. Voyez Pocock, page 165, planche LXXI, sur la Lanterne de Démosthènes.

# DE L'USAGE DES VOUTES

vu ce temple; j'ai rendu les propres termes de l'excellente traduction de Ricard. Ce monument a précédé de quatre cents ans le siècle d'Auguste.

Sénèque, en sa 90° épître, dit qu'il ne peut croire que Démocrite (qui florissoit 450 ans avant J. Ch.) fut, comme on le disoit, l'inventeur des voûtes, " contre le témoignage évident, ajoute-t-il, " de tant de monumens de cette espèce qui étoient élevés avant " lui." Cela recule l'usage des voûtes en Grèce, plus de cinq siècles avant J. Ch. Platon, qui écrivoit vers l'an 400 avant J. Ch. dit, " que le monument que l'on devra élever au premier magis-" trat, ou censeur, qui aura bien mérité de la république, " devra être travaillé en forme de *voûte oblongue*, composée de " pierres excellentes et capables de résister aux injures du " tems." (1).

Aristote non-seulement parle des voûtes, mais il en explique le principe et le mécanisme, lorsqu'il dit: "Tout ce qui se fait "dans l'air, sur la terre, et dans les eaux, est l'ouvrage de Dieu, "qui a fait le monde et qui le soutient. On pourroit le comparer "(quoique la comparaison ne soit pas très-noble) à ces pierres "qu'on nomme clefs de voûte, qui soutiennent tout l'édifice, par "la résistance qu'elles opposent de toutes parts." Il est difficile de parler plus clairement des voûtes; et ces deux passages seuls suffiroient pour prouver que cette manière de bâtir étoit trèsconnue des Grecs, quand même il n'existeroit pas un seul monu-

 Plato, de legibus, lib. xii, p. 947, editio Serrani, Θήκην ..... κικαι ἀψίδα περμήκη λίθων περτίμων καὶ ἀγήεων. Sepulchrum illi sit fornix longior ex pulchris lapidibus et constanti duritie.

ment pour l'attester. (1) Il est bon de remarquer, que Platon et Aristote se servent des différens mots  $\dot{\alpha}\psi$ 's et  $\psi\alpha\lambda$ 's, pour exprimer également ceux de *fornix* et voûtes. Quant au mot  $\theta \delta\lambda \sigma s$ , il significit toujours, chez les Grecs, voûte, coupole, dôme, rotonde. C'est ainsi que Pollux l'explique (2). *Eustathius*, dans son Commentaire sur l'Odyssée d'Homère, dit que  $\theta \delta\lambda \sigma s$  sont des toîts en dôme. (3) Dio Cassius, parlant du Panthéon de Rome à présent existant, dit qu'il étoit en forme de dôme(4),  $\theta \delta\lambda \sigma s \sigma s$ , ainsi nommé de ce qu'il ressembloit à la voûte du ciel; ce qui seul suffit pour prouver la véritable signification du mot. Pausanias appelle la partie du Prytanée où s'assembloient les Prytanes,  $\theta \delta\lambda \sigma s$  ou la rotonde, comme on nomme encore à Rome le Panthéon, *la Rotonde*(5). Et Platon, de même, dans son Apologie de Socrate,

(1) Aristot. de Mundo, edit. Glasgow, 12mo. p. 44. "Εσικε δι öντως, ἐι καὶ μικεότιεον, παεαδάλλειν τον κόσμον τοῖς ομφαλοῖς λεγόμενοις, τοῖς εν ταῖς ψαλίσι λίθοις, οι μέσοι κέιμενοι, κατὰ τῆν ἰις ἰκάτιεον μέεος ἔνδοσιν ἐν ἀεμονία τηςὖσι καὶ ἐν τάξει τὸ πῶν σχῆμα τῆς ψαλίδος καὶ ἀκίιητον. Enimvero non tàm absurda quàm pusilla comparatio (ut opinor) fuerit, si mundum cum illis lapidibus componamus, qui in operibus fornicatis, forficis in modum dispansi conformatis, structura sese intersecante, umbilici vocantur.

(2) Pollux, Onomasticon, lib. viii, cap. vii.

(3) Eustathius in Odyss. X, v. 442, 459, 466—Θόλοι σθέγαι καμαξαι. Tecta concamerata. Notandus est Etymologici locus in voce σκιαί: Το ωδιίον ἐκαλεῖτο τῶν Δακεδαιμονίων παξά τῶν ἀξχαίαι φωνήν. Οἶκος γάζ ἐςι ςξογβύλος. Τές δὲ τοιέτες δία το τὴν ὀζοφὴν ἕχιιν τῶν σκιαδίων, σκίαδαι οἰ πάλαι πξοςηγόζευσαν, ἐπεὶ δὲ μετωνόμας αι σκίαδης, καὶ τὸ πολυ πλῆθος τῶν Ἐλλήνων θολίας ἐκάλουν ἀυτας, καὶ τές ὅικες, τῦς περφερῖς, οἱ μὲν θόλες, οἱ δὲ θόλίας προσαγοριύεσι. Etymologicum magnum in voce σκιαί.

Philostrates de Vita Apollonii, lib. ix, cap. 'Ardewre, & τον δεοφον ές θόλα ανηχθαι σχήμα, έξανψ τίνι δικασμένον.

(4) Dio Cassius, lib. i, sect. 27, p. 722, editio Reimari. Προσαγορεύται δι δυτος (Πάιθειον) ώς δι εγώ νομίζω, ότι θόλοειδις τη τῶ δυρανῷ προσίοικεν.—Id sic dicitur....ut mihi videtur quòd formâ convexâ fastigiatum.

(5) Pausanias, lib. i, cap. v.-Ut cœli similitudinem ostenderet.

13

## DE L'USAGE DES VOÛTES

lui fait dire, qu'ayant été mandé pour venir au 66205, &c. c'est-àdire à la Rotonde.(1)

Ammonius donne l'étymologie de ce mot. "On nomme ainsi," dit-il, "cette sorte d'édifice, à cause de sa forme ronde comme " un bonnet."(2) Ulpien dit à-peu-près la même chose: " $\theta d\lambda \sigma s$ " s'appelle ainsi de sa forme arrondie comme un bonnet."(3)

Meursius, dans son Ceramicus Geminus, inséré dans le Trésor des Antiquités Grecques de Gronovius, cite de plus Suidas, Démosthènes, Hesychius, sur la même signification de ce mot.

Vitruve, dans sa préface au 7<sup>e</sup> livre, cite un ancien auteur Grec, qui avoit écrit sur le *tholus* (4); et dans une autre partie de son ouvrage(5) il se moque d'un certain Apaturius, qui avoit peint une scène dans laquelle, au lieu de colonnes, il avoit introduit des centaures, qui soutenoient des architraves, des toîts ronds, des dômes, et sur tout cela avoit peint encore un second ordre, où il

(2) Ammonius Lampriensis, Καλείται θόλος διὰ τὸ ὅτως ῷκοδομῆσθαι ἀυτὸν διξογ[ύλον παξόμοιον θολια. Vocatur tholus à rotundâ ædificii forma, quæque pilei instar est. Vid. Harpocration, au mot θόλος, edit. 1683, 4to. à la page 116, col. 2. et Valesius, dans ses Remarques sur les Notes de Maussac, où, ad pagin. 193, il cite Ammonius, πεζί Βωμῶν, non κώμων, comme Meursius et autres ont cité à tort.—Bayle, article Ammonius, note B, tome i, p. 186. Cet ouvrage d'Ammonius est perdu: vide Fabricius, Bibliographia Antiquaria, p. 299. Vid. et Stephani Lexic. tome iii, p. 869. voc. σκίας.

(3) Ulpianus, ad Oratorem: izλήθη δε θόλος διά το θόλοειδες και σξογίύλον iχειν το σχήμα, nomen vero accepit tholus quia rotunda est instar pilei.

(4) Vitruvius, Préface du livre septième.

(5) Vitruvius, livre vii, chap. v.

<sup>(1)</sup> Plato, Apologia Socratis, vol. iii, p. 32. C. editio Serrani. 'Εις την θόλον; vocaverunt me in tholum. 'Αλλά επειδή ix τῆς θόλοι ἰξήλθομεν.

y avoit d'autres dômes (1); et au livre 4, parlant des Temples Monoptères, il dit, que sur le milieu de ces temples il faut que la couverture soit en telle proportion que la coupole *(tholus)* ait de hauteur la moitié du temple. Perrault, le célèbre architecte, qui a construit la Colonnade du Louvre, a donné une planche faite d'après l'idée de Vitruve, dont le toît ressemble à celui du Panthéon.(2)

Les Etrusques connoissent aussi l'usage des voûtes. On en voit ençore aux environs de Nola, très-ancienne ville Etrusque, près de Caserta. Plusieurs personnes de crédit, qui ont voyagé dans cette partie de l'Italie, m'ont assuré avoir été dans quelquesunes de ces voûtes faites de pierre travertine très-bien polie, dans lesquelles on a trouvé des vases Etrusques, et des urnes sépulcrales. Pline, au livre 36, cité ci-dessus, parle des Labyrinthes en Egypte, en Crète, à Lemnos, et en Italie; et décrit celui que Porsenna, roi d'Etrurie, avoit fait bâtir près de Chiusi pour lui servir de tombeau. Il en fait une description magnifique; et il en dit comme des autres Labyrinthes, qu'ils étoient tous soutenus par des voûtes et des arcades.

Il faudroit un volume entier pour bien décrire tous les monumens anciens qui subsistent encore en Sicile,(3), à Agrigente, à Syracuse, à Catanea, à Taormina. Le Prince Biscari en a écrit

(1) Vitruvius, livre vii, chap. v.

(2) Vitruvius, livre iv, chap. vii, page 140, planche 35.

(3) Jean Houël, peintre du Roi de France, a publié un Voyage Pittoresquê des Isles de Sicile, de Lipari, et de Malte, à Paris, en 4 vol. in-fol. 1767. Il suffit de parcourir les planches de ce magnifique ouvrage, pour se convaincre de l'existence des voûtes dans les tems les plus reculés.

#### DE L'USAGE DES VOÛTES

amplement dans un savant ouvrage publié à Naples, en Italien.(1) Il y parle du temple de Jupiter et de celui de la Concorde près d'Agrigente; de l'Odeum avec sa coupole près du Théâtre à Catanea; du tombeau d'Hiéron; des arches voûtées qui soutenoient le château de Denys le tyran, près de Syracuse; du temple de Bacchus; et d'une infinité d'autres édifices avec des arches et des voûtes, que M. l'Abbé Campbell, qui a visité tous ces lieux, m'a confirmé être très-exactement décrits. Ces monumens sont de quatre ou cinq siècles avant J. Ch.

Un autre plus ancien encore est la grande porte d'entrée à Pæstum, formée par une très-belle arche que l'on peut voir dans les dessins qu'a donnés Major de ces ruines. La Syrène, en bas relief, sur la pierre qui fait la clef de la voûte, est évidemment d'ouvrage Etrusque, et constate par-là l'antiquité de cette porte.

Les ruines de Carthage offrent encore à présent les restes d'un bel aqueduc, soutenu par des *arches*, dont Pocock parle sous l'article *Utica*(2), mais que tous les voyageurs attribuent plutôt à Carthage: ces deux villes n'étoient pas fort éloignées l'une de l'autre.(3) Shaw en donne une représentation; et parmi les dessins du Chevalier Ainslie, Mayer leur a consacré une planche.(4)

(2) Pocock, Mayer, et Shaw's Travels, page 83, édit. in-4to.

(3) Strabo, tome ii, p. 1189, Utica : δευται δε εν τῷ ἀυτῶ κόλπψ τῷ Καεχηδοπακῷ. In eodem sinu sita est Utica in quo Carthago.

(4) Mayer, Views in the Ottoman Empire. Ces aqueducs sont élevés sur deux rangs de voûtes.

16-

<sup>(1)</sup> Pages 28, 29, 30, 33, 34, 125. Voyez aussi Swinburne's Travels in the Two Sicilies, 4 vol. 8vo. 1790, London, sur-tout pour toutes les ruines nommees ci-dessus, et celles de Capoue.

Appien dit que les remparts de Carthage étoient soutenus par des voûtes capables de loger trois cents éléphans avec leurs provisions.(1) Il est vrai que le mot dont il se sert, xoixos, ne signifie pas ordinairement une voûte; aussi je ne fonde rien sur ce passage, et je ne le cite que parce que le traducteur Latin l'a rendu par fornicati muri.

Je viens aux voûtes et arcades élevées long-tems avant le siècle d'Auguste par les Romains, à commencer par le monument le plus magnifique et le plus ancien: l'égoût appelé *Cloaca Maxima*. Cet ouvrage a excité l'admiration et les éloges des plus grands écrivains. Denis d'Halicarnasse dit qu'il n'y avoit point de termes pour en exprimer dignement la grandeur et l'excellence.(2) Il fallut, dit Pline, percer des montagnes et voûter toutes les rues de la ville par où cet égoût passoit. Il étoit bâti de pierres de taille en arcades, si bien liées et cimentées, que le cours continuel des eaux, les obélisques, les colonnes, et les autres poids énormes que l'on traînoit tous les jours par les rues, ne purent ébranler sa solidité pendant 700 ans. Cet ouvrage avoit été commencé par Tarquin l'Ancien, et fut fini par Tarquin le Superbe. (3) Tite-Live parle de la *Cloaca Maxima* dans les

C

17

<sup>(1)</sup> Appianus Alexandrinus, de Rebus Punicis, tome i, sect. 96, p. 436, edit. Lipsiæ, 8vo. 'Esάυτῶ (τέχψ) χοίλψ τε ὅντι χαὶ διεγανῷ, κάτω μὲν ἰς άθμενον ελεφαντες τριαχόσιοι. Et cum intus fornicati essent muri et capaces, in parte inferiori stabulabantur 300 elephanti, &c.

<sup>(2)</sup> Dionys. Halicar. lib. iii, sect. 57, p. 581. "Egya bauµasà xai zecisto hoyou zaraozeuo áµera. Opera admiranda et majora quam quæ verbis exprimi possint.

<sup>(3)</sup> Lib. xxxvi, c. 24. Cioacas, operum omnium dictu maximum, suffossis montibus, urbe pensili, subterque navigata. *Et plus loin: Durant tamen a Tarquinio Prisco, annis prope septingentis, inexpugnabiles. Idem, ibidem:* Amplitudinem cavis eam fecisse proditur, ut vehem feni largè onustam transmitteret.

#### DE L'USAGE DES VOÛTES

termes les plus expressifs de son admiration. (1) L'année 1742 on eut besoin de réparer quelques-uns des moindres égoûts, qui étoient obstrués : on fit une ouverture dans le Forum Romanum, et l'on trouva le grand égoût, ou la cloaca maxima, à environ trente pieds sous terre, dans une parfaite conservation. Sa structure étoit de trois rangs d'arches l'une sur l'autre; les voûtes de chaque rang étoient de douze pieds de largeur sur autant de hauteur, en sorte que Pline avoit raison de dire qu'une charrette chargée de foin y pouvoit passer. Venuti, grand antiquaire de Rome, a été témoin oculaire de ce qu'il en rapporte au premier vol. de sa Rome Antique, in-4to, pages 52, 53.

On voit encore à Rome au-dehors et au-dedans de la Porte Esquiline, des restes considérables de l'aqueduc d'Ancus Marcius, commencé par ce roi 650 ans avant J. Ch. Cet aqueduc avoit neuf milles de longueur, étoit composé d'un très-grand nombre d'arches, et fournissoit l'eau à plusieurs quartiers de la ville.(2) Les médailles consulaires de la famille Marcia offrent la représentation de ces aqueducs soutenus par des arches.(3) Preuve certaine que ces aqueducs devoient leur élévation à cette famille, qui autrement n'eût pas osé commettre une imposture aussi publique.

(1) Tite Live, lib. i, sect. 38, p. 161 et 218, edit. Drakenborch, in-4to. Cloacamque maximam, receptaculum omnium purgamentorum urbis sub terram agendam; quibus operibus vix nova hæc magnificentia quidquam adæquare potuit.

(2) Plin. lib. xxxi, cap. xxiv. Aqua Marcia, in Tiburtinâ se aperit novem millibus pass. fornicibus structis perducta. Primus cam auspicatus est ducere Ancus Marcius, unus ex regibus.

(3) Vid. Raphaël Fabretti, Dissertatio secunda, tom. iv. Rom. Antiquit. pag. 1617, 1747.

18

Cicéron parle aussi de l'arc de triomphe élevé à l'honneur de Fabius le censeur, vainqueur des Allobroges, vers l'an 350 avant J. Ch. qu'il appelle Fornix Fabianus.(1)

Il paroît que les meilleurs auteurs Latins ont toujours employé le mot *fornix* pour exprimer une voûte. Varron cite Ennius pour avoir appelé la voûte du ciel, *Cali ingentes fornices*(2); et luimême dit que, dans les voûtes, "il n'y a pas moins de distance " de la droite à la gauche que de la gauche à la droite," ce qui exprime la forme d'un arc ou d'une voûte.(3) Pline, parlant des tremblemens de terre, dit " que les édifices bâtis en voûte sont " les plus solides contre ce fléau."(4)

Je ne dois pas omettre ici le tombeau des Scipions, découvert à Rome en 1781, et dans lequel je suis entré l'année suivante. Il est composé d'une longue galerie voûtée.(5) On y voyoit alors plusieurs des hommes célèbres de cette illustre famille; entre autres *Lucius Cornelius Scipio Barbatus*, trisaïeul de Scipion l'Africain, dont le squelette étoit très-entier. Il avoit au doigt

(1) Cicero in Verrem, act. 1, sect.7. Videt ad ipsum fornicem Fabianum in turbâ Verrem. Vid. Asc. Pædianum.

(2) Varro de Linguâ Latinâ, edit. Hen. Steph. 12mo. 1581, lib. iv, p. 9.

(3) Varro, ibid. Neque minus in fornicibus propter sinistram dextra stat, quam propter dextram sinistra.

(4) Plin. lib. ii, cap. lxxxii. Tutissimi sunt ædificiorum fornices.—*Titus Liv.* lib. xxii, cap. xxxvi, *Via fornicata.*—Lib. xxxvii, cap. iii, Fornicem in Capitolio P. Cornelius Scipio Africanus posuit.—Idem, lib. xxxiii, cap. xxxiii. Sternicius de Manubiis duos *fornices* in foro Boario, unum in Maximo Circo fecit, et his *fornicibus* signa aurata imposuit.—Idem, lib. xxxvi, cap. xxiii. Fornices quoque in muro erant.

C 2

(5) Piranesi en a publié les dessins et les inscriptions.

#### DE L'USAGE DES VOUTES

une bague que le Pape Pie VI me fit l'honneur de me donner, et que j'ai placée dans le beau recueil des antiques de Lord Beverley. Ce Lucius Cornelius Scipion mourut plus de trois cents ans avant J. Ch. ce qui seul suffiroit pour faire voir combien se trompent ceux qui soutiennent " que les Romains ne faisoient " pas usage des voûtes avant le siècle d'Auguste."(1)

Je pourrois rapporter un très-grand nombre de monumens Romains qui prouvent mon assertion ; mais je me contenterai de les nommer, en renvoyant mon lecteur à Venuti, qui les a décrits. Tels sont: le Temple de Vénus à Rome; Porta Salara;(2) le Ponte Salaro;(3) le Temple de l'Espérance;(4) le Temple de Vesta;(5) le Ponte Rotto;(6) la Fontana Egeria,(7) bâtie du tems de Numa.

On demandera peut-être pourquoi les Egyptiens et les Grecs, connoissant l'art d'élever les voûtes, n'en ont pas fait plus d'usage? A quoi je réponds, que les premiers ayant des carrières inépuisables de pierres très-dures d'une grandeur énorme, il leur étoit plus court, plus facile, et moins dispendieux de s'en servir pour

- (2) Venuti, Roma Antica, tome i, p. 87.
- (3) Idem, tome i, p. 89.
- (4) Idem, tome i, p. 126
- (5) Idem, tome ii, p. 29 et 30, du tems de Numa Pompilius.
- (6) Idem, tome ii, p. 32.
- (7) Idem, tome ii, p. 2 et 6, planche LXIV. Voyez sur-tout le dessin qu'en donne Piranesi.

<sup>(1)</sup> Travels in China, Lond. 1804, in-4to. "Arches do not seem to have been much used in " the magnificent buildings of the Romans, antecedent to the time of Augustus." Mais la Cloaca Maxima, et les Aqueducs, n'étoient-ils pas des ouvrages magnifiques ?

leurs plafonds, et dessus de portes, que de les faire en voûtes. Quant aux Grecs, on a donné assez d'exemples convaincans qu'ils connoissoient l'art de bâtir en voûte; et, outre le nombre prodigieux que j'ai cité de ces voûtes, il en existoit probablement plusieurs autres qui ont été détruites par le tems. Pausanias en décrit plusieurs que l'on cherche en vain à présent. Après les passages de Platon, d'Arioste et autres, qui ne laissent aucun doute sur leur connoissance des voûtes, on ne peut nier l'usage qu'ils en faisoient. Ces monumens ont péri, il est vrai; mais les écrits de ces grands hommes restent, et attestent la certitude de leur existence.

trup. De appeiles da stories el predimisticais el america estenat

# SUPPLÉMENT.

CHEZ LES ANCIE

**D**EPUIS la publication de la première édition de ce petit ouvrage, j'ai acquis un nombre considérable de preuves additionnelles que les voûtes étoient en usage dans les tems les plus reculés de l'antiquité; je les ai ajoutées dans cette nouvelle édition, comme on aura pu le remarquer. M. Edward King a tenté d'invalider mon opinion (1) avec cette politesse qui lui est propre: je suis mortifié de ne pouvoir pas être de son avis; mais *amicus Plato, sed magis amica veritas.* 

Je prendrai la liberté d'observer à M. King, qu'il rapproche trop Démocrite du tems d'Archimède. Démocrite fleurissoit 460 ans avant J. Ch. Archimède est mort 212 ans avant cette ère. Cela fait deux cents cinquante ans entre l'un et l'autre; et M. King n'en met que cent cinquante (page 6, ligne 13). Ce n'est pas peu de chose qu'un siècle dans l'avancement des arts. Voyez Brucker, tome i, page 1177 et suiv. où il établit le tems où Démocrite a vécu, avec sa sagacité ordinaire.

M. King, page 14, allègue le silence de Pocock comme une preuve que le Labyrinthe d'Egypte n'étoit pas soutenu par des voûtes; mais Pocock n'avoit pas vu cet édifice. Paul Lucas

(1) Introduction to the 4th vol. of Munimenta Antiqua, &c. by Edward King, Esq. fol. London, 1805.

#### · SUPPLÉMENT.

l'avoit visité, et nous en a donné le dessin.-Preuve affirmative contre une négative.

M. King dit (page 15) que la porte de Pæstum a été prohablement bâtie par Adrien. Il est cependant évident qu'elle est de la même maçonnerie que les murailles de cette ville. Mais, où est la preuve qu'Adrien ait bâti cette porte? N'est-ce pas là une pétition de principe? D'ailleurs, la Syrène, en bas relief au-dessus de cette porte, d'ouvrage Etrusque, a-t-elle aussi été placée là par Adrien?

M. King, à la même page, dit qu'il est très-vraisemblable que Scipio l'Africain avoit bâti le tombeau des Scipions, et qu'il y transféra son bisaïeul, mort 200 ans auparavant; autre pétition de principe.

A la page 16, parlant de l'arc de triomphe élevé à l'honneur de *Fabius* le Censeur, mort 360 ans avant J. Christ, M. King ajoute : *just about the age of Archimedes*; justement vers le tems d'Archimède : or Archimède est mort plus de 130 ans après l'élévation de ce monument. Voilà encore un siècle de différence que M. King semble compter pour rien.

J'avois cité le témoignage de Pline pour l'antiquité des arches qui soutenoient l'aqueduc de l'Aqua Marcia, bâti par Ancus Marcius 650 ans avant J. Ch. M. King trouve à redire à cela, quoiqu'il rapporte lui-même les propres mots de Pline—Aqua Marcia......fornicibus structis perducta. Ensuite il entortille ce passage et l'embrouille de façon qu'il en tire une conclusion toutà-fait contraire à ce que dit Pline en termes très-exprès.

## SUPPLEMENT.

Voici encore une autre pétition de principe de M. King, car c'est-là son grand cheval de bataille. Le passage de Pausanias sur la structure du *Trésor de Minyas*, étoit trop clair pour être susceptible d'être embrouillé; comment se tirer de-là? M. King (page 17) a imaginé de dire: que cet édifice pouvoit fort bien avoir été rebâti plusieurs siècles après le tems de Minyas. Jusqu'où ne va pas le desir de soutenir une opinion une fois hasardée! Je ne dis rien de la traduction inexacte et forcée du passage en question.

Contre tous les témoignages respectables que j'ai cités en faveur de la grande antiquité des voûtes en Sicile, M. King se contente de nous assurer positivement qu'il n'y a pas raison de croire qu'elles fussent en usage avant le tems d'Archimède. Je suis obligé de le renvoyer aux preuves du contraire que j'ai apportées, et sur-tout au grand ouvrage du savant peintre *Houel*, qui a voyagé plusieurs années en Sicile, a levé les plans, fait les dessins des temples et autres monumens dont il donne l'histoire, les planches, et la description.(1)

Quant au passage d'Aristote que j'ai rapporté, on y trouve un détail aussi clair que précis du principe de la construction des voûtes; et l'on peut en dire autant du passage de Pausanias. Aristote parle de ces pierres qu'on nomme clefs de voûte, qui soutiennent tout l'édifice par la résistance qu'elles opposent de toutes parts (traduction du célèbre Abbé Batteux). Pausanias dit: Toute la bâtisse portoit sur la pierre qui étoit au centre de la voûte, elle servoit de clef à l'ouvrage, et en arrêtoit toutes les parties (traduction

(1) Voyage Pittoresque des Isles de Sicile, de Lipari, et de Malte, par Jean Houel, Peintre du Roi de France, 4 vol. fol. Paris, 1767.

24

#### SUPPLÉMENT.

de Goguet) croiroit-on qu'il pût être entré dans l'esprit d'un savant critique de nos jours de tenter de bouleverser tout cela, en disant: que ces voûtes étoient des cônes tronqués produits par des pierres avancées l'un sur l'autre en dedans, jusqu'à ce que l'ouverture d'en haut fút tellement diminuée qu'elle pût être couverte par une seule pierre?(1) Comment une pierre posée à plat sur l'ouverture d'une voûte, pouvoit-elle servir de clef à l'ouvrage, et en arrêter toutes les parties? Ne faut-il pas avoir fermé les yeux, de crainte de voir la vérité, pour avancer une telle proposition ? J'en appelle à M. King lui-même: il a trop d'esprit et de savoir pour ne pas se rendre à l'évidence de ce raisonnement, quand il y aura fait un peu d'attention; il me remerciera alors de lui avoir donné l'occasion de rectifier son erreur.

Lorsque je citai Voltaire, au commencement de ma Dissertation, je n'avois pas encore vu le passage en question, je l'ai trouvé depuis; c'est dans ses Remarques sur l'Essai de l'Histoire Générale, tome xix, p 368, édit. de Beaumarchais. Mais, j'avois dit alors, et je le répète encore, qu'en fait d'érudition critique, l'autorité de cet auteur n'étoit pas de grand poids.

## FIN.

D

# de Contin Da Ball D. A. BHOL CO. Ris I Con DA les parties? No fanteil pas avoir fermé les veux de mainie de sion de requinss somerrequereis Elément, gioules és qui suit Anderson Michania, Prédace aux Efference de Newton tion, je n'avois pas cheore vil le passage du question, je l'ai trouve depuis ; c'est dans ses Remaiques sur l'Esai de l'Histoire Generale, tana anto pastos. Aldadellicaumanohusanhi bistherbayunnatore, etc cot auteur n'atoit past de grand polds en anteur as tunises, te Storestering will existent to pulse if the presences abon air sla nik al-

À L'OUVRAGE DU MÊME AUTEUR,

#### INTITULÉ

RECHERCHES SUR L'ORIGINE DES DÉCOUVERTES

ATTRIBUÉES AUX MODERNES,

In-Quarto.

Page 55, Note 3, après Elément, ajoutez ce qui suit: Maclaurin, Préface aux Elémens de Newton.

Page 63, au lieu de la note 1, lisez ce qui suit: Voyez le 10<sup>e</sup> chapitre de la troisième partie, sect. 278.

Page 80, après Aphrodisæum in Quæst. Natural. ajoutez ce qui suit :

J'aurois dû citer plus haut le passage suivant de Lucrèce, lib.vi. v. 334.

Deinde, quòd omnino naturâ pondera deorsum Omnia nituntur: cum plaga sit addita verò, Mobilitas duplicatur, et impetus ille gravescit: Ut vehementius, et citius, quæcunque morantur Obvia, discutiat plagis, itinérque sequatur.

Denique quo longo venit impete, sumere debet Mobilitatem, etiam atque etiam quæ crescit eundo, Et validas auget vires, et roborat ictum.

Lucrèce, lib. vi, v. 334.

Les deux derniers vers paroissent avoir donné à Virgile l'idée du beau vers cité plus haut.

# Page 83, à la fin de la note 1, ajoutez ce qui suit :

Voyez sur-tout la page 40, ligne 9, Kunous di, &c. et comparez ces passages avec la pénultième note de Galilée, à la fin de ce chapitre.

D 2

Page 87, note 1, ligne 7,

Au lieu de c. 11, lisez c. 15.

# Page 89, note 1, lisez ce qui suit :

Ligne 1, après Elementa ajoutez in Prafatione-ligne 3, après Scipionis ajoutez 1. 1, c. 19; et au lieu de c. 1. 2, lisez c. 1, 2, et 3-ligne 4, au lieu de c. 22, lisez c. 21 et 22-ligne 7, au lieu de cap. 10 et 13, lisez cap. 10, 11, et 13.

#### Page 90, à la fin de la note 1, ajoutez ce qui suit :

Voyez les notes des sections 93 et 94, et la traduction Angloise de Weston, Oxf. 1730, p. 396. Vid. Platon in Timæum. Dans l'édition de *Galilée* à Padova, 4 vol. 4to. ce passage se trouve au tome i, Discorso primo, p. 32.

> Page 91, à la fin de la note 1, Au lieu de notes la section 62, lisez notes de la section 62.

Page 111, à la fin de note 1, ajoutez ce qui suit : Voyez encore Aristote Problemata, xv. sect. 4. Eons yae opargoudous The yne.

Page 115, line 9, après aujourd'hui, ajoutez ce qui suit : Ovide parle plus clairement des moyens d'aider la vue pour observer les astres dans le passage que je cite en note.\*

> Admovêre oculis distanția sidera nostris; Ætheraque ingenio supposuêre suo. Sic petitur Cœlum.

Ovid. Fastorum lib. i, v. 305

#### Page 122, ajoutez ce qui suit, à la fin de la note 1.

Hévélius, Prodomus Cometicus, page 10, en fait des Météores, faciles à se former et à se dissoudre. Il est vrai qu'il changea de façon de penser par la suite.

Page 127, note 1, au lieu de la dernière ligne de cette note, lisez ce qui suit :

Proclus de Orpheo, lib. 3, in Timæum, p. 154, lin. 6; lib. 4, p. 283, lin. 11; et lib. 5, p. 292,

ACT A

S2535 :

# Page 136, à la dernière ligne du texte, ajoutez ce qui suit: Voyez aussi Virgile et Sénèque. (5)

(5) Mille trahens varios adverso sole colores. Virgil. Encid. lib. iv. v. 701. Senec. lib. i. Nat. Quæst. c. 3. Numquam non adversa soli est: sublimis aut humilis, prout ille se submisit aut sustulit, contrario motu. Illo enim descendente altior est, alto depressior.—Mais les deux passages suivans de Plutarque ne laissent aucun doute qu'il ne comprît la cause de l'arc-en-ciel de la même manière que nous le faisons. Dans son traité de l'Amour il dit: Les couleurs de l'arc-en-ciel ne sont autre chose que la réfraction qu'éprouve l'organe de la vue, lorsque donnant sur une nuée mince et légère, elle reçoit les rayons réfléchis du soleil. 'Asánhærse di mê ve ro migi the les isie tris context de de l'arc-en ciel de l'arc-en-ciel de la vue, lorsque donnant sur une nuée mince et légère, elle reçoit les rayons réfléchis du soleil. 'Asánhærse di mê to migi the les isie tris couleurs de source, des couleurs.

# Page 168, au lieu du paragraphe commençant, "Il paroît," &c. mettez ce qui suit, et effacez la note au bas de la page.

J'indiquerai en note à ce sujet un passage d'Empédocle, que j'aurois dû rapporter plus haut.(1)

# Il paroît qu'Hippocrate connoissoit la transpiration insensible ou sanctorienne, et l'existence des vaisseaux inhalens et exhalens. (2)

(1) Aristotel. de Respiratione, cap. iii, explique l'opinion d'Empédocle sur la circulation du sang, et cite 25 vers de ce philosophe, trop longs à rapporter ici: on les trouve dans Aristote à l'endroit indiqué, et dans le recueil intitulé *Poesis Philosophica*, publié par Henri Etienne, 1573, in-12mo, p. 17; et il donne la traduction de ce passage aux pages 12 et 13, par lui-mème et par *Joseph Scaliger*.

(2) Hippocrat. Epidem. lib. vi, sect. 6. Ἐκπνοὸν καὶ ἰισπνοὸν ὅλὸν τὸ σῶμα: expirans et inspirans universum corpus. Galien cite plusieurs fois ce passage d'Hippocrate, pour prouver le même systême de Sanctorius.

# Page 177, placez ce qui suit entre les notes 2 et S.

\* Les chymistes modernes connoissent à présent ce procédé en chymie, en fondant l'or avec du sel de tartre et du souffre, et le pliant ensuite dans un mortier. — Voyez note q du Dr. Shaw sur la chymie de Boerhaare, vol. i, p. 14. — Goguet, Origine des Lois, part. ii, liv. ii, chap. 4. Parkhurst, Lexic. Héb. p. 288, col. 1, et les notes, où il cite Dr. Stahl, Vitulus Aureus, in Opusc. Chymic. Physic. Med p. 585, et Mém. de l'Académie des Sciences, an 1733. Mém. p. 315. Dr. Stahl dit, qu'au lieu de sel de tartre, dont on fait usage à présent, Moyse se servit probablement du natrum, sorte de sel, commun en Egypte, différent de notre nitre, et qui est une espèce d'alcali fixe. On l'appelle en François natron, sur quoi voyez Bomare à ce mot.

Page 178, d la fin de la note 3, ajoutez ce qui suit : Et la note (3) de la page précédente.

> Page 186, ligne 6, du texte, Au lieu de bouiller, lisez bouillir.

# Page 187, effacez tout ce qui suit le mot " préférence," aux 5 et 6 lignes.

#### Page 196, ajoutez ce qui suit, à la fin de la note 5.

Ainsi que le passage d'Athénée, page 10, line 20, édit. Basil, où, parlant d'un charlatan da nom de Xénophon, il dit: 'Ebavµáζιτο dì xal Ξινοφῶν ο θαυµατοποίος, ὅς πῦς τι ἀντοµάτοι ἰποίνο ἀναφύισθαι, xal ἄλλα πολλὰ φάσµατα ἰτιχνᾶτο, ἀφ' ὥν ἰξίςτα τῶν ἀνθεώπων τὴν διάνοιαν. Emicantem sponte ignem eliciebat, et aliis id genus multis spectris, quæ ingeniose machinabatur, hominum obstupentium judicia perstringebat et ludificabatur.

> Page 209, note 1, ligne 3, Au lieu de τωῦτα, lisez ταῦτα.

Page 214, ligne 15 du texte, Au lieu de mutuelles, lisez mutuels

Page 217, note 1, ligne 1, Au lieu de da, lisez do.

Page 226, ligne 10, au lieu de J'avois, lisez J'ai-ligne 11, au lieu de mais il, lisez quoiqu'il.

La partie de la note commençant par ces mots, " Le passage de Philostrate," &c. jusqu'à la fin, auroit dû être dans le texte.

> Page 229, note 1, ligne 1, Au lieu de sobrycáppa, lisez subrycappa.

Page 231, note 1, ligne 1, Au lieu de m, lisez ror.

Page 235, note 1, Au lieu de p. 118, lisez p. 119. Page 246, note 1, ligne dernière, Au lieu de sect. 174, lisez sect. 171.

Page 249, ligne 11 du texte,

Au lieu de qui vivoit 360 ans avant Jésus-Christ, lisez qui vivoit avant Jésus-Christ.

Même page, à la fin de la note 4, ajoutez ce qui suit :

Rien de plus incertain que le tems où vivoit Diophante ; les uns le placent avant Jésus-Christ, d'autres du tems de Néron, ou des Antonins, &c. Vid. Fabricius, Bibl. Gr. lib. iv. ch. xxii, sect. 9.

Page 250, ajoutez ce qui suit à la fin de la 4<sup>e</sup> ligne de la note.

Vid. Bonnycastle, an Introduction to Algebra, 3d edition, Lond. 1793, 12mo. Préface ix, et les pages 140, 141, aux notes.

# Page 258, ligne 15 du texte, ajoutez : quoiqu'il ne nous en reste que la moindre partie.\*

Les maisons des particuliers, ainsi que les édifices publics, étoient d'une magnificence extrême à Rome, au point que trois empereurs firent des édits pour les réduire à une certaine élévation. Sextus Aurelius Victor, in Epitom. cap. xiv. ad finem : Trajanus.... Statuens ne domorum altitudo sexaginta superaret pedes, ob ruines faciles, et sumptus, si quando talia contingerent exitiosos. Strabo, lib. v, p. 235. Επεμελήθη μιν δυν, δ Σιδαςος Καϊσας, των τοιστων ελατίω-μάτων τῆς πόλεως, πος μιν τὰς εμπρήσεις, συντάξας σεατιωτικών ἐξ τῶν απελευθέζων τὸ βοηθήσον Περός δὶ τὰς συμπίμώσεις τὰ ὕψη τῶν καινῶν ὑικοδομημάτων καθελών, καὶ κωλύσας ἰξαίξειν ποδῶν ο (7¢) τὸ πεός ταῖς ὁδοῦς ταῖς ὅλοῦς ταῖς ὑδοῦς ταῖς ἐλασίας. Edixit ne novum nullum ædificium, ad viam publicam factum, ultra 70 pedes attolleretur. Tacitus, Annal. lib. xv. c. xliii. Nero, cohibitâ ædificiorum altitudine, &c. où Tacite parle aussi d'un autre édit de Néron pour ordonner que les maisons fussent bâties de pierre, sans aucun usage de bois ou charpente.

# Page 261, placez ce qui suit comme une note sur le mot nous, dernière ligne du texte.

Aristophanes in Azagen, v. 73, 74. Eniroper is valiver innopárer: Nous bumes dans des vases de verre.

# Page 263,

30

Ligne 15 du texte, au lieu de vaisseur d'ivoire, lisez vaisseau d'ivoire; et à la 3<sup>e</sup> ligne de la note, après le mot Lotos, ajoutez su de Liége.

# Tage 265, ajoutez ce qui suit après la 15<sup>e</sup> ligne du texte.

Télégraphe.

\* Le Télégraphe, prétendu découvert en France, n'est que la communication des signaux, indiquée par Polybe et combinée avec celle dont parle Végèce. Ces deux auteurs renferment le principe et la manière d'opérer du télégraphe François.

Je ne veux point m'arrêter à ce que l'on trouve dans l'Agamemnon d'Eschyle (1), où Clytemnestre annonce au peuple d'Argos que par des signaux convenus de feux successifs, depuis le Mont Ida jusqu'au Mont Arachné, par les Monts Hermès, Athos, Cithæron, &c. elle avoit la nouvelle que Troye avoit été prise la nuit précédente. C'étoit aussi par de tels signaux successifs, et convenus, que Darius, roi de Perse, étoit constamment informé dans son palais de tout ce qui se passoit aux extrémités de son empire; et Aristote, (2) qui parle des signaux, dit que des sentinelles narà Anadoxa's muporevoucion, faisoient des feux successifs. Mais Polybe (3) fait voir l'insuffisance de cette sorte d'information, en ce qu'elle étoit limitée, et ne pouvoit pas s'étendre aux événemens imprévus, ni descendre aux particularités. Il propose donc une manière de faire usage des lettres d'alphabet, indiquée chacune par de certains signaux, faits avec nombre de flambeaux ou de torches. Il parle même du premier signal à faire, pour avertir le télégraphe prochain de donner son attention, et du signal de réponse à donner que l'on est prêt.

Sans doute, qu'aux signaux faits avec des torches ou flambeaux (du tems de Polybe) on avoit substitué depuis des signaux faits avec bâtons ou de planches; car Végèce,(4) qui vivoit au quatrième siècle, parle de cette manière de télégraphe comme étant si bien connue de son tems, qu'il juge inutile de la décrire, mais se contente d'en faire mention dans les termes que nous ferions pour parler à présent du télégraphe employé en France et

32

en Angleterre. Le Docteur Hook avoit décrit une manière de télégraphe dans son ouvrage intitulé *Philosophical Experiments*, *Lond.* 1786, 8vo. p. 142, qui semble être le même que celui de Polybe, qu'il ne cite cependant pas.

- (1) Eschylus in Agamemnon.
- (2) Aristotel. de Mundo, p. 17, Wechel, edit. 4to.
- (3) Polybius, lib. x, p. 616 seq. Wechel, edit. fol.

(4) Vegetius, lib. iii, ch. v, ad finem. Aliquanti in Castellorum, aut Urbium turribus, appendunt trabes: quibus aliquando erectis, aliquando depositis, indicant quæ geruntur. Quelques-uns suspendent sur les tours des villes, ou des châteaux, de grosses pièces de bois, qui, en s'élevant et s'abaissant, indiquent ce qui s'y passe.

#### Page 265, ajoutez ce qui suit à la fin de la note 3.

Voyez aussi Lucien in Eraleixos Asadoyos, 9 Dial. Aantohoo μέγιτον πολύγωνον, taille en facettes.

Page 272, note 3, ligne 1, Au lieu de Chap. 10, lisez Chap. 9.

Page 275, ligne 13 du texte, après le mot jusqu'à lisez ce qui suit : Vingt cordes(1); mais qu'elle éprouva encore, par la suite, plusieurs changemens.

# Même page, note 1,

Ligne 1, après lib. iv. ajoutez: p. 92, lin. 19, edit. Basil.—ligne 2, après liv. 14, ajoutez p. 314, lin. 33, edit. Basil. p. 315, lin. 10 et seq. et à la fin de cette note, ajoutez ce qui suit: Voyez aussi le Journal des Savans, Novembre, 1726. Observations sur la Musique, la Flute, et la Lyre, Paris, 1726, 12mo.; et sur-tout Pollux, lib. iv. sect. 59, qui dit positivement que Pépigonion avoit 40 cordes, et le simicus 35. Ces deux instrumens étoient des espèces de lyre, touchées avec les doigts: Pollux, au même endroit, dit qu'Epigonus, inventeur de l'épigonion, fut le premier qui toucha la lyre avec les doigts, et se passa du plectrum, espèce d'archet, ou petite baguette, ou touche.

#### Note 2, à la fin de cette note, ajoutez ce qui suit :

Pour les différens instrumens de musique, ce que nous avons de plus complet est Bianchini de Instrumentis Musicæ Veterum. Romæ, 1742, 4to.

# Note 3, à la fin de cette note, ajoutez ce qui suit : Sections 57, 58, 59, 60, 61, et seq.

# Page 277, note 2, ligne 3, Au lieu de p. 238, 239, lisez p. 272, 273.

# Même page, note 3, ligne 16, après les mots où il tient, ajoutez ce qui suit :

ce langage: Héraclite dit, qu'il est absurde que l'harmonie ne soit pas d'accord, ou qu'elle soit formée de dissonances, en tant qu'elles demeurent telles; mais apparemment Héraclite entendoit que des choses qui étoient contraires, comme le ton grave et l'aigu, il se formoit une harmonie, après les avoir mis d'accord par l'art de la musique. Sans cet art de mettre d'accord les contraires, l'harmonie ne se formeroit jamais; car, étant une consonnance et un accord, elle ne peut pas se former de choses opposées, tant qu'elles demeurent opposées. C'est de cette manière que les longues et les brèves, qui différent entre elles, composent la mesure, lorsqu'elles sont accordées. Ainsi, la musique accorde les sons différens, comme la médecine accorde les humeurs qui se font la guerre. Et cet amour, ne peut-il pas être appelé un amour mutuel, que cette science produit entre les sons et les mesures, en discernant la manière dont ils doivent être assemblés.—Traduction de Racine, pages 556, 557.

# Page 278, ligne 21 du texte, après le mot harmonie, ajoutez ce qui suit:

Plutarque de même dit, que l'harmonie se forme par des sons opposés.(5)

(5) ή μεν γάς πεςὶ ψαλμές καὶ φόςμιγίας άςμονία δι ἀντιφώνων ἔχει τὸ σύμφωνον, ὀξύτησι καὶ βαςὑτησιν ἀμωσγίπως ὑμοιότητος ἰγίνομίνης, &c. Plutarch. πεςὶ πολυφιλίας, sect. 8.

# Même page, à la fin de la note 2, ajoutez ce qui suit :

Et sensit varios, quamvis diversa sonarent, Concordare modos.

#### Page 279, à la fin de la note 1, ajoutez ce qui suit :

Quintilien, liv. i, ch. x. Nec illa modo contenti dissimilium concordia, quam vocant harmoniam; qui est la même définition que nous faisons de l'harmonie.

# Même page, à la fin de la note 2, ajoutez ce qui suit :

Tantôt en chantant le dessus, et tantôt en chantant la basse, et en accompagnant de son tétrachorde; ce qui prouve que la musique des Anciens avoit des parties.

Page 280, note 1.

Effacez Samuel.

Page 283, note 2, dernière ligne,

Au lieu de p. 288, lisez p. 288 et suiv.

Page 284, ligne 5 du texte, Au lieu de toutes la nation, lisez toutes les nations.

Page 286, à la fin de la note 2, ajoutez ce qui suit : Et sect. 81, indedúxaros milionas Aurites, &c.

# Même page, mettez ce qui suit comme une note sur le mot interula, ligne 21.

 Isidor. Origines: Camissas vocamus, quod in his dormimus in camis, id est, in stratis nostris. Voyez sur-tout St. Marc, ch. xiv, v. 51, 52, σινδονα, et les passages parallèles.

Page 287, note 2, après le mot Rufinum, ajoutez ce qui suit : In Hieronym. Oper. tome ix, p. 177.

Même page, à la fin de la note 3, ajoutez ce qui suit : 'Erapolichésey ourreragramperés.

Au lieu de quéror, lisez xgéror.

# Page 302, note 1, au lieu des deux dernières lignes de cette note, lisez ce qui suit :

ούκ ενδέχεδαι πλεοιαχώς έχειν. ώστ' ούδε άλλως και άλλως. ήδη γάς πλεοιαχώς άν εχοι. εί άςα έςιν άτθα άίδια και άκίνηθα, ούδεν έκείνοις ές βίαιον, ούδε παςά φύσιν. Aristot. Metaphys. lib. 4, c. 5, ad fin.

N. B. Cet argument de Clarke, pour démontrer l'existence de Dieu, à priori, est clairement tiré des Quæstiones 1<sup>x</sup> et 2<sup>x</sup>, 1<sup>a</sup> pars de St. Thomas d'Acquin.

# Page 313, note 1, ligne 3,

Au lieu de malágur, lisez rerlágur; et au lieu de ilanon, lisez ilanou.

# Page 314, à la fin de la note 1, ajoutez ce qui suit :

Et dans son traité de Mundo, ως ἐκ Θεῦ τὰ πάντα, καὶ διὰ Θεῦ ἡμῶν συνίς nuev. Universa tum ex Deo tum per Deum constituta fuisse, atque coagmentata. Aristot. de Mundo, cap. vi, p. 33, edit. Glasg.

# Page 316, ligne 8 du texte,

Au lieu de spectateurs, lisez sectateurs.

## Page 318, ligne 5 de la note 2,

Au lieu de ouriornos, lisez ouoriornos.

#### Page 319, note 2.

Ligne 7, après v. 3. ajoutez Ces deux passages sur-tout méritent d'être consultés; et, à la dernière ligne, au lieu de Voyez la sect. 58, page 98 de cet ouvrage, note (2), lisez Voyez la sect. 58 de cet ouvrage.

# Page 323, première ligne de la note 1, Au lieu de Antonius, lisez Ausonius.

Page 329, à la fin de la 1° ligne du texte, au lieu de qui devoient être résultées, lisez qui devoient résulter.

# Page 342, après le dernier paragraphe, ajoutez ce qui suit :

N. B. Il se trouve, à la Bibliothèque Impériale à Vienne, un exemplaire de l'édition originale de Servet, qui a pour titre: Christianismi Restitutio. Cet exemplaire est non-seulement conforme à celui qui a appartenu au Duc de la Valière, dont De Bure, dans sa Bibliothèque Instructive, ainsi que le Catalogue des Livres de la Bibliothèque de ce Duc, donnent la description; mais de plus, il a l'avantage de n'être pas vermoulu comme l'autre.

La première notice de notre exemplaire a été donnée d'une manière obscure et vague en 1781, dans une feuille périodique, qui paroissoit alors en Hongrie, sous le titre de *Magasin Hongrois*; mais, en 1784, M. Murr, à Nuremberg, en a inséré une plus claire et mieux détaillée dans son Journal pour l'Histoire des Arts.

Cet exemplaire a été acquis dans le siècle passé, à Londres, par Daniel Markos Szent-Ivani, Transilvain unitaire, qui, à son retour dans sa patrie, a eu la surintendance générale de toutes les communautés de cette religion. La preuve de l'acquisition faite à Londres, par ce Daniel Markos Szent-Ivani, se trouve au frontispice du livre, où il est écrit, Danielis Marcos Szent-Ivani, Transylvano-Hungarici, Londini, 1665, die 13 Maji.

La possession de cet exemplaire a passé depuis à la communauté des Unitaires des Clausenberg, qui, par les mains de son surintendant, Etienne Agh, en a fait don au Comte Samuel Teleky de Szek, aujourd'hui Chancelier de Transylvanie; et celui-ci, en 1786, l'a présenté à l'Empereur Joseph II, pour être placé et gardé à la Bibliothèque Impériale.

> Notice donnée par M. le Baron Van Swieten, garde de la Bibliothèque Impériale, en Juillet 1798.

#### FIN.

De l'Imprimerie de W. Spilsbury, 57, Snowhill.

#### Sage 342, après le dermer parographe, gouies ci

N. B. II se trouve, à la Eibliothèque impériale à Vicono, dur exemplaire de l'édition originale des Erres, qui a pour titre; Christianiani Restitutio, Cet exemplaire est non-seulement, conforme à celui qui a appartenu au Doc de la Valière dout De Bure, dans sa Bibliothèque lastructive, ainsi que le Caulogue des Livres de la Bibliothèque lastructive, ainsi que le Caudescription; mais de plus; il a l'avantage de n'etre pas vernoulu comme l'autre.

La première potitie de nouve exemplane a été dances d'une manière obscure et reque co 1711. d'ans une feuille périodique, qui paroissoit alors en Hongrie, sous le titre de d'égusie Mangreis; mais, en 1784, M. Murr, à Nuremberg, én a inséré une plus claire et mieux détaillée dans son Journal pour l'Histoire des Arts.

Cet exemplaire a été acquis dans le siècle passé, à Londres, par Daniel Markos Szent-Ivani, Transilvain unitaire, qui, à son retour dans sa patrie, a eu la suriatendance générale de trutes les communautés de cette religion. I.a preuve de l'acquisition faite à Londres, par ce Daniel Markos Szent-Ivani, se trouve au fruities pice du livre, où il est étrite Daniela Markos fierd.

Las possessione des cetter of energiante a passes aufaut for in contramunauté des Unitaires des Clausenberg, qui, par les main de sont s surintendant. Etienne Agb, en a fait don au Comte Samuel Teleky de Sack, aujourd'hui Ohnneeller adé Trumphranier et célni-ci, en 1786, l'a présente AffEauparent douph II, pour être placé et garde à la Bibliothèque-Impériale.

FIN.

De l'Imprimerio de W. Spikburg, 99, Smoul



