## Erster Entwurf eines Systems der Naturphilosophie. Zum Behuf seiner Vorlesungen / von F.W.J. Schelling.

#### **Contributors**

Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph von, 1775-1854.

#### **Publication/Creation**

Jena; Leipzig: Bey C. E. Gabler, 1799.

#### **Persistent URL**

https://wellcomecollection.org/works/thqpy44b

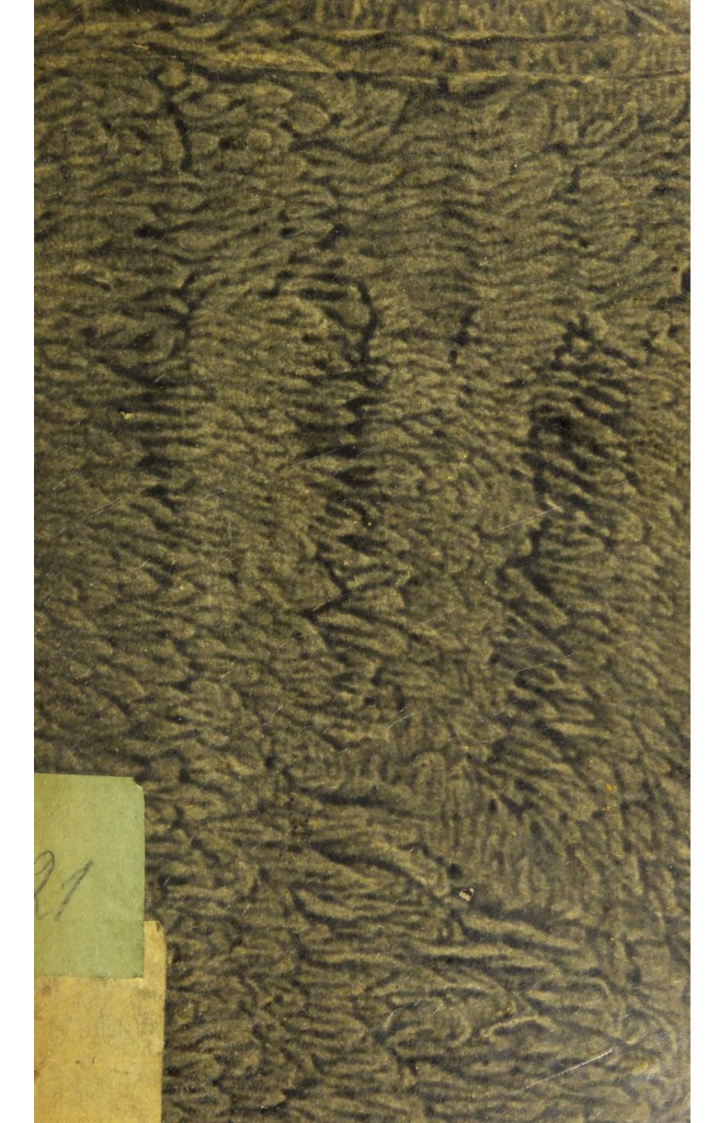
#### License and attribution

This work has been identified as being free of known restrictions under copyright law, including all related and neighbouring rights and is being made available under the Creative Commons, Public Domain Mark.

You can copy, modify, distribute and perform the work, even for commercial purposes, without asking permission.



Wellcome Collection 183 Euston Road London NW1 2BE UK T +44 (0)20 7611 8722 E library@wellcomecollection.org https://wellcomecollection.org



4698818

Q & 21.

SCHELLING, FWJ.

Enti Angola

Digitized by the Internet Archive in 2017 with funding from Wellcome Library

# Erster Entwurf

eines Systems

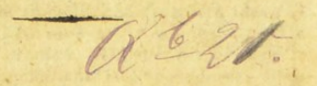
der

# Naturphilosophie.

Zum Behuf seiner Vorlesungen

von

F. W. J. Schelling.



Jena und Leipzig, bey Christian Ernst Gabler. 1799. 1-Engler Engwarf

cines Systems

796

# Naturphilosophie.

HISTORICAL THE MEDICAL TO MEDICAL

Corlesungen

309888

F. W. I. Schalling

Jena and Leipnig

bey Christian-Ernet Ualders .

0071

ve nor, (was bein Substrate mehr hut, sondern Ursache allas Substrats ict), int das absolut-diemmende
alter Analysis, aug wolchem abor obendeswegen, die
Analysis (dua Kalahrita), file golangen kann. Emplie arkiteintelien intelienkann gesent werden, und
so ist ersein Portular alter Nammphilosophie — E-

# Grundriss des Ganzen.

the Creekle aller arearmention on Qualitat gelacht.

se its der Natur (trachamach ite Chemisch)

## Erster Hauptabschnitt.

Beweis, dass die Natur in ihren ursprünglichsten Producten organisch ist.

1. Da über Natur philosophiren so viel heißet, als die Natur schaffen, so muß vorerst der Punkt gefunden werden, von welchem aus die Natur ins Werden gesetzt werden kann. (8. 3 – 6)

Damit aus einer unendlichen (insofern idealen) productiven Thätigkeit eine reelle werde, muß sie gehemmt, retardirt werden. Da aber die Thätigkeit eine ursprünglich unendliche ist, so kann es, auch wenn sie gehemmt wird, doch nicht zu endlichen Producten kommen, und wenn es zu solchen kommt, können es bloß Scheinproducte seyn, d. h. in jedem einzelnen muß wieder die Tendenz zur unendlichen Entwicklung liegen, jedes Product wieder in Producte zerfallen können. (3 — 14)

II. III. Die Analysis kann also nicht bei irgend etwas stillstehen, was noch Product ist, sondern nur bei

bei dem rein Productiven. Dieses absolut Productive nur, (was kein Substrat mehr hat, sondern Ursache alles Substrats ist), ist das absolut-hemmende aller Analysis, zu welchem aber ebendeswegen die Analysis (die Erfahrung) nie gelangen kann. Es muss schlechthin in die Natur gesetzt werden, und es ist erstes Postulat aller Naturphilosophie. — Es muss das in der Natur (mechanisch und chemisch) Unüberwindliche seyn; als solches aber wird nur die Ursache aller ursprünglichen Qualität gedacht. (S. 13). Dieses absolut Productive wird durch den Begriff der einfachen Action bezeichnet. — (Princip einer dynamischen Atomistik). — (S. 17. u. f.)

Da in der Natur als Object ein unendliches Product sich evolvirt, so müsste, wenn die absolute Analysis als wirklich gedacht würde, eine unendliche Mannichfaltigkeit einfacher Actionen, als der Elemente der Natur, und aller Construction der Materie gedacht werden. (14)

(Es muss hier gleich erinnert werden, dass es zu dieser absoluten Analysis in der Natur nie kommen kann, dass also jene einfachen Actionen auch nur die idealen Factoren der Materie sind).

Diese einfachen Actionen aber können sich durch nichts von einander unterschieden, als die ursprüngliche Figur, die sie produciren, (worin wir dem Atomistiker beipflichten. Da es aber zur absoluten Evolution nicht kommt, wegen des allgemeinen, die Natur als Product zusammenhaltenden, Zwangs zur Combination (29), so können diese Grundgestalten nicht als existirend gedacht werden, gegen den Atomistiker.)\*) Sie müssen also gedacht werden als sich

<sup>\*)</sup> Wenn man die Natur als Object für reel, und nicht als durch Evolution sondern als durch Synthesis entstanden, ansieht; (wie man denn auf dem em-

sich aufhebend; als ineinandergreifend (Cohasion, 23 u. f.) Das ursprünglichste Product dieses Ineinandergreifens ist die ursprünglichste Flüssigkeit - das absolut Incomponible, ebendeswegen absolut Decomponible. - (Ansicht der Warme - der electrischen und der Lichterscheinungen aus diesem Gesichtspunkt, (30 - 32). - Vermittelst dieses Princips würde es zur Aufhebung aller Individualität - also anch alles Products, in der Natur kommen. Diels ist unmöglich. Es muss also ein Gegengewicht in der Natur seyn, dadurch dass die Materie von der andern Seite sich in das absolut Indecomponible verliert. Aber dieses kann wiederum nicht existiren, als insofern es zugleich das absolut Componible ist. - Die Natur kann weder in das Eine noch das andre Extrem sich verlieren. Die Natur in ihrer Ursprünglichkeit also ein mittleres aus beiden. (S. 35)

Der Zustand der Gestaltung also der ursprünglichste in dem die Natur erblickt wird. — Die Natur z einem Product, das von Gestalt in Gestalt übergeht, zwar nach einer gewissen Ordnung, wodurch
es aber doch abermals zu keinem bestimmten Producte kommt ohne absolute Hemmung der Bildung.
— Es wird bewiesen, dass eine solche nur dann
denkbar ist, wenn der Bildungstrieb nach entgegengesetzten Richtungen sich entzweit, was auf einer
tiefern Stuffe als Geschlechtsverschiedenheit erscheinen wird. (42)

Beweis, dass dadurch die Permanenz verschied ner Entwicklungsstuffen in der Natur gesichert ist. (46. u. f.)

Aber

a z

pirischen Standpunkt nicht anders kann), ist die Atomistik nothwendig, sie seye nun mechanisch oder dynamisch. — Durch die transcendentale Ansicht, zu welcher die speculative Physik zuletzt sich erhebt, ändert sich alles völlig um.

Aber alle diese verschiednen Producte = Einem auf verschiednen Stuffen gehemmten Product, Abweichungen von Einem ursprünglichen Ideal. Beweis aus der Continuität der dynamischen Stuffenfolge in der Natur (59. u. f.) und daraus die Grundaufgabe der ganzen Naturphilosophie: die dynamische Stuffenfolge in der Natur abzuleiten.

IV. Es sind individuelle Producte in die Natur gesetzt worden, aber die Natur geht auf einen allgemeinen Organismus. — Ankämpfen der Natur gegen alles Individuelle.

Deduction der nothwendigen Wechselbestimmung der Receptivität und der Thätigkeit in allem Organischen (was sich tiefer unten als Erregbarkeit darstellt) (S. 72.), und Aufhebung dieser Wechselbestimmung in den entgegengesetzten Systemen

- a) der chemischen Physiologie, welche in den Organismus bloße Receptivität (kein Subject) setzt,
- b) dem System, das eine absolute (durch keine Receptivität vermittelte) Thätigkeit eine absolute Kraft zu leben in den Organismus setzt (S. 82.)

Vereinigung beider Systeme im Dritten (S. 81. ff.)

Aber wenn in den Organismus als das Vermittelnde seiner Thätigkeit nothwendig Receptivität gesetzt wird, so liegt in ihm selbst die Voraussetzung einer ihm entgegengesetzten — anorgischen — Welt von bestimmter Einwirkung auf ihn — welche Welt aber ebendesswegen, weil sie eine bestimmte (unveränderliche) ist, selbst wieder unter äußerer Einwirkung stehen, (gleichsam in erzwungnem Zustand seyn) muß, um so zusammen mit ihrer organischen Welt.

Welt, wieder gemeinschaftlich ein Innres zu bilden.

Diess müsste sich ableiten lassen aus den Bedingungen einer anorgischen Welt überhaupt.

Zweiter Hauptabschnitt.

Setzien affinitels

dosing.

Deduction der Bedingungen einer anorgi-

Deduction der Möglichkeit eines bloßen Nebenund Außereinander (96). Da ein solches nur als Tendenz zum Ineinander denkbar ist, wird eine Ursache postulirt, die diese Tendenz unterhält.

a) Deduction der allgemeinen Schwere (97 — 98). Entgegengesetzte Systeme,

das mechanische, und das metaphysische System der Attraction, (99 — 111.)

Drittes aus beiden: System der physischen Attraction, abgeleitet aus der Theorie der allgemeinen Weltbildung (III — 134.)

b) Mit der allgemeinen Schwere ist in die Natur die Tendenz zur allgemeinen Intussusception gelegt. Als Hypothese angenommen, daß es zur wirklichen Intussusception komme, so wird die Action der Schwere nur der erste Impuls dazu seyn; es wird also um sie wirklich zu machen eine von ihr verschiedne Action hinzukommen. — Es wird gefordert eine solche in der Natur aufzuzeigen, (136).

Beweis, dass das Princip alles chemischen Processes einer bestimmten Sphäre nicht wieder Product derselben, sondern einer höhern Sphäre ist. (Deduction des Sauerstoffs) 137 — 39. — Folgerung, dass die positive Action in jedem chemischen

Process der niedrern Sphäre von der höhern ausgehen muss.

Beweis, das das Licht in dem uns bekannten Theil des Universums Phänomen einer solchen von den Weltkörpern höherer Ordnung auf die Subalternen ausgeübten dynamischen Action seye. (Verbrennung = einem Uebergang entgegengesetzter Affinitätsphären in einander, 139 — 46).

c) Deduction eines entgegengesetzten Verhältnisses aller Erdsubstanzen zu jener Action electrische Verhältnisse der Körper.

Unterschied des electrischen und chemischen Processes. Das Princip, das in den Einen unmittelbar eingreift, ist das mittelbar bestimmende des andern (152 — 54.)

d) Verhältniss der Action der Schwere zur chemischen Action (154. u. f.)

### Dritter Hauptabschnitt.

Wechselbestimmung der organischen und anorgischen Natur.

I. Der höchste Begriff, wodurch der Zusammenhang des Organismus mit einer anorgischen Welt ausgedrückt wird, ist der Begriff der Erregbarkeit.

— Duplicität, welche dadurch in den Organismus gesetzt wird, und Ableitung derselben aus der allgemelnen Organisation des Universums. (157 — 61).

Vollständige Vereinigung der entgegengesetzten Systeme, welche den Organismus entweder als bloses Object oder als bloses Subject setzen, im dritten, was ihn als erregbar setzt, (161. u. f.) — Ableitung einer Ursache der Erregbarkeit, deren Bedingung Duplicität, die ihrer Tendenz nach chemisch,

misch, ebendelswegen ursprünglich nichtchemisch, und darauf gegründeter vollständiger Beweis der Möglichkeit eines höhern dynamischen Processes, (dergleichen der Lebensprocess) der, obgleich selbst nicht chemisch, doch dieselbe Ursache, und dieselben Bedingungen hat, wie der chemische Process, (-169.)

- II. Ableitung der einzelnen organischen Functionen aus dem Begriff der Erregbarkeit.
- a) Da die Erregbarkeit Duplicität voraussetzt, - kann die Ursache von jener nicht wieder Ursache von dieser seyn. Es wird also eine Ursache postulirt, die Duplicität nicht mehr voraussetzt - eine Ursache der Sensibilität, als organischen Thätigkeitsquells. (- 175).
  - b' Bestimmung der Thätigkeit, deren Quell sie ist, und der Bedingungen dieser Thätigkeit (im Galvanismus) — Irritabilität (- 187).
  - c) Erlöschen dieser Thätigkeit im Product -Productionskraft mit allen ihren Zweigen, (Nutrition 188 - 90. Secretion of - 95 Wachstum 96., Kunstrieb (thierische Instinkte überhaupt) 197 - 215. - Metamorphose, Zeugungstrieb, 216 - 19.)

### III. Folge aus dem Vorhergehenden,

-57 E-

- a) Dass die organischen Funktionen eine der andern untergeordnet, dass sie sich entgegengesetzt in Ansehung ihres Erscheinens (Hervortretens) im !Individuum sowohl als der ganzen organischen Natur.
- b) Dass durch diese Entgegensezung, (weil die höhere Function durch das Uebergewicht der untergeordneten verdrängt wird), eine dynamische Stuffenfolge in der Natur begründet ist.

- c) Beweis dieser dynamischen Stuffenfolge (220 - 22) aus. desconderer voletier bun
- aa) einer Wechselbestimmung der Sensibilität und Irtitabilität (222 - 31.)
- hb) der Sensibilität und Productionskraft (31 - 32)
- cc) - Irritabilität und Productionskraft (- 33.) durch die ganze organische Natur.

Schlussfolge: dass es Ein und dasselbe Product ist, was von der höchsten Stuffe der Sensibilität endlich in die Reproductionskraft der Pflanze sich verliert.

d) Beweis, dass in der allgemeinen und der anorgischen Natur dieselbe dynamische Stuffenfolge herrsche wie in der organischen, 236 - 54.

## Allgemeines Schema dieser Stuffenfolge-

nd der Redingungen dieser Philipkeit

öschen dieser Thatigkeit Organische - Allgemeine - Anorgische Natur. Bildungstrieb Licht Chemischer Process.
Irritabilität Electricität Electrischer Process. Irritabilität Electricität Sensibilität Ursache des Magnetismus? \*)
Magnetismus? angeirien, 216--

e) Höchste Aufgabe der, Naturphilosophie: Welche Ursache aus der allgemeinen Identität der Natur die erste Duplicität (von der alle andern Gegensätze blosse Abkömmlinge sind) hervorgebracht? (254). ividuom sowoid at all gangen or

\*) Da die untergeordneten Kräfte in der allgemeinen, wie in der organischen Natur eine ursprüngliche Heterogeneität schon voraussetzen, so wird eine Heterogeneität (aus Homogeneität) hervorbringende Ursache postulirt, au deren Stelle vorerst bloss hypothetisch die Ursache des allgemeinen Magnetismus gesetzt wird, (Anhang zu III: Theorie der Krankheit, abgeleitet aus der dynamischen Stuffenfolge in der Natur 254 – 79.)

IV. Nicht nur die untergeordneten Funktionen des Organismus, sondern auch die ihnen entsprechenden allgemeinen Kräfte (Electricität, chemischer Process) setzen eine ursprüngliche Heterogeneität voraus — die Auflösung jener Aufgabe, (welches die Ursache der ursprünglichen Heterogeneität?), ist also zugleich eine Theorie des chemischen Processes und umgekehrt.

Allgemeine Theorie des chemischen Processes, S. 280 - 311.

- a) Begriff des chemischen Processes 280 84.
- b) Materielle Bedingungen des chemischen Processes. Beweis, dass im chemischen, wie im electrischen Process nur Ein Gegensatz herrsche (284 295)
- cess vermittelt ist durch Eine erste Heterogeneität, so hat diese für die allgemeine Natur dieselbe Function, wie die Sensibilität für die Organische. Vollständiger Beweis, dass es der Magnetismus ist, der für die allgemeine Natur das ist, was die Sensibilität für die organische, dass ihm, wie dieser alle organischen, alle dynamischen Kräfte des Universums untergeordnet sind dass er, wie die Sensibilität in der organischen, allgemein ist in der anorgischen Natur, (und aufgehoben, wo er es ist, nur für die Erscheinung). Schluss auf die Identität der letzten Ursache der Sensibilität und des Magnetismus (— 306.)
  - d) Vollständige Construction des chemischen und alles dynamischen Processes. 306 311,)
  - aa) Da eine Intussusception zwischen heterogenen Körpern möglich ist, nur insofern das a 5

Homogene selbst, in sich entzweit wird, so kann kein homogener Zustand absolut- sondern nur Indifferenzzust and seyn. Um diesen zu erklären, muß im Universum eine allgemeine von Product zu Product sich fortpflauzende Wirkung durch (magnetische) Vertheilung, als das allgemein bestimmende aller Qualität, (und darum der Magnetismus als allgemein) angenommen werden (—309.)

bb) Ferner, um Heterogeneität in die einzelne dynamische Sphäre und dadurch die Möglichkeit einer Aufhebung des dynamischen Indifferenzzustandes zu bringen — eine Mittheilung zwischen der höhern und niedrern Affinitätssphäre (durch das Medium des Lichts (— 311.) Durch die letztere ist die aufsre Bedingung des dynamischen Processes, Heterogeneität), durch jene die innere, (Entzweitung im Homogenen selbst) gegeben.

V. Die jetzt abgeleitete dynamische Organisation setzt das Universum als Gerüste voraus.

Deduction der Kräfte, durch welche (unter Voraussetzung einer ursprünglichen-Duplicität in der Natur), die Evolution des Universums bedingt ist.

der expansiven

\*D 30

- retardirenden, und

der Schwerkraft, welche (in ihrer Unabhängigkeit von einander), allein die Natur als ein für
jeden Moment der Zeit wie des Raums bestimmtes
Product und eine reelle Construction der Materie
möglich machen. (311 — 321.)

teragence kurpem mendich ist, mur insolem das

# genwärtigen Schrift, ... (weit entlernt, das Sy-

stem der wost aufzustellen - auch nur meler als den ersten Entwurf anzukündigen.

Einesalso ist es, was er fordert: det Leser erinnre sich bei selnem Urtheil, dels ihm

die Acten noch nicht vollseindig gegeben sind. Am wenigsten uttheile, wer nicht einmal weils,

was dem , verf. st buspar in only oder specula-

tive Physia bedeutet; someour, wenn erid ur-

An eine Schrift, die, wie die gegenwärtige, einzig und allein um als Leitfaden für Vorlesungen zu dienen geschrieben ist, können mit Recht nicht dieselben Forderungen gemacht werden, wie an eine solche, die ursprüng lich für das größere Publicum bestimmt war.

Diese Schrift könnte erster Entwurf heifsen schon desswegen, weil vor ihr kein Versuch dieser Art existirt hat — (denn noch hat
niemand für die dynamische Philosophie gewagt, was von le Sage für die mechanische
gethan ist). — Allein diese Aufschrift hat
einen andern Sinn.

Der Verfasser hat zu hohe Begriffe von der Größe seines Unternehmens, um in der gegenwärtigen Schrift, — (weit entfernt, das System der selbst aufzustellen) — auch nur mehr als den ersten Entwurf anzukündigen.

Eines also ist es, was er fordert: der Leser erinnre sich bei seinem Urtheil, daß ihm die Acten noch nicht vollständig gegeben sind. Am wenigsten urtheile, wer nicht einmal weiß, was dem Verf. Naturphilosophie oder speculative Physik bedeutet, sondern, wenn er ja urtheilen muß, erwarte er die Erklärung des Verfassers, welche in einer besondern Schrift über das Fundament und den innern Organismus eines Systems der speculativen Physik binnen Kurzem erfolgen wird. — Indeß mag der folgende Grundriß die Stelle einer Einleitung vertreten.

den 20sten März.

1799.

F. W. J. Schelling.

Der Verfasser batigu behellen iff.

einen andern Sinn

Grund-

Erster Entwurf eines Systems

der

# Naturphilosophie.

Für Vorlesungen.

Triving satisfication

Malurphilorophie

To me was today of which

de de la conservation de la cons

ding comments blood along a contract doubles have the

W elcher Gegenstand Object der Philosophie seyn soll, derselbe muß auch als schlechthin unbedingt angesehen werden. Es fragt sich, inwiefern der Natur Unbedingtheit könne zugeschrieben werden?

1) Vorerst müssen wir uns des Begriffs des Unbedingten zu versichern suchen: dazu aber bedürfen wir einiger Sätze, die aus der Transcendentalphilosophie als bekannt vorausgesetzt werden.

Erster Satz. Das Unbedingte kann überhaupt nicht in irgend einem einzelnen Ding, noch in irgend etwas gesucht werden, von dem man sagen kann, dass es ist. Denn was ist, nimmt nur an dem Seyn Theil, und ist nur eine einzelne Form oder Art des Seyns. — Umgekehrt kann man vom Unbedingten niemals sagen, dass es ist. Denn es ist das Seyn selbst, das in keinem endlichen Producte sich ganz darstellt, und wovon alles Einzelne nur gleichsam ein besondrer Ausdruck ist.

Erläuterung. Was durch diesen Satz behauptet wird, gilt ganz allgemein und für das Unbedingte in jeder Wissenschaft. Denn obschon zum Absolut - Unbedingten im menschlichen Wissen nur die Transcendentalphilosophie sich erhebt, so muss diese doch selbst erweisen, dass jede Wissenschaft, die nur Wissenschaft ist, ihr Unbedingtes hat. Der obige Satz gilt also auch für die Naturphilosophie; "es kann in keinem einzelnen Naturding, als solckem das Unbedingte der Natur gesucht werden;" vielmehr offenbart sich in jedem Naturding ein Princip des Seyns, das nicht selbst ist. - Dass nun aber das Unbedingte überhanpt nicht unter dem Prädicat des Seyns gedacht werden könne, folgt von selbst daraus, dass es als Princip alles Seyns an keinem höhern Seyn theilnehmen kann. Denn, wenn alles, was ist, nur gleichsam die Farbe des Unbedingten ist, so muss das Unbedingte selbst - gleich dem Licht, das keines höheren Lichtes bedarf, um sichtbar zu seyn - überall durch sich selbst offenbar werden werne manie known in their squark

Was ist nun aber der Transcendentalphilosophie das Seyn selbst, von dem alles einzelne Seyn nur eine besondere Form ist? — Wenn nach Principien derselben alles, was ist, Construction des Geistes ist, so ist das Seyn selbst, nichts anders als das Construiren selbst, oder da Construction überhaupt nur als Thätigkeit vorstellbar ist, nichts anders, als die höchste construirende Thätigkeit, die, obgleich selbst nie Object, doch Princip alles Objectiven ist.

Diesemnach weiß die Transcendentalphilosophie von keinem ursprünglichen Seyn. Denn wenn
das Seyn selbst nur Thätigkeit ist, so kann auch
das einzelne Seyn nur als eine bestimmte Form oder
Einschränkung der ursprünglichen Thätigkeit angesehen werden. — Das Seyn soll nun ebensowenig
etwas Ursprüngliches seyn in der Naturphilosophie,

lichen soll aus der Naturphilosophie, (eben so wie aus der Transcendentalphilosophie)
schlechthin eliminist werden."

Dies und nichts anders sagt das Obige: "Die Natur soll als unbedingt angesehen werden."

Nun ist aber nach allgemeiner Uebereinstimmung die Natur selbst nichts anders, als der Inbegriff alles Seyns; es ware daher unmöglich, die Natur als ein Unbedingtes anzusehen, wenn nicht im Begriff des Seyns selbst die verborgne Spur der Freiheit entdeckbar wäre. Darum behaupten wir: Alles Einzelne (in der Natur) sey nur eine Form des Seyns selbst, das Seyn selbst aber = absoluter Thatigkeit. Denn, wenn das Seyn selbst = Thätigkeit ist, so kann auch das einzelne Seyn nicht absolute Negation der Thätigkeit seyn. Das Naturproduct selbst müssen wir uns allerdings unter dem Prädicat des Seyns denken. Aber dieses Seyn selbst ist von einem höhern Standpunkt angeschen nichts anders, als eine continuirlich - wirksame Naturthätigkeit, die in ihrem Producte erloschen ist. - Ursprüng-A 3 lich lich aber ist für uns in der Natur überhaupt kein einzelnes Seyn, (als ein zu Stande gekommnes) vorhanden, denn sonst ist unser Thun nicht Philosophie, sondern Empirie. - Wir müssen, was Object ist, in seinem ersten Ursprung erblicken. Vorerst also ist alles, was in der Natur ist, und die Natur, als Inbegriff des Seyns, selbst für uns gar nicht vorhanden. Ueber die Natur philosophiren heisst die Natur schaffen. Iede Thätigkeit aber erstirbt in ihrem Producte, denn sie gieng nur auf dieses Product. Die Natur als Product kennen wir also nicht. Wir kennen die Natur nur als thätig - denn philosophiren lässt sich über keinen Gegenstand, der nicht in Thätigkeit zu versetzen Philosophiren über die Natur heisst, sie aus dem todten Mechanismus, worinn sie befangen erscheint, herausheben, sie mit Freiheit gleichsam beleben, und in eigne freie Entwicklung versetzen heisst, mit andern Worten, sich selbst von der gemeinen Ansicht losreifsen, welche in der Natur nur. was geschieht - höchstens das Handeln als Factum, nicht das Handeln selbst im Handeln - erblickt.

2) Die erste Frage, wie der Natur Unbedingtheit zugeschrieben werden könne, haben wir
durch die Behauptung beantwortet, die Natur
müsse als schlechthin thätig angesehen werden.
Diese Antwort aber treibt uns von selbst auf die
neue Frage: wie kann die Natur als schlechthin
thätig angesehen werden, oder deutlicher: in welehem Lichte muss uns die ganze Natur erscheinen,
wenn sie absolut thätig ist?

Diese Frage zu beantworten, mus der folgende Satz dienen.

Zweiter Satz. Absolute Thätigkeit ist nicht durch einendliches, sondernnur durch ein unendliches Product darstellbar.

Erläuterung. Die Naturphilosophie, damit sie nicht in ein leeres Spiel mit Begriffen ausarte, muß für alle ihre Begriffe eine entsprechende
Anschauung nachweisen. Es fragt sich daher, wie
eine absolute Thätigkeit, wenn eine solche in der
Natur ist, empirisch, d. h. im Endlichen sich darstellen werde?

— Möglichkeit der Darstellung des Unendlichen im Eudlichen — ist höchstes Problem aller Wissenschaften Die untergeordnete n Wissenschaften lösen
dieses Problem für besondre Fälle. Die Transcendenatlphilosophie hat es in der höchsten Allgemeinheit
aufzulösen. — Diese Auflösung wird ohne Zweifel
auf folgendes Resultat hinauskommen

Der Schein, der die ganze Untersuchung über das Unendliche in allen Wissenschaften umgiebt, rührt von einer Amphibolie dieses Begriffs selbst her. — Das empirisch - Unendliche ist nur die önfsere Anschauung einer absoluten (intellectuellen) Unendlichkeit, deren Anschauung ursprünglich in uns ist, die aber nie zum Bewußtseyn k muchne äußere, enpirische Darstellung; der Beweis darvon ist, daß diese Anschauung gerade dann eintritt, wenn die enpirisch-unendliche Reihe vor der Ein.

pildungskraft vernichtet wird, ("ieh tilge sie, und du liegst gauz vor mir"). Wenn nämlich nur das Endliche äußerlich angeschant werden kann, so kann das Unendliche in der äußern Anschauung gar nicht dargestellt werden, als durch eine Endlichkeit, die nie vollendet, d. h. selbst unendlich ist, mit andern Worten, durch das unendlich Werdende, wo dann die Anschauung des Unendlichen in keinem einzelnen Moment liegt, sondern nur in einem endlosen Progressus erzeugt werden soll, - in einem Progressus, den aber keine Einbildungskraft aushält, daher dann die Vernunft sich bestimmt, die Reihe entweder zu vernichten, oder, was der Mathematiker thut, wenn er eine Größe als unendlichgroß oder klein annimmt, eine idealische Gränze der Reihe anzunehmen, die aber so weit hinausgerückt wird, dass man im praktischen Gebrauch niemals über sie hinaus zu gehen kann genöthigt wer-

Wie muß man sich nun aber eine unendliche Reihe vorsteilen, wenn sie nur die äußere Darstellung einer ursprünglichen Unendlichkeit ist? Muß man glauben, daß das Unendliche in ihr durch Zusammensetzung erzeugt werde, oder vielmehr muß man sich jede solche Reihe in Continuität, als Eine in's Unendliche fließende Function vorstellen? — Daß in der Mathematik unendliche Reihen aus Größen zusammengesetzt werden, beweist nichts für jene Annahme. Die ursprünglich unendliche Reihe, wovon alle einzelnen (in der Mathematik) nur Nach-

Nachahmungen sind, entsteht nicht durch Zusammensetzung, sondern durch Evolution, durch Evolution Einer, in threm Anfang spuncte schon unendlichen Größe, die durch die ganze Reihe hindurchfliefst; in dieser Einen Größe ist ursprünglich die ganze Unendlichkeit concentrirt, die Successionen in der Reihe bezeichnen nur gleichsam die einzelnen Hemmungen, welche der Ausbreitung jener Größe in eine unendliche Reihe (einen unendlichen Raum), welche sonst mit unendlicher Geschwindigkeit geschehen und keine reale Anschauung verstatten würde, continuirlich Schranken setzen.

Der eigentliche Begriff also für eine empirische Unendlichkeit ist der Begriff einer Thätigkeit, die ins Uneudliche fort gehemmt ist, wie könnte sie aber doch ins Unendliche gehemmt werden, wenn sie nicht ins Unendliche flösse, und wenn nicht in jedem einzelnen Punct der Linie, die sie beschreibt, noch ihre ganze Unendlichkeit läge?

Folgesätze für die Naturphilosophie, (die zugleich als Beantwortung unsrer zweiten obigen Frage anzusehen sind).

Erster Folgesatz. Ist die Natur absolute Thätigkeit, so muss diese Thätigheit als ins Unendliche gehemmt erscheinen, Der ursprungliche Grund dieser Hemmung aber muss, da die Natur schlechthin thätigist, doch nur wieder in ihr selbst gesucht werden.

Zweiter Folgesatz. Die Natur edistirt als Product nirgends. alle einzelnen Producte in der Natur sind nur Scheinproducte, nicht das absolute Product, in welchem die absolute Thüitgkeit sich erschöpft, und das immer wird und nie ist.

Dem ersten Satz zufolge muß in der Natur eine ursprüngliche Dualität schlechthin vorausgesetzt werden. Denn weiter ableiten läßt sie sich nicht, weil sie die Bedingung ist, unter welcher allein ein Unendliches überhaupt endlich darstellbar, d. h. unter welcher überhaupt eine Natur möglich ist. Durch diesen ursprünglichen Gegensatz in ihr selbst wird nun die Natur eigentlich erst in sich selbst ganz und beschlossen.

Da sie sich selbst ihre Sphäre giebt, so kann keine fremde Macht in sie eingreifen; alle ihre Gesetze sind immanent, oder: die Natur ist ihre eigne Gesetzgeberin, (Autonomie der Natur).

Was in der Natur geschieht, muß sich auch aus den thätigen und bewegenden Principien erklären lassen, die in ihr selbst liegen, oder: die Natur ist sich selbst genug, (Autarkie der Natur).

Zusammensassen lässt sich beides in den Satz: die Natur hab unbedingte Realität; welcher Satz eben das Princip einer Naturphilosophie ist.

NOVE THE STREET

Die absolute Naturthütigkeit soll als ins Unndliche gehemmt erscheinen. Diese Hemmung der all-

allgemeinen Naturthätigkeit, (ohne welche es nicht einmal zu Scheinproducten käme), lässt sich nun allerdings als das Werk entgegengesetzter Tendenzen in der Natur vorstellen. (Man denke sich Eine von Einem Mittelpunct nach allen Richtungen ausströmende, ursprünglich in sich selbst unendliche Kraft, so wird diese in keinem Punct des Raums einen Moment verweilen, den Raum also leer lassen, wenn nicht eine entgegenwirkende (retardirende) Thätigkeit ihrer Expansion eine endliche Geschwindigkeit giebt). Allein so bald man unternimmt, aus jenen entgegengesetzten Tendenzen die Construction eines endlichen Products zu Stande zu bringen, begegnet man einer unauflöslichen Schwierigkeit. Denn man setze, dals beide an Einem und demselben Puncte zusammentreffen, so werden sich ihre Wirkungen wechselseitig gegen einander auflieben, und das Product wird = o seyn. Ebendelswegen aber muss behauptet werden, dass kein Product in der Natur das Product seyn kann, worinn jene entgegengesetzten Thätigkeiten absolut zusam. mentressen, d. h. in welchem die Natur selbst zur Ruhe gelangte. Man muss mit Einem Worte alle Permanenz in der Natur selbst schlechthin läugnen. Man muss behaupten, dass alles Beharren nur in der Natur als Object statt findet, während die Thätigkeit der Natur, als Subjects, unaufhaltsam fortgeht, und während sie selbst aller Permanenz continuirlich entgegenarbeitet. Das Hauptproblem der Naturphilosophie ist nicht, das Thätige in der Naar, (denn das ist ihr sehr begreiflich, weil es ihre

erste Voraussetzung ist), sondern das Ruhende, Permanente zu erklären. Zu dieser Erklärung aber gelangt sie eben durch jene Voratissetzung, das das Permanente für die Natur eine Schranke ihrer eigs nen Thatigkeit sey. Denn, wenn dies ist, so wird die rastlose Natur gegen jede Schranke ankämpfen; dadurch werden die Hemmungspuncte ihrer Thatigkeit in der Natur, als Object, Permaneuz erhalten. Die Hemmungspuhcte werden für den Philosophen durch Producte bezeichnet seyn; jedes Product dieser Art wird eine bestimmte Sphäre vorstellen, welche die Naturimmer neu erfüllt, und in welche sich unaufhörlich der Strom ihrer Kraft ergielst.

Wenn man nun aber fragt, (und das ist die Hauptfrage): wie es überhaupt möglich sey, alle diese einzelnen Producte in der Natur nur als Scheinproducte anzusehen, so findet sich folgende Antwort: Offenbar ist jedes (endliche) Product nur ein scheinbares Product, wenn in ihm selbst wieder die Unendlichkeit liegt, d. h. wenn es selbst wieder einer unendlichen Entwicklung fähig ist, denn wenn es zu dieser Entwicklung käme, so würde es überhaupt kein permanentes Daseyn haben; jedes Product, das jetzt in der Natur fixirt erscheint, wurde nur einen Moment existiren, und in continuirlicher Evolution begriffen, stets wandelbar, nur erscheinend vorüberschwinden. Die oben gegebene Antwort auf die Frage: wie die Natur als schlechthin thätig könne angesehen werden, reducirt sich also jetzt auf folgenden n ... Satz. Satz. Die Natur ist schlechthin thätig, wenn in jedem ihrer Producte der Trieb einer unendlichen Entwicklung liegt.

Unsern weitern Untersuchungen ist der Gang damit vorgezeichnet. Es fragt sich nämlich zunächst: Wie muß ein Product beschaffen seyn, das einer unendlichen Entwicklung fähig ist, und findet sich wirklich ein solches Product in der Natur vor? — Man bemerke wohl, daß wir mit dieser Frage zugleich auch eine andre beantworten, die schlechterdings beantwortet werden muß, diese nämlich: warum es in einem solchen Product doch nur bei der Tendenz zur unendlichen Entwicklung bleibt, warum es dieser Tendenz unerachtet als fixirt erscheint, und nicht ins Unendliche sich verliert?

dividuum der Natur das Ganze — das Unendliche — sich spiegle, ist in der Transcendentalphilosophie eher als in der Naturphilosophie gehört worden. Denn jene hat ganz dieselbe Schwierigkeit zu erklären: wie entgegengesetzte Thätigkeiten in der Anschauung des Endlichen zusammentressen, ohne sich wechselseitig aufzuheben. Man wird läugnen müssen, dass sie in irgend einem Producte absolut zusammentressen, dass der Geist überhaupt in keinem einzelnen Producte — dass er überhaupt nicht in der Vereinigung, sondern in dem unendlichen Auseinanderhalten seiner entgegengesetzten Thätigkeiten, (die nur durch die-

ses Auseinanderhalten selbst vereinigt sind), eine Anschauung seiner selbst habe. Man wird behaupten müssen, dass ebendesswegen jede einzelne Anschauung nur seheinbar - einzeln, und dass eigentlich in jeder einzelnen zugleich die Anschauung des ganzen Universums enthalten sey. Der ursprüngliche Streit des Selbstbewusstseyns - für die transcendentale Schöpfung ebendas, was der ursprüngliche Streit der Elemente für die physische - muss wie das Selbstbewußtseyn selbst unendlich seyn; er kann sich daher nicht in irgend einem einzelnen Product, sondern nur in einem Product, das immer wird, und nie ist, und in jedem Moment des Selbstbewulstseyns neu geschaffen wird, enden. -Um absolut Entgegengesetzte zu vereinigen dehnt die productive Einbildungskraft ihr wechselseitiges Aufheben in eine unendliche Reihe aus; durch dieses unendliche Ausdehnen - dieses unendliche Hinausrücken der absoluten Negation kommt allein das Endliche zu Stande.

## the man and the state of the st

Fore one and the disseller L to the end the

Charter redo can gul swine atta.

Ein Product fist nur scheinbares Product, wenn in ihm selbst wieder die Unendlichkeit liegt, d. h. wenn in ihm die Fähigkeit zu unendlicher Entwicklung ist. Es kann aber diese Fähigkeit in ihm nicht statt finden, ohne unendliche Mannichfaltigkeit ursprünglich in ihm vereinigter Tendenzen.

emprengesetaten, Thirtigheiten, thie nur durch die-

in der Natur überhaupt sich offenbaren?

Lehrsatz. Dieursprünglich sien Hemmungspuncte der allgemeinen Naturthätigkeit sind in den ursprünglichen Qualitäten zu suchen.

Beweis. — Es ist eine unnachlässliche Forderung, welche unsre Wissenschaft zu erfüllen hat, daß sie ihren Constructionen a priori entsprechende äußere Anschauungen beigeselle, denn sonst würden diese Constructionen für uns nicht mehr Sinn haben, als die Theorie der Farben für den Blindgebohrnen. Nun wurde im Vorhergehenden behauptet, eine absolute Thätigkeit könne empirisch nur unter unendlichen Negationen erscheinen. Es müssen also in der Natur unendliche Negationen Einer und derselben ursprünglichen Thätigkeit durch Analysis gefunden werden.

In diesen Negationen müsste ein Unbedingtes eich offenbaren. Nun ist aber von dem Unbedingten keine positive äußere Anschauung möglich. Es müßte also wenigstens eine negative Darstellung desselben in der äußern Erfahrung versucht werden.

Das Unbedingte nun haben wir bestimmt durch dasjenige, was, obgleich Princip alles Seyns, doch selbst nie ist. Alles äußre Seyn nun ist ein Seyn im Raume. Es müßte also in der Erfahrung etwas vorkommen, das, obgleich selbst nicht im Raume, doch Princip aller Raumerfüllung wäre.

im Raume ist, auf dasselbe kann auch durch physi-

sche Kraft gewirkt werden, es ist mechanisch oder chemisch zerstörbar. Ein Princip also, das nicht selbst im Raume ist, müsste schlechterdings weder mechanisch noch chemisch überwältigt werden können. Es findet sich aber in der Erfahrung nichts der Art vor, außer den ursprünglichen Elementen (Principien) aller Qualität.

2. Es soll Princip aller Raum - Erfüllung seyn. - Es müsste sonach dasjenige seyn, was, wenn auch die (mechanische) Theilung der Materie in's Unendliche geht, doch jeden noch so kleinen Theil der Materie für weitere Theilung erhält, kurz dasjenige, was die unendliche Theilbarkeit der Materie möglich macht. Wäre nun die unendliche Theilbarkeit der Materie unmöglich, so müste man beim Theilen irgend einer Materie endlich auf einen Theil kommen, den man nicht mehr für einen Theil jener Materie, d. h. nicht mehr als homogen mit derselben erkennen könnte. Da also die Theilbarkeit der Materie ins Unendliche geht, so muss jede Materie, so weit sie auch getheilt wird, ins Unendliche homogen bleiben. Die Homogeneität ins Unendliche aber erkennt man allein an der Permanenz der Qualitäten, also ist die Permanenz der Qualitäten Bedingung der Möglichkeit der mechanischen Theilung ins Unendliche, sonach auch die Principien der Qualitäten Principien der Raum-Erfüllung selbst.

Die ursprünglichen Qualitäten sind also die ursprünglichsten negativen Darstellungen des Un-

bedingten in der Natur. Da nun das Unbedingte überall = absoluter Thätigkeit ist, absolute Thätigkeit aber empirisch nur als eine ins Unendliche gehemmte Thätigkeit erscheinen kann, so sind die ursprünglichsten Hemmungspuncte der allgemeinen Naturthätigkeit durch die ursprünglichen Qualitäten für uns bestimmt.

Folgesätze. 1. Die Theilbarkeit der Materie muß also in Einer Rücksicht endlich seyn, ebendesswegen, weil sie in der andern unendlich ist.

Der Atomistiker versieht es nur darinn, dass er mechanische Atomen, d. h. die Endlichkeit der mechanischen Theilbarkeit behauptet. Denn in jedem materiellen Raum muss wie in dem mathematischen kein Theil der absolutkleinste seyn, was im Raum ist, ist im Raum nur vermittelst einer continuirlich - thätigen Raum Erfüllung; in jedem Theil des Raums ist also bewegende Kraft, sonach auch Beweglichkeit, daher Trennbarkeit jedes noch so kleinen Theils der Materie von allen übrigen ins Unendliche. Die ursprünglichen Actionen aber sind nicht selbst im Raum, sie können nicht als Theile der Materie angesehen werden. Unsre Behauptung kann sonach Princip der dynamischen Atomistik hei-Isen. Denn jede ursprüngliche Action ist für uns ebenso, wie der Atom für den Corpuscularphilosophen, wahrhaft individuell, jede ist in sich selbst ganz und beschlossen, und stellt gleichsam eine Natur-Moncde vor.

- 2. Iede Qualität ist eine Action von bestimmtem Grad, für die es kein andres Maass giebt, als ihr Product.
- a. Sie ist Action überhaupt, also nicht selbst Materie. Denn wäre sie selbst Materie Stoff, wie die populäre Chemie sich ausdrückt, so müsste sie auch im Raume selbst darstellbar seyn, Im Raum aber ist nur ihre Wirkung darstellbar, sie selbst ist eher als der Raum (extensione prior). (Warum hat die Chemie noch keinen ihrer Stoffe rein isolirt von allen Materien dargestellt?). Sie ist ebensowenig etwas bloss der ursprünglichen Materie (den Atomen, wie der Atomistiker lehrt) Inhärirendes, wie die Figur; noch auch etwas, das aus der Zusammenwirkung der Atomen resultirt. Denn, wenn diese selbst keine Qualitäten haben, wie soll eine solche durch ihre Zusammenwirkung erzeugt werden?
- b. Sie ist Action, für die man kein Maas hat, als ihr Product selbst. Dadurch soll soviel gesagt werden: die Action selbst, abstrahirt von ihrem Producte, ist nichts. Denn sie ist ja nichts anders, als das Product selbst, aus einem höhern Standanct angesehen. Man kann also nicht erwarten, in das Innere jener Action selbst einen Blick thun, und die Größe (den Grad) der Action etwa durch mathematische Formeln bestimmen zu können. Alle Versuche, dies zu thun, haben bis jetzt zu nichts Reellem geführt. Denn jenseits des Products reicht

reicht unsre Erkenntniss nicht, und für die Größe der Action kann es keinen andern Ausdruck geben, als das Product selbst. Die Naturphilosophie hat weiter nichts zu thun, als daß sie das unbedingt-Empirische in diesen Actionen anerkennt. Denn der Empirismus zur Unbedingtheit erweitert ist ja Naturphilosophie.

Zusatz. Wir haben durch das Bisherige zwar die Construction der Materie im Allgemeinen zu Stande gebracht. Denn da die Identität einer Materie allein an der Permanenz ihrer Qualitäten erkannt wird, so ist sie von diesen in nichts verschieden; jede Materie ist also nichts anders als ein bestimmter Grad von Action, keine Materie ist ursprünglich mechanisch zusammengesetzt; denn wäre dies, so müsste sie, die unendliche Theilbarkeit vorausgesetzt, in nichts auflösbar, und aus nichts ursprünglich construirt seyn. Darum - (ne res ad nihilum redigantur funditus omnes) - muss, wer die Materie mechanisch entstehen lässt; sie aus Atomen zusammensetzen, (deren Annahme noch in eine Menge andrer beschwerlicher Folgen verwikkelt).

Allein dass desswegen niemand glaube, wir haben damit schon die specifische Differenz der Materie abgeleitet, oder ableiten wollen. Allerdings ist jede Materie ein bestimmter Grad von Action, aber diese Action kann höchst zusammengesetzt seyn, so wie, nach Newton, das weisee Licht aus

7 einfachen, und diese 7 vielleicht aus andern noch einfachern Actionen zusammengesetzt sind. Es ist in der That wahrer Unsinn, die unendliche Mannich. faltigkeit der Materien in der Welt durch verschiedne Grade Einer und derselben - einfachen -Action erklären zu wollen. Folgt daraus, dass die ursprünglichen Qualitäten als einfache Actionen zu betrachten sind, dass nun jede - auch abgeleitete - Qualität, gleichfalls eine einfache Action sey? Wie, wenn sich erweisen liefse, dass in der Erfah rnng gar keine ursprüngliche Qualität vorkommt noch vorkommen kann? - Doch wozu philosophische Gründe, wo die Erfahrung laut dagegen spricht! Wäre jene Meinung in der Wahrheit gegründet, so müsste die Differenz der Qualitäten der Differenz der specifischen Gewichte und Dichtigkeiten vollkommen parallel gehen; man darf aler nur eine Tafel der leztern ansehen, um sich vom Gegentheil zu überzeugen. Und wie will man endlich jene ganz eigenthümlichen - nicht durch specifische Schwere und Dichtigkeit, sondern durch ihre innerste Mischung eigenthümlichen - Producte der Natur in ihren organischen Operationen erklären, oder glaubt man etwa, dass auch hier die Natur nichts thut, als Dichtigkeit und specifische Schwere vermindern und vermehren.

Es muss hier endlich noch bemerkt werden, dass, da unsre Wissenschaft von einem unbedingten Empirismus, als Princip ausgeht, gar nicht von einer transcendentalen, sondern lediglich von einer empirischen Construction der Materie die Rede' seyn kann, Wie Materie überhaupt ursprünglich erzeugt werde? Dies eben wird durch unsre folgenden Untersuchungen klar werden.

B. Qualitäten = Actionen; dieser Satz ist erwiesen. In allen diesen einzelnen Actionen aber ist Eine und dieselbe ursprüngliche Naturthätigkeit gehemmt. Dies ist nicht denkbar, ohne dass diese Actionen Einem und demselben, gemeinschaftlich darzustellenden, Product entgegenstreben, denn auf ein absolutes Product geht alle Naturthätigkeit. Dazu wird erfodert, dass verschiedne Actionen in einem und demselben gemeinschaftlichen Product sich combiniren können, kurz, dass es zusammengesezte Actionen gebe. Combiniren aber können sie sich nicht ohne wechselseitige Receptivität für einander zu haben. Eine Action muß in die andre eingreifen können. Ie für zwo verschiedne Actionen muss es einen gemeinschaftlichen Punct geben, in welchem sie sich vereinigen, - (dieser Punct ehen wird - freilich auf einer viel tiefern Stufe chemisches Product genannt). Es entsteht also die

Aufgabe. Da eine unendliche Mannichsaltigkeit von Actionen zusammen Ein absolutes Product darstellen soll; den Punct zu finden, in welchem diese unendliche Mannichfaltigkeit verschiedner Actionen in der Natur sich vereinigen könne.

Es muss aber nothwendig die Einschränkung hinzugesügt werden, dals die Individualität keiner Action dabei zu Grunde gehe. Denn sonst wäre die Mannichfaltigkeit vernichtet. Die Einheit soll nicht auf Kosten der Mannichfaltigkeit erreicht werden. Die Mannichfaltigkeit soll bleiben, und doch ein gemeinschaftliches Product herauskommen, das eben jene unendliche Mannichfaltigkeit zusammenhält.

(Man bemerke, dass, wenn ein solches Product in der Natur wirklich vorkommt, in Ansehung desselben die Materie auch dynamisch ins Unendliche — nicht sowohl theilbar — als wirklich getheilt ist, da in jenem Ganzen keine Individualität ausgelöscht werden soll. Dass man aber die Fortdauer jeder Individualität in diesem Producte voraussezt, wirds ch in der Folge als sehr wichtig zeigen).

Auflösung. Ie zwo Actionen schränken sich durch Wechselwirkung wechselseitig ein auf den gemeinschaftlichen Effect. (Nur dieser gemeinschaftliche Effect ist das Tertium, in dem sie sich berühren können. Für die Wechselwirkung beider giebt es abermals keinen andern Ausdruck, als diesen Effect). Das Streben aller ursprünglichen Tendenzen geht nun überhaupt

a) auf Erfüllung des Raums, ihr Eingreifen in einander ist also Streben nach Erfüllung eines gemeinschaftlichen Raums, so dass in jedem noch so kleinen Theil einer gegebenen

Materie noch alle Tendenzen anzutreffen wären. (Man sieht hieraus, im Vorbeigehn zu erinnern, wie es mit der dynamischen Theilbarkeit eigentlich beschaffen ist. Nämlich die Quantität der Materieist dabei völlig gleichgültig; im größten wie im kleinsten Theil derselben Materie müssen noch dieselben Tendenzen angetroffen werden. Es kann also selbst durch eine ins Unendliche fortgesezte mechanische Theilung nicht zur allgemeinen Homogeneität kommen. Man kann aber auch hier gleich sehen, dass eine zusammengesezte Action in der Natur nicht ursprünglich, sondern selbst schon durch besondre Naturoperationen, dergleichen wir noch an den chemischen Durchdringungen wahrnehmen, zu Stande kommt). Durch dieses Streben nach Erfüllung eines gemeinschaftlichen Raums müsste ein solcher wirklich continuirlich neu erfüllt werden. - Daher Ruhe nicht absolute Negation der Bewegung, sondern vielmehr gleichförmige Tendenz zur Raumerfüllung, und das Beharren der Materie selbst = einem beständigen Reproducirtwerden. - Ferner, der erfüllte Raum ist nur das Phänomen eines Strebens, dessen Princip selbst nicht im Raume ist, der Raum wird also gleichsam von innen heraus erfüllt, ein sehr wichtiger Legriff. (Das Innere nämlich im Gegensaz gegen das Aeufsere heisst immer das, was Princip aller Raum-Erfüllung ist). Ienes Streben nach Erfüllung

eines gemeinschaftlichen Raums würde sich in der Erfahrung durch Widerstand gegen Aufhebung der gemeinschaftlichen Raum Erfüllung ankündigen, dies wurde das Phänomen von Zusammenhang — Cohäsion — geben. Die Kraft, mit der jener Aufhebung widerstanden würde, hieße die Cohäsionskraft.

Anmerkung. Die Cohäsionskraft ist also eine zusammengesetzte Kraft, nicht eine einfache, wie die Anziehungskraft. - Schwierigkeiten der gewöhnlichen Erklärung der Cohäsion durch blosse Anziehungskraft, da ja in den meisten Materien, die wir kennen, das Verhältniss der Cohäsionskraft ihrer kleinsten Theile zum Quadrat ihrer Distanz von einander ein ganz anderes seyn mülste, als es dem Gesetz der allgemeinen Anziehung nach seyn sollte. Davon nichts zu sagen, dass diese Hypothese atomistische Begriffe voraussetzt, und die Verschiedenheit der Cohäsionskräfte unter jener Voraussetzung beinahe unerklärbar wäre. - Ferner in Bezug auf die allgemeine Anziehungskraft gilt aller durch den unendlichen Raum verbreitete, in Weltkugeln geballte, Stoff = Einer Materie, jene allgemeine Anziehung geht also ins Unendliche, und in Ansehung ihrer kann kein Raum als leer gedacht werden. Dagegen strebt ja die Cohäsion der Allgemeinheit de Anziehungskraft entgegen, denn sie individualisirt hes ändig, und lässt den Raum außerhalb der Sphäre, innerhalb welcher sie allein wirkt, leer, (unerfüllt von ihrer Kraft). Eigentliche Cohäsion

sion findet nur innerhalb eines Körper-Individuums statt. Daher muß sie auch genau unterschieden werden von Adhäsion, und von jener besondern Art der Anziehung, die zwischen verschiedenen Materien, z. B. Wasser und Glas in der Berührung statt findet.)

b) Ferner, jede Tendenz ist eine völlig individuelle und bestimmte, d. h. ein Streben, den Raum auf bestimmte Art zu erfüllen. Dies würde sich durch Bestimmtheit (Individualität) der Figur verrathen. In der Natur ist eine continuirliche Bestimmtheit der Figur vom Crystall an bis zum Blatt, und vom Blatt bis zur menschlichen Gestalt. Daher wir dem Albanistiker auch abgesehen davon, dass er der ursprünglichen Figur der Atomen zur möglichen Construction specifisch verschiedner Materien bedarf, - darin Recht geben, dass er den Ellementen ursprüngliche Figur beilegt; wir behaupten nur, dass es bei den ursprünglichen Actionen nie zur Production dieser ursprünglichen Figur kommt, noch kommen kann, dass also jene ursprünglichen Gestalten in der Natur nirgends existiren, weil keine einfache Action in der Natur anzutreffen ist, (was wir hier freilich noch nicht beweisen können).

Nun soll aber jede Action durch die Unendlichkeit aller übrigen eingeschränkt seyn, alle zusammen also werden wechselseitig in ihren Productionen sich etören, keine wird es bey der andern zur Production der ursprünglichen Figur kommen lassen, d. h. sie werden sich wechselseitig auf Gestaltlosigkeit reduciren.

Das Gestaltlose = dem Flüssigen. Das Flüssige (der zweyten Ordnung wenigstens, das seine Fluidität einem höhern Princip verdankt) ist - nicht das absolut - formlose, (= dem µn ov der alten griechischen Physiker), sondern das jeder Gestalt Emrefängliche, ebendelswegen Gestaltlose, (apagoov). Das Flüssige überhaupt muss definirt werden, als eine Masse, worin kein Theil vom andern durch Figur sich unterscheidet. Aus dieser Definition wenigstens lassen sich alle andern bisher versuchten, so weit eie richtig sind, ableiten. Ebenso lassen sich daraus - die absolute Continuität, die Abwesenheit aller Reibung in allem Flüssigen, und die Hauptgesetze der Hydrostatik deduciren. Das Hauptprincip ist: die Gleichheit der Actionen (sonach auch der Attractionen) im Flüssigen nach allen Richtungen.

Die ursprünglichste und absoluteste Combination entgegengesetzter Actionen in der Natur mußs sonach die ursprünglichste Flüssigkeit hervorbringen, die, weil jene Combination beständig vor sich geht, (der Actus der Organisation beständig im Gange ist), als ein allgemein verbreitetes Wesen sich darstellen wird, das der Nichtflüssigkeit (der Starrheit) schlechthin entgegenwirkt, und continuirlich bestrebt ist, alles in der Natur zu fluidisiren.

(Dieses Princip wird Wärmeprincip genannt, das sonach keine einfache Substanz, überhaupt keine Materie, sondern immer nur Phänomen der beständig verminderten Capacität, (der ursprünglichen Actionen für einander) und daher in der Natur Beweis des beständig fortdaurenden Organisationsprocesses ist. — Neue Theorie der Wärme nach diesen Grundsätzen).

Wäre nun in der Natur nichts, was dem fluidisirenden Princip das Gegengewicht hielte, so würde die ganze Natur in eine allgemeine Continuität sich auflösen. Dieser Verallgemeinerung aber widerstrebt die Individualität der ursprünglichen Actionen. Auch soll in dem absoluten Product zugleich mit der vollkommensten Combination die allgemeine Individualität aller Actionen erhalten werden.

Da nun in der Natur alles — oder vielmehr, da eben jenes absolute Product — continuirlich im Werden begriffen ist, so wird es in demselben weder zur absoluten Flüssigkeit noch zur absoluten Nichtflüssigkeit (Starrheit) kommen können. Dies wird das Schauspiel eines Kampfs zwischen der Form und dem Formlosen geben. Jenes immer werdende Product wird continuirlich auf dem Sprung vom Flüssigen in's Feste, und umgekehrt auf dem Rückgang vom Festen in's Flüssige begriffen seyn.

Es wird, da jener Kampf (zwischen der Form und dem Formlosen) endlos ist, alle innerhalb der SphäSphäre, die es begreift, möglichen Gestalten durchlaufen, und in alle, gleich einem immer wechselnden Proteus, sich verwandeln.

Es wird allmählich alle Qualitäten, so unendlich mannichfaltig sie seyn mögen, assimilirend, in seinen Kreis ziehen, und gleichsam durch unendlich viele Versuche hindurch die Proportion suchen, in welcher jene allgemeine Vereinigung aller individuel-Ien Actionen der Natur in einem gemeinschaftlichen Producte erreichbar ist. Durch diesen Trieb aber. alles Individuelle in der Natur in sich zu vereinigen, wird auch zum voraus ein gewisser Kreis möglicher Gestalten für dasselbe bestimmt seyn. wird daher versucht werden, zu glanben, dass bei allen verschiednen Gestaltungen, welche es durchwandelt, der sch pferischen, in ihr wirksamen, Natur ein gemeinschaftliches Ideal vorgeschwebt habe, dem das Product allmählich sich annähret; die verschiedenen Formen, in die es sich begiebt, selbst werden nur als verschiedene Stufen der Entwicklung Einer und derselben absoluten Organisation erscheinen.

## III.

1) Die ganze Natur, nicht etwa nur ein Theil derselben soll einem immer werdenden Producte gleich seyn. Die gesammte Natur also muß in beständiger Bildung begriffen seyn, und alles muß in jenen allgemeinen Bildungsprocess eingreifen.

Alles, was in der Natur ist, muß angesehen werden, als ein Gewordnes. Keine Materie der Natur ist primitiv, denn es existirt eine unendliche Mannichfaltigkeit ursprünglicher Actionen, (wie diese entstehe, wird oben das letzte Problem der Naturphilosophie seyn). — Diese Actionen zusammen sollen nur Ein absolutes Product darstellen. Die Natur also muß sie combiniren. Es muß daher ein allgemeiner Zwang zur Combination durch die ganze Natur statt finden, denn man sieht nicht ein, wie und warum er Schranken haben sollte, er ist unbedingt. In jeder Materie also ist Combination, keine Materie also primitiv.

Da aber jede Materie sich von der andern unterscheidet, so ist jede Materie Product einer besondern Naturoperation. Diese verschie Inen Naturoperationen müssen a priori abgeleitet werden, um die Möglichkeit einer specifischen Verschiedenheit der Materie einzusehen.

Denn da ein allgemeiner Zwang zur Combination der Elementar-Actionen in der Natur herrscht, so kann keine Action für sich eine Form oder Gestalt produciren, jede Materie ist durch Combination entstanden. Aus der Erfahrung läßt sich dagegen nichts aufbringen, denn daß es indecomponible Materien giebt, werden wir selbst als nothwendig ableiten.

3) Alle Verschiedenheit der Naturproducte kann 'nur von der verschiednen Proportion der Actionen herrühren. Alle Mannichfaltigkeit der Natur ist allein in den Elementar - Actionen zu suchen, die Materie ist überall Eine, nur die Proportionen der ursprünglichen Combination sind verschieden. Da der Zwang zur Combination durch die ganze Natur statt findet, so muss in jedem Product die ganze Natur ursprünglich sich durchdringen. In jeder Materie sind alle ursprünglichen Actionen ursprünglich enthalten. Aber nur zum Absolutslüssigen können alle ursprünglichen Actionen, ihrer Individualität unbeschadet, sich vereinigen. Das Absolutslüssige aber kann sein Daseyn nicht anders als durch Decomposition offenbaren. Indecomponirt ist es für die Empfindung = o, denn in ihm heben alle Actionen sich wechselseitig auf, so, dass keine die andere bis zu irgend einem sensibeln Effect kommen lässt. Aber das Absolutflüssige ist seiner Natur nach das decomponibelste, denn es ist in ihm das vollkommenste Gleichgewicht der Actionen, das sonach durch die leiseste Veränderung gestört wird. - Es leuchtet ferner von selbst ein, dass das Absolutslüssige nur decomponibel, aber nicht componibel ist.

Als das ursprüngliche Phänomen der absoluten Flüssigkeit ist uns die Feuer-oder Wärmematerie bekannt. Diese scheint zu entstehen oder zu verschwinden, wo eine blos quantitative Verminderung Verkleinerung des Volums) vorgeht. Die Wärme materie erscheint als einfach, und man hat bei ihr noch keine Dualität, oder Decomposition in entgegengesetzte Actionen, wie z. B. bei der Electricität, wahrnehmen können. Diess eben ist der Beweis, dass in dieser ursprünglichsten aller Flüssigkeiten die vollkommenste Combination noch ungestört erscheint.

Dagegen bringt auch die leiseste Berührung heterogener Körper (beim Galvanismus, und in andern neuerdings angestellten Versuchen) Phänomene von Electricität hervor, und da Wärme sowohl als Electricität durch Reibung (beständig wiederholte und verstärkte Berührung) erregt wird, so scheint es, dass bei jedem Zusammenstossen verschiedner Körper die absolute Flüssigkeit, die sie alle durch dringt - (weil sie alles zu fluidisiren bestrebt ist) - beides, mechanisch aus dem Gleichgewicht, und dynamisch aus ihrer ursprünglichen Combination gesetzt werde. Jenes giebt das Phänomen freiwerdender Wärme, dieses das Phänomen erregter Electricität. Es kommt auch wirklich beinahe kein chemischer Process vor, bei welchem Wärme entsteht oder verschwindet, welcher nicht auch Spuren erregter Electricität zeigte, genauere Aufmerksamkeit wird hier noch vieles lehren. Davon nichts zu sagen, dass Electricität in sehr vielen Fällen, dieselben Wirlungen wie Wärme äußert, und dass die KörKörper in Ausehung ihrer Leitungskunst für beile sich gleich verhalten.

Indess muss man bei den electrischen Experi menten noch besonders in Betrachtung ziehen, dass sie unter höchst complicirten Umständen angestellt werden, daher auch bei den Phänomen derselben manches vorkommen kann, was der Electricität ursprünglich nicht wesentlich ist; so z. B. das Torricellische Vacuum leuchtet nicht, und zuverläßig werden electrische Versuche in lustleerem Raum und in verschiednen Medien angestellt verschiedne Phänomene zeigen. Gleichwohl gelingen die Galvanischen Experimente beinahe in allen Medien, die man bisher versucht hat, und im lustleeren Raum so vollkommen, als in der Lust selbst.

Was soll man enellich von dem Licht sagen? — Möge es nach Newton ursprünglich schon in eine Menge von einander verschiedner einfacher Action zersetzt seyn, deren Total-Eindruck nur das weiße Licht ist — oder möge es ursprünglich einfach seyn nach Göthe, auf jeden Fall ist die Polarität der Farben in jedem Sonnenbild Beweis einer in den Phänomenen des Lichts herschenden Dualität, deren Ursache noch zu erforschen ist.

4) Es kann keine Materie den Zustand der absoluten Flüssigkeit verlassen, ohne daß irgend eine Action

Aktion das Uebergewicht erlange. Es kann aber keine Aktion das Uebergewicht erlangen, ohne dass eine andre dagegen unterdrückt, oder völlig ausgelöscht werde. Ie größer daher der Zustand der Starrheit, (Festigkeit), desto scheinbar einfacher die Substanz, (Erden, Metalle u. s. w.) Aber keine Substanz ist einfach. lede scheinbar einfache, d. h. indecomponible Substanz ist das Residuum des allgemeinen Bildungs-Processes, und obgleich wir der Mittel entbehren, ihre Elemente wieder in wechselseitige Unabhängigkeit, und die in ihnen unterdrückten Aktionen in Freiheit zu setzen, so könnte doch die Natur Mittel haben, es zu bewerkstelligen, und so diese todten Materien aufs neue in den allgemeinen Organisations Process aufzunehmen. Indels ist es a priori demonstrabel, dass es indecomponible Substanzen in der Natur geben muß, denn der allgemeine Bildungs-Process der Natur ist nur in so fern unendlich, als er continuirlich in sich selbst zurückläuft. Es mus also allerdings in diesem Process zu letzten Produkten kommen, welche die Natur in der ursprünglichen Richtung nicht weiter ausbilden kann, mit denen sie daher genöthigt ist, den umgekehrten Weg einzuschlagen, und sie in der entgegengesetzten Richtung zu bearbeiten.

Daran erkennt man auch allein die eigentlichen indecomponibeln Substanzen. Es sind Materien, die nur componibel sind. Zum voraus kann man daher z. B. schließen, dass die Erden unmöglich indecomponibel seyn können, und dass die Vermuthung sich noch bestätigen werde, dass sie die Trümmer des großen und allgemeinen Verbrennungsprocesses seyen, welcher in den Sonnen, und selbst auf der Obersläche der Erde noch jetzt gewissermaassen fortdauert.

Es findet aber keine Composition indecomponibler Materien statt, ohne dass in ihnen gebundne
Aktionen frei werden. So wie die Natur die absolut
incomponibele Substanzen durch Decomposition
componibel macht, so wird sie umgekehrt die absolut indecomponibeln Substanzen, durch Composition wieder in den allgemeinen Kreislauf der Materie versetzen. Denn die Composition kann nicht
vorgehen, ohne dass die ursprüngliche Combination
der Elementar-Actionen in solchen Substanzen wieder verändert werde, und da in jeder einzelnen
Substanz alle Actionen ursprünglich sich durchdringen, so wird die Natur auch Mittel besitzen, aus
allem alles hervorzubringen.

Es ist daher wahrscheihlich, dass im Großen wieder derselbe Gegensatz in der Natur statt sindet, der im Kleinen bemerklich ist, nämlich dass die Natur von der Einen Seite das indecomponible durch Composition, und das incomponible durch Decomposition bildsam macht. Es ist möglich, dass z. B. auf den Sonnen im Ganzen der umgekehrte Process von dem, welcher auf den Planeten stattsindet, im Gange ist. Wenn nach allgemeiner Erfah-

rung die indecomponibeln Substanzen die specifisch schwersten sind, so ist zu erwarten, dass in
jedem einzelnen System das indecomponibelste im
Centrum liege. Das Leuchten der Sonnen verräth
einen beständigen Combinationsprocess, dagegen
dasselbe Licht, das durch einen solchen Process in
der Sonnen-Atmosphäre entwickelt wird, auf den
dunkeln Weltkörpern beständige Decombinationsprocesse unterhält, denn weder Vegetation nach
Leben ist etwas anders als ein beständiges Wecken
schlummernder Thätigkeiten, ein beständiges Decombiniren gebundner Actionen.

6) Wir kennen jetzt zweierley Klassen von Naturproducten, deren Eine die absolut incomponibele, die andre die absolut indecomponibeln Substanzen in sich begreift. Aber die Natur kann weder diese, noch jene dulden, denn überhaupt duldet die Natur kein letztes Product, nichts Permanentes, auf immer Fixirtes. Die Richtung aller Naturthätigkeit wird also auf mittlere Producte (aus jenen beiden Entgegengesetzten), auf Materien, die absolut componibel und absolut indecomponibel zugleich sind, gehen, und in der Natur (als Object) werden permanente Processe erscheinen, durch welche das Incomponible beständig decomponirt, und das Indecomponible beständig componirt wird. Diese Processe, weil sie permanent sind, weil also auch ihre Bedingungen beständig existiren, werden den Schein von Producten haben. Es fragt sich, welcher Art diese Producte seyn werden?

7) Diese Producte sollen zwischen beiden Extremen dem absolut decomponibeln und dem absolut indecomponibeln in der Mitte liegen.

Um absolut decomponibel zu seyn, müßte ein solches Product dem Absolutslüssigen sich annähern, d. h. alle Elementaraktionen in der vollkommensten Combination in sich vereinigen. Um absolut componibel zu seyn, müßten die Actionen in ihm beständig aus ihrer Combination gesetzt werden, es müßte ein beständig gestörtes Gleichgewicht der Actionen statt finden, d. h. es müßte sich dem Festen annähern. Aber es soll zu keinem von beiden kommen.

Es müste also in diesem Product zugleich die größte Freiheit (wechselseitige Unabhängigkeit) und die größte Bindung (wechselseitige Abhängigkeit) der Actionen von einander statt finden. Es fragt sich, was das Resultat davon seyn werde?

Vorerst wird jede Action die andre hindern, ihre ursprüngliche Figur zu producieren. Allein es sind verschiedne Grade der Intensität jeder Action möglich. Iede Action wird also auf jeder Stuffe eine andre Action seyn. Allein auf jeder Stuffe auch findet sie ihren Antagonisten. Es wird also das Produkt überhaupt gleich seyn einer Reihe, in welcher positive und negative Größen beständig sich succediren. Innerhalb dieser Reihe aber kann das Produkt nicht gehemmt werden, denn es wäre entweder = I - I + I - I, d. h. = 0, oder es mußte

irgend eine positive Action das Uebergewicht erlangen. Keines von beiden soll geschehen. Das Produkt kann also überhaupt nicht gehemmt werden, es muß immer nur im Werden begriffen seyn.

Art jenes immer werdende Produkt, dessen Nothwendigkeit wir aus dem Begriff einer unendlichen Thätigkeit der Natur abgeleitet haben, seyn müsse. In demselben nähmlich wird eben jener continuirliche Wechsel von combinirenden und decombinirenden Processen statt finden, den wir als allgemein und nothwendig in der Natur demonstrirt haben).

Indem die Aktionen decombinirt werden, wird jede, sich selbst überlassen, produciren, was sie ihrer Natur nach produciren muß. Insofern wird in jenem Produkt ein beständiger Trieb zur freien Gestaltung seyn. Indem die Aktionen continuirlich neu combinirt werden, wird keine in Ansehung ihrer Produktion frei bleiben. Es wird also Zwang und Freiheit zugleich in dem Produkte seyn.

Da beständig Aktionen in Freiheit gesetzt und wieder gebunden werden, und da unendlich verschiedne Combinationen, und in jeder Combination wieder eine Menge verschiedner Proportionen möglich sind, so wird in diesem Produkt continuirlich nene und eigenthümliche Materie ursprünglich erzeugt werden, von der es zwar möglich ist, durch ehemische Kunst die Elemente derselben, nicht aber

die Combination selbst, d. h. die Proportion der Combination zu finden.

Da jede Action höchst individuell ist, und da jede sich bestrebt zu produciren, was sie ihrer Natur nach produciren muls, so wird dies das Schauspiel eines Streits geben, in welchem keine Kraft ganz siegt, oder ganz unterliegt. Der Egoismus jeder einzelnen Action wird sich dem aller übrigen fügen müssen, das was auch zu Stande kommt, ist Produkt der Unterordnung aller unter Eins und Eines unter alle, d. h. der vollkommensten wechselseitigen Subordination. Keine einzelne Potenz würde für sich das Ganze hervorbringen, wohl aber alle zusammen. Das Produkt liegt nicht im Einzelnen, sondern es liegt in allen zusammen, denn es ist ja selbst nichts anders, als das äusere Phänomen oder der sichtbare Ausdruck jener beständig unterhaltnen Combination und Decombination der Elemente.

Das Produkt, da es ein gemeinschaftliches ist aus vielen verschiednen zusammenwirkenden Thätigkeiten, hat den Schein des Zufälligen, und ist doch, da bei dieser bestimmten ursprünglichen Intensität jeder individuellen Aktion, und bei dieser bestimmten Proportion ihrer Vereinigung nur ein solches hervorkommen kann, blindes Naturprodukt. Es ist also in ihm Zufälliges und Nothwendiges ursprünglich vereinigt.

In jeder einzelnen Action ist eine Thätigkeit, die sich frei - ihrer Natur gemäß - zu entwickeln strebt. In dieser Tendenz zur freien Entwicklung ihrer eignen Natur liegt eigentlich ihre Receptivität für oder ihre Beschränkbarkeit durch alle übrigen, weil sie zu derselben nicht gelangen kann, ohne Ausschluss aller übrigen von ihrer Sphäre. Dadurch, dass fremde Actionen in ihre Sphäre greifen, ist sie genöthigt, zugleich in die Sphäre jeder andern einzugreifen. Es wird also ein allgemeines Eingreifen jeder Action in die andre statt haben. Zu derjenigen Entwicklung also, die ihrer Natur gemäss ist, kann keine Action in diesem Antagonismus kommen. Die Elemente eines solchen Ganzen werden alle gleichsam eine andre Natur angezogen zu haben scheinen, und ihre Wirkungsart wird von der, welche sie aufserhalb dieses Antagonismus zeigen, ganz verschieden erscheinen. Indels liegt doch in jeder die Tendenz zur naturgemäßen Entwicklung. die in diesem Antagonismus nur als ein Trieb er scheinen wird. Dieser Trieb wird in seiner Richtung nicht frei seyn, seine Richtung ist ihm durch die allgemeine Unterordnung bestimmt, es ist ihm also eine Sphäre gleichsam vorgeschrieben, über deren Gränzen er nie schreiten kann, und in welche er beständig zurückkehrt.

Diese Sphäre aber wird selbst wieder unendlich seyn. Denn da es überhaupt nicht zum Produkt kommen kann, ohne dass die Aktionen sich in wechselseitigen Zwang erhalten, jede einzelne Action aber diesem Zwang widerstrebt, so wird erst durch unendlich viele Versuche hindurch diejenige Proportion gefunden werden, in welcher neben der größten Freiheit der Actionen zugleich die vollkommenste wechselseitige Bindung möglich ist.

Für die Proportion der Actionen überhaupt aber haben wir keinen andern Ausdruck als die producirte Gestalt. Wenn nun das Product alle möglichen Gestaltungen vermittelst steter Uebergänge producirte, und von Proportion in Proportion durch unmerkliche Nüancen übergienge; so würde ein beständiges Versließen einer Form oder Gestalt in die andre, eben deswegen aber nichts Entschiednes, Fixirtes, nicht einmal Etwas, das scheinbares Product wäre, in der Natur vorkommen.

Nun soll aber jene unendliche Naturthätigkeit, die in allen einzelnen Actionen sich regt, empirisch sich darstellen. Es ist also nothwendig, dass jenes unendliche Product auf jeder Stuffe des Werdens fixirt werde.

Das Product aber ist nichts anders, als die auf bestimmte Art wirksame Natur selbst, das Hemmen des Products also zugleich ein Hemmen der Natur selbst, die Natur aber ist nur thätig. Sie kann daher nicht gehemmt werden, ohne daß dieses Gehemmtwerden in andrer Rücksicht selbst wieder = hätigkeit seye.

## IV.

Es entsteht die

Aufgabe anzugeben, wie die Natur ihr Product auf einzelnen Entwicklungsstuffen hemmen könne, ohne dass sie selbst aufhöre, thätig zu seyn?

## Auflösung.

1) Die Entwicklung des absoluten Products, in welchem die Naturthätigkeit selbst sich erschöpfen würde, ist nichts anders, als eine Bildung ins Unendliche. Bildung aber ist nichts anders als Gestaltung. Die verschiednen Stuffen der Entwicklung sind also nichts anders als verschiedne Stuffen der Bildung oder der Gestaltung. ledes einzelne Naturproduct (dies mufs angenommen werden) durchläuft bis zu dem Punkt, bei welchem es gehemmt wird, alle mögliche Gestaltungen, nur dass es zur wirklichen Production bei keiner derselben kommt. Iede- Gestaltung aber ist selbst nur das Phänomen einer bestimmten Proportion, welche die Natur zwischen entgegengesetzten, wechselseitig sich einschränkenden Actionen erreicht. So vielerlei Proportionen dieser Actionen möglich sind, so vielerlei verschiedne Gestaltungen und eben so vielerlei Entwicklungsstuffen.

Iede Stuffe der Entwicklung hat also einen eigenthumlichen Charakter. Auf jeder Stuffe der EntEntwicklung ist die bildende Natur auf eine bestimmte — einzig mögliche — Gestalt eingeschränkt, in Anschung dieser Gestalt ist sie völlig
gebunden, in der Production dieser Gestalt wird sie
gar keine Freiheit zeigen.

2) Nun fragt sichs aber eben: wie die unendlichthätige Natur auf eine solche bestimmte Gestalt könn eingeschränkt werden?

Der Natur ist das Individuelle zuwider, sie verlangt nach dem Absoluten, und ist continuirlich bestrebt, es darzustellen.

Sie sucht die allgemeinste Proportion, in welcher alle Aktionen ihrer Individualität unbeschadet vereinigt werden können. Die individuellen Produkte also, bei welchen ihre Thätigkeit stille steht, könnten nur als mislungne Versuche eine solche Proportion zu erreichen, angesehen werden.

Es fragt sich, ob in der Natur etwas sich finde, das uns zu einer solchen Annahme berechtiget?

A) Hätte die Natur die wahre Proportion für die Vereinigung einer Mannichfaltigkeit von Aktionen gefunden oder getroffen, so müßte sie diese Aktionen, so entgegengesetzter Natur sie übrigens auch seyn möchten, in einem gemeinschaftlichen Produkte darstellen können. Der Beweis also, daß sie eine solche Proportion nicht getroffen, wäre, wenn in dem Produkte, sobald es auf einer gewissen Stuffe der Bildung an-

gekommen ist, eine Entzweiung der Aktionen vorgienge, oder da die gemeinschaftliche Thätigkeit der Aktionen als Bildungstrieb sich offenbaret, wenn auf einer gewissen Stuffe der Bildung der im Produkt rege Bildungstrieb in entgegengesetzte Tendenzen sich trennte, so dass die Natur genöthigt wäre, ihr Produkt nach entgegengesetzten Richtungen auszubilden.

## Anmerkung.

Absolute Geschlechtslosigkeit ist nirgends in der ganzen Natur demonstrabel, und ein regulatives Princip a priori fodert, überall in der organischen Natur auf Geschlechtsverschiedenheit auszugehen.

- a) Dass die sogenannten cryptogamischen Gewächse, wie die Schwämme, Conferven, Tremellen u. s. w. bloss knospentragende Pslanzen sonach absolut geschlechtslos seyen, ist vorerst eine blosse Annahme, für welche die Unmöglichkeit, Geschlechtstheile an jenen Pslanzen zu demonstriren kein Beweis ist.
  - b) Eben so wenig ist Geschlechtslosigkeit im Thierreich demonstrirt, denn selbst an Geschlechtsfunctionen der Polypen ist seit Pallas Entdeckung nicht zu zweifeln. Wo wirklich Geschlechtslosigkeit ist, ist doch eine andre, individuelle Richtung des Bildungstriebs. Bei den meisten Insekten, ehe sie ihre Metamorphosen durchgegangen sind, tritt als Aequivalent des Geschlechtstriebs der Kunst-

trieb ein. Die geschlechtslosen Bienen sind allein auch die produktiven, und ohne Zweifel doch nur die Mittelglieder, durch welche die Bildung der Einen weiblichen Biene (in welcher der Bildungstrieb aller übrigen concentrirt scheint) erreicht wird. Die meisten Insekten verlieren nach der Geschlechts-Entwicklung allen Kunsttrieb.

Die Geschlechtsverschiedenheit selbst übrigens, so große Mannichfaltigkeit in Ansehung derselben zu herrschen scheint, reducirt sich am Ende auf wenige Varietäten. Die Trennung in verschiedne Geschlechter geschieht nur auf verschiednen Bildungsstuffen, und eben dies ist der Beweis für die Behauptung, dase jede Organisation eine Stuffe der Bildung hat, auf welcher jene Trennung nothwendig ist. Die Natur hat entgegengesetzte Geschlechter entweder in Einem und demselben Produkte vereinigt, und dieses zugleich nach verschiednen Richtungen ausgebildet, wie bei manchen Würmerarten, wo die Begattung immer doppelt ist, und bei den meisten Pflanzen, oder sie hat, wie bei einigen Pflanzen und den meisten Thieren die entgegengesetzten Geschlechter an verschiedne Stämme (Individnen) vertheilt. Hier wird die Geschlechts - Einseitigkeit wiederum nur auf verschiednen Entwicklungsstuffen sich hervorthun.

Die Pflanzen überhaupt, auch diejenigen, deren Blüthen beide Geschlechter vereinigen, gelangen zu der Geschlechts-Entwicklung gleich den Insecten nur durch Verwandlungen. Die Geschlechts-Entwicklung selbst ist nur der höchste Gipfel der Bildung überhaupt, denn sie geschieht durch denselben Mechanismus, durch welchen auch das allmälig fortschreitende Wachsthum geschieht.

Bei den Insecten herrscht nun dasselbe Gesetz. nämlich dass auf der ersten Stuffe ihrer Bildung (z. B. im Zustand der Raupe) keine Geschlechtsverschiedenheit sich zeigt, und dass die Metamorphosen, welche sie durchlaufen, beinahe einzig dazu bestimmt sind, das Geschlecht in ihnen zu entwickeln, oder vielmehr, dass die Revolutionen ihrer Metamorphose nur Phänomene der Geschlechts - Entwicklung selbst sind. Denn sobald ihre Metamorphose vollendet ist, ist Verschiedenheit der Geschlechter, und mit derselben der Geschlechtstrieb da. - Bei Blumen sowohl als Insecten ist das auch der höchste Gipfel der Bildung, den sie erreichen können; denn die Blüthen fallen ab, und das verwandelte Insect stirbt, ohne irgend einen andern Trieb geäußert zu haben, sobald die Befruchtung vollbracht ist.

Iene allgemeine Trennung in entgegengesetzte Geschlechter muß nun aber nach einem bestimmten Gesetz geschehen, und zwar sollte kein Geschlecht entstehen können, ohne daß das andre zugleich mit entstünde. Denn wo beide Geschlechter in Einem Individuum vereinigt sind, entstehen sie durch eine und dieselbe Bildung. Man muß also das Gesetz,

das bei diesen beobachtet wird, über die ganze Natur erweitern.

So wie unsren Principien zufolge die Produktion der verschiednen Gattungen und Arten in der Natur nur Eine auf verschiednen Stuffen begriffene Produktion ist, so müssen auch die Bildungen entgegengesetzter Geschlechter derselben Gattung und Art nur Eine Bildung, Eine Naturoperation seyn, so dass die verschiednen Individuen derselben Gattung nur Einem, aber nach entgegengesetzten Richtungen, ausgebildeten Individuum gleich-Damit stimmt überein die im Thierreich gelten. wenigstens - (denn im Pflanzenreich fehlt es an Beobachtungen) - allgemein sichtbare Proportion, welche die Natur zwischen beiden Geschlechtern erhält, nicht zwar, als ob die Individuen bei beiden Geschlechtern an Zahl gleich wären, sondern so, dass die Natur die geringere Zahl der Individuen Eines Geschlechts durch höhere Intensität des Bildungstriebs, und umgekehrt die geringere Intensität des Bildungstriebs in dem Einen Geschlechte durch die Zahl seiner Individuen ersetzt.

B) Es muss bewiesen werden, dass die Trennung in verschiedne Geschlechter eben die Trennung seye, welche wir als den Grund der Henrmung in den Productionen der Natur angegeben haben, d. h. es muss gezeigt werden, dass die Natur durch diese Trennung wirklich in ihren Productionen gehemmt werde, ohne dass sie deswegen aufhöre, thätig zu seyn.

T) Vom Moment der Entzweiung an wird das Product den Character der Entwicklungsstuffe, auf welcher es stand, nicht mehr vollständig ausdrücken. Es wird also kein vollendetes Product, kein Product seyn, auf welches zu wirken die Natur aufhören könnte, obgleich allerdings seine weitere Entwicklung durch jene Trennung gestört und also auf dieser Stuffe gehemmt ist. Welche Thätigkeit wird nun die Natur in diesem Producte ausüben?

Vorerst wenn einmal das Product in entgegengesetzte Richtungen sich trennt, oder in eine einseitige Richtung ausschlägt, wird die Natur, die nie aufhören kann, thätig zu seyn, entweder nach beiden, oder nach Einer dieser Richtungen hin, die Bildung des Products bis aufs Aeufserste verfolgen, so, daß das Product nach jeder Richtung hin sich vom allgemeinen Character seiner Entwicklungsstuffe so weit als möglich entfernt. Mit andern Worten: die Natur wird die Individualisirung des Products nach beiden Richtungen aufs höchste treiben. Daher der höchste Moment der Individualisirung jeder Organisation auch der höchste Moment der Natur-Thätigkeit in ihr.

2) Wäre die höchste Stuffe der Individualität nach beiden Richtungen hin erreicht, so könnte die Organisation allerdings ferner nicht Objekt der Naturthätigkeit, wohl aber Mittel und Instrument seyn. Ist jene höchste Stuffe erreicht, so sind beide Richtungen, als entgegengesetzte anzusehen, sie verhalten sich zu einander, wie positive und negative Größen. Allein weder die Eine noch die andre dieser Richtungen könnte das seyn, worinn die Naturthätigkeit sich erschöpfte, denn dieser ist überhaupt das Individuelle zuwider.

Die entgegengesetzten Naturthätigkeiten, welche in dem Produkt nach entgegengesetzten Richtungen wirksam sind, werden immer unabhängiger von einander; je unabhängiger von einander sie werden, desto mehr wird das Gleichgewicht innerhalb der bestimmten Natursphäre, welche durch sie beschrieben wird, gestört. Sind sie auf dem höchsten Gipfel der wechselseitigen Unabhängigkeit angekommen, so ist auch der höchste Moment des gestörten Gleichgewichts erreicht.

Allein in der Natur ist der höchste Moment des gesörten Gleichgewichts mit dem der Wiederherstellung des Gleichgewichts Einer und derselbe. Zwischen beiden verfliefst keine Zeit. Iene entgegengesetzten Thätigkeiten also müssen nach einem nothwendigen und allgemeinen Naturgesetze sich combiniren. Das Produkt wird ein Gemeinschaftliches aus den beiden entgegengesetzten Richtungen (des Bildungstriebs) seyn, die Natur wird so durch einen Kreislauf wieder zu dem Punkte zurükgekommen seyn, welchen sie verlassen hatte, das Pro-

dukt wird gleichsam selbst zurückgekehrt seyn, und den allgemeinen Charakter seiner Entwicklungsstuffe wieder angenommen haben.

Von diesem Augenblick an, da das Gemeinschaftliche gesichert ist, wird die Natur das Individuelle verlassen, wird aufhören, in ihm thätig zu
seyn, oder vielmehr, sie wird anfangen, darauf
entgegengesetzte Wirkung auszuüben; von nun an
wird das Individuelle eine Schranke ihrer Thätigkeit
seyn, welche sie zu zerstören arbeitet.

Das Individuum also muss Mittel, die Gattung Zweck der Natur scheinen — das Individuelle untergehen und die Gattung bleiben — wenn es wahr ist, dass die einzelnen Produkte in der Natur, als mislungne Versuche, das Absolute darzustellen, angesehen werden müssen.

der dieselben Entwicklungsstuffen vom Flüssigen an durchlaufen, bis zu derjenigen Stuffe, auf welcher es abermals für Eine bestimmte Richtung sich entscheiden muß, oder in zwo entgegengesetzte Richtungen ausschlägt, von welchem Moment an die Natur ihre vorige Handlungsweise wieder annimmt. — (Man bemerke; daß es für jedes Naturproduct eine Stuffe der Bildung gebe, auf welcher, wenn das Product sie erreicht hat, (denn viele erreichen sie nicht), entgegensetzte Richtungen des Bildungstriebs unvermeidlich werden, dies ist eine Behauptung, auf welche wir uns getrieben sahen, ohne daß wir sie vorerst selbst wieder rechtfertigen konn-

D

ten, Es ist genug, dass sie im Zusammenhang unsrer bisherigen Untersuchungen nothwendig ist, obgleich sie selbst wieder ein Problem ist, das wir in
der Folge werden auflösen müssen. Wir müssen
vorerst den Hauptsaden unsers Raisonnements festhalten, und erwarten, dass in einer consequenten
Untersuchung jedes unaufgelöst gebliebene Problem
endlich seine Auflösung finden werde).

Es war vorerst nur darum zu thun, die Hemmung in der Production der Natur als nothwendig darzutkun. Nothwendig aber wäre sie nicht, wenn nicht entgegengesetzte Richtungen des Bildungstriebs auf jeder Entwicklungsstuffe nothwendig wären.

Die Verschiedenheit der Geschlechter also, behaupten wir, ist der eigentliche und einzige Grund, warum (organische) Naturproducte überhaupt fixirt erscheinen. (Aber sie sind ja nicht einmal fixirt. Das Individuum geht vorüber, nur die Gattung bleibt, die Natur hört deswegen nie auf, thätig zu seyn. Nur, da sie unendlich thätig ist, und da diese unendliche Thätigkeit durch endliche Producte sich darstellen muß, muß sie durch einen endlosen Kreislauf in sich selbst zurückkehren). Wir können jenen Satz nicht verlassen, ohne die Folgerungen zu erwägen, die aus ihm fließen. Der wichtigste daraus hervorgehende

Folgesatz ist dieser: die Verschiedenheit der Organisationen reducirt sich zuletzt allein lein auf die Verschiedenheit der Stuffen, auf welchen sie in entgegengesetzte Geschlechter sich trennen.

Denn da die Organisationen überhaupt nur als Eine auf verschiedenen Entwicklungsstuffen gehemmte Organisation anzusehen sind, diese Hemmung aber allein durch jene Trennung bewirkt wird, so hängt alle Verschiedenheit der Organisationen von den verschiednen Stuffen ab, auf welchen jene Trennung erfolgt. — Es wird also auch die Bildung jeder Organisation bis zu der Stuffe auf welcher jene Trennung bei ihr geschieht, mit der Bildung aller übrigen ganz gleichförmig geschehen, die individuelle Bildung jeder Organisation fängt erst mit der Ausbildung des Geschlechts an.

Anf welcher Stuffe aber jene Trennung geschehe, kann allein von der Proportion der Actionen, welche in jeder Organisation ursprunglich getroffen ist, abhangen. Iede Organisation also druckt den Charakter einer gewissen Entwicklungsstuffe nicht nur, sondern auch einer bestimmten Proportion der ursprunglichen Actionen aus. Aber sie drückt diesen Charakter nicht vollständig aus, weil sie auf jener Stuffe nicht gehemmt werden konnte, ohne sich in entgegengesetzte Richtungen zu trennen. Das Gemeinschaftliche nun, das kein einzelnes Individuum ganz, aber doch alle zusammen ausdrücken, heifst die Gattung. In orsammen ausdrücken, heifst die Gattung. In or-

ganischen Naturprodukten ist also nothwendig Gattung und Individuum.

Ein neuer Folgesatz aus dem obigen ist: dass Organisationen, welche auf derselben Entwicklungsstuffe gehemmt sind, auch in Ansehung ihrer zeugenden Kräfte homogen seyn müssen.

Daher man mit Recht im empirischen Nachforschen die gemeinschaftliche Fruchtbarkeit
verschieden geglaubter Arten als einen Beweis,
daß sie bloß Abartungen derselben Gattung
oder Art seyen, gebrauchen, und jene Einheit
der zeugenden Kraft vorerst sogar zum Prinzip
eines Natursystems erheben kann.

Es wird behauptet, jedes gehemmte Produkt sey auf eine bestimmte Bildungssphäre eingeschränkt. Aber die Natur organisirt ins Unendliche, d. h. jede Sphäre, auf welche die Natur beschränkt ist, muß selbst wieder eine Unendlichkeit enthalten, es werden also innerhalb jeder Sphäre wieder andre Sphären sich bilden, und in diesen Sphären wieder andre und so in's unendliche.

Dies wird den Anschein von freien Richtungen des bildenden Triebs innerhalb jener allgemeinen Sphäre der Gattung geben. Da man bei der Naturgeschichte (im eigentlichen Sinn des Worts) bis zu den Individuen aufsteigen muß, wie sie unmittelbar aus der Hand der Natur kamen, so muß man annehmen, daß in

den ersten Individuen jeder Gattung jene Richtungen des Bildungstriebs noch nicht angedeutet waren, denn sonst wären sie nicht frei gewesen. So ware also jedes erste Individuum seiner Art, obgleich es selbst den Begriff seiner Gattung nicht vollständig ausdrückte, in Bezug auf die später erzeugten Individuen selbst wieder Gattung gewesen. (Zur Erläuterung diene, was Kant sehr wahr sagt, in der Abhandl. über die Menschenracen, "wie die Gestalt des ersten Menschenstammes, in Ansehung der Farbe beschaffen gewesen seyn möge, ist jetzt unmöglich zu errathen; selbst der Charakter der Weissen ist nur die Entwicklung einer der ursprünglichen Anlagen, die nebst den übrigen in jenen anzutreffen waren.")

Der Bildungstrieb war in Ansehung jener Richtungen frei, weil sie alle gleich möglich waren, nicht aber, als ob es etwa vom Zufall abgehangen hätte, welche dieser Richtungen er in irgend einem Individuum nehmen würde. Es mußte also ein äußerer Einfluß auf die Organisation hinzukommen, um die Organisation zu Einer derselben zu bestimmen. Was nun durch äußern Einfluß entwickelt, (aber deswegen nicht hervorgebracht) wird, heißt Keim oder Anlage. Iene Derminationen des Bildungstriebs, innerhalb der Sphäre des allgemeinen Gattungsbegriffes, werden daher als ursprüngliche Anlagen oder Keime, die in dem Urindividuum alle vereinigt waren — (so doch,

daß die geschehene Entwicklung des Einen die Entwicklung des andern unmöglich machte) vorgestellt werden können.

(Dadurch wird jene in einer gründlichen Naturwissenschaft nicht zu ertragende Oberflächlichkeit der Erklärung, als ob nämlich die klassischen Unterschiede bei organischen Wesen derselben Art ihnen lediglich durch Einflüsse der äußern Natur, oder gar der Kunst allmählig eingedrückt wären, verbannt, indem bewiesen wird, daß in der Organisation derselben ursprünglich schon die Disposition einer solchen eigenthümlichen Beschaffenheit gelegen, und nur auf den entwickelnden Einfluß äußerer Ursachen gewartet habe).

Die Organisation tritt mit Entwicklung jener ursprünglichen organischen Anlagen, in eine engere Sphäre zwar, desswegen aber doch nicht ans der Sphäre des Gattungsbegriffs selbst, oder aus der Sphäre ihrer ursprünglichen Entwicklungsstuffe, und da organische Wesen, welche in Ansehung ihrer Entwicklungsstuffe sich gleich sind, auch in Ansehung ihrer zeugenden Kräfte homogen sind (oben S. 52.), so werden Individuen derselben Entwicklungsstuffe so sehr sie auch sonst klassisch von einander verschieden seyn mögen, zusammen fruchtbar seyn.

Sie werden daher nicht als verschiedne Arten, sondern nur als verschiedne Abartungen oder Racen desselben Stamms können angesehen werden. (Am allgemeinsten sind diese Abartungen im Pflanzenreich, wo man die fruchtbare Vermischung scheinbar verschiedener Arten außerordentlich weit getrieben hat, und wo selbst für manche jetzt vorhandne Organisationen die ursprüngliche Gattung nicht mehr ausfindig zu machen ist. - Im Thierreich geht die Abartung bei einigen Gattungen nicht minder weit. Sie erstreckt sich übrigens bei weitem nicht nur, wie es auf den ersten Blick beim' Menschen der Fall zu seyn scheinen könnte, auf äusere Eigenthümlichkeiten z. B. die Farbe der Haut, (obgleich jene selbst wieder Werk einer eigenthümlichen Organisation dieses Aussonderungsorgans ist), sondern bei weitem mehr auf den innern Bau des Körpers, hauptsächlich den Knochenbau des Kopfs, und so wohl zuletzt auf den Bau des Gehirns selbst) -

Da aber jene klassischen Unterschiede Entwicklungen ursprünglicher in der Organisation selbst liegender Tendenzen des Bildungstriebs sind, so werden sie, einmal entwickelt, in continuirlichen Zeugungen innerhalb derselben Abart sich auch continuirlich und unausbleiblich forterben, ohne daß sie in jedem einzelnen Individuum derselben Klasse nöthig hätten aufs neue entwickelt zu werden. Individuen verschiedner Klassen werden einen Mittelschlag erzeugen, der nur dann, wenn er immer mit derselben Klasse sich vermischt, zuletzt ganz in die letztere übergeht.

Was unausbleiblich anerbt, ist entweder so bestimmt, dass es alle Varietät ausschliefst, wie z. B. die schwarze Farbe, oder es verstattet der Natur noch einen weitern Spielraum, wie die weisse Farbe, die noch mehrere Varietäten zulässt. Ist dies, so kann die Varietät nicht durch den Racenunterschied selbst schon bestimmt seyn, (z. B. das blonde Haar durch die weisse Hautfarbe) denn sonst würde sie aufhören Varietät zu seyn. Sie wird eben deswegen auch nicht zugleich mit dem Racenunterschied sich forterben, sondern eher als ein Spiel der Natur erscheinen, daher Varietäten nicht verschiedne Racen, sondern nur verschiedne Spielarten begründen. (Kant in der angeführten Abhandlung, und in der Abhandlung über den Gebrauch teleologischer Principien).

Zuletzt gehen die immer engern Beschränkungen der organischen Bildung (innerhalb der allgemeinen Sphäre des Gattungsbegriffs) hauptsächlich bei der Menschengattung ins Unendliche, und die Natur scheint in der Mannichfaltigkeit immer neuer äußerer sowohl als innrer Charaktere, die sie auf dieselbe ursprüngliche Form propft, wahrhaft unerschöpflich zu seyn.

nerge end over cells and men

#### Zusütze.

n) Das Produkt ist auf einer bestimmten Entwicklungsstuffe gehemmt, heißst nicht soviel, als, es hört schlechhin auf, thätig zu seyn, sondern: es ist in Ansehung seiner Produktionen beschränkt, es kann in's unendliche nichts reproduciren als sich selbst. Da es nun fortgehend thätig ist, so wird es nur thätig seyn für sich selbst, d. h. es wird nicht nur sich selbst als Individuum, sondern zugleich sich selbst der Gattung nach in's unendliche reproduciren, (Wachsthum und Zeugung).

Sich selbst der Gattung nach reproduciren kann aber keine Organisation, welche die Stuffe der Trennung in entgegengesetzte Geschlechter nicht erreicht hat. Die Fortpflanzung der Pflanzen, und pflanzenähnlicher Thiere durch Knospen oder Absenker ist nicht Zeugung, sondern nur Wachsthum, das durch äußre Einflüsse ins unendliche getrieben werden kann.

Da jede Organisation auf eine bestimmte Form beschränkt ist, so muss alle ihre Thätigkeit auf Production und Reproduction dieser Form gerichtet seyn. Der Grund also, warum jede Organisation ins Unendliche fort nur sich selbst reproducirt, ist, in der ursprünglichen Beschränktheit ihres bildenden Triebs, nicht aber etwa in präformirten Keimen zu suchen, sur deren Wirklichkeit man auch nicht einen Schatten von Beweis hat. Die

D 5

ersten Keime aller organischen Bildung sind selbst schon Producte des Bildungstriebs. Auch hat man keinen Grund anzunehmen, dass in einem solchen Keim alle Theile des Individuum im unendlich - kleinen - (individuell praformirt) - vorhanden sind, sondern nur das in demselben eine Mannichfaltigkeit von Tendenzen enthalten ist, die sich, sobald sie - (jede einzelne) - in Thätigkeit gesetzt werden, nach allen zum voraus schon bestimmten Richtungen entwickeln müssen. ("Omnes corporis partes non actu quidem sed potentia insunt germini." Harveus degen. an.). Denn alle Mannichfaltigkeiten von Organen und Theilen zeigt doch nichts anders, als die Mannichfaltigkeit der Richtungen an, in welchen der Bildungstrieb auf dieser bestimmten Entwicklungsstuffe zu wirken gezwungen ist. Alle Bildung geschieht daher durch Epigenesis.

2) Die Hofnung, welche mehrere Naturforscher schon gehegt zu haben scheinen, den Ursprung aller Organisationen als successiv, und zwar als allmälige Entwicklung Einer und derselben ursprünglichen Organisation vorstellen zu können, verschwindet durch unste Ansicht, denn das allgemeine Produkt konnte auf verschiednen Stuffen nicht gehemmt werden, ohne zugleich in entgegengesetzte Geschlechter sich zu trennen. Sobald aber in einer Organisation entgegengesetzte Geschlechter sind, ist auch alle weitere Bildung unterbrochen, und sie kann

kann in's Unendliche fort nur sich selbst reproduciren.

Ferner, die Verschiedenheit der Stuffen, auf welchen wir jetzt die Organisationen fixirt erblicken, setzt offenbar eine eigenthümliche Proportion der ursprünglichen Actionen für jede einzelne voraus: woraus folgt, daß die Natur jedes Produkt, das uns fixirt erscheint, von vorne, d. h. mit einer ganz neuen Anlage angefangen haben muß. (Dabei bleibt es aber eine Aufgabe für den Naturforscher, diese ursprünglichen Anlagen genau ausfindig zu machen, damit er nicht etwa bloße Abartungen von einer ursprünglichen Anlage für verschiedne Arten rechne).

Die Behauptung also, dass wirklich die verschiednen Organisationen durch allmälige Entwicklung aus einander sich gebildet haben, ist Misverständniss einer Idee, die wirklich in der Vernunft liegt. Nähmlich: alle einzelnen Organisationen zusammen sollen doch nur Einem Produkt gleich gelten; dies wäre nur dann denkbar, wenn die Natur bei ihnen allen Ein und dasselbe Urbild gleichsam vor Augen gehabt hätte.

Dieses Urbild wäre das Absolute, Geschlechtslose, welches weder Individuum mehr ist, noch Gattung, sondern beides zugleich, in welchem also Individuum und Gattung zusammenfallen. Diese absolute Organisation könnte daher nicht durch ein einzelnes Product, sondern nur durch eine Unendlichkeit einzelner Producte — die einzeln betrachtet vom Ideal ins Unendliche abweichen, im Ganzen genommen aber mit ihm congruiren — dargestellt werden. Dass nun also die Natur ein solches absolutes Original durch alle Organisationen zusammen ausdrücke, ließe sich allein dadurch beweisen, dass man zeigte, alle Verschiedenheit der Organisationen seye nur eine Verschiedenheit der Annäherung zu jenem Absoluten, welches dann für die Erfahrung dasselbe seyn würde, als ob sie ursprünglich nur verschiedne Entwicklungen Einer und derselben Organisation wären.

Da nun jenes absolute Produkt nirgends existirt, (sondern selbst immer nur wird, also nichts Fixirtes ist), so kann die größere oder geringere Entfernung einer Organisation von demselben (als dem Ideal) auch nicht durch Vergleichung mit ihm bestimmt werden. Da aber in der Erfahrung solche Annäherungen zu einem gemeinschaftlichen Ideal dasselbe Phänomen geben müssen, welches verschiedne Entwicklungen Einer und derselben Organisation geben würden, so ist der Beweis für die erstere Ansicht gegeben, wenn der Beweis für die Alöglichkeit der letztern gegeben ist.

Dieser Beweis könnte nun entweder durch Vergleichung der Aehnlichkeiten und stuffenweise zunehmenden Verschiedenheiten, theils im äufsern Bau der Organisationen, theils in der Struktur ilbrer Organe geführt werden, welches das Werk einer

Vermittelst derselben müßte man allmälig zu einer weit natürlichern Anordnung des organischen Natursystems gelangen, als durch die bisherigen Methoden möglich gewesen ist. Allein da die äufsre Gestalt selbst nur Phänomen der ursprünglich innern Proportion der organischen Funktionen ist, so hat man an Aufsuchung dieser Proportionen, welches eine bisher noch nicht versuchte vergleichende Physiologie (Physiologia comparata) geben würde, ein weit einfacheres Princip der Specification, als am der Verschiedenheit der Gestalt und organischen Strüktur, obgleich diese wenigstens als Leitfaden zur Aufsuchung jener dienen kann.

Ehe wir nun diese Idee, welche uns am kürzesten zum Ziel zu führen verspricht, weiter verfolgen können, bedarf es einiger nothwendig vorauszuschickender Erläuterungen.

\* \*

a) Iede Organisation ist selbst nichts anders als der gemeinschaftliche Ausdruck für eine Mannichfaltigkeit von Actionen, die sich wechselseitig auf eine bestimmte Sphäre beschränken. Diese Sphäre ist etwas Perennirendes — nicht bloß etwas als Erscheinung vorüberschwindendes — denn sie ist das im Conflict der Actionen Entstandne, gleichsam das Monument jener in einander greifenden Thätigkeiten, also der Begriff jenes Wechsels selbst,

selbst, der also im Wechsel das einzige beharrende ist. Bei aller Gesetzlosigkeit der Actionen, die sich continuirlich unter einander stören, bleibt doch das Gesetzmäßsige des Produkts selbst, welches (und kein unders) hervorzubringen sie sich unter einander selbst nöthigen, wodurch dann jene Ansichten der Organisation, als eines Produkts, welches, was es ist, durch sich selbst ist, — das sonach von sich selbst zugleich die Ursache und die Wirkung — Mittel und Zweck ist — als naturgemäß gerechtfertigt werden.

- b) Dieser Conflict von Actionen nun, in welchem eigentlich jedes organische Wesen (als der permanente Ausdruck desselben), zu Stande kommt, wird in gewissen nothwendigen Handlungen sich äußern; welche, da sie aus dem organischen Conflict nothwendig resultiren, als Funktionen des Organismus selbst angesehen werden müssen.
- c) Da diese Funktionen aus dem Wesen des Organismus nothwendig hervorgehen, so werden sie allen organischen Naturen gemein seyn. Alle Verschiedenheit im organischen Naturreich könnte also allein aus einer verschiednen Proportion dieser Funktionen in Ansehung ihrer Intensität hervorgehen.
- d) Aber eine verschiedne Proportion dieser Funktionen der Intensität nach könnte nicht statt finden, wenn diese Funktionen überhaupt in geradem Verhältniss zu einander stünden, so dass, wie

muste und umgekehrt, denn so könnte nur die absolute Intensität der Funktionen ins Unendliche vermehrt, nicht aber ihre Proportion sel st verändert werden. Die Funktionen also müsten im umgekehrten Verhältniss der Intensität unter einander stehen, so dass, wie die Eine an Intensität zunähme, die andre abuehmen, und umgekehrt, so wie die Eine an Intensität zunähme, die andre abuehmen, die andre zunehmen müste. Kurz i die Funktionen müsten einander entgegengesetzt seyn, und sich wechselseitig im Gleichgewicht halten, welches an sich schon mit dem Begriff einer Organisation zusammenstimmt.

e) Es könnte also in einer einzelnen Organisation entweder eine dieser Funktionen die herrschende seyn; in dem Grade aber als die Eine herrschend ware, muste ihre entgegengesetzte unterdrückt seyn. Oder diese Funktionen könnten in Einer Organisation sich das Gleichgewicht halten. Allein da diese Funktionen sich entgegengesetzt sind, sonach die Eine die andre ausschliefst, so ist es unmöglich, dass sie in Einem und demselben Individuum vereinigt seyen. Es mülste also die Eine Organisation, in welcher sie alle vereinigt wären, gleichsam in mehrere einzelne Individuen auseinandergehen, und an diese Individuen müßsten jene verschiednen Funktionen gleichsam vertheilt seyn. Diese Individuen aber mussten durch ihre Zusammenwirkung doch nur wieder jene Organisation

sation produciren, und umgekehrt, nur innerhalb, dieses Organismus müßte die Ausübung ihrer Funktionen möglich seyn. Sie würden sich also zur ganzen Organisation zugleich wie Ursache und Wirkung ihrer Thätigkeit verhalten. Was aber zur Organisation (als einem Ganzen) sich so verhält, heisst Organ. Es müssten also, wo in einer Organisation entgegengesezte Funktionen vereinigt sind, diese Funktionen an verschiedne Organe vertheilt seyn. Ie mehr daher im organischen Naturreich die Mannichfaltigkeit der Funktionen zunimmt, desto mannichfaltiger müsste das System der Organe - (zum Theil Gefäls-System genannt, was ganz falsch ist, denn innerhalb der Organisation ist nichts bloss Gefäss) - sich entwickeln. Insofern diese Organe jedes seine eigenthümliche Funktion, ausübte, käme ihnen ein eignes Leben (vita propria) - insofern aber die Ausübung dieser Funktion doch nur innerhalb jenes ganzen Organismus möglich wäre, nur gleichsam ein geborgtes Leben zu, und so muss es dem Begriff der Organisation nach seyn. Wenn also die möglichen mannichfaltigen Proportionen der organischen Funktionen a priori abgeleitet werden könnten, so würde, weil von dieser Proportion selbst die organische Struktur abhängt, damit zugleich die ganze Mannichfaltigkeit möglicher Organisationen abgeleitet seyn.

f) Man versteht nun das Problem: die verschie lnen organischen Funktionen, und ihre verschie lnen möglichen Proportionen a priori zu bestimmen. — Gelänge es, dieses Problem aufzulösen, so wäre damit nicht nur eine dynamische Stuffenfolge überhaupt in die Natur gebracht, sondern man hätte zugleich auch die Stuffenfolge in der Natur selbst a priori abgeleitet, und die bisherige Naturgeschichte würde dadurch zum Natursystem erhoben.

## Anmerkung.

Die Naturgeschichte ist bis jetzt eigentlich Naturbeschreibung gewesen, wie Kant sehr richtig angemerkt hat. Er selbst bringt den Namen Naturgeschichte für einen besondern Zweig der Naturwissenschaft, nämlich die Kenntnils der allmäligen Veränderungen, welche die verschiednen Organisationen der Erde durch Einflüsse der änssern Natur, durch Wanderungen von einem Klima in das andre u. s. w. erlitten. in Vorschlag. Allein wenn die oben aufgestellte Idee ausführbar wäre, so würde der Namen Naturgeschichte eine viel höhere Bedeutung bekommen, denn alsdann wurde es wirklich eine Geschichte der Natur selbst geben, nämlich, wie sie durch continuirliche Abweichungen von einem gemeinschaftlichen Ideal - insofern also frei - deswegen aber doch nicht gesetzlos bildend - weil sie doch beständig innerhalb der Grenzen ihres Ideals bleibt - die ganze Mannichfaltigkeit ihrer Produkte allmälig hervorbringt, und so das Ideal zwar nicht im Einzelnen, aber doch im Ganzen realisiert.

Nun fragt sich noch überdies, welches Princip der Anordnung auch die blofse Naturbeschreibung, (welche sich alsdann zur Naturgeschichte im angegebnen Sinn des Worts ungefähr ebenso verhalten würde, wie Anatomie zur Physiologie) befolgen sollte. Da die Continuität der Arten (continuitas formarum), so lange man sie bloß nach äußern Merkmalen aufsucht, in der Natur nicht angetroffen wird, so mülste sie entweder wie bisher die Naturkette mit continuirlichen Unterbrechungen darstellen; oder sich der vergleichenden Anatomie, oder endlich, wie man auch schon versucht hat, jener Continuität der organischen Functionen als Princips der Anordnung bedienen. Die leztere ist das Object der folgenden Aufgabe, in welcher leicht alle Probleme der Naturphilosophie vereinigt seyn dürften, und für welche eben desswe en der allgemeinste Ausdruck gewählt ist.

## V.

# Aufgabe.

Man soll eine dynamische Stuffenfolge in der Natur überhaupt a priori ableiten.

## Auflösung.

In dem Vorhergehenden ist zwar abgeleitet worden, warum es nothwendig seye, dass das absolusolute Produkt auf einzelnen Entwicklungsstuffen gehemmt werde, auch ist abgeleitet worden, wie diese Hemmung selbst geschehe (III. IV.). Allein es ist nicht gezeigt worden, wie diese Hemmung permanent seyn könne — wie diese individuellen Naturen, die von der allgemeinen Natur gleichsam sich losgerissen haben, eine individuelle Existenz behaupten können, da doch alle Thätigkeit der Natur auf einen absoluten Organismus gerichtet ist.

Die Aufgabe nun: eine dynamische Stuffenfolge in der Natur abzuleiten, setzt die Permanenz individueller Naturen voraus. Zur Auflösung jener Aufgabe können wir also nicht gelangen, ehe eine andre

Aufgabe gelöst ist, diese nämlich: Wie in der Natur das Individuelle überhaupt sich erhalte?

Auflösung. Vorausgesezt, dass die gesammte Natur = Einer Organisation ist, so kann innerhalb der Natur nichts zu Stande kommen, was nicht in diesen allgemeinen Organismus sich fügte, oder ihm unterworfen wäre, kurz es kann in der Natur nichts Individuelles bleiben,

Näher bestimmt also lautet unsre Aufgabe so: Wie irgend eine individuelle Natur gegen den allgemeinen Organismus sich behaupten könne?

Der allgemeine Organismus wirkt absolut assimilirend, d. h. er läst innerhalb seiner Sphäre keine Production zu, die nicht in diese Sphäre passte; nur was zum absoluten Product sich fügt, läst er bestchen.

Keine Individualität der Natur also kann als solche sich behaupten, ohne daß sie gerade wie der absolute Organismus darauf ausgehe, alles sich zu assimiliren, alles in der Sphäre ihrer Thätigkeit zu begreifen. Damit sie nicht assimilirt werde, muß sie assimiliren, damit sie nicht organisirt werde, muß sie organisiren.

In dieser Handlung (der Entgegensetzung) scheidet sich für sie Innres von Aeufsrem. Sie ist eine Thatigkeit, die von Innen nach Aufsen wirkt. Aber wie ließe doch diese Richtung anders sich unterscheiden, als im Gegensatz gegen eine andre Thätigkeit, die auf sie als auf ein Aeufsres wirkt? Und hinwiederum, wie könnte diese auf sie als auf ein Aeufsres wirken, wenn sie sich nicht selbst gegen die Aufnahme in jene Thätigkeit setzte, (der Identification mit der allgemeinen Naturthätigkeit widerstrebte)?

Durch dieselbe Handlung also, durch welche sie die gesammte äußre Natur von ihrer Sphäre ausschließt, macht sie auch sich selbst in Bezug auf die gesammte Natur zu einem Aeußern,

Die (für sie) äußere Natur wird gegen sie ankämpfen, aber nur insofern sie hinwiederum gegen die äußere Natur ankampft. Ihre Empfänglichneit für das Aeufsere ist also durch ihre Thätigkeit gegen dasselbe bedingt. Nur insofern sie der äußern Natur widerstrebt kann die äußre Natur auf sie, als auf ein Innres einwirken.

Das Aeußere kann sonach in sie gar nicht aufgenommen werden, als insofern sie es aufnimmt. Das Aeußere ist für sie so gut als gar nicht da — es hat für sie keine Realität als inwiefern sie ihre Thätigkeit dagegen richtet.

Aber nicht allein ihre Receptivität für das Aeusere überhaupt ist bedingt durch ihre Thätigkeit gegen das Aeusere, sondern auch die Art wie das
Aeusere auf sie einwirkt, ist bedingt durch die Art
der Thätigkeit, welche sie gegen das Aeusere
ausübt.

Acuseres auf Acuseres, (Todtes auf Todtes). Ein Acuseres wirkt auf ein Inneres überhaupt nur, insofern es in die positive Thätigkeit desselben negativ, oder (was dasselbe ist), in die negative Thätigkeit desselben positiv eingreift. Aber auch umgekehrt, das Innere nimmt das Acusere nur dadurch in sich auf, daß seine Thätigkeit in Bezug auf dasselbe positiv oder negativ wird.

Man setze also, eine äußere Thätigkeit = X wirke auf das Innere ein, (Man abstrahire von aller mechanischen Einwirkung, denn eine solche ist hier überhaupt noch nicht abgeleitet, und auf ein Inneres als solches kann überhaupt nicht mecha-

nisch gewirkt werden. Es ist von einer dynamischen Thätigkeit die Rede.

Ueberhaupt bemerke man, dass ausdrücklich festgesetzt wurde, es soll auf das Innere als solches eingewirkt werden. Die Wirkung, welche jene Thätigkeit ihrer Natur nach ausübt seye = A. Allein sie kann mit A auf das Innere als solches micht wirken, ohne dass dieses ihr eine Thätigkeit = — A entgegenseze. In diesem — A liegt die Receptivität des Absolut Innern für die äußre Thätigkeit = A.

(z. B. X seye die Thätigkeit des Wärmestoffs. Seine Wirkung = A. In Bezng auf dieses Princip, (den Wärmestoff) ist nun nichts ein Innres, als was dieses Princip in sich selbst erzeugt. Auf ein Innres als solches kann also der Wärmestoff auch nicht die Wirkung = A ausüben, als insofern die eigne Thätigkeit des Innern in Bezug auf den Wärmestoff als ein Aeufsres, = - A ist. Beide Wirkungen (A und --A) sind positiv. Sie sind nur positiv und negativ in Bezug auf einander, insofern sie sich wechselseitig das Gleichgewicht halten. Aber auch umgekehrt, die Thätigkeit = - A erlischt, ohne eine äusere, die in Bezug auf sie = A ist, der sie das Gleichgewicht hält, und die gleichsam ihr Object ist.)

Der unmittelbare Effect also, welcher auf die Wirkung  $\pm$  A im Innern erfolgt, ist der negative (d. h. nicht der verneinende, sondern der gerad entgegengesezte dieser Wirkung = - A. (Die eigne Wärmethätigkeit des Körpers ist in Bezug auf die äußere Einwirkung des Wärmestoffs = - A).

Mittelbar, durch diese Thätigkeit  $\equiv -\Lambda$  werden im Inneru neue Verändrungen hervorgebracht werden. Diese Verändrungen seyen  $\equiv Z$ , so wird Z die Wirkung seyn, sowohl von  $\Lambda$  als von  $-\Lambda$ . — Nämlich X kann auf das Innere als solches nicht mit der Wirkung  $\equiv \Lambda$  wirken, als insofern die eigne Thätigkeit des letztern in Bezug auf jene  $\equiv -\Lambda$  ist, also wird auch Z der Art sowohl als dem Grade nach bestimmt seyn durch die Art und den Grad der Thätigkeit  $\equiv -\Lambda$ .

(Zur Erläuterung! — Es wirke auf den animalischen Körper ein Gift. Inwiesern ist es Gift, und warum ist es Gift? Ist es etwa Gift an sich? Nichts weniger. Z. B. das Blatterngist ist für jeden nur einmal Gift, das Viperngist ist für die Viper kein Gift. Gift überhaupt ist nicht Gift, als insofern es der Körper dazu macht. Für das Gift als Gift hat der Körper keine Receptivität, als insofern er dagegen thätig ist. Das Gift greift nicht ihn an, sondern er greist das Gift an. Der letzte Effect des Gifts also = Z ist der Art sowohl als dem Grade nach bestimmt durch die Art und den Grad

der

der Thätigkeit, welche der Organismus ihm entgegensezt, also eigentlich nicht Effect des Gifts, sondern Effect der Thätigkeit — A).

Aber umgekehrt auch, das Innre übt keine Thätigkeit = — A aus, als insofern es Receptivität für eine Thätigkeit = Λ hat. Also ist die Thätigkeit des Innern = — A selbst wieder Effect der Thätigkeit des Λeußern = Λ, mittelbar also wird auch Z der Art sowohl als dem Grade nach bestimmt seyn durch die Art und den Grad der Thätigkeit = Λ,

(Der Körper wird gegen das Gift nicht thätig seyn, als insofern das Gift gegen ihn thätig ist. Die Form und der Grad seiner Thätigkeit ist bestimmt durch die Form und den Grad der Thätigkeit des Giftes).

Also sind A und — A selbst wechselseitig von einander Ursache und Wirkung.

In der Thätigkeit, welche das Absolut - Innere dem Aeussern entgegensetzt, liegt seine Receptivität für das Aeusse, und umgekehrt von seiner Receptivität für das Aeusse hängt seine Thätigkeit ab. Weder was die Thätigkeit des Organismus, noch was seine Receptivität an sich ist, kann rein erkannt werden. Denn jene erlischt ohne Object, gegen welches sie ankämpst, und umgekehrt, nichts ist Object für sie, als insofern sie dagegen thätig ist.

#### Zusatz.

In dem so eben aufgestellten synthetischen Satze sind zween entgegengesezte Sätze vereinigt.

a) Erster Satz. Die Thätigkeit des Organismus ist bestimmt durch seine Receptivität. Die organische Thätigkeit ist also ganz und gar abhängig von dem Einfluss äussrer (materieller) Principien. Materie aber kann nur auf Materie, und nur nach unveränderlichen Gesetzen wirken. Die Einwirkung äußerer Ursachen auf den Organismus sowohl als die dadurch unterhaltnen Funktionen des letztern geschehen daher ganz und durchgängig nach Gesetzen der Materie. Materie wirkt aber auf Materie entweder durch Repulsivkraft (Stofs) oder durch Attractivkraft (Schwre). Weder aus dieser noch aus jener Wirkungsart ist der Einfluse äulserer Ursachen auf den Organismus, noch auch die dadurch bewirkte Thätigkeit des letztern erklärbar - also aus beiden zusammengenommen, oder aus der Wechselwirkung jener beiden Kräfte. Diese Wechselwirkung producirt. was man chemische Phänomene nennt. Der Einfluss äußerer Ursachen auf den Organismus sowohl als die organische Thätigkeit selbst ist sonach chemischer Art. Alle Functionen des · Organismus erfolgen nach chemischen Gesetzen der Materie, das Leben selbst ist ein chemischer Proces.

### Anmerkung.

(Dieser Theorie scheint die Erfahrung selbst entgegen zu kommen, wie aus dem folgenden erhellt. \*)

"Organisation und Leben sind ganz von chemischen Bedingungen abhängig. Schon von Ferne her, in der sogenannten anorgischen Welt macht die Natur die ersten chemischen Entwürfe zu den Bildungen, die sie in der organischen producirt. Die allgemeinen Naturoperationen, und jene Processe, welche beständig im Gange sind, müssen als die ersten Rudimente aller Organisation augesehen werden. Alles ist in Einen chemischen Process verschlungen. Die Erhaltung des Luftkreises z. B. in einer gleichen Proportion der Mischung ist für die gesammte organische Natur von der höchsten Wichtigkeit. Selbst täglich neu organisirt enthält die Atmosphäre schon den ersten Ansatz zur allgemeinen Organisation. Die meteorologischen Phanomene sind ohne Zweifel alle zusammen Phänomene von Operationen, durch welche sie immer neu verjüngt und wiederhergestellt wird. Denn dass wir z. B. die Aerisation des Wassers, und die Desaërisation, welche dem - Re-

\*) Man wird leicht bemerken, dass das chemische System in der Darstellung idealisirt ist, allein ich fand diess nothwendig.

Regen vorherzugehen scheint, aus unsern chemischen Kentnissen vorerst nicht zu erklären wissen, beweist nichts gegen die Behauptung, dass beides nicht auf chemische Art geschehe. Die Natur setzt nicht zusammen, wie der Chemiker zusammensetzt. Nas tur und Chemie verhalten sich zu einander wie Sprache und Grammatik. - Da in der Atmosphäre bestänlig dieselben Stoffe combinirt und decombinirt werden, deren Combination and Decombination auch das animalische und vegetabilische Leben unterhält, so müssen die Processe, welche die immer gleiche chemische Beschaffenheit im allgemeinen Medium des Lebens erhalten, die ersten Anfänge zur allgemeinen Organisation seyn. Ia die Perpetuität jener Proportion, im Ganzen, wobei es doch nie zur chemischen Verbindung der beiden Stoffe kommt noch kommen darf, ist nicht anders, als aus der Perpetuität einer beständig unterhaltnen chemischen Decomposition zu erklären.

"Die meisten jener indecomponibeln Substanzen, welche Hauptbestandtheile der organischen Materie sind, verrathen auch in der anorgischen Natur die stärkste Tendenz zur Combination. Keiner dieser Stoffe ist einzeln darstellbar, man kennt sie entweder nur in ihrer Combination mit dem Absolutflüssifesten Substanzen. Sie stehen also schon zwischen absolut decomponibeln und indecomponibeln Substanzen in der Mitte, und gehören, wie die organische Materie selbst, zu keiner von beiden.

I, robustio no ribis reflective deci "Welche Stoffe in der organischen Natur besonders thatig sind, dieselben zeichnen schon in der anorgischen Natur sich aus, und umgekehrt, welche Stoffe in der anorgischen die wirksamsten sind, sind auch in der organischen die thätigsten. Die überall verbreitete Wärmematerie durch einen continuirlich unterhaltnen phlogistischen Process im thierischen Körper, ohne Zweifel selbst in Pflanzen, erzeugt, durchströmt alles Lebendige. Die electrische Materie giebt dem Muskelsystem, und der reizbaren Pflanzenfiber ihre-Schnellkraft. Neuern Beobachtungen zufolge ist es nicht unmöglich, dass im Ange eine freie Lichtentwicklung statt hat. Pflanzen ziehen den größten Theil ihrer Substanz aus dem überall verbreiteten Wasser, die Hauptbestandtheile der thierischen Materie sind in der atmosphärischen Luft niedergelegt. In den Knochen der Thiere sind die Erden verhärtet, und ihre Adern führen metallischen run is Gehalt, a mass and a restlated and

Buck Combination will deep Abschillingsi-

Der Grund aller Erscheinungen organisirter Körper ist daher in der organischen Materie, in der ursprünglichen Verschiedenheit ihrer Grundstoffe, in der besondern Proportion ihrer Mischung - in den chemischen Verändrungen, welche durch äusere, gleichfalls chemische Einflüsse in derselben hervorgebracht werden, zu suchen. Die Zusammensetzung der organischen Materie geht in's Unenaliche, weil jedes Organ in's Unendliche wieder organisirt, wieder auf eigenthümliche Art gemischt und gebildet ist, jedes vom andern durch besondre Qualitäten sich unterscheidet. - Was ist aber Qualität selbst? Wäre sie nach der gemeinen Vorstellungsart todter Stoff, so bedürfte auch die vollkommenste Zusammensetzung mannichfaltiger Stoffe wiederum einer neuen Thätigkeit, weiche sie alle in Wechselwirkung und ihre todten Kräfte in ein freies Spiel versezte. Aber, was uns als Qualität erscheint, ist selbst schon Thätigkeit, und jede besondre Qualität ein besondrer Grad von Thätigkeit. Ist es zu verwundern, dass eine Verbindung vou so mannichfaltigen Qualitäten, welche noch überdiss durch den Einfluss fremder Actionen, (Licht, Wärme u. s. w.) continuirlich verändert werden, so mannichfaltige und eigenthümliche Thätigkeiten hervorbringen, als wir in der organischen Natur wahrnehmen.

Zu Erklärung der organischen Gestalt bedarf es auch nur jener Vereinigung mannichfaltiger Thätigkeiten, die alle auf Production einer ursprünglichen Figur gehen. Denn da die Tendenz zum Gleichgewicht jeder Materie ursprünglich beiwohnt, und diese Tendenz in der Materie unbedingt ist, so wird dieselbe jede Form ergreifen, unter welcher sie zum Gleichgewicht gelangt. In diese eigentümliche Form wird sich jede einzelne organische Materie freiwillig gleichsam begeben, weil diese allein die Bedingung des möglichen Gleichgewichts der Kräfte ist.

Diesemnach wird auch aller Unterschied der Organisationen allein auf die Verschiedenheit der Stoffe, welche in ihnen vereinigt oder getrennt werden, und die Verschiedenheit ihrer Functionen allein auf die verschiedennen chemischen Einslüsse, für welche sie empfänglich sind, reducirt werden. Die streitige Frage über den Unterschied zwischen Pflanze und Thier beantwortet sich leicht und natürlich vom chemischen Standpuncte aus.

Die beiden entgegengesezten Hauptprocesse der Natur sind in Pflanzen und Thieren zur Permanenz gediehen. Alle Mannichfaltigkeit der Materie in der Welt reducirt sich auf ihr Verhältniss zu jener Substanz; welche in unsrer Atmosphäre wenigstens das Elemen des Lichts gefesselt hält, und deren allgemeiner Sitz die leuchtenden Körper des Weltsystems zu seyn scheinen. Alle Materien sind entweder verbrannte oder verbrennende, oder solche, die wieder verbrennlich werden. Die Hauptprocesse der Natur sind wie im Großen — (daher der Gegensatz zwischen Sonnen und Planeten) — so im Kleinen Combustions - und Decombustionsprocesse. Die organische Natur hat sich in beide getheilt.

Das Thier zersezt die Atmosphäre vor sich her, und erhält, vermehrt und bewegt sich selbst, gleich der beweglichen, wachsenden Flamme. Die Pflanze giebt einer verbrannten, überall verbreiteten Substanz die Verbrennlichkeit, und der Atmosphäre jenen Stoff zurück, welcher das Verbrennen möglich macht, - Dieser Unterschied zwischen Pflanze und Thier ist der ursprünglichste, in der Natur selbst gegründete, von welchem erst alle andern Verschiedenheiten beider abstammen. Dieser Unterschied selbst aber rührt wieder allein von der verschiednen chemischen Beschaffenheit der animalischen und vegetabilischen Materie her, daher, dass diese, größtentheils wenigstens, des Stoffes entbehrt, der jene fähig macht, jenes Princip in sich zurückzuhalte ...

So sind Thiere so wohl als Pflanzen permanente chemische Processe, die durch äußern chemischen Einfluß unterhalten werden. Die äußere Bedingung des Lebens für die Pflanze ist Licht, für das Thier phlogistischer Stoff.

Alle ihre Functionen greifen in jenen chemischen Process ein, und gehen aus ihm hervor").

Der Satz: Die organische Thätigkeit ist durch ihre Receptivität bestimmt, ist sonach Princip eines physiologischen Materialismus.

b) Zweiter Satz. Die Receptivität des Organismus ist bedingt durch seine Thätigkeit.

Ist die Receptivität des Organismus bedingt durch seine Thätigkeit, so ist es auch die Wirkung der Materie auf ihn. Die reine Wirkung irgend einer Materie als solcher, im — und auf den Organismus kann man also durch kein Mittel erfahren, denn die Wirkung ist der Art sowohl als dem Grade nach bestimmt durch die Thätigkeit des Organismus, die Materie kann im Organismus nicht ihren Kräften gemäß frei und ungehindert wirken, die Bande der gemeinen chemischen Verwandschaft sind durch den Organismus gelöst, neue Verwandschaften gestiftet. Was in die Sphäre des Organismus tritt, nimmt von diesem Augenblicke an eine neue ihm fremde Wirkungsart an, die es nicht ver-

lässt, ehe es der anorgischen Natur wiedergegeben ist.

#### Anmerkung.

(Auch dieses System beruft sich auf die Erfahrung.

"Das Organische erhält sich selbst in einer ganz eigenthümlichen, in der übrigen Natur beispiellosen Mischung. Zwar nennt die Chemie die Hauptbestandtheile dieser Mischung. Aber wenn diese Stoffe nur, und diese Stoffe nur so, wie die Chemie es nachweisen kann, in der organischen Natur thätig sind, wie könnte aus den verschiednen Proportionen der Mischung dieser einfachen Stoffe die gro-Ise Mannichfaltigkeit organischer Produkte hervorgehen? Der organische Körper behält seinen eignen Wärmegrad in jeder Temperatur. Aus blosser Luft und Wasser erzeugt das Pflanzenreich - und mittelbar durch das Pflanzenreich auch das animalische die verschiedenartigste Materie, dergleichen durch keine chemische Kunst hervorgebracht werden kann. Die chemischen Kräfte der äußern Natur anstatt daß sie die organische Materie der todten verähnlichen sollten, haben, so lange das Leben dauert gerad' entgegengesetzte Wirkung. Sobald das Leben gewicken ist, kehrt die organische Materie in dem allgemeinen Kreislauf, aus welchem sie hinweggenommen war, zurück — um so schneller zurück, je weniger ihre Elemente nach den in der todten Natur herrschenden Gesetzen der Affinität gemischt waren u. s. w.").

Die Ursache nun, welche im Organismus die chemischen Kräfte und Gesetze der Materie aufhebt zum Theil, und zum Theil verändert, kann nicht wiederum eine materielle seyn, da jede Materie selbst dem chemischen Process unterworfen ist — also ein immaterielles Princip, das mit Recht Lebenskraft genannt wird.

Der Satz: Die Receptivität des Organismus ist durch seine Thätigkeit bestimmt, ist also das Princip eines physiologischen Immaterialismus.

- c) Keines von beiden Systemen ist wahr, denn sie widerlegen sich wechselseitig. Gleichwohl ist in beiden etwas Nothwendiges, sie sind also beide zugleich wahr, oder vielmehr das wahre ist ein drittes aus beiden.
  - a) Das Princip des Lebens zeigt sich, wo es sich äußert, als eine Thätigkeit, die jeder Anhäufung des Stoffs von außen, jedem Andrang äußerer Kraft sich widersetzt; aber diese Thätigkeit äußert sich nicht, ohne durch äußern Andrang erregt zu seyn, die negative Bedingung des Lebens also ist Erregung durch

durch äusse Einstüsse. Das Leben, wo es zu Stande kommt, kommt gleichsam wider den Willen der äussern Natur (invita natura externa), durch ein Losreissen von ihr, zu Stande. Die äusse Natur also wird gegen das Leben ankämpfen; die meisten äussern Einstüsse, die man für lebensbesördernd hält, sind eigentlich destructiv für das Leben, z. B. der Einstus der Lust, der eigentlich ein Verzehrungsproces — ein beständiger Versuch ist, die lebende Materie chemischen Kräften zu unterwersen.

B) Allein eben dieses Ankämpfen der äußern Natur erhält das Leben, weil es immer aufs neue die organische Thätigkeit aufregt, den ermattenden Streit wieder anfacht; so wird jeder äussre Einfluss auf das Lebende, welcher es chemischen Kräften zu unterwerfen droht zum Irritament d. h. er bringt gerade die entgegengesetzte Wirkung von der, welche er seiner Natur nach hervorbringen sollte. wirklich hervor. Iene Wechselbestimmung der Receptivität und der Thätigkeit eigentlich ist es also was durch den Begriff der Reizbarkeit ausgedrückt werden muss, welcher Begriff (in seiner höchsten Allgemeinheit - man vergesse ganz die Hallersche Reizbarkeit) eben die Synthesis ist, welche jene entgegengesetzten Systeme vereinigt.

Die Lebensthätigkeit erlischt ohne Object, sie kann nur durch äußern Einfluss erregt werden. Aber dieser ausre Einfluss ist selbst wieder bestimmt durch die organische Thätigkeit, daher wirkt keine äußere Thätigkeit im organischen Körper ihrer eigenthümlichen Natur gemäß, chemisch, darum scheinen die chemischen Kräfte in Ansehung desselben aufgehoben. Aber keine Thätigkeit kann aufgehoben werden, als durch eine entgegengesetzte. Diese entgegengesetzte liegt im organischen Körper, als einem geschlossnen System. Denn gegen jede äußre Einwirkung veranstaltet das organische System in jedem Augenblick einen Antagonismus, der jener das Gleichgewicht hält. (z. B. der lebende Körper behält in der höchsten Temperatur seinen eignen Wärmegrad, nicht als ob die allgemeinen Gesetze der Wärmemitheilung in Ansehung seiner aufgehoben wären, (dies ist unmöglich), sondern weil er durch entgegengesetzte Operationen - (z. B. dadurch, dass er die Capacität der in ihm cirkulirenden Flüssigkeiten vermehrt, dass er Processe, welche viel Wärmestoff absorbiren, beschleunigt) - den von außen eindringenden Kräften das Gleichgewicht hält. Dass ein äussrer Einfluss die organische Thätigkeit unterhält ist wahr, auch das jeder solcher Einflus eine bestimmte Wirkung im Organischen herwieder Product der organischen Thätigkeit;

z. B. allerdings wirkt das Opium narcotisch,
aber es hat diese Wirkung nicht als Opium,
vergebens würde man den Grund dieser Wirkung in seiner chemischen Beschaffenheit suchen. Die Wirkung welche es hervorbringt,
bringt es nur indirect hervor, d. h. diese
Wirkung ist selbst wieder Wirkung der organischen Thätigkeit. Allgemein ausgedrückt:
Iede äußere Wirkung auf den Organismus
ist indirecte Wirkung.

(Darum allein eigentlich wirkt keine Substanz auf den Körper chemisch, zu welchem Behuf man der Fiktion einer Lebenskraft gar nicht bedarf, denn entweder versieht man darunter eine einfache - ursprüngliche -Kraft, dergleichen z. B. die Anziehungskraft, so müsste sie auch eben so allgemein wirken, wie diese. Oder es ist eine zusammengesetzte Kraft, so muss man eine Construction derselben versuchen (z. B. sie gienge aus dem Antagonismus, der in der organischen Materie selbst statt hat, hervor, so mülsteman ein Princip finden, das diesen Antagonismus beständig unterhält, und es nicht zur chemischen Verbindung der Elemente kommen lässt, oder das den chemischen Tendenzen jene eigenthümliche Richtung giebt,

F 3

die sie z. B. im thierischen Körper nehmen. Dies könnte nur die Funktion eines Princips seyn, das in den chemischen Process, selbst nicht eingeht, wie z. B. die absolute Materie, deren Existenz im Vorhergehenden erwiesen ist, weil diese schlechthin incomponibel ist, und weil ihre Bedingungen überall gegenwärtig sind, wo sie decomponirt wird, in jedem Moment neu componirt werden muss. \*)

Allein man bedarf dieser Voraussetzungen nicht.

Das ganze Geheimnis beruht auf jenem Gegensatz zwischen Innrem und Anforem, den man zugeben muß, wenn man in der Natur überhaupt etwas Individuelles zugiebt.

Denn

\*) Es war also eine viel zu voreilige Behauptung, die man viel zu voreilig eingeräumt hat, dass es keine Materie geben könne, die , durch den chemischen Lebensprocess inalterabel, den chemischen Krästen die besondre Richtung geben könne, die sie z. B. im thierischen Körper nehmen. Darum habe ich in der Schrift von der Weltseele die Hypothese einer absoluten Materie, (deren nothwendige Existenz in der Natur nun bewiesen ist), der Behauptung, dass zu Erklärung jener eigenthümlichen Richtung ein immaterielles Princip erfordert werde, entgegengesetzt. Man hat die Hypothese für Behauptung genommen — man hat sogar die Möglichkeit einer solchen Materie geläuguet — mit welchem Grund, wird man nun einsehen,

Denn nun wird gegen jede innere Thätigkeit, d. h. gegen jede Thätigkeit, die sich selbst zum Mittelpunkt constituirt, die äusere Natur ankämpfen. Durch diesen Antagonismus wird die innre Thätigkeit selbst zu produciren genöthigt werden, was sie ohne denselben nicht producirt hätte. Die organische Gestalt und Structur z. B. wohin auch die Mannichfaltigkeit einzelner Organe gehört, deren jedes sich seine besondre Funktion nimmt, ist die einzige Form, unter welcher die innre Thätigkeit gegen die äussre sich behaupten kann. Die Bildung derselben ist also selbst schon eine Wirkung jener allgemeinen organischen Eigenschaft der Reizbarkeit (der Erregbarkeit durch äusere Einflüsse). womit auch die Erfahrung übereinstimmend befunden wird. Umgekehrt auch wird das aufsre durch organische Reaction zu einer hohern Wirkungsart gleichsam gesteigert, und so allein erhebt sich das Organische über das Todte.

## Folgesätze.

Die Thätigkeit des Organismus ist bestimmt durch seine Receptivität und umgekehrt. Weder seine Thätigkeit, noch seine Receptivität ist an sich etwas Reelles, Realität erlangen beide nur in dieser Wechselbestimmung.

THUE

Aber Thätigkeit und Receptivität verhalten sich überhaupt zu einander wie Entgegengesetzte, (+ und —). Also muß, wie der Eine Factor steigt, der andre fallen und umgekehrt.

I) Der Anfang des Lebens ist Thätigkeit, ist ein Losreissen von der allgemeinen Natur. Aber jene Thätigkeit ist selbst wieder Receptivität, denn nur das Minus von Thätigkeit ist überhaupt Receptivität.

Thätigkeit und Receptivität entstehen also zugleich in Einem und demselben untheilbaren Moment, und nur diese Simultaneität von Thätigkeit und Receptivität constituirt das Leben.

Organische Thätigkeit ist nicht Thätigkeit, ohne äußren Andrang. Aber der äußre Andrang gegen innre Thätigkeit hat die gerad' entgegengesetzte Wirkung, d. h. er vermindert die Receptivität, in dem er die Thätigkeit erhöht. Das Maximum der Receptivität, (das man beim Lebensanfang annehmen kann), geht also, vermöge des Gesetzes der Wechselbestimmung, erst in ein Minus, endlich in ein Minimum von Receptivität über. In dem Grade, als die Thätigkeit steigt, muß die Receptivität fallen, bis beide in die vollkommenste Wechselbestimmung kommen, wo sie einander das Gleichgewicht halten, welches dann gleichsam der Mittagspunkt des Lebens ist.

Aber jene vollkommne Wechselbestimmung ist nur momentan, die organische Thätigkeit ist im Steigen, die Receptivität im Sinken, so rollt das Rad des Lebens nach der entgegengesetzten Seite ab. Immer mehr wird die organische Thätigkeit gegen das Minimum der Receptivität steigen, aber, da Receptivität, so lange sie einen Grad hat, selbst nur Thätigkeit ist, geht sie, vermöge des unverbrüchlichen Gesetzes der Wechselbestimmung, sobald sie unter allen Grad sinkt, d. h. vom Minimum unmittelbar in das Maximum (absoluter Receptivität) über, die höchste Thätigkeit ist = der Negation aller Thätigkeit, das Maximum der Thätigkeit = dem Maximum der Capacität.

So hat das Leben zween höchste Punkte, zwischen denen es gleichsam pulsirt, und von deren Einem es unmittelbar in den andern übergeht. Das Maximum der Thätigkeit = dem Minimum der Receptivität, aber das Minimum der Receptivität auch = dem Minimum der Thätigkeit, d. h. dem Maximum der Receptivität, und so ist es begreislich, wie jedes Maximum in der organischen Natur unmittelbar in sein Entgegengesetztes, das Minimum, und umgekehrt, übergeht.

(Man kann hier leicht zwo Bemerkungen machen. — Erstens, welche transcendentale Bedeutung dieses Naturgesetz des unmittelba-

F 5

ren Uebergangs vom Minimum ins Maximum hat, und umgekehrt. Denn eben dieses ist das Gesetz aller Thätigkeit, nämlich: dals eine Thätigkeit, die kein Object mehr hat, nimmer in sich selbst zurückkehrt, und umgekehrt, dals es für eine Thätigkeit, die aufgehört hat, in sich selbst zurückzukehren, auch kein Object mehr giebt; dass so der höchste Moment aller Thätigkeit unmittelbar an das Erlöschen derselben gränzt. So beginnt das organische Leben, wie das höhere mit dem Reflex einer Thätigkeit durch ein Object und das Object selbst fallt für die organische, wie für die höhere Thatigkeit nur in den Punkt des Reflexes. Liegt dieser Punct unendlich weit, so wird die Thatigkeit nicht mehr reflectirt, sie hat keine Intensität mehr, und verliert sich ins Unendliche. Liegt er unendlich nahe, so hat sie keine Extension mehr und verliert sich in sich selbst.

Zweitens bietet diese Ansicht Analogien dar für eine höhere Ansicht mancher andern Naturprocesse, z. B. die Aehnlichkeit des Lebens mit dem Verbrennungsprocesse wird dadurch erst einleuchtend. Die Wirkung der Hitze auf den verbrennlichen Körper ist Erregung seiner Thätigkeit, die man sich als Zurückstossungskraft gegen die Wärme - (Erhitzung) - denken kann, und die sobald sie bis zum Maxi-

mum

mum gelangt ist, unmittelbar in das Minimum übergeht. Daher das Maximum der Erregung oder der Thätigkeit bei jedem phlogistischen Körper = dem Maximum der Capacität. Dieser gählings erfolgende Uebergang vom Maximum der Zurückstossungskraft (der Thätigkeit) in das Maximum der Capacität, (der Receptivität), ist eigentlich das Phänomen des Verbrennens).

- des organischen Lebens.
  - a) Es erhellt, dass jeder Reitz nur Reitz ist, inwiesern er die Receptivität vermindert, oder die Thätigkeit erhöht. Dadurch allein ist er Reitz, dass er sein (reell-) Entgegengesetztes (Thätigkeit) hervorbringt.
  - b) Da aber die Function des Reizes überhaupt nur in dem Hervorbringen seines Entgegengesetzten liegt, so erhellt, daß der Reiz selbst entgegengesetzter Art, d. h. positiv oder negativ seyn kann, je nachdem er die Thätigkeit erhöht oder herabstimmt. Aber positiv kann ein Reiz nur wirken bei einem gewissen Grad der Receptivität, negativ nur bei einem gewissen Grad der Receptivität, in diesem die Thätigkeit herabstimmen soll. Bei einem hohen Grade der Capacität für einen negativen Reiz kann durch diesen die Thä-

hohen Grad von Thätigkeit durch positiven Reiz nicht vermehrt werden. (Daher allein das Phänomen der Abstumpfung gegen den Reiz durch Gewohnheit.)

- keit des Einen verhalte sich zu der des andern wie 1: 2, beide sollen zu gleicher Höhe der Thätigkeit gesteigert werden, so werden sich die Reize, welche auf beide wirken in Ansehung der Intensität wie 2: 1 verhalten müssen, d. h. die einfache Reizbarkeit bei doppelter Intensität des Reitzes, hält der einfachen Intensität des Reitzes bei doppelter Reitzbarkeit das Gleichgewicht.
  - d) Es erhellt endlich aus diesem Begriff des Reizes, (dass er sein Entgegengesetztes hervorbringe, ware maller Reitz endlich mit absoluter Erschöpfung der Reitzbarkeit endet, und wie so die Natur in Ansehung jeder Organisation endlich ihren Zweck erreicht.

Sie erreicht ihn auf dem gerad' entgegengesetzten Wege von dem, worauf sie es versuchte,
die Lebensthätigkeit ist die Ursache ihres eignen Erlöschens. Sie erlischt, sobald sie von
der äußern Natur unabhängig, d. h. für äußre Reize unempfänglich zu werden anfängt,
und so ist das Leben felbst nur die Brücke zum
Tode.

3) Die Aufgabe war, zu erklären, wie das Individuelle in der Natur sich gegen das Allgemeine behaupte? Die Auflösung wurde darinn gefunden, dass das Individuelle selbst nur durch Andrang einer äußern Natur besteht. Aber Innres und Aeußeres scheidet sich nur im Act der Entgegensetzung, es muß also zwischen dem Individuellen und seiner äußern Natur eine wechselseitige Entgegensetzung seyn, d. h. wenn jenes in Bezug auf diese organisch ist, muß diese in Bezug auf jenes anorgisch seyn. Also: keine organische Natur, keine anorgische. Keine anorgische, keine organische.

Aber wenn so Organisches und Anorgisches nothwendig coëxistirt, so können auch die Functionen des Organismus nicht anders als nur im Gegensatz gegen jenes Anorgische abgeleitet werden.

Aber umgekehrt auch, wenn die Functionen des Organismus nur unter der Bedingung einer bestimmten Außenwelt möglich sind, muß die Organisation und ihre Außenwelt wieder gemeinschaftlichen Ursprungs, d. h. sie müssen wieder Einem Produkte gleich seyn. (Nämlich populär ausgedrückt, es muß zwischen beiden eine relative Zweckmäßigkiet seyn. Diese relative Zweckmäßigkeit nun etwa durch einen Verstand erklären, der Eines dem Andern angepaßt habe, ist das Grab aller gesunden

Philosophie. Z. B. "wie weise ist es nicht, dals die Lebensluft in der Atmosphäre nicht rein vorhanden ist, weil sonstdie Lebenskraft der Thiere schnell wie eine Flamme sich verzehren wurde. Aber wenn die Atmosphäre reine Lebensluft wäre, so müssten ganz nothwendig, und aus derselben Ursache warum die Atmosphäre reine Lebensluft wäre, auch die Organisationen der Erde verhältnifsmässig anders baschassen, d. h. einer reinern Luft empfänglich seyn. Das wechselseitige Zusammentressen der organischen und der anogischen Natur kann also nur aus einem gemeinschaftlichen physicalischen Ursprung beider, d. h. daraus erklärt werden, dass beide ursprünglich nur Ein Product sind).

Aber sie sind sich entgegengesetzt. Entgegengesetzte aber können sich nicht vereinigen, als nur insofern sie einem dritten höheren wieder gemeinschaftlich entgegengesetzt sind. Aber im Act der Entgegensetzung scheidet sich Innres von Aeußrem. Es müßte also die Organisation und ihre Außenwelt in Bezug auf ein andres Aeußres zusammen wieder ein Inures, d. h. wieder Ein Organisches seyn. Dieß wäre aber nur auf folgende Art vorstellbar. — Das Organische setzt eine Außenwelt, und zwar eine Außenwelt; voraus, die eine bestimmte, per-

manente Thätigkeit gegen das Organische ausübt. Nun könnte ja aber diese Thätigkeit der Außenwelt selbst wieder eine erregte seyn, und dass sie permanent ist, ist sogar nicht anders erklärbar, als durch ein beständiges Erregtwerden. - Also setzte die anorgische Außenwelt selbst wieder eine andre Außenwelt voraus; in Bezug auf welche sie ein Innres wäre. Da nun die Thätigkeit des ursprünglich Organischen allein durch die entgegenstrebende Thatigkeit seiner Außenwelt erregt wird, diese selbst aber wiederum durch eine (in Bezug auf sie) äussre Thätigkeit unterhalten wird, so ware das ursprünglich Organische zusammt der Außenwelt, welcher es sich unmittelbar entgegensetzt, wieder gemeinschaftlich entgegengesetzt einem dritten, d. h. wieder gemeinschaftlich ein Imres, in Bezug auf ein drittes Aeusseres.

Das ursprünglich Organische nun ist unmittelbar bedingt durch seine anorgische Außenwelt, dieses also treibt uns nicht weiter auf ein drittes. Es müßte sich also zeigen lassen, daß das Anorgische als solches, seiner Natur nach nicht bestehen kann ohne ein Aeußres, das auf ihn Einstuß hat, auch müßte die Art dieses Einstusses selbst bestimmt werden. Dieß ist der Gegenstand der folgenden Untersuchung-

ogy Longitts double to the mi one the

\* \* \*

Die Natur des Anorgischen muß durch den Gegensatz gegen die Natur des Organischen bestimmbar seyn. Wenn wir nun von allem, was wir dem Organischen zugeschrieben haben, dem Anorgischen das Gegentheil beilegen, so erhalten wir folgende Bestimmungen.

Wenn in der organischen Natur nur die Gattung fixirt ist, so muss in der anorgischen gerade umgekehrt das Individuelle fixirt seyn. Aber das Individuelle ist selbst nur bestimmbar im Gegensatz gegen die Gattung, es wird also auch nichts wahrhaft Individuelles in ihr seyn können. wird keine Reproduction der Gattung durch das Individuum stattfinden. Die Extreme werden in ihr nicht wie in der organischen Natur sich berühren, sondern sich fliehen. Die Materie in ihr wird sich auf der Einen Seite in das absolut Indecomponible, auf der andern in das absolut Incomponible verlieren. Aber es soll zwischen ihr und der organischen Natur eine unmittelbare Berührung möglich seyn. Es werden also in ihr gewisse Zwischenmaterien seyn, in welchen das Indecomponible mit dem Incomponibeln, (dem Absolutslüssigen) verbunden ist, aber diese Materien müssen ohne alle Gestaltung seyn, denn auf das Organische kann nur das Gestaltlose (das Gestaltbare) unmittelbar einfließen (Luftarten, überhaupt Flüssigkeiten). Es wird also in ihr eine Mannichfaltigkeit von Materien

terien seyn, aber zwischen diesen Materien wird ein blosses Neben- und Außereinander statt finden. Kurz: die anorgische Natur ist bloss Masse.

Aber diese Materien, ebendeswegen, weil keine wechselseitige Verschmelzung (keine Intussusception) zwischen ihnen möglich ist, müssen doch durch irgend eine äußsere Ursache zusammengehalten werden; dies wäre nicht möglich, als wenn etwa eine äußsere Ursache in diesen Materien bis auf ihre kleinsten Theile herab eine wechselseitige Tendenz zur Intussusception unterhielte, (wo es aber doch immer nur bei der Tendenz bliebe). Eine äußsere Ursache müßte es seyn, weil in diesen Materien keine eigne (organische) Tendenz zur wechselseitigen Intussusception seyn kann.

Aber so wäreldiese anorgische Masse in Bezug auf jenes Aeussere, das jene Tendenz unterhielt, selbst wieder ein Innres, sonach ein Organisches, d. h, ein — wenn nicht actu doch potentia — Organisches, das nämlich immer organisirt wird, und nie organisirt ist, (weil es bei der blossen Tendenz bleibt).

Aber was in Bezug auf das Organische ein Aeufferes ist, ist ein Anorgisches. Also müßte jene
äußte Ursache, selbst wieder anorgisch, d. h. selbst
wieder nur Masse seyn.

Aber damit sie Masse d. h, ein Neben- und Aussereinander onne wirkliche Verbindung sey, bedarf es wiederum einer andern äußern Ursache, die durch

durch ihren Einfluss in allen ihren Theilen die Tendenz zur wechselseitigen Combination unterhält, ohne dass es doch je zur Combination selbst käme, und so in's Unendliche fort.

Ins Unendliche fort also soll eine Masse so auf die andre influiren, dass ihre Theile alle eine gemeinschaftliche Tendenz gegen einander haben, diese Influenz muß sich also bis auf die kleinsten Theile der Materie erstrecken, oder ihre Intensität muß durchaus der Masse proportional seyn.

Aber jede Influenz ist auch nothwendig eine bestimmte in Ansehung ihrer Intensität, oder, (weil der Grad der Intensität einer Ursache durch die Extension gemessen wird, in der sie wirkt,) sie kann nur innerhalb eines bestimmten Raums mit einem gewissen Grad wirksam seyn, dieser Raum kann nun so groß oder so klein augenommen werden, als man will, nur daß es, wenn er immerfort erweitert würde, zu einer Ausdehnung kommen könnte, bei welcher der Grad der Wirkung jener Influenz ein evanescirender wäre.

Soll also Masse auf Masse mit einem gewissen Grade influiren, so muß auch das Raumverhältniss dieser Massen gegen einander bestimmt seyn, d. h. sie müssen in einer gewissen Nähe oder Ferne von einander erhalten werden.

Dieses Raumverhältnis nun zu erklären, lassen sich zwei einander entgegengesetzte Systeme denken.

## Erstes System.

1) Entweder werden jene Massen durch einen äuf fern Impuls gegen einander getrieben. sie treibt, könnte nicht selbst zu der anorgischen Masse gehören. Es musste das Erste in der Natur seyn. Man denke sich also den leeren Raum ursprünglich erfüllt, mit den einfachsten Elementen, welche weiter zu zerlegen keine Naturkraft Gewalt genug hat. letzten Elemente seyen in ursprünglicher Bewegung, und zwar bewegen sie sich nach allen Richtungen, aber nur in gerader unveränderter Richtung, (zu dieser Annahme wird man getrieben durch die Analogie der sichtbaren Materien, in welchen eine ursprüngliche Bewegung ist. (des Lichts z. B., der positiven electrischen Materie u. a.).

Nun schwebe in dem Raume in irgend einem beliebigen Punkt eine jener Maasen, sie seye sphärisch, natürlich daß sie unendlich größer ist, als
irgend eines der Elemente. Auf sie treffe der
Strom der ersten Körperchen, der Strom wird
aufgehalten. Da gegen die Masse eine unendliche Menge anstößt, so wird sie eine gewisse
Geschwindigkeit erlangen — aber die Elemente
bewegen sich nach allen Richtungen, jedem
Strom kommt ein andrer entgegen. Die Masse
also, von entgegengesetzten Seiten gleich stark

angestossen, wird ruhen. Aber man setze in den Raum die andere große Masse, so dienen sich beide wechselseitig als Schirm gegen den Atomenstrom, jede trisst nur Ein Strom, jede von der der andern entgegenesetzten Seite, sie werden also gegen einander getrieben werden, und so gegen einander gravitiren; nun setze man, das jede Masse ursprünglich eine eigne Bewegung habe, vermöge welcher sie sich in gerader Linie sortbewegen würde, so wird aus beiden Bewegungen, der ursprünglichen und der mitgetheilten eine dritte entstehen, und die Massen werden in gewisser Entsernung von einander in Kreislinien sich bewegen.

— Von metaphysischen Einwürfen gegen diese Lehre wird bei'm zweiten System die Rede werden. Hier nur von solchen, die physicalisch sind! —

"Die Atomen treffen die Massen wie Hagelkörner, d. h. nur die Oberstäche, allein ihre Gravitation gegen einander soll durchaus der Masse proportional seyn," — Aber wenn nun jeder einzelne Atom der Masse unter den Atomen der schwermachenden Materie sein Element hätte, das ihn träfe und treffen müßste — wenn so die Materie bis auf ihre äußersten Theile herab vom Strom getroffen würde? Die Möglichkeit kann wicht geläugnet werden, da sichtbare Materien Körper bis auf ihre kleinsten Elemente durchdrin-

gen, wie Wärmestoff u. a., und die härtesten Substanzen für viele Materien, das Licht z. B., durchsichtig sind. Nun wird überdies nicht behauptet, dass für die schwermachende Materie irgend ein Körper durchsichtig sey, sondernvielmehr, dass jeder Atom des Körpers für irgend einen der schwermachenden Materie undurchsichtig sey, es wird also weniger postulirt, als eingeräumt wird. - "Aber so müsste jeder hörper endlich an Masse zunehmen also auch schwerer werden." - Wozu die durch die Impenetrabilität der Körper aufgehaltnen schwermachenden Körperchen verwandt werden, wissen wir nicht; an der Oberstäche der ganzen Erde, die auf jedem Punkte magnetisch ist, vielleicht zum Magnetismus. Vielleicht dass sie allen Körpern die electrische Beschaffenheit giebt, so wie es scheinen könnte, dass von der Obersläche der Sonne der schwermachende Strom als Lichtstrom zurückkehre. Gesetzt aber auch endlich - aber welches endlich! die Erde z. B. wachse an Masse, so wächst jede andre Masse verhältnismässig. -Aber die Intensität der Schwerkraft"! -Aber die Quantität der Bewegung ist auch das Produkt der Geschwindigkeit in die Masse, wie der Masse in die Geschwindigkeit. Die Geschwindigkeit der Ströme aber kann als einer unendlichen nahe angenommen werden. - "Aber jenes Gesetz hat Gränzen, z. B. das Licht, so schnell es sich bewegt, hat kein Moment des StofStosses". Aber die Geschwindigkeit der Lichtaction die inbestimmten Zahlen sich ausdrücken lässt, ist incommensurabel mit der Geschwindigkeit der Action der Schwere, (wie an jedem Hebel sich beweisen lässt).

Wie wenn nun noch überdies aller Körperelemente ursprünglichste Affinität die Affinität gegen jenes Princip wäre, und wenn alle andre Affinitäten bloß abgeleitete — und die letzte Ursache der Schwere auch die letzte Ursache aller chemischen Affinität wäre —

(Dieser große Gedanke liegt wirklich in le Sage's System. Zwar sagt er an einer Stelle: "Die allgemeine Gravitation könne die Erscheinungen der Verwandschaften nicht vollkommen erklären, man müsse daher die wahren chemischen Verwandschaften, die nicht von Gesetzen noch von der Ursache der allgemeinen Schwere abhängig sind, von den uneigentlich sogenannten Verwandschaften, die nur besondre Fälle des allgemeinen Phänomens der Anziehung seyen oder wenigstens denselben Gesetzen, wie dieses, folgen, wohl unterscheiden." Allein - nur, dass die Ursache der Schwere nicht unmittelbar Ursache der chemischen Affinitäten seye, folgt daraus. Denn diese sucht le Sage in einem secundaren Fluidum, dem Aether und seinen Agitationen, die ihm doch durch das schwermachende Princip eingedrückt werden.)

- so würde der schwermachende Scrom jeden einzelnen Atom jedes einzelnen Körpers treffen was bein Lichte nicht der Fall ist.

"Aber weher jener unerschöpfliche Strom, von wannen kommt er, und was unterhält ihn beständig? Hier muß es dem Physiker erlaubt seyn, die allgemeine Unwissenheit in Ansehung der letzten Ursachen anzuklagen — und so endet dieses System mit dem Unerklärbaren, indeß es innerhalb seiner Grenzen alle Phänomene und die Gesetze der allgemeinen Gravitation so gut erklärt und so evident ableitet als irgend ein anders.

## Zweites System.

2) Es existirt überhaupt kein materielles Princip der Gravitation, das Princip der Schwere ist ein immaterielles, eine Grundkraft aller Materie.

Da diese Theorie der Newtonianer, (denn Newton war unentschieden), keine physikalischen Gründe für sich haben kann, so müssen es metaphysische seyn, die es doch erst neuerdings erhalten hat.

Es sind folgende.

Zur Construction jeder Materie gehören ursprünglich entgegengesetzte Krüfte. Denn daß die Materie einen Raum erfüllt, kann nur aus einer G 4 nach allen Dimensionen repulsiven Kraft, begriffen werden. Allein wenn dieser Repulsion nicht eine andere Kraft Einhalt thäte, so würde die Materie in's unendliche sich zerstreuen, so dals in jedem gegebenen Raume nur ein unendlich kleines Quantum von Materie, oder, weil die Repulsivkraft im umgekehrten Verhältnis ihrer Ausbreitung abnimmt, nur eine unendlich kleine Resistenz angetroffen würde. Jener Einhalt kann nun nicht abermals durch eine in entgegengesetzter Richtung kommende Repulsion geschehen. Denn wo es Richtung - wo es also ein von wo und ein wohin giebt, ist schon eine eingeschränkte Kraft. Es muss also eine zweite, von der ersten specifisch verschiedne Kraft angenommen werden, welche in absolut entgegengesetzter Richtung der repulsiven wirkt, welche die unendliche Ausbreitung unmöglich macht - Anziehungskraft.

Die Anziehungskraft ist also eine aller Materie als solcher, vermöge der bloßen Construction ihres Begriffs nothwendige Kraft.

Da sie alle Materie, als bestimmte Raumerfüllung, sonach auch etwas Berührbares, erst möglich macht, enthält sie auch den Grund der Berührung selbst. Sie muß also vor der Berührung vorhergehen, also von ihr unabhängig seyn, d. h. ihre Action hängt nicht von der Berührung ab, sondern sie ist Wirkung durch den leeren Raum.

Da die Anziehungskraft auch über die Berührungsfläche hinauswirkt, so ist sie eine durchdringende Kraft.

Die Wirkung der Anziehungskraft in die Ferne kann zwar ins unendliche abnehmen, aber nie ganz verschwinden. Ihre Wirkung erstreckt sich also auf jeden Theil der Materie durch den ganzen Weltraum ins unendliche.

Die allgemeine Wirkung der Anziehungskraft, die sie auf jeden Theil der Materie in's Unendliche ausübt, ist die Gravitation, die Action der Anziehungskraft in einer bestimmten Richtung heifst die Schwere.

Die allgemeine Gravitation ist also ein ursprüngliches Phänomen, und die Anziehung aller Materie unter sich reel, nicht bloß scheinbar, etwa vermittelst des Stoßes einer andern Materie. Denn man nehme an, diese Materie sey selbst nicht schwer, so wird keine Kraft ihren Repulsivkräften Widerstand leisten, und sie wird in alle Unendlichkeit sich zerstreuen. Da sie gleich wohl von der andern Materie nur gradweise verschieden ist, könnte sie durch Herabsetzung auf tiefere Stufen der Materie allmälig so schwer werden als irgend eine andre Materie, und umgekehrt die specifisch schwerste Materie könnte zuletzt in jene negativschwere übergehen, was

widerspricht. Oder man setze, dass sie selbs schwer seye, so bedarf man zur Erklärung der Möglichkeit einer solchen selbst wieder einer ursprünglichen Anziehungskraft.

Es sind in diesem Systeme hauptsächlich folgende Sätze enthalten.

a) Zur ursprünglichen Construction der Materie bedürfe man ursprünglicher Grundkräfte. -Ich behaupte aber, dass man mit dieser Construction aus ursprünglichen Grundkräften nur in der Mechanik (im weitern Sinn des Worts, d. h. insofern man die Materie bloss als Raumerfüllung überhaupt betrachtet), - aber nicht, um die Bildung auch nur Einer Materie begreislich zu machen, ausreichen könne, weil man nämlich in jenem Fall von aller specifischen Differenz der Materie abstrahirt, und keine andre Verschiedenheit derselben als die der verschiednen Grade ihrer Dichtigkeit (d. h, ihrer Raumerfüllung) in Betrachtung zicht, wie das auch in Kant's Naturmetaphysik der Fall ist. Kant geht nämlich in diesem Werk von dem Produkt so wie es als blosse Raumerfüllung gegeben ist aus. Da es nun als solches keine andre Mannichfaltigkeit, als die der verschiednen Grade der Raumerfüllung darbietet, so kann es natürlich auch nicht anders construirt werden, als aus zweien Kraften, deren variables Verhältnis verschiedne Dichtigkeitsgrade giebt. Denn eine andre specifische Differenz der Materie kennt die Mechanik nicht, welche Construction dann auch recht
gut seyn mag, zu erklären, warum eine Materie specifisch schwerer ist als die andre, nicht
aber um das Productive in der Materie begreiflich zu machen, daher denn auch diese Principien in der Anwendung ein wahres Bley
für die Naturwissenschaft sind.

(Uebrigens hat Kant in seiner Dynamik den Begriff der Materie lediglich analytisch behandelt, und sich wohl enthalten, die Möglichkeit einer Construction der Materie aus jenen beiden Kräften begreiflich zu machen; vielmehr scheint er diese, mehrern Aeußerungen nach, selbst für unmöglich zu halten).

Unsre Philosophie geht den gerade entgegengesetzten Gang. Vom Produkt weißs sie ursprünglich nichts, es ist für sie gar nicht da. Ursprünglich weißs sie nur von dem rein Productiven in der Natur. — (Der Corpuscularphilosoph hat vor dem sogenannten dynamischen Philosophen dadurch doch unendlich viel voraus, daß er durch seine Atomen, deren jeder eine ursprüngliche Figur hat, etwas ursprünglich Individuelles in die Natur bringt, nur daß diese Atomen, da sie selbst schon Product sind, als Erstes oder Letztes in der Natur

her die Naturphilosophie an ihre Stelle einfache Actionen d. h. das Letzte in der Natur setzt, was rein produktiv ist, ohne Produkt zu seyn — (hoffentlich hat man durch die transcendentale Betrachtungsart so viel wenigstens gelernt, eine Thätigkeit ohne Substrat, und vor allem Substrat zu denken) — welches (rein Produktive) in der Natur freilich nur ideell existirt, da es in der unendlichen Evolution der Natur nie bis zum Einfachen kommen kann, vielmehr Alles — in's Unendliche noch Produkt ist).

Um nun zu erklären, wie die Production der Natur ursprünglich auf ein Bestimmtes gerichtet sey - wie also jede ursprüngliche Action auf bestimmte Art productiv seye, welches sich äußerlich durch Benow stimmtheit der Figur offenbaren würde mus allerdings in jener unendlich - productiven Thätigkeit etwas Negatives angenommen werden, welches nun, wenn etwa (vom höchsten Standpunkt angesehen) alle productive Thätigkeit der Natur nur dallanie unendliche Evolution aus Einer ursprünglichen Involution ware, dasjenige seyn müsste, was die Evolution der Natur hemmt, was sie hindert bis zum Letzten, das nicht

nicht mehr Product ist, zu kommen, kurz wie wir es oben (S. 11.) bezeichnet haben, ein ursprünglich Retardirendes.

Dieses Retardirende nun - oder, das die Natur überhaupt mit endlicher Geschwindigkeit sich evolvirt, und so überall bestimmte Producte (von bestimmter Synthesis) zeigt, zu erklären, wird allerdings als die höchste Aufgabe der Naturphilosophie erscheinen. Aber nur auf dem tiefsten Standpunkt, dem der Betrachtung des Products, als blosser Raumerfüllung, wird jenes Retardirende als Anziehungskraft erscheinen. können Nun dient aber überdiels dieses Princip nur um das Endliche, das Bestimmte in der Naturproduction überhaupt zu erklären, nicht aber zu erklären, wie Ein Naturobject in Bezug auf das andere endlich ist, wie z. B. die Erde gegen die Sonne schwer ist, indem jene Aufgabe, das Endliche in der Naturproduction überhaupt zu erklären, schon eine transcendentale Aufgabe ist, (wo man von der Idee der Natur, als eines Ganzen, zum Einzelnen in ihr herabsteigt), diese aber, wodurch die Erde z. B. gegen die Sonne schwer werde, eine reinphysicalische Aufgabe ist, wo man vom einzelnen in der Natur zum Ganzen aufsteigt, welches Aufsteigen aber ein unendliches Aufsteigen ist, so dass man nie genöthigt ist, bis zum Letzten, was die Natur überhaupt endlich macht.

macht, vorzudringen, indem die Aufgabe immer eine bestimmte ist, anzugeben nämlich, wie diese bestimmte Anzahl Körper sich zu einem gemeinschaftlichen Syssem organisirt habe, was freilich nicht möglich wäre, ohne ein leztes Princip, das die Evolution der Natur überhaupt hemmt, oder ihr eine endliche Geschwindigkeit giebt.

Und hier kommen wir auf den zweiten Satz des Systems, nämlich:

b) dass die Anziehungskraft welche zur Construction jeder endlichen Materie gehört, dieselbe sey, welche noch außerhalb ihrer Sphäre in's unendliche wirke. Denn, sollte man denken, da dieser Grad der Anziehungskraft verwandt wird, um die Repulsivkraft auf diesen bestimmten Theil des Raums einzuschränken, so wird sie an dieser Repulsivkraft sich erschöpfen, und nicht auf andre Materie außer ihrer Sphäre noch anziehende Wirkung ausüben, eine Schwierigkeit des Systems, die unauflöslich ist.

(Man müste denn alle Gradverschiedenheit allein in die Repulsivkraft setzen und die Attractivkraft in jedem Punkte des Raums als gleich annehmen, so dass sie durch keinen Grad der Repulsivkraft absolut erschöpft würde, welche Vorstellungsart aber, wenigsteus

aus Kants Dynamik, nicht kann begreiflich gemacht werden, wovon späterhin ein Mehreres!)

## Drittes mögliches System.

3) Wenn überall das entgegengesetzte zum dritten wahren sich vereinigt, muß es auch hier möglich seyn.

Ein materielles Princip, das durch Stols die Gravitation bewirkte, kann man sich nicht denken, weil man für ein solches Princip in der Naturwisenschaft keine Categorie hat, (da es selbst schwer und nichtschwer zugleich seyn müßte). Daß eine immaterielle Kraft die Erde z.B. gegen die Sonne ziehe, davon ist abermals kein verständlicher Begriff möglich. — (Nämlich daß zuletzt in der Natur etwas existire, wie Anziehungskraft sind wir weit entfernt zu läugnen. Aber wir behaupten jede Anziehung in der Erfahrung sey eine bestimmte und empirisch bestimmbare).

Es könnte aber in dem Phänomen der Schwere allerdings etwas materielles empirisch, bestimmbares seyn, wenn die Schwere --- (von dem Letzten, was die Natur überhaupt im — Innersten — zusammenhält, ist hier überall nicht die Rede). wenn die Schwere der Erde z. B. gegen die Sonne bedingt ware durch die wechselseitig specifische Beschaffenheit der Materien beider Massen.

Es wäre aber zugleich etwas Immaterielles an diesem Phänomen, insofern man zur Erklarung desselben außer jener allgemeinen specifischen Beschaffenheit keines besondern schwermachenden Princips bedürfte, sondern alle Materien der Erde bloß vermöge einer ihnen gemeinschaflichen — aber im Gegensatz gegen die Materien andrer Weltkörper specifischen Beschaffenheit gegen die Sonne gravitirten, obgleich vielleicht diese Beschaffenheit selbst nur durch eine materielle Influenz der Sonne unterhalten würde. welche Influenz aber dann nur mittelbar Ursache der Schwere wäre.

Nun ist oben festgesetzt worden das was eine Masse als ein blofses Aggregat aufser und neben einander sich befindender Materien, zusammenhalte, müsse eben eine solche Influenz einer Masse ausser ihr seyn, die allen Theilen eine wechselseitige Tendenz gegen einander gebe. Diese wechselseitige Tendenz aller Theile gegen einander aber lässt sich wirklich, weil es doch immer bei der Tendenz bleibt, und nie zur Vereinigung kommt nicht anders erklären, als durch eine gemeinschaftliche Tendenz aller zur Vereinigung mit einem dritten, wo denn ihre wechselseitige Tendenz gegen einander nur scheinbar wäre, ungefähr so, wie der Magnet den Eisenfeilstäubchen gegen einander eine regelmäßige Stellung giebt. Diese gemeinschaftliche

liche Tendenz zur Vereinigung mit einem dritten nur ist dann das bindende, was alle Theile zusammenhält. Dieses dritte müßte nun nothwendig etwas ausser der Masse seyn, es müßte also bei der Erde z. B. die Sonne seyn. (So ist es auch nach der gemeinen Vorstellungsart, nämlich, daß Eine und dieselbe Ursache die Theile der Erde gegen einander und gegen die Sonne schwer macht).

Es müsste also behauptet werden: die Sonne influire so auf die Erde, dass in allen Theilen der letztern eine gemeinschaftliche Tendenz gegen alle Theile der Sonne entstehe. Wie eine solche Tendenz selbst möglich seye, wäre dann ein neues Problem, dessen Auflösung aber vorerst in's Unendliche zurückgeschoben werden kann. Denn dass die Sonne durch ihre Influenz eine solche gemeinschaftliche Tendenz in allen Theilen der Erde hervorbringt mals gerade wieder so erkläret werden, wie die gemeinschaftliche Tendenz aller Theile der Erde gegen einander erklärt wurde, nämlich durch die Influenz einer dritten Masse auf die der Sonne, in Bezug auf welche dann die Sonne sammt der Erde (und ihren übrigen Trabanten) nur Einer Masse gleich gilt die unter sich nur durch die gemeinschaftliche Tendenz zur Vereinigung mit einemdritten zusammengehalten wird, (so wie alle verschiednen Materien der Erde in Bezug auf die Son-

H

ne, nur einer Masse gleich gelten, wodurch dann die Anziehung in's Unendliche nur scheinbar wird, da es eigentlich immer nur die gemeinschaftliche Tendenz zur Vereinigung mit einem Höhern ist, was Materien unter sich zusammenhält, und ob sie gleich nur neben und außer einander existiren, doch zu Einem Ganzen organisirt.

Was nun die letzte Ursache dieser in's Unendliche gehenden Tendenz aller Materien gegen einander seye, davon können wir hier füglich abstrahiren. Nur soviel müssen wir ausmachen. Die Action, welche jene gemeinschaftliche Beschaffenheit unterhält, muls der Fortpflanzung fähig seyn, z. B. die Masse A. influire auf B., so muss damit A. und C. mittelbar gegen einander gravitiren, die Influenz von A. auf C durch B. fortgepflanzt werden können. Ferner: dass alle Materien der Erde bis auf ihre letzten Theile, (d. h. in's Unendliche) die Tendenz gegen alle Theile der Sonne haben, ist nicht erklärbar, ohne eine gemeinschaftliche Beschaffenheit in ihnen allen anzunehmen, in Ansehung welcher alle ihre sonstige specifische Differenz verschwindet und die selbst nur im Gegensatz gegen die Materien andrer Weltkörper eine fpeeisische ist. Aber wie sich die Theile der Erde in Bezug auf die Sonne gegen einander verhalten, so verhalten sich wiederum die Theile der Erde

Erde und der Sonne gegen einander in Bezug auf ein höheres Drittes, d. h. auch die Theile der Erde und der Sonne wieder müssen in Bezug auf dieses Höhere eine gemeinschaftliche Beschaffenheit haben, oder zu einer gemeinschaftlichen Affinitätssphäre \*) gehören und so in's Unendliche fort.

(Nur denke man hierbei noch gar nicht an eigentlich chemische Affinität, (zuletzt freilich möchten die chemische Affinität und jene höhere Affinität eine gemeinschaftliche Wurzel haben) es ist aber hier nur von einer Affinität, die das Neben- und Aufsereinanderseyn zur Folge hat, die Rede, denn das Problem eben war, wie eine Menge von Materie des bloßen Coëxistirens unerachtet zur Einheit sich bilde?)

H 2 (Nun

\*) Ich finde diesen Ausdruck schon vom Herrn Hofrath Lichtenberg gebraucht. Dieser vortressliche Naturforscher macht in seinen neuesten Neuigkeiten vom Himmel darauf aufmerksam, dass schon die Einwirkung des Lichts auf unsre Erde und deren Atmosphäre ein Beweis seye, von unsrer Eintauchung in eine Affinitätssphäre, und Schicht der Sonne, die mit der allgemeinen Schwere nichts zu thun habe. — Wenn nun aber die Schwere der Erde gegen die Sonne selbst schon eine Wirkung davon wäre, dass 1) alle Theile der Erde zu der höhern Affinitätssphäre der Sonne, und 2) beide die Erde und die Sonne gemeinschaftlich zu einer noch höhern Affinitätssphäre gehörten? —

Nun könnte man aber, dass alle Theile der Erde in's Unendliche Eine gemeinschschaftliche Beschaffenheit haben, nur daraus erklären, dass sie alle zusammen gemeinschaftlichen Ursprungs.

d. h. aus einer und derselhen ursprünglichen Synthesis gleichsam niedergeschlagen wären, und dass die Materien der Erde mit denen der Sonne wieder Eine gemeinschaftliche Beschaffenheit haben, müste wieder auf dieselbe Art erklärt werden, nämlich dass die Sonne mit allen ihren Trabanten ein gemeinschaftlicher Niederschlag aus Einer höhern Zusammensetzung wäre, und so in's Unendliche fort.

The state of the s

(Oder man denke sich, dass alle Weltkörper nur die Splitter Einer unendlichen Masse, und die verschiednen Materien auf ihnen selbst wieder nur Splitter dieser Einen Masse sind, zu der sie gehören. - Da ich dieser Vorstellungsart nur im Vorbeigehn erwähne, so kann ich mich wohl auch auf das noch unerklärte berufen, wie nämlich das blosse Bernhrthaben zweier verschiednen Körperihnen auf immer oder auf lange Zeit wenigstens eine gemeinschaftliche Beschaffenheit mittheilt, wie bei'm Galvanismus ein Metall dem andern, und noch weirauffallenderwie der unendlich fruchtbare Magnet dem Eisen, wo gleichsam ein Contagium im Spiel ist, das die Alten bedeutend das Göttliche genannt haben, weil es wie ein Zauber wirkt,) -

xonog Ueber

Deberhaupt wenn die Gravitation zweier Massen gegen einander in einem ihnen gemeinschaftlichen Princip liegt, so muss dieses Gemeinschaftliche bis in's Unendliche (so weit die mechanische Theilung geht) sich erstrecken. weil sonst die Proportion der Masse und der Gravitation unerklärt bleibt. Dass nun in einer unendlichen Menge von Materie eine gemeinschaftliche, bis in's unendliche gehende Beschaffenheit aller Theile überhaupt möglich seye, (denn dals sie nothwendig ist, möchte sich a priori beweisen lassen,) kann man nicht aus Erfahrungsgründen bezweifeln, denn der Magnet z. B, wie der neu gefundne magnetische Serpentinstein zeigen bis in's Unendliche Polarität. Es ist nicht zu läugmen, dass der Magnetismus unsre Erdkugel bis auf das kleinste Stänbehen durchdringt - (Man richte in unsrer Hemisphäre, eine eiserne Stange perpendiculär über der Erde auf, und lasse sie eine Zeitlang in dieser Stellung, so erhält sie an dem der Erde zugekehrten Ende den Südpol, an dem entgegengesetzten den Nordpol. Das umgekehrte wird in der südlichen Hemisphäre geschehen) - und doch wurden wir vom Magnetismus nichts wissen, wenn nicht (warum? ist unerforscht) zwei einzelne Substanzen aus dieser allgemeinen Sphäre des Magnetismus herausträten, und einen besondern Magnetismus unter sich bildeten.

Anziehungskraft in allen Systemen der Physik unterschieden, und als eine empirische also auch empirisch - bestimmbare Beschaffenheit der Materie angenommen wird, kann nicht ebenso eine noch höhere, deswegen aber immer noch von der allgemeinen Anziehungskraft weit entlegene, d h.immer noch empirische Bestimmung aller Materie unsrer Erde, die bis auf jeden Atom sich erstreckt, Ursache ihrer Gravitation gegen die Sonne seyn?

Es ist schon anderwärts bemerktworden, (v. der Welt S. S. 175.), dass der durch Sonneinsluss erregte Magnetismus der Erdkugel der einzige Schimmer von Hoffnung seye, auch die Gravitation der Erde gegen die Sonne noch materiell zu machen, nicht als ob ich geglaubt hätte, dass die Ursache des Magnetismus identisch mit der Ursache der Schwere seye, (obgleich einen Zusammenhang beider zu vermuthen sehr natürlich ist), sondern weil ich darinn etwas Analoges, nämlich eine aller Materie unsrer Erde bis in's Unendliche eigne, doch immer noch empirische Bestimmung erkannte.

Nun istes aber auch sehr begreiflich, dass ebendeswegen, weil nach der Voraussetzung selbst, jene empirische Beschaffenheit der Materie, welche Ursache der Schwere ist, in's Unendliche geht, sonach auch kein Körper existirt, dem man diese Beschaffenheit erst mittheilen könnte, als welches nothwendig dazu gehört, um eine Beschaffeuheit mit Experimenten zu erforschen, über die Ursache der Schwere unsrer Erde gegen die Sonne oder der Theile der Erde gegen sich selbst, niemals etwas auf empirischem Wege kann ausgemacht werden).

Obgleich, dass überhaupt die Schwere, z. B. in unserem Planctensystem, empirische Redingungen habe, gar wohl bewiesen werden könnte, da bereits allgemeine Phänomene bekannt sind, die solche empirische Bedingungen der Attraction andenten, wie z. B, dass alle Nebenplaneten ihren Hauptplaneten immer dieselbe Seite zukehren. Der Blick in den innersten Bau des Himmels hat Herschel'n auf den Gedanken gebracht, dass sehr mannichfaltige Centralkräfte (nicht Eine Kraft nur) dem Universum seine Ordnung gegeben haben. - Wenn selbst der Unterschied der Weltgegenden, z. B. von Süden und Norden, aufhört ein blos mathematischer Unterschied zu seyn und man allmählig auf die Idee kommt, dass eine physische allgemein durch das ganze Sonnensystem wirkende Ursache diesen Unterschied zuerst gestiftet, \*) warum sollte nicht end-H 4

Phänomen des Magnetismus gebracht hat. Eine Idee die nun (nach einer neuern Bemerkung) durch die

endlich auch die Attraction aus einem bloss mathematischen in ein physicalisches Phänomen übergehen?

Dem Ursprung der Schwere also würde vorerst historisch, d. h. in der Geschichte der allgemeinen Weltbildung nachgeforscht werden müssen. Hier hat man nun volle Freiheit den ursprünglichsten Zustand der Natur entweder als eine allgemeine Auflösung der Weltmaterie in dunstartiger Gestalt anzunehmen, wie Kant, wobei man doch das Universum auf gewisse Art als präformirt annehmen kann, indem man theils in den ursprünglichen Elementen eine unendlich mannichfaltigeVerschiedenheit voraussetzt, theils in bestimmte Weiten von einander - (z. B. in die Sonnenweiten des jetzigen Systems) die dichtesten Elemente setzt, um welche (als Kern) sich die Materie bei den ersten Regungen der allgemeinen Affinität anlegen und zu Centralkörpern verdichten konnte. Allein es ergehet diesem System des mechanischen Weltursprungs nicht besser als dem Alt- Epicurischen mit dem Clinamen der Atomen; denn es kann weder den Anfang der Centrifugalbewegung, (noch auch die Regelmässigkeit derselben, dass z. B. alle Planeten Eine und dieselbe Richtung genommen haben,

großen Verschiedenheiten der beiden Halbkugeln auf unsrer Erde nicht nur, sondern auch im Monde und zweien andern Planeten große Bestätigung erhält.

ben, befriedigend erklären. Kant's Vorstellungsart hierüber ist folgende. Erstens, dals die senkrechte Bewegung der zum Mittelpunkt fallenden Partikeln überhaupt in eine Seitenbewegung ausschlug kommt von den zurückstossenden Kräften der Materie her, welche allein durch ihren Streit mit den Anziehungskräften ein dauerhaftes Leben in die Natur bringen. Durch diese Zurückstossungskräfte, die sich z. B. in der Elasticität der Dünste u. s. w. äußern, werden die sinkenden Elemente wechselseitig durch einander von der geradlinichten Bewegung seitwärts gelenkt, und der senkrechte Fall schlägt in Kreisbewegungen aus, die den Mittelpunkt der allgemeinen Senkung umfassen. - Allein man bemerkt leicht, das in diesen zurückstossenden Kräften bei weitem nicht jene Regelmässigkeit liegt, die in den Centrifugalbewegungen der Weltkörper bemerkt wird, und durch Wirkung derselben sollten sich eher entgegengesetzte Seitenbewegungen, als Bewegungen nach Einer bestimmten Richtung (z. B. von Abend gegen Morgen) gebildet haben. Nun lässt sich wohl denken, dass, wenn um den Mittelpunkt der Senkung in größern oder geringern Entfernungen Wirbel sich gebildet haben, in welchen jedes Theilchen für sich eine krumme Linie beschrieb. diese Theilchen durch ihre Bewegungen unter einander sich so lange einschränken konnten, bis sie alle nach Einer Richtung fortgiengen,

allein es ist hier dem Zufall allzuviel eingeräumt, indem jene Gleichheit der Richtung wenigstens in unserm Planetensystem, (ausgenommen die Bewegungen der Cometen) eine viel bestimmtere und mächtigere Ursache voraussetzt, die ihnen diese Bewegung eingedrückt hat.

Aber auch abgesehen davon, so ist mit mechanischen Erklärungen des Weltursprungs überhaupt nichts auszurichten, wenn die Natur ins unendliche als Product muss angesehen werden, iu welchem Fall ihre Bildung durchaus ner organischer Art seyn kann. Da wir aber hier in der Region der blossen Möglichkeiten uns befinden, so wollen wir so lange, bis wir unsre Mög-Wirklichkeiten ankniipfen, lichkeiten an und so auf diesem weiten Meer von Meinungen uns orientiren können, unsre Gedanken hierüber auch als bloße Möglichkeiten vortragen.

Es entsteht also die Frage, ob man sich den Ursprung des Weltsystems nicht mehr organisch
als mechanisch, durch einen Wechsel von Ausdehnung und Zusammenziehung, als wodurch
alle organische Bildung geschieht, denken solle? Man könnte annehmen dass durch Eine, von
Einem Punkte ausgehende, durch einen unermelslich großen Theil des Raums, worinn der Urstoff
der Welt verbreitet war, zugleich sich erstrekende
Zusammenziehung der erste Anfang zur Bildung

geschehen, dass aber zugleich mit dieser allgemei. nen Aneignung, welche jener Eine Punkt auf die ge. sammte in einem unendlichen Raum verbreitete Materie ansübte, eine entgegengesetzte Wirkung eintrat; nämlich, dass er Materien von entgegengesetzter Beschaffenheit aus seiner Bildungssphäre stiefs, und dass auf solche Art der allgemeine Process der Bildung, gleich an mehrern Punkten zugleich begann. Da überhaupt keine Aneignung ohne Aussonderung möglich ist, und beides in jeder organischen Bildung eigentlich nur Eine Operation ist, so könnte man sich vorstellen, dass jener Eine Punkt, in dem Verhältnifs, in welchem er sich selbst durch Aneignung bildete, zugleich ganze Massen ausgestoßen habe mit einer Gewalt, die man den ersten, noch jugendlichen nud unverbrauchten Kräften der Natur als proportional annehmen kann. Zwischen der ursprünglichen, und den ausgestofsnen Massen nun müsste eine gemeinschaftliche Affinität stattgefunden haben, weil hie sonst nie gegen Einen Punkt sich hätten zusammenziehen können, aber die ursprüngliche Masse bildete (indem sie einen Theil ihrer Materie ausstiefs,) sogleich eine engere Affinitätssphäre. Aber ist diels, musste dann nicht jene Bildung immer engerer Sphären der Affinität in's Unendliche gehen, und ist nicht eben diese in's Unendliche gehende Organisation der Urspaung des ganzen Weltsystems?

Um diese Idee weiter zu verfolgen, betrachte man die erste sich bildende Masse als das ursprünglichste Product, als ein Product also, das in's unendliche fort in neue Producte zerfallen kann, welches ohnehin die Eigenschaft jedes Naturproducts ist. - (Auch könnte man alle durch den Weltraum verbreitete Materie erst durch diese Masse, (gleichsam als das Feuer), gehen lassen, damit sie die gemeinschaftliche Beschaffenheit erlangte, welche nachherdie Ursache der allgemeinen Tendenz aller Materie gegen einander seyn wird, obgleich man dieser Hypothese nicht bedarf). - Iene ursprüngliche Masse wird also als das erste Naturproduct (nach den Gesetzen aller Synthesis) zunächst in entgegengesetzte Factoren zerfallen, die aber nothwendig selbst wieder Producte sind. So werden sich anfänglich drei ursprüngliche Massen, als der erste Entwurf des nur noch im Keim vorhandnen Universums bilden, aber drei Massen siud es auch, welche allein unter sich ein System der Gravitation bilden können; denn setzen wir etwa zwo ursprüngliche Massen, die einander gleich seyn, so werden sie sich (vorausgesetzt, dass ihnen noch keine Centrifugalbewegung eingedrückt ist, die auch noch nicht abgeleitet ist, ) wechselseitig einander nähern und in Eine Masse übergehen, oder setzen wir beide ungleich, so wird die eine die andere in ihre Sphäre ziehen, und beibeide werden abermals in Eine Masse zusammenschwinden. Setzen wir dagegen drei ursprüngliche Massen A, B, C, wovon die eine A, gleich ist der Samme der beiden übrigen Massen (dergleichen etwas den wahrscheinlichsten Berechnungen nach in unserm Sonnensystem wirklich Statt hat), so wird in einem solchen System ein Gleichgewicht möglich, es wird aber auch in demselben allein jene zugleich mittelbare und unmittelbare Wechselwirkung möglich seyn, die zu jedem geschlossnen System gehört. Denn indem z. B, die Wirkung von A auf B durch C gestört wird, wird hinwiederum die Wirkung von Cauf A durch B und in demselben untheilbaren Augenblick die Wirkung von B auf C wieder durch A gestört, wo dann jener Kreislauf neu, von vorne, beginnt, ohne dass man sagen könnte, wo er angefangen habe noch wo er ende. (Id. z. Ph. d. N. S. 98).

(Man kann auch zum voraus wohl sagen, daßs wenn die Natur überhaupt nicht durch Zusammensetzung, sondern durch Evolution entsteht, und wenn überallerst aus dem Product seine Bestandtheile entspringen, durch die ganze Natur ein solches allgemeines Zerfallen jeder Einheit in entgegengesetzte Factoren statt finden muß. — Bei'm Galvanismus ist jene nothwendige Dreiheit nun sogar als Gesetz aufgestellt).

Die erste Masse also musste in dem Verhältnis, als sie sich bildete, einen Antagonismus des Gleichgewichts veranstalten, d. h, sie musste in ihre entgegengesetzten Factoren sich trennen, und nur das Gemeinschaftliche für beide behalten Aber war es etwa anders mit diesen beiden? (Man bezeichne sie durch B und C). Ieder dieser Factoren ist selbst wieder Product, jeder also muss wieder in entgegengesetzte Factoren zerfallen. Man bezeichne die Factoren von B durch a. b. so waren a und b wechselseitig sich entgegengesetzt in Bezug auf die niedrere Bildungssphäre, die sie einnahmen, aber einander gleich in Bezug auf ihr gemeinschaftliches Princip, das in B als dem Höhern lag. Aber ebenso ist es auch mit B und C. Beide sind sich wechselseitig entgegengesetzt unter einander, aber sich gleich in Bezug auf das höhere A, ihre gemeinschaftliche Synthesis. Aber wo wird endlich jenes Zerfallen in entgegengesetzte Factoren aufhören? - Und so wülsten wir denn vorerst, inwiefern alle Materie Eines Systems eine gemeinschaftliche Beschaffenheit hat. Nämlich, je zwei Producte derselben Bildungssphäre sind sich untereinander entgegengesetzt, aber sich gleich in Bezug auf die höhere Bildungssphäre, aus der sie abstammen. Das gemeinschaftliche Princip ist also weder im Einen noch im Andern, (denn sie sind sich entgegengesetzt), wohl aber in beiden zusammen d. h. in ihrer gemeinschaftlichen Synthesis

— (ihrer Sonne z. B., in welche sie einst beide zurückkehren werden) — benthalten. Und so wäre denn auch durch eine ganz nothwendige Schlussfolge, (nämlich weil wir unter keiner andern Bedingung das Universum als organisirt, und organisch entstanden, uns denken können) — abgeleitet, woher die allgemeine Dualität in der Natur abstamme, nämlich sie ist durch die allgemeine Gravitation in die Natur gekommen, (also nicht ihre Ursache) und dies ist denn auch eine von den Wirklichkeiten, woran wir unsre ersten Möglichkeiten anknüpfen, und so herzhafter fortschließen können.

Wir behaupten also, das Universum habe zuerst von Einer in Bildung begriffnen, Masse zu einem System von drei ursprünglichen Massen, und von diesen aus, durch eine in's Unendliche gehende Organisation (oder Bildung immer engerer Verwandschaftssphären) vermittelst einer immer fortgehenden Explosion sich selbst hervorgebracht. Wurde nun jeder aus der Centralmasse gestofsne Körper seiner Natur nach und nothwendig, wieder ein Centralkörper, der in entgegengesetzte Producte sich zersetzen müßte, so muss auch jedes System im Universum auf drei ursprüngliche Massen sich reduciren lassen. Dass das System mehrere, bei Sonnensystemen unendlich mehr Körper zählt, muss aus der ungleichen Kraft, womit die Explosion gesche

Alietaspiro ala fallere

er nur durch die Betrachtung unsers Sonnensystems Bestätigung erhält, die Analogie, d.h. einen allgemeingültigen Grund für sich hat.

Wenn man also annimmt, dass die vom Centralpunct entferntesten Körper durch die erste Kraft der Sonne explodirt wurden, so sind offenbar die drei entferntesten Planeten unsers Sonnensystems von gemeinschafilicher, Mars aber, dessen Abstand von Jupiter so unverhältnifsmäfsig grofs ist von der zweiten, minder kräftigen, Explosion. - Aber jener Abschuitt zwischen Jupiter und Mars ist nicht bloss durch den Zwischenraum beider, sondern durch eine noch weit auffallendere Verschiedenheit gemacht. Die Excentricität der Bewegungen nämlich muß offenbar abnehmen im umgekehrten Verhältnis der Sonnennähe, weil im Verhältniss der grö-Iseren Entfernung die durch Explosion einem Körper eingedrükte Centrifugalbewegung immer matter werden muls. Die einzigen Ausnahmen machenMars undMercur. Die Bewegung des Mars ist bei weitem excentrischer als die des Inpiter. Aber nachder Voraussetzung sind beide auch von verschiedner Explosion. Auf den Mars hat offenbar nicht dieselbe Kraft, die auf Jupiter, sondern diejenige Kraft gewirkt, die der Erde und der Venus ihre Centrifugal - Bewegung eingedrückt hat, daher seine Centrifugal - Be-

wegung auch schon matter seyn muss als die der weit nähern Erde und Venus, so wie unter den drei entferntesten Planeten der erste (von der Sonne aus gezählt) die geringste Excentricität hat, der dritte die größte. - Merkur endlich, der unter allen die größte Excentricität hat, ist ohne Zweifel die letzte Kraft der Sonne, (obgleich man auch darauf Rücksicht nehmen muß, dass die Dichtigkeit seiner Masse, und die gro-Ise Sonnennähe, seiner Centripetalkraft ein gro-Ises Uebergewicht geben mussten, denn dass seine Excentricität mehr von dem Uebergewicht der letztern als von der Mattigkeit der erstern herrühre, erhellt aus der Geschwindigkeit seiner Schwungbewegung.) - Aber noch eine andre Analogie streitet dafür, dass je drei Planeten unsers Sonnensystems von gemeinschaftlicher Explosion seyen, denn wenn man die drei äussersten mit den übrigen der Sonne näheren ver. gleicht, so sind sie ihnen an Masse offenbar überlegen vergleicht man sie aber unter einander, so ist Jupiter z. B. dem Saturn überlegen, wovon man keinen Grund einsehen kann, als dass alle drei durch Eine und dieselbe Kraft explodirt worden, wo dann natürlich der größere Theil der Masse der Centripetalkraft eher unterliegen musste, als der kleinere. (Denn etwa mitKant sagen, "Mars ist kleiner, weil ihm der mächtige Ju piter zu viel Stoff aus seiner Bildungssphäre entzogen", heifst doch offenbar im Cirkel erklären.

1

denn "Jupiter ist dem Mars durch seine Anzichungskraft überlegen" heißt gerade ebensoviell, als "Mars ist an Masse geringer als Jupiter," welches man eben erklärt haben wollte). Aber dieselbe auffallende Analogie zeigt sich wiederum bei den drei nähern Planeten, denn unter diesen hat die der Sonne nähere Venus mehr Masse als die Erde, die Erde mehr als Mars, warum anders, als weil Eine und dieselbe Kraft sie aus der Sonne geworfen hat? Und Merkur endlich (die letzte Explosion) hat die geringste Masse; wären näher als er der Sonne noch zwei Planeten sichtbar, so würde er unter diesen wieder die größete haben. —

ner Schwungbewegutung -- Abertu

Da diese Ansicht des Weltursprungs durch das Bisherige hinlänglich bestätigt scheint, so muß ich mich hier enthalten, zu zeigen, wie mit derselben noch mehrere Analogien übereinstimmen, z. B. die analogische Verschiedenheit in den Dichtigkeiten der Planeten, da offenbar die minder dichten Massen der Zeit nach von der ersten Explosion und also schon deswegen die entferntesten vom Centralkörper — (Cometen) — seyn mußten, wie ferner dieselben Materien wegen der geringern Wirkung der Centripetalkraft auf sie am spätsten zu der krummlinigten Bewegung umgelenkt werden mußten, und wie so die Dichtigkeiten der Weltkörper allgemein in umgekehrtem Verhältniß mit der Sonnenentser-

nung abnehmen müssen\*). Nur zwei Bemerkungen gehören zu unserm Zweck.

Erstens, dass man den Ursprung der Centrisugal bewegung besonders in Ansehung ihrer Richtung nicht mehr weder von einer unmittelbaren göttlichen Wirkung mit Newton abzuleiten, noch auch mit Kant dem Zufall zu überlassen braucht, sondern von einem in der Centralmasse selbst liegenden Grund, der ohne Zweisel noch viel weiter sich erstrekt, ableiten kann.

Zweitens, wie durch diese Theorie die beständige organische Metamorphose des Universums erklärbar wird, da es eigentlich (denn was ist unser Zeitmaafs gegen die Perioden, die auch nur Ein Sonnensystem zu seiner Zusammenziehung braucht?) nur in einem continuirlichen Wechsel von Expansion und Contraction fortdauert.

Wir haben bis jetzt nur die Bildung Eines Systems in Betrachtung gezogen, wir haben die Bildung an Einem Punkte des Raums anfangen und auf eine zwar unbestimmbar große, aber doch nicht unendliche Weite sich erstrecken lassen. Aber diese Voraussetzung hindert uns nicht, anzunehmen, daß solche Bildungen von einem ge-

\*) Auch auf die Bildung der Monde und mehrere andre Gegenstände kann sich unsre Untersuchung hier nicht ausdehnen. Diese ganze Theorie wird ihre Ausführ rung anderswo erhalten.

meinschaftlichen Punkte aus immer fort geschehen, und dass so das Universum, weil eine vol lendete Unendlichkeit ein Widerspruch ist, in unendlichem Werden begriffen seye. Wir müssen den Gesetzen der Analogie gemäß voraussetzen, dass zwischen jenen durch den unendlie chen Raum in unermesslicher Entsernung von einander ausgestreuten Punkten; wo der erste Ansatz zu neuen Bildungen (vielleicht doch vermittelst einer durch den Raum in's unendliche forteilenden (wie electrischen) Regung - geschieht, abermals in's Unendliche fort eine wechselseitige Beziehung sich einfinden werde, und zwar eine Beziehung durch Gravitation. welches schon, (wenn man auch keine gemeinschaftliche Ursache der ersten Regung annehmen will)dadurch begreiflich wird, das jene Centralmassen neuer Systeme alle durch Zusammenziehung aus einem in gemeinschaftlicher Solution begriffnen Stoffe sich bilden, und zugleich, indem sie sich bilden sich wechselseitig ausschließen. -Einen gemeinschaftlichen Mittelpunkt des ganzen Universums, von welchem alle Bildung ausgegangen, annehmen, hielse das Universum Wenn aber die Welt nicht endlich machen. unendlich ist (sondern nur wird), und man annimmt, dals Eine Action, die erste Ursache der allgemeinen Regung von Einem ersten Punkt aus, nach allen Punkten fortgepflanzt wird, die einer selbstständigen Bildung fähig sind, und so

in's

in's Unendliche fort, so wird jener erste Punkt wenigstens der Mittelpunkt der werdenden Schöpfung seyn. Allein die ursprünglichen, selbstständigen Bildungen werden dann doch zusammen nur ein idealisches Centrum haben ebendeswegen, weil jede einzelne selbstständig d. h. durch eigne Formation sich gebildet hat, und in dem Verhältnis als jene Bildungen fortschreiten, wird auch jenes (in den leeren Raum fallende) Centrum immer in einen neuen Punkt verlegt werden.

Kehren wir indels unsern Blick auf Ein selbstständiges System, d. h. auf Ein Ganzes von Systemen, die alle von Einem pulsirenden Punkt aus sich gebildet haben, zurück, so werden wir die einzelnen Systeme, die dazu gehören, zugleich in drei verschiednen Zuständen erblicken können, nämlich einige im Zustand der größten Ausdehnung, wo die ihnen eingedrückte Centrifugal-Bewegung noch unvermindert der Centripetaltendenz das Gleichgewicht hält, während dals andre schon in einem mittlern Zustand der Zusammenziehung, andre endlich im Zustand der höchsten Contraction befindlich, ihrem Verfall nahe sind. - Fragt man nun, in welchem Verhältniss zur Entfernung vom Mittelpunkt diese verschiednen Zustände stehen werden, so sieht man leicht ein, dass dem Mittelpunkt am nächsten die Contraction am schnell-

I 3

sten geschehen muss, dass also z. B. jene Stel-Ien des Himmels, wo die Gestirne gegen Einen Punkt zusammengedrängt erscheinen, ihrem Centrum, (vielleicht dem gemeinschaftlichen Mittelpunkt aller Sonnen - denn dass alle Welten, deren Continuität mit uns das Licht unterhält zu Einem System gehören, werde ich in der Folge beweisen.) - am nächsten; jene Stellen dagegen, wo die Zwischenräume von Sternen leerer sind, am entferntesten vom Mittelpunkt, in der Mitte zwischen beiden aber Systeme von mittlerer Expansion seyn müssen, obgleich das Zurückkehren des dem Mittelpunkt nächsten Systems in seinen Ursprung den Ruin der andern mit accelerirter Geschwindigkeit nach sich ziehen würde.

Nehmen wir ein solches allgemeines Zurückfallen jedes Systemes in sein Centrum an, so wird nach demselben Gesetz, nach welchem dieses bei seiner ersten Bildung in ein System sich organisirte, jedes System verjüngt aus seinen Ruinen wieder hervorgehen, und sohaben wir mit jener durch das ganze Universum gehenden ewigen Metamorphose zugleich jenes beständige Zurückkehren der Natur in sich selbst, welches ihr eigentlicher Charakter ist, abgeleitet.

Es läst sich aus dem Bisherigen ohne Mühe vollständig ableiten, dass und warum die anorgische
Natur in Systeme von Körpern sich organisiren
muss, welche durch die Verbindung von entgegengesetzten Bewegungen genöthigt sind, regelmässige Lausbahnen um gemeinschastliche Mittelpunkte zu beschreiben. Allein wir können
uns dieser Ausführung süglich überheben, um
sogleich wichtigere Folgesätze in Betrachtung
zu zichen.

## Folgesätze.

#### A.

a) Die Tendenz, welche durch Sonneneinfluss in allen Theilen der Erde hervorgebracht wird, ist eine Tendenz zur wechselseitigen Intussusception. - (Das Produkt dieser allgemeinen Tendenz muss etwas allen Theilen der Erde Gemeinschaftliches seyn. - Man kann sich indels, ehe die Sache besonders untersucht wird, darunter den allgemeinen Magnetismus vorstel-Ien, der sonach selbst schon Produkt, nicht Ursache jener allgemeinen Tendenz wäre). - Aber die Action der Schwere, bringt die blosse Tendenz hervor, über die Tendenz hinaus kommt es nicht. - Man nehme nun indess aus der Erfahrung als gewiss an, dass Intussusception wirklich seye, wovon wir oben (S. 21) wenigstens die Möglichkeit postulirt haben, so wird aller-I 4

allerdings zwar die Action der Schwere der erste Impuls aller Intussusception seyn — (und so ist die Ursache der Schwere, wie Lichtenberg schon ahndet, das Letzte, was die ganze Natur beseelt) — aber soll es zur wirklichen Intussusception kommen, so muß zu der Influenz der Schwere noch eine besondre von ihr verschiedne aber mit ihr in Zusammenhang stehende Action hinzukommen.

# b) Aufgabe; diese Action zu sinden,

## Auflösung.

a) Intussusception ist nur im chemischen Process. Nun ist es a priori gewiss, dass, was Princip des chemischen Processes, wohlzumerken, in einer bestimmten Sphäre ist, nicht wieder Product des chemischen Processes derselben Sphäre seyn kann, (obgleich es ohne allen Zweifel in einer höhern Verwandschaftssphäre selbst wieder chemisches Product ist). Das Princip alles chemischen Processes, der zwischen Materien der Erde statt hat, kann daher nicht wieder Produkt der Erde seyn. Es muss also unter den Principien der Verwandschaften ein einzelnes vorkommen, das allen andern entgegengesetzt ist, und das eben dadurch den chemischen Process der Erde begränzt. Dieses Princip muss Mittelglied aller chemischen Verwandschaften seyn. Alle andern Materien müssen sich nur dadurch chemisch

misch verwandt seyn, dass sie gemeinschaftlich nach Verbindung mit diesem Einen streben. -Dieses Princip ist, wie aus der Erfahrung erhellt, das, was wir Sauerstoff nennen. (Id. z. Ph. d. N. S. 88. fl.) Der Sauerstoff also kann nicht wieder chemisches Product aus der Verwandschaftssphäre der Erde seyn.

(Gewöhnlich verweist man auf den Sauerstoff als letztes Princip, und die chemische Erklärung, die Einmal bei ihm angelangt - auf ihn reducirt ist, hat das Recht, stille zu stehen. - Aber was ist denn dieser Sauerstoff selbst? An diese Frage hat man noch gar nicht gedacht, und dadurch den Untersuchungskreis schlechthin beschränkt. Dass man diese Frage aufzuwerfen berechtigt ist, erhellt aus dem Vorhergehenden. Der Sauerstoff ist kein Product der Erde mehr. Allerdings; aber in einer höhern Sphäre muss er selbst wieder in die Reihe der Producte treten. Der Sauerstoff ist für uns unzerlegbar, und nur in sofern er diels ist, kann er Mittelglied aller chemischen Affinitäten der Erde seyn, und den chemischen Process der Erde begränzen. Aber in einer höhern Sphäre hat er selbst wieder ein Unzerlegbares, auf das er reducibel ist. - (Sieht man nun ein, wie in der Natur indecomponible Substanzen existiren können, ohne dals einfache existiren? S. oben. Doch es ist hier nicht der Ort, diess allgemein zu erklären. 15

Wir beschränken uns hier auf Betrachtung dieses Einen Princips). — Der Sauerstoff ist dadurch allen andern Stoffen der Erde entgegengesetzt, dass mit ihm alle andre verbrennen, während er mit keinem andern verbrennt. Aber anderwärts schon ist bemerkt worden, dass der Begriff der Verbrennlichkeit ein bloss relativer Begriff ist, woraus folgt, dass in einer höhern Sphäre der Sauerstoff oder ein Element desselben (wenn er selbst schon eine verbrannte Substanz ist) in die Categorie der verbrennlichen, d. h. chemisch componibeln Stoffe selbst wieder herabsinken muss.

Nun wende man nicht ein, dass der Sauerstoff ein chemisches Product der Erde sey, da wir ihn aus einer Menge Substanzen entbinden können. Es ist von einer ursprünglichen Erzeugung des Sauerstoffs selbst die Rede. Vielmehr ist das Daseyn des Sauerstoffs in vielen Substanzen der Erde Beweis unsrer Theorie von der Erde, als einem Product der Sonne, wodurch eine ganz eigne Ansicht der specifischen Differenz aller Materien unsrer Erde entsteht, indem alle Varictät sich darauf reducirt, dass welche verbrannt, andre in der Reduction - (das Phänomen dieser Reduction ist die Vegetation; auf der niedersten Stufe die Vegetation der Metalle, die durch die innre Gluth der Erde unterhalten wird. auf einer höhern die Vegetation der Pflanzen) - andre in permanentem Verbrennen - (das PhäPhänemen dieses permanenten Verbrennungsprocesses ist das animalische Leben) — begriffen
sind. Auch folgt hieraus nothwendig, daß keine Substanz auf der Erde vorkommen kann, die
nicht entweder verbrannt wäre oder verbrannt
würde, oder verbrennlich wäre.

β) Dies vorausgesetzt, ergeben sich solgende Schlüsse. — Der Sauerstoff hat bei allen chemischen Processen der Erde die positive Rolle. Nun ist aber der Sauerstoff ein der Erde fremdes Princip, ein Erzeugniss der Sonne. Die positive Action in jedem chemischen Process muß also von der Sonne ausgehen, eine Influenz der Sonne seyn. Es wird also außer der Action der Schwere, welche die Sonne auf die Erde ausübt noch eine chemische Influenz der Sonne auf die Erde postulirt, Es muß aber in der Erfahrung irgend ein Phänomen aufgezeigt werden, wodurch jene chemische Action der Sonne auf die Erde sich darstellt, dieses Phänomen behaupte ich, ist das Licht.

Satz: Das Phänomen der chemischen Action der Sonne auf die Erde ist das Licht.

Beweis. Zu demselben können wir nur durch mehrere Zwischensätze gelangen.

1) Vorerst muß eingeräumt werden, daß wenn in der Natur überhaupt kein Zufall statuirt werden darf, darf auch der Lichtzustand der Sonne ihr nicht zufällig seyn kann, sondern, dass sie, so nothwendig, als sie der Mittelpunkt der Schwere in unserm System ist, auch die Quelle des Lichtes seyn muss. Es werden also damit zum Voraus alle Erklärungen ausgeschlossen, welche jenen Zustand der Sonne von etwas Zufälligem, oder gar bloss Hypothetischem abhangen lassen.

(z. B. Wenn man das Licht nur für Wärmestoff von höherer Intensität nimmt, und die Sonnen in Lichtzustand gerathen lässt, weil sie als die größten Massen jedes Systems beim Niederschlag aus dem gemeinschaftlichen Auflösungsmittel, und allmähligen Übergang in festen Zustand die meiste elastische Materie freigemacht haben. - Oder auch wenn man in den Sonnen eine Flamme wüthen lässt, von der man nicht zeigen kann, wie sie auf allen Sonnen entstehen musste, noch wodurch sie unterhalten wird. - Die Hypothese vom Licht als einer atmosphärischen Entwicklung der Sonne wäre allein dadurch von der Zufälligkeit zu retten, dals man der Sonne eine reine Sauerstoffatmosphäre, von einem hohen Grad der Elasticität zuschriebe, und die Sonnen überhaupt als den ursprünglichsten Sitz des Sauerstoffs betrachtete. Das Letztere möchte sich zwar von der Sonne unsers Systems, nicht aber von den Sonnen überhaupt erweisen lassen). -

Mit Verlassung aller Hypothesen, stelle ich daher folgenden Satz auf: Wenn die positive Action in allem chemischen Process eine Action der Sonne ist, so ist die Sonne im Gegensatz gegen die Erde überhaupt in positivem Zustand. Dasselbe wird von allen Sonnen gelten, nämlich, dass sie im Gegensatz gegen ihre Subalternen nothwendig positiv sind.

Die Sonnen müssen vermöge ihres positiven Zustandes eine positive (chemische) Influenz auf ihre Subalternen ausüben, und das Phänomen dieser positiven Influenz (nicht die Influenz selbst) behaupte ich seye aas Licht. (Ich könnte hinzusetzen, Licht, das in geraden Linien ausströmt, seye überhaupt Zeichen eines positiven Zustandes. Ich könnte aber diesen Satz vorerst nur durch die Analogie des positiv-electrischen Lichts beweisen. - Diesemnach wären die Sonnen durch den Weltraum ausgestreute (für uns) positive Punkte, ihr Licht vielleicht + E; das sogenannte Tageslicht, das man durch eine zufällige Zerstreuung des Sonnenlichts nach allen Seiten gar nicht begreiflich machen kann, und durch welches anch dunkle Weltkörper sichtbar sind, - ähnlich dem als leuchtender Punkt, erscheinenden - E.) Ich behaupte also nur im Allgemeinen, Licht überhaupt seye Phänomen des positiven Zustandes überhaupt. Nun sind alle Sonnen als Princip aller chemischen Verwandschaft, im Gegensatz gegen ihre Subalternen nothwendig in positivem, also auch nothwendig in ursprun,

Verhältnis zu ihren Subalternen desswegen gerade dasselbe, wie das der Sonne zur Erde, seyn müste. Das allgemeine Princip der Verwandschaften muss in verschiednen Systemen auch ein verschiednes seyn. Vielleicht sogar ist es der Sauerstoff nur für die Erde, und die Planeten von gemeinschaftlicher Explosion mit ihr. Jenes Mittelglied also ist variabel, nicht aber das positive Verhältnis der Sonnen selbst)—Ferner: unter Licht wird natürlich positives Licht verstanden, (wie z. B. bei dem Hunter'schen Blitzwersuch nur der Blitz desjenigen Auges positiv ist, das positiv armirt ist).

cere day full (tab kinned for research

Aber das Licht der Sonnen ist positiv nur im Gegensatz gegen unsern negativen Zustand. Aber die Sonnen selbst sind wieder Subalternen eines hohern Systems, ihr Licht also negativ in Bezug auf die höhere, positive Influenz, welche sie selbst in Lichtzustand versetzt. -- Diess eben ists, was eine Organisation des Universums in's Unendliche möglich macht, dass, was in Bezug auf ein Höheres negativ ist, in Bezug auf ein Niedreres wieder positiv wird u. umg. Das Licht selbst ist ursprünglich Phänomen eines negativen Zustandes, der einen höhern positiven als Ursache voraussetzt. Es eröffnet sich dadurch eine neue Welt, wohin nur Schlüsse, nicht aber die Anschauung reicht; das Licht ist es, was unsre Anschauung absolut begränzt, was jeuseits des Lichts und der Lichtwelt liegt, ist für unsern Sinn

Sinn ein verschlosnes Land, und in ewiger Dunkelheit begraben. Die chemische Action wodurch die Sonne selbst wieder in Lichtzustand versetzt wird, ist für uns nur mittelbar erkennbar.

(Man wird die hier vorgetragene Behauptung nicht mit einer Frage Lamberts verwechseln, welcher zweiselhaft war, ob der von ihm angenommene Centralkörper unsers Systems nicht ein dunkler Körper seyn müsse? Der Hauptgrund, den er dafür anführt, ist, weil ein selbstleuchtender Körper von so ausgezeichneter Masse vor allen andern in die Augen fallen müßste. Ich behaupte aber, dass nicht nur der Centralkörper unsers Systems, sondern ein ganzes Universum jenseits unsers Systems für uns dunkel seye, und dass sonach alle selbstleuchtenden Körper nur zu Einem System gehören, und insgesammt von gemeinschaftlicher Formation seyen.)

Diese Begriffe vorausgesetzt, kann ich nun den Satz: dass das Licht Phänomen einer chemimischen Action der Sonne auf die Erde ist, in der Erfahrung nachweisen.

Der Beweis kann am kürzesten dadurch geführt werden, dass man zeigt, gewisse Erfahrungen lassen sich aus jenem Satze a priori ableiten.

a) Wenn der Sauerstoff bei allen chemischen Processen die positive Rolle hat, so müssen Körper, die gegen den Sauerstoff negativ sich verhalten, auch gegen die Lichtaction der Sonne negativ sich verhalten.

(Der Körper, der gegen die Lichtaction der Sonne schlechthin positiv sich verhält, muß für den Gesichtssinn absolut aufgehoben, und aus der Reihe der Dinge wie hinweggenommen seyn, weil nur das negative Verhältniß zu jener Action ihm überhaupt Existenz für diesen Sinn giebt. Aber auch kein phlogistischer Körper ist absolut durchsichtig, und umgekehrt jeder wahrhaft durchsichtige Körper verhält sich positiv gegen den Sauerstoff).

b) Wenn das Licht Phänomen einer positiven in jedem chemischen Process thätigen Action der Sonne ist, so muss das Licht hervortreten, wo ein Uebergang aus dem absolut-negativen in den absolut-positiven Zustand geschieht.

(Alle phlogistischen Körper verhalten sich negativ gegen den Sauerstoff. Jeder wahre Verbrennungsprocess ist daher ein solcher Uebergang. Zum wahren Verbrennungsprocess gehört aber die absolute Entgegensetzung, d. h. der Körper muss absolutunverbrannt seyn, (was z. B. die Salpeterlust, die Erden, das Schweselalcali u. s. w. nicht sind), serner, nur der Sauerstoff selbst verhält sich gegen phlogistische Körper absolut- positiv, nicht aber eine Säure, worin er mit einer verbrennlichen Substanz verbunden ist.

Folgesatz. Lichterscheinungen nur, wo ein absoluter Gegensatz! — daher: Das Licht, das beim Verbrennen erscheint, kein Bestandtheil weder der Sauerstoffluft, noch des Körpers, sondern unmittelbares Produkt der alles durchdringenden, nie ruhenden, chemischen Influenz der Sonne! — Die Sonne also oder ihr Licht vielmehr tritt überall hervor, wo nur ein positiver Zustand hervortritt. Jene Action der Sonne erstreckt sich auf jeden Punkt des Raums, und die Sonne ist überall, wo ein Lichtprocess ist).

c) Wenn die Lichtaction der Sonne positiv wirkt im chemischen Process, so müssen Körper, indem sie sich mit dem Sauerstoss verbinden, aufhören, gegen die Lichtaction der Sonne negativ sich zu verhalten.

(Das Maximum der Opacität ist der Glanz, das Reflectiren des Lichts von der Oberfläche in gerader Linie, ein Minus von Opacität das Reflectiren nach allen Richtungen, welches nur geschieht, wenn der Körper Farben zu spielen anfängt. Aber die Farben steigen, wie der positive Zustand des Körpers steigt, Das Minimum der Opacität, d. h. relative Durchsichtigkeit ist = dem (relativ-) höchsten Grad der Oxydation. Nicht sobald ist der opakste Körper in Säuren aufgelöst, als auch die Lichtaction ihn zu durchdringen anfängt. Eben so, wenn er auf trocknem Wege verbrannt wird).

Resultat: Die Action, deren Phanomen das Licht ist, wirkt positiv im chemischen Process. Viele Wirkungen also, die man dem Licht zugeschrieben hat, gehören eigentlich der Influenz, deren Phänomen es ist. Dass der größte und vornehmste Theil der Weltkörper zu Lichtprocessen bestimmt ist, weist nicht auf etwas Zufälliges, sondern auf ein allgemeines, höheres und weitergreifendes Naturgesetz. Die Action des Lichts muss mit der Action der Schwere, welche die Centralkörper ausüben in geheimem Zusammenhang stehen. Jene wird den Dingen der Welt die dynamische, wie diese die statische, Tendenz geben. Aber dies wird sich a priori aus der Möglichkeit eines dynamischen (chemischen) Processes überhaupt erweisen lassen. Denn überhaupt ist kein chemischer Process constructibel, ohne eine Ursache, die chemisch wirket, aber dem chemischen Process selbst nicht unterworfen ist, wovon zu seiner Zeit!

B.

- a) Wenn alle Materien der Erde zu jener chemischen Action positiv oder negativ sich verhalten, so werden sie auch wechselseitig unter einander sich so verhalten.
- b) Je zwei specifisch verschiedne Körper werden sich wechselseitig zu einander positiv und negativ verhalten, und ihre Qualitätsdifferenz wird sich

sich durch dieses positive oder negative Wechselverhältniss ausdrücken lassen.

(Es ist damit abgeleitet, dass es überhaupt etwas, wie Electricität in der Natur gebe. Empirisch ausgedrückt lautet der Satz so: Alle Qualitätsdisserenz der Körper lässt sich ausdrücken durch die entgegengesetzten Electricitäten, welche sie im wechselseitigen Conflict annehmen).

Körper überhaupt ist bestimmt durch ihr entgegengesetztes Verhältniss zum Sauerstoff. Also wird
auch das negative und positive Verhältniss der Körper unter einander bestimmt seyn durch ihr
entgegengesetztes Verhältniss zum Sauerstoff.

### Anmerkung.

Dass das electrische Verhältniss der Körper überhaupt bestimmt seye durch ihr chemisches Verhältniss zum Sauerstoff, dieser vom Versasser zuerst aufgestellte Satz bleibt wahr, obgleich die daraus gezognen Folgerungen wegfallen müssen. Nämlich nicht etwa, weil die Electricität selbst ein Erzeugniss des Sauerstoffs, (wofür man nun auch die electrischen Lichterscheinungen nicht mehr als Grund anführen kann, da (nach S. 145) die Quelle des Lichts überhaupt nicht in der Sauerstofflust gesucht werden kann), sondern weil der Sauerstofflust gesucht werden kann), sondern weil der Sauerstofflust gesucht werden kann), sondern weil der Sauerstofflust gesucht werden kann).

Electricität der Körper bestimmt durch ihr Verhältnifs zum Sauerstoff.

Als Princip aller Theorie des electrischen Processes muss der Satz aufgestellt werden, dass im electrischen Process derjenige Körper, welcher positiv ist, die Function, welche der Sauerstoff beim Verbrennungsprocesse hat, übernimmt-Aber ist der Körper nur positiv, insosern er die Function des Sauerstoffs übernimmt, d. h. insosern der Sauerstoff in Bezug auf ihn positiv ist, so ist dagegen der Sauerstoff in Bezug auf ihn positiv nur insosern er in Bezug auf dieses Princip negativ ist. Der positive Körper muss also (ausserhalb des electrischen Conslicts) gegen den Sauerstoff negativ sich verhalten, d. h. eine unverbrannte Substanz seyn.

Nun lassen sich überhaupt folgende Fälle denken.

Entweder setzt man zwei gegen den Sauerstoff absolut negativ sich verhaltenden, d. h. schlechthin unverbrannte Substanzen in electrischen Conflict, doch dass sie sonst heterogen seyen und die Eine mehr Verwandschaft habe zum Sauerstoff als die andere, so muss nach dem aufgestellten Gesetz ganz nothwendig die erstere positiv - electrisch werden.

(Dieser Fall allein eigentlich ist ein ganz reiner Fall, weil hier das Verhältniss beider Körper zum Sauerstoff dasselbe, (nämlich negativ) ist, und sie nur innerhalb dieses Verhältnisses sich

entgegengesetzt sind. Es fragt sich nur, woran man die absolut - unverbrannten, gegen den Sauerstoff absolut negativ sich verhaltenden Körper erkenne? Die Electricität selbst giebt das Merkmal dafür an. Ein Körper, der vollkommner Leiter der Electricität ist, wird, sobald er verbrannt ist, Isolator der Electricität. Man muss also schließen, dass alle Körper, welche die Electricitat isoliren, verbrannte, so wenig sich das übrigens mit den gewöhnlichen chemischen Eintheilungen vertragen mag, obgleich es bey vielen, (wie den Harzen, Oelen, Erden u. s. w.) aufser Zweifel ist. Auch braucht nicht das schon anderwärts Erinnerte wiederholt zu werden, dass die Begriffe von Verbrennlichkeit, von Oxydation und Desoxydation überhaupt höchst relative Begriffe sind.

Die einzige Ausnahme von jenem Gesetz, dass alle verbrannten Körper, isoliren, macht das Wasser, und alle Säuren in slüssigem Zustand, aber da sie alle Leitungskraft zugleich mit dem tropsbarslüssigen Zustand verlieren, so ist hier ein noch unerklärter Zusammenhang zwischen Leitungskraft und flüssigem Zustand anzunehmen. Wir können also in Ansehung sester Körper wenigstens das oben ausgestellte Gesetz, auf Körper, die Leiter der Electricität sind, einschränken, (dass also von zween electrischen Leitern derjenige die Function K3

des Sauerstoffs übernimmt, welcher ihm am meisten verwandt ist). \*;

Oder

\*) Das Gesetz, das von zween Körpern derjenige, welcher zum Sauerstoff die größte Verwandschaft hat, negativ - electrisch werde, war bloss von den Isolatoren der Electricität abstrahirt. Herr Ritter, der das entgegengesetzte, durch ihr entgegengesetztes Verhältnis zum Sauerstoff bestimmte, Verhalten der Korper bei'm Galvanismus von allen, die es bemerkt haben, am weitesten verfolgt hat, hat für e ectrische Leiter gerad' das entgegengesetzte Gesetzge unden. - (Folgende Gesetze gehen als Resultat aus Herrn Ritters Galvanischen Versuchen hervor. Flüssigkeiten, welche oxydirbare Bestandtheile enthalten, z. B. Langensalz und Schwefelleberauflösungen sind mit festen oxydirbaren Körpern, die zugleich Leiter der Electricität sind, z. B. allen Metallen positiv bei'm Galvanismus. Flüssigkeiten, welche bereits oxydirt sind, wie Wasser u. a. sind mit denselben festen Körpern negativ. Diese festen Körper unter einander in Conflict gesetzt, wird jederzeit derjenige, welcher zum Sauerstoff die größere Verwandschaft hat, positiv, der die geringere hat, negativ - electrisch). - Da nun das Gesetz, welchem die Leiter folgen, wenn auch nur der Eine Körper ein Isolator ist, sich umkehrt, so ist es natürlich, zu schliefsen, dass der Grund dieses Umkehrens in die Sphäre des Unterschieds zwischen Leitern und Isolatoren selbst fallen müsse. Die Täuschung löst sich dadurch, dass man alle Isolatoren als solche für Substanzen annimmt, welche nicht absolut zwar, aber doch relatio, in Bezng auf die Körper, die Leiter der Electricität sind, als verbrannte betrachtet.

Oder man setze zwei Körper, wovon der Eine eine verbrannte Substanz, welche also gegen den Sauerstoff geringere Verwandschaft hat, die andre eine absolut unverbrannte, die also zum Sauerstoff große Verwandschaft hat, in electrischen Conflict, so wird diese die Funktion des Sauerstoffs übernehmen, und constant positiv seyn. (Z. B. irgend ein Metall mit irgend einer Säure, Erde u. s. w.)

Oder endlich es werden zwei Körper, die beide verbrannte Substanzen sind, in Conflict gesetzt, so wird hier das Gesetz sich umkehren, die verbranntere Substanz (die insofern also zum Sauerstoff weniger Verwandschaft hat, wird die Stelle des Sauerstoffs übernehmen, d. h. positiv seyn, (z. B. das weisse Band mit dem schwarzen, uebersaure mit gemeiner Salzsäure. - (Man wird an dem electrischen Verhältnis isolirender Substanzen ein Mittel haben, auf den Grad ihrer Oxydation zu schließen, so dass diejenige, welche am constantesten positiv ist, auch die oxydirteste seyn muss. - Ob man das Glas, welches, sofern es Kieselerde ist, vielleicht die verbrannteste aller Substanzen ist, unter dieses Gesetz subsumiren muss, oder ob es mit ihm derselbe Fall ist, wie z. B. mit der Schwefelleber (da doch der Schwefel am constantesten negativ ist), ist ungewifs.

ban , mades

d) Wie unterscheidet sich der electrische Process

vom eigentlichen — (chemischen) — Verbrennungsprocess?

Der einzige Unterschied ist dem bisherigen zufolge der, dass im electrischen Process der Körper,
der dem Sauerstoff am nächsten verwandt ist, die
Rolle übernimmt, welche im Verbrennungsprocess
der Sauerstoff selbst spielt, so dass insofern der electrische Process durch den chemischen vermittelt ist.

Aber umgekehrt auch der Verbrennungsprocels ist durch den electrischen vermittelt. Sogar die Bedingungen alles Verbrennungsprocesses sind dieselben, wie die des electrischen. Denn kein Körper verbrennt unmittelbar oder allein mit dem Sauerstoff, so wie keiner allein oder unmittelbar mit dem Sauerstoff electrisch wird. Zu jedem Verbrennen gehört ein dritter Körper, der die Funktion des Sauerstoffs übernimmt, und durch dessen Vermittlung erst der Sauerstoff zersetzt wird - (in den gewöhnlichen Verbrennungsprocessen das Wasser, nach neuern Entdeckungen. Uebrigens braucht man nur an die Bildung der Alkalien durch Verbrennung vegetabilischer Körper zu denken, um auf eine solche Duplicität oder vielmehr Triplicität bei dem Verbrennungsprocess geführt zu werben). Der electrische Process also nicht dem Princip nach verschieden vom Verbrennnungsprocess! Die Möglichckeit beider bedingt durch dasselbe Letzte! Der einfachste electrische Process beginnt mit dem Conflict zweier Körper, A und B die sich berühren oder reiben, und die beide an sich ne-

gativ sind (in Bezug auf den Sauerstoff) nur dass A, als Repräsentant des letztern, in diesem Conflict positiv wird. Es muss aber für jeden Körper ein Maximum des positiven Zustandes geben. Sobald dieses Maximum erreicht ist, muß der Körper nach dem allgemeinen Gesetze des Gleichgewichts in das Minimum übergehen. Das Maximum aber ist erreicht, wenn der Körper in Lichtzustand geräth (oben S. 145.) darum (nicht etwa, weil das Licht Bestandtheil der Sauerstoffluft ist) ist die Lichterscheinung gleichzeitig mit dem Verbrennen, d. h. mit dem Uebergang aus dem Maximum des positiven Zustandes in das Minimum. Denn sobald der Körper verbrannt (oxydirt) ist, hört er auf, gegen den Sauerstoff negativ sich zu verhalten, aber dieses negative Verhalten, ist Bedingung aller positiven Funktion im electrischen Processe, er geht also unmittelbar von der positiven Funktion über in die entgegengesetzte, (was sich durch isolirende Eigenschaft und vermehrte Wärmecapacität, welche beide eigentlich nur Eine Eigenschaft sind, ankündigt). So wie also der electrische Process der Anfang des Verbrennungsprocesses ist, so ist der Verbrennungsprocels (das Ideal alles chemischen Processes) das En de des electrischen.

Wie nun aber, wenn so, wie der positive Körper im electrischen Process nur Repräsentant des Sauerstoffs ist, der Sauerstoff selbst wieder nur Repräsentant eines höhern Princips ist, so wird, wenn der Sauerstoff selbst in unmittelbaren Conslict mit dem Körper gesetzt wird, eine unmittelbare Berührung der niedrern und höhern Affinitätssphäre (zu welcher jenes Princip gehört), es wird ein Uebergang der Einen in die andre statt finden, und so ein absolutes Verschwinden alles Dualismus, d. h. ein chemischer Process nothwendig seyn. Der Sauerstoff wird als Mittelglied im Processe verschwinden, und jener höhere Stoff selbst hervortreten.

Es erhellt ferner, dass die Beschaffenheit des Körpers, kraft welcher er der Erhitzung fähig, mit derjenigen, vermöge welcher er der Electricität fahig ist, Eine und dieselbe ist, (denn das Maximum der Erhitzung geht wie das Maximum der Electricität unmittelbar in den Verbrennungsprocess, womit die Wärme - und Electricität isolirende Eigenschaft gleichzeitig eintritt, über).

C.

Noch muß eine andre Frage beantwortet werden, diese: Wie sich die Action der Schwere zu jener chemischen Action der Sonne auf die Erde verhalte? — Wir können zwei Punkte ihres wechselseitigen Verhältnisses bestimmen.

Der erste ist, dass die Bedingung beider eine Differenz ist, dass aber die Heterogenität, welche Bedingung der Action der Schwere ist, höherer Art, und dass die, welche Bedingung der chemischen Action ist, ohne Zweisel nur durch jene höhere Heterogenität bestimmt seye. Das Verhält-

nis dieser Heterogenitäten aber genauer anzugeben, sind wir durch das bisherige nicht in den Stand geset t.

Das zweite ist, dass die Action, welche die Sonne als Ursache der Schwere auf die Erde ausübt, durch eine höhere Action, welche auf die Sonne ausgeübt wird, bestimmt, also der Sonne nicht eigenthümlich ist, dass aber diejenige Action, vermöge welcher sie Ursache des chemischen Processes der Erde ist, ganz allein durch die eigenthümliche Natur der Sonne bestimmt ist.

cocreanization Naturanile \*

Der bisherige Gang unsrer Untersuchungen war folgender:

"Die Natur ist in ihren ursprünglichsten Producten organisch, aber die Funktionen des Organismus können nicht anders, als im Gegensatz gegen eine anorgische Welt abgeleitet werden. Denn als das Wesen des Organismus muß die Erregbarkeit gesetzt werden, kraft welcher allein eigentlich die organische Thätigkeit verhindert wird, in ihrem Producte, das ebendeswegen nie ist, sondern immer nur wird, sich zu erschöpfen."

"Aber wenn das Wesen alles Organismus in der Erregbarkeit besteht, so müssen die erregenden Ursachen außer ihm gesucht werden, in einer der organischen entgegengesetzten, d. h. unorganischen.

Welt. Es musste also die Möglichkeit einer unorganischen Welt überhaupt, und die Bedingungen dieser Möglichkeit mussten abgeleitet werden."

haupt nur unter Bedingung einer anorgischen Welt möglich ist, so müssen auch in der unorganischen Natur schon alle Erklärungsgründe des Organismus liegen. Aber diese Natur ist der organischen entgegengesetzt. Wie könnten also in ihr die Gründe des organischen liegen? — Mann kann sich das nicht anders erklären, als durch eine prästabilirte Harmonie zwischen beiden. — Mit andern Worten: die unorganische Natur muß zu ihrem Bestand und Fortdauer selbst. wieder eine höhere Ordnung der Dinge voraussetzen, es muß ein drittes geben. was organische und unorganische Natur wieder verbindet, ein Medium, das die Continuität zwischen beiden unterhält.

Die organische und die unorganische Natur müssen sich wechselseitig erklären und bestimmen; — (daraus erhellt, warum alle Erklärungen überhaupt, welche von jener oder dieser einzeln — auch in dem gegenwärtigen System — gegeben worden sind, ihrer Natur nach unvollständig seyn müssen; und warum die ganze Natur gleichsam mit Einem Schlag (wie es seyn muß) zu erklären, nur durch eine Wechselbsetimmung des Organischen und des Unorganischen möglich ist, zu welcher Wechselbestimmung unsre Betrachtung jetzt fortschreitet.

Wir haben in den Organismus als erste Eigenschaft die Erregbarkeit gesetzt, ohne vorerst diese Eigenschaft selbst näher erklären zu können. Das Einzige, was wir thun konnten, war, daß wir sie in ihre entgegengesetzten Factoren, organische Receptivität, und organische Thätigkeit zerlegten. Es ist jetzt Zeit, und durch die Ableitung dessen, was zur anorgischen Natur, als durch welche die organische bestimmt seyn muß, überhaupt gehört, sind wir in Stand gesetzt, jene Eigenschaft auf wirkliche Naturursachen zurückzuführen. —

(Es ist nämlich gezeigt worden, dass zum Wesen der anorgischen Natur die Bildung eines allgemeinen Gravitationssystems gehöre, mit dessen Gradationen auch die Gradationen der Qualitätsunterschiede parallel gehen, indem ein solches System nichts anders, als eine allgemeine Organisation der Materie in immer engere Verwandtschaftssphären bezeichnet: ferner, dass durch eine ursprüngliche Differenz in der Weltmaterie die specifischen Attractivkräfte im Universum (welche Ursache der Schwere auf jedem einzelnen Weltkörper sind) bedingt sind, endlich dass auf jeden Weltkörper außer der Action der Schwere, eine chemische Action, die von derselben Quelle, wie jene ausgeht, und deren Phänomen das Licht ist, wirksam seyn müsse, dass diese Action die Phänomene der Electricität, und, wo Electricität verschwindet, den chemischen Process, gegen welchen

chen (als Aufhebung alles Dualismus) sie eigentlich tendirt, bewirke). —

regbarkeit. Diels ist aber ebensoviel, als: der Organismus ist sein eigen Object. (Nur insofern auch,
als er sich selbst zugleich Subject und Object ist,
kann der Organismus das Ursprünglichste in der Natur seyn, denn die Natur haben wir eben bestimmt,
als eine Causalität, die sich selbst zum Object hat).

Der Organismus constituirt sich selbst. Aber er constituirt sich selbst, (als Object) nur im Andrang gegen eine äußre Welt. Könnte die äußre Welt den Organismus als Subject bestimmen, so hörte er auf erregbar zu seyn. Also nur der Organismus, als Objectmuß durch äußre Einflüsse bestimmbar seyn, der Organismus, als Subject muß durch sie unerreichbar seyn.

(Die Erregbarkeit des Organismus stellt sich in der Außenwelt dar, als eine beständige Selbstreproduction. Dadurch eben unterscheidet sich das Organische vom Todten, daß das Bestehen des erstern nicht ein wirkliches Seyn, sondern ein beständiges Reproducirtwerden (durch sich selbst) ist, und daß dieses beständige Reproducirtwerden indirecter Effect äußer, conträrer, Einflüsse ist, da hingegen das Todte (unerregbare) durch äußer conträre Einflüsse nicht zur Selbstreproduction bestimmt werden kann, sondern dadurch zerstört wird).

- den braucht) die organische Thätigkeit eigentlich nur dem Organismus als Subject zukommt, die organische Thätigkeit aber nur durch äußere Einflüsse erregbar ist, so kann der Organismus als Subject für äußere Einflüsse nicht unerreichbar seyn, wie doch behauptet wurde, Dieser Widerspruch läßet sich nicht anders auflösen, als so: daß der höhere Organismus (man erlaube diesen Ausdruck statt des unverständlichern Organismus als Subject) durch die äußere Einflüsse nicht unmittelbar affizirt wird. Kurz: der Organismus (als Ganzes genommen,) muß sich selbst das Medium seyn, wodurch äußere Einflüsse auf ihn wirken.
- 3) Aber:" der Organismus soll sich selbst das Medium seyn etc.", sagt allgemeiner ausgedrückt, wieder nichts, als: es soll im Organismus selbst eine ursprüngliche Duplicität seyn.

Aber der Organismus ist alles, was er ist, nur im Gegensatz gegen seine Außenwelt. "Es soll im Organismus eine ursprüngliche Duplicität seyn" heißt also — es folgt nothwendig — eben so viel als: der Organismus soll eine doppelte Außenwelt haben.

3) Aber ich frage; wie ist es möglich, dass der Organismus zweyen Welten zugleich angehört? Es ist, antworte ich, nicht möglich, als wenn jede anorgische Welt selbst eigentlich eine doppelt e Welt ist. Aber ist diess nicht also, nach dem, was wir

shop ofw.

als Bedingung der Möglichkeit einer anorgischen Welt abgeleitet haben? In jeder anorgischen Welt spiegelt sich eine höhere Ordnung, eine höhere Welt! Wo diese entgegengesetzten Ordnungen sich berühren, da ist Thätigkeit!

5) Die Data zur Beantwortung der Frage sind nun gefunden. Die Antwort ist folgende:

an eviance dieset Austrachtschifte and

Soll der Organismus erregbar (sein eigen Object) seyn, (welches äußerlich als beständige Selbstreproduction, den äußern contraren Einstüssen, entgegen, sich darstellt), so muss im Organismus etwas durch die Einflüsse seiner Außenwelt unerreichbares seyn, oder wie wir es näher bestimmt haben, etwas-ein Theil - (man erlaube uns indefs, uns so auszudrücken) des Organismus, der für die Einflüsse seiner unmittelbaren Außenwelt gar nicht unmittelbar empfänglich ist. Dieser müßte also einen gröbern Organismus haben, (der ein Organismus des Organismus - dasjenige ware, was durch die Erregung des höhern beständig reproducirt wird) - und nur vermöge dieses niedrern Organismus müßste der höhere mit seiner Außenwelt zusammenhangen. nem Wort: der Organismus mufste in der Erscheinung in entgegengesetzte Systeme, ein höheres und ein niedreres zerfallen. nur vermittelst des Letztern mülste jenes Höhere in Contiguität mit seiner Außenwelt stehen.

diels and paled, nach dem , wast wir

- dieser Außenwelt entzogen seyn, als selbst durch die Einslüsse einer höhern Welt? So wie nun das höhere System nur durch das Niedrere mit der (unmittelbaren) Außenwelt des Organismus zusammenhängt, so müßte das Niedrere nur vermittelst des Höhern mit der höhern Ordnung zusammenhangen. Kurz: Jede Organisation ist nur Organisation, insofern sie gegen zwei Welten zugleich gekehrt ist. Jede Organisation eine Dyas!
- 7) Jene höhere Influenz muß näher bestimmt werden. Dieselbe allein ist Ursache der Erregbarkeit, denn nur durch sie ist der Organismus in eine den äußern Einflüssen entgegengesetzte Thätigkeit versetzt.
  - a) Wie jene Influenz wirke und welches ihre Natur sey, werden wir daher am kürzesten im Gegensatz gegen die Wirkungsart der äußern Einflüsse auf den Organismus, und ihre Natur bestimmen können.

Die äußern Einflüsse wirken ihrer Natur nach auf den Organismus, insofern er bloß als Materie (als Product) betrachtet wird, chemisch. Aber der Organismus ist nie bloß Product (bloß Object). Die äußern Einflüsse wirken insofern also, nicht chemisch auf den Organismus. Es fragt sich, wodurch ihre chemische Wirkung verhindert werde?

Sie muss verhindert werden durch die entgegengesetzte Thätigkeit des Organismus, welche wir
im Begriff der Erregbarkeit denken. Aber in diese Thätigkeit ist der Organismus selbst nur durch
eine höhere Ursache versetzt. Diese Ursache
also muss eine den chemischen Einstüssen entgegengesetzte Thätigkeit ausüben. — Diess wäre Eine Bestimmung.

b) Aber ferner; die Bedingung jener auf den Organismus wirksamen Thätigkeit ist die Duplicität im Organismus selbst; nur insofern im Organismus selbst eine ursprüngliche Duplicität ist, ist jene Ursache auf ihn thätig. Es muss also eine Ursache seyn, die überhaupt nur unter der Bedingung der Duplicität thätig ist. Als eine solche Ursache aber kennen wir nur allein die chemische Action, die wir im Vorhergehenden als nothwendig in der Natur abgeleitet haben, und die nur unter Bedingung eines positiven und negativen Wechselverhältnisses überhaupt sich thätig erzeigt. Diese chemische Action muss überdiels (wie die Action, die Ursache der Erregbarkeit ist) als von einer höhern Ordnung ansgehend, gedacht werden, weil was Ursache des chemischen Processes, - (in einer bestimmten Sphäre) ist, nicht wieder ein Princip derselben Sphäre seyn kann. Also wäre die allgemeine chemische Influenz identisch mit der Ursache der Erregbarkeit.

6) Aber die Ursache der Erregbarkeit muß den chemischen Einflüssen entgegenwirken, also kann sie nicht identisch mit jener allgemeinen chemischen Influenz seyn, es wäre denn, daß diese selbst nur in einer Rücksicht chemisch, in andrer Rücksicht aber nicht chemisch wäre. Es fragt sich, ob und wie dieß gedacht werden könne? —

Wir haben jene Thätigkeit, (die Ursache der Erregbarkeit ist), charakterisirt als eine solche, deren nothwendige Bedingung Duplicität ist. Aber man kann sich keine Thätigkeit denken, deren Bedingung nothwendig Duplicität ist, als nur eine Thätigkeit, deren Tendenz chemisch ist, weil nur zum chemischen Process jene Duplicität nothwendig ist. Also müsste jene Thätigkeit, die Ursache der Erregbarkeit ist, selbst eine der Tendenz nach chemische Thätigkeit seyn. - Aber jede Thätigkeit erlischt in ihrem Produkte. Wenn also die Tendenz jener Thä. tigkeit der chemische Process ist, so misste es eine Thätigkeit seyn, die im chemischen Process erlischt, die insofern also nicht chemisch ist. - Aber die chemische Thatigkeit erlischt auch im chemischen Process (wo zwei Körper in Ein identisches Subject übergehen) wirklich. denn nur zwischen Körpern, die sich wechselsei. tig Subject und Object werden können, ist ein chemischer Process möglich. Also ist die chemische Thätigkeit selbst eine Thätigkeit, die nur der Tendenz nach chemisch ist, aber die ihrem Princip nach, weil sie nur unter der Bedingung der Duplicität möglich ist, antichemisch genannt werden muss.

Also ist die Ursache der Erregbarkeit identisch mit jener allgemeinen Ursache des chemischen Processes, insofern nämlich die letztere nur ihrer Tendenz, nicht aber ihrem Princip nach chemisch ist.

- 8) Vorerst löst sich hiermit nun der verwickelte Streit zwischen den oben in Conflict gesetzten Systemen, dem chemisch-physiologischen, und dem System der Lebenskraft in seinen Hauptpunkten wenigstens auf.
  - nicht, darüber wird die Folge der Untersuchung entscheiden. Aber ist das Leben ein chemischer Process, wie kann der chemische Process wieder Ursache des Lebens seyn, oder das Leben erklären? Darum giebt uns das chemische System statt der Ursachen nur Wirkungen, (z. B., ... hierisch chemische Wahlanziehung, thierische Crystallisation, und wie die unverständlichen Worte weiter lauten)- Vielmehr, wenn das Leben selbst ein chemischer Process ist, so müssen ja beide noch erklärt werden, und zwar aus einer gemeinschaftlichen höhern Ursache, aus einer Ur-

sach, die selbst keiner chemischen Verwandtschaft unterworfen, nicht als Bestandtheil - (als einzelne Materie) - in den chemischen Lebensprocess eingehen kann. \*) - Nun ist ja aber die Thätigkeit, welche Ursache - (von den Bedingungen des chemischen Processes, ist hier noch nicht die Rede) - des chemischen Processes ist, in ihrem Princip selbst nicht chemisch. Wenn also auch Ein und dasselbe Princip Ursache des Lebens, und des chemischen Processes ist, so folgt ja darans noch nicht, dass das Leben ein chemischer Process seye. Denn das Leben könnte ja (und könnte nicht nur, sondern ist vielmehr), wie die Vertheidiger der Lebenskraft -(in der Rücksicht, dass sie das Leben constant, als etwas über das chemische Erhabues ansehen, unendlich hervorragend über die chemischen Physiologen) - mit Wahrheit sagen, nur der Tendenz nach chemisch, (gerade wie jene Ursache), und diese Tendenz ist beständig gehemmt, wozu es freilich keiner Lebenskraft bedarf. Denn wenn wir nun

- b) auch eine Lebenskraft annehmen wollten. (obgleich eine Erdichtung anzunehmen weder Phy-L 3
- \*) Ob man diese vom Verfasser in einer frühern Schrift aufgestellte, mit Beweisen belegte Behauptung jetzt besser verstehen, — ob man überhaupt die gauze Tendenz jener Schrift nun einsehen wird, steht zu erwasten.

sik noch Philosophie gut heisst) so ist mit diesem Princip nicht einmal etwas erklärt. Denn in jeder Kraft denken wir uns eine Unendlichkeit. Keine Kraft ist beschränkt als durch eine entgegengesetzte. Gesetzt nun, es gäbe in der Natur eine besondre Lebenskraft, die eine einfache Kraft wäre, so könnte es ja durch diese Kraft nie zu einem bestimmten Producte kommen, und wenn man mu die Bestimmtheit ihrer Production zu erklären in diese Kraft schon etwas Negatives setzt, \*) hört sie auf eine einfache Kraft zu seyn, man mus ihre Factoren angeben und so sie der Construction unterwerfen können.

# Aumerkung.

Dass aus diesen beiden entgegengesetzten Systemen ein drittes einzig wahres hervorgehen müsse, war leicht vorherzusehen, aber dieses dritte hat bis jetzt nicht existirt, denn das Brownische, das man etwa zum Voraus dafür

\*) Eben dadurch unterscheidet sich der organische Bildungstrieb von jeder andern Kraft in der Natur, dass in ihm ein Stillstand, ein Beschränktseyn auf eine bestimmte Production möglich ist, dagegen jede andre Naturkraft, die nicht näher oder entfernter dem Bildungstrieb verwandt ist, — (denn es ist Eine Ursache, die allen Naturformen ihre Bildung giebt) — in's Unendliche forteilt, ohne Ruhe und ohne Object in dem sie stillsteht,

für halten möchte, weil es jenen beiden Systemen zugleich entgegengesetzt ist, ist es nicht, wenigstens, wenn man nur ein solches System für ein wahrhaft physiologisches erkennt, was das Leben aus Naturursachen erklärt. Folgendes wird dienen, diese Einsicht weiter zu befördern.

Im Begriff des Organismus muss, wie im ersten Abschnitt dieses Werks gezeigt worden ist, nothwendig der Begriff einer immanenten, blos auf ihr Subject gerichteten Thätigkeit. die aber nothwendig zugleich eine Thätigkeit nach außen ist, gedacht werden. Aber diese Thätigkeit nach außen lässt sich (als eine ursprünglich - innre) gar nicht unterscheiden, als im Gegensatz gegen eine äussre Thätigkeit, d. h. sie ist nothwendig zugleich Receptivität für äussre Thätigkeit. Nur in dem Punkt, in welchen der äußre Widerstand fällt, kann jene Thätigkeit als eine zugleich immanente und nach außen gehende Thätigkeit appercipirt werden, und umgekehrt, nur in den Punkt, von welchem aus jene äusere Thätigkeit in sich, selbst reflectirt wird, fällt der Widerstand - was nicht in diesen Punkt fällt, ist, für das Organische überhaupt nicht da. - Diesen Begriff nun, dass die organische Thätigkeit nach außennothwendigzugleich Receptivität für ein Aeufsres, und umgekehrt, diese Receptivität für ein äußres nothwendig zugleich Thätigkeit nach außen ist, hat Brown durch den Begriff der Erregbarkeit sehr gut bezeichnet, ohne doch diesen Begriff selbst ableiten zu können.

Aber da es für die Physiologie nicht genug ist, diesen Begriff aufzustellen oder selbst abzut iten sondern da vielmehr auf eine Construction desselben (d. h. Reduction auf Naturursachen) gedacht werden muß (wozu Brown selbst sich unvermögend erklärte), so überlege man, wie für den Organismus die Welt, mit der er identisch ist ein äußres (eine Außsenwelt überhaupt) werden könne, als durch Einfluß einer Kraftwelche in Bezug auf jene Welt selbst eine äußre ist, d. h. einer Kraft aus einer höhern Ordnung, wo dann der Organismus nur gleichsam das Medium ist, durch welches entgegengesetzte Affinitätsordnungen sich berühren.

Es ist also nicht eine Thätigkeit des Organismus selbst, sondern eine höhere, durch ihn selbst, als Mittelglied wirkende Thätigkeit, die Ursache seiner Erregbarkeit ist. Dem durch die Einflüsse seiner Außenwelt, (welche Brown als die erregenden Potenzen neunt) kann nur die Erregung (unter Voraussetzung der Erregbarkeit) nicht aber die Erregbarkeit selbst erklärt werden. Jene erregenden Einflüsse sind nur die negativen Bedingungen, nicht aber

die positive Ursache des Lebens (oder der Erregung) selbst. - Aber nachdem man als erregende Potenzen alle Einflüsse der äußern Natur hinweggenommen, bleibt als Ursache der Erregbarkeit nichts übrig als die Action einer höhern Ordnung, für welche jene Natur selbst auch ein Aeußeres ist; wodurch denn zugleich die im vorhergehenden Abschnitt aufgestellte dynamische Organisation, des Universums, als einer unendlichen Involution, wo System in System dynamisch begriffen ist, von einer neuen Seite als nothwendig dargethan ist.

#### II.

Alle organische Thätigkeit (da sie Wirkung einer Ursache ist, die nur unter der Bedingung der Duplicität thätig ist) setzt Duplicität schon voraus. Es bleibt also immer noch die Frage übrig: wie diese Duplicität ursprünglich in den Organismus komme?

Und damit man nicht etwa glaube, am kürzesten mit der blossen Berufung auf das Daseyn entgegengesetzter Systeme in der Erscheinung des Organismus abkommen zu können, muß sogleich bemerkt werden, dass diese selbst schon anstatt Ursache jener Duplicität, (welche Bedingung der Erregbarkeit ist), vielmehr Product derselben, also auch Product der Erregbarkeit sind. Denn in der animali-

Punkt aus. Sensibilität ist da, ehe ihr Organ sich gebildet hat, Gehirn und Nerven anstatt Ursachen der Sensibilität zu seyn, sind vielmehr selbst schon ihr Product. — Die entgegengesetzten Systeme (das irritable und das sensible), in welche der Organismus zerfällt, sind nur das Geräste jener organischen Kraft, nicht die Kraft selbst. — Davon nichts zu sagen, dass man jene entgegengesetzten Systeme in der Einen Hälfte der organischen Natur gar nicht demonstriren kann, ohne ihr desshalb die allgemeine Eigenschaft alles Organischen, Erregbarkeit; absprechen zu können.

Die Erregbarkeit ist also nicht vollständig erklärt, ehe der erste Ursprung der organischen Duplicität erklärt ist.

- thigkeit stellt sich im Organismus als Object, dar. Was also Quelle aller organischen Thätigkeit ist, kann nicht wieder im Organismus als Object erscheinen. Nun ist aber die ursprüngliche Duplicität Bedingung aller organischen Thätigkeit, Quelle aller Thätigkeit also die Ursache der Duplicität selbst.
- 2) Es mus also eine Ursache als wirkend im Organismus gedacht werden, die nur als unmittelbare Quelle andrer Thätigkeit erkannt wird, die also nur durch Thätigkeit, nicht wie jede andre Thätigkeit durch und im Objecte erkennbar ist.

Eine Ursache aber, die nicht unmittelbar wieder objectiv sich darstellt, sondern nur als Ursache einer andern Thätigkeit erkannt wird, kann offenbar nur eine in ihr Subject zurückgehende, d. h. negative Ursache seyn. Aber eine negative Ursache ist nur denkbar, als eine Ursache der Receptivität.

Ursache aller organischen Duplicität ist also die Ursache, wodurch in den Organismus eine ursprüngliche Receptivität kommt.

Eine solche Ursache, durch welche die Receptivität des Organismus voraus bestimmt ist, mußs man doch wohl als Ursache alles Organismus annehmen. Denn durch Receptivität für äußre Einflüsse überhaupt kann er sich von dem Unorganischen nicht unterscheiden. Vielmehr dadurch allein unterscheidet sich das Lebende vom Todten, daß dieses jedes Eindrucks empfänglich ist, jenem aber eine eigenthümliche Sphäre der Receptivität durch seine eigne Natur zum Voraus bestimmt ist; denn durch die Sphäre seiner Receptivität ist dem Organismus auch die Sphäre seiner Thätigkeit bestimmt. Die Sphäre seiner Receptivität muß also bestimmt seyn durch dieselbe Ursache, durch welche seine Natur überhaupt bestimmt ist. —

Die Ursache der — Sensibilität also Ursache alles Organismus, und Sensibilität selbst Quell' und Ursprung des Lebens! In alles Organische muß also auch der Funken der Sensibilität gefallen seyn, wenn sich ihr Daseyn auch in der Natur nicht überall demonstriren lässt, denn der Ansang der Sensibilität
nur ist der Ansang des Lebens — Wie sie in der
organischen Natur, obgleich ohne sie kein Organismus möglich ist, doch indemonstrabel seyn könne,
wird in der Folge klar werden.

Aber wie ist denn Sensibilität überhaupt demonstrabel in der Natur? Die Ursache der Sensibilität ist eine in ihr Subject zurückgehende Ursache, also kann sie nicht unmittelbar im Object erkannt werden. Als Quelle aller andern organischen Thätigkeit, kann sie nur durch Thätigkeit erkannt werden. —

(Es braucht wohl — für die meisten Leser wenigstens — nicht erinnert zu werden, das Sensibilität mir ein ganz physikalisches Phänomen ist, und dass es nur als solches hier in Betrachtung kommt. — Aber auch physikalisch angesehen, ist Sensibilität nicht etwas Aeuseres, was man im Organismus als Object erkennen könnte, sondern etwas in das Subject des Organismus zurückgehendes, ja, diess selbst erst constituirendes — mit einem Worte das Absolut-Innerste des Organismus selbst; (und darum muß man schließen, daß ihre Ursache etwas ist, das in der Natur überhaupt nie objectiv werden kann, und so etwas muß doch wohl in der Natur seyn, wenn die Natur ein Product aus sich selbst ist?)

Auf Sensibilität wird nur geschlossen, weil sie überhaupt nichts außser dem Subject des Organismus ist. Und woraus denn? — Etwa aus Sinnesorganen? — Aber woher weißst du denn, daßs solche Organe Bedingungen der Sensibilität sind? — Nur aus innrer Erfahrung. Aber hier ist der Organismus bloß als Object gegeben. Woran erkennst du also im Organismus als Object die Sensibilität? Dies ist die Frage. Du erkennst sie nur aus dem äußern Effect, den du im Organismus als Object siehst, erkennst also nicht sie selbst, sondern nur ihre äußere Erscheinung).

Was also jene Ursache in Bezug auf ihr Subject seye, kann wohl gesagt werden. Es ist eine Ursache, wodurch in ein arsprünglich Identisches Duplicität kommt: Aber Duplicität in einem ursprüngglich Identischen ( $\Lambda \equiv \Lambda$ ) ist nicht möglich, als, insofern die Identität selbst wieder Product der Duplicität wird, (wo denn  $\Lambda \equiv \Lambda$  soviel heißt, als A ist das Product von sich selbst). Duplicität, oder Sensibilität (denn beides ist gleichbedeutend) ist also im Organismus nur insofern er sein eigen Object wird, die Ursache der Sensibilität also die Ursache wodurch der Organismus sein eigen Object wird.

Aber mit dieser Antwort erfahren wir nicht mehr als wir vorher wufsten. Denn im Organismus ist Duplicität, und; der Organismus ist sein eigen Object, ist Eins und dasselbe. Der Sinn der Frage muß also ein andrer seyn, nämlich dieser, was die Ursache der Sensibilität abstrahirt von ihrem Subject. was sie objectiv, oder an sich seye?

Die Frage so gestellt, ist offenbar, dass diese Ursache, als Ursache alles Organismus, außerhalb der Sphäre des Organismus selbst fallen mufs. Sie kann aber eben so wenig in die Sphäre des Mechanismus fallen, denn der Organismus kann dem Anorgischen nicht untergeordnet seyn. Sie muß also in eine Sphäre fallen, die Organismus und Mechanismus (die beiden Entgegengesetzten) selbst wieder unter sich begreift, und höher ist, denn beide. Aber jene höhere Sphäre ist keine andre, als die Natur selbst, insofern sie als schlechthin unbedingt, (als absolut organisch) gedacht wird. Mit andern Worten also: die Ursache der Sensibilität (oder was dasselbe ist, der organischen Duplicität überhaupt) muss in die letzten Bedingungen der Natur selbst sich verlieren. - Sensibilität als Phänomen steht an der Gränze aller empirischen Erscheinungen, und an ihre Ursache als das höchste ist in der Natur alles geknüpft. - (Man kann zu dieser Einsicht auch auf andrem Wege gelangen. - So nämlich wie der Organismus Duplicität in der Identität ist, so ist es auch die Natur; die Eine, sich selbst gleiche, und doch auch sich selbst entgegengesetzte. Darum muß der Ursprung der organischen Duplicität mit dem Ursprung der Duplicität in der Natur überhaupt, d. h. mit dem Ursprung der Natur selbst Eines seyn. -

Aber sollte denn wirklich auch jene Duplicität in der Identität nur in der organischen Natur erkennbar seyn? — Wenn der Ursprung des Organismus mit dem der Natur selbst Eines ist, so ist a priori einzusehen, dass auch in der anorgischen oder vielmehr in der allgemeinen Natur etwas derselben Analoges vorkommen muß. Aber in der allgemeinen Natur zeigt sich nichts der Art, als nur in den Erscheinungen des Magnetismus —),

3) Sensibilität wird nur in andrer Thätigkeit erkannt. Thätigkeit ist ihr Product (nicht ein Object, in dem sie erlischt). Es muß also wiederum erklärt werden, wie Sensibilität unmittelbar in Thätigkeit übergehen könne?

In den Organismus kommt durch die ursprüngliche Duplicität eine ursprüngliche Entgegensetzung.
Der Organismus ist sich selbst entgegengesetzt, aber
damit es zum Product kommen könne, muß er mit
sich selbst im Gleichgewicht stehen. In den Gleichgewichts- (oder Indifferenz-) Punkt wird das fallen.
was wir bisher den Organismus als Object genannt
haben, mit einem Wort das Product. So kommt
in den Organismus Ruhe, sein Zustand ist ein Zustand der Homogencität, er ist eine eigne in sich ruhende, in sich beschlosene Welt.

Aber in diesem Gleichgewicht würde alle organische Thätigkeit erlöschen, der Organismus würde aufhören, sein eigen Object zu seyn, denn er würde sich in sich selbst verlieren. Jenes Gleichgewicht (der Zustand der Indifferenz) muß also continuirlich gestört, aber auch continuirlich wiederhergestellt werden. Es fragt sich, wie?

Im Organismus selbst liegt kein Grund seines Gestörtwerdens. Er müßte also außter dem Organismus liegen. — (Als außter dem Organismus liegend muß aber alles nicht organisirte angesehen werden, also z. B. auch die Flüssigkeiten, die in ihm selbst cirkuliren — die sonach nicht zum Subject des Organismus gehören, also z. B. auch nicht Subject der Krankheit seyn können — deren Existenz übrigens erst in der Folge vollständig kann abgeleitet werden). —

Aber gestörtes Gleichgewicht ist in der Natur erkennbar nur durch die Tendenz zur Wiederherstellung. So gewiße es also gestört wird, muß auch eine Tendenz zur Wiederherstellung desselben im Organismus seyn. Aber diese Tendenz kann (wie alle Thätigkeit) nur vom höhern Organismus ausgehen, also muß der höhere Organismus durch die Passivität des niedrern zur Thätigkeit bestimmt werden können, dieß ist nicht anders möglich, als wenn durch das Minus von Thätigkeit im Niedern, ein Plus von Thätigkeit (d. h. Activität) im höhern bedingt ist. Es fragt sich, wie diese Thätigkeit möglich sey?

4) Vorerst ist klar, dass es eine Thätigkeit seyn mus, die in den Organismus als Object übergeht — (die nicht wieder in ihn zurückgeht) — Es ist, mit

mit einem Wort, eine Thätigkeit nach außen. Aber dass es für den Organismus überhaupt etwas Aeussres, d. h. etwas von ihm verschiednes gebe, ist nur durch eine höhere Influenz möglich, für welche die Aussenwelt des Organismus selbst ei. ne von ihr verschiedne, d. h. äusere Welt ist. Aber auf und durch den Organismus ist wirklich eine solche Influenz thätig. (oben S. 161) Diese Influenz aber zeigt sich in der Erfahrung (in den electrischen Phänomenen z. B.) als eine solche, die nur unter der Bedingung der Duplicität thätig ist (oben S. 162). Sie wird also im Organismus nur unter Bedingung der Duplicität thätig seyn. Duplicität wird der organische Thätigkeitsquell seyn, Aber im Organismus ist die Duplicität aufgehoben, er steht mit sich selbst im Gleichgewicht, es ist in ihm Ruhe, aber es soll in ihm Thätigkeit seyn. Diese kann nur durch beständige Wiederherstellung der Duplicität hervorgebracht werden. Aber diese beständige Wiederherstellung kann selbst nur durch ein Drittes geschehen, und darum wird jene Ursache im Organismus nur unter der Bedingung der Triplicität als thätig erscheinen.

(Dadurch also wäre die nothwendige Triplicität im Galvanismus abgeleitet. Der dritte Körper in der Galvanischen Kette ist nämlich nur darum nothwendig, damit der Gegensatz zwischen den beydent andern erhalten werde. Denn zwei Körper von entegegengesetzter Beschaffenheit, in Berührung ge-M bracht,

bracht, setzen sich ganz nothwendig ins Gleichgewicht unter einander und zeigen keine Electricität, als bei der ersten Berührung und der nachher erfolgenden Trennung, (Diess geht aus Volta's neuern Experimenten hervor, aus welchem erhellt, dass um-Electricität überhaupt hervorznbringen die blofse Berührung und Trennung zweier heterogener Leiter nothwendig ist; aber der Electrophorist sehon hinreichend, diefs zu beweisen). Die Aufgabe ist aber: es soll eine Verbindung von Körpern gefunden werden , durch welche ohne wiederholte Berührung und Tranning, also bei vollkommner Ruhe, (denn der Organismus ist doch Rube in der Thätigkeit) eine fortwährende Action bedingt ist, und diese Aufgabe kann nur durch die Galvanische Kette gelöst werden, denn in derselben ist durch ihr Geschlossenseyn selbst, und ihr Geschlossenbleiben eine fortwührende Action bedingt, weil von den drei Körpern A B C, keine zwei sich unter einander ins Gleichgewicht setzen können, ohne durch den dritten gestört zu werden, weil also zwischen drei heterogenen Körpern überhaupt kein Gleichgewicht möglich ist.

Da nun der Organismus nicht absolute Ruhe sondern nur Ruhe in der Thätigkeit ist, so muß im Organismus auch jene Triplicität als beständig vorhanden augenommen werden. Aber ist sie beständig vorhanden, so ist im Organismus Thätigkeit zwar, aber homogene gleichförmige Thätigkeit.

keit. Aber homogene, gleichförmige Thätigkeit erscheint im Object (äußerlich) überhaupt als Ruhe.

Nun würde aber eine Thätigkeit postuliri, die in den Organismus als Object übergeht. (3. 4.) d. h. die sich durch eine äußere Veränderung im Organismus darstellt. Jene Triplicität muß also als nicht beständig vorhanden im Organismus angenommen werden.

Dieser Widerspruch läst sich nur so auslösen: Jene Triplicität muss beständig nur werden, (entstehen und verschwinden, verschwinden und wiederentstehen), nie seyn. Wie dieses continuirliche Werden und Verschwinden möglich ist, braucht hier nicht untersucht zu werden (ohne Zweisel dadurch, dass der Eine Factor in ihr ein veränderlicher und beständig veränderter ist.) — Beständig werdende Triplicität also ist Bedingung jener Thätigkeit, deren Möglichkeit unsre Ausgabe war.

5) Aber es ist noch eine andre Aufgabe: durch welchen Effect (welche Veränderung) wird jene Thätigkeit im Organismus als Object sich darstellen?

Es ist eine Thätigkeit, deren ursprüngliche Bedingung Duplicität ist. Eine Thätigkeit aber, deren Bedingung Duplicität ist, kann nur eine solche seyn, die auf Intussusception geht, (weil die Bedingung der Intussusception nur Zweiheit ist). Jene Thätigkeit wird also äußerlich als eine Tendenz zur Intussusception erscheinen. Aber keine Intussusce-

M 2

ption

ption ist möglich ohne Uebergang in Eine gemeinschaftliche Raumerfüllung, und dieser Uebergang nicht ohne Verdichtung oder Vermindrung des Vodums. Jene Thätigkeit wird also äußerlich erscheinen, als eine Thätigkeit der Volumsverminderung, der Effect selbst als Contraction.

(Den Mechanismus der Contraction zu erklären, ist sehr viel ersonnen worden, was aber bey näherer Betrachtung wieder in nichts sich auflöst. Die Meynung, dass mit jeder Contraction ein Uebergang aus dunstförmigem, in tropfbarflüssigen oder aus flüssigem in festen Zustand und daher eine Verdichtung vor sich gehe, hat zwar einiges für sich, nämlich, dass die Natur eben in solchen Uebergängen große Kraft zu zeigen pflegt - das das Thier und die Pflanze objectiv angesehen, doch wirklich nichts anders sind, als ein continuirlicher Sprung aus dem flüssigen ins feste (so wie alle Organisationen, als Amphibien, zwischen das feste und das flüssige ursprunglich gestellt sind) - dals mit dem Alter die Starrheit der Bewegungsorgane zunimmt u. s. w. -Allein alle diese mechanischen Vorstellungsarten bleiben weit unter der Wirklichkeit, eine Menge Phanomene, die besonders der Galvanismus darreicht. lassen sich daraus gar nicht begreifen. - Näher der Wahrheit ist ohne Zweifel des sinnreichen Erasm. Darwin's Vorstellungsart, (in seiner Zoonomie) - insofern wenigstens, als eben bey den elektrischen I hanomenen, so, wie bey denen der Irri-

tabi-

Wiederausdehnung statt findet, ein Wechsel der Anziehung und Zurückstoßung bemerkt wird, und daß eben hier auch die Wiederherstellung eines homogenen ZustandesBedingung der Wiederausdehnung ist. — Obgleich es gewiß ist, daß beyde (wie die Phänomene der Electricität und der Irritabilität überhaupt) nur analogisch, nur so mit einander verglichen werden können, wie das Höhere mit dem Niederen verglichen werden können).

6) Aber die Tendenz jener Thätigkeit ist die Intussusception, und ebendesswegen, weil jede Thätigkeit in ihrem Produkt erlischt, würde sie in der Intussusception erlöschen. Es kann also nicht zur Intussusception kommen. — Es fragt sich, wie diess möglich?

Nur auf folgende Art: Es müsste durch die Tendenz zur Intussusception selbst ihre Bedingung wieder vernichtet werden. (Auf welche Art diese geschehe, ist hier wiederum nicht zu untersuchen. Es könnte z. B. dadurch geschehen, dass der dritte Körper in jenem Conflict, immer und nothwendig ein flüssiger wäre, der durch die Contraction selbst fortbewegt würde. Denn alsdann würde durch jede Contraction ihre Bedingung selbst wieder aufgehoben — es wäre wieder blosse Duplicität und nicht mehr Triplicität vorhanden).

Aber wird die Bedingung aufgehoben, so hört auch das Bedingte, die Thätigkeit auf. Aber diefes

blosse Aufhören der Thätigkeit kann nicht Ursache der Wiederherstellung des vorigen Zustands des Organs seyn. Es muss vielmehr mit dem Aufhören jener Action, welche Ursache der Contraction, eine entgegengesetzte Action eintressen, welche Ursache des entgegengesetzten Zustands des Organs wird, — Diese Akti n muss nicht eintreten können, so lange eine entgegengesetzte ihr das Gleichgewicht hält, sie muss aber hervortreten, so wie ihre entgegengesetzte verschwindet, d. h. sie muss eine immer gegenwärtige, und in dem Subject des Organismus selbst begründete Aktion, sonach die Aktion der Duplicität seyn.

Ihre Wirkung ist die entgegengesetzte von der Contraction, d. h. Wiederherstellung des Volums, oder Expansion.

Jene Thätigkeit also würde im Organismus als Objekt durch einen Wechsel von Contraction und Expansion sich darstellen.

## Anmerkung.

Es ist durch das bisherige nicht nur die Irritabilität (im engern Sinn des Worts) überhaupt abgeleitet. Es sind auch die Bedingungen ihrer Möglichkeit angegeben.

a) Ihre letzte Bedingung die organische Duplicität. Es erklärt sich daraus, warum die Irritabilität an das Daseyn entgegengesetzter Systeme

steme (des Nerven - und Muskelsystems) in der Erscheinung des Organismus geknüpft erscheint. Erscheint sage ich , denn bis zum ersten Ursprung der Duplicität selbst reicht keine Erfahrung. - Wie alles Sichtbare nur Darstellung ist eines Unsichtbaren, so repräsentirt jenes höhere System nur dasjenige, was nie selbst zum Objekt wird im Organismus. An jenem System (dem der Nerven) kann die organische Kraft nur delswegen nicht als an ihrem Objekt äu-(serlich sich darstellen, weil es selbst erst die Brücke ist, über welche jene Kraft in die Sinnenwelt gelangt. (Der Organismus ein Mittelglied zweyer Welten). Wie die Sonne durch nach allen Richtungen geworfne Strahlen (das Bild von ihr selbst) - die Richtung ihrer höhern Influenz nur bezeichnet, so sind die Nerven nur die Strahlen gleichsam jener organischen Kraft, durch welche sie ihren Uebergang in die Aufsenwelt andeutet. Darum auch, weil sie ihr erstes Produkt sind, ist jene Kraft an die Nerven wie gekettet und von ihnen nicht zu trenneu. Aber darum auch, weil die Ursache des Lebens mit ihnen sich identificirt hat, ist es unmöglich, dass sie an ihnen selbst äußerlich-(etwa durch Contraction, welche seichte Vorstellung jetzt allgemein zu werden anfängt) sich darstelle.

Was ist denn nun nach dem bisherigen eigentlich Sensibilität? Alle Nebenvorstellun-M 4 gen,

gen, die diesem Wort anhangen, müssen nun ausgeschlossen werden, und daranter nichts als der dynamische Thätigkeitsquell gedacht werden, den wir in den Organismus so nothwendig, als in die allgemeine Natur überhaupt setzen müssen. Aber es geht auchaus unsrer Ableitung der Irritabilität hervor, dass Sensibilität wirklich sich in die Irritabilität als ihr Objekt verliert, dass es sonach unmöglich ist, zu sagen, was jene an sich seye, da sie selbst nichts Erscheinendes ist. Denn nur das Positive wird erkannt, auf das Negative wird nur geschlossen. Aber Sensibilität ist nicht selbst Thätigkeit, sondern Thätigkeitsquell, d. h. Sensibilität nur Bedingung aller Irritabilität. Aber Sensibilität ist an sich nicht, ist nur in ihrem Objekt, (der Irritabilität) erkennbar, und darum freylich, muss, wo diese ist, auch jene seyn, obgleich, wo sie unmittelbar in diese übergehet, eigentlich auch nur diese erkennbar ist. - Wie übrigens Sensibilität in Irritabilität übergehe, ist eben dadurch erklärt, dass sie nichts anders, als die organische Duplicität selbst ist. Der äußre Reiz hat keine andre Function als diese Duplicität wiederherzustellen. Aber sobald die Duplicität wiederhergestellt ist, sind auch alle Bedingungen zur Bewegung wiederhergestellt.

Aber ebenso wie Sensibilität Bedingung der Irritabilität, so hinwiederum Irritabilität Bedingung der Sensibilität, denn ohne Thätigkeit nach aulsen auch keine in ihr Subject zurückgehende Thätigkeit. Es wurde oben festgesetzt, dass der Organismus als Object ohne Erregung von außen in den Indifferenzpunkt falle. Alle Erregung von außen also geschiehet nur durch die Störung jenes Indifferenzzustandes. Aber dieser Zustand der Indifferenz ist selbst nur ein Product der Irritabilität. Denn die Thätigkeit, deren Tendenz Homogeneität, ist eben jene, welche in der Irritabilität als eine Thätigkeit der Intussusception sich offenbart. Irritabilität also, oder vielmehr die Thätigkeit welche in ihr wirksam ist, ist hinwiederum zwar nicht positive, aber doch negative Bedingung der Sensibilität. Denn jede Sensation ist nur als Störung eines homogenen Zustands denkbar.

(Daher, weil durch jede Erregung von Aufsen eine homogene Thätigkeit gestört, und gleichsam in entgegengesetzte zerlegt wird, ist in jedem Sinn eine nothwendige Dualitüt, denn Sensation bedeutet mir von nun an nichts anders als eben Störung des homogenen Zustandes des Organismus. Daher für den Gesichtssinn die Polarität der Farben, der Gegensatz zwischen warmen und kalten, der am prismatischen Farbenbild objectiv wird — (so wie es wohl gewiß ist, daß auch im Hunter'schen Versuch der negative Blitz M 5

nicht eine blosse Privation, sondern eine reelle Entgegensetzung des andern ist, obgleich in jeder Dualität außer dem eigentlichen Gegegensatz noch ein Mehr und Weniger ist, wie z. B. die prismatichen Farben des Einen-Pols auch die dunklern Farben, der Eine Pol des Magnets auch zugleich der schwächere ist); - für den Gehörsinn die Dur- und Molltöne, für den Geschmackssinn der saure und alkalische Gesehmack, (denn alle andre Geschmacksarten, sind nur Mischungen dieser beiden in verschiednen Verhältnissen). Für den Geruchssinn existirt ohne Zweifel ein gleicher Gegensatz, der nur deswegen nicht deutlicher ist, weil dieser Sinn überhaupt der dunkelste (daher für Ideenassociationen geschickteste) und (wegen seiner Undankbarkeit) am wenigsten cultivirte ist. - Man kann diese nothwendige Dualität in jedem Sinn gebrauchen, als Unterscheidungsmerkmal des Sinnes überhaupt. Daher verdient z. B. das Warmegefühl den Namen eines Sinnes nicht, weil in ihm kein Gegensatz, sondern ein bloßes Mehr oder Weniger möglich ist. - (Gegensatz nur da, wo Factoren in der Verbindung sich neutralisiren, wie die entgegengesetzten Farben des Prisma, der saure und alkalische Geschmack u. s. w.). - Für den Geschlechtssinn aber fällt sein Gegensatz nicht in ihn selbst, sondern außer ihm.)

Ist Irritabilität oder ihr Product vielmehr, ein homogener Zustand, negative Bedingung der Sensibilität, und jene nur dem niedrern Organismus eigen, so ist erklärt, wie der Organismus sich selbst das Medium äußerer Einflüsse wird, (oben S. 159) und der Galvanismus endlich macht es augenscheinlich, denn in ihm erscheint das irritable System nur als die Bewaffnung des sensibeln, als das Mittelglied, wodurch dieses allein mit seiner Außenwelt zusammenhängt.

7) Aber Irritabilität, (wodurch das Organische als immerlich bewegt erscheint) ist immer noch etwas Innres, aber jene Thätigkeit muß ganz zu einer äuJsern werden, ganz im äußsern Producte sich darstellen, und wenn sie in ihm sich darstellt in ihm erlößchen. Aber diese Thätigkeit, in dem sie ganz in das Product als ein Aeußres übergeht, ist keine andre, als die productive Thätigkeit selbst, (der Bildungstrieb). Irritabilität muß also unmittelbar in Bildungstrieb oder Productionskraft übergehen.

Aber womit fängt denn auch alle Bildung in der organischen Natur an, als mit der Irritabilität, d.h. mit einem Wechsel von Expansion und Contraction. Wodurch geschiehet die Metamorphose der Pflanzen, als durch einen solchen Wechsel von Ausdehnung und Zusammenziehung. (Göthe über die Metam. der Pflanzen), und ist nicht eben dieser Wechsel bei der Metamorphose des Insekts fast noch sichtbarer, als bei der der Pflanze?

Aber wenn in der Productionskraft die Irritabilität nur als auf ihrer äußersten Stuffe — im unmittelbaren Uebergange in ihr Object — erscheint, so muß wenn die Production je vollendet ist, die Irritabilität völlig erlößchen. Aber die Production muß vollendet werden, weil sie überhaupt eine endliche Production ist. Soll sie also noch nach Vollendung des Products fortdauren, so müßte sie in einer Rückeicht endlich, in andrer unendlich seyn. Es müßte eine innerhalb ihrer bestimmten Sphäre wenigstens unendliche Production — das Bestehen der Organisation müßte ein beständiges Reproducirtwerden, mit Einem Wort, die Productionskraft müßte Reproductionskraft seyn.

8) Es fragt sich wie Productionskraft in Reproduetionskraft übergehe?

Es ist vorerst nicht anders denkbar, als durch ein beständiges Wiederanfachen der Irritabilität, und (durch die Irritabilität) der Productionskraft. Dieses Wiederanfachen, ist, weil Bedingung aller Irritabilität Heterogeneität ist, nicht möglich — als dadurch, dass in dem Organismus eine immer erneuerte Heterogeneität unterhalten wird, und das Mittel, diese Heterogeneität immer zu erneuern und zu unterhalten — die Nutrition.

Der Zweck der Nutrition kann also weder der allgemein angenommene seyn: Wiederersatz der durch Friction abgeschliffnen und abgenutzten Theile, noch selbst die Unterhaltung des chemischen Lebensprocesses (wie der Flamme) durch immer neu zugeführtes Material.

Denn wie höchst unbeträchtlich jener Verlust der festen Theile durch Friction seyn könne, haben andre schon gezeigt. Und wo ist denn z. B. die Friction in der Pflanze, die denn doch auch der Nutrition bedarf? Und welche unverhältnismässige Mittel zu diesem Zweck! Und wenn man ferner folgendes erwägt - dass mit der Reizbarkeit eigentlich in jedem lebenden Wesen das Bedürfniss der Nahrung erhöht wird, dass in gleichem Verhältnis, in welchem die Nutrition vermehrt ist, auch die Respiration schneller und häufiger wird, dass jedes Thier im Zustand der Verdauung am meisten reine Luft verdirbt u. s. f. - Wenn man diess erwägt, so wird man weit eher auf den Gedanken geführt, dass der Zweck der Nutrition die beständige Wiederanfachung des Lebensprocesses seye.

Allein dass der Lebensprocess wirklich chemisch seye, (denn dass er der Tendenz nach chemisch ist behaupten wir selbst, und erklären eben daraus den oberstächlichen Schein, den die Argumente der chemischen Physiologen haben) — ist durch nichts bewiesen; man könnte vielleicht sagen, das jener Process, der in der Irritabilität noch als ein Process von höherer Art erscheint, in dem Nutritions — und Assimilationsprocesse endlich (seiner Tendenz gemäß) chemisch werde. Allein man wird für diese

Behauptung höchstens scheinbare Gründe aufbringen können; dagegen wird sie durch den bloßen Anblick widerlegt. Nicht als ob nicht die Produkte der Nutrition und der Assimilation chemische Produkte wären, denn welches Naturprodukt ist nicht chemisch, (nichtchemisch ist nur das, was gar nicht mehr Naturprodukt, was erste Ursache ist, ist) sondern weil das Entstehen dieser Produkte im Organismus nicht durch einen chemischen Process erklärbar ist. — Dass chemische, d. h. der chemischen Analyse fähige Produkte erzeugt werden, hat wohl jeder Physiolog eingesehen, nicht aber, durch welche Ursache sie erzeugt werden.

Ist aber das Leben kein chemischer Process, so kann auch der Zweck keiner Function, also auch nicht der Nutrition, der chemische Process seyn).

andrer seyn, nämlich folgender. Was durch sie in den Organismus kommt, wirkt als erregende Potenz, wirkt also nur indirect chemisch. Seine erregende Kraft ist allerdings bestimmt durch seine chemische Qualität, desswegen aber nicht selbst chemischer Art, so wenig die elektrische Kraft eines Körpers, weil sie bestimmt ist durch seine chemische Beschaffenheit, desswegen selbst chemischer Art ist. — Und selbst die Art, wie es als erregende Kraft wirkt, ist physikalisch erklärbar, seit der Entdeckung, dass die Activität der Glieder in der galvanischen Kette bestimmt ist durch ihre chemische Qualität.

Der Zweck der Nutrition also immer erneuerte Erregung des Organismus, d. h. Bestimmung des Organismus zu beständiger Selbstreproduktion (oben S. 158.) aber der Organismus ist selbst wieder ein Ganzes von Systemen, jedes System in diesem Ganzen hat seine eigne, besondre Function, es muss also auch auf eigne Art erregt werden. Es müllen also aus dem homogenen Stoff so viele differente Produkte (als Erregungsursachen) entstehen, als es differente Systeme im Organismus giebt, (Secretion) aber umgekehrt auch das Entstehen dieser differenten Produkte ist bedingt durch das Daseyn der differenten Systeme, und ihre eigenthümliche Thätigkeit. Dieser Process läuft also in sich selbst zurück, Nach seinem Zweck brancht nicht weiter gefragt zu werden. Er ist selbst Zweck und unterhält und reproducirt sich selbst.

Es sind in dieser Behauptung eigentlich zwei Sätze enthalten, die einer besondern Betrachtung bedürfen. Nämlich

a) Es giebt im System des Organismus einzelne Systeme von eigenthümlicher Erregbarkeit. Wir läugnen also die absolute Identität der Erregbarkeit durch den ganzen Organismus, nicht als ob wir läugneten daß, was auf ein Organ erregend wirkt, auch auf den ganzen Organismus erregend wirke, denn daß sich jede Erregung des Theils auf den ganzen Organismus fortpflanzt,

pflanzt, geschieht nicht wegen der absoluten eIntität der Erregbarkeit, sondern vermöge des synthotischen Verhältnisses der einzelnen Systeme des Organismus unter einander, in dem sie alle in wechselseitigem Causalitätsverhältnis gedacht werden müssen. Auch denken wir uns unter der eigenthümlichen Erregbarkeit keine dunkle Qualität. Die Erregbarkeit eines organischen Systems ist bestimmt durch die (chemische, besser dynamische) Qualität seiner Factoren, welche macht, dass es nur durch eine solche und keine andre Ursache erregt werden kann. (ebenso wie die Excitationskraft eines Metalls in einer bestimmten Galvanischen Kette bestimmt ist, durch die chemische Qualität der übrigen Factoren der Kette); so z. B. die Erregungskraft der Galle für das System der Leber, ist bestimmt durch die Qualität der übrigen Factoren dieses Systems. Es ist also hier nichts unerklärbares, oder physicalisch unbestimmbares.

b) Dass nun aber diese eigenthümliche Erregbarkeit wieder Ursache einer eigenthümlichen
Secretionskraft seye, ist eine Behauptung, die
besonders bewiesen zu werden verlangt. — Der
Beweis liegt im Vorhergehenden. Was ist Secretionskraft anderes als specifische Reproductionskraft? Aber Reproductionskraft ist ja von
Irritabilität und ursprünglich nicht verschieden,

cifische Irritabilität also = specifischer Reproductionskraft. — Und ist denn dieser Uebergang ohne Beispiel in der organischen Natur? Alle Ansteckungsgifte wirken nur auf die Irritabilität, sie wirken noch überdiels außer ihrer allgemeinen, erregenden, Kraft specifisch, die Irritabilität ist durch sie specifisch afficirt — und das Product dieser specifisch afficirten Irritabilität ist homogen mit der afficirenden Ursache — ist wieder dasselbe Gift. — So ist also für die Leber z. B. die Galle eine Art von Contagium; ist erregende Potenz für das Organ und das durch selbst wieder Ursache seiner Reproduction.

Es ist also hier ein Galvanismus, der sich selbst reproducirt. Wie aber jener Uebergang der specifischen Erregung in specifische Reproductionskraft geschehe, (denn dass er geschieht ist ausgemacht), ist bis jezt unerklärt blos desswegen, weil man überhaupt von jenem höhern (dem Product, aber nicht der Hervorbringung nach) chemischen Process, der eine Wirkung des Galvanismus ist, noch keine Begriffe hat, und vorerst nur aus der Einwirkung des Galvanismus auf todte chemische Substanzen (von der man überdiess bis jetzt auch noch wenig kennt) auf das höhere analogisch schliesen kann, \*)

Da

<sup>\*)</sup> Indess weis man doch von veränderten Secretionen,

Da aber die Erregung im Object sich als beständige Selbstreproduction darstellt, so geht freilich auch die Erregung durch die erregenden Potenzen der Nutrition unvermeidlich in einen Ansatz von Masse durch Assimilation über. Denn da die Erregung Selbstreproduction wird, so kann der Ansatz der Masse nur durch Assimilation geschehen, und nicht die ursprüngliche organische Form, sondern nur das Volum verändert werden. — (Nothwendigkeit des Wachstums, der zweyten Stuffe der organischen Reproductionskraft).

## Anmerkung.

Folgende Erklärungen sind nöthig.

a) Ich sage, der Ansatz sei eine unvermeidliche Folge der Erregung. Nicht also Assimilation noch Wachstum sind Zweck der Natur bei
der Nutrition. Zweck ist nur die Erregung selbst,
die bestänlige Wiederanfachungdes höhern Lebensprocesses, und diefer Lebensprocess ist
nicht wiederum Mittel zu etwas anderm; er ist
das Leben selbst. Ansatz von Masse und Wachstum ist also nur ein unvermeidlicher Erfolg
jenes Processes, und insofern etwas in Ansehung des Processes selbst zufälliges, also obgleich der Erfolg selbst nicht zu läugnen ist,
doch

z. B. der lymphatischseröfen Feuchtigkeit, in Wunden, die dem Galvanismus unterworfen wurden.

doch nicht als Zweck der Nutrition anzusehen.

- b) Es muss wohl gemerkt werden, dass nur geläugnet wird, die Assimilation geschehe auf chemische Art, nicht also, dass ihr Product chemisch, und der chemischen Analyse sähig ist. Es bleiben also dabei alle En deckungen der Chemie in ihrem Werthe, z. B. dass der Mechanismus der Animalisation in der Trennung des Stickstoffs von den übrigen Stoffen besteht u. s. w.
- c) Endlich, ist damit eine neue Ansicht der Function aller Flüssigkeiten im Organismus begründet, nämlich, dass sie zugleich erregende Ursachen des Organismus, und der Stoff sind. woraus er sich producirt und reproducirt. -Die um den klopfenden Punkt des Eys ausgegossne Flüssigkeit ist zugleich Stoff, und (als erregende Potenz) Ursache der Bildung; daher zugleich mit dem Stillstand der Bildung auch jener Stoff erschöpft ist. - So ist im Blut, dieser mächtigen Ursache der Erregung, zugleich die Triplicität aller Organe des Lebenserkennbar. denn wenn der fadenartige Theil die Substanz des Muskels enthält, so enthält, analogisch zu schließen der seröse die der Nervenfiber, der globulöse endlich die des Gehirns, (wodurch die Accidentafiität dieser Organe, und dass sie ein Product der Kraft nicht die Kraft selbst sind vollends ganz klar wird).

o) Aber jene Kraft die in der Reproduction als thätig erscheint, ist eine ihrer Natur nach unendliche Kraft, denn sie ist an die ewige Ordnung des Universums selbst geknüpft, und ist wirksam, wo nur ihre Bedingungen gegeben sind. Aber ihre Bedingungen sind im Organismus immer gegeben. Sie mülste also immer fort produciren. Diese fortgehende Production würde nun

Entweder auf das Product beschränkt seyn, nicht über dasselbe hinausstreben, d. h. es müßte, da die organische Form nicht überschriften werden kann, ein unbegränztes Wachsthum statt finden.

Und ein solches unbegränztes Wachsthum ist auch wirklich in der Natur, bei Pflanzen und Thieren insofernsie blos knospentragend sind, denn auch alle Polypen in der Welt sind nur Knospen eines ursprünglichen Stammes, (und unter diese Categorie reiht sich ein großer Theil der oben [S. 54] angeführten Beispiele der Geschlechtslosigkeit in der organischen Natur.

Oder die Production würde über ihr Product hinausstreben. Aber die Bedingung jener Kraft ist Duplicität. Geht sie also weiter, so müßte im Product eine Duplicität seyn, deren Einer Factor außserhalb des Products fiele.

Wäre im Product keine solche Duplicität, (deren Einer Factor außer ihm läge) so könnte die Productionskraft zwar weiter gehen, aber sie könnte sich

nur in Producten darstellen, die (weil Bedingung alles Organischen Duplicität) bei aller Regelmässigheit doch unorganische Producte wären — und diess wären die Producte des sogenannten Kunsttriebs.

### Zusatz.

Da wir uns auf diesen Gegenstand durch unsre Untersuchungen geführt sehen, ist es doppelt nöthig bei ihm zu verweilen, weil dieses Phänomen der organischen Natur gerade aus unsrer Ansicht derselben am wenigsten erklärbar scheint.

Diese ganze Theorie setzt überall den Grundsatz voraus, dass wir in der organischen Natur, so wunderbar, d. h. bisher unerklärt ihre Erscheinungen auch seyn mögen, nichts anders als das Spiel eines höhern zwar desswegen aber doch immer noch aus Naturursachen und Naturkräften erklärbaren Mechanismus erblicken. — Wie würde es um diese ganze Theorie aussehen, wenn wir diese sonderbaren Productionen der organischen Natur, die so vielen Philosophen einen Grad oder ein Analogon der Vernunft wenigstens, vorauszusetzen schienen, aus unsern Principien nicht könnten begreiflich machen?

Dass die Erscheinungen der Irritabilität der Reproductionskraft und selbst die der Sensibilität noch auf Naturursachen gegründet seyen, räumen wohl alle ein, denn auch die, welche den Thieren Vor-

N 3

stellungen geben, und zu deren Behuf eine Seele, nach deren Sitz sie fragen, glauben doch, dass den Vorstellungen gewisse organische Bewegungen entsprechen, und unternehmen sogar diese Bewegungen zu bestimmen. Aber der Kunsttrieb der Thiere scheint ihnen etwas über alle jene blos organischen Kräfte hinausgehendes zu seyn. Wie könnte ich nun behaupten, dass auch die Sensibilität ihre Ursache blos und lediglich in der Natur habe, wenn ich nicht, was ihr unmittelbarstes Product zu seyn scheint; (den Kunsttrieb) auf natürliche Ursachen zurückführen könnte?

Der Weg dazu ist durch das vorhergehende gebahnt. Ich habe gezeigt wie eine und dieselbe Kraft von der Sensibilität an erst in die Irritabilität, von da in die Reproductionskraft, und von dieser (unter einer gewissen Bedingung) in den Kunsttrieb sich verliere. Der Kunsttrieb hört also auf ein besondrer und von den andern specifisch verschiedner Trieb zu seyn, er ist bloße Modification des allgemeinen Bildungstriebs, und zuletzt freilich, wie dieser selbst eine Modification der allgemeinen Ursache alles Organismus, der Sensibilität,

Aber nicht genug, die Producte dieses Triebes selbst bestätigen diese Ansicht noch weit evidenter als jene Analogie. Denn alle Producte des Kunsttriebes haben das Eigne, dass sie in ihrer Art vollkommen, und lauter Meisterwerke sind. Iedes Thier, das einen solchen Trieb hat, tritt mit sei-

ner Kunst schon auf die Schaubühne, und wird unterrichtet geboren. Hier ist nichts Halbes, unvollständiges, oder was der Verbessrung bedürfte. Aber so wie das Unvollkommne zugleich auch das Perfectible ist, so ist das Vollkommne nothwendig zugleich das Imperfectible. — Imperfectibilität also Hauptcharacter aller thierischen Kunstproducte.

Aber dieser Eine Charakter ist auch schon hinreichend, allen Antheil eines Analogons, eines Grads, oder einer Art von Vernunft an diesen Producten zu verwerfen. Denn

- a) Dass in diesen Producten etwas der Vernünftigkeit Analoges ist, wird gar nicht geleugnet, denn das siehet jedes Auge. Aber daraus auf ein Analogon von Vernunft in dem Thier selbst zu schließen, ist allzurasch geschlossen. Deun dieselbe Analogie erblicken wir auch in den regelmäßigen Bewegungen der Weltkörper, und in aller organischen Production, und müßten mit demselben Grunde den Planeten eine vernünftige Seele zuschreiben, die sie um die Sonne treibt, oder glauben, dass jede Thier und Pflanzen Seele auch sich selbst ihr Organ baue.
- b) Aber einen Grad der Vernunft, als Erklärungsgrund annehmen, wäre selbst unvernünftig. Nicht, als ob wir nicht wirklich die Thie
  re in ihrer engern Sphäre durch ihren Instinkt

  N 4 eben

wir in unsrer weitern durch die Vernunft ausrichten — sondern desswegen, weil die Vernuft
schlechthin Eine ist, weil sie keine Grade zulässt, und weil sie das Absolute selbst ist.

c) "Aber wenn auch keinen Grad - doch eine Art der Vernunft! - Gleichwie nämlich die menschliche Vernunft die Welt nur nach einem gewissen Typus vorstellt, dessen sichtbarer Abdruck die menschliche Organisation ist, so ist jede Organisation Abdruck eines gewissen Schematismus der Weltanschauung. Gleichwie wir wohl einsehen, dass unsre Weltanschauung bestimmt ist durch unsre ursprüngliche Beschränktheit, ohne dass wir erklären können, warum wir gerade so beschränkt, warum unsre Weltanschauung gerade diese ist und keine andre. so können auch das Leben und das Vorstellen der Thiere nur eine besondre obschon unbegreifliche Art von ursprünglicher Beschränktheit seyn, und nur diese Art der Beschränktheit würde sie von uns unterscheiden."

Es war gewiß ein sinnvoller Traum, dass die todte Materie ein Schlaf der vorstellenden Kräfte, das Thierleben ein Traum der Monaden, das Vernunftleben endlich ein Zustand der allgemeinen Erwachung seye. Und was ist denn die Materie anders, als der erloschne Geist? In ihr ist alle Duplicität aufgehoben, ihr Zustand

Ruhe. Im Uebergang aus der Homogeneität in Duplicität dämmert schon eine Welt, mit der Wiederherstellung der Duplicität geht die Welt selbst auf. Und wenn die Natur nur der sichtbare Geist ist, so muß in ihr, (wie die Schönheit in ihr hervortritt, sobald der Mechanismus der Naturgesetze es zuläßt) der Geist überhaupt sichtbar werden, sobald die Identität der Materie aufgehoben ist, durch welche er in sich selbst zurück gedrängt wird. —

Aber wozu hilft dieser Traum der Physik? — Denn für sie bleiben die Thiere, ihr Leben mag nun ein Traumzustand der Monaden, oder ein bloßes Spiel des Naturmechanismus seyn, nach wie vor, selbstlose Objecte, denn nur was sich selbst anschaut, tritt aus der Sphäre des bloße Angeschauten heraus. Was nicht sich selbst aus dieser Sphäre hinwegsetzt, bleibt ein in fremder Anschauung Begriffenes, nach Gesetzen der Materie zu Behandelndes und zu Erklärendes.

Es fallen also alle Arten, sich eine Vernünftigkeit in den thierischen Handlungen zu denken, hinweg, und mit ihnen alle jene Erklärungen der Kunsttriebe, welche eine Ueberlegung, Möglichkeit einer Erfahrung, einer Ueberlieferung u. s. w. unter den Thieren voraussetzen.

Wir müssen behaupten, dass sie zu allen ihren Handlungen, also auch zu ihren Productionen durch

N 5

eine

eine blinde Nötbigung getrieben werden, und es kommt nur darauf an, die Art dieser Nöthigung zu bestimmen.

- a) Philosophen, die den Thieren alle Vernünftigkeit absprechen, haben sie zu ihren Handlungen überhaupt nicht nur, sondern auch zu ihren Productionen durch das Gefühl der Lust treiben lassen. Sie wußten nicht, daß Instinkt und Antrieb durch Gefühl der Lust nicht zusammen bestehen, und hoben im Grunde allen Instinkt auf, indem sie selbst in die Natur die menschliche Niedrigkeit hineintrugen. - Um nichts besser ist es, zu sagen, die Biene z. B. werde durch Schmerz zum Bau ihrer Zellen getrieben. Denn was durch Antrieb des Schmerzens oder aus Noth geschieht, geschieht auch nur kümmerlich und langsam. dagegen "die Hurtigkeit von einer Kraft kommt, die sich selbst antreibt." Und ist denn in jenen Productionen etwas Mühsames, oder Stümperhaftes und mit Zwang entsprungenes erkennbar?
  - b) Wir werden also behaupten, die Kunsttriebe der Thiere resultiren aus der Determination ihrer physischen Kräfte in Ansehung der
    Art ihrer Wirksamkeit (mit Ausschluß der
    Seelenkräfte, welche Reimarus hier noch eingemengt hat; und deren Existenz durch das
    vorhergehende widerlegt ist); oder deutlicher,

wir werden behaupten: es seye physisch und der Natur des Thiers nach unmöglich, dass es etwas anders producire, als das Regelmässige; wir werden uns darauf berufen, dass bei ebendenjenigen Thierklassen, welche vor andern Kunstirieb haben, auch alle Werkzeuge der Bewegung in Ausehung ihres Gebrauchs so eingeschränkt sind, dass das Werkzeug und sein Gebrauch Eines und dasselbe sind; dass in der organischen Natur überhaupt, weil in ihr alles in's unendliche zusammenhängt, mit der Veränderung des Einen auch alles andre verändert wird, sonach nichts disharmonisches, oder in sich selbst widersprechendes in ihr und durch sie entstehen kann; ferner darauf, dass den Thieren, die Kunsttrieb besitzen, durch die Sphäre ihrer Irritabilität auch die ihrer Sensibilität bestimmt ist, was macht, dals ein solches Thier durch keine Sensation zu Bewegungen gereizt werden kann, die unregelmässig oder seiner innern Natur nicht vollkommen angemessen wären -- (was bei Thieren höherer Art, (wo der Kunsttrieb auch verschwindet) wegen des Uebergewichts der Sensibilität über die andern organischen Kräfte schon eher möglich ist) -Endlich darauf, dass die Sensibilität dieser Thiere einen unendlich engern Kreis hat, dass die verschiednen Strahlen, in welche jene Kraft in den höhern Organisationen sich spaltet, in ihnen nur in Einen Punkt zusammenlaufen.

den andern zu regieren scheint, wodurch ein Sinnenirrthum, (wenn es erlaubt ist, sich so auszudrücken) oder vielmehr ein Misgriff in den thierischen Handlungen überhaupt unmöglich wird, u. s. w.

Dass in dem Thier überhaupt eine productive Kraft wirke, wird bei dieser Erklärung vorausgesetzt, die Aufgabe ist nur, zu erklären, warum diese Kraft nothwendig in einer bestimmten Form wirke, und nur durch regelmäßige Handlungen sich offenbare. Nun erhellt aber aus den eben angeführten Gründen gar wohl, dass in den organischen Bewegungen eines solchen Thiers überhaupt Regelmässigkeit seyn müsse, nicht aber, warum diese Bewegungen auch äusserlich regelmässige, Kunstwerken analoge, Producte hervorbringen, und es trifft auch uns der Einwurf, den Mendelssohn gegen Reimarus vorgebracht hat, nämlich: wenn man auch in den organischen Kräften eines Thiers eine gewisse Determination und Richtung voraussetzt, so kann man sich denn doch z. B. von einer Richtung auf ein Sechseck (dergleichen die Bienen in ihren Wachszellen anlegen) oder auf irgend eine andre regelmäßige Figur keinen Begriff machen.

Ich antworte: es ist zugegeben, dass in dem Thier eine Kraft ist, die über ihr Product hinausstrebt; diese Kraft muss consumirt werden, wie jede Kraft in der Natur, sie muss, da sie eine ursprünglich productive Kraft ist, auf ein Product (d. h. auf ein Bestimmtes) gehen, in dem sie erlischt. Aber mitder Art ihrer Wirksamkeit, die nothwendig eine bestimmte ist, ist auch ihr Product bestimmt, diese bestimmte Art der Wirk samkeit, und dieses bestimmte Product ist Eins und dasselbe, ist gar nichts verschiednes. Das Product liegt schon in jener Bestimmung der organischen Kräfte, und das Product, das du siehst, ist nur der sichtbare Ausdruck der Determination jener Kräfte.

"Aber zugegeben, dass mit den organischen Kräften auch ihr Product schon determinirt ist, wie kommt denn in jene Kräfte gerade diese regelmäsige Determination — diese Richtung auf Production eines Sechseck's z. B. — Ich antworte: dieses Sechseck ist für die Natur kein Sechseck. Es ist ein Sechseck nur für dich, der du fragst, und der es in die Natur hinein sieht. Der Fehler ist, dass du nur aussprichst was es ist, denn indem es nur durch deinen Kopf geht, nimmt es den Schein der Vernünstigkeit an. Der Natur war es gar nicht um das Sechseck zu thun, so wenig als es ihr bei der Schneeslocke darum zu thun ist. —

to that a

"Aber zugegeben, dass diese Regelmälsigkeit nur für mich existirt, warum producirt die Natur nun gerade das für mich Regelmässige?" -Diese Frage ist weitergreifend, die Antwort muss also auch einen höhern Standpunkt nehmen. - Was du hier im Producte des Kunsttriebs siehst, ist nur das letzte Werk derselben Kraft, welche die Organisation selbst producirt hat, und die, nachdem dieses erste Product fertig ist, es nur noch als Instrument ihrer bildenden Tendenz braucht. (Bei den meisten Insecten ist der Beweis klar, du siehst. dass dieses Insect, in welchem jener Trieb eben thätig ist, bald aufhören wird zu seyn, (zu seyn wenigstens, was es war; wenn es fortdauert, muls es verwandelt werden).

In den organischen Bildungen nun erblicken wir nur solche Producte, in welchen sich alles wechselseitig Mittel und Zweck ist. Für diese Art der innern Vollkommenheit haben wir, weil die organische Natur in Ansehung ihrer einzig ist, keinen andern Namen, als den der organischen. — Wo die organische Bildung an ihrer Gränze steht, und die organische Kraft über diese Gränze hinausgeht, producirt sie nicht mehr jene innere, sondern nur eine äussre Vollkommenheit. — Diese äusere Vollkommenheit ist die geometrische, und diese erblickst du in der Natur überall, wo der Orga-

nismus entweder auf seiner Gränze steht (wie z. B. im Gehäuse der Schalthiere), oder, wo der Mechanismus anfängt z. B. in den Bewegungen der Weltkörper, überhaupt in den Gesetzen aller Bewegung, in Ansehung welcher die Natur der vollkommenste Geometer ist.

Die Frage geht also eigentlich auf die ganze Natur, denn die Natur producirt diese äulsre, geometrische Vollkommenheit aus keinem andern Grunde, als ans welchem sie jene innere organische producirt. Dieser Grund aber ist kein andrer, als eben die blinde Nothwendigkeit. mit welcher die Natur überhaupt handelt. Wäre in der Natur überhaupt Zufall - auch nur Ein Zufall - so würdest du sie in allgemeiner Regellosigkeit erblicken. Weil aber alles, was in ihr geschieht, mit blinder Nothwendigkeit geschieht, so ist alles was geschieht oder was entsteht, Ausdruck eines ewigen Gesetzes und einer unverlezbaren Form. - Und darum erblickst du in der Natur deinen eignen Verstand, darum scheint sie dir für dieh zu produciren. Und darum nur hast du recht, in ihren regelmäßigen Productionen ein Analogon der Freiheit zu sehen, weil eben die unbedingte Nothwendigkeit wieder zur Freiheit wird.

Aber die Erklärung bleibt noch immer zu sehr im Allgemeinen stehen; und wenn es nun auch durch das alles erwiesen wäre, dass der Kunst-

Kunsttrieb (und mit ihm alle Handlungen)
der Thiere durch bloße Naturkräfte bewirkt
sind, so fragt sich immer noch, wie sie bewirkt werden, und durch welche Naturkräfte?

Aber wir brauchen auch nicht bei dieser allgemeinen Erklärung stehen zu bleiben. Da der Kunsttrieb (um auf diesen uns zu beschränken) in der Continuität aller andern organischen Kräfte hervortritt, da in ihn nur die allgemeine Productionskraft sich verliert, - (was eben auch daraus klar ist, dass er in der Reihe der Organisationen erst da erscheint, wo diese Kraft über die höhern ein Uebergewicht zu erlangen anfängt, denn warum sind die sensibelsten Thiere des Kunsttriebs beraubt, und umgekehrt das kunstreichste Thier außerhalb der Sphäre dieses Triebs das eingeschränkteste in Ansehung seiper Sensibilität), - da ferner dieser Trieb eben da wo er am auffallendsten sich aufsert nur den Uebergang zur Metamorphose macht, - so wird seine Ursache uns künftig nicht räthselhafter seyn, als die der höhern organischen Functionen, und der Reproductionskraft, und aller ihrer so mannigfachen Erscheinungen auch, denn sind nicht Knospen und Blüthen, ist nicht das Haus der Schaalthiere ein vollkommneres Kunstwerk,

als selbst die Zelle der Biene und haben nicht alle diese Erscheinungen ihre gemeinschaftliliche Ursache in der Natur?

Wenn es nun durch das bisherige erwiesen ist, dass der Kunsttrieb der Thiere (und analogisch zu schließen alle ihre Instinkte) blinde Naturwirkungen sind, brauchen wir uns um alle weitere Einwürfe, sie mögen aus der Erfahrung, oder aus den Vorurtheilen der gemeinen Ansicht hergenommen seyn, noch weiter zu bekümmern? Nur einige derselben sollen noch kurz beantwortet werden, weil sie Gelegenheit zu andern Erläuterungen geben.

Der Haupteinwurf, auf den sich alle andre reduciren, die wir erwarten müssen, ist der, dass wir die Thiere zu blossen Cartesischen Maschinen herabsetzen, dass uns also auch alle die siegreichen Argumente treffen, die man gegen diesen Philosophen in ältern und neuern Zeiten vorgebracht hat. Ob durch unsreTheorie die Thiere wirklich zu Maschinen werden, wird durch Analyse dieses Einwurfs klar werden. Vorerst also fällt mit unsrer Theorie allerdings das Daseyn von Vorstellungen (und allem was sie begleitet) in den Thieren. Aber damit fällt zugleich,

a) die Ansicht der sogenanten Sinnesorgane als solcher, wodurch Vorstellungen erweckt werden. — Davor haben wir uns

se lange wenigstens, bis irgend ein Mensch den Ursprung von Vorstellungen durch eimen äußern Reiz dieser Organe überhaupt verständlich macht, nicht zu fürchten, da wir läugnen, dass auch da, wo das Daseyn der Vorstellungen gewiss ist, diese Vorstellungen durch äussre Eindrücke entstehen. Wir behaupten vielmehr, dass eine durch äußern Reiz erregte Thätigkeit des Organs mur das nothwendig Coexistirende der Vorstellung ist, weil diese Coexistenz allein das Mittel ist, wodurch unser ursprünglicher Idealismus in Realismus verwandelt wird, indem wir ohne dieselbe alles nur in uns selbst anzuschauen glauben würden. Darum muls in unsrer ursprünglichen productiven Anschauung das Ich uns schon materialisirt d. h. zum Object werden, das durch die äussre Natur afficirt wird. ist es aber gewiss, dass, was einer Vorstellung in ihrem Organ correspondirt, eine weränderte Beceptivität dieses Organs ist. Denn warum z. B. ist das Licht nur für das Auge Licht, nicht auch für den todten Körper, und warum producirt das Auge (in der Galvanischen Kette z. B. wo man doch an keine materielle Lichtentwicklung zu denken hat?) einen Lichtzustand selbst wenn die sonst vorhandne äufere Bedingung dieses Zustands fehlt?

Nun ist aber die Veränderung, welche durch äußern Reiz im Organ hervorgebracht wird, (die ich der Kürze halber Sensation nenne, mit Ausschluss aller Nebenbegriffe, die diesem Wort sonst anhangen mögen) eine innäusserlich schlechthin unerkennbare Veränderung, oder wie wir es oben ausgedrückt haben : Sensibilität ist eine in ihr Subject zurückgehende Thätigkeit. Erkennbar ist sie im Object nur mittelbar in den Irritabilitätsäußerungen, deren Quelle sie ist, und bei vielen Thieren, ja selbst bei einzelnen Organen eines Thiers (den sogenannten unwillkührlichen) verliert sie sich so unmittelbar in die äusere Bewegung, dass sie von dieser gar nicht mehr zu unterscheiden, also auch nicht mehr erkennbar ist.

Nun würden wir allerdings die Thiere zu Maschinen herabsetzen, wenn wir behaupteten, dass sie unmittelbar durch den aufsern Impuls in Bewegung gesetzt würden, denn jeder bloss mechanische Impuls (worunter man hier alles was in gerader Linie wirkt, also auch Attraction begreifen kann), geht unmittelbar in seine Bewegung über. Nun behaupte ich aber, dass selbst da, wo die Sensibilität unmittelbar sich in äusere Bewegungen verliert (d. h. wo die Bewegun-

0 2

gen

gen als ganz unwillkührlich erscheinen) sie doch nicht durch den äußernImpuls unmittelbar herworgebracht, sondern durch Sensibilität (als allgemeinen dynamischen Bewe-(gungsquell), vermittelt sind. Jede äusere Kraft geht erst durch die Sensibilitä hindurch, che sie auf die Irritabilität wirkt, und Sensibilität ist ebendeswegen, der Lebensquell selbst, weil durch sie allein das Organische aus dem allgemeinen Mechanismus, (wo eine Welle die andre forttreibt, und in welchem kein Stillstand der Kraft ist) hinweggenommen ist, und dadurch eigner Grund seiner Bewegung wird.

with the liberty of the Manual Bewogen y, dalls

Es wirden also die Thiere zu Maschinen werden, wenn wir der absurden Meinung der Cartesianer beistimmten, welche alle an-Isere Erregungsursachen durch Impals oder Attraction auf die Thiere (in Masse) wirken lassen, denn alsdann könnten diese Ursachen nur m chanisch, d. h. in gerader Lines wirken. - Nun ist uns aber Sensibilität, obgleich wir alle aufsre Ursachen nur durch sie zum Organismus gelangen lassen, doch etwas nicht minder in Naturursachen gegrundetes, obgleich wir bekennen, dals weil wir Sensibilität nur als Quell aller organischen Thätigkeit hennen, und weil durch sie als gemeinschaftschaftliches Medium alle Kräfte wirken, sie für uns in die letzten Bedingungen der Natur überhaupt sich verliert, woraus man zum Voraus einsehen kann, daß Sensibilität wohl allgemeiner Thätigkeitsquell in der Natur, und sonach eine Eigenschaft nicht der einzelnen Organisation, sondern der ganzen Natur ist.

- b) Was nach dieser Ansicht die sogenannten willkührlichen Bewegungen der Thiere seyen, von denen man einen zweiten Einwurf gegen uns nehmen wird, ist aus dem bisherigen klar, und wird durch das folgende noch deutlicher werden.
- c) "Aber so beraubt doch diese Meinung den allergrößten Theil der Natur des Lebens, und versetzt ihm in das Reich des Todten." Gesetzt es wäre so, so könnte diese Folge nichts gegen erwiesne Sätze beweisen. Aber ist es denn so? Um die Sache nur von Einer Seite vorzustellen, so haben wir den Kunsttrieb mit der allgemeinen Productionskraft in Continuität gesetzt. Aber diese Kraft ist auch vor allen andern organischen Kräften dem allgemeinen Organismus unterworfen, (denn wie ist es sonst erklärbar, daß obschon im Thierreiche man kann sagen allgemein getrennte Geschlechter producirt werden, doch ein

Gleichgewicht der beiden Geschlechter jeder Gattung erhalten wird - dass überhaupt in Ansehung der Reproduction der Gattung - (bei der Menschenspecies wenigstens ist es gewiss) - eine solche auffallende Regelmässigkeit bemerkt wird, dass die Reproduction im organischen Naturreich so fest an gewisse von allgemeinen Veränderungen in der Natur begleitete Zeiten geknüpft ist?) Ist es aber gewis, dass die Productionskraft mit dem allgemeinen Organismus aufs engste verflochten ist, so wird diess auch von allen Trieben der Thiere gelten - (welche allgemeine Naturverändrung glaubt man wohl, dass z. B. dem Trieb des Zugvogels coexistire, der zu derselben Zeit, wo die Magnetnadel umkehrt, um nach der entgegengesetzten Richtung abzuweichen, den Flug nach einem andern Himmelsstrich beginnt?) - Es muss von allen Trieben gelten, denn sie sind alle nur Modificationen des allgemeinen Bildungstriebs, weil dieser allein eine Richtung auf ein äussres Object hat. Aber es wird noch mehr von dem Kunsttrieb gelten, und - so werden wir die Producte dieses Triebs als Producte jener allgemeinen bildenden Ursache, die durch die Organisation nur als durch Mittelglieder auf die Natur wirkt, und die ganze Natur in einem allgemeinen Organismus verknüpft, — kurz, als Producte jener Ursache ansehen können, die gleichsam die allgemeine Naturseele ist, von der alles in Bewegung gesetzt wird. \*) Unsre Meinung also ist nur die, daß den Thieren kein einzelnes, eignes und abgesondertes Leben zukomme, und wir opfern ihr individuelles Leben nur dem allgemeinen Leben der Natur auf.

10) Es wird bei dem Kunsttrieb vorausgesetzt, dass er über das Product hinausgehe, ohne Daseyn einer Duplicität, deren Einer Factor außerhalb des Products fiele. Wäre nun aber im Product eine Duplicität, deren Einer Factor wirklich außerhalb des Products fiele, so könnte er nur wieder in einem organischen Product liegen, denn die Duplicität müßte organischer Art seyn. Dieses Product müsste dem ersten in Ansehung dieses Einen Factors entgegengesetzt seyn, aber eben deswegen in Ansehung der höheren Factoren des Organismus überhaupt, ihm gleich seyn. In Ansehung dieser Duplicität, von der in jedem Product nur der Eine Factor ist, müßten beide den allgemeinen Charakter ihrer Entwicklungstuffe einzeln unvollständig, beide zusammen aber vollständig ausdrücken.

Aber Individuen, die sich so zu einander verhalten, sind Individuen von entgegengesetztem Ge-

<sup>\*)</sup> Esse apibus partem divinae mentis et haustus Aetherios dixere.

schlecht (oben S. 51) Einer und derselben Gattung.

(Es wäre jetzt also deducirt, was oben (S. 49) nur postulirt werden konnte, nämlich die allgemeine Sexualität in der organischen Natur, die gleichsam die äußserste Gränze des allgemeinen organischen Gegensatzes ist). — Aber jene Kraft, deren einzige Bedingung Duplicität, ist wirksam, wo nur ihre Bedingungen gegeben sind. Ihre Bedingungen aber sind gegeben. Sie wird also fortfahren zu wirken. Was ihr Object war, wird Bedingung ihrer Möglichkeit, oder ihr Instrument; dieß sind die entgegengesetzten Geschlechter. Es fragt sich, was ihr Product seyn werde?

Ihr Product ist eine neue Duplicität, d. h. sie reproducirt in's Unendliche fort ihre Bedingung. Wie also Sensibilität in die einzelne Organisation komme, ist wohl zu begreifen. Das Individuum dient nur als Leiter, an welchem jener Eine zündende Funke der Sensibilität in's unendliche sich fortpflanzt. Aber woher stammt zuletzt jene Kraft? — Durch den Akt der Fructification wird keineswegs unmittelbar die Productionskraft erweckt. Es ist die Sensibilität, die erst geweckt wird, und die zunächst in Irritabilität, endlich in Bildungstrieb übergeht. Der flüssige Stoff ist nur erregende Ursache: auch wirkt in der Fructification wie es scheint die blosse Berührung als eine Art von Conscheint der Greichte der Greichte Bedingung.

tagium, \*) wodurch Sensibilität geweckt wird, wie durch blosse Berührung des Magnets Polarität hervorgebracht werden kann.

So schließt sich der Kreis der organischen Natur. Die Productionskraft ist die äußerste der organischen Kräfte. Sensibilität kann sich in Irritabilität, Irritabilität in Productionskraft sich verlieren, aber worein soll endlich diese sich verlieren? Sie müßte schlechthin erlöschen, wenn sie nicht in ihren Ursprung (die Sensibilität) zurückkehren könnte. Aber daß sie dahin zurückkehre, ist nur möglich dadurch, daß ihr Einer Factor außerhalb ihres Products fällt. Aber, daß ihr Einer Factor außerhalb ihres Products fällt, geschieht selbst wieder nur dadurch, daß sie in keine andre Kraft, sondern unmittelbar in das Product selbst sich verliert.

Denn nun muß das Product selbst in entgegengesetzte sich trennen. Ist es aber nur Ein Product, das in den entgegesetzten Geschlechtern sich trennt, so ist auch die Production nur Eine. Aber die Production ist an verschiedne Individuen vertheilt. Diese Individuen müssen also selbst wieder einer höhern Ordnung unterworfen seyn, vermöge welcher es unmöglich ist, daß Ein Geschlecht entstehe, ohne daß das andre zugleich entsteht (oder allgemeiner ausgedrücht: vermöge welcher ein Gleichgewicht der O5

<sup>\*)</sup> Gründe für diese Behauptung finden sich schon in Harvey's berühmtem Werk.

entgegengesetzten Geschlechter erhalten wird). \*)
Der Grund dieser Ordnung kann nicht wieder in die
organische Natur selbst fallen, er muß außerhalb ihrer Sphäre fallen, kann aber eben so wenig in die anorgische Natur fallen, also in die höhere Ordnung, die
beide vereinigt, oder in einen allgemeinen Organiemus. So ist die organische Natur mit ihren beyden
äußersten Enden (der Sensibilität und der Productionskraft) in eine allgemeine Natur verflochten,
die wir vorerst nur postuliren können.

keit liegt der Eine Factor schon außerhalb des Products, und dieser Eine Factor wird in ein neues Product übergetragen. Die Thätigkeit also dauert fort, (denn sie reproducirt in's unendliche ihre Bedingung), nicht aber das Product. Dieses als Individuum ist nur Mittel, die Gattung Zweck.

In der Reproduction der Gattung also erstirbt die letzte organische Thätigkeit des Individuums, denn in diese als das äußerste verlieren sich alle höheren Kräfte. — Die Tendenz gegen dieses äußerste offenbart sich aber schon in den frühern Modisi-

Da allgemein fast, (wo wenigstens getrennte Geschleckter sind), immer vier Individuen dazu gehören, um die Gattung zu reproduciren, so wär es doch vielleicht nicht bloß es Spiel aufmerksam zu machen, wie die ursprüngliche Duplicität erst auf Triplicität (in der Irritabilität) endlich auf Quadruplicität (in der Reductionskraft) fortschroiter.

dificationen der Productionskraft; denn ist nicht der Kunsttrieb, (der in einigen Gattungen das Aequivalent des Bildungstriebs ist, (oben S. 43) durch die ganze Natur, vom Insekt bis zum Menschen herauf nur Vorbote des erwachenden Bildungstriebs. Die Insekten besitzen Kunsttrieb nur, ehe das Geschlecht entwickelt ist, so wie ihn die Arbeitsbiene immer besitzt, weil es bei ihr nie zur Geschlechtsentwicklung kommt. Sobald die Insekten ihre Metamorphosen durchgegangen sind, - und diese sind nur Phänomene der Geschlechtsentwicklung, erlischt in ihnen aller Kunsttrieb. - Aber auch der Vogel bauet sein Nest, der Biber sein Haus vor der Begattungszeit - etwa aus besondrer Vorsicht? Nichts weniger. Es ist Ein und derselbe blinde Trieb, der alle Handlungen der Thiere leitet. Der Kunsttrieb ist also Modifikation des productiven Triebs überhaupt, und das, was unmittelbar in den Zeugungstrieb übergeht).

Mit vollbrachter Zeugung ist auch die letzte Heterogeneität in Thätigkeit übergegangen; und die Ursache, deren Tendenz Aufhebung aller Dualität ist (und die eben deswegen nur unter Bedingung derselben als thätig erscheint) ist durch nichts mehr gehemmt — Verschwinden aller Dualität ist daher nothwendig. — Aber ein Verschwinden aller Dualität ist nur — im chemischen Process, d. h. im dem, was dem organischen Bildungstrieb in der anorgischen Welt entspricht.

Und so wäre ein Theil wenigstens der oben S. 66 aufgestellten allgemeinen Aufgabe, eine dynamische Stuffenfelge in der Natur abzuleiten, gelöst. Wenigstens die ersten Stuffen, über welche die Natur allmälig vom organischen zum unorganischen herabsteigt, sind uns bekannt, und wir haben zunächst kein andres Geschäft als das, jene Stuffenfolge in der Natur selbst aufzuzeigen. \*)

Die Functionen des Organismus müssen sich überhaupt entgegengesetzt seyn, sie schließen sich daher in Einem und demselben Individuum wechselseitig aus, indem sie entweder an verschiedne Organe vertheilt, oder ganz durch einander verdrängt wer-

schon in Blumenbachs Specimen physiologiae comparatae interanimalia calidi et frigidi sanguinis, weiter ausgeführt in der Rede über die Verhältnisse der organischen Kräfte von Hrn. Kielmeyer deren Hauptgedanken,
daß nämlich in der Reihe der Organisationen Sensibilität durch Irritabilität und wie Blumenbach und Sömmering bewiesen haben, zuletzt von der Reproductionskraft verdrängt werde, aus Herders Ideen zur
Philos. der Gesch, der Menschheit, ister Theil
S. 117. — 126. genommen ist. Wie indeß Sensibilität durch Irritabilität und beide endlich durch das
Uebergewicht der Reproductionskraft verdrängt werden ist noch durch keinen dieser Versuche erklärt
vorden.

werden. Diess ist gleich anfangs bewiesen worden, (oben S. 63)

Aber es ist jetzt erst erklärbar, wie jene Functionen sich entgegengesetzt sind. Da nach unsren vorhergehenden Untersuchungen Sensibilität, Irritabilität und Productionskraft mit allen ihren Modificationen eigentlich nur Eine Kraft sind, (da wenigstens jede niedrere Kraft mit der höheren Einen Factor gemein hat) so folgt, daß sie sich nur in Ansehung ihres Hervortretens oder ihres Erscheinens, im Individuum oder in der ganzen organischen Natur entgegengesetzt seyn können. Reproductionskraft ist auch Irritabilität und Sensibilität, und verdrängt diese beiden nur in der Erscheinung, denn das letzte eben, worein diese beiden sich verlieren, ist die Reproductionskraft.

Indess da jene Functionen des Organismus in der Erscheinung wenigstens sich ausschließen, so kann der Beweis der Wirklichkeit einer solchen dynamischen Stuffenfolge nur

theils aus den verschiednen Organen,

theils aus den verschiednen Zuständen desselben Individuums (insofern nämlich in beiden die Herrschaft der Einen Function die andre ausschließt),

theils endlich aus der Verschiedenheit der Organisationen selbst und der coexistirenden VerschieEchiedenheit in der Proportion der organischen Functionen geführt werden; und wir werden uns auch wirklich dieser dreifachen Beweisart bedienen.

Die Functionen des Organismus erscheinen als sich unter einander ausschließend, und sich entgegengesetzt. Alle möglichen Verhältnisse werden daher, vermittelst einer Wechselbestimmung dieser Functionen durch einander erschöpft werden.

A. Wechselbestimmung der Sensibilität und der Irritabilität. Sensibilität und Irritabilität bestimmen sich wechselseitig, insofern Sensibilität in der Irritabilität als ihrer unmittelbarsten Erscheinung hervortritt. Aber

- I) beide, Sensibilität und Irritabilität müssen Einen Factor wenigstens gemein haben ebendelswegen, weil in die Eine die andre übergeht, und in ihr nur als ihrem Object sich darstellt.
- Sensibilität am unmittelbarsten sich darstellt, und erlischt jede Thätigkeit unmittelbar in ihrem Producte, so muss wie die Irritabilität in der Erscheinung steigt, die Sensibilität fallen, und umgekehrt in dem Verhältniss als die Sensibilität steigt, muss die Irritabilität in der Erscheinung fallen, (Die letztere Einschränkung muss immer hinzugefügt werden, weil ursprünglich Irritabilität ohne Sensibilität so wenig als Sensibilität ohne Irritabilität möglich ist).

## Beweis.

## Dieser kann geführt werden

- a) aus den verschiednen Organen desselben Individuums.
  - aa) Da Sensibilität eine in ihr Subject zurückgehende Thätigkeit ist, so lässt sie sich überhaupt nur unterscheiden im Gegensatz gegen eine nach aufsen gehende Thätigkeit, (Irritabilität). Wo also die Sensibilität in der organischen Natur ein Uebergewicht erlangt, muss auch ein Organismus hervortreten, der nur Sensibilität ist, d. h. dessen Function nicht als Irritabilität (durch Thätigkeit nach außen) sich darstellt. Es wird dadurch erklärt, was anderwärts gesagt worden ist. Sensibilität seye nur als das Negative der Irritabilität vorstellbar. Sensibilität als solche wird dadurch unerkennbar, dass sie sich unmittelbar in die Irritabilität verliert, erkennbar also nur dadurch, dass sie (oder dass vermittelst ihr die Erregung von außen) nicht unmittelbar in äussre Bewegungen übergeht-Ist nun Sensibilität nur als das Negative der Irritabilität vorstellbar, so mus, wo ein Uebergewicht der Sensibilität ist, auch ein Organismus seyn, der eine absolute Negation der Irritabilität, (der Irritabilität gar nicht unterworfen) ist, - ein solcher Organi-

(Wenn es eine Gradation der organischen Kräfte giebt, wie wir im Vorhergehenden bewiesen haben, so muß es auch eine Gradation der Organe geben. Und wenn der Organismus nur das zusammengezogne verkleinerte Bild des allgemeinen Organismus ist, so muß auch im Weltorganismus eine solche Gradation der Kräfte sich finden, wie wir nachher sehen werden).

Das Gehirn, und seine Fortsetzung, die Nerven haben sich ganz bloß die Sensibilität zugeeignet, aus ihnen also ist durch das Uebergewicht der Sensibilität die Irritabilität ganz verdrungen, denn die Meinung, daß auch alle Nervenfunctionen Zusammenziehungen seyen, hat kein Mensch noch bewiesen.

bb) Umgekehrt, da Sensibilität nur als das Negative der Irritabilität vorstellbar ist, so muß sie, wo sie unmittelbar in die Irritabilität übergeht, absolut verschwinden. Nun muß aber dem Organismus, der nur Sensibilität ist, um ihm das Gleichgewicht zu halten, ein Organismus coexistiren, der nur Irritabilität ist, dieser Organismus ist der des Herzens und seiner Fortsetzungen, der Arterien. Da dieser Organismus die Irritabilität,

uebergewicht der letztern alle Sensibilität aus ihm verdrängt werden. Hier nämlich erstirbt alle Sensibilität unmittelbar in den Bewegungen. Es findet gar kein Reflex mehr statt, und alle organische Thätigkeit ist nur eine Thätigkeit nach aussen. Aber diese Thätigkeit nach aussen. Aber diese Thätigkeit nach aussen ist selbst nur unter Bedingung der Sensibilität möglich, Sensibilität also ist da, nur dass sie unmittelbar in der Irritabilität erlischt, und nur insofern kann das Herz z. B. ein unwillkührliches Organ noch mit einigem Sinn heißen.

- b) aus den verschiednen Zuständen desselben Individuums z. B. Krankheiten, wo bei erhöhter Sensibilität alle Bewegungskraft erstorben ist, oder umgekehrt mit steigender Irritabilität die Sensibilität sinkt. Selbst der Zustand des Schlafs gehört hieher, wo mit dem Sinken der Sensibilität die Irritabilität des Herzens und der Arterien steigt.
- c) aus den verschiednen Organisationen. Wenn es aus dem vorhergehenden gewiss ist, das Sensibilität (als das Negative der Irritabilität) an das Daseyn eines Organismus gebunden ist, der der Irritabilität grenic unterworfen ist, so sehen wir das Gehirn, als den Kern gleichsam, us welchem ener Orga ismus hervorquillt, am größten und vollkommensten or-

ganisirt bei'm Menschen, und abwärts von ihm, in ein immer kleineres Volum und unvollkomnere Organisation zusammenschwindend. Bei den Wallfischarten schon ist es in Vergleichung mit ihrer übrigen Masse fast = 0, umgeben von einem dicken ölichten Fluidum, daher die Stumpfheit ihrer Sensibilitätsäusserungen. dem Geschlecht der Vögel bemerkt man wenig Mannichfaltigkeit der Structur mehr, wenig Hervorragungen, Concavitäten und Wendungen. - Bei den Reptilien (wo zuerst auch die Nerven aufhören , Knoten (untergeordnete Gehirne) zu zeigen, wird es ganz klein, und eben so bei den Fischen, die doch in Ansehung der Sensibilität noch unter jenen stehen, weil auch ihr Gehirn durch seine Umgebungen unzugänglicher wird. Bei den Insekten fängt es an ganz problematisch zu werden, mit Gewissheit erkennt man nur noch das verlängerte Hirnmark mit vielen Knoten versehen. Bei dem größten Theil der Würmer wird es ganz indemonstrabel, und bei den Zoophyten verschwindet zugleich mit ihm auch alle äufsre Anzeige der Sensibilität.

So wie nun das Gehirn durch die ganze organische Welt herzballmählich abnimmt und zuletzt verschwindet, eben so ist es mit den äufsern Organen der Sensibilität. Das Auge z. B. erhält sich herunter bis auf die Insekten, und tritt sogar bei einigen Geschlechtern, dem der

Vögel z. B. vollkommner hervor. Bei den Insekten fängt die Structur des Auges an ihre Regelmäßigkeit zu verlassen, denn hier erscheint es bald sehr groß und bald sehr klein, jetzt ist es Ein Augenähnliches Organ nur, und jetzt auf Einmal mehrere hundert, in die jener Sinn sich ausbreitet. Bei den meisten Würmern wenn sie auch Augen haben, sind sie wenigstens bedeckt. Bei den Polypen ist kein Organ mehr demonstrabel, obgleich sie das Licht zu suchen scheinen.

Durch welches Medium jene Eine Kraft, die Ursache der Sensibilität ist, in verschiedne Strahlen sich spalte, ist ungewiß; indeß belehrt die abnehmende Mannichfaltigkeit im Bau des Gehirns, das zunehmende UebergewichtEines Sinns über alle andre, und die endliche Contraction aller Sinne in Einen homogenen Sinn (wie bei'm Polypen) daß jene Kraft abwärts vom Menschen an immer gleichförmiger zu werden anfängt, und zuleizt in völlig unwillkuhrlichen Bewegungen verschwindet.

Aber wenn so die Sensibilität durch die ganze organische Natur, allmalich tätlt, so muß nach dem aufgestellten Gesetz in gleichem Verhaltniß die Irriritabilitätsteigen. Aber wo die Sensibilität absolut verschwindet, geschieht es nur deßwegen, weil sie unmittelbar in Bewegungen sich verliert, in welchem Fall die Bewegungen unwillkührlich geuannt werden, ob-

gleich für den wahren Physiologen der Begriff einer willkührlichen Bewegung ein sinnloser Begriff ist. Denn die Bewegung des Herzens erscheint zwar als unwillkührlich, nicht als ob nicht auch diese Bewegung, wie alle organische durch Sensibilität vermittelt wäre, sondern weil hier die Sensibilität unmittelbar in ihren Effect sich verliert, und wir statt der Ursache nur die Wirkung erblicken. Dagegen erscheinen andre Bewegungen willhührlich, weil sie durch keinen bestimmten Reiz (z. B. den des Bluts, wodurch das Herz bewegt wird) sondern nur durch die Summe der unablässig wirkenden Reize (des Lichts und andrer allgemeiner Ursachen) hervorgebracht werden. Denn da diese Reize continuirlich fortwirken, ohne dass jeder einzelne in Bewegungen übergienge, - (woran man-allein Sensibilität erkennt, denn Sensibilität ist nichts anders, als das Negative der Irritabilität), so muss dadurch endlich eine Summe von Bewegungskraft entstehen, über welche der Organismus disponiren zu können scheint, da ihm doch ihr Verbrauch eben so nothwendig ist, als in dem sogenannt unwillkührlichen. Daher scheint zugleich mit der Erschöpfung jener Summe von Reizen, welche auf Anstrengungen erfolgt, fund die Ermüdung heifst,) - so wie dem aufgestellten Gesetz ganz gemäß auch durch überhandnehmende Irritabilität der · unwillkührlichen Organe (die durch berauschende Mittel hervorgebracht wird) - auch die Sensibilität zu erlöschen (im Schlaf), obgleich, dass die Sensibilität nicht erlischt, aus dem (ununterbrochnen) Träumen

wäh-

während des Schlafs (auf das man auch bei Thieren aus manchen Bewegungen während dieses Zustandes schließen muß), und daß sie (als Lebensquell) überhaupt nicht, als nur mit dem Leben selbst erlöschen kann, gewiß ist.

Diese Berichtigung des Begriffs von willkührlicher und unwillkührlicher Bewegung vorausgesetzt, so muß, wo die Sensibilität in der organischen Natur fällt, statt ihrer die Irritabilität allein hervortreten, d. h. die Sensibilität muß ganz in der Irritabilität verloren seyn, nach der gewöhnlichen Sprache, die Bewegungen müssen immer unwillkührlicher werden.

Und so ist es auch. In den Pflanzen werden zwar die Säfte durch Reizbarkeit der Gefässe umgetrieben, aber nur in wenigen Spuren und nur bei einigen Pflanzen, z. B. dem Hedysarum gyrans. bei andern nur in gewissen Zuständen, z. B. im Moment der vollständigen Geschlechtsentwicklung. zeigt sich etwas der sogenannt willkührlichen Bewegung ähnliches. Denn auch die Bewegung der Mimosa pudica, der Dionaea muscipula u. a. da sie auf einen bestimmten äußern Reiz (gewöhnlich Berührung) erfolgen, sind nur als unwillkührliche Bewegungen anzusehen (und damit wäre auch der Streit über die Sensibilität der Pflanzen geschlichtet. Sensibilität (als allgemeine Ursache des Lebens) muse auch den Pflanzen zukommen. Aber sie muss auch in der organischen Natur in dem Verhältniss als das

Uebergewicht der untergeordneten Kräfte zunimmt, indemonstrabel werden, weil sie nur da vorausgesetzt wird, wo sie nicht unmittelbar in Bewegungen erstirbt).

Aber eben so ist es in den untersten Klassen des Thierreichs, denn auch hier ziehen sich alle Bewegungen in einen so engen Kreis, und in solche Regelmässigkeit zusammen, dass auch der letzte Schein der Willkühr verschwindet. - Wo die Sensibilität allmählich sichtbarer hervortritt, in der Klasse der Insekten z. B. und der Amphibien werden die Bewegungen minder einförmig regelmäßig und mannichfaltiger, (man erinnre sich, dass manche Insekten alle möglichen Arten von Bewegungen in sich vereinen), aber immer noch behauptet die Irritabilität ihre Unabhängigkeit von der Sensibilität, da selbst nach Zerstörung des ganzen Organismus in einzelnen Organen ihre Aensserungen fortdauren, und die geringe Vulnerabilität dieser Thiere die eingeschränkte Herrschaft der Sensibilität beweiset. Endlich mit zunehmender Vulnerabilität nimmt auch die Unterordnung der Irritabilität unter die Sensibilität zu, jedoch so, dass zu gleicher Zeit (wie in den beweglichsten Thieren, den Vögeln und den meisten warmblütigen, deren Irritabilität zugleich mit der Sensibilität weicht) die Schnelligkeit, Mannichfaltigkeit und Kraft der Bewegung zunimmt. Allmählich nur nimmt auch die Beweglichkeit ab, aber nur auf dem Gipfel aller Organisation tritt Sensibilität in absoluter Unab-

hän-

hängigkeit von den untergeordneten Kräften als Beherrscherin des ganzen Organismus hervor.

Es ist also durch allgemeine Induction bewiesen, dass durch die ganze organische Natur wie die Irritabilität steigt, die Sensibilität fällt; und wie die Sensibilität steigt, die Irritabität steigt, die Irritabität fällt.

Aber Sensibilität verliert sich mittelbar durch Irritabilität, und Irritabilität verliert sich unmittelbar in die äußerste Grenze der organischen Kraft, auf welcher organische und anorgische Welt sich scheidet — die Reproductionskraft.

B. Wechselbestilmmung der Sensibilität und der Reproductionskraft. Wenn die Sensibilität in die Reproductionskraft erst durch die Irritabilität sich verliert, so muss, in demselben Verhöltniss, in welchem Irritabilität über Sensibilität das Uebergewicht erlangt, die Productionskraft steigen, und so ist es auch, denn vom Menschen abwärts sehen wir sie durch das Geschlecht der vierfüssigen Thiere, der Vögel u. s. w. bis herab zu Amp bien und Fischen im Steigen ibegriffen; indem schon die zum Theil langsamer werdende Nutrition die Abnahme der Irritabilität, die Mannichfaltigkeit eigenthümlicher Secretionen (der animalischen Gifte z. B. u. a.) eine veränderte Assimilationskraft, endlich bald die Grö-Ise der producirten Individuen, bald ihre vollkommnere Ausbildung, bald ihre immer wachsende und auf den tiefern Stuffen unermesslich werdende Anzahl, das Uebergewicht der Productionskraft in diesem Theil der Natur verkündigt. Wo die Zeugungskraft in Ansehung ihrer Intensität wieder abnimmt (bei den Insecten) tritt das Schauspiel der
Metamorphosen, und mit ihm der Knusttrieb hervor, und wo auch dieser erlischt, tritt an seine
Stell ein unbegränzter Erstattungstrieb. — Aber in
gleichem Verhältnis sinkt auch die Sensibilität.

C Wechselbestimmung der Irritabilität und der Productionskraft. Wo selbst die Irritabilität kaum in völlig unwillkührlichen Bewegungen übrig ist, muss für die Erscheinung von allen organischen Kräften, nur noch die äußerste, die Reproductionskraft übrig bleiben. Es muss daher in jedem Organismus ein drittes System syen, was man das reproductive nennen kann, und zu welchem alle Organe der Nutrition, Secretion und Assimilation gehören. - Warum ist das reizbare Herz kein Secretionsorgan, wohl aber die träge Leber? Ferner, Blumenbach und Sommering haben bewiesen, dals nur diejenigen Theile, die vom Gehirn unabhängig sind, und dass alle Theile nur solcher Thiere sich wiederersetzen, die gar kein oder ein höchst unvollkommnes Gehirn haben. Diess heisst allgemeiner ausgedrückt, so viel: die Reproductionskraft in aller ihrer Vollkommenheit tritt erst da hervor, wo Irritabilität und Sensibilität entweder schon erloschen, oder dem Erlöschen wenigstens nahe sind \*)

sind. \*) Und diese Stuffe der organischen Natur ist durch das Geschlecht der Zoophyten und der Pflanzen (von denen jeder einzelne Theil mit allen andern gleichartig, und fast alle Heterogeneität verschwunden ist) bezeichnet.

## Folgesätze.

Alles bisherige zusammengefast ergiebt sich folgendes als Resultat:

"Der Organismus um erregbar zu seyn, muß mit sich selbst im Gleichgewicht stehen, in diesen Gleichgewichtspunkt fällt der Organismus als Object. Stünde der Organismus nicht mit sich selbst im Gleichgewicht, so könnte dieses Gleichgewicht nicht gestört werden, es wäre im Organismus kein dynamischer Thätigkeitsquell, es wäre in ihm keine Sansibilität. Aber eben deßwegen weil Sensibilität nur Störung des organischen Gleichgewichts ist, ist sie nur in der continuirlichen Wiederherstellung des Gleichgewichts erkennbar. Diese Wiederherstellung zeigt sich durch die Irritabilitätserscheinungen; die ursprünglichsten Factoren der Erregbarkeit sind also Sensibilität und Irritabilität, die nothwendig cöexität.

\*) Freilich ist die Reproductionskraft nicht durch die Abwesenheit der Nerven bedingt, (denn sonst könnten
z. B. die Naiden nicht Reproductionen zeigen), sondern durch das Sinken der Sensibilität bis zu einem
bestimmten Grade, den man durch Erfahrung erforschen muß, und der selbst mit dem Daseyn der
Nerven noch besteht.

stiren. Aber weil das Product jeder Wiederherstellung immer wieder der Organismus selbst ist, so erscheint sie auf der tiefsten Stuffe als beständige Selbstreproduction des Organismus, ihre Ursache als Reproductionskraft: dass sie aber als solche erscheint, ist zuletzt nur durch die Influenz einer höhern Ordnung, durch die der Organismus gegen die Einflüsse seiner unmittelbaren Außenwelt geschüzt und gleichsam gewaffnet ist. (d. h. nur aus der Erregbarkeit) begreiflich."

Daraus nun fließen unmittelbar folgende Sätze:

Wenn im Organismus eine Gradation der Kräfte ist, wenn Sensibilität in Irritabilität, Irritabilität in Reproductionskraft sich darstellt, und die niedrere Kraft nur die Erscheinung der höhern ist, so wird es in der Natur so viele Stuffen der Organisation überhaupt geben, als es verschiedne Stuffen der Erscheinung jener Einen Kraft giebt. — Die Pflanze ist, was das Thier ist, und das niedrere Thier ist, was das höhere ist. In der Pflanze wirkt dieselbe Kraft, die im Thier wirkt, die Stuffe ihrer Erscheinung nur liegt tiefer. In der Pflanze hat sich schon ganz in Reproductionskraft verloren, was bei dem Amphibium noch als Irritabilität, und bei'm höheren Thier als Sensibilität unterschieden wird, und umgekehrt — —

Es ist also Eine Organisation, die durch alle diese Stuffen herab allmählich bis in die Pflanze sich verliert. und Eine ununterbrochen wirkende Ursache, die von der Sensibilität des ersten Thiers an bis in die Reproductionskraft der letzten Pflanze sich verliert.

Wäre in dieser Evolution nicht jeder Punkt, wo die Kraft Productionskraft wird, nothwendig auch der Punkt wo die Kraft sich spaltet (oben S. 217) so würde in der Natur nichts als Pflanze und Reproductionskraft seyn, denn nur dadurch, dass jene Kraft, als Productionskraft, an entgegemgesetzte Individuen sich vertheilen muss, wird es möglich, dass sie in's Unendliche fort ihre Bedingung reproducire und mit dieser ihr Product.

Statt der Einheit des Products also, welche wir oben suchten, und die wir eben wegen der Trennung in entgegengesetzte Geschlechter (die alle weitere Bildung desselben Products unterbricht) nicht annehmen konnten (oben S. 58.) haben wir nun eine Einheit der Kraft der Hervorbringung durch die ganze organische Natur. Es ist nicht Ein Product zwar, aber doch Eine Kraft, die wir nur auf verschiednen Stuffen der Erscheinung gehemmt erblicken. Aber diese Kraft tendirt ursprünglich nur gegen Ein Product; die Kraft ist auf verschiednen Stuffen gehemmt, heißt also eben soviel, als: jenes Eine Product ist auf verschiednen Stuffen gehemmt — und, was nothwendig daraus folgt, dass alle

diese auf verschiednen Stuffen gehemmte Producte nur Einem Product gleich gelten.

Und so wär' es denn wohl Zeit, auch in der anorgischen Natur jene Stuffenfolge aufzuzeigen, und den Gedanten zu rechtfertigen, dass die organischen Kräfte, Sensibilität, Irritabilität und Bildungstrieb alle nur Zweige Einer Kraft seyen, eben so ohne Zweifel, wie im Licht, in der Electricität u. s. w. nur Eine Kraft als in ihren verschiednen Erscheinungen hervortritt. \*)

Wenn in der organischen Natur nur der allgemeine Organismus, gleichsam sich contrahirt, so müssen in der allgemeinen Natur wenigstens die Analoga aller jener organischen Kräfte vorkommen. Und so wäre

Natur der Ursache des Bildungstriebs in der organischen Natur entspricht. Und wenn das Licht letzte Ursache, alles chemischen Processes ist (oben S. 139) so wäre der Bildungstrieb selbst (wie das Organische von dem Anorgischen überhaupt) nur die höhere Potenz des chemischen Processes, und so, da alle unorganische Bildung doch nur chemisch geschieht,

war'

wär' es Eine Action, die allen Naturbildungen ihre Regelmäßeigkeit giebt. \*)

easib siw loss

Unter dieser Action ist nun schlechterdings nichts materielles zu denken, so wenig als unter dem Licht selbst. Sie selbst ist schlechthin nicht materiell, nur ihre unmittelbaren Producte sind es. Ware das Licht ihr Product, so war' es Materie, in dem Sinn wie überhaupt etwas Materie ist. Denn da alle Materie Raumerfüllung, d. h. Action von bestimmtem Grad ist. so ist insofern alle Materie immateriell. das Licht ist nicht ihr Product, sondern nur ihr Phänomen. Das Licht, d. h. das, was wir Licht neunen ist überhaupt nicht Materie, selbst nicht eine werdende, (im Werden begriffne Materie) es ist vielmehr das Werden selbst; Lichtwerdung das unmittelbarste Symbol der nie ruhenden Schöpfung. - Da das Licht keines höhern Lichts bedarf, und da es eigentlich das ist, was die äußerste Gränze unsrer Sensibilität bezeichnet, kann es nicht mehr selbst Object, d. h. Materie seyn. Indess versteht sich von selbst, dass jenem Werden, das wir Licht nennen, irgend ein Substrat, also irgend eine Materie zu Grunde liegen muls. Aber, was wir

Einfluss des Lichts auf Crystallbildung. Prevost's neue Lichtversuche? — Allgemeine mit dem reichlichern Zufluss des Lichts gleichzeitige Bewegung in der organischen Natur u. s. w.

wir Licht nennen ist nicht jenes Substrat, sondern das Werden selbst.

(Es entsteht natürlich die Frage, wie diese Ansicht des Lichts mit den chemischen Wirkungen desselben, so wie mit den optischen Phänomenen, die eine Materialität des Lichts beweisen sollen, sich reime?

#### Was

a) die chemischen Wirkungen des Lichts bertifft, so reduciren sie sich alle auf die desoxydirende Eigenschaft des Lichts. Der Grund dieser Eigenschaft muß also in dem Verhältnis des Lichts zum Sauerstoff gesucht werden. Welches ist nun dieses Verhältnis?

Da das Licht im chemischen Processe hervortritt, wie der Sauerstoff als Mittelglied des Processes verschwindet, so muß der Sauerstoff das Vermittelnde der entgegengesetzten Affinitätssphären (der Erde und der Sonne) seyn. — So lange beide getrennt sind, und nur mittelbar sich berühren, d. h. so lange jenes Mittelglied (das beide diremirt) noch vorhanden ist, ist auch Dualität und mit ihr Electricität. Sobald das Mittelglied aufgehoben ist, und die entgegengesetzten Affinitätssphären in einander übergehen. — das Phänomen jenes Uebergangs ist die im Licht selbst gleichsam sich öffnende Sonne — ist alle Dua-

lität aufgehoben, und der chemische Process beginnt.

Da nun das Licht nur Phänomen des verschwindenden Sauerstoffs ist, (was gleichsam an seine Stelle tritt), so muss umgekehrt auch der Sauerstoff wieder Phänomen des verschwindenden Lichts oder das seyn, was an die Stelle des Lichtes tritt. Der Sauerstoff ist den beiden Affinitätssphären gemeinschaftlich entgegengesetzt, eben weil er beide trennt und beide vermittelt. Das Licht also muss verschwinden, wo sein Gegensatz wieder hervortritt, und so als - desoxydirendes Mittel (gleichsam als verbrennlicher Körper) zu wirken scheinen. Aber das Licht, d. h. das was wir Licht nennen, desoxydirt nicht, sein Verschwinden coëxistirt nur der Desoxydation.

Das Licht desoxydirt nicht, sondern die Action, deren Phanomen es ist. Aber es ist allgemeines Gesetz dieser Action, dass sie auf das negative positiv, auf das positive negativ wirkt. (z. B. der oxydirte Körper ist negativelectrisch, positiv ist der nichtoxydirte). Also desoxydirt sie nicht, sondern sie macht positiv electrisch. Ob dieser Desoxydation ein Verbrennen des Lichtsubstrats coëxistire, ist eine andre Frage. — Es geht mit der Annahme einer solchen desoxydirenden Ursache

8 0000

ein Licht auf, über manches bisher Räthselselhafte, z. B. die im Ganzen genommen immer sich gleich bleibende Quantität des Sauerstoffs in der Atmosphäre, die nur daraus erklärbar ist, dass eine allgemeine gleichförmig wirkende Ursache ein Gleichgewicht des negativen und positiven Zustandes erhält, und so verhindert, dass die Materie weder in dieses noch in jenes Extrem sich verliere. Jene allgemeine Action wirkt auf das positive oxydirend wie auf das negative desoxydirend, und beide Wirkungen coëxistiren in der Natur ebenso beständig, wie positive und negative Electricität.

### Was aber

b) die optischen Phänomene betrifft, die eine Materialität des Lichts anzeigen sollen, so finden wir um so weniger nöthig, uns darauf einzulassen, je weniger jene Phänomene, (z. B. Refraction u. a.) selbst ausgemachter Natur sind, und je gewisser es ist, dass fast kein Satz unsrer Optik eine unzweiselhafte Existenz hat. —

Aber dieselbe Thätigkeit, welche auf einer tiefern Stuffe als Bildungstrieb erscheint, erscheint auf einer höhern als Irritabilität, denn dass beide in ihrem Princip identisch, ist schon dadurch gewise, dass beider Bedingung Hetero-

geneität ist, und so würde nun, um weiter fortzuschließen.

- 2) die Electricität das seyn, was der Irritabilität in der Außenwelt entspricht. Es wird wohl verstattet seyn, statt aller andern Beweise die Galvanischen Erscheinungen anzuführen. Denn
  - a) dass die Galvanischen Erscheinungen mit den electrischen dem letzten Princip nach identisch seyen, ist gewiss, obgleich Galvanismus und Electricität selbst verschiedne Erscheinungen sind, denn durch den Galvanismus wird die Electricität gleichsam zu einer höhern Function erhoben. Die Electricität fordert nur Duplicität, und erscheint nur in der Berührung und Trennung heterogener Der Gravanismus aber fordert als Körper. Bedingung Triplicität; und ist in geschlofsner Kette, und in der Ruhe selbst thätig. Aber eben so ist es mit jener Action, insofern sie Ursache der Irritabilität ist, denn jene Action, weil ihre Bedingungen (Triplicität) im organischen Körper immer gegenwärtig sind, \*) kann nie ruhen, aber ihre Thätigkeit ist eine gleichförmige; zur Aeulserung durch Contraction gelangt sie eben so wie zur Aeufserung durch
- \*) Man lese Fontana's treffliche microscopische Beobachtungen über den Bau des Muskels in seinen Untersuchungen über die Natur thierischer Körper.

durch Electricität, nur durch ein neues Schliesen oder Trennen der Kette. Die Thätigkeit in der Galvanischen Kette also ist nicht selbst Electricität, (wenigstens nicht, was man bisher unter Electricität verstanden) wohl aber durch Electricität bedingt. Es ist die zur gleichförmigen Thätigkeit gleichsam erhobne Electricität, eine in ein System von Körpern gleichsam eingeschlossne, und nur in diesem Umkreis, und auf nichts außer ihm wirkende Action. \*)

#### Aber

b) dass deshalb das Agens bei den Irritabi-Iitätsäusserungen selbst Electricität seye, folgt nicht, (so wenig als aus dem vorhergehenden folgt, dass das Licht selbst Agens des Bildungetriebs seye). Electricität ist nur das, was jener höhern (organischen) Aktion in der allgemeinen Natur entspricht. Jeue erganische Action ist selbst auch wieder eine höhere Potenz der Galvanischen Action. Selbst die Contractionen des in die Galvanische Kette eingeschlosenen Organs scheinen nicht unmittelbare Wirkungen der in dieser Kette thätigen Veränderung zu seyn. -- Electricität ist in Bezug auf Trritabilität eine ganz aussre Erscheinung, (die nur unter der Form des

<sup>\*)</sup> Daher ist es begreißich, dass kein Electrometer sie anzeigt, noch anzeigen kann.

des Galvanismus eine scheinbar innre Thätigkeit wird, weil sie hier nur innerhalb der
Kette, in welche sie eingeschlossen ist, wirksam ist). — Dagegen ist die Ursache der Irritabilitätserscheinungen eine absolut innre an
das Organische absolut gefesselte Action. \*)
Electricität also ist nur als ein späterer Abkömmling jener organischen Kraft anzusehen,
welche als Ursache des Bildungstriebs und
der Irritabilität nur in ihrem Producte mittelbar erkennbar ist, und nur erst da unmittelbar sich darstellt, wo alles Organische aufhört.

Indels ist die Action, die Ursache der Irritabilität ist, an dieselben Bedingungen wie die Electricität geknüpft, und dadurch lösen sich eine Menge bisher unaufgelöster Räthsel. Es ist gewifs vorerst, dass auch in diesem höhern Process wie in dem electrischen der Sauerstoff (als Mittelglied entgegengesetzter Affinitätssphären) das mittelbar - Bestimmende seyn muss; dass er, (weil sonst der chemis-

<sup>\*)</sup> Dass nicht Electricität selbst, deren erste Leiter etwa die Nerven wären, Ursache der Irritabilität seyn könne, ist schon durch Hallers Einen Grund widerlegt, dass Electricität an und für sich keine Kraft ist, die (umgeben von leitenden Substanzen aller Art) als eingeschlossen in den Nerven gedacht werden kann.

mische Process unvermeidlich wäre) nicht unmittelbar in diesen Process eingreifen darf, sondern nur durch einen dritten Körper, der gleichsam sein Repräsentant ist, in ihn einwirkt. Dieser dritte Körper ist im thierischen Lebensprocels das Blut, das allein unmittelbar den Sauerstoff berührt, und im Lebensprocels nur als sein Repräsentant auftritt. Weil das Blut als flüssiger Körper fortbewegt wird, und als Substanz von variabler Qualität überhaupt durch jede Contraction verändert (desoxydirt wird) erfüllt es auch allein die oben (S. 170.) aufgestellte Bedingung des dritten Factors im Galvanischen Lebensprocess, nämlich dass er durch seine Veränderlichkeit ein beständiges Werden und Wiederaufhören der Triplicität möglich mache. Ohne jene Berührung würde der Lebensprocess bald stille stehen, weil seine Bedingung, immer erneuerte Heterogeneität, ohne dieselbe fehlte. Dagegen, indem durch die Nutrition (welche bei Thieren durch verbrennliche Stoffe ge. schieht) einerseits, und die Respiration (welche das Blut in eine oxydirte Flüssigkeit \*)

<sup>\*)</sup> Uebrigens wirkt das Blut im thierischen Körper als Substanz von variabler Qualität überhaupt, da es durch die Irritabilitätsäufserungen selbst wieder desexydirt wird, (ohne Zweifel, weil iligen die Nutrition

verwandelt, andrerseits die Bedingung alles electrischen Processes, (nämlich ein entgegengesetztes Verhältniss seiner Factoren zum Sauerstoss beständig reproducirt wird, auch der Lebensprocess, (als ein electrischer höherer Art) immer neu angefacht werden muss.

Aber so wie durch die organische Natur die Irritabilität abnimmt, und mit ihr jener electrische Process, so werden auch die Bedingungen jenes Processes allmählich verschwinden. Die Pflanze hat nur insofern überwiegende Reproductionskraft, als die Irritabilität in ihr schon völlig gesunken ist, und da die Pflanze nur als Reproductionskraft besteht, so vird ihr Leben (und also auch der Grad von Irritabilität, der allein mit ihrem Leben d. h. mit dieser bestimmten Pro-

tion coexistirt). Merkwürdig ist in dieser Rücksicht insbesondre der Gegensatz, der am auffallendsten in den Zusammenziehungen des Herzens existirt. Wenn der rechte Theil des Herzens durch das vom ganzen Körper zurückkommende, d. h. großentheils schon desoxydirte Blut zur Contraction bestimmt wird, so ist es dagegen das unmittelbar von den Lungen kommende, d. h. noch reichlich mit Sauerstoff versehene Blut, was den linken Theil zur Zusammenziehung reizt, und so scheint das Blut, dieser lar familiaris im Galvanismus des Lebensprocesses seine Qualität nach der Qualität der übrigen Factoren in der jedesmaligen Kette umändern zu müssen.

portion der organischen Kräfte besteht) gefördert werden, durch alles was die Irritabilität retardirt. Die Bedingungen ihres Lebensprocesses werden daher schon als die entgegengesetzten von denen, des thierischen erscheinen. Die Pflanze wird nur negativ galvanisirbar seyn.

(Der Galvanismus, sagt man, erstreckt sich nicht über das Pflanzenreich. Warum nicht? Er wird nur der negative des thierischen Galvanismus, in der Pflanze. Es ist auffallend. daf die Reizbarkeit, so weit sie der Pflanze zukommt, gefördert wird durch Substanzen, welche im electrischen Conflict alle negativ sind, wie Metallkalke, Wasser, Salpeter, Salpetersäure, Schwefelsäure, Salze aller Art u. s. f. Denn dass hierbei nicht sowohl der Sauerstoff dieser Substanzen, wie man gewöhnlich glaubt, als ihre negativ - electrische Beschaffenheit wirksam ist, erhellt daraus, dass der Schwefel z. B. dieselbe Wirkung wie die Säuren äußert. - Nun sind ebendiese Körper alle, sobald sie aufhören, tropfbar flüssig zu seyn, (zum Beweis, dass es nicht ihre chemische Qualität ist, die sie wirksam macht) unwirksam im thierischen Galvanismus. - Dagegen ist es höchst auffallend, dass eben solche Körper, welche im thierischen Galvanismus die wirksamsten sind, Opium

z. B., Kohlenstoff (nach Ingenhousz) und gewiss auch Metalle die Reizbarkeit der Pflanzen deprimiren).

Aber wie die Irritabilität sinkt durch die organische Natur, so nimmt auch mit ihr die Respiration (d. h. der Einfluss des Sauerstoffs auf den Organismus) und mit dieser die Circulation ab. Jene ist bei den Thieren, wo die Irritabilitätsäußerungen mit großer Schnelligkeit, und in kurzen Zeiträumen auf einander erfolgen - (den Vögeln z. B. in denen durch blasenartige mit den Lungen zusammenhängendeOrgane die Luft bis in die hohlen und marklosen Gebeinen der Flügel dringt) - die ausgebreitetste, und obgleich allmählich matter und langsamer geschieht sie doch regelmässig auf dieselbe Art bis zu den Fischen, (mag ihnen nun das Wasser in den Kiemen statt der Luft dienen nach Vicq' d' Azyr, oder mögen sie nach andern die im Wasser selbst befindliche Luft einathmen), aber eben hier ändert auf einmal auch das ganze Irritabilitätssystem sich um, es verschwindet der Eine Ventrikel des Herzens und das Blut kehret aus dem Herzen nicht mehr durch eine besondre Höle zu den Lungen zurück. Bei den Insekten verschwinden die Lungen, und statt ihrer erscheinen Luftkanäle. Aber bei ihnen, so wie bei den Würmerarten ist auch das Herz nur noch eine Reihe von Knoten, die sich einer nach dem andern langsam zusammenziehen, und was man ihr Blut nennt, ist kalt und ohne Farbe. Endlich in den Polypen ist keine Spur mehr von Respiration, (obgleich sie vorausgesetzt werden muss), aber bei ihnen verschwindet auch alle Spur von Herz, oder Gefässen. - Mit den Pflanzen endlich, d. h. wo die Irritabilität am tiefsten sinkt wird die Respiration zu einer Expiration der reinen Luft, und der Sauerstoff der bei den Thieren die der Nutrition entgegengesetzte Function hat, wird ihnen, wie Ingenhousz gezeigt hat (mittelbar oder unmittelbar) zur Nahrung selbst.

Es erhellt nun aus all' dem zusammengenommen, wie der Sauerstoff als Bestimmungsgrund im dynamischen Process der
Erde seine Herrschaft durch die ganze Natur erstreckt, und wie man in gewissem Sinne mit Girtanner sagen könne, er seye das
Princip der Irritabilität. Er ist es eben so,
wie er Princip der Electricität ist. Es klärt
sich aber auch die Täuschung in manchen
Argumenten für und wider diese Meinung
auf. — Man kann im Allgemeinen sagen,
dass das Thier im Gegensatz gegen die Pflanze in positiven Lebenszustand seye, (der Be-

weis ist die beständige Sauerstoff - Zersetzung bei jenem, und der Zustand der Reduction bei dieser.) Da nun Oxydation überall den negativen Zustand herbeiführt, da sie die phlogistische Erregbarkeit herabstimmt (die Wärmecapacität vermehrt) wie die electrische, und das negativ electrische für den Organismus auch ein negativer Reiz ist, so ist begreislich, wie der Sauerstoff die organische Receptivität, d. h. die Erregbarkeit des Thiers vermehrt, und eben dadurch (indirect) Ursache der vermehrten Thätigkeit wird, \*) und wie umgekehrt die dem Sauerstoff entgegengesetzten (positiv - electrischen) Substanzen den positiven Zustand erhöhen, oder indirect (durch Erschöpfung der Erregbarkeit) herabstimmen; wie dagegen in der Pflanze, (deren Lebenszustand der negative von jenem ist) die negativen Reize unablässig wirken (habituell

\*) Da mit dem Mangel an Respiration augenblicklich das Leben erlischt, so ist jener dem Leben contraire Einfluss der Lust eigentlich das die Lebensthätigkeit beständig Retardirende, was durch Vermehrung der Erregbarkeit verhindert, dass die Erregung nicht in einem Moment ihr Minimum erreiche, (weil jeder Reiz die Erregbarkeit minder.) Der Sauerstoff oder sein Repräsentant das arterielle Blut ist also beständig das negative Glied in der Galvanischen Kette des Lebens, (das, was in der die Reizbarkeit des einzelnen Organs erhöhenden Kette der negativ electrische Körper ist.)

tuell werden) müssen, wie die Pflanze an die Erde (als verbrannte Substanz) gefesselt seyn muß, wie alles desoxydirende, (Licht, verbrennliche Substanzen u. s. w.) ihre Erregbarkeit im Moment erschöpft, und wie dagegen negativ - electrische Körper allein, indem sie ihre schwache Erregbarkeit erhalten, ihre Thätigkeit indirect erhöhn.

Aber die Irritabilität ist selbst nur der Eins Factor der Erregbarkeit. Jene äußre Ursache der Erregbarkeit, (die wir oben abgeleitet haben) bringt zwar die Erscheinungen der Erregbarkeit (d. h. die Irritabilitätsäußerungen) hervor, aber nur unter Bedingung einer ursprünglichen Duplicität, oder was dasselbe ist, der Sensibilität im Organismus. (S. oben S. 169.)

So werden wir auf eine noch höhere Ursache in der Außenwelt getrieben, die sich zur Electricität ebenso verhalten muß, wie Sensibilität zu Irritabilität. Denn die höchste in der Natur wirkende Ursache, die wir bis jetzt kennen, eben jene allgemeine dynamische Action setzt als Bedingung ihrer Thätigkeit schon ein dynamisches Außer einander, d. h. eine ursprüngliche Duplicität voraus, Es muß also über dieser Ursache eine höhere (als allgemeiner dynamischer Thätigkeitsquell) vorausgesetzt werden.

### Und so wird \*)

- 3) der allgemeine Magnetismus das seyn, was der Sensibilität in der Außenwelt entspricht, oder, dieselbe letzte Ursache, welche in der allgemeinen Natur Ursache des allgemeinen Magnetismus ist, wird Ursache der Sensibilität in der organischen Natur seyn, denn
  - a) so wie in der organischen Welt Sensibilität an der Gränze aller Erscheinungen steht, so in der allgemeinen Natur das, was der Sensibilität entspricht. Es muß für die allgemeine Natur eben das seyn, was die Sensibilität für die organische ist, d. h. allgemeiner dynomischer Thätigkeitsquell, und so wie der Sensibilität alle organische Kräften untergeordnet sind, so dem ihr entsprechenden alle dynamischen Kräfte des Universums.
  - b) In dem was der Sensibilität entspricht, muss in der ganzen nicht-organischen Natur allein eigentlich Identität in der Duplicität und Duplicität in der Identität seyn, (was anders sagt der Ausdruck Polarität?) Denn eben diese ist das Unterscheidende alles Organismus. Aber ist nicht eben diese Identität
- Da bis jetzt das nothwendige Daseyn des Magnetismus in der Natur nicht wie das des Lichts und der Electricität abgeleitet ist, so macht auch das folgende vorerst auf bloß hypothetische Wahrheit Anspruch.

Identität der Charakter des ganzen Universums, denn, wenn dieses die absolute Totalität, ist, die alles in sich begreift, so ist es, da es kein Object außer sich hat. sich selsbt Object, und gegen sich selbst gekehrt. Die Gegensätze fallen in das Innre des Universums, aber alle diese Gegensätze sind doch nur verschiedne Formen, in welche der Eine, in unendlichen Verzweigungen über die ganze Natur sich ausbreitende, Ur - Gegensatz sich verwandelt — und so ist das Universum in seiner absoluten Identität doch nur das Product Einer absoluten Duplicität.

Aber auch den ursprünglichsten Zustand der Natur müssen wir uns als einen Zustand der allgemeinen Identität, und Homogeneität (gleichsam als einen allgemeinen Schlaf der Natur) denken. — Denn die ersten und höchsten Ursachen, die wir bis jetzt kennen, sind thätig nur unter Bedingung der Duplicität, und setzen sie schon voraus. Die Action der Schwere setzt wenigstens ein mechanischer, die allgemeine dynamische Action noch ein höheres, dynamisches, Außereinander voraus. Welches wird die Ursache seyn, die, höher als alle jenen untergeordneten, der eigentliche Quellihrer Thätigkeit geworden ist?

Welches auch diese Ursache sey, so sehen wir doch soviel ein:

— Wes Quell aller Thätigkeit ist, ist (weil Thätigkeit allein das erkennbare ist) selbst nicht mehr objectiv-erkennbar, (wie es die Sensibilität im Organismus nicht ist). Es ist etwas absolut Nicht-objectives, Aber absolut - objectiv kann nur das seyn, was selbst Ursache alles Objectiven, d. h. Ursache der Natur selbst ist.

Aber was ist denn der Organismus, als die concentrirte Natur selbst, oder der all gemeine Organismus im Zustand seiner höchsten Contraction? Es muss also eine Identität der letzten Ursache angenommen werden, wodurch (als durch eine gemeinschaftliche Naturseele) organische und anorgische, d. h. die allgemeine Natur beseelt ist. Dieselbe Ursache also, welche den ersten Funken der Heterogeneität in die Natur geworsen hat, hat in sie auch den ersten Keim des Lebens geworsen, und was Thätigkeitsquell in der Natur überhaupt ist, ist auch Lebensquell in der Natur.

Dieselbe Ursache, welche verhindert, dass die Extreme der Natur in einander übergehen, und das Universum in Eine Homogeneität zusammensch winden, dieselbe verhindert auch das Erlöschen des Organismus und seinen Uebergang in den Zustand der Identität. Wie durch die absolute Duplicität alle, so ist durch die organische Duplicität (eine blosse Modification von jener) die organische Thätigkeit bedingt.

Es wird also eine gemeinschaftliche Ursache der allgemeinen und der organischen Duplicität postulirt. Das allgemeinste, die gesammte Natur umfassende, eben deswegen höchste Problem, ohne dessen Auslösung durch alles bisherige nichts erklärt ist, ist dieses:

Welches ist der allgemeine Thätigkeitsquell in der Natur? Welche Ursache hat in der Natur das erste dynamische Aufsereinander (wovon das mechanische eine bloße Folge ist) hervorgebracht? Oder welche Ursache hat zuerst in die allgemeine Ruhe der Natur den Keim zur Bewegung, in die allgemeine Identität Duplicität, in die allgemeine Homogeneität der Natur den ersten Funken der Heterogeneität geworsen?

# Anhang zum vorhergehenden Abschnitt.

Durch den vorhergehenden Abschnitt ist die oben (S. 66) aufgestellte Aufgabe, von der wir vorhergesagt, dass in ihr leicht alle Probleme der Naturphilosophie vereinigt seyn dürften, in ihrer ganzen Allgemeinheit aufgelöst.

Allein es ist durch die Aufstellung jener Stuffenfolge organischer Kräfte, außer der Ansicht, welche che dadurch für die ganze organische Matur gegeben ist, noch eine andre für das organische Individuum gegeben, die hier, weil in dieser Ansicht alle einzelnen Züge der vorhergegangenen Theorie sicht sammlen, anhangsweise nachgehohlt werden muß, zugleich um dadurch den Punkt zu bezeichnen, mittelst dessen, ein andrer höchstwichtiger Theil der Naturlehre mit den allgemeinen Principien der Naturphilosophie zusammenhängt.

So wie nämlich in der ganzen organischen Nastur eine Stuffenfolge der Functionen statt hat, so auch im Individuum, und das Individuum ist selbst nichts anders als der sichtbare Ausdruck einer bestimmten Proportion der organischen Kräfte. Gestalt, und alles, woran das Individuum erkannt wird, ist selbst nur Ausdruck jenes höhern dynamischen Verhältnisses, denn wie selbst die Struktur sich nach jenem höhern Verhältnifs bequeme, und eine Verändrung in diesem eine Verändrung in jener nach sich ziehe, ist durch mehrere Beispiele gezeigt worden.

Jede Organisation besteht nur in dieser bestimmten Proportion und weder disseits noch jenseits derselben. Dass die Proportion überhaupt eine bestimmte ist, macht eine Abweichung von ihr möglich, und dass die ganze Existenz der Organisation durch diese Proportion begränzt ist, macht, dass eine Abweichung davon mit der Existenz des ganzen Pro-

ducts unverträglich ist - mit Einem Worte beydes zusammen macht die Organisation der Krankheit fähig.

Der Begriff der Krankheit ist ein völlig relativer Begriff, denn erstens hat er nur Sinn für das organische Naturproduct; im Begriff der Krankheit nämlich denkt man nicht nur den Begriff der Abweichung von irgend einer Regel, Ordnung oder Proportion, sondern auch, dass die Abweichung mit der Existenz des Products, als solchen nicht bestehe; die letztere Bestimmung vollendet eigentlich den Begriff der Krankheit. - Aber der Begriff der Krankheit ist relativ innerhalb dieser Sphäre selbst wieder. Mit diesem Grad von Irritabilität z. B. bei welchem die Pflanze krank ist, würde der Polype vielleicht schon gesund seyn. Mit diesem Grad der Irritabilität, bei welchem du dich krank fühlst, würde sich eine tieferstehende Organisation trefflich befinden. -Zur beständigen Reproduction eines bestimmten Organismus gehört auch nur ein bestimmter Grad der Erregbarkeit. Wäre der Grad der Erregbarkeit nicht für jedes Individuum ein relativer, so könnte man sie (als intensive Größe), als in's Unendliche abnehmend, durch unendlich viele Zwischengrade dem Zero sich nähernd denken. Aber es gehört ein bestimmter Grad der Erregbarkeit dazu, um diese bestimmte Organisation gegen das Ankämpfen der äu-Isern Natur zu erhalten, und ihren contrairen Einflüssen entgegen zu reproduciren.

Diels vom Begriff der Krankheit. - Bei der ursprünglichen Construction des Begriffs selbst müssen folgende Principien vorausgesetzt werden.

- 1) Dass Krankheit durch dieselben Ursachen hervorgebracht wird, durch welche die Lebenserscheinung selbst hervorgebracht ist.
- Dass die Krankheit dieselben Factoren haben muss, wie das Leben.

Nun besteht aber das Wesen alles Organismus darinu, dass er keine absolute Thätigkeit sey, (dergleichen z. B. mit dem Begriff der Lebenskraft gedacht wird, sondern eine durch Receptivität vermittelte Thätigkeit, denn das Bestehen des Organismus ist nicht ein Seyn, sondern ein beständiges Reproducirtwerden. Nun würde aber die organische Thätigkeit in ihrem Product sich erschöpfen, so wie im todten Object die Thätigkeit an ihrem Product sich erschöpft, das organische Bestehen wäre also ein Seyn, wenn nicht äußre, contraire Einflüsse das Erschöpfen der organischen Thätigkeit an ihrem Product verhinderten, und das organische zu beständiger Selbstreproduction bestimmten.

Der Organismus, als solcher, kann daher nur unter dem beständigen Einfluss äussrer Kräfte beetehen, und das Wesen des organischen besteht in einer Receptivität, durch welche Thätigkeit, und in einer Thätigkeit, welche durch Receptivität bedingt ist, welches beides in dem synthetischen Begriff der

Er-

Erregbarkeit zusammengefast werden muss. Diese läst sich also nicht denken, ohne eine ursprüngliche Duplicität in dem Organismus zu setzen. Denn der Organismus ist erregbar, oder reproducirt, dem äusern Andrang eutgegen, sich selbst, heist: der Organismus ist sein eigen Object; aber dass er nie aufhöre, sein eigen Object zu seyn, ist nur durch beständige Wiederherstellung der ursprünglichen Duplicität in ihm, (wodurch sein Zurücksinken in absolute Homogeneität, der Tod, verhindert wird) möglich. Jene beständige Wiederherstellung nun, welche die organische Thätigkeit verhindert, in ihrem Product sich zu verlieren, ist die Function der äußern Ursachen, d. h. der Reize.

Die Factoren, (innern Bedingungen) des Lebens sind also im Begriff der Erregbarkeit enthalten, seine Ursachen aber in dem ununterbrochenen Einflus äußerer Kräfte.

Nun lässt sich aber nicht denken, wie der Organismus durch äusere Reize nicht zerstört, sondern zur Selbstreproduction bestimmt werde, als durch den Einfluss einer höhern äusern Ursache, welche Ursache nicht wieder von seiner unmittelbaren Ausenwelt, sondern von einer höhern dynamischen Ordnung, welcher jene selbst unterworfen ist, ausgehen muß. Bei der Construction der Lebenserscheinung unterscheiden wir also die erste Ursache der Erregbarkeit, von den Ursachen der Erregung. Denn diese — (Browns erregende Potenzen)

brin-

bringen die Erscheinung der Erregung hervor, nur unter Bedingung der Erregbarkeit. —

Es-muss also eine von den erregenden Potenzen unabhängige Ursache der Erregbarkeit (die mittelbar auch Ursache der Erregung ist) angenommen, es muss insofern die ursprüngliche Selbstständigkeit der Erregbarkeit vorausgesetzt werden.

Nun wird aber die Erregbarkeit nur in der Erregung erkannt. Erkannt also auch nur, insofern sie durch die erregenden Potenzen bestimmt wird, nicht in ihrer Selbstständigkeit, denn in ihrer Selbstständigkeit, oder in ihrer Unabhängigkeit von den erregenden Potenzen, ist sie todt, ohne Aenfserung. —

Ist aber die Erregbarkeit für die Erscheinung nur durch die erregenden Potenzen bestimmt, so ist sie, (obgleich ursprünglich von ihnen unabhängig) doch durch nichts veränderlich, als die ergenden Potenzen. — Wird angenommen, sie verhalte sich umgekehrt wie die Intensität des Reizes, so kann sie nicht erhöht werden, als durch Vermindrung, nicht herabgestimmt, als durch Vermehrung des Reizes.

Aber die Erregbarkeit enthält die Factoren wie des Lebens, so auch der Krankheit. Der Sitz der Krankheit muß also die Erregbarkeit, ihre Möglichkeit muß bedingt seyn durch die Veränderlichkeit der Erregbarkeit. Aber die Erregbarkeit ist veränderlich nur durch die erregenden Potenzen. Lie

Ursache der Krankheit kann also auch nicht in der Erregbarkeit liegen, insofern sie selbstständig ist, sondern nur in ihrem Verhältniss zu den erregenden Potenzen.

(Es folgt unmittelbar aus diesem Satz, dals auf die Erregbarkeit auch nicht gewirkt werden kann, als durch das Mittelglied der Erregung, dass die Quelle der Erregbarkeit nicht unmittelbar afficirt werden kann, sondern nur mittelbar durch die Ursachen der Erregung. - Die noch herrschende Theorie sieht in der Theorie die Erregbarkeit als etwas Selbstständiges an, hebt aber diese Selbstständigkeit in der Praxis auf, indem sie auf die Erregbarkeit unmittelbar wirken zu können glaubt, welches die eigentliche Bedeutung ihrer besänftigen, den, stärkenden , und andrer specifischen Mittelist. Diese Theorie betrachtet die Erregbarkeit als etwas noch innerhalb der Sphäre unsrer medicinischen Mittel liegendes, als etwas durch die Einflüsse dieser unsrer Außenwelt unmittelbar weränderliches. Aber die Erregbarkeit liegt auf serhalb der dynamischen Sphare, in welche die Mittel fallen, die in unsrer Gewalt stehen, sie muls gedacht werden, als eine solche, die keiner Verwandtschaft der Erde unterworfen ist, und durch keine Potenz der Erde unmittelbar afficirt werden kann. Der Beweis für jenen Batz läset sich alse aus Gründen der höhern Physik führen.)

Es wird behauptet, bis zum Quell der Erregbarkeit selbst reiche keine Einwirkung von außen.
Veränderlich also sey' nicht die Ursache der Erregbarkeit selbst, sondern nur die Ursachen der Erregung. Nun wird aber ferner behauptet, dass durch
blosse Veränderung dieser Ursachen auch die Erregbarkeit selbst verändert werde.

## Der Beweis ist folgender:

Die Ursache der Erregbarkeit, welche es auch seye, muss gedacht werden, als eine selbstständige Urals eine Ursache, die von sich selbst thätig ist, wo nur ihre Bedingungen gegeben sind, diels ist im vorhergehenden bewiesen worden. Nun existiren aber wirklich solche selbstständige Ursachen in der Natur, die von selbst thätig sind, wo nur ihre Bedingungen gegeben oder veranstaltet werden, ja deren Thätig! keitsgrad sogar bestimmt ist durch den Grad, in welchem ihre Bedingungen gegeben sind. Solche Ursachen sind z. B. Licht, Electricität u. s. w. deren Quelle zu afficiren zwar nicht deren Bedingungen. aber zu veranstalten in unsrer Gewalt ist, Die Ureache der Erregbarkeit muss also gedacht werden gleich der Ursache des Lichts, als eine solche, welche für uns veränderlich ist nur dadurch, dass ihre Bedingungen es sind. Denn sie ist, wie diese, eine Ursache, deren Princip nicht mehr in die dynamische Sphäre der Erde, sondern in eine höhere fällt, wie oben bewiesen worden, d. h. sie ist eine selbstständige Ursache. Der Unterschied beider Ursachen

ist nur der, das jene allgemeinen Ursachen, bei dieser Organsiation des Universums wenigstens nicht erschöpft werden können. Dagegen ist die Erregbarkeit eine bestimmte für jedes organische Individuum, und eine bestimmte für jeden Moment seiner Existenz. Ihre Quelle ist also nicht unerschöpflich. Dadurch also, dass die Bedingungen, unter welchen jene Ursache als thätig erscheint, d. h. die erregenden Potenzen vermehrt werden, wird nothwendig die Erregbarkeit vermindert, und umgekehrt, nur dadurch, dass jene Bedingungen, d. h. die Reize vermindert werden, kann die Erregbarkeit erhöht werden.

Es ist also erklärt, wie durch das Mittelglied der Erregung die Erregbarkeit selbst afficirt werden kann, ohne dals es nöthig wäre, sie als eine unmittelbar veränderliche Größe anzusehen, oder an ein hypothetisches Substrat der Erregbarkeit zu denken, dem man wohl gar chemische Verwandtchaften giebt, die man wieder nicht kennt, und auf die man chemische Mittel wirken lässt, deren Wirkungsart man abermals nur durch aufs Gerathewohl angestellte Erfahrungen kennt. Nun wär' es. jenem Satze unbeschadet, möglich sogar, dass die Ursache der Erregbarkeit selbst nie gekannt wäre, denn wir kennen die Bedingungen ihrer Erscheinung, die sich auf dem Weg der Erfahrung und des Experimentirens erforschen lassen, und in unsrer Gewalt stehen, und durch deren Verändrung die Erregbarkeit selbst

ändert, durch welche als Mittelglied also die letzte Quelle des Lebens selbst afficirt werden kann, nicht blindlings und auf Gerathewohl, sondern nach bekannten und bestimmten Gesetzen.

Bisher haben wir die Erregbarkeit angenommen, als einen einfachen Begriff. Es wurde angenommen, sie seye veränderlich durch das Mittelglied der Erregung, könne herabgestimmt werden durch Erhöhung, erhöht durch Herabstimmung des Reizes. Daraus folgt aber, dass die Erregbarkeit immer im umgekehrten Verhältniss des Reizes, der Reiz also auch der Intensität seiner Wirkung nach betrachtet im umgekehrten Verhältniss mit der Erregbarkeit stehe; denn vermindern kann er die Erregbarkeit nur durch das Mittelglied der Erregung, er muss also (bei gleicher absoluter Intensität) desto mehr erregen, je höher die Erregbarkeit steht. Da also auf eine hohe Erregbarkeit derselbe Reiz weit stärker wirkt, als auf eine geringe, so nimmt die relative Intensität der Reize zu in geradem Verhältnis mit der Erregbarkeit, und umgekehrt, sie verlieren an relativer Intensität in demselben Verhältnis. die Erregbarkeit sinkt. \*) Aber die Erregbarkeit R 4 ist

<sup>\*)</sup> Man hat gegen Brown eingewendet, es seye nach seiner Construction des Lebens aus Reiz und Erregbarkeit kein vom Mittelgrad der Erregung abweichender Grad der Erregung möglich, und zwar aus dem Grund

ist durch nichts bestimmt als die erregenden Potenzen; sie ist nur das, was die Reize aus ihr machen. Sie kann also nur erhöht werden, dadurch, das ihr Reize entzogen werden. Aber in gleichem Verhältnis, als ihr Reize entzogen werden, nimmt die relative Intensität der übrigen zn, das Product ist also dasselbe und unverändert. Eben so wenig kann die Erregbarkeit herabgestimmt werden, anders als durch Erhöhung der Reize. Aber in gleichem Verhältnis nimmt die relative Intensität der übrigen ab, das Product ist also abermals unverändert.

Es ist also gewiss, dass, die Erregbarkeit als einfachen Begriff angenommen, keine Veränderlichkeit im Product der Erregung gedacht werden kann, aber eine solche muss seyn, weil durch die Veränderlichkeit dieses Mittelglieds allein die Erregbarkeit selbst veränderlich ist.

Die Erregbarkeit kann also kein ein facher Factor seyn.

Wird

Grund, weil der Eine Factor nicht steigen könne, ohne dass der andre falle und umgekehrt, welcher letztere Grund, so allgemein ausgedrückt, ganz falsch ist. Denn man nehme als veränderlichen Factor die Erregbarkeit an, so ist der Satz falsch, weil nach dem obigen die Erhöhung der relativen Intensität der Reize mit der Erhöhung der Erregbarkeit paratlel geht.

Wird sie als einfach angenommen, so kann nur zwischen Erregbarkeit und Reiz Disproportion seyn, aber eine solche ist unmöglich, weil man der Erregbarkeit nichts nehmen kann, ohne es dem Reiz, und dem Reiz nichts, ohne es der Erregbarkeit zu geben. Es müssen also im Begriff der Erregbarkeit selbst noch zwei Factoren versteckt liegen, und diese müssen es seyn, welche eine Disproportion in der Erregung möglich machen. Diese Factoren, und ihr Verhältnis müssen bestimmt werden.

- a) Es ist durch den ganzen Verlauf unsrer Wissenschaft bewiesen worden, dass im synthetischen Begriff der Erregbarkeit die beiden Factoren der Sensibilität und der Irritabilität vereinigt gedacht werden. - Es muss wiederhohlt bemerkt werden, dass unter Sensibilität nichts verstanden wird, als die organische Receptivität, insofern sie das vermittelnde der organischen Thätigkeit ist. Unter Irritabilität aber wird hier, wie in diesem ganzen Werke, nicht die blosse Fähigkeit, gereizt zu werden, (welches freilich die ursprüngliche Bedeutung des Worte ist), sondern wie ein inveterirter Sprachgebrauch es erlaubt, die organische Thätigkeit selbst, insofern sie durch Receptivität vermittelt ist, (das organische Reactionsvermögen) gedacht.
  - b) Diese beiden Factoren sind sich selbst unter einander entgegengesetzt, — Es ist durch eine allgemeine Induction aus der dynamischen Stuffen-

folge der organischen Natur bewiesen worden, dass, wie der Eine dieser Factoren fällt, der andere steigt und umgekehrt. (III.)

Aber was von der organischen Natur überhaupt gilt, gilt auch vom organischen Individuum (oben). Es wird also auch im Individuum ein solches wechselseitiges Fallen und Steigen dieser beiden Factoren statt sinden können.

c) Es zeigt sich aber bei Betrachtung der organischen Natur, dass die Sensibilität nicht in's Unendliche sinken darf, wenn ein Grad von Irritabilität übrig bleiben soll. Wir sehen z. B. im Pflanzenreich, wo nur bei wenigen Individuen noch eine schwache Spur von Sensibilität ist, zugleich mit ihr auch die Irritabilität weichen.

Es giebt also eine gewisse ( änze, innerhalb welcher allein das Gesetz gilt, dass die Irritabilität steigt, wie die Sensibilität fällt. Wird diese Gränze überschritten, sinkt die Sensibilität unter einen gewissen Punkt, so steigt der entgegengesetzte Factor nicht mehr, sondern er fällt zugleich mit ihr.

Dieses Gesetz ist zu erklären auf folgende Art. Alle organische Thätigkeit ist eine durch Receptivität vermittelte, laut des ersten Grundsatzes aller organischen Naturlehre. Nun sind sich aber Receptivität und Thätigkeit entgegengesetzt, eine ist die Negative der andern. Je höher also die Receptivität,

desto geringer die Thätigkeit und umgekehrt. Aber da alle organische Thätigkeit selbst keine absolute, sondern nur eine durch Receptivität bedingte ist, so muss ein gewisser Grad von Receptivität übrig bleiben, damit ein Grad von Thätigkeit übrig bleibe. Innerhalb einer gewissen Gränze freilich geht das Steigen der Thätigkeit dem Sinken der Receptivität gleich, unterhalb dieser Gränze sinken beide gemeinschaftlich.

(Diess ist jenes wunderbare Verhältnis entgegengesetzter Factoren, zwischen welchem das organische Leben gleichsam balancirt, ohne aus ihm je heraustreten zu dürfen; ein Verhältnis, das Joh. Brown zuerst geahndet, obsehon nie vollständig sich entwickelt hat. Es ist merkwürdig zu sehen, wie durch die Beobachtung dieses Verhältnisses in der Erfahrung sein ganzes Gedankensystem die ihm eigenthümliche Richtung erhielt. "Ich sah," sagt er, "dass die Zunahme der Stärke und der Erregung gleiche Schritte halten bis zu einem gewissen Punkt hin, endlich aber kommt ein Zeitpunkt, wo die Stärke und die Erregung nicht mehr gleiche Schritte halten, und wo die Stärke in indirecte Schwäche übergeht," Die Entdeckung dieses Verhältnisses ist einer der tiefsten Griffe in die organische Natur. Denn das Individuum nicht nur, sondern die ganze organische Natur schwankt zwischen jenen Gränzen. - Auf der höchsten Stuffe hat die Sensibilität das entschiedne Uebergewicht, aber hier geschehen auch die Irritabilitätsäußerungen mit größrer Leichtigkeit zwar, aber geringerer Energie, als auf der Stuffe, wo mit allmählich sinkender Sensibilität, jenes Uebergewicht der nach außen gehenden Kräfte in den sthenischen Naturen des Löwen z. B. und seiner Mitkönige unter den Thieren hervortritt. Enger und enger wird abwärts in der organischen Welt die Receptivität, und das Uebergewicht der Irritabilität wird nur noch an der Ausdauer ihrer Erscheinungen erkannt. Zuletzt verschwindet die Sensibilität für die Erscheinung ganz, die Receptivität ist nahe dem Nullpunkt, aber eben hier treten auch jene asthenischen Naturen, die Pflanzen, hervor, mit welchen jene Granze schon überschritten ist, innerhalb welcher das Sinken der Receptivität und das Steigen der Thätigkeit gleichen Schritt halten. Die Pflanzen sind in indirect - asthenischem Zustand, in asthenischem, weil ihre Existenz nur mit den tiefsten Graden der Irritabilität sich verträgt, in indirect - asthenischen, weil ihre Receptivität hier schon unterhalb der Gränze steht, oberhalb welcher ihr Sinken noch mit dem Steigen der organischen Thätigkeit parallel geht).

In den eben aufgestellten drey Sätzen sind die Bedingungen einer möglichen Construction der Erregbarkeit, und durch sie auch der Erregung als einer veränderlichen Größe enthalten.

Wird durch Erhöhung des Reizes die ganze Erregbarkeit vermindert (nach Brown), so verliert das
Produkt (die Erregung) an der Erregbarkeit wieder,
was es an den Reizen gewinnt, es bleibt also dasselbe und unverändert. Wird durch Erhöhung des
Reizes nur die Sensibilität (Receptivität) vermindert, so gewinnt (innerhalb der oben angegebenen
Gränze wenigstens) die Irritabilität (oder Energie)
d. h. der eigentliche Factor der Sthenie gewinnt,
was der entgegengesetzte der Asthenie verliert.

Umgekehrt, wird durch Vermindrung des Reizes die ganze Erregbarkeit erhöht, so wächst dem Product an der Erregbarkeit wieder zu, was es an den Reizen verliert. Wird durch Herabstimmung des Reizes nur die Sensibilität erhöht, so wird in gleichem Verhältnis, und nach einem allgemeinen Gesetze der organischen Natur die Irritabilität sinken, d. h. es wird Asthenie entstehen.

Allgemein also: das Gesetz, dass die Erregbarkeit sich umgekehrt verhalte, wie der Reiz, gilt nicht von der ganzen Erregbarkeit, sondern nur von ihrem Einen Factor, der Sensibilität.

Durch diese Trennung der Erregbarkeit kommt in sie, und durch sie in die Erregung Veränderlichkeit. Das Totalproduct der Erregung, (die Erregung als Ganzes betrachtet), ist allerdings unveränderlich, und muss es sogar seyn, damit ihre einzelnen entgegengesetzten Factoren veränder-

lich seyn können. Man setze, der Reiz steige von 40° plötzlich auf 60°, so wird dieReceptivität (= 40°) um 20° sinken müssen. Aber die Receptivität ist das Umgekehrte der organischen Energie, also wird diese, durch das Sinken der Receptivität um 20°, nothwendig um eben soviel erhöht werden, (u. s. f. bis auf jene Granze, die für jedes Individuum eine bestimmte ist). Nun hat man also die Receptivitat = 20°, die Energie, oder die Thätigkeit nach aussen = 60, (das Ganze der Erregbarkeit also = 80); nennt man nun die Wirkung auf die Receptivität, Sensation (in der oben erklärten Bedeutung) - die auf die Energie, Irritation, und beide zusammen Erregung, so hat man die Sensation = 20, die Irritation = 60, das Ganze der Erregung also = 80. Hier ist also die Erregung als Totalproduct unveränderlich, und muss es sogar seyn, damit die einzelnen Factoren steigen und fallen können. Es ist also ein theilweises Setzen der Erregung nothwendig; jemehr Erregung nach innen, desto weniger Erregung nach außen und umgekehrt. So ist das Ganze immer sich selbst gleich, aber innerhalb dieses Ganzen ist Disproportion möglich.

Durch diese Construction der Erregbarkeit und Erregung als veränderlicher Größen sind alle Bedingungen zur Construction der Krankheit, als einer Naturerscheinung gegeben. Folgendes sind die Hauptsätze, worauf diese Construction sich zurückbringen läßt.

- (wenn sich ein solcher denken ließe) würde Sensibilität und Irritabilität gar nicht unterscheidbar seyn.

  In jeder Affection trennen sich beide. Da nun Krankheit wie die Lebenserscheinung selbst nur durch Affection von außen, schnell oder allmählich, herbeigeführt wird, so sind es auch diese beiden Factoren, die in jeder Krankheit sich trennen.
- Vermehrung des Reizes wird die Sensibilität herabgestimmt, es ist also nothwendig, dass in gleichem Verhältnis (bis zu einer gewissen Gränze) die Irritabilität, und zwar der Energie nach steige.

(Es wird also behauptet, dass die Größe der Irritabilität (das Reactionsvermögen) geschätzt werden müsse, nicht nach der Leichtigkeit, sondern der Stärke seiner Aeussrungen. Dem die Leichtigkeit der Bewegungen steht in geradem Verhältniss mit der Sensibilität wie auch die Erfahrung in unzählichen Beispielen zeigt; dagegen die Stärke (innerhalb der bekannten Gränze wenigstens), immer im umgekehrten Verhältniss mit der Sensibilität

das Kind z. B. sehr leicht, d. h. durch geringe Reize, aber auch nur zu kraftlosen Bewegungen bestimmbar. Immer mehr nimmt die organische Trägheitskraft überhand, aber nun werden auch — in gleichem Verhältniss mit der sinkenden Sensibilität — die Bewegungen kraftvoller, energischer. — Oder man betrachte den Unterschied der Geschlechter, oder den klimatischen der Völker, oder endlich die Zunahme der nach außen gehonden Kräfte in der Natur. welche auch in einem gewissen (umgekehrten) Verhältniss der Sensibilität geschieht).

3) Als Princip der Construction aller Krankheit muss der Satz aufgestellt werden: die beiden Factoren der Erregbarkeit sind sich entgegengesetzt, so dass innerhalb einer gewissen Gränze, die für jedes organische Individuum eine bestimmte ist, und die man durch Ertahrung erforschen muss, die Irritabilität, oder die Energie steigt, wie die Sensibilität oder die Receptivität fällt, und umgekehrt, und durch dieses wechselseitige Sinken und Fallen der beiden Factoren der Erregbarkeit ist alle Krankheit bedingt.

Nach Brown ist die Krankheit durch Disproportion zwischen Reiz und Erregbarkeit bedingt, (es ist aber gezeigt worden, dass eine solche undenkbar seye), — nach uns, durch die, freilich mittelst der unablässigen oder der plötzlichen Wirkung des Reizes hervorgebrachte, Disproportion zwischen den Factoren der Erregbarkeit selbst. Nach Brown ist der Reiz selbst mit Factor der Krankheit, nach uns bloss Ursache.

4) Dadurch nur, dass die beiden Factoren der Erregbarkeit als beweglich und in ein umgekehrtes Verhältniss gesetzt werden, ist die Möglichkeit einer Disproportion in den Organismus gebracht — es ist die Möglichkeit gezeigt, wie die Energie, oder der Factor der Sthenie erhöht werde, während die Receptivität oder der Factor der Asthenie herabgestimmt wird und umgekehrt. Aber es ist damit noch nicht erklärt, wie das Steigen des Einen und Sinken des andern Factors Krankheit hervorbringe? — Gesetzt auch Brown hätte Sthenie und Asthenie wirklich construirt — ist denn Sthenie und Asthenie Krankheit? Es ist immer noch die Frage, wie diese beiden — Krankheit werden?

Denn Krankheit ist nur da, wo der Organismus als Object verändert wird. So lange nicht der Organismus als Object ein andrer erscheint, ist er nicht krank. Die Frage ist also die: wie eine Disproportion in den Factoren der Erregbarkeit Veränderungen im Organismus, als Object hervorbringe? —

Der Organismus als Object fällt nur in jene beetimmte Proportion der Factoren der Erregbarkeit, S denn denn durch Receptivität und Thätigkeit ist der ganze Kreis des Organismus beschlossen. Da die ganze Mannichfaltigkeit der organischen Natur selbst in Ansehung der Structur durch das Sinken und Steigen jener höheren Factoren des Lebens bedingt ist, so ist begreiflich, wie nach demselben Mechanismus auch die ganze Organisation - und selbst die Structur des Individuums verändert werden kann. Jedes Individuum bedarf zu seiner Existenz (welche michts anders, als ein beständiges Reproducirtwerden ist) eines gewissen Grades von Receptivität und eines mit demselben im umgekehrten Verhältniss stehenden Grades der Energie. Es versteht sich, dass hier eine gewisse Breite zugegeben werden muss, innerhalb welcher jenes Wechselspiel der beiden Factoren keine Veränderung im Object des Organismus hervorbringt. Ein diese Gränze überschreitender Grad des Einen oder andern ist unverträglich mit der Existenz des ganzen Products, und diese Unverträglichkeit mit der Existenz des ganzen Products ist es, was als Krankheit gefühlt wird.

5) Die Krankheiten müssen eingetheilt werden in Krankheiten der erhöhten Sensibilität (Receptivität) und herabgestimmten Irritabilität (Wirkungswermögens) auf der Einen, und in Krankheiten der herabgestimmten Sensibilität und erhöhten Irritabilität auf der andern Seite. Eine dritte Klasse begreißt diejenigen, wo das Steigen der Irritabilität nicht

nicht mehr dem Sinken der Sensibilität parallel geht, die Krankheiten der indirecten Schwäche des Reactionsvermögens. Da der Sensibilität alle organischen Functionen untergeordnet sind, und Krankheit nur durch (indirecte) Affection der letzten Quelle des Lebens selbst möglich ist so ist, insofern der Sitz aller Krankheiten die Sensibilität, (in dem oft bestimmten Sinne des Worts, da es nichts bedeutet, als das Vermittelnde aller organischen Thätigkeit).

Aber da die Sensibilität überhaupt nicht unmittelbar, sondern nur mittelbar in ihrem Object (den Irritabilitätsäufserungen) und ein Herabstimmen jener nur an einem Erhöhen dieser erkennbar ist, und umgekehrt, so sind die Krankheiten auf der ersten Stuffe ihrer Erscheinung alle Krankheiten der Irritabilität.

Aber durch die höhern Factoren des Lebens und der Krankheit sind auch alle Reproductionserscheinungen bestimmt. Eine Veränderung im Verhältmiss derselben muß also bis auf die Reproductionskraft sich fortpflanzen. Erst nachdem die Krankheit von ihrem ursprünglichsten Sitz der Sensibilität durch die Irritabilität auf die Reproductionskraft sich fortgepflanzt hat, ninmt sie einen scheinbarspecifischen Charakter an, und — so entspringt aus zwei ursprünglichen Grundkrankheiten die ganze Mannichfaltigkeit der Krankheitsformen. Die Irtitabilität ist nicht durch alle Systeme des Organi-

nur, dass sie nicht anders, als gleichmässig, erhöht oder herabgestimmt werden kann. Nun geht aber Irritabilität in dem Verhältniss wie siel dem Grade nach herabgestimmt wird in Reproductionskraft, (z. B. in Secretionskraft) über (oben S. 237) also ohne alle specifische Affection der Irritabilität (wovon der Nervenpatholog träumt) kann eine auch bloss graduelle Veränderung derselben veränderte Reproductions-, veränderte Secretionserscheinungen z. B. hervorbringen.

Der gemeine Stumpfsinn practischer Aerzte erblickt die Krankheit nur auf dieser tiefsten Stuffe ihrer Erscheinung in dem Verderbnifs der Säfte z. B., (Humoralpathologie) welches aber selbst schon Krankheit voraussetzt. \*)

- 6) Als Princip aller Heilkunde muss der Satz aufgestellt werden, dass, auf die Reproductionskraft nur mittelst der höhern Factoren, denen sie untergeordnet ist, auf die Sensibilität aber (die letzte Lebensquelle), nur durch das Mittelglied der Irritabilität gewirkt werden kann, dass also die Irritabilität das einzige Mittelglied ist, wodurch auf den Organismus
  - \*) Selbst bei jeder Ansteckung (welcher Begriff auch nur für das organische Naturproduct Sinn hat), geschieht etwas höheres, als der gemeine Humoralpatholog ahndet. Das Product ist ein homogenes, die Affection des Bildungstriebs also dieselbe wie bei köhern Operationen.

smus überhaupt gewirkt werden kann, dass auf sie also auch alle äußere Kräfte gerichtet werden müssen. Wie aber durch die Irritabilität auf die letzte Quelle aller Bewegungen gewirkt werden könne, ist nur durch das umgekehrte Verhältnis begreislich, in welchem sie mit der Sensibilität steht.

Aber die Bedingungen des Processes der Irritabilität sind bekannt, und können erfahrungsmäfsig erforscht werden, (seine Bedingungen sind,
obgleich er selbst nicht chemisch, doch identisch
mit denen des chemischen, wie mit denen des electrischen Processes); also läfst sich, den Grundsatz, daß nur durch das Mittelglied der Erregung auf
die Lebensquelle gewirkt werden kann, vorausgesetzt, erwarten, daß, wenn die Erregungstheorie
erst, auf Grundsätze der Physik zurückgeführt
ist, Heilkunde auch auf sichre Principien, ihre
Ausübung aber auf unfehlbare Regeln zurückgebracht
seye.

## Allgemeine Anmerkung.

Der Begriff der Krankheit, wie der des Lebens, treibt uns nothwendig auf die Annahme einer physischen Ursache, die, außer dem Organismus, den Grund seiner Erregbarkeit und mittelbar durch sie aller in ihm vorgehenden Veränderungen enthält. Denn, wie könnten wir glauben, daß die Organisa-

S 3 ..... Manage moderning

tion den zureichenden Grund ihres Lebens und ihrer Forddauer in sich selbst habe, da wir sie in Ansehung aller Verändrungen, insbesondre der krankhaften, abhängig erblicken von einer äußern gleichförmig wirkenden und nur mittelst ihrer Bedingungen veränderlichen Kraft, die ununterbrochen auf die erste Lebensquelle organisirter Körper wirken muß\*) und die das Leben der allgemeinen Natur. (wie es sich durch allgemeine Veränderungen darstellt) eben so zu unterhalten scheint, wie sie das inviduelle Leben jedes organischen Wesens unterhält.

Wenn wir nun im Vorhergehenden nachsehen, welche Kräfte den organischen in der allgemeinen Natur als entsprechend aufgestellt worden, so finden wir eben diejenigen, die nach allgemeiner Uebereinkunft als die Ursachen jener Naturveränderungen angesehen werden müssen, und deren Zusammenhang mit den Lebenserscheinungen die Naturlehrer jederzeit theils geahndet, theils wirklich behauptet haben.

Aber alle diese Behauptungen und darauf gebauten Theorien von den physischen Ursachen des Lebens, (deren Urheber im Grunde weiter gesehen, als die, welche das Leben in Erregbarkeit setzen, welche weiter zu erklären sie für unmöglich oder über-

Middee meanarepaira poblicator

<sup>5)</sup> Schäffer über Sensibilität als Lebensprincip in der organischen Natur.

überflüssig halten), drückt, außerdem, dass noch keiner das Leben aus ihnen wirklich construirt, ein Grundmangel, dieser nämlich, dass ihnen allen der Hauptcharakter aller Theorie, die innre Nothwendigkeit abgeht. Diesem Mangel kann nicht anders abgeholfen werden, als dadurch, dass man aus der Möglichkeit einer Natur überhaupt das nothwendige Daseyn jener Ursachen in der Natur, und aus der Möglichkeit eines Organismus überhaupt das nothwendige Daseyn der Bedingungen, unter welchen sie allein wirksam sind, im Organismus demonstrirt, welches alles wir im vorhergehenden. geleistet zu haben glauben. Denn nicht nur haben wir bewiesen, dass die Bedingungen, unter welchen jene Ursachen thätig sind, im Organismus, kraft seines Wesens und seiner Natur, dadurch schon, dass er Organismus ist, nothwendig sind, sondern wir haben auch das Daseyn jener Ursachen selbst, und ihre ununterbrochne Wirksamkeit in derallgemeinen Natur als durch das Daseyn eines Universums überhaupt bedingt aufgestellt, und - so den Organismus und das Leben, selbst der unscheinbarsten Pflanze, vermittelst ihrer letzten Ursache an die ewige Ordnung der Natur selbst geknüpft.

#### IV.

Die höchste Funktion des Organismus (Sensibilität) treibt uns auf die Frage nach dem ersten Ursprung der allgemeinen Heterogeneität (oben S. 254). Und in der organischen Welt ist Bildungstrieb, was in der anorgischen chemischer Process ist.

Aber auch die Bedingung des chemischen Processes ist eine allgemeine Heterogeneität, und er hat insofern gleiche Bedingungen mit der Reproductionskraft. Die Auflösung jener Aufgabe, ist also zugleich als eine Theorie des chemischen Processes, und umgekehrt die Theorie des chemischen Processes als eine Auflösung jenes Problems anzusehen.

Allgemeine Theorie des chemischen Processes.

das . Aben, selbet der meschei

Begriff des chemischen Processes.

§. I.

Die Ursache, welche wir im Vorhergehenden als in Irritabilität und Reproductionskraft wirksam erkannten, wurde charakterisirt als eine solche, die unter der Bedingung der Duplicität als thätig erscheint Scheint. Aber eine Ursache, deren Thätigkeit durch Duplicität bedingt ist, kann nur eine solche seyn, die auf Intussusception geht, weil diese ohne zwey Körperindividuen, die in Ein identisches Subject übergehn, nicht denkbar ist. Die Tendenz jezer Ursache muß also die Intussusception, und wenn Intussusception nur im chemischen Processes ist, muß sie Ursache alles chemischen Processes seyn.

#### 6. 2.

Es existirt also zwischen organischer und anorgischer Natur eine gleiche Abstuffung, wie in der
organischen Natur selbst zwischen den höhern und
niedrern Kräften. In der anorgischen Natur hat
sich schon in Electricität verloren, was in der organischen Irritabilität, und schon in den chemischen Process, was in der organischen Reproductionskraft ist.

#### S. 3.

Die Ursache des chemischen Processes tendirt gegen Aufhebung aller Dualität. Es muss also in dem chemischen Process absolute Intussusception seyn, d. h. Uebergang zweier heterogener [Körper in eine identische Raumerfüllung.\*) Eine identische Raumerfüllung entsteht aber nicht, wo ein Körper nur durch den andern verbreitet ist, denn eine sol-

S 5 che

Die chemische Scheidung ist immer nur das Coexissie rende der chemischen Verbindung.

che Verbreitung würde immer noch zwei Körper übrig lassen, sondern nur, wo die Individualität jedes einzelnen absolut aufgehoben und ein neuer Körper als gemeinschaftliches Product gebildet wird.

## 9. 4.

Intussusception ist also mechanisch schlechthin unmöglich, so etwa, wie der Atomistiker die Auflösung sich vorstellt, nach dessen Begriffen sie immer nur partiell ist, d. h. nur bis auf die kleinsten Theile der festen Körper, die in dem Auflösungsmittel, einander unendlich nahe, verbreitet sind, sich er-Abgesehen davon, dass diese Theorie auf streckt. dem Begriff der Materie als eines blossen Aggregats von Theilen, deren Zusammenhang durch keine physische Kraft überwindlich ist, beruht, (denn warum anders sollte die Kraft des Auflösungsmittels ihre Gränze haben?) - abgesehen ferner von den unnatürlichen Vorstellungen, zu welchen der Begriff einer mechanischen Auflösung führt, so kann doch eine solche, da sie nur die Oberflächen trifft, schlechterdings nicht Intussusception heißen, und wenn sie weiter gehen soll, ist sie nicht mehr mechanisch denkbar.

## in eine identische Rau. Er. (liberg. ") Elee identische

sevo, d. d. Unbergang zweier heierogener Hürper

Vielmehr da die Undurchdringlichkeit der Materie nur als Stillstand der Expansion und Contraction gedacht werden kann, so kann keine Durchdringlichkeit als nur durch Wiederherstellung jenes WechWechsels (d. h. durch gestörtes Gleichgewichts der expansiven und compressiven Kräfte der Materie) gedacht werden. Denn da zwo Materien sich nicht durchdringen können, ohne eine Materie zu werden, so muß jede einzelne gleichsam aufhören, Materie, d. h. eine gleichförmige Raumerfüllung zu seyn, die Materie muß in den Zustand des ursprünglichen Werdens zurückversetzt werden.

## J. 6.

Vorausgesetzt aber, dass chemischer Process nur da ist, wo heterogene Körper absolut in einander übergehen, so entsteht die Frage, wie ein solches absolutes in einander Uebergehen mathematisch construirt werden könne? — Allein diese Frage gehört in den formellen Theil der Naturphilosophie oder die allgemeine Mechanik, wo sie auch ihre Beantwortung finden wird.

#### \$. 7.

Aus diesem Begriff des chemischen Processes folgt aber von selbst, dass, da in demselben eine vollkommne Durchdringung vorgeht, die Ursache desselben nicht wieder eine dem chemischen Pocess (der Erde wenigstens) selbst unterworfne Ursache und da Körperindividuen derselben Sphäre für einander nothwendig ein mechanisches Aussereinander bilden, eine Ursache aus einer höhern Sphäre

brier man der router metter die Rede rep wered

seyn mus, für welche Substanzen der niedrern nicht, wie für einander undurchdringlich, sondern penetrabel \*) sind.

mule jede, cipacioe glei. B. gen aufhoren . Ain'nete.

drigg on Runnent ware and are

Materielle Bedingungen des chemischen Processes.

#### 6. 8.

Die erste Folge aus den abgeleiteten Grundsätzen ist, dass der chemische Process nur zwischen heterogenen Körpern (denn nur wo Heterogeneität, ist Duplicität), möglich ist, und dass, wenn es eine Intussusception zwischen homogenen Körpern giebt, eine solche nicht chemischer Art seyn kann. Die erste Aufgabe einer Theorie des chemischen Processes ist also: die Heterogeneität, welche Bedingung desselben ist in der Natur abzuleiten.

## 5. 9.

Vorerst versteht sich, dass da jede Heterogeneität nothwendig eine bestimmte, dieser Begriff
aber ein blosser Verhältnissbegriff ist, es gewisse
fixirte Beziehungspunkte aller Qualität geben muß,
dass sonach der chemische Process nothwendig ein
be-

<sup>\*)</sup> Bander über das pythagoräische Quadrat, oder die vier Weltgegenden in der Natur. 1798. — eine Schrift, von der späterhin weiter die Rede seyn wird.

begränzter ist, d. h. ein äußerstes hat, über das er nicht hinauskann. Denn hätte der chemische Process nicht ein solches Aeußerstes, durch das er begrünzt wird, so hätte er auch keinen Punkt von dem er anfangen könnte. Aber daß der chemische Process irgendwo anfängt, macht allein bestimmte chemische Producte möglich. Fienge er nirgends an und stünde er nirgends stille, so würde ein allgemeines Versließen aller Qualitäten in einander statt finden, d. h. es würde überhaupt keine bestimmte Qualität in der Natur vorkommeu.

## 6. 10. Sis americal established

commonibelate fet, deim soust unit le cile Materia in

Wie nun der chemische Process im Universum überhaupt ein begränzter werde, ist durch unsre Theorie der Weltbildung vorerst erklärt, insofern nämlich nach derselben die Organisation in Gravitationssysteme zugleich eine dynamische (also auch chemische) Organisation des Universums ist, und durch die allgemeine Schwerkraft eine gewisse Gränze der allgemeinen Evolution bestimmt ist.

## ab their only most en G. 11.

Wie aber der chemische Process des einzelnen Weltkörpers (z. B. der Erde) begränzt werde, muss aufgezeigt werden können, durch Aufzeigung der Hemmungspunkte, bei welchen alle Evolution der Erde stillsteht.

# 1 1 1 1 1 1 1 1 d

Da das Gehemmtseyn etwas lediglich Negatives ist, so muls auch von jenen Hemmungspunkten eine lediglich negative Darstellung möglich seyn. Sie werden bezeichnet seyn durch das, dessen Zusammensetzung keine chemische Potenz dieser bestimmten Sphäre überwältigen kann, d. h. durch das Indecomponible. Nun ist aber, dem obigen zu folge (S. 33.) das Indecomponible in der Natur überhaupt nur dadurch möglich, dass es zugleich das componibelste ist, denn sonst würde die Materie in lauter Extreme sich verlieren. Aber das Componibel. ste erkennt man nur daran, dass es einzeln nicht -(sondern nur in Verbindung mit andern) - darstellbar ist. Der eigentliche Begriff für jenes Negative, ist also der Begriff der Nichtdarstellbarkeit, und nichts mehr und nichts weniger ist unter dem Begriff des Stoffs zu denken.

## sed to all some said sed to sed to sed out

In dem Begriff des Stoffs kann also nicht der Begriff eines Einfachen gedacht werden. Was für die Chemie Stoff ist, ist Materie, wie jede andre, nur dass es eine in höherm Grade componible, ebendeswegen nicht einzeln darstellbare Materie ist. — Es zeigt sich damit zugleich, dass der Begriff des Einfachen in der Natur überhaupt ein Scheinbegriff ist. Da ein mechanisch Einfaches (wie der Atom

des mechanischen Physikers) undenkbar ist; so könnte nur ein dynamisch - Einfaches, etwas das nicht mehr Product, sondern lediglich productiv ist, gedacht worden. Ein solches ist oben (S. 17.) durch den Begriff der einfachen Action bezeichnet worden, und da in der Natur ein unendliches Product sich evolvirt, so kann man, wenn die Evolution als wirklich vollendet gedacht wird, sich als die Elemente der Natur nur eine unendliche Mannichfaltigkeit einfacher Actionen denken. Allein es kommt in der Natur nicht zur absoluten Evolution, die Voraussetzung ist also falsch, also auch das daraus geschlossne, es existirt in der Natur kein einfaches. und, weil in's Unendliche alles Product ist, auch nicht das dynamisch - Einfache, oder das rein Productive. Die ursprünglichsten Hemmungspunkte in der Natur sind also auch nicht durch einfache Actionen, sondern durch reelle Producte bezeichnet, die sich (wenigstens an dieser Stelle der Natur) nicht weiter evolviren können, und die einfachen Actionen sind nur die idealen Factoren der Materie.

## J. 14.

Im Begriff des Stoffs wird das Componibelste gedacht (§. 12.). Aber jede Composition fordert zwei Factoren. Es müßste also in der Natur ein Componibles entgegengesetzter Art existiren. Es fragt sich, wie dies möglich seye?

12 X 50

# des meddanban (e S. 15.44 nadoban ist, so

Das absolut - componible, (was eben desswegen zugleich das Indecomponible ist) soll den Procels der Erde begränzen. Er müste also nach entgegengesetzten Richtungen begränzt seyn.

## 6. 16.

Wir können uns vorerst keine Gränze denksn, als die der Evolution der Erde überhaupt. Es ist ein absolut - Hemmendes in den Qualitätsbestimmungen der Erde, dieses Hemmende überhaupt ist das einzige wahre unzerlegbare, chemisch unüberwindliche. Was also einzelne Substanzen, die an dieser Gränze stehen, unzerlegbar macht, ist nicht ihre Einfachheit, sondern jenes negative Princip der Erde, was ihnen allen gemeinschaftlich sich mittheilt, und das man dem ursprünglichen Begriff seiner Erfinder gemäß, das Phlogiston (Erdprincip d. h., da Erde nur das Sinnbild des Unzerlegbaren ist, vorzugsweise das Unzerlegbare) nennen kann,

#### §. 17.

Da dieses negative als das Qualitätsbestimmende auch als Ursache der chemischen Trägheit der Körper angesehen werden muß, so wird wo dieses negative Princip das Uebergewicht erlangt, das rein Indecomponible hervortreten — (in den Metallen z. B.) Da aber das Indecomponible nur als Componibles in der Natur existiren kann, so wird ein jenem Princip entgegenwirkendes positives Princip auf die Natur wirken müssen, das, weil durch jenes negative zugleich die Gestalt fixirt ist, sich als ein aller Gestalt feindseliges (eben desswegen im Conflict mit den negativen Kräften der Erde der Gestaltung günstiges) Princip sich darstellen wird, (Wärme). Aber dieses Princip wird ein nur durch fremde (positive) Influenz (das Licht) gewecktes Princip seyn.

Anmerkung. Es erklärt sich aus dem Vorhergehenden von selbst, warum dieses positive Princip auf diejenigen Theile der Natur am stärksten wirkt, wo das negative Princip der Erde das größte Uebergewicht erlangt, warum also die Wärmecapacität, z. B. der Metalle die geringste ist, warum sie in gleichem Verhältnis mit der Oxydation zunimmt, warum endlich durch jeden chemischen Process solcher Körper ihre Cohäsionskraft zerstört, und indem ihr absolutes Gewicht vermehrt, ihr specifisches vermindert wird, warum umgekehrt, durch vermehrte Cohasion auch die chemische Function eines Körpers verändert wird, (warum z. B. Eis positiv - electrisch wird, und das Licht schwächer bricht, als Wasser u. s. w.

#### indeen des findees to be bed all the man als domponio

Aber diesem Indecomponibeln muß aus dem oben angegebnen Grunde (J. 14) ein Indecomponibles (oder Componibles) andrer Art entgegenstehen. Welches dies seye, wird aus den folgenden Betrachtungen klar werden.

## (swelland) shratil draw J. 19. nis hale of tall't essent

Staurs Window and describility wind, (Warnets

Wenn jedes chemische Product ein gemeinschaftliches aus heterogenen ist, so müssen die Factoren des Products sich in Bezug auf das Product entgegengesetzt seyn. Nun ist aber alle Materie der Erde eigentlich nur Ein Factor Eines höheren Products, was aus der oben aufgestellten Theorie der allgemeinen Weltbildung nothwendig folgt. Denn wenn das Universum durch ein unendliches Zerfallen Eines Urproducts in immer neue Factoren sich gebildet hat, so kann jeder einzelne Factor nur = Einem, und was zu ihm gehört, (alle Materie der Erde z. B.) muss unter sich homogen seyn. Aber die Bedingung des chemischen Processes ist Heterogemeität. - Sind also alle Materien der Erde = Einer Materie (ihre Verschiedenheit bloß eine Verschiedenheit der Varietat), so ist zwischen ihnen auch keine reelle Entgegensetzung, also auch kein chemischer Process möglich.

#### 9. 20.

Soll ein chemischer Process möglich seyn, so muss der Eine Factor desselben eine Materie seyn, die aller Materie der Erde gemeinschaftlich entgegengesetzt ist, und in Bezug auf welche alle Materie der Erde nur Einem Factor gleich gilt. Ist es nur dieser Eine aller Materie der Erde entgegengesetzte Factor, der allen chemischen Process möglich macht, so muss auch zwischen Materien der Erde kein chemischer Process möglich seyn, als nur ein durch jenen Einen beständigen Factor vermittelter, d. h. nur insofern, als irgend ein Körper aus der Verwandtschaftssphäre der Erde Repräsentant jenes Princips ist.

#### 6. 2I.

Jenes Princip muß also Mittelglied aller chemischen Affinität und alles chemischen Processes, und eben deswegen auch idealer Beziehungspunkt aller Qualitätsbestimmung seyn.

## J. 22.

Da jener Eine Factor aller Materie der Erde gemeinschaftlich entgegengesetzt ist, so wird er zwar mittelbar oder unmittelbar in jeden dynamischen Process der Erde eingreifen, aber er kann ebendelswegen nicht wieder Product aus der Verwandtschaftssphäre der Erde, er muss Product der höhern Verwandtschaftssphäre, d. h. ein Product der Sonne scyn, und insofern ist die Sonne (oder vielmehr die Relation der Erde zu ihr) letz-te Ursache alles chemischen Processes der Erde.

#### 6. 23.

Es folgt von selbst, dass dieses Princip, da es kein Product der Erde ist, auch durch keine Substanz der Erde reducibel, also ein absolut-unzerlegbares, eben desswegen aber zugleich ein schlechthin componibles seyn muss.

#### D- 24.

Welche Materie der Erde jenes Product seye, ist aus den im vorhergehenden aufgestellten Sätzen von der chemischen Influenz der Sonne bekannt. Das nothwendige Daseyn eines solchen Princips ist als Redingung alles chemischen Processes hier a priori abgeleitet, und in der Erfahrung stellt es sich als dasjenige dar, was unsre Chemie den Sauerstoff nennt. Welches aber die Function dieses Princips im dynamischen Process seye, wird aus dem folgenden klar werden.

## J. 25.

Es könnte entweder nur das mittelbar- oder das unmittelbar - Bestimmende im dynamischen Process

der Erde seyn. Im ersten Fall müsste ein Körper vermöge seines Verhältnisses zu ihm als sein Repräsentant auftreten; es ist oben abgeleitet worden, dals diels im electrischen Process geschieht. Im andern Fall würde der Saugrstoff in den Process selbst eingreifen entweder mittelbar durch einen Körper, mit dem er sich identificirt, oder unmittelbar. Im letztern Fall, da er nur das Mittelglied ist, was die beiden entgegengesetzten Affinitätssphären der Erde und der Sonne trennt, müsste sebald es verschwindet, die höhere Affinitätssphäre, welche er im Gegensatz gegen die Erde repräsentirt, selbst in ihrem Phänomen, dem Licht (als Sonne) hervortreten, d. h. es müsste ein Verbrennungsproces statt finden. -Wie ein Erdkörper Selbstquell des Lichts (gleich der Sonne) werden könne, läfst sich gar nicht anders begreifen, als durch diese Aufhebung oder Oeffnung eines Mittelglieds, wodurch beide Affinitätssphären getrenut sind.

#### S. 26.

Der Sauerstoff ist also Bedingung des electrischen Processes, weil Electricität nur unter Bedingung der Trennung entgegengesetzter Affinitätssphären möglich, und der Sauerstoff nur das Trennende ist. Er ist Bedingung des Verbrennungsprocesses, weil dieser einen Uebergang beider in einander voraussetzt. Aber kein Uebergang ohne Trennung. Beide Processe beruhen also auf demselben Gegensatz,

nur dals dieser Gegensatz, der bei jenem ein vermittelter ist, bei diesem ein unvermittelter wird.

#### 5. 27.

Da nun der Sauerstoff gegen die Erde nur die höhere Affinitätssphäre repräsentirt, so hat er im Verbrennungsprocess im Grunde dieselbe Function, die der positive Körper im electrischen Process hat. Denn so wie dieser nur Repräsentant des Sauerstoffs ist, so jener nur Repräsentant einer höhern Affinität, (der Erde zur Sonne). Und so wie das bestimmende im electrischen Process nur der Sauerstoff ist, so ist es im Verbrennungsprocess nur die höhere Affinität der Sonne.

#### 6. 28.

Da nun diese höhere Affinität im Verbrennungsprocesse als Licht sich offenbart, so wie sie im electrischen Process (ehe er in Verbrennungsprosess
übergehen kann) erst als Sauerstoff hervortreten
muss, so kann man sagen, dass der Sauerstoff selbst
wieder nur Repräsentant eines höhern Princips, und
zwar des Lichtes seye.

## 6. 29.

Und dass der Sauerstoff allen Substanzen der Erde gemeinschaftlich entgegengesetzt ist d. h. dass alle mit ihm verbrennen, während er mit keiner andern verbrennt, ist selbst nur dadurch möglich, dass er kein höheres in dem Verwandschaftskreis der Erde hat, womit er verbrennt, Es ist nothwendig, dass die absolut unverbrennliche Substanz in Bezug auf ein höheres System entweder eine verbrannte sey, oder die im höchsten Grad verbrennliche des untergeordneten Systems. Alle Substanzen der Erde verbrennen also, indem sie sich mit dem Sauerstoff verbinden, mittelbar durch ihn mit einem höhern Princip.

## 6. 30.

So treibt uns der Verbrennungsprocess auf eine in's Unendliche zurückgehende Heterogeneität, denn welches wird endlich im Universnm das absolut unverbrennliche seyn, mit dem zuletzt alles, und das mit nichts mehr verbrennt? — Man sieht leicht, dass diese Kette durch beständige Vermittlung in's Unendliche zurückreicht und dass so, da aller chemische Process reducibel ist auf den Verbrennungsprocess, jeder chemische Process bedingt ist durch die letzten Factoren des Universums, deren Uebergehen in einander die absolute Homogeneität herbeiführen würde.

Die chemischen Erscheinungen also, eben so wie die organischen treiben uns auf die Frage nach T 4 dem dem letzten Ursprung aller Duplicität. Der Eine Factor des chemischen Processes fällt immer außerhalb des einzelnen Products (z. B. der Erde), er fällt in ein höheres Product; aber für den chemischen Process dieser höheren Sphäre fällt sein Einer, unveränderlicher Factor wieder in eine höhere Ordnung und so in's Unendliche.

Es ist also Ein allgemeiner Dualismus, der durch die ganze Natur geht, und die einzelnen Gegensätze, die wir im Universum erblicken, sind nur Spröfslinge jenes einen Urgegensatzes, zwischen welchen das Universum selbst fällt.

Aber was hat denn jenen Urgegensatz selbst hervorgerusen, hervorgerusen aus der allgemeinen Identität der Natur? Denn ist die Natur die absolute
Totalität, so kann ihr auch nichts entgegengesetzt
seyn, denn alles fällt in ihre Sphäre und nichts auserhalb derselben. Es ist unmöglich, dass dieses
(von aussen) Unbegränzte sich in ein Endliches sür
die Anschauung verwandle, als nur insosern es sich
selbst Object, d. h. in seiner Unendlichkeit endlich wird.

Jener Gegensatz also muss angenommen werden, als entsprungen aus allgemeiner Identität. Dadurch sehen wir uns getrieben auf eine Ursache, die Heterogeneität nicht mehr voraussetzt, sondern selbst hervorbringt.

Aber Heterogeneität hervorbringen heilst: Duplicität in der Identität schaffen. Aber Duplicität ist auch nur in der Identität erkennbar. Die Identität muß also aus der Duplicität selbst wieder hervorgehen.

Aber Einheit in der Entzweiung ist nur da, wo das Heterogene sich anzieht, und Entzweiung in der Einheit nur, wo das Homogene sich zurückstößt. Beides coexistirt nothwendig, das Homogene flieht sich nur, insofern das Heterogene sich sucht, und das Heterogene sucht sich nur, insofern das Homogene sich flieht. Aber dieses Hervorbringen des Heterogenen aus dem Homogenen, und des Homogenen aus dem Heterogenen erblicken wir am ursprünglichsten in den Erscheinungen des Magnetismus. Die Ursache des allgemeinen Magnetismus wäre also auch die Ursache der allgemeinen Heterogeneität in der Homogeneität und der Homogeneität in der Homogeneität,

Da Heterogeneität Quell der Thätigkeit und der Bewegung ist, so wäre die Ursache des allgemeinen Magnetismus auch letzte Ursache aller Thätigkeit in der Natur, der ursprüngliche Magnetismus also für die allgemeine Natur, was die Sensibilität für die organische ist — dynamischer Thätigkeitsquell: denn im Gebiet des Mechanismus sieht man die Bewegung aus der Bewegung entspringen. Aber was ist denn der erste Quell aller Bewegung? es kann nicht wied der Bewegung seyn. Es muß das entgegengesetzte

von Bewegung seyn. Bewegung muß aus Ruhe hervorquellen. So wie im chemischen Process, wo nicht der bewegte Körper den ruhenden oder bewegten, sondern der ruhende den ruhenden bewegt. Eben so im Organismus, wo keine Bewegung unmittelbar wieder Bewegung hervorbringt, sondern wo jede Bewegung vermittelt ist durch Ruhe (durch Sensibilität).

Vergleicht man nun die oben (S. 25) aufgestellten Merkmale dessen, was der Sensibilität in der allgemeinen Naturentsprechen soll, so findet sich fol gende Uebereinstimmung.

a) Dass der Magnetismus eben so wie die Sensibilität an der Gränze der organischen, an der Gränze der allgemeinen Naturerscheinungen stehe, d. h. dass keine Naturerscheinung existire, aus welcher er abgeleitet werden könnte, wird jeder zugeben. Denn die einzigen Erscheinungen, aus welchen ihn abzuleiten jemand versucht werden könnte, die electrischen, haben außer der Wirkung durch Vertheilung mit den magnetischen nichts gemeinschaftliches, und diese eben ist der höhere Factor im electrischen Process - übrigens kann man zwar jeder magnetischen Erscheinung eine electrische, nicht aber jeder electrischen eine magnetische entgegenstellen. Diele, unddals zwar jeder magnetische Körperelectrisch nicht aber jeder electrische magnetisch ist, beweist, dass der Magnetismus eine ihrer Ausdehnung nach viel

viel eingeschränktere Kraft, und dass eben des wegen der Magnetismus nicht sowohl der Electricität, als die Electricität dem Magnetismus untergeordnet ist.

b) Dass im Magnetismus, dem allgemeinen sowohl als dem speciellen einzelner Substauzen, (die aus jenem allgemeinen herauszutreten scheinen) die ursprünglichste Identität in der Duplicität, und umgekehrt seye, (welches der Charakter der ganzen Natur ist) ist zu klar, um weitläuftig bewiesen zu werden.

Diese Identität der Sensibilität und des Magnetismus in Ansehung ihrer Ursache vorausgesetzt, so muss der Magnetismus ebenso wie die Sensibilität das Bestimmende aller organischen Kräfte, das Bestimmende aller dynamischen Kräfte seyn.

Um diesen Satz zur vollen Evidenz zu erhehen, bedarf es nur des Beweises, dass in der allgemeinen Natur nicht nur dieselbe Gradation der Kräfte, wie in der organischen sey, (denn diess ist schon gewiss) sondern auch, dass diese Gradation in der allgemeinen und der organischen Natur derselben Proportion, und denselben Gesetzen folge.

Für die Gradation der Kräfte in der organischen Natur fand sich (oben Abschn. III.) folgende Proportion.

Womit die Natur in der organischen Welt am freigebigsten umgegangen ist, ist die Reproductionsctionskraft, Sparsamer schon, doch noch sehr reichlich hat sie die Irritabilität ausgetheilt, aber am sparsamsten das höchste, die Sensibilität.

Aber, was ist denn auch in der organischen Welt sparsamer ausgestreut, als die magnetische Kraft, die wir nur an wenigen Substanzen wahrnehmen? Die Zahl in hohem Grade electrischer Körper mehrt sich schon außerordentlich, und es ist kein Körper der absolut unelectrisch wäre, wie keine Organisation absolut inirritabel ist. Dagegen die chemische Eigenschaft allen Körpern (vielleicht auch in einem gewissen, noch nicht entdeckten umgekehrten Verhältnis ihrer electrischen) eigen ist.

Ferner, jeder magnetische Körper ist auch electrisch, und chemisch, so wie keine Organisation, der Sensibilität zu Theil wurde, der Irritabilität oder Reproductionskraft entbehrt. Aber micht jeder electrische Körper ist auch magnetisch, so wie nicht jede Organisation, die Spuren von Irritabilität zeigt, auch Sensibilität hat.

Aber Reproductionskraft ist auch Irritabilität, Irritabilität auch Sensibilität. In der Pflanze z. B. hat sich nur für die Erscheinung schon in Reproductionskraft verloren, was beim Thier noch Irritabilität ist, und bei'm niedrern Thier für die Erscheinung nur in Irritabilität, was bei'm höhern noch als Sensibilität unterschieden wird. Aber ebenso hat sich bei'm chemischen Körper für die Erscheinung schon

electrischen noch Electricität, und bei'm electrischen in Electricität, was beim magnetischen noch Magnetismus ist. Aber der Magnetismus ist so allgemein in der allgemeinen Natur, als die Sensibilität in der organischen, die auch der Pflanze zukommt. Aufgehoben ist er in einzelnen Substanzen nur für die Erscheinung; in den unmagnetischen Substanzen verliert sich (bei der Berührung) unmittelbar in Electricität, was bei den magnetischen noch als Magnetismus unterschieden wird, \*) so wie bei den Pflanzen unmittelbar in Zusammenziehungen sich verliert, was bei'm Thier noch als Sensation unterschieden wird.

Es fehlt also nur an den Mitteln, um den Magnetismus der sogenannten unmagnetischen Substanzn zu erkennen, \*\*) und zu verhindern, dass sich nicht

- \*) Merkwürdig ist, dass, was dem chemischen Process oder der Electricität günstig ist die magnetische Krast schwächt, Würmez. B. Es ist zwar nicht wahr, dass oxydirtes Eisen aushört vom Magnet gezogen zu werden. Aber auch der nur oberstächlich oxydirte (rostende) Magnet verliert an Krast. Electrische Funken können ihm diese Krast rauben, (denn ob sie die magnetischen Pole umkehren ist noch ungewiss).
- \*\*) Nur für wenige, aber denn doch für diese bedarf es der Erinnerung, dass überhaupt nicht von diesem

nicht in Electricität oder chemischen Process verleirt, was auf der höhern Stuffe als Magnetismus erscheint.

Sieht man ferner auf den Mechanismus jener Stuffenfolge, so wie sie für die organische Natur bestimmt wurde, so ergiebt sich folgendes:

Es ist Eine Ursache, die sich allmählig aus der Einen Function in die andre verliert. Sensibilität geht in Irritabilität über, diess ist nicht möglich, als wenn beide Einen Factor wenigstens gemein haben. Aber ist diess nicht so? — In der Erseheinung ist es das System der Nerven, die Organe belder zugleich sind. Wo der höhere Factor der Sensibilität (das Gehirn) allmählig verschwindet, und der niedrere allmählig das Uebergewicht erlangt, fängt auch Sensibilität an, in Irritabilität sich zu verlieren. (Daher das Sömmering'sche Gesetz, dass die Sensibilität das umgekehrte Verhältnis der Nerven zum Gehirn beobachtet).

Aber ebenso müssen auch Irritabilität und Reproductionskraft Einen Factor wenigstens gemein haben, denn wie könnte sonst jene in diese übergehen? Aber so ist es auch. Der Eine Factor der Irritabilität, jener Wechsel von Expansion und Contraction ist auch

> speciellen (einzeln - erkennbaren), sondern vom urspränglichen Magnetismus die Rede war, mit dem jener freilich nur durch unendlich viele Zwischenglieder zusammenhängt,

Bedingung der Reproductionskraft, und eben da, wo Irritabilität in Reproductionskraft übergeht, sieht man auch den Einen Factor der Irritabilität — den höhern — verschwinden? — Es ist allgemeines Gesetz, dass die Reproductionskraft einzelner Theile z. B. das umgekehrte Verhältnis ihrer Abhängigkeit von den Nerven beobachtet. Soll also Irritabilität Reproductionskraft werden, so muss ihr höherer Factor verschwinden, und umgekehrt, wo von der Irritabilität nur der niedrere Factor noch übrig ist — (Contractilität, z. B. im Zellgewebe) — wird sie zur Reproductionskraft.

Es kann also als allgemeines Gesetz für diese Stuffenfolge aufgestellt werden: die höhere Function verliert sich in die untergeordnete, dadurch, dass ihr Köherer Factor verschwindet, und der niedrete nöherer Factor der untergeordneten Kraft wird.

Dieses Gesetz übergetragen auf die dynamische Stuffenfolge in der allgemeinen Natur, so ist der Magnetismus das Heterogeneität hervorbringende, durch Vertheilung wirkende (wie es vielleicht das Gehirn ist). Und was in den Irritabilitätserscheinungen jener Wechsel von Contraction und Expansion ist, das ist in den Electricitätserscheinungen der Wechsel von Anziehung und Zurückstofsung. Die Anziehung geschieht vermöge des höhern Factors

der Electricität (der Wirkung durch Vertheilung), die Zurückstoßung vermöge des niedrern Factors, namlich der Mittheilung homogener Electricität. (Und wer weiss denn, ob nicht eine ähnliche Aufeinanderfolge der Vertheilung mittelst des Gehirns, und der Mittheilung homogener Electricität durch die Nerven die Erscheinungen der Contraction und Expansion des Organs hervorbringt?) Aber eben jener Wechsel von Expansion und Contraction ist auch Bedingung der Möglichkeit alles chemischen Processes. Denn nur vermöge eines Wechsels expansiver und compressiver Kräfte, können zwei verschiedne Körper in Eine identische Raumerfüllung übergehen. Nun setze man aber, dass jener höhere Factor (der Wechsel von Ausdehnung und Zusammenziehung) verschwinde, so wird die Bewegung entweder in Contraction, (mit Bildung fester Körper, Crystallisation u. s. w.) oder in Expansion (mit Bildung flüssiger Körper) stillstehen, - und das Caput mortuum ist - eine gleichförmige Raumerfüllung = todter Materie.

Es sind also die letzten Regungen der organischen Kraft, die wir in den chemischen Bewegungen der Körper erblicken, und es ist Eine Kraft, die den zusammengesetztesten Thierkörper wie den chemischen contrahirt.

Wenn nun allgemeine Analogien überhaupt beweisendeKraft haben, so ist kein Zweisel, dass dem Magnetismus dieselbe Function für die allgemeine Natur zugeschrieben werden muß, die wir der unbekannten Ursache der Sensibilität für die organische zuschreiben. Durch den Magnetismus ist zuerst alle Dualität in die Natur gekommen. Da nun die allgemeine Dualität in den Organismus nur als in ihre engste Sphäre sich zurückzieht, (daher ihre kraftvollen und concentrirten Wirkungen) so ist die letzte Ursache aller Dualität für den Organismus dieselbe, wie für die allgemeine Natur.

Da der allgemeine Organismus im Weltsystem nur im Zustand seiner größten Expansion erscheint, so wird der Magnetismus das dem Universum Inwohnende seyn, was macht, dass wie, im einzelnen Organismus, jede Wirkung auf den Theil auf das Ganze sich fortpflanzt. Die Eindrücke, die das Universum in der allgemeinen Wechselwirkung beständig erhällt, verlieren sich - (obgleich das ununterbrochne Fallen der Weltkörper gegen gewisse Mittelpuncte eine durch die allgemeine Sensibilität vermittelte Bewegung seyn mag) - in Bewegungen, die nur an reagirenden Substanzen erkennbar sind. - Aber warum ist die Magnetnadel sensibel für jede beträchtliche Naturveränderung, für das electrische Licht, das am entgegengesetzten Pol leuchtet, oder einen vulkanischen Ausbruch der andern Hemisphäre? - Wo also ein Glied in der großen dynamischen Organisation gestört wird, reagirt das Ganze; ein Lichtgewitter, das jetzt in der-Sonne aufsteigt, kann binnen acht Minuten bei uns einschla-

U

gen, sagt Lichtenberg; Aber was ist das sogenannte Anzünden eines Feuers anders, als ein solches Einschlagen des Lichtgewitters der Sonne? —

\* 1740 19 1\*

Es ist nach dem bisherigen wohl nicht zweiselhaft, dass der Magnetismus für die allgemeine Natur dieselbe Function hat, wie die Sensibilität für die organische Natur. Dass er Ursache der allgemeinen Heterogeneität, und so das bestimmende in aller durch Heterogeneität bedingten Thätigkeit seye, ist bewiesen, nicht aber gezeigt, wie er es ist. Diess muss aber gezeigt werden.

Begreislich ist, wie durch den Magnetismus ein ursprünglicher Gegensatz in die Natur gekommen ist. Aber die Frage ist: wie aus diesem Einen ursprünglichen Gegensatz alle einzelnen Gegensätze in der Natur sich entwickelt haben?

(Denn diels eigentlich ist unsre Behauptung.

— Es sollte hier a priori abgeleitet werden, was anderwärts \*) durch Induction bewiesen worden ist, dass es Ein und derselbe allgemeine Dualismus ist, der von der magnetischen Polarität an durch die electrischen Erscheinungen endlich selbst in die chemischen Heterogeneitäten sich verliert, und zuletzt

<sup>\*)</sup> von der Weltseele.

letzt in der organischen Natur wieder zum Vorschein kommt. — Die Frage ist also: wie jener Eine Gegensatz in so mannigfaltige Gegensätze sich ausgebreitet habe?

Wenn der Magnetismus in die Natur den ersten Gegensatz gebracht hat, so war dadurch zugleich der Keim einer unendlichen Evolution, der Keim jenes unendlichen Zerfallens in immer neue Producte in's Universum gelegt. Diese Evolution, die oben postulirt worden ist, als vollendet - oder auch als immerfort geschehend - angenommen, so ist eben dadurch jener ursprüngliche Gegensatz als fortdaurend, die Factoren, die sich in ihm trennten, als in's Unendliche getrennt und immer wieder sich trennend gesetzt. Woran soll aber das Fortwirken jener, Heterogeneität nicht voraussetzenden sondern hervorbringenden, Ursache in der Natur erkannt werden? Wir kennen keine Hervorbringung von Heterogeneität, als durch das, was Vertheilung genannt wird. Ist also das Universum evolvirt, so wird jene Ursache der Heterogeneität durch von Product zu Product sich fortpflanzende Vertheilung die allgemeine Heterogeneität unterhalten. Diese Vertheilung, die wechselseitig ausgeübt wird, wird nicht nur Bedingung der Gravitation in jedem System, sondern auch - das allgemein Bestimmende des dynamischen Processes seyn.

Durch jede Wirkung durch Vertheilung werden entgegengesetzteKräfte geweckt. Diese aber, da sie sich das Gleichgewicht halten, bringen einen Indifferenzzustand hervor, und in diesem Zustand der Indifferenz befindet sich eigentlich alle Materie der Erde, che sie der Einwirkung des (speciellen) Magnetismus ausgesetzt, oder in electrischen oder chemischen Conflict gebracht wird. Jener Zustand der Indifferenz wird erscheinen als ein Zustand der Homogeneität. Aber ein solcher homogener Zustand existirt auch in jeder dynamischen Sphäre in Ansehung ihrer Qualitäten; (denn wie die Materie der Erde, so muss die Materie jeder andern Sphäre als unter sich homogen gesetzt werden). Dieser homogene Zustand, ist aber nicht ein Zustand absoluter Homogeneität, er ist nur ein Zustand der Indifferenz. Nur diese beständige Einwirkung von außen durch Vertheilung, indem sie diesen homogenen Zustand der Qualität unterhält, macht aucheine Aufhebung des Indifferenzzustandes, d.h.den dynamischen und insbesondre den chemischen Process möglich. Denn jeder Körper, der dem chemischen Process unterworfen wird, muss in sich selbst entzweit werden; ohne diese Entzweiung im Homogenen selbst, lässt sich keine Auflösung lässt sich jenes Wechselspiel von Expansion und Contraction, ohne welches kein chemischer Process möglich ist, gar nicht denken. Um den chemischen Procels construiren zu können, muls jene oben vorausgesetzte Homogeneität der Qualität selbst noch in Duplicität aufgelöst werden. Sie ist nur magnetische

Indifferenz. Darum muss der Magnetismus als allgemein und nur für die Erscheinung aufgehoben gesetzt werden. Könnte also jene Einwirkung von außen aufhören, so würden die Substanzen der Erde im dynamischen Process völlig unthätig seyn, wie das Eisen (magnetisch) unthätig ist, ehe der Magnet darauf gewirkt hat - es ware also auch keine Qualitätsdifferenz erkennbar. - (Diese allgemeine Wirkung durch Vertheilung kann aber nuranalogisch verglichen werden, mit der, die wir den Magnet ausüben sehen. Denn dieser erweckt immer wieder dieselben Pole - in's Unendliche fort, denn er selbst und jede Substanz, auf die er wirkt, ist begriffen in der allgemeinen Sphäre des Erdmagnetismus. Jener also kann keine Polarität mittheilen, noch diese eine empfangen, die nicht homogen wäre mit der allgemeinen Polarität der Erde. Dagegen ist die Erde z. B. ausser der Sonne, daher muss der Magnetismus der Sonne eine von ihm verschiedne Polarität außer sich wecken).

Die Einwirkung der Sonne durch Vertheilung bringt zwar in der dynamischen Sphäre der Erde Polarität hervor, aber das Product dieser Polarität ist ein allgemeiner Indisserenzzustand; (der allgemeine Indisferenzpunktstellt sich als Mittelpunkt der Schwere dar.) Im Universum ist zwar eine allgemeine Helerogeneität, aber jedes einzelne Product ist unter sich homogen. Soll ein dynamischer Process seyn, (dessen Bedingung Differenz), so muss die Materie aus dem Indisserenz-

wird etwa das höhere Product auf das untergeordnete nur durch Vertheilung wirken? — Es
ist noch eine andre Wirkungsart möglich — durch
Mittheilung. Wenn nun zwischen Sonne und Erde
wirklich eine Mittheilung statt findet, (wovon das
Licht wenigstens das Phänomen ist), so wird die
Sonne, der Erde dadurch etwas Homogenes mittheilen, wie ein electrisirter Körper dem nicht electrisirten homogene Electricität mittheilt. — Durch diese
Mittheilung also kommt in das untergeordnete Product Heterogeneität, und mit ihr die Bedingung des
electrischen und chemischen Processes.

Jeder dynamische Process beginnt nur mit dem Conslict des ursprünglich Heterogenen. Wo das Homogene sein Heterogenes berührt, wird es aus dem Indisferenzpunct gesetzt (die dynamische Trägheit in ihm gestört). Homogeneität ist durch die ganze Natur nur Ausdruck eines Indisferenzzust andes, weil Homogeneität nur aus Heterogeneität hervorgehen kann. Dadurch wird der dynamische Process gegründet, der nicht eher stillstechen kann, als mit der absoluten Intussusception des Heterogenen, d. h. mit der absoluten Aushebung seiner Bedingung.

Es ist also Eine Ursache, die in die Natur den ursprünglichsten Gegensatz gebracht hat, diese Ursache können wir durch die (unbekannte) Ursache des ursprünglichen Magnetismus bezeichnen. Durch diese Ursache ist eine im Universum in's Unendliche sich erstreckende Wirkung durch Vertheilung, durch diese ein Indifferenzzustand für jedes einzelne Product, durch diesen Indifferenzzustand die Möglichkeit einer Differenz im Homogenen, dadurch die Möglich keit eines dynamischen Processes (wohin auch der Lebensprocess gehört) und insbesondre des chemischen, als einer Auslösung des Heterogenen im Heterogenen bedingt.

Die Wirklichkeit des dynamischen Processes für jedes einzelne Product ist bedingt durch
Mittheilung, welche im Universum in's Unendliche statt hat, und deren allgemeines Medium für
den uns bekannten Theil des Universums das Licht
ist.

In den bisher vorgetragenen Sätzen sind nicht nur die Bedingungen der Construction jedes dynamischen Processes enthalten, sondern auch abgeleitet, wie durch Einen ursprünglichen Gegensatz alle andre Gegensätze, selbst die in den chemischen Heterogeneitäten sich hervorthun, bestimmt sind.

V.

Die dynamische Organisation des Universums ist abgeleitet; nicht aber das Gerüste derselben. Jene Organisation setzt eine Evolution des Universums aus Einem ursprünglichen Product, ein Zerfallen dieses Products in immer neue Producte voraus.

Der Grund dieses unendlichen Zerfallens soll in die Natur durch Eine ursprüngliche Dualität gelegt worden seyn, und diese Entzweiung muss angesehen werden, als entstanden in einem ursprünglichen Identischen, welches aber nicht denkbar ist, wenn nicht jenes Identische als eine absolute Involution, als ein dynamisch unendliches\*) gesetzt wird denn alsdann war in das Product mit Einem Zwiespalt eine unendliche Tendenz zur Entwicklung ge-Diese unendliche Tendenz wird für die Anschauung eine Tendenz zur Evolution mit unendlicher Geschwindigkeit seyn. In dieser Evolution würde also nichts unterschieden werden, d. h. kein Moment der Zeit wäre auf bestimmte Art erfüllt. wenn nicht in dieser Reihe ein Retardirendes ware, was jener Tendenz das Gleichgewicht hielte. Die Evolution der Natur mit endlicher Geschwindigkeit setzt also als letzte Factoren eine accelerirende und retardirende Kraft voraus, die beide an sich unendlich, und nur wechselseitig durch einander begränzt sind. Vermöge der wechselseitiger Einschrän-

dem mechanisch - Unendliche wird hier entgegengesetzt dem mechanisch - Unendlichen, d. h. dem unendlichen Aufsereinander. — In einem andern Sinne wird die dynamische Unendlichkeit von dem organischen, und wohl auch dem Kunstproduct prädicirt, insofern, wenn ein solches durch Zusammensetzung (mechanisch) entstehen sollte, kein Anfang der Zusammensetzung gefunden werden könnte, weil jedes Einzelne ein unendliches andres, und alles andre jenes einzelne voraussetzt.

Einschräftkung dieser Kräfte wird es in keinem gegebenen Moment (der Zeit) zur absoluten Evolution kommen.

Käme es zur absoluten Evolution, so würde die Natur nichts als ein absolutes Aussereinander darbieten. Da nun das absolute Aussereinander nur der absolute Raum ist, so führt die accelerirende Kraft in ihrer Uneingeschränktheit gedacht auf die Idee des unendlichen Raums.

Wäre dagegen die retardirende Kraft uneingeschränkt, so würde für die Anschanung nur ein absolutes Ineinander, d. h. der Punkt entstehen, welcher als bloße Gränze des Raums Sinnbild der Zeit in ihrer Unabhängigkeit vom Raum ist.

Die Natur kann keines von beiden scyn; sie ist ein Außereinander in dem Ineinander, und ein Ineinander im Außereinander — vorerst also ein in der Evolution nur Begriffenes — zwischen absoluter Evolution und Involution Schwebendes.

Da die Tendenz zur Evolution eine ursprünglich unendliche ist, nach der Voraussetzung, so muß
sie gedacht werden, als eine Kraft, die in unendlich
kleiner Zeit einen unendlich großen Raum erfüllen
würde. Lässt man nun den Raum in's unendliche steigen, oder die Zeit ins unendliche fallen, so
hat man indem einen Fall  $\frac{\infty}{4}$ , im audern  $\frac{1}{4}$ , d. b. das
uvendlichgroße.

Die retardirende Kraft also als die entgegengesetzte muß gedacht werden, als diejenige, welche die expansive eine endliche Zeit hindurch in einem endlichen Raum erhält.

Keine von beiden Kräften würde für sich eine reale Raumerfüllung zustandebringen. Könnte die Expansivkraft in unendlichkleiner Zeit einen unendlichgroßen Raum durchlaufen, so würde sie in keinem Theil des Raums auch nur einen Moment weilen, den Raum also nirgends erfüllen. Ie mehr das Gegengewicht der retardirenden Kraft steigt, desto längere Zeit hindurch wird die expansive Tendenz in jedem Punkt des Raums weilen, den Raum also in höherem Grade erfüllen. — So sind verschiedne Dichtigkeitsgrude möglich.

Die Materie ist also nicht sowohl Raumerfüllung, als ein Raumerfüllen, und zwar ein Erfüllen mit bestimmter Geschwindigkeit. Denn da das Maaße der Einen jener Kräfte der erfüllte Raum, das der andern die erfüllte Zeit ist, so ist ihr Verhältniß  $=\frac{S}{T}=C$  und die verschiednen Dichtigkeitsgrade nur verschiedne Geschwindigkeiten der Raumerfüllung.

Das absolut-Elastische ist, was mit unendlicher Geschwindigkeit, das absolut Dichte was mit unendlicher Tardität den Raum erfüllt; keines von beiden existirt in der Natur.

worde, Laber man nen den oll

Durch die beiden abgeleiteten Kräfte ist zwar die endliche Geschwindigkeit der Evolution überhaupt abgeleitet, d. h. es ist erklärt, wie die Natur für jeden einzelnen Moment der Zeit ein bestimmtes Product ist, nicht aber wie sie es für jeden Moment des Raums ist. Aber die Evolution soll nicht nur mit endlicher Geschwindigkeit geschehen, sie muß schlechthin gehemmt — d. h. an bestimmten Punkten gehemmt werden, denn sonst würde (bei endlicher Geschwindigkeit) die Evolution zwar nur in unendlicher Zeit vollendet seyn, aber die Evolution wäre fortgehend, die Natur ein unendlich wandelbares, zwar für jeden Moment der Zeit, aber nicht für alle Zeit fixirtes und bestimmtes Product.

Die Kraft also, worauf eine absolute Gränze der Evolution, eine Bestimmtheit des Products für jeden Moment des Raums in die Natur kommt, muß eine von der Kraft, welche nur die Geschwindigkeit der Evolution und die Bestimmtheit des Products für jeden Moment der Zeit bestimmt, verschiedene und unabhängige Kraft seyn.

Es ist aber keine Kraft, durch welche eine ursprüngliche Gränze in den Raum gesetzt würde, als
die allgemeine Schwerkraft. Es muß also zu jenen beiden Kräften diese als die dritte, wodurch
erst die Natur ein permanentes und für alle Zeit
fixirtes Product wird, hinzugefügt werden.

Erst von diesem Standpunkte aus kann die Natur als Product angesehen werden, welchen Standpunkt Kant in seinen metaphysischen Anfangsgründen der Natur Wissenschaft genommen hat.

Was wir accelerirende Kraft genannt haben, entspricht Kants Repulsiv - oder Expansivkraft, was wir retardirende Kraft nennen, seiner Attractiv-Kraft, mit dem Unterschied, daß Kant unter der letztern auch die Schwerkraft begreift, und so mit zwei Kräften die Construction der Materie vollendet glaubt. — Vollendet

- als reducibel auf ein variables Verhältnis jener Kräfte anzusehen scheint, was zwar die Mechanik, welche die Materie überhaupt nur als Raumerfüllung kennt, nicht aber die höhere Dynamik anerkennt (nach jener müste, wenigstens durch dynamische z. B. chemische Veränderung des ursprünglichen Verhältnisses Jener Kräfte, jede Materie in jede andere verwandelbar seyn. Aber alle Qualität ist bestimmt durch etwas weit höheres als den blossen Dichtigkeitsgrad. S. oben).
- 2) inwiefern Kant das, was er Attractivkrast nennt, und was in seiner Construction der Materie das Dichtigkeitsbestimmende ist, als identisch annimmt mit der Schwerkraft, welche Identität aber schon eben darum unmöglich ist, weil die Attractivkraft

kraft jedes Körpers zu seiner blossen Construction schon verbraucht wird. (S. oben. S. 110.) \*)

— (Dieser Grund gilt auch gegen die Construction der chemischen Wirkungen, aus jenen bei den Kräften. Auch im chemischen Conflict kann die Substanz nur mit einer nach außen gehenden Kraft wirken, aber jene beiden Kräfte sind nur immanente auf Construction ihres Products gehende Kräfte).

Der transcendentale Beweis jener beiden Kräfte, der Schwerkraft und der retardirenden, als von einander unabhängiger Kräfte ist kurz folgender:

Es muss für jedes Endliche eine Gränze der Weltanschauung geben; diese ursprüngliche Beschränktheit ist für die intellectuelle Welt eben das, was für
die physische Welt die Schwerkraft ist, das was das
Individuum an ein bestimmtes System von Dingen
fesselt und ihm seine Stelle im Universum anweist.
Nun ist aber die Weltanschauung bestimmt noch innerhalb eines bestimmten Systems in Ansehung jedes
einzelnen Objects. Dadurch kommt Beschränktkeit
in die Beschränktheit. Aber das einzelne Object, da
ihm seine Stelle im Universum durch die Schwerkraft

\*) Andere, tiefgedachte Gründe gegen die Identität beider Kräfte finden sich in Hrn. Baaders oben angeführter, für die ganze dynamische Philosophie höchst wichtiger Schrift, welche dem Verfasser zu spät zu Gesicht kam, um früher Gebrauch von ihr zu machen.

kraft schon bestimmt ist, kann weiter bestimmt werden nur in Ansehung des Grades, mit welchem es den Raum erfüllt. Aber der Grad seiner Raumerfüllung ist nur bestimmbar durch die Form der Zeit durch das umgekehrte Verhältnis der Zeit, in welcher der Raum erfüllt wird, zum erfüllten Raume. Die Existenz des Objects für die Zeit ist also beschränkt durch eine Krast, die mit der Schwerkrast so wenig identisch ist, als die Zeit mit dem Raum. Aber umgekehrt auch durch diese Krast (die retardirende) wird nur die Geschwindigkeit der Raumersüllung vermindert, nicht aber die Evolution selbst gehemmt; das letztere muss durch eine von ihr verschiedene Krast geschehen.

Nun ist aber, da beide Kräfte negativer Natur d. h. beschränkende Kräfte sind, zum Voraus zu erwarten, dass beide in irgend einem Verhältniss zu einander stehen, eine die andere bestimmen werde. Folgendes ist von selbst klar:

Kraft, desto langsamer die Evolution. Je weiter also die Evolution fortschreitet, desto mehr muß allmählig die retardirende Kraft abnehmen. Nun muß aber jedes Naturproduct, um ein Bestimmtes zu seyn, an einem bestimmten Punkte der Evolution gehemmt werden. Man setze, das Product werde gehemmt bei einem Punkt, wo die retardirende Kraft noch ein großes Uebergewicht hat, so muß an die-

sem Punkte die expansive Tendenz stärker wirken, (weil sie sich umgekehrt verhält wie der Raum in dem sie sich ausbreitet). Um ihr das Gleichgewicht zu halten, muß also die Schwerkraft auf diejenige Theile der Natur am stärksten wirken, wo die retardirende Kraft noch das größte Uebergewicht hat.

Der Körper von größerer Masse liegt dem dynamischen Centrum an sich näher als der von geringerer. Die Masse also ist bestimmt durch die Schwerkraft, nicht wie man insgemein sagt, die Schwere seye der Masse proportional. - Ist denn die Masse eine an sich bekannte Größe? Bekannt etwa durch die Menge ihrer Theile? Aber diese Menge ist unendlich. Es ist also keine Bestimmung der Masse durch die Menge ihrer Theile möglich, es giebt also keinen Bestimmungsgrund der Masse außer der Wirkung der Schwerkraft, Das Product ist ein Bestimmtes für jeden Moment der Zeit, aber es wirkt nicht ausser sich, es erfüllt nur seine Sphäre, die Schwerkraft erst giebt ihm die dem Grad seiner Raumerfüllung proportionale Tendenz nach außen, welcher Grad selbst erst dadurch ein fixirter und als solcher erkennbarer wird.

Die Materie manisestirt sich nur durch die Schwere, eine imponderable Materie mag seyn, aber sie manisestirt sich nicht. Darum auch wird die Einheit einer Materie nur erkannt durch die Einheit ihrer Schwere, eine Menge von Materie organisirt sich zur Einheit dadurch, dass sie sich einen gemeinschaftlichen Schwerpunkt giebt. - Kant setzt das Wesen der Starrheit darein, dass die Theile nicht an einander verschoben werden können, ohne so fort getrennt zu werden, das heifst mit andern Worten, dass der Theil keine vom Ganzen unabhängige Bewegung hat. Im Flüssigen sondert sich der Theil vom Ganzen durch sein blosses Gewicht, der Grund dieses Unterschieds liegt darin, dass der flüssige Körper keinen gemeinschaftlichen Schwerpunkt hat und jedes Theilchen seinen Schwerpunkt freiwillig sich bildet. (Daher die freiwillige Annahme der Kugelgestalt in der Tropfenbildung.) - Einheit des Schwerpunkts ist also das, was die Materie zu Einer organisirt, das Bildende, Bindende, das Bestimmende aller Gestaltung. \*)

Die beiden Kräfte, die expansive und retardirende, sind die Kräfte der Evolution selbst, die Schwerkraft setzt die Evolution schon voraus, die Schwerkraft kann also Bedingungen haben, sie kann z. B. erst bei einem gewissen Grade der allgemeinen Evolution sich einfinden; wenn sie bedingt ist, so wird sie durch das ursprünglichste Wechselverhältniss im Universum, d. h. jene allgemeine, wechselseitig ausgeübte Wirkung durch (magnetische) Vertheilung

datene nur er auet duce

<sup>\*)</sup> Baader i. d. a. Schr.

bedingt seyn, und obgleich sie ursprünglich Eine ist, wird sie in dem Verhältnis als das Universum sich evolvirt, in mannichsaltige Schwerkräfte, als einzelne Stralen, sich spalten. So macht diese Kraft gleichsam das verbindende Mittelglied der Krafte, welche die Natur als Gerüste, und derjenigen, welsie als dynamische Organisation unterhalten.

Erst nachdem durch die höhern dynamischer. Kräfte der Schauplatz gleichsam gesichert ist, können die blos mechanischen Besitz ergreiffen, die Betrachtung dieser Kräfte und ihrer Gesetze fällt nicht mehr in die Gränzen der Naturphilosophie, die nichts anders als höhere Dynamik ist, und deren Geist sich in dem Princip ausdrückt, das Dynamische als das einzig Positive und Ursprüngliche, das Mechanische nur als das Negative und Abgeleitete des Dynamischen anzusehen.

Es wurde vorausgesetzt, die Natur sey Entwickelung aus Einer ursprünglichen Involution. Diese Involution kann aber nach dem Obigen nichts Reelles seyn: sie kann also nur als Act vorgesteilt werden, als absalute Synthesis, welche nur ideell ist, und gleichsam den Wendepunkt der Transcendental- und der Naturphilosophie bezeichnet.

## Verbesserungen.

```
Z. 3 v. u. ein Comma vor und,
       - 15 - - Punkt - die.
- 15 - - Wissenschaften.
                      talphilosophie.
       13 9-1
                      bildungskraft.
        - 1 v. o. -
                      Maas
       - 11 V. 11. -
 - 11
                     gestört.
 - 48 - 10 - -
                      statt Decomposition lies: Trenunng.
 - 75 - 8 -
                      statt Kreislinien lies : krumme Linien.
 - 100 - 14 V. O. -
                      bei'm.
                      System, mib mobdosm tava
 - 103 - 5 - -
 - 110 - 4
                      statt hie lies sie.
 - 123 - 9 v. u.
                      gemeinschaftlicher
 - 128 - 9 V. O.
 - 128 - 14 - -
                      durchionisminismi
                      nach: die fetze: verhältnifsmäfsig.
 - 129 - 5 -
                      statt er lies der erste.
 - 130 - 13 - -
- 136 ff. fies fiberall Verwandtschaft.
 - 150 - 1 v. u. - statt: als verbrannte betrachtet, lies:
 - erbrannt wird.
- 166 - 9 v. o. - um.
- 182 - 12 - sonach - Duplicität delendum.
 - 190 - 7 - deleatur ist.
 - 102 - 2 / - Identität.
 - 196 - 17 v. u. - statt 54. lies 43.
- 227 - 1 - genannt genannt
- 247 - 14 v. o. - Gebeine.
 - 240 - 6 v.u. - mindert.
- 243 - 5 v. o. - statt. absolut objectiv, lies: absolut
  nicht - objectiv
                      die Ursache der Erregbarkeit,
- 260 - 8 v. u. -
- 261 - 10 - ein Comma nach: nicht, del nach:
 Bedingungen,
- 283 - 1 v. o, - Gleichgewicht.
- 500 - 4 v. o. - statt organischen lies: unorganischen.
- 315 - 15 v. u. - statt worauf lies : wodurch
```

Andere minder bedeutende Druckfehler wird der gen. Leser selbst bemerken.







