### Grundlage der gesammten Wissenschaftslehre / von Johann Gottlieb Fichte.

#### **Contributors**

Fichte, Johann Gottlieb, 1762-1814.

#### **Publication/Creation**

Tübingen: In der Joh. Georg Cotta'schen Buchhandlung, 1802.

#### **Persistent URL**

https://wellcomecollection.org/works/tpbbazdw

#### License and attribution

This work has been identified as being free of known restrictions under copyright law, including all related and neighbouring rights and is being made available under the Creative Commons, Public Domain Mark.

You can copy, modify, distribute and perform the work, even for commercial purposes, without asking permission.



Wellcome Collection 183 Euston Road London NW1 2BE UK T +44 (0)20 7611 8722 E library@wellcomecollection.org https://wellcomecollection.org

## Grundlage

bet

# gesammten Wissenschaftslehre

v o n

Johann Gottlieb Fichte.

Reue unveranderte Muflage.

Túbingen, in der Joh. Georg Cotta'schen Buchhandlung 1802.



## Grundriß

Des

Eigenthümlichen

ber

## Wissenschaftslehre

i n

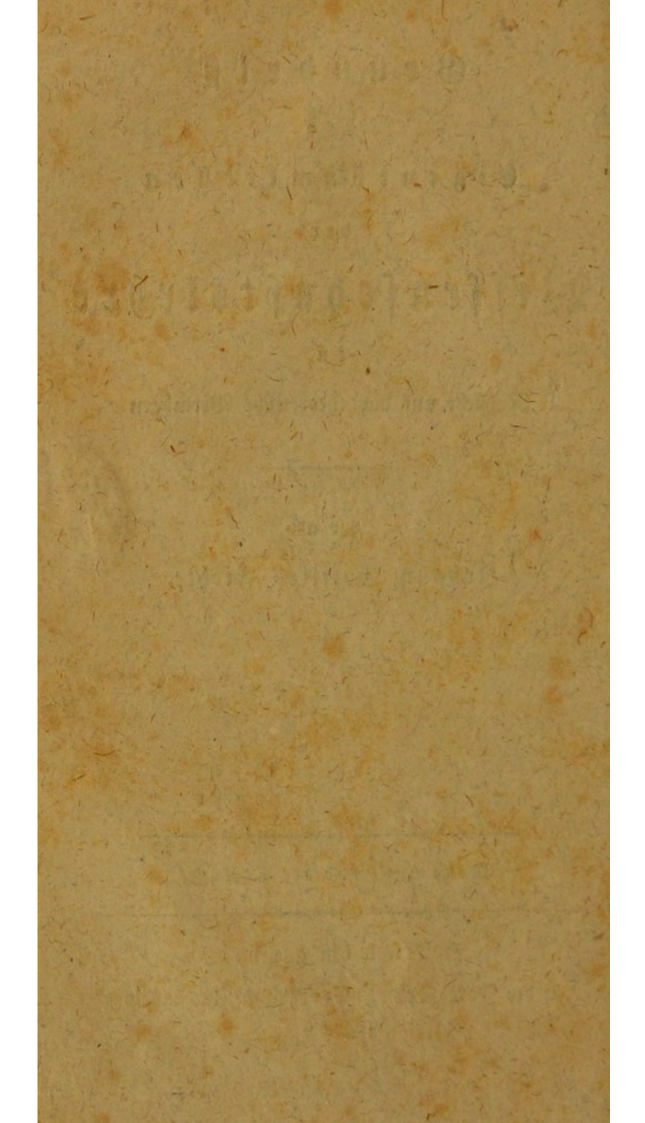
Rutsicht auf das theoretische Vermögen

v o n

Johann Gottlieb Fichte.

Rene unveranderte Auflage.

Tubingen, in der Joh. Georg Cotta'schen Buchhandlung



## Vorbericht zur zweiten Auflage,

Während der Ausarbeitung einer neuen Dar: Rellung der Wissenschaftslehre hat es sich dem Ur: heber dieser Wiffenschaft abermals deutlich ergeben, daß die gegenwärtige erste Darstellung vorläufig noch durch feine neue vollig überflüßig, und entbehr: lich gemacht werden konne. Noch scheint der groß fert Theil des philosophirenden Publicums für die neue Unsicht nicht so vorbereitet, daß es ihm nicht nüglich senn sollte, denselben Inhalt in zwei sehr verschiedenen Formen zu finden, und als denfelben wieder zu erkennen; ferner ift in ber gegenwartigen Darstellung ein Gang gehalten, auf welchen die in der neuen Darstellung zu beobachtende, mehr auf Faslichkeit berechnete Methode zurükzuführen, bis zu der einstigen Erscheinung einer streng scientifischen Darstellung immer sehr gut senn wird; endlich find in ihr

mehrere Hauptpunkte mit einer Ausführlichkeit, und einer Klarheit vorgestellt, welche je zu übertreffen der Verfasser keine Hoffnung hat. Er wird auf mehrere Stüke dieser Art in der neuen Darstellung sich beziehen mussen.

Dieser Gründe halber haben wir einen neuen unveränderten Abdruk dieser ersten Darstellung, welche sich vergriffen hatte, besorgt.

Die neue Darstellung wird im kunftigen Jahre erscheinen.

Berlin, im Angustmonat

Fichte.

## Vorbericht

### gur erften Auflage.

Ich würde vor diesem Buche, das nicht eigent. lich für das Publikum bestimmt war, demselben nichts zu sagen gehabt haben, wenn es nicht, sogar ungeens digt, auf die indiskreteste Weise vor einen Theil desessehen wäre gezogen worden. Ueber Dinge der Art vor der Hand nur soviel!

Ich glaubte, und glaube noch, den Weg entdekt zu haben, auf welchem die Philosophie sich zum Kange einer evidenten Wissenschaft erheben muß. Ich kündigte dies\*) bescheiden an, legte dar, wie ich nach dieser Idee gearbeitet haben würde, wie ich nun nach veränderter Lage nach ihr arbeiten müßte, und sing an den Plan in's Werk zu sezen. Dies war natürlich. Es war aber eben so natürlich, daß andre Kenner, und Bearbeiter der Wissenschaft meine

)(2 Idee

<sup>\*)</sup> In der Schrift: Neber den Begriff der Wissenichaftslehre, oder der sogenannten Philosophie: Weimar im Verlage des Industrie-Comptoirs, 1794.

Idee untersuchten, priften, beurtheilten, daß fie, fie mochten nun innere oder auffere Grunde haben, fich den Weg nicht gefallen zu laffen, den ich die Wissenschaft führen wollte, mich zu widerlegen such. ten. Aber wojn es dienen follte, das was ich behauptet, geradezu ohne alle Prufung zu verwerfen, hochstens sich die Dube ju nehmen, es zu verdreben, jede Belegenheit berbeiguziehen, um es auf die leidenschaftlichste Weise zu schmaben, und zu verschreien, lagt fich nicht einsehen. Was mag boch jene Beurtheiler fo gang aus ihrer Faffung gebracht haben? Gollte ich von Machbeterei, und Seichtigfeit mit Uchtung sprechen, da ich dieselben doch gar nicht achte? Was hatte dazu mich verbinden follen? besonders ba ich mehr zu thun hatte, und vor mir jeder Stumper ruhig feinen Weg hatte gehen mo. gen, wenn er mich nicht nothigte burch Aufdefung feiner Stumperei mir felbft Plag ju machen.

Oder hat ihr feindseeliges Benehmen noch einen andern Grund? — Für ehrliche Leute sen folgendes gesagt, für welche allein es einen Sinn hat. — Was auch meine Lehre sen, ob ächte Philosophie, oder Schwärmerei, und Unsinn, so verschlägt dies meiner Person nichts, wenn ich redlich geforsche habe.

habe. Ich würde durch das Glük, die erstere ents
dekt zu haben, meinen persönlichen Werth so wenig
gehoben, als durch das Unglük, neue Irrthümer
auf die Irrthümer aller Zeiten aufgebaut zu haben,
denselben erniedrigt glauben. An meine Person denke
ich überall nicht: aber für die Wahrheit bin ich ents
stammt, und was ich für wahr halte, das werde
ich immer so stark, und so enscheidend sagen, als ich
es vermag.

Im gegenwärtigen Buche, wenn man die Schrift: Grundriß des Eigenthümlichen der Wisselenschaftslehre in Küksicht auf das theox retische Vermögen mit dazu ninnnt, glaube ich mein System so weit verfolgt zu haben, daß jeder Kenner sowohl den Grund, und Umfang desselben als auch die Art, wie auf jenen weiter aufgebaut werden muß, vollständig übersehen könne. Meine tage erlaubt mir nicht, ein bestimmtes Versprechen abzulegen, wann und wie ich die Bearbeitung desselben fortsezen werde.

Die Darstellung erkläre ich selbst für höchst unvollkommen, und mangelhaft, theils weil sie für meine Zuhörer, wo ich durch den mündlichen Vortrag nachhelfen konnte, in einzelnen Bogen, so wie

ich für meine Borlefungen eines bedurfte, ericbeis nen mußte; theils weil ich eine feste Terminologie das bequemfte Mittel fur Buchftabler jedes Gnftem feines Geiftes zu berauben, und es in ein trofnes Geripp zu verwandeln - fo viel moglich zu vermeis den suchte. Ich werde dieser Marime, auch bei fünftigen Bearbeitungen des Snftems, bis zur end. lichen vollendeten Darftellung deffelben, treu bleiben. Ich will jest woch gar nicht zubauen, sondern mochte nur das Publifum veranlaffen, mit mir den funftigen Bau zu überschlagen. Dan wird aus dem Busammenhange erklaren, und fich erft eine Uebersicht des Ganzen verschaffen muffen, ehe man fich einen einzelnen Gaz scharf bestimmt; eine Methode, die freilich den guten Willen voraussegt, dem Syfteme Gerechtigkeit wiederfahren zu laffen, nicht die 266= ficht, nur Fehler an ihm zu finden.

Ich habe viele Klagen über die Dunkelheit, und Unverständlichkeit des bis jezt auswärts bekaunten Theils dieses Buchs, wie auch der Schrift: Ueber den Begriff der Wissenschaftslehre, gehört.

Gehen die die leztere Schrift betreffenden Klagen insbesondre auf J. 8. derselben, so kann ich al-

lerdings Unrecht gehabt haben, daß ich die bei mir burch das gange Softem bestimmten Grundfage def. felben hingab, ohne bas Syftem; und mir von den Lefern und Beurtheilern die Geduld verfprach, alles fo unbestimmt zu laffen, als ich es gelaffen hatte. Beben fie auf die gange Schrift, so bekenne ich im Woraus, daß ich im Fache der Spekulation fur diejenigen nie etwas verftandliches werde schreiben fonnen, denen fie unverständlich war. Ift jene Schrift die Grenze ihres Berftebens, fo ift fie die Grenze meiner Berftandlichkeit; unfre Beifter find durch Diefe Grenze von einander geschieden, und ich ersu= che fie mit dem Lesen meiner Schriften nicht die Beit zu verderben. — habe dieses Dichtverstehen eis nen Grund, welchen es wolle, es liegt in der Wiffenschaftslehre selbst ein Grund, warum fie gewiffen Lefern immer unverftandlich bleiben muß: der, daß fie das Vermögen der Freiheit der innern Unschauung varaussezt. - Dann verlangt jeder philosophische Schriftsteller mit Recht, daß der Leser den Faden des Rasonnements fest halte, und nichts vorhergegangenes vergeffen habe, wenn er bei dem folgen. den steht. Etwas, das unter diesen Bedingungen nicht verstanden werden konnte, und nicht nothwenten — ist mir wenigstens nicht bekannt; und ich glaube allerdings, daß der Verfasser eines Buchs selbst ben Beantwortung dieser Frage eine Stimme habe. Was vollkommen klar gedacht worden ist, ist versständlich; und ich bin mir bewußt, alles vollkommen klar gedacht zu haben, so daß ich jede Behauptung zu jedem beliebigen Grade der Klarheit erheben wollte, wenn mir Zeit, und Naum genug gegeben ist.

Besonders halte ich für nöthig zu erinnern, daß ich nicht alles sagen, sondern meinem teser auch ets was zum Denken überlassen wollte. Es sind mehrere Misverständnisse, die ich sicher voraussehe, und denen ich mit ein paar Worten hätte abhelfen konnen. Ich habe auch diese paar Worte nicht gesagt, weil ich das Selbstdenken unterstüzen möchte. Die Wissenschaftslehre soll sich überhaupt nicht auf dringen, sondern sie soll Bedürfniß senn, wie sie es ihrem Verfasser war.

Die künftigen Beurtheiler dieser Schrift ersuche ich auf das Ganze einzugehen, und jeden einzelnen Gedanken aus dem Gesichtspunkte des Ganzen anzusehen. Der Hallische Recensent aussert seine Versmuchung, das ich blos einen Scherz habe treiben wol-

wollen; die andern Beurtheiler der Schrift: Ueber den Begriff der Wissenschaftslehre, scheinen dies gleichfalls geglaubt zu haben; so leicht gehen sie über die Sache hin, und so spashaft sind ihre Erinnerungen, als ob sie Scherz durch Scherz zu erwiedern hätten.

Ich fann ju Folge der Erfahrung, daß ich bei'm dreimaligen Durcharbeiten diefes Syftems meine Gedanken über einzelne Gaze deffelben jedesmal anders modificirt gefunden, erwarten, bag fie bei fortgefeg. tem Nachdenken fich immer weiter verandern und bilden werden. Ich werde felbft am forgfaltigften daran arbeiten, und jede brauchbare Erinnerung von andern wird mir willfommen fenn. - Ferner, fo innig ich überzeugt bin, daß die Grundfage, auf welchen diefes gange Suftem ruht, unumftoglich find, und so fark ich auch hier und da diese Ueberzeugung mit meinem vollen Rechte geauffert habe, fo mare es doch eine mir bis jest freilich undenkbare Doglichkeit, daß fie dennoch umgestossen wurden. Auch das wurde mir willkommen fenn, weil die Dahrheit dadurch gewinnen wurde. Man laffe fich nur ein auf dieselben, und versuche es, fie umzustoffen.

Was mein Spstem eigentlich sen, und unter wels

ce klasse man es bringen könne, ob ächter durch, geführter Kriticismus, wie ich glaube, oder wie man es sonst nennen wolle, thut nichts zur Sache. Ich zweisse nicht, daß man ihm mancherlei Namen sinden, und es mehrerer einander gerade zuwider laus fenden Kezereien beschuldigen werde. Dies mag man; nur verweise man mich nicht an alte Widerle, gungen, sondern widerlege selbst. Jena zur Osterz messe 1795.

### Erffer Theil.

## Grundsäze

Der

## gesammten Wissenschaftslehre.

## f. 1. Erfter, ichlechthin unbedingter Grundfag.

Wir haben den absolutersten, schlechthin unbedingten Grundsaz alles menschlichen Wissens aufzusuch en. Be, weisen, oder bestimmen läßt er sich nicht, wenn er absoluterster Grundsaz senn soll.

Er foll diejenige Thathandlung ausdrüfen, die unter den empirischen Bestimmungen unsers Bewußtseyns sichte Grunds. d. ges. Wissenschaftst.

nicht vorkommt, noch vorkommen kann, sondern viels mehr allem Bewußtsenn zum Grunde liegt, und allein es möglich macht. Bei Darstellung dieser Thathandlung ist weniger zu befürchten, daß man sich etwa dabei dasjesnige nicht denken werde, was man sich zu denken hat — dafür ist durch die Natur unsers Geistes schon gestorgt — als, daß man sich dabei denken werde, was man nicht zu denken hat. Dies macht eine Reflexion über dasjenige, was man etwa zunächst dafür halten könnte, und eine Abstraktion von allem, was nicht wirklich dazu gehört, nothwendig.

Selbst vermittelst dieser abstrahirenden Reslexion nicht — kann Thatsache des Bewußtsenns werden, was an sich keine ist; aber es wird durch sie erkannt, daß man jene Thathandlung, als Grundlage alles Bewußtseyns, nothwendig denken musse.

Die Geseze, nach denen man jene Thathandlung sich als Grundlage des menschlichen Wissen schlechterdings denken muß, oder — welches das gleiche ist — die Rezgeln, nach welchen jene Reslexion angestellt wird, sind noch nicht als gultig erwiesen, sondern sie werden stillzschweigend, als bekannt, und ausgemacht, vorausgesezt. Erst tieser unten werden sie von dem Grundsaze, dessen Ausstellung blos unter Bedingung ihrer Richtigkeit richtig ist, abgeleitet. Dies ist ein Zirkel; aber es ist ein unzvermeidlicher Zirkel. (S. über den Begriff d. W. L. S. 7.) Da er nun unvermeidlich, und frei zugestanden ist, so darf man auch bei Ausstellung des höchsten Grundssazes auf alle Geseze der allgemeinen Logik sich berusen.

Wir mussen auf dem Wege der anzustellenden Rester rion von irgend einem Saze ausgehen, den uns Jeder ohne Widerrede zugiebt. Dergleichen Saze dürfte es wohl auch mehrere geben. Die Restexion ist frei; und es kommt nicht darauf an, von welchem Punkte sie ausz geht. Wir wählen denjenigen, von welchen aus der Weg zu unserm Ziele am kürzesten ist.

So wie dieser Saz zugestanden wird, muß zugleich dasjenige, was wir der ganzen Wissenschaftslehre zum Grunde legen wollen, als Thathandlung zugestanden seyn: und es muß aus der Reslexion sich ergeben, daß es als solche, zugleich mit jenem Saze, zugesstanden sey. — Irgend eine Thatsache des empirischen Bewußtseyns wird aufgestellt; und es wird eine empirissche Bestimmung nach der andern von ihr abgesondert, so lange, dis dasjenige, was sich schlechthin selbst nicht wegdenken und wovon sich weiter nichts absondern läßt, rein zurüsbleibt.

1) Den Saz A ist A (soviel als A = A, denn. das ist die Bedeutung der logischen Copula) giebt Jeder zu; und zwar ohne sich im geringsten darüber zu bedens ken: man erkennt ien für völlig gewiß und ausgemacht an.

Wenn aber Jemand einen Beweis desselben fordern sollte, so würde man sich auf einen solchen Beweis gar nicht einlassen, sondern behaupten, jener Saz sen schlechthin, d. i. ohne allen weitern Grund, gewiß: und indem man dieses, ohne Zweisel mit allgez meiner Beistimmung, thut, schreibt man sich das Verzmögen zu, etwas schlechthin zu sezen.

2) Man sezt, durch die Lehauptung, daß obiger Saz an sich gewiß sen

nicht, daß A sen. Der Saz: Aist Aist gar nicht gleichgeltend dem: Aist, oder: es ist ein A. (Senn, ohne Prädikat gesezt, drükt etwas ganz anders aus, als senn mit einem Prädikate, worüber weiter unten). Man nehme an, A bedeute einen in zwei gerade Linien eingesschloßnen Raum, so bleibt jener Saz immer richtig! ob gleich der Saz Aist, offenbar falsch wäre. Sondern

man sezt: wenn A sen, so sen A. Mithin ist davon ob überhaupt A sen, oder nicht, gar nicht die Frage. Es ist nicht die Frage vom Gehalte des Sazes, sondern bloß von seiner Form; nicht von dem, wovon man etwaß weiß, sondern von dem, was man meiß, von irgend einem Gegenstande, welcher es auch senn moge.

Mithin wird durch die Behauptung, daß der obige Saz schlechthin gewiß sen, daß festgesezt, daß zwischen jenem Wenn, und diesem So ein nothwendiger Zusammenhang sen; und der nothwendige Zusammens hang zwischen beiden ist es, der schlechthin, und ohne allen Grund gesezt wird. Ich nenne dies sen nothwendigen Zusammenhang vorsäufig — X.

- 3) In Rufsicht auf A selbst aber, ob es sen, oder nicht, ist dadurch noch nichts gesezt. Es entsteht also die Frage: unter welcher Bedingung ist denn A?
- a) X wenigstens ist im Ich, und durch das Ich)
  gesezt denn das Ich ist es, welches im obigen Sazer
  urtheilt, und zwar nach X, als einem Geseze, urtheilt;

welches mithin dem Ich gegeben, und da es schlechthin und ohne allen weitern Grund aufgestellt wird, dem Ich durch das Ich selbst gegeben senn muß.

- b) ob, und wie A überhaupt gesezt sen, wissen wir nicht; aber da X einen Zusammenhang zwischen einem unbekannten Sezen des A, und einem, unter der Bedinsgung jenes Sezens, absoluten Sezen desselben A bezeichenen soll, so ist, wenigstens in so fern jener Zussammenhang gesezt wird, A in dem Ich, und durch das Ich gesezt, so wie X X ist nur in Bezziehung auf ein A möglich; nun ist X im Ich wirklich gesezt: mithin muß auch A im Ich gesezt senn, insofern X darauf bezogen wird.
- c) X bezieht sich auf dasjenige A, welches im obisgen Saze die logische Stelle des Subjekts einnimmt, eben so, wie auf dasjenige, welches im Pradikate steht; denn beide werden durch X vereinigt. Beide also sind, insopern sie gesezt sind, im Ich gesezt; und das im Pradikate wird, unter der Bedingung, daß das im Subjekte gesezt sen, schlechthin gesezt; und der obige Saz läßt demnach sich auch so ausdrüßen: Wenn A im Ich gesezt ist, so ist es gesezt; oder so ist es.
- 4) Es wird demnach durch das Ich vermittelst X gesezt; A sen für das urtheilende Ich, schlechte hin, und lediglich Kraft seines Geseztsenns im Ich überhaupt; das heißt: es wird gesezt, daß im Ich, es sen nun insbesondre sezend, oder urtheiztend, oder was es auch sen etwas sen, das sich stets gleich, stets Ein und eben dasselbe sen; und das schlechtz

hin gesezte X läßt sich auch so ausdrüfen: Ich = Ich; Ich bin Ich.

5) Durch diese Operation sind wir schon unvermerkt zu dem Saze: Ich bin (zwar nicht als Ausdruk einer That handlung, aber doch einer That sache) anges kommen. Denn

X ist schlechthin gesezt; das ist Thatsache des empis rischen Bewußtseyns. Nun ist X gleich dem Saze: Ich bin Ich: mithin ist auch dieser schlechthin gesezt.

Aber der Saz: Ich bin Ich, hat eine ganz andere Bedeutung, als der Saz A ist A. — Nemlich der leztez re hat nur unter einer gewissen Bedingung einen Gehalt. Wenn A gesezt ist, so ist es freylich als A, mit dem Prådikate A gesezt. Es ist aber durch jenen Saz noch gar nicht ausgemacht, ob es überhaupt gesezt, mithin, ob es mit irgend einem Prådikate gesezt sey. Der Saz: Ich bin Ich, aber gilt unbedingt, und schlechthin, denn er ist gleich dem Saze X; er gilt nicht nur der Form, er gilt auch seinem Gehalte nach. In ihm ist das Ich, nicht unter Bedingung, sondern schlechthin, mit dem Präz dikate der Gleichheit mit sich selbst gesezt; es ist also gesest; und der Saz läßt sich auch ausdrüken: Ich bin.

Dieser Saz: Ich bin, ist bis jezt nur auf eine Thats sache gegründet, und hat keine andre Gultigkeit, als die einer Thatsache. Soll der Saz A = A (oder bestimmster, dasjenige was in ihm schlechthin gesezt ist = X) gewiß senn, so muß auch der Saz: Ich bin, gewiß senn. Nun ist es Thatsache des empirischen Bewustsenns, daß wir gendthigt sind, X für schlechthin gewiß zu halten;

100

mithin auch den Saz: Ich bin — auf welchen X sich gründet. Es ist demnach Erklärungsgrund aller Thatsazchen des empirischen Bewußtsenns, daß vor allem Sezen im Ich vorher das Ich selbst gesezt sen. — (Aller Thatzsachen, sage ich: und das hängt vom Beweise des Sazes ab, daß X die höchste Thatsache des empirischen Bewußtzsenns sen, die allen zum Grunde liege, und in allen entz halten sen: welcher wohl ohne allen Beweiß zugegeben werden dürfte, ohnerachtet die ganze Wissenschaftslehre sich damit beschäftiget, ihn zu erweisen).

- 6) Wir gehen auf den Punkt zuruf, von welchem wir ausgiengen.
- 2) Durch den Saz A = A wird geurtheilt. Alles Urtheilen aber ist laut des empirischen Bewußtsenns ein Handeln des menschlichen Geistes; denn es hat alle Bedingungen der Handlung im empirischen Selbstbewußtzsen, welche zum Behuf der Reflexion, als bekannt und ausgemacht, vorausgesezt werden mussen.
- b) Diesem Handeln nun liegt etwas auf nichts hd= heres gegründetes, nemlich X = Ich bin, zum Grunde.
- c) Demnach ist das schlechthin gesezte, und auf sich selbst gegründete Grund eines gezwissen (durch die ganze Wissenschaftslehre wird sich erzgeben, alles) Handelns des menschlichen Geistes, mitzhin sein reiner Charakter; der reine Charakter der Thätigzkeit an sich: abgesehen von den besondern empirischen Bezdingungen derselben.

Msso das Sezen des Ich durch sich selbst ist die reine A 4 Thä= Thatigkeit besselben. — Das Ich sezt sich selbst, und es ist, vermöge dieses blossen Sezens durch sich selbst; und umgekehrt: Das Ich ist, und es sezt sein Seyn, vermöge seines blossen Seyns. — Es ist zugleich das Handlung, und das Produkt der Handlung; das Thatisge, und das, was durch die Thatigkeit hervorgebracht wird; Handlung, und That sind Eins und eben dasselbe; und daher ist das: Ich bin, Ausdruk einer Thatz handlung; aber auch der einzigen möglichen, wie sich aus der ganzen Wissenschaftslehre ergeben muß.

- 7) Wir betrachten jezt noch einmal den Saz: Ich
- a) Das Ich st schlechthin gesezt. Man nehme an, daß das im obigen Saze in der Stelle des formalen Subsiekts \*) stehende Ich das schlechthin gesezte; das in der Stelle des Prädikats aber das sepende bedeute; so wird
  - \*) Go ift es auch allerdings ber logischen Form jedes Sages nach. In dem Gage A = A ift das erfte A dasjenige, welches im 3d, entweder schlechthin, wie das 3ch felbft, oder aus irgend einem Grunde, wie jedes bestimmte Richt- 3ch gefest wirb. In Diefem Gefchafte verhalt fich bas 3ch als abfolutes Gubjeft; und man nennt daber bas erfte A das Gubjeft. Durch bas zweite A wird basjenige bezeichnet, melches bas fich felbft jum Objecte ber Refferion machende 3ch, als in fich gefest, verfindet, weil es daffelbe erft in fich gefest bat. Das urtheilende Sch pradicirt etwas, nicht eigentlich von A, fondern von fich felbft, daß es nemlich in fich ein A porfinde: und baber beift bas zweite A bas Praditat. - Go bezeichnet im Gaje: A = B, A bas, mas jest gefest wird; B basienige, mas als gefest, schon angetroffen wird. - 3ft bruft ben Hebergang des 3ch vom Gegen gur Refferion über das gefeste aus.

wird durch das schlechthin gültige Urtheil, daß beide vol= lig Eins seven, ausgesagt, oder schlechthin gesezt; das Ich sen, weil es sich gesezt habe.

b) Das Ich in der erstern, und das in der zweiten Bedeutung sollen sich schlechthin gleich senn. Man kann demnach den obigen Saz auch umkehren, und sagen: das Ich sezt sich selbst, schlechthin weil es ist. Es sezt sich durch sein blosses Senn, und ist durch sein blosses Seseztsenn.

und dies macht es denn völlig klar, in welchem Sin=
ne wir hier das Wort Ich brauchen, und führt uns auf
eine bestimmte Erklärung des Ich, als absoluten Sub=
jekts. Dasjenige, deffen Senn (Wesen) blos
darin besteht, daß es sich felbst als senend
fezt, ist das Ich, als absolutes Subjekt. So wie es
sich sezt, ist es; und so wie es ist, sezt es sich; und
das Ich ist demnach für das Ich schlechthin, und noth=
wendig. Was sür sich selbst nicht ist, ist kein Ich.

(Zur Erläuterung! Man hört wohl die Frage auf=
wersen; was war ich wohl, ehe ich zum Selbstbewußt=
fenn kam? Die natürliche Antwort darauf ist: ich war
gar nicht; demr ich war nicht Ich. Das Ich ist nur in=
fosern, inwiesern es sich seiner bewußt ist. — Die Mög=
lichkeit jener Frage gründet sich auf eine Verwürung zwi=
schen dem Ich als Subjekt; und dem Ich als Ob=
jekt der Resterion des absoluten Subjekts, und ist an sich
völlig unstatthaft. Das Ich stellt sich selbst vor, ninmt
insosern sich selbst in die Form der Vorstellung auf, und
ist erst nun Etwas, ein Objekt; das Bewußtsenz be=

kommt in dieser Form ein Substrat, welches ist, auch ohne wirkliches Percustsenn, und noch dazu körperlich gedacht wird. Man denkt sich einen solchen Zustand, und fragt: Was war damals das Ich; d. h. was ist das Substrat des Bewußtsenns. Aber auch dann denkt man unverwerkt das absolute Subjekt, als jenes Substrat auschauend, mit hinzu; man denkt also unversmerkt gerade dasjenige hinzu, wovon man abstrahirt zu halen vorgab; und widerspricht sich selbst. Man kann gar nichts denken, ohne sein Ich, als sich seiner selbst bewußt, mit hinzu zu denken; man kann von seinen Selbst bewußt, mit hinzu zu denken; man kann von seinen Selbst bewußtsenn nie abstrahiren: mithin sind alle Fragen von der obigen Art nicht zu beantworten, denn sie sind, wenn man sich selbst wohl versteht, nicht aufzuwerfen).

- 8) Ist das Ich nur insofern es sich sezt, so ist es auch nur für das sezende, und sezt nur für das sevende.

   Das Ich ist für das Ich sezt es aber sich selbst, schlechthin, so wie es ist, so sezt es sich nothwens dig, und ist nothwendig für das Ich. Ich bin nur für Mich; aber für Mich bin ich nothwendig. (indem ich sage für Mich, seze ich schon mein Senn).
  - 9) Sich felbst fezen, und Senn, sind, vom Ich gebrancht, völlig gleich. Der Saz: Ich bin, weil ich mich selbst gesezt habe, kann demnach auch so ausge= drükt werden: Ich bin schlechthin, weil ich bin.

Ferner, das sich sezende Ich, und das sevende Ich) sind völlig gleich, Ein und eben dasselbe. Das Ich ist dassenige, als was es sich sezt; und es sezt sich als

dasjenige, was es ist. Also: Ich bin schlecht= hin, was ich bin.

Thathandlung ware folgende Formel: Ich bin schlecht= hin, d. i. ich bin schlechthin, weil ich bin; und bin schlechthin, wasich bin; beides für das Ich.

Denkt man sich die Erzählung von dieser Thathand= lung an die Spize einer Wissenschaftslehre, so müßte sie etwa folgendermaassen ausgedrüft werden: Das Ich sezt ursprünglich schlechthin sein eignes Senn.

Wir sind von dem Saze A = A ausgegangen; nicht, als ob der Saz: Ich bin, sich aus ihm erweisen liesse, sondern weil wir von irgend einem, im empirischen Be-wußtseyn gegebnen gewissen, ausgehen mußten. Aber selbst in unsrer Erörterung hat sich ergeben, daß nicht der Saz: A = A den Saz Ich bin, sondern daß vielmehr der leztere den erstern begründe.

Wird im Saze Ich bin von dem bestimmten Gehalte, dem Ich, abstrahiert, und die blosse Form, welche mit jenem Gehalte gegebon ist, die Form der Folgerung vom Gesextsenn auf das Senn, übrig gelassen; wie es zum Behuf der Logik (S. Begriff d. W. L. S. 6.) geschehen muß; so erhält man als Grundsaz der Logik den Saz A = A, der nur durch die Wissenschafts= lehre erwiesen und bestimmt werden kann. Erwiesen: A ist A, weil das Ich, welches A gesezt hat, gleich ist

demjenigen, in welchem es gesezt ist: bestimmt; alles was ist, ist nur insofern, als es im Ich gesezt ist, und ausser dem Ich ist nichts. Kein mögliches A im obigen Saze (kein Ding) kann etwas anders senn, als ein im Ich geseztes.

Abstrahiert man ferner von allem Urtheilen, als bestimmten Handeln, und sieht bloß auf die durch jene Form gegebne Handlungsart des menschlichen Geistes überhaupt, so hat man die Kategorie der Kealistät. Alles, worauf der Saz A — A anwendbar ist, hat, inwiefern derselbe darauf anwendbar ist, Keali ät. Dasjenige, was durch das blosse Sezen irgend eines Dinges (eines im Ich gesezten) gesezt ist, ist in ihm Kealität, ist sein Wesen.

(Der Maimonsche Ekepticismus gründet sich zulezt auf die Frage über unsre Besugniß zur Amwendung der Kategorie der Realität. Diese Besugniß läßt sich aus keiner andern ableiten, sondern wir sind dazu schlechthin besugt. Bielmehr müssen aus ihr alle möglichen übrigen abgeleitet werden; und selbst der Maimonsche Skepticis= mus sezt sie unvermerkt voraus, indem er die Richtigkeit der allgemeinen Logik anerkennt. Aber es läßt sich etwas auszeigen, wovon jede Kategorie selbst abgeleitet ist: das Ich, als absolutes Subjekt. Für alles mögliche übrige, worauf sie angewendet werden soll, muß gezeigt werden, daß aus dem Ich Realität darauf übertragen wers de: — daß es sepn müsse, wofern das Ich sep).

Auf wasern Caz, als absoluten Grundsag alles Wife fens hat gedeutet Rant in feiner Deduktion der Rategos rien; er hat ibn aber nie als Grundfag bestimmt aufges ftellt. Bor ihm hat Kartes einen ahnlichen angegeben : cogito, ergo sum, welches nicht eben ber Untersag, und die Schlußfolge eines Syllogism fenn muß, beffen Dberfa; hieffe: quodcunque cogitat, est: fondern wels ches er auch sehr wohl als unmittelbare Thatsache des Bes wußtseyns betrachtet haben fann. Dann bieffe es foviel, als cogitans sum, ergo sum (wie wir sagen wurden, fum, ergo sum). Aber dann ift ber Zusaz cogitans völlig überflüßig; man denkt nicht nothwendig, wenn man ift, aber man ift nothwendig, wenn man benft. Denken ift gar nicht das Wesen, sondern nur eine besons bre Bestimmung des Genns; und es giebt auffer jener noch manche andre Bestimmungen unfers Genns. — Reins bold stellt den Saz der Vorstellung auf, und in der Kars tefischen Form wurde sein Grundsag heissen: Repraesento, ergo sum, oder richtiger repraesentans sum, ergo sum. Er geht um ein betrachtliches weiter, als Kartes; aber, wenn er nur bie Wiffenschaft felbst, und nicht etwa bloß die Propatentik derfelben aufstellen will, nicht weit genug; benn auch bas Porftellen ift nicht bas Wefen des Genns, fondern eine befondre Beftimmung defa felben; und es giebt auffer diefer noch andere Bestimmuna gen unsers Genns, ob fie gleich durch das Des dinm der Borftellung hindurch gehen mufs fen, um gum empirischen Bewußtfenn gu ges langen.

Heber unfern Cag, in tem angezeigten Ginne, bin= ausgegangen ift Spinoga. Er languet nicht bie Gin= heit des empirischen Bewußtsenns, aber er leugnet gang= lich das reine Bewußtseyn. Rach ihm verhalt fich die gange Reihe ber Borftellungen eines empirifchen Gubjetts jum einzigen reinen Cubjefte, wie eine Dorftellung gur Ihm ift das Ich (dasjenige, mas Er Gein Ich nennt, ober ich mein Ich nenne) nicht schlechthin, weil es ift; fondern weil etwas anderes ift. -Das Ich ist nach ihm zwar für bas Ich - Ich, aber er fragt, was es für etwas auffer dem Ich fenn murde. Ein folches, nauffer bem Ich" ware gleichfalls ein Ich, von welchem das gesezte Ich (z. B. mein Ich) und alle mögliche fezbare Ich Modificationen maren. Er trennt das eine, und das empirische Bewußtsenn. erstere fest er in Gott, der feiner fich nie bewußt wird, da das reine Bewußtsenn nie jum Bewußtsenn gelangt; das lezte in die besondern Modificationen der Gottheit. Co aufgestellt ift sein System völlig consequent, und un= widerlegbar, weil er in einem Felde fich befindet, auf welches die Bernunft ihm nicht weiter folgen kann; aber es ift grundlos; benn was berechtigte ihn denn über bas im empirischen Bewußtsenu gegebne reine Bewußtseyn bin= aus zur geben? - - Was ihn auf fein Spftem trieb, laßt fich wohl aufzeigen: nemlich das nothwendige Stre= ben, die bochfte Ginheit in der menschlichen Erkenntniß hervorzubringen. Diese Ginheit ift in feinem Suftem; und der Fehler ift blos darin, daß er aus theoretischen Bernunftgrunden zu ichlieffen glaubte, wo er doch bloß durch

durch ein praftisches Bedurfniß getrieben wurde: daf er etwas wirklich gegebnes aufzustellen glaubte, da er doch bloß ein vorgestektes, aber nie zu erreichendes Ideal auf= stellte. Seine bochfte Ginheit, werden wir in der 2Bifsenschaftslehre wieder finden; aber nicht als etwas, das ift, sondern als etwas, das durch uns hervorgebracht werden foll, aber nicht kann. - 3d bemerke noch, daß man, wenn man das Ich bin überschreitet, nothwendig auf den Spinozismus fommen muß! (daß das Leibnizische Suftem, in seiner Bollendung gedacht, nichts anders fen, als Spinozismus, zeigt in einer fehr lefens= werthen Abhandlung: Ueber die Progressen der Philosos phie u. f. w. Salomo Maimon.) und daß es nur zwei völlig consequente Ensteme giebt; das Kritische, welches diese Grenze anerkennt, und das Spinozische, welches sie überspringt.

# 1. 2. Zweiter, seinem Gehalte nach bedingter Grundsaz.

Aus dem gleichen Grunde, aus welchem der erste Grundsaz nicht bewiesen, noch abgeleitet werden konnte, kann es auch der zweite nicht. Mir gehen daher auch bier, gerade wit oben, von einer Thatsache des empirisschen Bewußtsenns aus, und verfahren mit derselben aus der gleichen Befugniß auf die gleiche Art.

1) Der Saz: — A nicht = A, wird ohne Zweiz fel von Jedem für völlig gewiß und ausgemacht anerkannt, und es ist kaum zu erwarten, daß Jemand den Beweiß desselben fordre.

- 2) Sollte aber dennoch ein solcher Beweis möglich fenn, fo konnte er in unferm Spfteme (beffen Richtigkeit an sich freilich noch immer bis zur Bollendung der Wiffen= schaft problematisch ift) nicht anders, als aus dem Cas ge: A = A, geführt werden.
- 3) Ein solcher Beweis aber ift unmöglich. Dem fezet bas auffer te, daß nemlich der aufgestellte Gag dem Sage; \_ A == - A, mithin - A irgend einem im Ich gesezten Y pollig gleich sen, und er nun soviel beiffe, als: wenn das Gegentheil von A gefest ift, fo ift es gesezt: so ware hier der gleiche Zusammenhang (= X) schlechthin gesest, wie oben; und es ware gar fein vom Saze A = A abgeleiteter, und durch ihn bewiesner Saz, fondern es mare diefer Gaz felbit. . . Und fo fteht denn auch wirklich die Form dieses Sazes, insofern er bloffer logischer Saz ift, unter der hochsten Form, der Forme lich keit überhaupt, der Einheit des Bewußtsenns.
- 4) Es bleibt ganglich unberührt die Frage: Ift denn, und unter melcher Bedingung der Form der bloffen Sandlung ift benn bas Gegentheil von A gefest. Diefe Bedingung ift es, die fich vom Saze A = A mußte abe leiten laffen, wenn ber oben aufgestellte Sag felbst ein abs geleiteter fenn follte. Aber eine bergleichen Bedingung kann sich aus ihm gar nicht ergeben, da die Form des Gegensezens in der Form des Schens fo wenig enthalten wird, daß fie ihr vielmehr felbst' entgegengesezt ift. Es wird demnach ohne alle Bedingung, und schlechthin ents gegengesezt. — A ist als solches, gesezt, schlechthin, meil es gefest ift.

Demnach kommt unter den Handlungen des Ich, so gewiß der Saz — A nicht = A, unter den Thatsachen des empirischen Bewußtsenns vorkommt, ein Entgegensez zen vor; und dieses Entgegensezen ist seiner blossen Form nach eine schlechthin mögliche, unter gar keiner Bedinz gung stehende, und durch keinen höhern Grund begründete Handlung.

(Die logische Form des Sazes als Sazes fteht, (wenn der Gaz aufgestellt wird - A = - A) unter der Bedingung der Identitat des Gubjekte, und des Pra= difats (d. i. des vorstellenden, und des als vorstels lend vorgestellten Ich; G. 10. d. Anmerk.) Aber felbst die Möglichkeit des Gegensezens an fich fest die Idens titat des Bewußtsenns voraus; und der Gang des in dies fer Funktion handelnden Ich ift eigentlich folgender: A (das schlechthin gesezte) = A, (dem, worüber reflektirt Diesem A als Dbjekte ber Reflexion, wird burch eine absolute Handlung entgegengesest - A, und von diesem wird geurtheilt, daß es auch dem schlechthin gefeg= ten A entgegengesezt sen, weil das erstere dem leztern gleich ist; welche Gleichheit sich (S. I.) auf die Identität des fezenden, und des reflektirenden Ich grunder. - Ferner wird vorausgesezt, daß bas in bei den handlungen hans delnde, und über beide urtheilende Ich das gleiche fen. Konnte dieses felbst in beiden Handlungen sich entgegenge= fest senn, so würde - A senn = A. Mithin ift auch der Uebergang vom Sezen zum Entgegensezen nur durch die Identität des Ich möglich).

5) Durch diese absolute Handlung min, und schlechte Victe Grundt, d. ges. Wissenschaftet. B bin

hin durch sie, wird das entgegengesezte, insofern es ein entgegengeseztes ist (als blosses Gegentheil überhaupt) gesezt. Jedes Gegentheil, insofern es das ist, ist schlecht= hin, kraft einer Handlung des Ich, und aus keinem aus dern Grunde. Das Entgegengeseztsenn überhaupt ist schlechthin durch das Ich gesezt.

A gesezt seyn. Demnach ist die Handlung des Entgegenssein einer andern Rüksicht auch bedingt. Ob übershaupt eine Handlung möglich ist, hängt von einer andern Handlung ab; die Handlung ist demnach der Materie nach, als ein Handeln überhaupt, bedingt; es ist ein Handeln in Beziehung auf ein anderes Handeln. Daß eben so, und nicht anders gehandelt wird, ist unbedingt; die Handlung ist über Form, (in Absicht des Wie) uns bedingt.

(Das Entgegensezen ist nur möglich unter Bedingung der Einheit des Bewußtseyns des sezenden, und des entsgegensezenden. Hienge das Bewußtseyn der ersten Handslung nicht mit dem Bewußtseyn der zweiten zusammen; so wäre das zweite Sezen kein Gegensezen, sondern ein Sezen schlechthin. Erst durch Beziehung auf ein Sezen wird es ein Gegensezen).

7) Bis jezt ist von der Handlung, als blosser Hand= lung, von der Handlungsart geredet worden. Wir ge= hen über zum Produkte derselben = — A.

Wir konnen im — A abermals zweierlei unterschei= den; die Form desselben, und die Materie. Durch die die Form wird bestimmt, daß es überhaupt ein Gegenstheil sen (von irgend einem X). Ist es einem bestimmsten A entgegengesezt, so hat es Materie; es ist irgend etwas bestimmtes nicht.

- Handlung schlechthin; es ist ein Gegentheil, weil es Pros dukt eines Gegensezens ist: die Materie durch A; es ist nicht, was A ist; und sein ganzes Wesen besteht dars in, daß es nicht ist, was A ist. — Ich weiß von — A, daß es von irgend einem A das Gegentheil sey. Was aber dassenige sey, oder nicht sey, von welchem ich jes nes weiß, kann ich nur unter der Bedingung wissen, daß ich A kenne.
- 9) Es ist ursprünglich nichts gesezt, als das Ich; und dieses nur ist schlechthin gesezt. (S. I.) Demnach kann nur dem Ich schlechthin entgegengesezt werden. Aber das dem Ich entgegengesezte ist = Nicht=Ich.
- Inten Gewißt das unbedingte Zugestehen der absoluten Gewißheit des Sazes: — A nicht — A unter den Thatsachen des empirischen Bewußtsenns vorkommt: so gewiß wird dem Ich schlechthin entgegenges sezt ein Nicht-Ich. Von diesem ursprünglichen Entz gegensezen nun ist alles das, was wir so eben vom Entz gegensezen überhaupt gesagt haben, abgeleitet; und es gilt daher von ihm ursprünglich: es ist also der Form nach schlechthin unbedingt, der Materie nach aber bedingt. Und so wäre denn auch der zweite Grundsaz alles mensch= lichen Wissens gefunden.

11) Von allem, was dem Ich zukommt, nuß kraft der blossen Gegensezung dem Nicht = Ich das Gegentheil zukommen.

(Es ist die gewöhnliche Meinung, daß der Begriff des Nicht : Ich ein diskursiver, durch Abstraktion von alz len Borgestellten entstandner Begriff sey. Aber die Seich : tigkeit dieser Erklärung läßt sich leicht darthun. So wie ich irgend etwas vorstellen soll, muß ich es dem Borstelz lenden entgegensezen. Nun kann und muß allerdings in dem Objekte der Vorstellung irgend ein X liegen, wodurch es sich als ein Vorzustellendes, nicht aber als das Vorzstellende entdekt: aber daß alles, worin dieses X liege, nicht das Vorstellende, sondern ein Vorzustellendes sen, kann ich durch keinen Gegenstand lernen; vielmehr giebt es nur unter Voraussezung jenes Gesezes erst überhaupt einen Gegenstand).

Aus dem materialen Saze: Ich bin entstand durch Abstraktion von seinem Gehalte der bloß formale, und logische: A = A. Aus dem im gegenwärtigen S. aufz gestellten entsteht durch die gleiche Abstraktion der logische Saz: — A nicht = A, den ich den Saz des Gez gensezens nennen würde. Er ist hier noch nicht fügz lich zu bestimmen, noch in einer wörtlichen Formel ausz zudrüken; wovon der Grund sich im folgenden S. ergez ben wird. Abstrahirt man endlich von der bestimmten Handlung des Urtheilens ganz, und sieht blos auf die Form der Folgerung vom Entgegengesextseyn auf das Nichtz Nicht=Senn, so hat man die Kategorie der Mega= tion. Auch in diese ist erst im folgenden S. eine deutli= che Einsicht möglich.

# 9. 3. Dritter, seiner Form nach bedingter Grundsag.

Mit jedem Schritte, den wir in unsver Wissenschaft vorwärts thun, nähern wir uns dem Gebiete, in welchem sich alles erweisen läßt. Im ersten Grundsaze sollte, und konnte gar nichts erwiesen werden; er war der Form sowohl als dem Gehalte nach unbedingt, und ohne irgend einen höhern Grund gewiß. Im zweiten ließ zwar die Handlung des Entgegensezens sich nicht ableizten; wurde aber nur sie ihrer blossen Form nach unbedingt gesezt, so war streng erweißlich, daß daß Entgegensgeszte micht Ich sehn müßte. Der dritte ist sast durchgängig eines Beweises fähig, weil er nicht, wie der zweite dem Gehalte, sondern vielmehr der Form nach, und nicht wie jener, von Einem, sondern von Zwen Säsen bestimmt wird.

Er wird der Form nach hestimmt, und ist bloß dem Gehalte nach unbedingt — heißt: die Aufgabe für die Handlung, die durch ihn aufgestellt wird, ist bestimmt durch die vorhergehenden zwei Säze gegeben, nicht aber die Lösung derselben. Die leztere geschieht unbedingt, und schlechthin durch einen Machtspruch der Vernunft.

Wir heben demnach mit einer Deduktion an, und gez hen mit ihr, so weit wir konnen. Die Unmöglichkeit, sie fortzusezen, wird uns ohne Zweifel zeigen, wo wir sie abzubrechen, und uns auf jenen unbedingten Macht= spruch der Vernunft, der sich aus der Aufgabe ergeben wird, zu berufen haben.

A)

I) Insofern das Nicht = Ich gesezt ist, ist das Ich nicht gesezt; denn durch das Nicht = Ich wird das Ich völlig aufgehoben.

Nun ist das Nicht = Ich im Ich gesezt: denn es ist entgegengesezt; aber alles Entgegensezen sezt die Identität des Ich, in welchem gesezt, und dem gesezten entgegengesezt wird, voraus.

Mithin ist das Ich im Ich nicht gesezt, in=

Werden, in wiefern im Ich (in dem identischen Bewußtseyn) ein Ich gesezt ist, dem es entgesgengeset werden kann.

wußtseyn gesezt werden.

Mithin muß in demselben, insofern das Nicht= Ich gesezt senn soll, auch das Ich gesezt senn.

- 3) Beide Schlußfolgen sind sich entgegengesezt: beide sind auß dem zweiten Grundsaze durch eine Analyse entwikelt, und mithin liegen beide in ihm. Allso ist der zweite Grundsaz sich selbst entgegenz gesezt, und hebt sich selbst auf.
- 4) Alber er hebt sich selbst-nur insofern auf, inwies fern das gesezte durch das entgegengesezte aufges hoben wird, mithin, in wiesern er selbst Gultig=

feit hat. Nun soll er durch sich selbst aufgehoben senn, und keine Gultigkeit haben.

Mithin hebt er sich nicht auf.

Der zweite Grundsaz hebt sich auf; und er hebt sich auch nicht auf.

5) Wenn es sich mit dem zweiten Grundsaze so verhält, so verhält es sich auch mit dem ersten nicht anders. Er hebt sich selbst auf, und hebt sich auch nicht auf. Denn

Ist Ich = Ich, so ist alles gesezt, was im Ich gesezt ist.

Nun soll der zweite Grundsaz im Ich ges
sezt senn, und auch nicht im Ich gesezt senn.
Mithin ist Ich nicht = Ich, sondern Ich
= Nicht = Ich, und Nicht = Ich = Ich.

- B) Alle diese Folgerungen sind von den aufgestellten Grundsäzen, nach den als gultig vorausgesezten Resterionsgesezen abgeleitet; sie mussen demnach richtig senn. Sind sie aber richtig, so wird die Identität des Bewußtzsens, das einige absolute Fundament unsers Wissenstaufgehoben. Hierdurch nun wird unser Aufgabe bestimmt. Es soll nemlich irgend ein X. gefunden werden, vermitztelst dessen alle jene Folgerungen richtig senn können, ohz ne daß die Identität des Bewußtsenns aufgehoben werde.
  - 1) Die Gegensäze, welche vereinigt werden sollen, sind im Ich, als Bewußtseyn. Demnach muß auch X. im Bewußtseyn seyn.
- 2) Das Ich sowohl, als das Nicht=Ich sind beides Produkte ursprünglicher Handlungen des Ich, und

- das Bewußtsenn selbst ist ein solches Produkt der ersten ursprünglichen Handlung des Ich, des Sez zens des Ich durch sich selbst.
- 3) Aber, lant obiger Folgerungen, ist die Handlung, deren Produkt das Nicht=Ich ist, das Entgegens sezen, gar nicht möglich ohne X. Mithin muß X. selbst ein Produkt, und zwar ein Produkt einer urs sprünglichen Handlung des Ich senn. Es giebt demnach eine Handlung des menschlichen Geistes Y. deren Produkt X. ist.
- 4) Die Form dieser Haudlung ist durch die obige Aufgabe vollkommen bestimmt. Es sollen durch sie
  das entgegengesezte Ich, und Nicht = Ich vereinigt,
  gleich gesezt werden, ohne daß sie sich gegenseitig
  aufheben. Obige Gegensäze sollen in die Identität
  des einigen Bewußtsenns aufgenommen werden.
- Die dies aber geschehen könne, und auf welche Art es möglich senn werde, ist dadurch noch gar nicht bestimmt; es liegt nicht in der Aufgabe, und läßt sich aus ihr auf keine Art entwikeln. Wir mussen dem, and nus fragen: wie lassen A und A. Senn, und Nicht = Senn, Realität, und Negation sich zusammen denken, ohne daß sie sich vernichten, und ausheben?
- 6) Es ist nicht zu erwarten, daß irgend jemand diese Frage anders beantworten werde, als folgenders maassen: sie werden sich gegenseitig einschräns ken. Mithin wäre, wenn diese Untwort richtig

ift, die Handlung Y. ein Einschränken beider Entgegengesezter durch einander; und X. bezeichnete die-Schranken.

(Man verstehe mich nicht so, als ob ich behaup=
tete, der Begriff der Schranken sen ein analyti=
scher Begriff, der in der Bereinigung der Realität
mit der Negation liege, und sich aus ihr entwikeln
liesse. Zwar sind die entgegengesezten Begriffe durch
die zwei ersten Grundsäze gegeben; die Forderung
aber, daß sie vereinigt werden sollen, im ersten
enthalten. Aber die Art, wie sie vereinigt werden
konnen, liegt in ihnen gar nicht, sondern sie wird
durch ein besondres Gesez unsers Geistes bes
stimmt, das durch jenes Experiment zum Bewußts
seyn hervorgerusen werden sollte.)

- das gesuchte X. es liegt nemlich zugleich der Bes
  griff der Realität, und der Negation, welche vers
  einigt werden, darin. Wir mussen demnach, um
  X. rein zu bekommen, noch eine Abstraktion vors
  nehmen.
- ben durch Regation nicht gånzlich, sondern nur zum Theil aufheben. Mithin liegt im Begriffe der Schranken ausser dem der Realität, und der Negation noch der der Theilbarkeit (der Quantitätsische bestimmten Quantität.) Dieser Begriff ist das gesuchte X. und durch die Handlung Y. wird dem=

nach schlechthin das Ich sowohl als das Nicht=Ich theilbar gesezt.

9) Ich sowohl als Nicht=Ich wird theil= bar gesezt; benn die Handlung Y. fann ber handlung des Gegensezens nicht nach geben, d. i. fie fann nicht betrachtet werden, als durch dieselbe erst möglich gemacht; da, laut obigen Beweises, ohne sie das Gegensezen sich selbst aufhebt, und mithin unmöglich ift. Ferner fann fie nicht vor= bergeben; denn sie wird blos vorgenommen, um die Entgegensezung möglich zu machen, und die Theilbarkeit ift nichts, ohne ein theilbares. Also geht fie unmittelbar in und mit ihr vor; beide find Gins, und eben Daffelbe, und werden nur in ber Reflexion unterschieden. Go wie dem Ich ein Richt = Ich entgegengesezt wird, wird bemnach bas Ich, dem entgegengesezt wird, und das Richt= 3ch, das entgegengesezt wird, theilbar gesezt.

C) Fezt haben wir blos noch zu untersuchen, ob durch die aufgestellte Handlung die Aufgabe wirklich ge= lost, und alle Gegensäze vereinigt sind.

Die erste Schlußfolge ist nunmehr folgendermaas=
sen bestimmt. Das Ich ist im Ich nicht gesezt,
insosern, d. i. nach denjenigen Theilen der Reali=
tåt, mit welchen das Nicht=Ich gesezt ist. Ein
Theil der Realität, d. i. derjenige, der dem Nicht=
Ich beigelegt wird, ist im Ich aufgehoben. Die=
sem Saze widerspricht der zweite nicht. In sosern
das Nicht=Ich gesezt ist, muß auch das Ich ge=
sex

sezt senn, nehmlich sie sind beide überhaupt als theil= bar ihrer Realität nach, gesezt.

Erft jest, vermittelft des aufgestellten Begriffes fann man von beiben fagen: fie find etwas. Das absolute Ich des ersten Grundsages ift nicht etwas; (es hat fein Pradifat, und fann feins haben), es ift schlechthin, mas es ift, und dies lagt fich nicht weiter erflaren. Jest vermittelft dieses Begriffs ift im Bewußtseyn alle Realitat; und von diefer fommt dem Nicht = Ich diejenige gu, die dem Ich nicht zukommt, und umgekehrt. Beide find etwas; das Nicht = Ich dasjenige, mas das Ich nicht ift, und umgekehrt. Dem absoluten Ich entgegengesest, (welchem es aber nur, insofern es vorgestellt wird, nicht in sofern es an fich ift, ent= gegengesest werden fann, wie fich zu feiner Beit zeigen wird) ist das Nicht = Ich schlechthin Dichts; dem einschränkbaren Ich entgegengesest ift es eine negative Groffe.

2) Das Ich soll sich selbst gleich, und dennoch sich selbst entgegengesezt seyn. Aber es ist sich gleich in Absicht des Bewußtsenns, das Bewußtseyn ist eiznig: aber in diesem Bewußtseyn ist gesezt das absolute Ich, als untheilbar; das Ich hingegen, welchem das Nicht=Ich entgegengesezt wird, als theilbar. Mithin ist das Ich, in sofern ihm ein Nicht=Ich entgegengesezt wird, selbst entgegengesezt sein beit dem absoluten Ich.

Und so sind denn alle Gegensaze vereinigt, unbe-

schadet der Einheit des Bewußtsenns; und dies ist gleichsam die Probe, daß der aufgestellte Begriff der richtige war.

D) Da unster, erst durch Vollendung einer Wissensschaftslehre erweisbaren Voraussezung nach nicht mehr als Ein schlechthin unbedingter, Ein dem Gehalte nach bedingter, und Ein der Form nach bedingter Grundsaz möglich ist; so kann es ausser den aufgestellten weiter keinen geben. Die Masse dessen, was unbedingt, und schlechthin gewiß ist, ist nunmehr erschöpft; und ich würde sie etwa in folgender Formel ausdrüfen: Ich seze im Ich dem theilbaren Ich ein theilbares Nicht=Ich entgegen.

Ueber diese Erkenntniß hinaus geht keine Philosophie; aber bis zu ihr zurükgehen soll jede gründliche Philosophie; und so wie sie es thut, wird sie Wissenschaftslehze. Alles was von nun an im Systeme des menschlichen Geistes vorkommen soll, muß sich aus dem aufgestellten ableiten lassen.

vereinigt durch den Begriff der Theilbarkeit. Wird von dem bestimmten Gehalte, dem Ich, und Nichtsch abstrahirt, und die blosse Form der Vereisnigung entgegengesezter durch den Besgriff der Theilbarkeit übrig gelassen, so has ben wir den logischen Saz, den man bisher den des Grundes nannte: A zum Theil —— A und umgestehrt.

kehrt. Jedes entgegengesezte ist seinem Entgegengessezten in Einem Merkmale = X gleich; und: jedes Gleiche ist seinem Gleichen in Einem Merkmale = X entgegengesezt. Ein solches Merkmal = X heißt der Grund, im ersten Fall der Beziehungs = im zweisten der Unterscheidungs = Grund: denn Entgesgengesezte gleich sezen, oder vergleichen, nennt man beziehen; Gleichgesezte entgegensezen heißt, sie unterscheiden. Dieser logische Saz wird bewiessen, und bestiehen. Dieser logische Saz wird bewiessen, und bestiehen durch unsern aufgestellten materialen Grundsaz.

#### Bewiefen: benn

a) Alles entgegengesezte = A ist entgegengesezt eis nem A, und dieses A ist gesezt.

Durch das Sezen eines — A mird A aufgeho= ben, und doch auch nicht aufgehoben.

Mithin wird es nur zum Theil aufgehoben; und statt des X in A, welches nicht aufgehoben wird, ist in — A nicht — X, sondern X selbst gesezt; und also ist A = — A in X. Welches das ers ste war.

b) Alles gleichgesezte (= A = B) ist sich selbse gleich, kraft seines Geseztsenns im Ich. A = A. B = B.

Nun wird gesezt B = A, mithin ist B durch A nicht gesezt; denn ware es dadurch gesezt, so ware es = A und nicht = B. (Es waren nicht Zweigesezte, sondern nur Ein geseztes vorhanden).

Ist aber B durch das Sezen des A nicht gesezt, so ist es insosern = A; und durch das Gleichs sezen beider wird weder A noch B, sondern irgend ein X gesezt, welches = X. und = A. und = B. ist. Welches das zweite war.

Hierans ergiebt sich, wie der Saz A = B gültig seyn könne, der an sich dem Saze A = A widers spricht. X = X. A=X. B=X. mithin A=B, insofern beides ist = X: aber A =— B insofern beides ist =—X.

Nur in Einem Theile sind Gleiche entgegengessezt, und Entgegengesezte gleich. Denn wenn sie sich in mehreren Theilen entgegengesezt wären, d. i. wenn in den Entgegengesezten selbst entgegengesezte Merkmale wären, so gehörte Eins von beiden zu dem, worin die verglichenen gleich sind, und sie wären mithin nicht entgegengesezt; und umgekehrt. Jedes begründete Urtheil hat demnach nur Einen Beziehungs = und nur Einen Unterscheidungsgrund. Hat es mehrere, so ist es nicht Ein Urtheil, sons dern mehrere Urtheile.

2) Der logische Saz des Grundes wird durch den obigen materialen Grundsaz bestimmt, d. i. seine Gultig= keit wird selbst eingeschränkt; er gilt nur für einen Theil unsrer Erkenntniß.

Nur unter der Bedingung, daß überhaupt verschies dene Dinge gleich, oder entgegengesezt werden, wers den sie in irgend einem Merkmale entgegengesezt, oder gleich gesezt. Dadurch aber wird gar nicht ausgesagt, daß in unserm Bewußtseyn vorkommen könne, irgend eis nem andern gleich, und einem dritten entgegeligesett werden musse. Ein Urtheil über dasjenige, dem nichts gleich, und nichts entgegengesezt werden kann, steht gar nicht unter dem Saze des Grundes, denn es steht nicht unter der Bedingung seiner Gültigkeit; es wird nicht begründet, sondern es begründet selbst alle mögeliche Urtheile; es hat keinen Grund, sondern es giebt selbst den Grund alles Begründeten an. Der Gegensstand solcher Urtheile ist das absolute Ich, und alle Urtheile, deren Subjekt dasselbe ist, gelten schlechthin und ohne allen Grund; worüber unten ein mehreres.

3) Die Handlung, da man im Berglichenen das Merkmal auffucht, worin sie entgegengesest sind, heißt das antithetische Berfahren; gewöhnlich das analytische, welcher Ausdruk aber weniger bequem ift, theile, weil er die Meinung übrig lagt, daß man etwa aus einem Begriffe etwas entwifeln fonne, mas man nicht erft durch eine Synthesis hineingelegt, theils, weil durch die erfte Benennung deutlicher bezeichnet wird, daß dieses Berfahren das Gegentheil bom Cynthetischen sen. Das synthetische Berfah: ren nemlich besteht darin, daß man im Entgegengefeg= ten dasjenige Merkmal aufsuche, worin fie gleich find. Der bloffen logischen Form nach, welche von allem Inhalte der Erkenntniß, so wie von der Art, wie man dazu fomme, vollig abstrahirt, heissen auf die erstere Art hervorgebrachte Urtheile, antithetische

oder verneinende, auf die leztere Art hervorgebrachte synthetische oder bejahende Urtheile.

4. Gind die logischen Regeln, unter benen alle Antithes fis und Sonthesis fteht, von dem britten Grundsage der Wiffenschaftslehre abgeleitet, so ist überhaupt die Befugniß aller Untithefis und Sonthefis von ihm ab= Aber wir haben in der Darftellung jenes geleitet. Grundfazes gefehen, daß die ursprüngliche Sandlung, die er ausdruft, die des Berbindens Entgegengesester in einem Dritten, nicht möglich war, ohne die Hande lung des Entgegensezens; und bag diese gleichfalls nicht möglich war, ohne die Sandlung des Berbin= bens: daß also beide in der That ungertrennlich ver= bunden und nur in der Reflexion zu unterscheiden find. Bieraus folgt, daß die logischen Sandlungen, die auf iene ursprünglichen sich gründen, und eigentlich nur besondere nabere Bestimmungen berfelben find, gleich: falls nicht, eine ohne die andere, moglich fenn wers den. Reine Antithefis ift moglich ohne eine Sonthes fis; benn die Antithefis besteht ja darin, daß in Gleichen das entgegengesezte Merkmal aufgesucht wird; aber die Gleichen waren nicht gleich, wenn fie nicht erft durch eine synthetische Sandlung gleichgesest ma= ren. In der bloffen Antithefis wird davon abftrabirt, daß fie erft durch eine folche handlung gleichgefest mor= den: sie werden schlechthin als gleich, ununtersucht woher, angenommen; blos auf das entgegengesezte in ihnen wird die Reflexion gerichtet, und diefes badurch jum deutlichen und flaren Bewußtseyn erhoben. -

So ist auch umgekehrt keine Synthesis möglich, ohne eine Antithesis. Entgegengesezte sollen vereiniget werz den: sie wären aber nicht entgegengesezt, wenn sie es nicht durch eine Handlung des Ich wären, von welz cher in der Synthesis abstrahirt wird, um blos den Beziehungsgrund durch Reslexion zum Bewußtseyn zu erheben. — Es giebt demnach überhaupt dem Gehalte nach gar keine blos analytische Urtheile; und man kommt blos durch sie nicht nur nicht weit, wie Kant sagt, sondern man kommt gar nicht von der Stelle.

- Die berühmte Frage, welche Kant an die Spize der Kritik der reinen Bermunft stellte: wie sind synthetissche Urtheile a priori möglich? ist jezt auf die allgemeinste und befriedigenoste Art beantwortet. Wir haben im dritten Grundsaze eine Synthesis zwischen dem entgegengesezten Ich und Nicht=Ich, vermittelst der gesezten Theilbarkeit beider, vorgenommen, über deren Möglichkeit sich nicht weiter fragen, noch ein Grund derselben ansühren läßt; sie ist schlechthin mögslich, man ist zu ihr ohne allen weitern Grund besugt. Alle übrigen Synthesen, welche gültig seyn sollen, müssen in dieser liegen; sie müssen zugleich in und mit ihr vorgenommen worden seyn: und so, wie dies beweisen wird, wird der überzeugendste Beweis geliesert, daß sie gültig sünd, wie jene.
- o) Sie müssen alle in ihr enthalten seyn; und dies zeichnet uns denn zugleich auf das bestimmt teste den Weg vor, den wir in unserer Wissenschaft weiter zu gehen haben. Synthesen sollen es seyn,

mithin wird unfer ganges Berfahren von nun an, (wes nigstens im theoretischen Theile der Wiffenschaftslehre, denn im praktischen ift es umgekehrt, wie fich zu sei= ner Zeit zeigen wird), funthetisch fenn; jeder Cag wird eine Synthesis enthalten. - Aber feine Conthes fis ift möglich, ohne eine vorhergegangene Untithefis, von welcher wir aber, insofern fie handlung ift, ab= strahiren, und blos das Produkt berfelben, bas Ent: gegengesezte, aufsuchen. Wir muffen bemnach ben jedem Gaze von Aufzeigung Entgegengesezter, welche vereinigt werden sollen, ansgehen. - Alle aufgestell= ten Synthesen sollen in der bochften Synthesis, die wir eben vorgenommen haben, liegen, und fich aus ihr entwikeln laffen. Wir haben bemnach in den durch fie verbundenen Ich und Nicht = Ich, insofern fie durch dieselbe verbunden find, übriggebliebene entgegenge= feste Merkmale aufzusuchen, und sie burch einen neuen Beziehungegrund, der wieder in dem hochsten aller Beziehungsgrunde enthalten fenn muß, zu verbin= ben : in den durch diese erfte Sonthesis verbundenen Entgegengesezten abermals neue Eutgegengesezte gu fu= chen, diese durch einen neuen, in dem erst abgeleiteten euthaltenen Beziehungsgrund zu verbinden; und dies fortzusezen, fo lange wir konnen; bis wir auf Ent= gegengesezte kommen, die sich nicht weiter vollkom= men verbinden laffen, und dadurch in das Gebiet des praktischen Theils übergehen. Und so ift denn unser Gang fest und sicher und durch die Sache selbst vorgeschrieben, und wir konnen im voraus wiffen, daß wir

wir ben gehöriger Aufmerksamkeit auf unserm Weg gar nicht irren konnen.

7) Co wenig Antithefis ohne Ennthefis, oder Synthe= fis ohne Antithesis möglich ift; eben so wenig find bei= de möglich ohne Thefis: ohne ein Gezen schlechthin, durch welches ein A (das Ich) keinem andern gleich und feinem andern entgegengesezt, sondern blos schlecht= bin gefegt wird. Auf unfer Guftem bezogen giebt Diese dem Ganzen Saltbarkeit und Bollendung; es muß ein Guftem und Gin Enftem fenn; das Entge= gengesezte muß verbunden werden, so lange noch et= was Entgegengeseztes ift, bis die absolute Einheit hervorgebracht sen; welche freilich, wie sich zu seiner Beit zeigen wird, nur durch eine geendete Unnaherung jum Unendlichen hervorgebracht werden konnte, welche an sich' unmöglich ift. - Die Nothwendigkeit, auf Die bestimmte Urt entgegenzusezen, und zu verbinden, beruht unmittel ar auf dem dritten Grundfage: Die Mothwendigkeit, überhaupt zu verbinden, auf dem er= ften, hochften, schlechthin unbedingten. Die Form des Enstems grundet fich auf die hochste Synthesis; daß überhaupt ein System senn solle, auf die absolute Thefis. - Go viel zur Anwendung der gemachten Bemerkung auf unfer Spftem überhaupt ; aber noch giebt es eine andere noch wichtigere Anwendung derselben auf die Form der Urtheile, die aus mehrern Grunden hier nicht übergangen werden barf. Nemlich, so wie es antithetische und sonthetische Urtheile gab, durfte ter Analogie nach, es auch wohl thetische Urtheile ge=

ben, welche in irgend einer Bestimmung ben erftern gerade entgegengesezt senn wurden. Remlich die Rich= tigkeit der beiden erften Arten fest einen Grund, und awar einen doppelten Grund, einen ber Beziehung, und einen der Unterscheidung voraus,' welche beide auf= gezeigt werden konnen, und wenn das Urtheil bewiefen werden foll, aufgezeigt werden muffen. (3. 23. der Bogel ist ein Thier: Hier ift der Beziehungsgrund, auf welchen reflektirt wird, der bestimmte Begriff des Thieres, daß es aus Materie, aus organifirter Da= terie, aus animalisch belebter Materie bestehe; ber Unterscheidungsgrund aber, von welchem abstrahirt wird, die specifische Differeng der verschiedenen Thier= arten, ob fie zwen oder vier Fuffe, Federn, Schup= pen oder eine behaarte haut haben. Dber: eine Pflanze ift fein Thier: hier ift der Unterscheidungs: grund, auf welchen reflektirt wird, die specifische Dif= fereng zwischen ber Pflanze und bem Thiere; ber Beziehungsgrund aber, von welchem abstrahirt wird, ift Die Organisation überhaupt). Ein thetisches Urtheil aber wurde ein folches fenn, in welchem etwas feinem andern gleich und keinem andern entgegengesezt, son= bern blos fich felbst gleich gesezt wurde: es konnte mithin gar keinen Beziehungs = oder Unterscheidungs= grund voraussezen: sondern das Dritte, das es ber logischen Form nach, doch voraussezen muß, ware blos eine Aufgabe fur einen Grund. Das ur= sprüngliche hochste Urtheil dieser Art ift das: 3ch bin, in welchem vom Ich gar nichts ausgesagt wird, son= bern

bern die Stelle bes Prabifats fur die mogliche Beffims mung bes Ich ins Unendliche leer gelaffen wird. Alle Urtheile, die unter biefem, das ift, unter bem abso= Inten Gegen bes 3ch enthalten find, find von der Art; (wenn fie auch nicht allemal wirklich das Ich zum lo= gischen Gubjekt hatten.) 3. B. ber Mensch ift frei. Entweder betrachtet man dieses Urtheil als ein positi= ves, (in welchem Falle es heiffen wurde: der Menfch gebort unter die Rlaffe der freien Wesen ) fo follte ein Beziehungsgrund angegeben werben, zwischen ihm und ben freien Befen, der als Grund der Freiheit in dem Begriffe der freien Wefen überhaupt, und dem des Menschen insbesondere enthalten mare; aber weit ent= fernt, daß fich ein folder Grund follte angeben laf= fen, lagt fich nicht einmal eine Rlaffe freier Wefen aufzeigen. Der man betrachtet es als ein negatives, fo wird badurch der Mensch allen Wesen, die unter dem Geseze ber Naturnothwendigkeit stehen, entge= gengesezt; aber bann mußte fich ber Unterscheidungs= grund zwischen nothwendig und nicht nothwendig an= geben, und es mußte fich zeigen laffen, daß der legtere in dem Begriffe des Menschen nicht, aber wohl in dem der entgegengesesten Wesen lage; und zugleich mußte fich ein Merkmal zeigen laffen, in welchem beide übereinkamen. Aber ber Mensch, insofern bas Pradifat ber Freiheit von ihm gelten fann, b. i. in fofern er absolut und nicht vorgestelltes noch vorstell= bares Subjeft ift, hat mit ben Naturwesen gar nichts gemein, und ist ihnen also auch nicht entgegengesest.

Dennoch follen laut ber logischen Form des Urtheils, welche positiv ift, beide Begriffe vereinigt werden; fie find aber in gar feinem Begriffe gu vereinigen, fondern blos in der Idee eines Ich, deffen Bewußt= fenn durch gar nichts auffer ihm bestimmt murbe, fon= bern vielmehr felbst alles auffer ihm durch sein bloffes Bewußtsenn bestimmte: welche Idee aber felbst nicht benkbar ift, indem sie fur uns einen Widerspruch ent= Dennoch aber ift fie und zum hochften pratti= hålt. schen Ziele aufgestellt. Der Mensch foll fich ber, an fich unerreichbaren Freiheit ins Unendliche immer mehr nabern. — Go ift bas Geschmaksurtheil: A ift schon, (soviel als ein A ift ein Merkmal, das im Ideal des Schonen auch ist) ein thetisches Urtheil; denn ich fann jenes Merkmal nicht mit bem Ideale vergleichen, da ich das Ideal nicht fenne. Es ist vielmehr eine Aufgabe meines Geiftes, die aus dem abfoluten Ge= zen besselben berkommt, es zu finden, welche aber nur nach einer vollendeten Annaherung jum Unendli= chen gelofet werden konnte. - Rant und feine Dachs folger haben daher diese Urtheile fehr richtig unend= liche genannt, ob gleich feiner, soviel mir bewußt ift, sie auf eine beutliche und bestimmte Art er= flart hat.

8) Für irgend ein bestimmtes thetisches Urtheil läßt sich also kein Grund anführen; aber das Verfahren des menschlichen Geistes ben thetischen Urtheilen überhaupt ist auf das Sezen des Ich schlechthin durch sich selbst, gegründet. Es ist nüzlich, und giebt die klarste und

bestimmteste Einsicht in den eigenthümlichen Karakter des kritischen Systems, wenn man diese Begründung der thetischen Urtheile überhaupt mit der der antitheti= schen und synthetischen vergleicht.

Alle in irgend einem Begriffe, ber ihren Unterschei= bungegrund ausdruft, Entgegengesezte fommen in ei= nem bobern (allgemeinern, umfaffendern) Begriffe überein, ben man ben Gattungsbegriff nennt : b. i. es wird eine Synthesis vorausgesezt, in welcher beide enthalten, und zwar insofern fie fich gleichen, enthale ten find, (3. B. Gold und Gilber find als gleich et halten in dem Begriffe der Metalle, welcher den Begriff, worin beide entgegengefest werden, als etwa bier die bestimmte Farbe, nicht enthalt. Daher die logische Regel ber Definition, daß fie den Gattungs= begriff, der ben Beziehungsgrund und die specifische Differeng, die den Unterscheidungsgrund enthalt, an= geben muffe. - hinwiederum alle Gleichgesezten find in einem niedern Begriffe, ber irgend eine besondere Bestimmung ausbruft, von welcher in bem Beziehungs: urtheile abstrahirt wird, entgegengesest, b. i. alle Synthesis sezt eine vorhergegangene Autithesis voraus. 3. 3. In dem Begriffe Körper wird abstrahirt von der Berschiedenheit ber Farben, ber bestimmten Schwere, bes Geschmaks, des Geruchs u. s. w. und nun kann alles, was den Raum fallt, undurchdringlich ist, und irgend eine Schwere hat, ein Korper fenn, fo entgegengesezt es auch in Absicht jener Merkmale unter sich fenn moge. — (Welche Bestimmung allgemeinere

oder speciellere, und mithin welche Begriffe höhere oder niedere seyen, wird durch die Wissenschaftslehre bestimmt. Durch je weniger Mittelbegriffe überhaupt ein Begriff von dem höchsten, dem der Realität, abzgeleitet ist, desto höher; durch je mehrere, desto niez derer ist er. Bestimmt ist Y ein niederer Begriff als X, wenn in der Reihe seiner Ableitung vom höchsten Begriffe X vorkommt: und so auch umgekehrt).

Mit dem schlechthin gesezten, dem Ich, verhalt es fich gang andere. Es wird demfelben ein Richt = 3ch gleich gesezt, zugleich, indem es ihm entgegengesezt wird, aber nicht in einem bobern Begriffe, (ber et= wa beide in sich enthielte und eine hohere Synthesis oder wenigstens Thesis voraussezen wurde) wie es sich ben allen übrigen Bergleichungen verhalt, sondern in einem niebern. Das Ich wird felbst in einen niedern Be= griff, den der Theilbarkeit, herabgesezt, damit es dem Nicht = Ich gleich geset werden konne; und in demfel= ben Begriffe wird es ihm auch entgegengesezt. Hier ift also gar fein Beraufsteigen, wie sonft bei jeder Ennthesis, fondern ein Berabfteigen. Ich und Nicht = 3ch, fo wie sie durch den Begriff der gegenseiti= gen Ginschränkbarkeit gleich und entgegengesezt werden, find felbst beide etwas (Accidenzen) im 3ch, als theil= barer Substanz; gesezt durch das Ich, als absolutes unbeschrantbares Subjekt, bem nichts gleich ift, und nichts entgegengesezt ift. - Darum muffen alle Ur= theile, deren logisches Subjekt das einschränkbare oder bestimmbare Ich, ober etwas das Ich bestimmendes

ist, durch etwas höheres beschränkt oder bestimmt senn: aber alle Urtheile, deren logisches Subjekt das absolut unbestimmbare Ich ist, können durch nichts höheres besstimmt werden, weil das absolute Ich durch nichts hös heres bestimmt wird, sondern sie sind schlechthin durch sich selbst begründet und bestimmt.

Darin besteht nun das Besen der fritisch en Phis losophie, daß ein absolutes Ich als schlechthin unbebingt und durch nichts hoheres bestimmbar aufgestellt werde und wenn diese Philosophie aus diesem Grunds saze konsequent folgert, so wird sie Wissenschaftslehre. Im Gegentheil ist diejenige Philosophie dogmat sch, die dem Ich an sich etwas gleich und entgegensezt und dieses geschieht in dem hoher senn sollenden Begriffe des Dinges (Ens) der zugleich völlig willführlich als der schlechthin hochste aufgestellt wird. Im kritischen Sy= ftem ist das Ding, das im Ich gesezte; im dogmati= schen dasjenige, worin das Ich selbst gesezt ift: der Rriticism ift darum immanent, weil er alles in bas Ich fest; der Dogmatism transcendent, weil er noch über das Ich hinausgeht. Insofern der Dogma= tism fonsequent senn fann, ift der Spinocism bas konsequenteste Produkt deffelben. Berfahrt man nun mit dem Dogmatism nach feinen eigenen Grundfagen, wie man allerdings foll, fo fragt man ihn, warum er doch sein Ding an fich ohne einen hohern Grund an= nehme, da er ben dem Ich nach einem hohern Grunde fragte; warum benn dieß als absolut gelte, ba bas Ich nicht abfolut fenn sollte. Dafür kann er nun fei=

ne Besugniß ausweisen und wir verlangen demnach mit Recht, daß er nach seinem eigenen Grundsaze, nichts ohne Grund anzunehmen, wieder einen höhern Gatztmysbegriff für den Begriff des Dinges an sich ansühre und wieder einen höhern für diesen und so ins Unendlische fort. Ein durchgeführter Dogmatism läugnet demznach entweder, daß unser Wissen überhaupt einen Grund habe, daß überhaupt ein System im menschlichen Geizste soder er widerspricht sich selbst. Durchgeführzter Dogmatism ist ein Scepticism, welcher bezweiselt, daß er zweiselt; denn er muß die Einheit des Bewußtzsenst und mit ihr die ganze Logik aufheben: er ist mithin kein Dogmatism, und widerspricht sich selbst, inz dem er einer zu senn vorgiebt \*).

(So sezt Spinoza den Grund der Einheit des Bewußtseyns in eine Substanz, in welcher es sowohl der Ma:

\*) Es giebt nur zwei Guffeme, bas fritifche und bas bogmatifche. Der Scepticism, fo wie er oben bestimmt wird, murbe gar fein Syftem fenn : benn er laugnet ja die Doglichfeit eines Spftems überhaupt. Aber diefe fann er doch nur inftematisch laugnen , mithin widerspricht er fich felbft und ift gang vernunftwidrig. Es if durch die Matur bes menfchlichen Geiftes fcon bafar geforgt, daß er auch unmöglich ift. Noch nie war Jemand im Ernfte ein folcher Sceptifer. Etwas anders ift ber fritische Geepticism, ber des Sume, bes Maimon, des Menefidemus, der die Ungulänglichfeit ber bisberigen Grunde aufdeft, und eben dadurch andeutet, wo baltbarere ju finden find. Durch ibn gewinnt die Wiffenschaft allemal, menn auch nicht immer an Gehalte, boch ficher in der form - und man fennt die Bortheile ber Wiffenschaft fchlecht, wenn man bem Scharffinnigen Sceptifer Die gebubrenbe Achtung verfagt.

Materie (ber bestimmten Reihe ber Borftellung) nach. als auch der Form der Einheit nach nothwendig bestimmt ift. Aber ich frage ihn, was benn basjenige fen, was wiederum den Grund der Rothwendigkeit die= fer Substang enthalte, sowohl ihrer Materie (den ver= schiedenen in ihr enthaltenen Borftellungereihen) als ihrer Form nach (nach welcher in ihr alle mögliche Vorstellungereihen erschöpft fenn und ein vollständiges Ganges ausmachen follen). Für biefe Nothwendigs feit nun giebt er mir weiter feinen Grund an, fondern fagt: es sen schlechthin so; und er sagt das, weil er gezwungen ift, etwas absoluterstes, eine bochfte Gins heit; anzunehmen: aber wenn er bas will, so hatte er ja gleich ben der ihm im Bewußtseyn gegebenen Gins beit stehen bleiben sollen, und hatte nicht nothig ge= habt, eine noch höhere zu erdichten, wozu nichts ibn trieb).

Wie jemals ein Denker entweder über das Ich habe hinausgehen können, oder wie er, nachdem er eiumal darüber hinausgegangen, irgendwo habe stille stehen können, wenn wir nicht ein praktisches Datum als vollskommenen Erklärungsgrund dieser Erscheinung anträsen. Ein praktisches Datum war es, nicht aber ein theorez tisches, wie man zu glauben schien, das den Dogmaz tiker über das Ich hinaustrieb; nemlich das Gefühl der Abhängigkeit unseres Ich, insofern es praktisch ist, von einem schlechterdings nicht unter unserer Gesezzes bung stehenden und insofern freien Nicht zuch ein

praktisches Datum, nothigte ihn aber wiederum irgends wo stille zu stehen; nemlich das Gefühl einer nothwens digen Unterordnung und Einheit alles Nicht : Ich unter die praktischen Geseze des Ich; welche aber gar nicht etwa: Als Gegenstand eines Begriffes etwas ist, das da ist, sondern als Gegenstand einer Idee, etwas das da seyn soll und durch uns hervorgebracht werden soll, wie sich zu seiner Zeit zeigen wird.

Und hieraus erhellet benn gulegt, daß fiberhaupt ber Dogmatiem gar nicht ift, was er zu fenn vorgiebt, daß wir ihm burch obige Folgerungen unrecht gethan haben und daß er fich felbft unrecht thut, wenn er die= felben fich zuzieht. Geine bochfte Ginheit ift wirklich feine andere als die des Bewußtseyns und fann feine andere fenn, und sein Ding ift das Gubftrat ber Theil= barfeit überhaupt ober die bochfte Gubftang, worinne beibe, das Ich und das Nicht = Ich (Spinoza's Intel= ligeng und Ausdehnung) gefegt find. Bis gum reinen absoluten 3ch, weit entfernt barüber hinauszugehen, erhebt er fich gar nicht: er geht, wo er am weitesten geht, wie in Spinoga's Suftem, bis zu unserm zwei= ten und britten Grundsage, aber nicht bis zum erften schlechthin unbedingten; gewohnlich erhebt er bei wei= tem fo hoch fich nicht. Der fritischen Philosophie war es aufbehalten, Diesen legten Schritt gu thun, und bie Wiffenschaft badurch zu vollenden. Der theoretische Theil unferer Wiffenschaftslehre, ber auch nur aus den beiden legten Grundfagen entwifelt wird, indem bier der erfte bloß eine regulative Gultigfeit bat, ift wirklich, wie fich

sich zu seiner Zeit zeigen wird, der sustematische Spis nozismus; nur daß eines Jeden Ich selbst die einzige hochste Substanz ist: aber unser Sustem sügt einen praktischen Theil hinzu, der den ersten begründet und bestimmt, die ganze Wissenschaft dadurch vollendet, alles, was im menschlichen Geiste angetrossen wird, erschöpft, und dadurch den gemeinen Menschenverz stand, der durch alle Vor-Kantische Philosophie beleiz digt, durch unser theoretisches Sussem aber ohne jemaz lige Hossnung der Verschnung, wie es scheint, mit der Philosophie entzweit wird, vollkommen mit derselben wieder aussohnt.

Denn von der bestimmten Form des Urtheils, daß es ein entgegensezendes, oder vergleischendes, auf einen Unterscheidungs vollig abstrahirt, und bloß das allgemeine der Hanolungsart — das, eins durch das andere zu begränzen, — übrig gelassen wird, haben wir die Kategorie der Bestimmung (Begrens zung, bei Kant Limitation). Nemlich ein Sezen der Quantität überhaupt, sen es nun Quantität der Realistät, oder der Negation, heißt Bestimmung.

Zweiter Theil.

# Grundlage

### theoretischen Wissens.

### J. 4. Erfter Lehrfag.

Che wir unfern Weg antreten, eine furze Reffexion über denfelben! - Wir haben nun drei logische Grunds faze; den der Identitat, welcher alle übrigen begrun= bet; und dann die beiden, welche fich felbst gegenseitig in jenem begrunden, den des Gegensezens, und den des Grundes aufgestellt. Die beiden legtern machen das innthetische Verfahren überhaupt erft möglich; stellen auf und begründen die Form deffelben. Wir bedürfen dem= nach, um der formalen Gultigkeit unfere Berfahrens in der Reflexion ficher zu fenn, nichts weiter. — Eben fo ift in der erften synthetischen Sandlung, der Grundsynthe= fis (ber des Ich und Richt = Ich) ein Gehalt für alle mog= liche fünftige Sonthesen aufgestellt, und wir bedürfen auch von dieser Ceite nichts weiter. Aus jener Grundsunthefis muß alles fich entwifeln laffen, was in das Gebiet der Wiffenschaftslehre gehoren foll.

Soll sich aber etwas aus ihr entwikeln lassen, so mussen in den durch sie vereinigten Begriffen noch andre enthalten liegen, die bis jezt nicht aufgestellt sind; und unsre Aufgabe ist die, sie zu sinden. Dabei versährt man nun auf folgende Art. — Nach S. 3. entstehen alle sons thetische Begrisse durch Bereinigung Entgegengesezter. Man müßte demnach zusörderst solche entgegengesezter Merkmale der aufgestellten Begrisse (hier des Ich, und des Nicht=Ich, insosern sie als sich gegenseitig bestimmend gesezt sind) aufsuchen; und dies geschieht durch Resserion, die eine willkührliche Handlung unsers Geistes ist: — Aufsuch en, sagte ich; es wird demnach vorzausgesezt, daß sie schon vorhanden sind, und nicht etwa durch unser Kesterion erst gemacht, und erkünstelt werden (welches überhaupt die Resterion gar nicht vermag), d. h. es wird eine ursprünglich nothwendige antithetische Handlung des Ich vorausgesezt.

Die Reflexion hat diese antithetische Handlung aufzusstellen: und sie ist insofern zuförderst analytisch. Neme lich entgegengesezte Merkmale, die in einem bestimmten Begriffe — A enthalten sind, als entgegengesezt durch Reflexiou zum deutlichen Bewußtseyn erheben, heißt, den Begriff A analysiren. Hier aber ist insbesondre zu bes merken, daß unsre Reflexion einen Begriff analysirt, der ihr noch gar nicht gegeben ist, sondern erst durch die Angelluse Inse gefunden werden soll; der analysirte Begriff ist bis zur Bollendung der Analyse — X. Es entsteht die Frasge: wie kann ein unbekannter Begriff analysirt werden?

Keine antithetische Handlung, dergleichen doch für die Möglichkeit der Analyse überhaupt vorausgesezt wird, ist möglich, ohne eine synthetische; und zwar keine be-

ftimmte

ftimmte autithetische, ohne ihre bestimmte sonthetische. (S. 3.) Gie find beide innig vereinigt; eine und eben dieselbe handlung, und werden bloß in der Reflexion un= terschieden. Mithin lagt von der Antithesis sich auf die Sonthefis fchlieffen; das dritte, worin die beiden entgegengesezten vereinigt find, lagt fich gleichfalls aufstellen: nicht als Produkt der Reflexion, sondern als ihr Fund: aber als Produkt jener ursprünglichen synthetischen Sand= lung des Ich; die barum, als Handlung, nicht eben jum empirischen Bewußtfenn gelangen muß, eben fo mes nig, als die bisher aufgestellten Handlungen. Wir tref= fen also von jezt an auf lauter synthetische Sandlungen, die aber nicht wieder schlechthin unbedingte Handlungen find, wie die erftern. Durch unfre Deduktion aber wird bewiesen, daß es Handlungen, und Handlungen des Ich Remlich, sie sind es so gewiß, so gewiß die erste find. Synthesis, aus der sie entwifelt werden, und mit ber fie Gins, und daffelbe ausmachen, eine ift; und diefe ift eine, so gewiß als die hochste Thathandlung des Ich, durch die es fich felbst fest, eine ift. - Die Bandlungen, welche aufgestellt werden, sind synthetisch; die Res flexion aber, welche sie aufstellt, ift analytisch.

Inalyse durch Reslerion vorausgesezt worden, mussen, als vorhergegangen, d. i. als solche gedacht werden, von welschen die Möglichkeit der aufzuzeigenden synthetischen Bestriffe abhängig ist. Keine Antithesis aber ist möglich ohse Synthesis. Mithin wird eine höhere Synthesis als schon geschehen vorausgesezt; und unser erstes Geschäft muß

muß seyn, diese aufzusuchen, und sie bestimmt aufzustels len. Nun muß zwar eigentlich dieselbe schon im vorigen S. aufgestellt seyn. Es könnte sich aber doch sinden, daß wegen des Ueberganges in einen ganz neuen Theil der Wissenschaft doch noch etwas besonderes dabei zu erinnern wäre.

## A. Bestimmung des zu analysirenden fynthetischen Sazes.

Das Ich sowohl als das Nicht = Ich, sind, beide durch das Ich, und im Ich, gesezt, als durch einander gegenseitig beschränkbar, d. i. so, daß die Realität des Einen die Realität des Andern aufhebe, und umgeskehrt. (S. 3.)

In diesem Saze liegen folgende zwei:

fchränkt durch das Ich. Bon diesem Saze, der in der Zukunft, und zwar im praktischen Theile unster Wissenschaft eine grosse Rolle spielen wird, läßt, wie es wenigstens scheint, vor der Hand sich nech gar kein Gesbrauch machen. Denn dis jezt ist das Nicht = Ich Nichts; es hat keine Realität, und es läßt dennach sich gar nicht denken, wie in ihm durch das Ich eine Realität ausgehos ben werden könne, die es nicht hat; wie es eingeschränkt werden könne, da es nichts ist. Also scheint dieser Saz wenigstens so lange, die dem Nicht = Ich auf irgend eine Weise Realität bengemeisen werden kann, völlig unbrauchs dar. Der Saz, unter welchem er enthalten ist: der t das Ich und Nicht = Ich schränken sich gegenseitig ein, ist

zwar gesezt: aber ob auch der eben jezt aufgestellte durch ihn gesezt, und in ihm enthalten sen, ist völlig problema= tisch. Das Ich kann auch blos, und lediglich in der Rüksicht vom Nicht=Ich eingeschränkt werden, als es dasselbe erst selbst eingeschränkt hat; als das Einschränken erst vom Ich ausgegangen ist. Vielleicht schränkt das Nicht=Ich gar nicht das Ich an sich, sondern nur das Einschränken des Ich ein; und so bliebe der obige Saz doch wahr und richtig, ohne daß dem Nicht=Ich eine abssolute Realität zugeschrieben werden müsse, und ohne daß der oben problematisch aufgestellte Saz in ihm enthalten wäre.

2) Liegt in jenem Saze folgender: das Ich sezt sich selbst, als beschränkt durch das Nicht= Ich. Bon diesem läßt sich ein Gebrauch machen; und er nuß angenommen werden als gewiß, denn er läßt sich aus dem oben aufgestellten Saze ableiten.

Das Ich ist gesezt, zusörderst als absolute, und dann als einschränkbare, einer Quantität fähige Realität, und zwar als einschränkbar durch das Nicht=Ich. Alles dies aber ist gesezt durch das Ich; und dieses sind denn die Momente unsers Sazes.

(Es wird fich zeigen,

Diffenschaftslehre begründe — jedoch erst nach Vollendung desselben, wie das bei'm synthetischen Vortrage nicht anders senn kann.

2) daß der erstere, bis jezt problematische Saz den praktischen Theil der Wissenschaft begründe. Aber da er selbst problematisch ist, so bleibt die Möglich: keit eines solchen praktischen Theils gleichfalls problematisch. Hieraus geht nun

- Theile ausgehen musse; ohngeachtet sich im Verfolg zeigen wird, daß nicht etwa das theoretische Vermogen das praktische, sondern daß umgekehrt das praktische Vermögen erst das theoretische mbglich mache, (daß die Vernunft an sich blos praktisch sen, und daß sie Vernunft an sich blos praktisch sen, und daß sie erst in der Anwendung ihrer Gezsez auf ein sie einschränkendes Nicht zich theorez tisch werde). Sie ist es darum, weil die Denkbarkeit des praktischen Grundsazes sich auf die Denkbarkeit des theoretischen Grundsazes grünz det. Aber von der Denkbarkeit ist ja doch bei der Resterion die Rede.
- 4) Geht darans hervor, daß die Eintheilung der Wissessellenstehe in die theoretische, und praktische, die wir hier gemacht haben, blos problematisch ist; (aus welchem Grunde wir sie denn auch nur so im Borbeigehen machen musten, und die scharfe Grenzelinie, die noch nicht als solche bekannt ist, nicht ziehen konnten). Wir wissen noch gar nicht, ob wir den theoretischen Theil vollenden, oder ob wir nicht vielleicht auf einen Widerspruch stossen werden, der schlechthin unauslösbar ist; um so viel weniger können wir wissen, ob wir von dem theoretischen Theile aus in einen besondern praktischen werden gestrieben werden).

B) Synthesis der in dem aufgestellten Saze enthaltnen Gegensäze überhaupt, und im allgemeinen.

Der Saz: das Ich sezt sich, als bestimmt durch das Nicht=Ich, ist so eben vom dritten Grundsaze abgeleitet worden; soll jener gelten, so muß auch Er gelten; aber jener muß gelten, so gewiß die Einheit des Bewußtsenns nicht aufgehoben werden, und das Ich nicht aufhören soll, Ich zu senn. (S. 3.) Er selbst muß demnach so gewiß gelten, als die Einheit des Bewußtsenns nicht aufgehoben werden soll.

Wir haben ihn zuförderst zu analysiren, b. i. zu se= hen, ob, und was fur Gegensage in ihm enthalten senen.

Das Ich fezt sich, als bestimmt durch das Micht=Ich. Also das Ich soll nicht bestimmen, sons dern es soll bestimmt werden; das Nicht=Ich aber soll bestimmen; der Realität des Ich Grenzen sezen. Dem=nach liegt in unserm aufgestellten Saze zusörderst sols gender:

Das Nicht=Ich bestimmt (thatig) das Ich (welches insofern leidend ist). Das Ich sezt sich als bestimmt, durch absolute Thatigkeit. Alle Thatigkeit muß, so viel wir wenigstens bis jezt einsehen, vom Ich ausgehen. Das Ich hat sich selbst; es hat das Nicht=Ich, es hat beide in die Quantität gesezt. Aber das Ich sozt sich als bestimmt, heißt offenbar soviel, als das Ich bestimmt sich. Demnach liegt in dem aufgestellten Saze auch folgender:

Das Ich bestimmt sich selbst, (durch absor

Wir abstrahiren vor der Hand noch gänzlich davon, ob etwa jeder von beiden Säzen sich selbst widerspreche, einen innern Widerspruch enthalte, und demnach sich selbst aufhebe. Aber soviel ist sogleich einleuchtend, daß beide einander gegenseitig widersprechen; daß das Ich nicht thätig senn könne, wenn es leidend senn soll, und umgekehrt.

(Die Begriffe der Thätigkeit, und des Leidens sind freilich noch nicht, als entgegengesezte, abgeleitet und entwikelt; es soll aber auch weiter nichts aus diesen Begriffen, als entgegengesezten gefolgert werden; man hat sich dieser Worte hier blos bedient, um sich deutlich zu machen. Soviel ist offenbar, daß in dem einen der entwikelten Säze bejahet werde, was der andere verneint, und umgekehrt; und so etwas ist doch wohl ein Wisberspruch).

Zwei Saze, die in einem und ebendemselben Saze enthalten sind, widersprechen einander, sie heben sich demnach auf: und der Saz, in dem sie enthalten sind, hebt sich selbst auf. Mit dem oben aufgestellten Saze ist es so beschaffen. Er hebt demnach sich selbst auf.

Aber er darf sich nicht ausheben, wenn die Einheit des Bewußtsenns nicht aufgehoben werden soll; wir mussen bemnach suchen, die angezeigten Gegensäze zu vereiznigen; (d. h. nach dem obigen nicht: wir sollen in unserem Geschäfte der Resserion durch eine Kunstelei einen Bereinigungspunkt für sie erdichten; sondern, da die Einz

heit des Bewußtsenns, zugleich aber jener Saz, der sie aufzuheben droht, gesezt ist, so muß der Bereinigungs= punkt schon in unserm Bewußtseyn vorhanden seyn, und wir haben durch Reslexion ihn nur zu suchen. Wir ha= ben so eben einen synthetischen Begriff=X, der wirk= lich da ist, analysirt; und aus den durch die Analyse ge= sundnen Gegensäzen sollen wir schliessen, was für ein Begriff das unbekannte X. sey).

Wir gehen an die Losung unfrer Aufgabe.

es wird in dem einen Saze bejahet, was in dem andern verneint wird. Realität und Negation sind es demnach, die sich aufheben; und die sich nicht aufheben, sondern vereinigt werden sollen, und dieses geschieht (S. 3.) durch Einschränkung oder Bestimmung.

Infofern gesagt wird: das Ich bestimmt sich selbst, wird dem Ich absolute Totalität der Realität zugeschries ben. Das Ich kann sich nur als Realität bestimmen, denn es ist gesezt als Realität schlechthin, (S. I.) und es ist in ihm gar keine Negation gesezt. Dennoch sollt es durch sich selbst bestimmt seyn; das kann nicht heisesen, es hebt eine Realität in sich auf; denn dadurch würzde es unmittelbar in Widerspruch mit sich selbst versezt; sondern es muß heissen: das Ich bestimmt die Realität und vermittelst derselben sich selbst. Es sezt alle Realität zuch des gar keine. Diese Realität ist gesezt ins Ich. Das Ich ist demnach bestimmt, insofern die Realität bessimmt ist.

Noch ist zu bemerken, daß dies ein absoluter Akt

des Ich ist; eben derselbe, der J. 3. vorkommt, wo das Ich sich selbst als Quantität sezt; und der hier, um der Folgen willen, deutlich und klar aufgestellt werden muste.

Das Nicht=Ich ist dem Ich entgegengesezt; und in ihm ist Negation, wie im Ich Realität. Ist in das Ich absolute Totalität der Realität gesezt: so muß in das Nicht=Ich nothwendig absolute Totalität der Negation gesezt werden; und die Negation selbst muß als absolute Totalität gesezt werden.

Beides, die absolute Totalität der Nealität im Ich, und die absolute Totalität der Negation im Nicht = Ich follen vereinigt werden durch Bestimmung. Demnach bestimmt sich das Ich zum Theil, und es wird bestimmt zum Theil.

Aber beides soll gedacht werden, als Ein's und eben Dasselbe, d. h. in eben der Rükssicht, in der das Ich bestimmt wird, soll es sich bestimmen, und in eben der Rükssicht, in der es sich bestimmt, soll es bestimmt werden.

Das Ich wird bestimmt, heißt: es wird Realität in ihm aufgehoben. Wenn demnach das Ich nur einen Theil von der absoluten Totalität der Realität in sich sezt, so hebt es dadurch den Rest jener Totalität in sich auf: und sezt den der aufgehobenen Realität gleichen Theil der Realität, vermöge des Gegensezens (S. 2.) und der Gleichheit der Quantität mit sich selbst in das Nicht-Ich-(S. 3.) Ein Grad ist immer ein Grad; es sen ein Grad der Realität, oder der Negation. (Theilet z. B. die Totalität der Realität in 10 gleiche Theile; sezt deren 5

in das Ich; so sind nothwendig 5 Theile der Negation in das Ich gesezt).

So viele Theile der Negation das Ich in sich sezt, so viele Theile der Nealität sezt es in das Nicht=Ich; welche Realität in dem entgegengesezten die Realität in ihm eben aushbebt. (Sind z. B. 5 Theile der Negation in das Ich gesezt, so sind 5 Theile Realität in das Nicht=Ich gesezt).

Demnach sezt das Ich Regation in sich, in sofern es Realität in das Nicht=Ich sezt, und Realität in sich, in sosern es Regation in das Nicht=Ich sezt; es sezt sich demnach sich bestimmend, in sosern es bestimmt wird; und bestimmt werdend, insosern es sich bestimmt: und die Aufgabe ist, insosern sie oben aufgez geben war, gelößt.

(Insofern sie ausgegeben war; denn noch immer bleibt die Frage unbeantwortet, wie das Ich Negation in sich, oder Realität in das Nicht=Ich sezen könne; und es ist so viel als nichts geschehen, wenn diese Fragen sich nicht beantworten lassen. Dies wird darum erin= nert, damit niemand sich an die anscheinende Nichtigkeit und Unzulänglichkeit unserr Ausschlang stosse).

Wir haben so eben eine neue Ennthesis vorgenommen. Der Begriff, der in derselben aufgestellt wird, ist enthalten unter dem höhern Gattungsbegriffe der Bestimmung; denn es wird durch ihn Quantität gesezt. Aber wenn es wirklich ein andrer Begriff, und die durch ihn bezeichnete Synthesis wirklich eine neue Synthesis seyn soll, so muß sich die specifische Differenz desselben

bom Begriffe der Bestimmung überhaupt; es muß fich ber Unterscheidungsgrund beiber Begriffe aufzeigen laffen. - Dur h Bestimmung überhaupt wird blos Quantitat festgesest; ununtersucht wie, und auf welche Urt: durch unfern eben jest aufgestellten syntheti= ichen Begriff wird bie Quantitat bes Ginen burch bie feines Entgegengesesten geset, und umgefehrt. Durch die Bestimmung ber Realitat ober Negation bes Ich wird zugleich die Regation ober Realität bes Richt= Ich bestimmt; und umgekehrt. Ich kann ausgehen von welchem der Entgegengesezten; wie ich nur will; und habe jedesmal durch eine Sandlung des Bestimmens gu= gleich das andere bestimmt. Diese bestimmtere Bestim= mung konnte man füglich Wech selbestimmung (nach der Analogie von Wechfelwirkung,) nennen. Es ift das gleiche, was bei Kant Relation beißt.

C. Synthesis durch Wechselbestimmung der in dem ersten der entgegengesezten Säze selbst enthaltnen Gegensäze.

Es wird sich bald zeigen, daß durch die Ennthesis, vermittelst der Wechselbestimmung für die Lösung der Hauptschwierigkeit an sich, nichts beträchtliches gewonznen ist. Aber für die Methode haben wir festen Fuß gewonnen.

Sind in dem zu Anfange des K. aufgestellten Haupt= faze alle Gegensäze enthalten, welche hier vereinigt wer= den sollen; und sie sollen darinn enthalten senn, laut der oben gemachten Erinnerung über die Methode: sind fie ferner im Allgemeinen zu vereinigen gewesen burch ben Begriff der Wechselbestimmung; fo muffen nothwendig Die Gegenfaze, Die in den ichon vereinigten allgemeinen Cazen liegen, ichon mittelbar burch Wechfelbeftimmung vereinigt senn. Co wie die besondern Gegenfaze enthal= ten find unter den aufgestellten allgemeinen; so muß auch der synthetische Begriff, der fie vereinigt, enthalten senn unter bem allgemeinen Begriffe ber Bechfelbestimmung. Wir haben demnach mit diesem Begriffe gerade fo zu ver= fahren, wie wir eben mit dem Begriffe der Beftim= mung überhaupt verfuhren. Wir bestimmten ihn felbst, b. h. wir schranften die Sphare seines Umfangs ein auf eine geringere Quantitat durch die hinzugefügte Bedin= gung, daß die Quantitat bes Ginen durch fein entgegen= geseztes bestimmt werden folle, und umgefehrt, und fo erhielten wir den Begriff der Wechfelbestimmung. Laut des fo eben geführten Beweises haben wir von nun an biesen Begriff selbst naber zu bestimmen, d. i. feine Sphare durch eine besondre hinzugefügte Bedingung ein= auschränken; und fo bekommen wir sonthetische Begriffe, die unter dem bobern Begriff, der Wechselbestimmung enthalten find.

Wir werden dadurch in den Stand gesezt, diese Bes
geisse durch ihre scharfe Grenzlinien zu bestimmen, so daß
die Möglichkeit, sie zu verwechseln, und aus dem Ges
biet des einen in das Gebiet des andern über zu schweis
fen, schlechthin abgeschnitten werde. Jeder Fehler ents
dekt sich sogleich durch den Mangel an scharfer Bes
stimmung.

Das Nicht=Ich soll bestimmen das Ich, d. h. es soll Realität in demselben ausheben. Das aber ist nur unter der Bedingung möglich, daß es in sich selbst denjenigen Theil der Realität habe, den es im Ich aufs heben soll. Also — das Nicht=Ich hat in sich selbst Realität.

Aber alle Realität ist in das Ich gesezt, das Nicht=Ich aber ist dem Ich entgegengesezt; mithin ist in dasselbe gar keine Realität, sondern lauter Negaztion gesezt. Alles Nicht=Ich ist Negation; und es hat mithin gar keine Realität in sich.

Beide Saze heben einander gegenseitig auf. Beide find enthalten in dem Saze: das Nicht = Ich bestimmt das Ich. Jener Saz hebt demnach sich selbst auf.

Aber jener Saz ist enthalten in dem eben aufgestell= ten Hauptsaze; und dieser in dem Saze der Einheit des Bewußtsenns; wird er aufgehoben, so wird der Haupt= saz, in dem er enthalten ist, und die Einheit des Bewußt= seyns, in welcher dieser enthalten ist, aufgehoben. Er kann sich demnach nicht aufheben, sondern die Gegensäze, die in ihm liegen, mussen sich vereinigen lassen.

Der Widerspruch ist nicht etwa schon durch den Begriff der Wechselbestimmung aufgelöst. Sezen wir die absolute Totalität der Realität als eintheilbar; d. i. als eine solche, vermehrt oder vermindert werz den kann (und selbst die Besugniß dieses zu thun, ist noch nicht deducirt) so können wir freilich willkührlich Theile derselben abziehen, und müssen sie unter dieser Bedingung nothwendig in das Nicht=Ich sezen; so viel

Ist durch den Begriff der Wechselbestimmung gewonnen. Aber wie kommen wir denn dazu, Theile von der Realiståt des Ich abzuziehen? Das ist die noch nicht berührte Frage — die Reslexion sezt freilich laut des Gesezes der Wechselbestimmung, die in Einem aufgehobne Realität in das entgegengesezte, und umgekehrt; wenn sie erst irgendwo Realität aufgehoben hat. Aber was ist denn dasjenige, das sie berechtigt, oder nothigt, überhaupt eine Wechselbestimmung vorzumehmen?

Wir erklären uns bestimmter! — Es ist in das Ich schlechthin Realität gesezt. Im dritten Grundsaze, und so eben ganz bestimmt wurde das Nicht=Ich als ein Quantum gesezt: aber jedes Quantum ist Etwas, mithin auch Realität. Dennach soll das Nicht=Ich Negation; — also gleichsant eine reale Negation, (eine negative Grösse) seyn.

Nach dem Begriffe der blossen Relation nun ist es pollig gleichgültig, welchem von beiden entgegengesezten man Realität, und welchem man Negation zuschreiben wolle. Es hängt davon ab, von welchem der Beiden Objekte die Ressexion ansgeht. So ist es wirklich in der Mathematik, die von aller Qualität vollig abstrahirt, und lediglich auf die Quantität sieht. Oh ich Schritte Rüswärts oder Schritte Borwärts positive Größen nens nen wolle, ist an sich völlig gleichgültig; und es hängt lediglich davon ab, ob ich die Summe der erstern, oder die der leztern als endliches Resultat aufstellen will. So in der Wissenschaftslehre. Was im Ich Negation ist, ist im Nicht = Ich Realität, und umgekehrt; so viel, weiter aber

aber auch nichts, wird durch den Begriff der Wechselbes stimmung vorgeschrieben. Ob ich nun das im Ich Reas lität oder Negation nennen wolle, bleibt ganz meiner Willführ überlassen: es ist blos von relativer\*) Realität die Rede.

Es zeigt sich demnach eine Zweideutigkeit in dem Bezgriffe der Realität selbst, welche eben durch den Bezgriff der Wechselbestimmung herbeigeführt wird. Läßt diese Zweideutigkeit sich nicht heben, so ist die Einheit des Bewußtseyns aufgehoben: das Ich ist Realität, und das Nicht=Ich ist gleichfalls Realität; und beide sind nicht mehr entgegengesezt, und das Ich ist nicht = Ich, sondern = Nicht=Ich.

2) Soll der aufgezeigte Widerspruch befriedigend ge= löß't werden, so muß vor allen Dingen jene Zweideutig= keit gehoben werden, hinter welcher er etwa verstekt senn und kein wahrer, sondern nur ein scheinbarer Widerspruch seyn könnte.

Aller Realität Quelle ist das Ich. Erst durch und mit dem Ich ist der Begriff der Realität gegeben. Aber das Ich ist, weil es sich sezt, und sezt sich, weil es ist. Demnach sind sich sezen, und Senn Eins und ebendasselbe. Aber der Begriff des Sichsezens,

Dort relativ stets richtig, stets von dem gebraucht worden, was blos durch die Quantität unterschieden ift, und t irch weiter nichts unterschieden werden fann; und daß man dennoch gar feinen bestimmten Begriff mit dem Worte Relation, von welchem jenes abstammt, ver-

und

und der Thätigkeit überhaupt sind wieder Eins und ebendasselbe. Also — alle Realität ist thätig; und alles thätige ist Realität. Thätigkeit ist positive (im Gegensaz gegen blos relative) Realität.

(Es ift fehr nothig, den Begriff der Thatigkeit fich bier gang rein zu benfen. Es fann burch benfelben nichts bezeichnet werden, was nicht in dem absoluten Gegen des Ich durch sich felbst enthalten ist; nichts, was nicht unmittelbar im Gage: 3ch bin, liegt. Es ift beme nach flar, bag nicht mur von allen Zeitbebingun= gen, sondern auch von allem Dbjefte der Thatigfeit völlig zu abstrabiren ift. Die Thathandlung bes Ich, indem es fein eignes Genn fest, geht gar nicht auf ein Dbjett, fondern fie geht in fich felbft guruf. Erft bann, wenn das Ich sich selbst vorstellt, wird es Objekt. -Die Einbildungskraft kann sich schwerlich enthalten, das legtere Merkmal, bas bes Dbjekte, in ben reinen Be= griff der Thatigkeit mit einzumischen: es ift aber genug, daß man vor der Tauschung derselben gewarnt ift, damit man wenigstens in den Folgerungen von allem, mas von einer folchen Ginmischung berftammen konnte, abstrabire).

3) Das Ich soll bestimmt senn, d. h. Realität, oder wie dieser Begriff so eben bestimmt worden, Thä= tigkeit soll in ihm aufgehoben senn. Mithin ist in ihm das Gegentheil der Thätigkeit gesezt. Das Gegenstheil der Thätigkeit aber heißt Leiden. Leiden ist possitive Regation, und ist insofern der blos relativen entgegengesezt.

(Es ware zu wünschen, daß das Wort Leiden wes

niger Nebenbedeutungen hatte. Daß hier nicht an schmerze hafte Empfindung zu denken sen, braucht wohl nicht erinnert zu werden. Bielleicht aber das, daß von allen Zeitbedingungen, ferner bis jezt noch von alz ser das Leiden verursachen den Thätigkeit in dem entgegengesezten zu abstrahiren sen. Leiden ist die blosse Negation des so eben aufgestellten reinen Bezgriffs der Thätigkeit; und zwar die quantitative, da er selbst quantitativ ist; denn die blosse Negation der Thätigkeit, von der Quantität derselben abstrahirt — o wäre Ruhe. Alles im Ich, was nicht unmittelbar im: Ich din liegt; nicht unmittelbar durch das Sezen des Ich durch sich selbst, gesezt ist, ist für dasselbe Leiden (Affektion überhaupt).

4) Coll, wenn das Ich im Zustande des Leidens ist, die absolute Totalität der Realität beibehalten wers den, so muß nothwendig, vermöge des Gesezes der Wechsselbestimmung, ein gleicher Grad der Thätigkeit in das Nicht=Ich übertragen werden.

Und so ist denn der obige Widerspruch gelös't. Das Micht=Ich hat als solches an sich keine Rea= lität; aber es hat Realität, insofern das Ich leidet; vermöge des Gesezes der Wechselbestim= mung. Dieser Saz: das Nicht=Ich hat, soviel wir wenigstens bis jezt einsehen, für das Ich, nur insofern Realität, insofern das Ich, nur insofern Realität, insofern das Ich afficirt ist; und ausser der Bedingung einer Affektion des Ich hat es gar keine, ist um der Folgen willen sehr wichtig.

5) Der jest abgeleitete sonthetische Begriff ift ents halten unter bem bobern Begriffe ber Wechfelbestimmung; denn es wird in ihm die Quantitat des Ginen, des Nicht= Sch, bestimmt burch die Quantitat feines entgegengefeg= ten, des Ich. Aber er ist von ihm auch specifisch ver= schieden. Remlich im Begriffe der Wechselbestimmung war es vollig gleichgultig, welches der beiden entgegen= gesezten burch bas andere bestimmt murde: welchem von beiden die Realitat, und welchem die Regation zuge= fdrieben wurde. Es wurde die Quantitat, - aber wei= ter auch nichts, als die blose Quantitat bestimmt. -In der gegenwartigen Gynthefis aber ift die Bermechfe= lung nicht gleichgultig; fondern es ift bestimmt, welchem von dem beiden Gliedern des Gegensages Realitat, und nicht Regation, und welchem Regation, und nicht Realitat zuzuschreiben fen. Es wird bemnach durch die ge= genwärtige Synthesis gesezt Thatigkeit, und zwar ber gleiche Grad ber Thatigkeit in das Gine, fo wie Leiben in fein entgegengefezres gefezt wird, und umge= febrt.

Diese Synthesis wird genennt die Synthesis der Wirksamkeit (Kausalität). Dasjenige, welchem Thâtigkeit zugeschrieben wird, und insosern nicht Leiden, heißt die Ursache (Urskealität, positive schlechthingesezte Realität, welches durch jenes Wort tressend ausgedrüft wird:) dasjenige, dem Leiden zugesschrieben wird, und insosern nicht Thâtigkeit heißt das bewirkte, (der Essek, mithin eine von einer andern abhängende und keine UrsRealität). Beides in Berbinz dung

dung gedacht heißt eine Wirkung. Das bewirkte sollte man nie Wirkung nennen.

(In dem Begriffe der Wirksamkeit, wie er fo eben beducirt worden, ift vollig zu abstrahiren von den empi= rischen Zeitbedingungen; und er lagt auch ohne fie fich recht wohl denken. Theils ift die Zeit noch nicht de= ducirt, und wir haben hier noch gar nicht das Recht, und ihres Begriffs zu bedienen; theils ift es überhaupt gar nicht wahr, daß man sich die Ursache, als solche, d. i. infofern fie in der bestimmten Wirkung thatig ift, als dem bewirkten in der Zeit vorhergehend denken muffe, wie fich einft beim Schematismus zeigen wird. Urfache und bewirktes follen ja vermoge der synthetischen Ginheit als Ein, und eben daffelbe gedacht werden. Nicht die Urfache, als folche, aber die Substanz, welcher die Wirkfamfeit zugeschrieben wird, geht der Zeit nach ber Wir= fung vorher, aus Grunden, die sich zeigen werden. Alber in dieser Rufficht geht auch die Substang, auf welche gewirkt wird, dem in ihr bewirkten der Zeit nach porber.

D. Synthesis durch Wechselbestimmung der in dem zweiten der entgegengesezten Saze enthaltenen Gegensäze.

Der als in unserm Hauptsaze enthalten aufgestellte zweite Saz: das Ich sezt sich, als bestimmt, d. i. es bestimmt sich, enthält selbst Gegensäze; und hebt sich demnach auf. Da er aber sich nicht ausbeben kann, oh= ne daß mittelbar auch die Einheit des Bewußtsenns auf=

gehoben werde, haben wir durch eine neue Synthesis die Gegensaze in ihm zu vereinigen.

- a) Das Ich bestimmt sich; es ist das bestimmen= de, und demnach thatig.
- b) Es bestimmt sich; es ist das bestimmt wers den de, und demnach leidend. Also ist das Ich in eisner und ebenderselben Handlung thätig und leidend zusgleich; es wird ihm Realität und Negation zugleich zusgeschrieben, welches ohne Zweisel ein Widerspruch ist.

Dieser Widerspruch ist zu lösen durch den Begriff der Wechselbestimmung; und er würde allerdings vollkommen gelds't senn, wenn Statt der obigen Säze sich folgen= der denken liesse: das Ich bestimmt durch Thä= tigkeit sein Leiden; oder durch Leiden seine Thätigkeit. Dann wäre es in einem und ebendemsel= ben Zustande thätig und leidend zugleich: Es ist nur die Frage: ob, und wie obiger Saz sich denken lasse?

Für die Möglichkeit aller Bestimmung überhaupt (als les Messens) muß ein Maasstab festgesezt seyn. Dieser Maasstab aber könnte kein andrer seyn, als das Ich selbst, weil ursprünglich nur das Ich schlechthin gestezt ist.

Alber in das Ich ist Realität gesezt. Mithin muß das Ich als absolute Totalität (mithin als ein Quantum, in welchem alle Quanta enthalten sind, und welches ein Maas für alle senn kann) der Realität gesezt senn; und zwar ursprünglich und schlechthin; wenn die so eben problematisch aufgestellte Synthesis möglich senn,

und der Widerspruch befriedigend gelos't werden foll,

- Das Ich sezt schlechthin, ohne irgend einen Grund, und unter keiner möglichen Bedingung absozute Totalität der Realität, als ein Quantum, über welches, schlechthin kraft dieses Sezens kein größeres möglich ist; und dieses absolute Maximum der Reazlität sezt es in sich felbst. Alles, was im Ich gesezt ist, ist Realität: und alle Realität, welche ist, ist in Ich gesezt (S. I). Aber diese Realität im Ich ist ein Quantum, und zwar ein schlechthin geseztes Quanztum (S. 3).
- 2) Durch und an diesem schlechthin gesezten Maaszstabe soll die Quantität eines Mangels der Realität (eiznes Leidens) bestimmt werden. Aber der Mangel ist Nichts; und das Mangelnde ist nichts. Mithin kann derselbe nur dadurch bestimmt werden, daß das Uezbrige der Realität bestimmt werde. Also, das Ich kann nur die eingeschränkte Quantität seiner Realität bestimmen; und durch deren Bestimmung ist denn auch zugleich die Quantität der Negation bestimmt. (Berzmittelst des Begriffs der Wechselbestimmung).

(Wir abstrahiren hier noch gänzlich von der Bestims mung der Negation, als Gegensaze der Realität au sich, im Ich; und richten unsre Ausmerksamkeit blos auf Bestimmung eines Quantum der Realität, das kleiner ist, als die Totalität).

3) Ein der Totalität nicht gleiches Quantum Reas lität, ist selbst Regation, nemlich Regation der

Totalität. Es ist als beschränkte Quantität der Totalität entgegengesezt; alles entgegengesezte aber ist Nes gation dessen, dem es entgegengesezt ist. Jede bestimm: te Quantität ist Nicht=Totalität.

- 4) Goll aber ein solches Quantum der Totalität entgegengesezt, mithin mit ihr verglichen (nach) den Regeln aller Synthesis und Antithesis) werden könznen, so nuß ein Beziehungsgrund zwischen beiden vorzhanden senn; und dieser ist denn der Begriff der Theile barkeit (S. 3). In der absoluten Totalität sind keine Theile; aber sie kann mit Theilen verglichen, und von ihnen unterschieden werden: und hierdurch läßt denn der obige Widerspruch sich befriedigend lösen.
- 5) Um dies recht deutlich einzusehen, restektiren wir auf den Begriff der Realität. Der Begriff der Realität ist gleich dem Begriffe der Thätigkeit. Alle Realität ist in das Ich gesezt, heißt: alle Thätigkeit ist in dasselbe gesezt; und umgekehrt; alles im Ich ist Realität; heißt: das Ich ist nur thätig; es ist blos Ich, inwieserne es thätig ist; und inwiesern es nicht thätig ist, ist es Nicht=Ich.

Alles Leiden ist Nicht = Thatigkeit. Das Leiden läßt demnach gar nicht anders sich bestimmen, als dadurch, daß es auf die Thatigkeit bezogen wird.

Das entspricht nun allerdings unsrer Aufgabe, nach welcher vermittelst der Thätigkeit, durch eine Wechselbes stimmung, ein Leiden bestimmt werden soll.

6) Leiden kann nicht auf Thatigkeit bezogen werden, ausser unter der Bedingung, daß es einen Beziehungs=
grund

grund mit demselben habe. Das aber kann kein andrer senn, als der allgemeine Beziehungsgrund der Mealität und Megation, der der Quantität. Leiden ist durch Quantität beziehbar auf Thätigkeit heißt: Leiden ist ein Quantum Thätigkeit.

- 7) Um sich ein Quantum Thatigkeit denken zu konnen, muß man einen Maasstab der Thatigkeit haben:
  d. i. Thatigkeit überhaupt, (was oben absolute
  Totalität der Realität hieß). Das Quantum überhaupt
  ist das Maas.
- 8) Wenn in das Ich überhaupt alle Thätigkeit gezifest ist, so ist das Sezen eines Quantum der Thätigkeit, Verringerung derselben; und ein solches Quantum ist, insofern es nicht alle Thätigkeit ist, ein Leiden; ob es an sich gleich Thätigkeit ist.
- 9) Demnach wird, durch das Sezen eines Quanztums der Thatigkeit, durch Entgegensezung desselben gegen die Thatigkeit nicht insofern sie Thatigkeit ist, überhaupt, sondern insofern sie alle Thatigkeit ist, ein Leiden gesezt; d. i. jenes Quantum Thatigkeit, als solches wird selbst als Leiden gesezt; und als solches bezstimmt.

(Bestimmt, sage ich. Alles Leiden ist Negation der Thätigkeit, durch ein Quantum Thätigkeit wird die Totalität der Thätigkeit negiert. Und insofern das gezschieht, gehört das Quantum unter die Sphäre des Leizdens. — Wird es überhaupt als Thätigkeit betrachtet; so gehört es nicht unter die Sphäre des Leidens, sondern ist von ihr ausgeschlossen).

- Nealität, und Negation, Thätigkeit und Leiden zus gleich ist.
  - 2) X ist Thatigkeit, insofern es auf das Nicht= Ich bezogen wird, weil es gesezt ist in das Ich, und in das sezende, handelnde Ich.
  - b) X ist Leiden, insofern es auf die Totalität des Handelns bezogen wird. Es ist nicht das Hanz deln überhaupt, sondern es ist ein bestimmtes Handeln: eine unter der Sphäre des Handelns überhaupt enthaltne besondre Handelsweise.

(Ziehet eine Zirkellinie — A, so ist die ganze durch sie eingeschlossene Fläche — X entgegengesezt der unendzlichen Fläche im unendlichen Kaume, welche ausgeschlossen ist. Ziehet innerhalb des Umkreises von A eine andere Zirkellinie — B, so ist die durch dieselbe eingeschlossene Fläche — Y zusörderst in dem Umkreise von A eingesschlossen, und zugleich mit ihm entgegengesezt der unendzlichen durch A ausgeschlossen Fläche, und insofern der Fläche X völlig gleich. Insofern ihr sie aber betrachtet als eingeschlossen durch B, ist sie der ausgeschlossen unzendlichen Fläche, mithin auch demienigen Theile der Fläche X, der nicht in ihr liegt, entgegengesezt. Also, der Raum Y ist sich selbst entgegengesezt; er ist nemlich entweder ein Theil der Fläche X oder er ist die für sich selbst bestehende Fläche Y).

Ich denke, ist zuförderst ein Ausdruk der Thatig= keit; das Ich ist denkend, und insofern handelnd gesezt. Es ist ferner ein Ausdruk der Regation, der Einschränkung, des Leidens; denn denken ist eine bes sondre Bestimmung des Senns; und im Begriffe desselzben werden alle übrige Arten des Senns ausgeschlossen. Der Begriff des Denkens ist demnach sich selbst entgez gengesezt; er bezeichnet eine Thätigkeit, wenn er bezogen wird auf den gedachten Gegenstand: er bezeichnet ein Leiden, wenn er bezogen wird auf das Senn überhaupt: denn das Senn muß eingeschränkt werden, wenn das Denken möglich senn soll.

Jedes mögliche Prädikat des Ich bezeichnet eine Einsschränkung desselben. Das Subjekt: Ich, ist das schlechts hin thätige, oder sepende. Durch das Prädikat; (3. B. ich stelle vor, ich strebe u. s. f.) wird diese Thätigkeit in eine begränzte Sphäre eingeschlossen. (Wie und wosdurch dieses geschehe, davon ist hier noch nicht die Frage).

- II) Fezt läßt sich vollkommen einsehen, wie das Ich durch, und vermittelst seiner Thätigkeit sein Leiden bestimmen, und wie es thätig und leidend zugleich seyn könne. Es ist bestimmend, insofern es durch absolute Spontaneität sich unter allen in der absoluten Tota-lität seiner Realitäten enthaltnen Sphären in eine bezstimmte sezt; und insofern blos auf dieses absolute Sezen reslektirt, von der Grenze der Sphäre aber abstrahirt wird. Es ist bestimmt, insofern es als in dieser bestimmten Sphäre gesezt, betrachtet, und von der Sponztaneität des Sezens abstrahirt wird.
- 12) Wir haben die ursprünglich synthetische Hand= lung des Ich, wodurch der aufgestellte Widerspruch ge=

lbs't wird, und dadurch einen neuen synthetischen Begriff gefunden; den wir noch etwas genauer zu untersu= chen haben.

Er ist, eben so wie der vorige, der der Wirksamkeit, eine näher bestimmte Wechselbestimmung; und wir werz den in beide die vollkommenste Einsicht erhalten, wenn wir sie mit jener, so wie unter sich selbst, vergleichen.

Nach den Regeln der Bestimmung überhaupt musssen 1) beide der Wechselbestimmung gleich, 2) derselben entgegengesezt, 3) einander gleich, insofern sie jener entz gegengesezt sind, 4) einer dem andern entgegengesezt senn;

- a) ssie sind der Wechselbestimmung darinn gleich, daß in beiden, so wie in jener, bestimmt wird Thatig= keit durch Leiden, oder Realität durch Negation (welches eben das ist) und umgekehrt.
- b) Sie sind beide ihr entgegengesezt. Denn in der Wechselbestimmung wird nur überhaupt ein Wechsel gelasset; aber nicht bestimmt. Es ist völlig frei gelassen, ob man von der Realität zur Negation, oder von dieser zu jener übergehen wolle. In den beiden zulezt abgeleiteten Synthesen aber ist die Ordenung des Wechsels festgesezt, und bestimmt.
  - c) Eben darin, daß in beiden die Ordnung festige= fezt ift, find sie sich gleich.
  - d) In Absicht der Ordnung des Wechsels sind sich beide entgegengesezt. Im Begriffe der Kausalität wird die Thätigkeit durch Leiden; in dem so eben abgeleiteten wird das Leiben durch Thätigkeit bes stimmt.

39 Insofern das Ich betrachtet wird, als den ganzen schlechthin bestimmten Umkreis aller Realitäten umskassend, ist es Subskanz. Inwiesern es in eine nicht schlechthin bestimmte Sphäre (wie und wodurch sie beskimmt werde, bleibt vor der Hand ununtersucht,) dies ses Umkreises gesezt wird; insofern ist es accidentell; voer es ist in ihm ein Accidens. Die Grenze, welche diese besondre Sphäre von dem ganzen Umfange abschneidet, ist es, welche das Accidens zum Accidens macht. Sie ist der Unterscheidungsgrund zwischen Subskanz und Accidens. Sie ist im Umfange; daher ist das Accidens in, und an der Subskanz: sie schließt etwas vom ganzen Umfange aus; daher ist das Accidens nicht Subskanz.

14) Keine Substanz ist denkbar, ohne Beziehung auf ein Accidens: denn erst durch das Sezen möglicher Sphären in den absoluten Umkreis wird das Ich Subsstanz; erst durch mögliche Accidenzen entstehen Realistaten; da ausserdem alle Realität schlechthin Eins senn würde. Die Realitäten des Ich sind seine Handlungszweisen: es ist Substanz, inwiesern alle möglichen Handslungszweisen (Arten zu senn,) darin gesezt werden.

Kein Accidens ist denkbar ohne Substanz; denn um zu erkennen, daß etwas eine bestimmte Realität sen, muß ich es auf die Realität überhaupt beziehen.

Die Substanz ist aller Mechsel im allgemeis nen gedacht: das Accidens ist ein bestimmtes, bas mit einem andern wechselnden wechselt.

Es ist urspringlich nur Gine Gubstang; bas 3ch:

In dieser Einen Substanz sind alle mögliche Accidenzen, also alle mögliche Realitäten gesezt. — Wie mehrere in ir gend einem Merkmale gleiche Accidenzen der einigen Substanz zusammen begriffen, und selbst als Subsstanzen gedacht werden können, deren Accidenzen durch die Verschieden heit jener Merkmale unter sich, die neben der Gleichheit Statt sindet, bestimmt werden, werden wir zu seiner Zeit sehen.

Anmerkung. Ununtersucht, und völlig im Dun= keln ist geblieben theils diejenige Thätigkeit des Ich, durch welche es sich selbst als Substanz, und Ac= cidens unterscheidet, und vergleicht; theils dasje= nige, was das Ich veranlaßt, diese Handlung vor= zunehmen; welches leztere, soviel wir aus der er= sten Synthesis vermuthen konnen, wohl eine Wir= kung des Nicht=Ich senn dürfte.

Es ist demnach, wie das ben jeder Synthesis zu geschehen pflegt, in der Mitte alles richtig verei= nigt, und verknüpft; nicht aber die beiden ausser= sten Enden.

Diese Bemerkung zeigt uns von einer neuen Seiste das Geschäft der Wissenschaftslehre. Sie wird immer fortsahren, Mittelglieder zwischen die Entgegensgesten einzuschieben; dadurch aber wird der Wisserspruch nicht vollkommen gelös't, sondern nur weiter hinaus gesezt. Wird zwischen die vereinigsten Glieder, von denen sich bei näherer Untersuchung sindet, daß sie dennoch nicht vollkommen vereinigt sind, ein neues Mittelglied eingeschoben,

so fällt freilich der zulezt aufgezeigte Widerspruch weg; aber um ihn zu losen, mußte man neue End= punkte annehmen, welche abermals entgegengesezt sind, und von neuem vereinigt werden mussen.

Die eigentliche, bochfte, alle andere Aufgaben unter sich enthaltende Aufgabe ift die: wie das Ich auf das Nicht = Ich; oder das Nicht = Ich auf das Sch unmittelbar einwirken fonne, da fie beibe ein= ander vollig entgegengefest fenn follen. Man fchiebt zwischen beide hinein irgend ein X, auf welches beide wirken, wodurch fie benn auch zugleich mit= telbar auf einander felbft wirken. Bald aber ent= beft man, daß in diesem X doch auch wieder ir= gend ein Punkt senn muffe, in welchem Ich und Nicht = 3ch unmittelbar zusammentreffen. Um Die= fes zu verhindern, schiebt man zwischen und fratt der scharfen Grenze ein neues Mittelglied = Y ein. Aber es zeigt fich bald, daß in diesem eben so wie in X ein Punkt senn muffe, in welchem die beiben entgegengesezten sich unmittelbar berühren. Und so wurde es in's unendliche fortgeben, wenn nicht durch einen absoluten Machtspruch ber Bers nunft, den nicht etwa der Philosoph thut, sondern ben er nur aufzeigt - burch Den; es foll, ba das Micht = Ich mit dem Ich auf feine Urt fich vereinigen laßt, überhaupt fein Dicht = 3ch fenn, ber Knoten zwar nicht gelbs't, aber zerschnitten würde.

Man kann die Sache noch von einer andern Geis

te ansehen. — Insofern das Ich durch das Nicht=
Ich eingeschränkt wird, ist es endlich, an sich aber,
so wie es durch seine eigne absolute Thätigkeit ge=
sext wird, ist es unendlich. Dieses beide in ihm,
die Unendlichkeit, und die Endlichkeit sollen verei=
nigt werden. Aber eine solche Vereinigung ist an
sich unmöglich. Lange zwar wird der Streit durch
Vermittelung geschlichtet; das unendliche begränzt
das endliche. Zulezt aber, da die völlige Unmög=
lichkeit der gesuchten Vereinigung sich zeigt, muß
die Endlichkeit überhaupt ausgehoben werden; alle
Schränken mussen verschwinden, das unendliche
Ich muß als Eins, und als Alles allein übrig
bleiben.

Sezet in dem fortlaufenden Raume A im Punkte m Licht, und im Punkte n Finsterniß, so muß nothwendig, da der Raum stetig, und zwissaum mund n kein hiatus ist, zwischen beiden Punkten irgendwo ein Punkt o seyn, welcher Licht und Finsterniß zugleich ist, welches sich widersspricht. — Ihr sezet zwischen beide ein Mittelzglied, Dammerung. Sie gehe von p bis q, so wird in p die Dammerung mit dem Lichte, und in q mit der Finsterniß grenzen. Aber dadurch habt ihr blos Aufschub gewonnen; den Widerspruch aber nicht befriedigend gelbs't. Die Dammerung ist Mischung des Lichts mit Finsterniß. Nun kann in p das helle Licht mit der Dammerung nur das durch grenzen, daß der Punkt p Licht, und Dams

merung, zugleich sen; und da die Dammerung nur dadurch vom Lichte unterschieden ist, daß sie auch Finsterniß ist; — daß er Licht und Finsterniß zusgleich sen. Even so im Punkte q. — Mithin ist der Widerspruch gar nicht anders aufzuldsen, als dadurch: Licht, und Finsterniß sind überhaupt nicht entgegengesezt, sondern nur den Graden nach zu unterscheiden. Finsterniß ist blos eine sehr geringe Quantität Licht. — Gerade so verhält es sich zwiesschen dem Ich, und dem Nicht zich.

E. Sonthetische Vereinigung des zwischen den beiden aufgestellten Arten der Wech=
felbestimmung Statt findenden Gegen=
sazes.

Das Ich sezt sich, als bestimmt durch das Richt=Ich, war der Hauptsaz, von welchem wir auszgiengen; welcher nicht aufgehoben werden konnte, ohne daß die Einheit des Bewußtsenns zugleich aufgehoben wurde. Aber es lagen in ihm Widersprüche, die wir zu lösen hatten. Zusörderst entstand die Frage: wie kann das Ich bestimmen, und bestimmt werden zugleich, — welche so beantwortet wurde: bestimmen und bestimmt werden, sind vermittelst des Begrifs der Wechselbestimmung eins und eben dasselbe; so wie demnach das Ich ein bestimmtes Quantum der Negation in sich sezt, sezt es zugleich ein bestimmtes Cantum der Realität in das Nicht=Ich und umgekehrt. Hier blieb zu fragen übrig: wohin soll denn die Realität gesezt wer=

vermittelst des Begrifs der Wirksamkeit so beantwortet wurde: in das Ich soll Negation oder Leiden, und, nach der Regel der Wechselbestimmung überhaupt, das gleiche Quantum Realität oder Thätigkeit in das Nicht = Ich ge= sext werden. — Aber wie kann doch ein Leiden in das Ich gesetzt werden, — wurde weiter gefragt, und es wurde hierauf vermittelst des Begrifs der Substantialität geantworter: Leiden und Thätigkeit im Ich sind eins, und eben dasselbe, denn Leiden ist blos ein geringeres Quantum der Thätigkeit.

Aber durch diese Antworten haben wir und in einen Birfel verflochten. Wenn bas Ich einen flemern Grad ber Thatigkeit in fich fest, fo fest es badurch freilich ein Leiden in sich, und eine Thatigkeit in bas Richt = Ich. Alber bas Ich kann fein Bermogen haben, Schlechthin eis nen niedern Grad der Thatigkeit in sich zu sezen; benn es fest, laut des Begrifs ber Substantialitat, alle Thas tigkeit in sich; und es fest nichts in sich, als Thatigkeit. Mithin mußte bem Gegen des niedern Grades der Tha= tigkeit im Ich eine Thatigkeit des Nicht = Ich vorherge= ben; diese mußte erft wirklich einen Theil der Thatigfeit des Ich vernichtet haben, ebe bas Ich einen fleinern Theil derfelben in fich fegen konnte. Aber biefes ift eben fo unmöglich, da vermoge des Begrifs der Wirksamkeit bem Richt = 3ch nur insofern eine Thatigkeit zugeschrieben werden fann, inwiefern in das Ich ein Leiden gefest ift.

Wir erklaren uns, vor der Hand nicht eben in schulz gerechter Form, noch deutlicher über den Sauptpunkt,

ber in die Frage kommt. Man erlaube mir indef ben Begriff ber Zeit als befannt voranszusegen. - Geget, als den erften Fall nach dem bloffen Begriffe ber Wirf= famkeit, daß die Einschrankung des Ich einzig und allein von der Thatigkeit des Micht = 3ch herkomme. Denft euch, daß im Zeitpunkte A das Nicht : Ich nicht auf bas Ich einwirke, so ift im Ich alle Realitat, und gar feine Regation, und es ist mithin, nach dem obigen, feine Realitat in das Nicht = Ich gesegt. Denft euch ferner, daß im Zeitpunkte B das Dicht = Ich mit 3 Gra= ben der Thatigkeit auf das Ich einwirke, fo find, vermoge des Begrifs der Wechfelbestimmung allerdings 3 Grade der Realitat im Ich aufgehoben, und statt dereit 3 Grade Regation gesezt. Aber dabei verhalt das Ich fich blos leidend; die Grade der Megation find in ihm freilich gesezt; aber fie find auch blos gesegt, - für irgend ein intelligentes Wesen auffer dem Ich, welches Ich und Nicht = Ich in jener Wirkung be= obachtet, und nach der Regel der Wechselbestimmung beurtheilt, nicht aber für bas 3ch felbft. Dazu wurde erfordert, daß es seinen Zustand im Momente A mit dem im Momente B vergleichen, und die verschied= nen Quanta feiner Thatigkeit in beiden Momenten unter= scheiden konnte: und wie dieses möglich sen, ift noch nicht gezeigt worden. Das Ich ware im angenommenen Falle, allerdings eingeschranft, aber es mare feiner Gins schränkung sich nicht bewußt. Das Ich ware, um es in den Worten unferes Sazes zu fagen, allerdings bes fimmt; aber es feste fich nicht, als bestimmt,

sondern irgend ein Wesen ausser ihm konnte es als be-

Der fezet als den zweiten Fall nach dem bloffen Be= ariffe ber Gubffantialitat, bag bas 3ch schlechthin und unabhängig von aller Einwirkung bes Richt = Ich ein Ber= mogen habe, willführlich ein vermindertes Quantum ber Realitat in fich ju fegen; die Boraussezung bes trans= scendentalen Idealismus, und namentlich der praftabi= lirten Harmonie, welche ein folcher Idealismus ift. Da= von, daß biefe Boransfezung ichon dem abfoluterften Grundsage widerspreche, wird bier ganglich abstrahirt. Gebt ihm auch noch das Bermogen, diese verminderte Quantitat mit der absoluten Totalitat zu vergleichen, und an ihr zu meffen. Gezet unter biefer Borausfegung bas Sch im Momente A mit 2 Grab verringerter Thatigfeit; im Momente B mit 3 Grad; fo lagt fich recht wohl ver= fteben, wie das Ich in beiden Momenten fich als eingeschränft, und zwar im Momente B ale mehr einge= Schrankt, Benn im Momente A beurtheilen fonne; aber es laßt fich gar nicht einsehen, wie es diese Ginschran= fung auf Etwas im Nicht = Ich, als die Urfache derfel= ben beziehen konne. Bielmehr mißte es fich felbft als die Urfache derfelben, betrachten. Mit den Borten un= fers Gazes: das Ich fezte benn allerdings fich als befimmt, aber nicht als bestimmt, durch das Dicht= 3ch. (Die Befugniß jener Beziehung auf ein Richt= Ich laugnet allerdings der Idealist, und er ist insofern confequent: aber Die Thatfache des Beziehens fann er nicht laugnen, und noch ift es feinem eingefallen, fie

ju laugnen. Aber dann hat er diese zugestandene That=
sache, abstrahirt von der Besugniß derselben, doch we=
nigstens zu erklären. Das aber vermag er aus seiner
Boraussezung nicht, und seine Philosophie ist demnach
unvollständig. Nimmt er etwa gar das Dasenn der
Dinge ausser uns noch daneben an, wie es in der prästa=
bilirten Harmonie geschieht, so ist er überdies inkon=
sequent.)

Beide Synthesen, abgesondert gebraucht erklären dems nach nicht, was sie erklären sollen, und der oben gerügte Widerspruch bleibt: sezt das Ich sich als bestimmt, so wird es nicht bestimmt durch das Nicht=Ich, wird es bestimmt durch das Nicht=Ich, wird es bestimmt durch das Nicht=Ich, so sezt es sich nicht als bestimmt.

- 1. Wir stellen jezt diesen Widerspruch ganz bestimmt auf. Das Ich kann kein Leiden in sich sezen, ohne Thäztigkeit in das Nicht=Ich zu sezen; aber es kann keine Thätigkeit in das Nicht=Ich sezen, ohne ein Leiden in sich zu sezen; es kann keines ohne das andere; es kann keines schne das andere; es kann keines keines schne das anderes keines keines
  - Das Ich sezt nicht Leiden in sich, insofern es Thä=
    tigkeit in das Nicht=Ich sezt, noch Thätigkeit in
    das Nicht=Ich, insofern es Leiden in sich sezt: es
    fezt überhaupt nicht: (Nicht die Bedingung
    wird geläugnet, sondern das Bedingte, wel=
    thes wohl zu merken ist. Nicht die Regel der Wech=
    selbestimmung überhaupt, als solche; aber die An=
    wendung derselben überhaupt auf den gegenwärti=

gen Fall wird in Anspruch genommen). Wie so eben bewiesen worden.

- 2) Aber das Ich soll Leiden in sich sezen, und inso= fern Thatigkeit in das Nicht=Ich; und umgekehrt: laut Folgerung aus den oben schlechthin gesezten Sazen.
- II. Im ersten Saze wird geläugnet, was im zweiten behauptet wird.

Beide verhalten sich bemnach wie Negation und Realität. Negation und Realität aber werden vereis nigt durch Quantität. Beide Säze mussen gelten; aber sie mussen beide nur zum Thoil gelten. Sie mussen so gedacht werden:

- T) Das Ich sezt zum Theil Leiden in sich, in so=
  fern es Thätigkeit in das Nicht=Ich sezt; aber es
  sezt zum Theil nicht Leiden in sich, in so fern
  es Thätigkeit in das Nicht=Ich sezt: und um=
  gekehrt.
- Das Ich sezt nur zum Theil Leiden in das Micht = Ich, insosern es Thatigkeit in das Ich, und zum Theil nicht Leiden in das Nicht = Ich, insosern es Thatigkeit in das Ich sezt. (Das wurde aufgestelltermaassen heissen: Es wird eine Thatig= keit in das Ich gesezt, der gar kein Leiden im Nicht = Ich entgegengesezt wird, und eine Thatigkeit in das Nicht = Ich, der gar kein Leiden im Ich entsegengesezt wird. Wir wollen diese Art der Thatigkeit in das Nicht = Ich, der gar kein Leiden im Ich entsegengesezt wird. Wir wollen diese Art der Thatigkeit tigkeit vor der Hand unabhängige Thatigkeit nennen, bis wir sie näher kennen lernen.

111. Aber eine solche unabhängige Thätigkeit im Ich, und Nicht=Ich widerspricht dem Geseze des Entgegen= sezens, welches jezt durch das Gesez der Wechselbe= stimmung näher bestimmt ist; sie widerspricht also insbesondre dem Begriffe der Wechselbestimmung, der in unser gegenwärtigen Untersuchung herrschend ist.

Alle Thatigkeit im Ich bestimmt ein Leiden im Nicht= Ich, und umgekehrt. Laut des Begriffs der Wech= selbestimmung. — Fezt eben aber ist der Saz auf= gestellt:

Eine gewisse Thatigkeit im Ich bestimmt kein Leiden im Nicht = Ich; und eine gewisse Thatigkeit im Nicht = Ich bestimmt kein Leiden im Ich, welcher sich zu dem obigen verhalt, wie Negation zur Reaslität. Demnach sind beide zu vereinigen durch Bestimmung, d. i. beide konnen nur zum Theil gelten.

Der obenstehende Saz, dem widersprochen wird, ist der Saz der Wechselbestimmung. Dieser soll nur zum Theil gelten, d. i. er soll selbst bestimmt, seine Gültigkeit soll durch eine Regel in einen gewissen Umfang eingeschlossen werden.

Oder, um uns auf eine andere Art auszudrüfen, die unabhängige Thätigkeit des Ich, und des Nicht= Ich ist nur in einem gewissen Sinne un= abhängig. Dies wird sogleich klar werden. Denn

IV. Es soll im Ich eine Thatigkeit senn, die ein Leiden im Nicht = Ich bestimmt, und durch dasselbe bestimmt wird; und umgekehrt, eine Thatigkeit im Nicht = Ich, die ein Leiden im Ich bestimmt, und durch dasselbe bestimmt wird; saut des obigen. Auf diese Thatig= keit und Leiden ist der Begriff der Wechselbestimmung anwendbar.

Durch kein Leiden des andern bestimmt wird; wie so eben postulirt worden, um den sich zeigenden Widerspruch losen zu konnen.

Beide Saze sollen bei einander bestehen können; sie mussen demnach durch einen synthetischen Begriff als in einer und eben derselben Handlung vereinigt gedacht werden können. Dieser Begriff aber kann kein anderer seyn, als der der Wechselbestimmung. Der Saz, in welchem beide vereinigt gedacht wurs den, ware folgender:

Durch Wechselle Thun, und Leiden (das burch Wechselbestimmung sich gegenseitig bestimmung mende Thun und Leiden) wird die unabhans gige Thatigkeit; und durch die unabshanshangige Thatigkeit wird umgekehrt WechselsThun, und Leiden bestimmt.

Wenn dieser Saz sich behaupten sollte, so ware klar

in welchem Sinne die unabhängige Thätigkeit des Ich, und die des Nicht : Ich sich gegenseitig bestimmten; und in welchem nicht. Sie bestimmen sich nicht unmittelbar; aber sie bestimmen sich mitstelbar, durch ihr im Wechsel begriffenes Thun, und Leiden.

Die der Saz der Wechselbestimmung zugleich gulz tig senn könne, und auch nicht gultig senn könne. Er ist anwendbar auf Wechsel, und unabhängige Thätigkeit; aber er ist nicht anwendbar auf unabhängige Thätigkeit, und unabhängige Thätigkeit an sich. Wechsel und unabhängige Thätigkeit stehen unter ihm, nicht aber unabhängige Thätigkeit, und unabhängige Thätigkeit an sich.

Wir restektiren jezt über den Sinn des oben aufgestell= ten Sazes.

Es liegen in ihm folgende brei.

- 1) Durch Wechsel=Thun, und Leiden wird eine un= abhängige Thätigkeit bestimmt.
- 2) Durch eine unabhängige Thätigkeit wird ein Wech= fel=Thun-, und Leiden bestimmt.
  - 3) Beide werden gegenseitig durcheinander bestimmt, und es ist gleichgültig, ob man von Wechsel=Thun, und Leiden zur unabhängigen Thätigkeit, oder ob man umgekehrt von der unabhängigen Thätigkeit zu Wechsel=Thun, und Leiden übergehe.

## T.

Den ersten Saz betreffend haben wir zuförderst zu uns tersuchen, was heißt es überhaupt:, eine unabhängige Thätigkeit wird durch ein Wechsel=Thun bestimmt; dann haben wir ihn auf die vorliegenden Fälle anzuwenden.

1) Durch Wechsel=Thun, und Leiden wird überhaupt eine unabhängige Thätigkeit bestimmt. — Es ist erinnert, daß wir damit umgehen, den Begriffider Wechselbestimmung selbst zu bestimmen, b. i. den Umfang seiner Gültigkeit durch eine Regel zu bes schränken. Bestimmung aber geschieht durch Aufzeigung des Grundes. So wie der Grund der Anwendung dieses Sazes angegeben wird, wird dies selbe zugleich beschränkt.

Nemlich nach dem Gaz der Wechfelbestimmung wird unmittelbar burch bas Gegen einer Thatigfeit in bem Ginen Leiden in feinem entgegengefesten gefest und umgekehrt. Dun ift aus bem Gaze bes Gegenfe= gens zwar flar, daß, wenn überhaupt ein Leiden gefest werden foll, daffelbe in bas Entgegengefeste bes thatigen gefest werben muffe: aber die Frage, warum überhaupt ein Leiden gefegt werden foll, und es nicht bei ber Thatigkeit in bem Ginen fein Bewenden haben fonne, b. i. warum übers haupt eine Wechselbestimmung vorgeben solle, ift badurch noch nicht beantwortet. - Leiden und Thatigfeit, als solche, find entgegengesezt; boch foll ummittelbar durch Thatigfeit Leiden, und um= gefehrt, gefest werden, mithin muffen fie, laut des Sazes ber Bestimmung, in einem britten = X auch gleich fenn, (welches britte ben Uebergang vom Leiden ger Thatigkeit, und umgekehrt möglich mache, ohne daß die Ginheit des Bewußtsenns un= terbrochen werde, noch in ihr, daß ich so fage, ein hiatus entstehe). Diefes dritte ift der Be= giehungegrund zwischen Thun und Leiden im Wechsel. (S. 3.)

Dieser Beziehungsgrund ist nicht abhängig von der Wechselbestimmung; sondern sie ist von ihm abhänsgig; er wird nicht möglich durch sie, aber sie wird erst durch ihn möglich. Er wird demnach in der Resterion zwar gesezt durch die Wechselbestimsmung, aber als von ihr, und dem, was vermitztelst ihrer wechselt, unabhängig.

Er wird ferner in der Reflexion durch den Wechsel bes
stimmt, d. i. wenn die Wechselbestimmung gesezt
ist, so wird er in diesenige Sphäre gesezt, welche
die Sphäre der Wechselbestimmung in sich fast;
es wird gleichsam durch ihn ein grösserer Umkreis
um den der Wechseibestimmung gezogen, um ihn
durch denselben sicher zu stellen. Er füllt die Sphäz
re der Bestimmung überhaupt, die Wechselbestimz
mung aber nur einen Theil derselben; wie schon ans
dem obigen klar ist; hier aber zum Behuf der Rez
slerion in Erinnerung gebracht werden muß.

Dieser Grund ist eine Realität; oder, wenn die Wechsselbestimmung als Handlung gedacht wird, eine Thätigkeit. — So wird durch Wechselbestimmung überhaupt eine unabhängige Thätigkeit bestimmt.

(Es ift aus dem obigen gleichfalls bekannt, daß der Grund aller Wechselbestimmung die absolute Toztalität der Realität ist. Diese darf überhaupt nicht aufgehoben werden, und darum muß dasjenige Quantum derselben, das in einem aufgehoben wird, in sein entgegengeseztes gesezt werden).

- 2) Wir wenden diesen allgemeinen Saz an auf die bes
  sondern unter ihm enthaltnen, und gegenwärtig vors
  kommenden Fälle.
  - Permittelst des Wechselbegrifs der Wirksams keit wird durch ein Leiden des Ich gesezt eine Thätigkeit des Nicht: Ich. Dieses ist eine von den angezeigten Arten des Wechsels: durch sie soll eine unabhängige Thätigkeit gesezt und bes stimmt senn.

Die Wechselbestimmung geht aus vom Lei= ben. Das Leiden ift gefest; burch, und ver= mittelst bes Leidens wird die Thatigkeit gesezt. Das Leiden ift in bas Ich gesegt. Es ist im Begriffe der Wechselbestimmung volltommen ge= grundet, daß, wenn diefem Leiden eine Thatig= feit entgegengesest werden folle, Dieselbe in bas entgegengesete bes Ich, in das Nicht = Ich ge= fest werden muffe. - In diefem Uebergange giebt es allerdings auch, und muß es geben, ein Glied des Zusammenhangs; oder einen Grund, ber hier ein Beziehungegrund ift. Diefer ift be= fanntermaaffen die Quantitat, die ihr felbft im Ich, und Nicht = Ich, - in Leiden, und Tha= tigfeit gleich ift. Gie ift ber Relationsgrund, ben wir aber schifflich ben idealen Grund nen= Allso bas Leiden im Ich ift ber nen fonnen. ideale Grund der Thatigkeit des Nicht = Ich. -Das jest geprufte Berfahren war durch die Re= gel der Wechfelbestimmung vollkommen berechtigt. Gine

Eine schwierigere Frage ist folgende: soll denn auch, und warum soll denn überhaupt die Regel der Wechselbestimmung hier angewendet werden? Daß die Thätigkeit in das Nicht = Ich gesezt wers de, wird ohne Bedenken zugestanden, aber warum wird denn überhaupt Thätigkeit gesezt? Diese Frage muß nicht wieder durch den Saz der Wech= selbestimmung, sondern durch den höhern Saz des Grundes beantwortet werden.

Es ist in das Ich ein Leiden gesezt, d. i. ein Quantum seiner Thatigkeit ist aufgehoben.

Dieses Leiden oder diese Verminderung der Thätigkeit muß einen Grund haben; denn das aufgehobene soll ein Quantum seyn; je= des Quantum aber wird durch ein anderes Quan= tum bestimmt, vermöge dessen es weder-ein klei= neres, noch ein grösseres, sondern gerade dieses Quantum ist; laut des Sazes der Bestimmung. (S. 3.)

Im Ich kann der Grund dieser Berminderung nicht liegen; denn das Ich sezt in sich nur Thäzthigkeit, und nicht Leiden; es sezt sich blos als sevend, nicht aber als nicht sevend (S. I.). Im Ich liegt der Grund nicht; dieser Saz ist, kraft des Gegensezens, nach welchem dem Nichtz Ich zukommt, was dem Ich nicht zukommt (S. 2.) gleich geltend mit folgendem: Im NichtzIch liegt der Grund der Berminderung.

hier ift nicht mehr von der bloffen Quanti=

tat die Rede, sondern von der Qualitat; bas Leiden wird dem Wefen des Ich, insofern es im Genn besteht, entgegengesezt, und nur infofern fonnte der Grund deffelben nicht in das Ich, fondern mußte in das Richt = Ich gefest werden. Das Leiden wird gesegt, als der Realitat entgegengesezte Qualitat, als Regation (nicht blos als ein geringeres Quantum der Thatigfeit, fie= he B. in unserm S.). Der Grund einer Quali= tat aber heißt Real=Grund. Gine vom Bech= fel unabhangige, fur die Möglichkeit deffelben schon vorausgesezte Thatigkeit des Nicht = 3ch ift Real = Grund bes Leidens; und wird gefegt, bamit wir einen Real = Grund beffelben haben. -Es wird also durch den obigen Bechsel gesegt ei= ne vom Wechsel unabhängige, durch ihn vor= ausgesezte Thatigfeit des Richt = 3ch.

Punkte angekommen sind, von welchen aus man das ganze System sehr bequem übersehen kann; theils auch, um dem dogmatischen Realismus auch auf die kurze Zeit nicht eine Bestätigung zu lassen, die er aus dem obigen Saze ziehen könnzte, machen wir nochmals ausdrüklich bemerkbar, daß der Schluß auf einen Real schrund im Nichtzuch sich darauf gründe, daß das Leiden im Ich etwas qualitatives sen; (welches man in der Resterion auf den blossen Saz der Wirksamkeite allerdings annehmen muß,) daß er demnach nichts weiter

weiter gelte, als jene Borausfegung gelten fann. -Go wie wir den zweiten Wechselbegriff, den der Substantialitat, untersuchen werden, wird fich zeigen, daß in der Reflexion über ihn das Lei= ben gar nicht als etwas qualitatives, fon= bern blos ale etwas quantitatives gedacht werden konne, als bloffe Berminderung der Tha= tigkeit; daß demnach in dieser Reflexion, wo ber Grund wegfallt, auch das begrundete wegfallt, und das Nicht = Ich wieder blos idealer Grund wird. - Daß ich es furz fage: geht die Erflarung ber Borftellung, b. i. die gesammte fpefulative Philosophie davon aus, daß das Richte Ich als Urfache der Vorstellung, sie als fein Effett gefest wird; fo ift daffelbe Real = Grund von Allen; es ift schlechthin, weil es ift, und was es ift; (das Spinozische Fatum) das Ich selbst ist blos ein Accidens deffelben, und gar nicht Substang; und wir befommen ben materialen Spinozism, der ein dogmatischer Realismus ift; ein System, bas den Mangel der hochften mog= lichen Abstraktion, der vom Nicht=Ich voraus= fest, und, da es nicht ben legten Grund auf= ftellt, vollig ungegrundet ift. - Geht im Ge: gentheil die Erklarung der Borftellung davon aus, daß das Ich die Substanz derselben, sie aber sein Accidens sen, so ist das Nicht = Ich gar nicht Real, sondern blos Ideal = Grund derfelben: es hat demnach gar keine Realität auffer ber Bor=

stellung, es ift nicht Substanz, nichts für sich bestehendes, schlechthin geseztes, sondern ein blosfes Accidens bes 3ch. In diesem Systeme lieffe fich für die Ginschränkung der Realität im Ich (für die Affektion, wodurch eine Borftellung ent= ftebt), gar fein Grund angeben. Die Unterfuchung über denselben ift hier völlig abgeschnitten. Gin folches System mare ein dogmatischer Idea= lismus, welcher allerdings die hochfte Abstraktion porgenommen hat, und daher vollkommen begrun= Dagegen aber ift er unvollständig, weil bet ift. er nicht alles erklart, was erklart werden foll. Demnach ift die mahre Streitfrage bes Realis: mus und des Idealismus die, welchen Weg man in Erklarung ber Borftellung nehmen folle. wird fich zeigen, daß im theoretischen Theile un= frer Wiffenschaftslehre biefe Frage vollig unbeants wortet bleibt, b. i. fie wird babin beantwortet: beide Wege find richtig; man ift unter einer gewiffen Bedingung genothigt, ben einen, und uns ter ber entgegengesesten Bedingung ben andern gu gehen; und badurch wird benn die menschliche, b. h. alle endliche Vernunft in Widerspruch fich felbst versezt, und in einem Birkel befangen. Ein Suften, in welchem diefes gezeigt wird, ift ein fritischer Idealismus, welchen Rant am fonses quenteften, und vollständigsten aufgeftellt bat. Jener Widerstreit der Dernunft mit fich felbft muß gelbet werden, wenn es auch nicht eben in ber theo=

theoretischen Wiffenschaftslehre moglich ware t und da das absolute Cenn des Ich nicht aufgege= ben werden fann, fo muß ber Streit jum Bors theile der legten Folgerungsart entschieden werden, eben fo wie im bogmatischen Idealismus (nur mit bem Unterschiede, daß unser Idealismus nicht dogmatisch, sondern praktisch ist, nicht bestimmt, was ift, sondern was senn folle). Dieß muß aber auf eine folche Art geschehen, daß erklart werde, mas erklart werden foll; welches ber Dogmatism nicht vermochtet Die verminderte Thatigkeit des Ich muß aus dem Ich felbft er= flart werden, ber legte Grund berfelben muß in bas Ich gefest werden. Dies geschieht baburch ; daß das Ich, welches in dieser Rutsicht praftisch ist, gesezt wird, als ein folches, welches den Grund der Existenz des Micht = Ich, bas die Thatigfeit bes intelligenten Ich vermindert, in fich selbst enthalten solle: eine unendliche Idee, die selbst nicht gedacht werden kann, burch welche benmach das zu erklarende nicht sowohl erklart, als vielmehr gezeigt wird, baß, und warum es nicht zu erklaren sen; der Knoten nicht sowoht gelde't, als in die Unendlichkeit hinans gefegt wird.)

Es wurde durch den Wechsel zwischen Leident des Ich und Thätigkeit des Nicht zich eine uns abhängige Thätigkeit des leztern gesezt; sie wird durch eben denselben Wechsel auch bes

stimmt,

ftimmt, sie wird gesezt, um ein im Ich geseztes Leiden zu begründen; ihr Umfang erstrekt sich demnach auch nicht weiter, als der Umfang des leztern sich erstrekt. Es giebt gar keine ursprüng= liche Realität und Thätigkeit des Nicht=Ich für das Ich, als insofern das leztere leidet. Kein Leizden im Ich, keine Thätigkeit im Nicht=Ich: gilt auch da, wo von dieser Thätigkeit, als von einer vom Begriffe der Wirksamkeit unabhängigen Thäztigkeit, welche Real=Grund ist, geredet wird. Schlift das Ding an sich ist nur insofern, inwiezsen in das Ich wenigstens die Möglichkeit eines Leidens gesezt wird: ein Kanon, der erst in dem praktischen Theile seine vollkommene Bestimmung, und Umwendbarkeit erhält.

b) Vermittelst des Begriffs der Substantialität wird durch Thätigkeit im Ich ein Leiden in ebendemselz ben gesezt und bestimmt. Beide sind im Wechsel begriffen; ihre gegenseitige Bestimmung ist die zweite Art der oben aufgestellten Wechselbestimmung; und auch durch diesen Wechsel soll eine von ihm unabhängige, und in ihm nicht mit bes griffene Thätigkeit gesezt und bestimmt werden.

An sich sind Thatigkeit und Leiden entgegenges sezt; und es kann, wie wir oben gesehen haben, allerdings durch eine und eben dieselbe Handlung, durch welche ein bestimmtes Quantum Thatigkeit in das Eine gesezt wird, das gleiche Quantum Leiden in sein entgegengeseztes gesezt werden und umgekehrt. Aber daß nicht in entgegengesezte, sondern in Sin und ebendasselbe durch Eine, und eben dieselbe Handlung Thatigkeit und Leiden ges sezt werde, ist widersprechend.

Nun ist zwar dieser Widerspruch schon oben bei Deduction des Begriffs der Substantialität übers haupt dadurch gehoben, daß das Leiden an sich und seiner Qualität nach gar nichts anderes als Thätigkeit; der Quantität nach aber eine mindere Thätigkeit seyn soll, als die Totalität; und so ließ sich denn im Allgemeinen gar wohl denken, wie eine mindere Quantität an absoluter Totalität gez, messen, und dadurch, Lis sie derselben an Quanztität nicht gleich ist, als eine mindere gesezt werz den konne.

Der Beziehungsgrund beider ist jezt Thatigkeit. Die Totalität sowohl als die Nicht = Totalität bei= der ist Thatigkeit.

Aber auch in das Nicht = Ich wird Thätigkeit, und zwar gleichfalls eine der Totalität nicht gleiz che, sondern beschränkte Thätigkeit gesezt. Es entsteht demnach die Frage; wodurch soll eine bezschränkte Thätigkeit des Ich von einer beschränkzten Thätigkeit des Nicht = Ich unterschieden werz den; das heißt nichts geringeres, als, wie soll unter diesen Bedingungen Ich und Nicht = Ich überhaupt noch unterschieden werden; denn der Unterscheidungs = Grund des Ich und Nicht = Ich,

vermöge dessen das erstere thatig, das andere leis bend senn sollte, ist weggefallen.

Wenn eine folche Unterscheidung nicht möglich ift, ift auch die geforderte Wechselbestimmung nicht möglich : und überhaupt feine von allen ab= geleiteten Bestimmungen möglich. Die Thatigs keit des Micht = Ich wird bestimmt burch das Leis ben bes 3ch; das leiden des 3ch aber wird be-Stimmt durch die nach ber Berminderung übrig= gebliebene Quantitat feiner Thatigfeit. wird ja fur die Doglichkeit einer Beziehung auf die absolute Totalitat der Thatigkeit bes Ich vorausgesezt, daß die germinderte Thatigfeit Thatige feit des Ich; eben deffelben Ich sen, in welches, abfolute Totalitat gefest ift. - Berminderte Thas tigkeit ift entgegengesezt der Totalität derselben ! die Totalität aber ift in das Ich gesezt: also soll= te, nach ber obigen Regel ber Gegensezung, bas entgegengesezte der Totalität ober die verminderte Thatigkeit in das Nicht = Ich gesezt werden. Wir= be fie aber dahin gefest, fo mare fie mit der ab= foluten Totalitat durch gar feinen Beziehungs= grund verbunden; die Wechfelbestimmung fande nicht ftatt, und alles bis jest abgeleitete wurde aufgehoben

Mithin muß die verminderte Thatigkeit, die als Thatigkeit überhaupt auf Totalität nicht beziehbar senn würde, noch einen Charakter has ben, der den Beziehungsgrund abgeben könne; einen solchen, wodurch sie zur Thätigkeit des Ich werde, und schlechthin nicht Thätigkeit des Nicht= Ich seyn konne. Dieser Charakter des Ich aber, der dem Nicht=Ich gar nicht zugeschrieben wer= den kann, ist das Sezen schlechthin, und ohne allen Grund (S. 1.) Jene verminderte Thätigkeit mußte demnach ab solut seyn.

Alber absolut und ohne Grund beift (S. 3.) ganglich unbeschränkt; und doch soll jene Sand= lung bes 3ch beschrankt fenn. hierauf ift zu ant= worten: bloß insofern fie überhaupt ein Sandeln ift, und nichts weiter, foll fie durch feinen Grund, durch feine Bedingung beschrankt fenn; es fann gehandelt werden, ober auch nicht; die Sandlung an fich geschieht mit absoluter Spontaneitat; aber infofern fie auf ein Dbjett geben foll, ift fie be= grangt; es fonnte nicht gehandelt werden; (ohn= geachtet der Affektion durch das Richt = 3ch, wenn man sich einen Angenblik eine folche ohne Zueignung des 3ch durch Reflexion möglich den= fen will) aber wenn einmal gehandelt wird, fo muß die Sandlung eben auf diefes Dbjekt geben, und fann auf fein anderes geben.

Demnach wird durch die angezeigte Wechselbesstimmung eine unabhängige Thätigkeit gesezt. Nemlich die im Wechsel begriffne Thätigkeit ist selbst unabhängig, aber nicht insofern sie im Wechsel begriffen sie, sondern insofern sie

Thatigkeit ist. Insofern sie in den Wechsel kommt, ist sie eingeschränft, und insofern ein Leiden.

Diese unabhängige Thätigkeit wird ferner durch den Wechsel, nemlich in der blossen Reslexion, hestimmt. Um den Wechsel möglich zu machen, mußte die Thätigkeit als absolut angenommen werden; also es ist aufgestellt (nicht absolute Thätigkeit überhaupt, sondern absolute Thätigkeit, die einen Wechsel besstimmt. (Sie heißt Einbildungskraft, wie sich zu seiner Zeit zeigen wird). Eine solche wer ist bloß insofern gesezt, inwiesern ein Wechsel zu bestimmen ist; und ihr Umfang wird demenach durch den Umfang dieses Wechsels selbst besstimmt.

## П.

Durch eine unabhängige Thatigkeit wird ein Wechsel- Thun, und Leiden bestimmt: dies ist der zweite Saz, den wir zu erdrtern haben. Wir haben

1) diesen Saz überhaupt zu erklären, und seine Bedeutung von der des vorhergehenden scharf zu unterscheiden.

In dem vorigen Saze wurde vom Wechsel ausz gegangen; er wurde, als geschehend, vorausgesezt; es war demnach gar nicht von Form desselben, als eines blossen Wechsels (eines Uebergehen von einem zum andern), sondern von der Materie desselben, von den im Wechsel begriffenen Gliedern, die Rede. Soll ein Mechsel vorhanden senn — so wurde oben im Allgemeinen gefolgert — so mussen Glieder vorshanden senn, die verwechselt werden können. Wie sind diese möglich? — und so zeigten wir als den Grund derselben eine unabhängige Thätigkeit auf.

Hier aber wird nicht vom Wechsel aus, sondern von demjenigen aus, was den Wechsel als Wechsel, und seiner blossen Form nach, als ein Uebergehen von einem zum andern, erst möglich macht, zum Wechsel fortgegangen. Dort war vom Grunde der Materie, hier ist vom Grunde der Form des Wechsels die Rede. Auch dieser formale Grund des Wechsels soll eine unabhängige Thätigkeit seyn; und diese Behauptung haben wir hier zu erweisen.

Wir konnen den Unterscheidungsgrund der Form des Wechsels von seiner Materie noch deutlicher anz geben, wenn wir auf unsre eigne Reslexion restektiren wollen.

Im ersten Falle wird der Wechsel als gesches hend vorausgesezt; es wird demnach von der Art, wie er geschehen möge, völlig abstrahirt; und bloß auf die Möglichkeit der im Wechsel begriffenen Gliezder reslektirt. — Der Magnet zieht das Eisen: das Eisen wird vom Magnete gezogen: sind zwei Säze, die mit einander wechseln, d. i. durch deren einen der andere gesezt wird. Dies ist vorausgeseztes und als begründet vorausgeseztes Faktum; und es wird daher nicht gesragt; wer einen durch

den andern seze; und wie es überhaupt mit dem Sezen eines Sazes durch ben andern zugehe; sondern es wird bloß gestragt, warum unter der Sphäre der Säze, die einer statt des andern gesezt werden kön= nen, eben jene beiden enthalten sind. In beis den muß etwas liegen, das sie geschift macht, ver= wechselt werden zu konnen; dieses, also das Materia= le, was sie zu Wechselsäzen macht, ist aufzusuchen.

Mechsels selbst reslektirt, mithin von den Sazen, unter denen gewechselt wird, völlig abstrahirt. Die Frage ist nicht mehr die: mit welchem Rechte wird mit jenen Säzen gewechselt; sondern, wie wird überhaupt gewechselt. Und da findet sich denn, daß ein intelligentes Wesen ausser dem Eisen und dem Magnete vorhanden seyn musse, das beide beobach: te, die Begriffe beider in seinem Bewußtseyn vereinige, und genöthigt sen, dem einen das entgegenges sezte Prädikat vom Prädikate des andern (ziehen, gezogen werden) zu geben.

In dem ersten Falle geschieht eine einfache Resserion über die Erscheinung, — die des Beobachsters; im zweiten geschieht eine Resserion über jene Resserion, — die des Philosophen über die Art des Beobachtens.

Nachdem nun einmal ausgemacht ist, daß die unabhängige Thätigkeit, welche wir suchen, die Form des Wechsels, nicht aber seine blosse Materie bestimmen solle; so verhindert uns nichts durch hevristiristische Methode in unsver Reslexion vom Wechsel auszugehen, indem die Untersuchung dadurch um ein grosses erleichtert wird.

- 2) Wir wenden jezt den nunmehr im Allgemeinen er= flarten Saz an auf die einzelnen unter ihm enthaltnen Falle.
  - a) In dem Wechsel der Wirksamfeit wird durch ein Leiden im Ich eine Thatigfeit im Nicht = Ich gesezt, d. i. es wird eine gewisse Thatigkeit in bas Ich nicht gesezt, oder demfelben entzogen, und dagegen gesezt in das Nicht=Ich. Um die bloffe Form diefes Wechfels rein zu befommen; muffen wir abstrabiren, sowohl von bem, was gesezt wird, der Thatigleit; als von den Gliedern, in welche nicht gesezt, und gesezt wird, vom Ich und Nicht = 3ch : und fo bleibt uns als reine Form ubrig, ein Gegen durch ein Richt=Ge= gen: oder ein Uebertragen. Dies alfo ift der formale Charafter des Wechfels in der Gnn= thefis der Wirksamkeit: mithin der materiale Charafter der Thatigkeit, welche wechselt. (in aktiver Bedeutung, die den Wechsel vollzieht.)

Diese Thatigkeit ist unabhängig von dem Wech= sel, der durch sie möglich und von ihr vollzogen wird; und sie wird nicht erst durch ihn möglich.

Sie ist unabhängig von den Gliedern des Wech= sels als solchen; denn erst durch, sie sind es wechselnde Glieder; sie ist es, die dieselben ver= wechselt. An sich mögen beide auch ohne dieselbe immer senn; genug, sie sind isolirt, und stehen in keiner Weghselverbindung.

Aber alles Sezen ist der Charakter des Ich; mithin kommt jene Thätigkeit des Uebertragens, für die Möglichkeit einer Bestimmung durch den Begriff der Wirksamkeit, dem Ich zu. Das Ich überträgt Thätigkeit in das Nicht=Ich aus dem Ich; hebt also insofern Thätigkeit in sich auf; und das heißt nach dem obigen: es sezt durch Thätigkeit in sich ein Leiden. Inwiesern das Ich thätig ist im Uebertragen der Thätigkeit auf das Nicht=Ich leidend; es wird Thätigkeit auf das Nicht=Ich leidend; es wird Thätigkeit auf dasselbe über= tragen.

(Man lasse sich nicht vor der Zeit dadurch std= ren, daß dieser Saz aufgestelltermaassen dem er= sten Grundsaze, aus welchem nunmehr bei Erdr= terung des nächstvorhergehenden Sazes eine von allem Wechsel unabhängige Realität des Nicht= Ich (S. 93.) gefolgert ist, widerspricht. Ge= nug er sließt durch richtige Folgerungen aus er= wiesenen Vordersäzen, so gut, als derjenige, dem er widerspricht. Der Vereinigungsgrund beider wird sich zu seiner Zeit ohne alles unser willkühr= liche Zuthun ergeben.

Man lasse nicht unbemerkt, daß oben gesagt wurde: diese Thätigkeit ist unabhängig von dem Wechsel, der durch sie möglich wird. Es könnte

Darum

darum doch noch einen andern geben, der nicht erst durch sie möglich würde.

Mit allen Einschränkungen, die der aufgestellte Saz erleiden dürfte, haben wir durch ihn wenigsstens soviel gewonnen, daß das Ich sogar; inzwiesern es leidet, auch thätig senn müsse, wenn auch eben nicht bloß thätig; und es könnte leicht senn, daß dieses ein sehr wichtiger Gewinn wäre, der alle Mühe der Untersuchung reichlich belohnte.

b) Im Wechsel der Substantialität soll, vers mittelst absoluter Totalität Thätigkeit als begränzt gesezt werden: d. i. dasjenige an absoluter Totalität, was durch die Grenze ausgeschlossen wird, wird gesezt, als durch das Sezen der begrenzten Thätigkeit nicht gesezt, als in derselben mangelnd: mithin ist der bloß formale Charakter diesses Wechsels ein Nicht: Sezen vermittelst eisnes Sezens. Das mangelnde wird gesezt, in der absoluten Totalität; es wird nicht gesezt in der begrenzten Thätigkeit; es wird gesezt, als nicht gesezt im Wechsel. Vom Sezen schlechtshin, und zwar von einem Sezen der absoluten Totalität wird ausgegangen; laut des oben ausgessellten Begriffs der Substantialität.

Der materiale Charakter derjenigen Handlung, welche diesen Wechsel selbst sezt, muß demnach gleichfalls senn ein Nicht=Sezen durch ein Sezen; und zwar durch ein absolutes Sezen. Wo= her das Nicht=gesezt=sen n in der begrenzten Thå=

tigkeit, die dann als schon gegeben betrachtet wird, kommen, und was es senn moge, das dasselbe begründet; davon wird hier gänzlich abstrahirt. Die begrenzte Handlung ist da, das wird voraus= gesezt, und wir fragen nicht darnach, wie sie an sich da senn moge; wir fragen bloß, wie sie mit der Unbegrenztheit wechseln moge.

Alles Sezen überhaupt, und ganz insbesondes re das absolute Sezen kommt dem Ich zu: die Handlung, welche den vorliegenden Wechsel selbst sezt, geht vom absoluten Sezen aus: ist demnach eine Handlung des Ich.

Diese Handlung ober Thatigkeit des Ich ist völlig unabhängig von dem Wechsel, der durch sie erst gesezt wird. Sie selbst sezt das eine Glied des Wechsels, die absolute Totalität, schlechthin, und vermittelst dieses sezt sie erst das andere Glied desselben, als verminderte Thatigkeit; als kleiner, denn die Totalität. Wo die Thatigkeit als solche herkommen moge, davon ist nicht die Frage, denn als solche ist sie nicht Glied des Wechsels; bloß als verminderte Thatigkeit ist sied, und das wird sie erst durch das Sezzen der absoluten Totalität und durch die Beziezhung darauf.

Die aufgezeigte unabhängige Thätigkeit geht aus vom Sezen; aber das Nicht=Sezen ist es, worauf es eigentlich ankommt: wir können dem= nach dieselbe insofern ein Entäussern nennen. Es wird ein bestimmtes Quantum der absoluten Totalität von der als vermindert gesezten Thätigs keit ausgeschlossen; als nicht in derselben, sons dern als ausser ihr befindlich betrachtet.

Man lasse den charakteristischen Unterschied dieses Entäusserns von dem so eben aufgesstellten Uebertragen nicht unbemerkt. Bey dem leztern wird allerdings auch etwas aus dem Ich aufgehoben, aber davon wird abstrahirt, und eigentlich bloß darauf restektirt, daß dasselbe in das entgegengesezte gesezt wird. — Hier hingesgen wird bloß ausgeschlossen. Db das ausgeschlossene in etwas anderes gesezt werde, und welches diese andere senn moge, das gehört wes nigstens hieher nicht.

Der aufgezeigten Thatigkeit des Entausserns muß ein Leiden entgegengesezt seyn; und so ist es allerdings, nemlich ein Theil der absoluten Tota-lität wird entäussert; wird gesezt, als nicht gesezt. Die Thatigkeit hat ein Objekt; ein Theil der Totalität ist dieses Objekt. Welchem Subsstrate der Realität diese Verminderung der Thätigkeit, oder dieses Leiden zukomme, ob dem Ich, oder dem Nicht-Ich, davon ist hier nicht die Frage; und es liegt viel daran, daß man nichts weiter folgere, als das, was aus dem aufgestellten Saze zu folgern ist, und die Form des Wech-seld in seiner ganzen Neinheit aussasse.

(Jedes Ding ist, was es ist; es hat diejenis

gen Realitaten, welche gefezt find, fo wie daffelbe gesezt ift. A = A (S. 1.) Es ist irgend etwas ein Accidens deffelben, heißt zuforderft: dieses Etwas ift durch das Sezen beffelben i.icht gefegt; es gehört nicht zu dem Wefen deffelben, und ift von seinem Urbegriffe auszuschlieffen. Diese Bestimmung des Accidens ist es, die wir jezt er= flart haben. In einem gewiffen Ginne wird aber hinwiederum das Accidens dem Dinge zugefchrie= ben, und in daffelbe gesezt. Was es damit für eine Bewandniß habe, werden wir zu seiner Zeit gleichfalls feben.)

## III.

Bendes, der Wechsel, und die von ihm unabhan= gige Thatigkeit follen fich felbst gegenseitig bestimmen. Gerade wie bisher haben wir zuforderft zu untersuchen, was dieser Cag im allgemeinen heiffen moge: und bann ibn auf die besondern unter ihm enthaltnen Falle anguwenden.

1) In der unabhängigen Thatigkeit fowohl, als im Wechfel haben wir wieder zwenerlen unterschieden; wir haben unterschieden die Form des Wechsels von feiner Materie; und nach Maasgabe diefer Unterscheidung eine unabhängige Thatigkeit, welche die erftere bestimmt, von einer andern, welche in der Reflexion durch die zwente bestimmt wird. fann bemnach ben zu erorternden Cag nicht gerades ju so wie er aufgestellt ift, der Untersuchung unterwersen; denn wenn wir jezt vom Wechsel reden, ist es zwendeutig, ob wir auf die Form desselben oder auf seine Materie Rüksicht nehmen: so auch ben der unabhängigen Thätigkeit. Demnach muß zuförderst in benden bendes vereinigt werden: das aber kann nicht anders geschehen, als durch die Synthesis der Wechselbestimmung. Mithin mussen in dem aufgestellten Saze wieder folgende dren enthalten senn:

- Die von der Form des Wechsels unabhängige Thätigkeit bestimmt die von der Materie unabs hängige, und umgekehrt, d. i. beide bestimmen sich gegenseitig, und sind synthetisch vereiniget.
- B) Die Form des Wechsels bestimmt die Materie desselben, und umgekehrt, d. i. beide bestimmen sich gegenseitig, und sind shnthetisch vereinigt. Und nun erst läßt sich der Saz verstehen, und erdrtern:
  - P) Der Wechsel, (als synthetische Einheit) bestimmt die unabhängige Thätigkeit, (als synthestische Einheit) und umgekehrt, d. i. beide bestimmen sich gegenseitig, und sind selbst synthestisch vereinigt.
  - Diejenige Thatigkeit, welche die Form des Wech? fels, oder den Wechsel als solchen bestimmen, von ihm aber schlechthin unabhängig senn soll, ist ein Uebergehen von einem im Wechsel begriffenen Gliede zum andern, als Uebergehen (nicht etwa

als Handlung überhaupt) diejenige, welche die Materie deffelben bestimmt, ift eine folche, welche basjenige in die Glieder fest, was moglich macht, daß von einem zu dem andern übergangen werden fann. - Die leztere Thatigfeit giebt das oben (G. 89.) gesuchte X., das in beiden Wech= felgliedern enthalten ift, und nur in beiden ent= halten senn kann, nicht aber in einem einzigen; das es unmöglich macht mit dem Gezen des einen Gliedes (der Realitat, oder der Negation) sich ju begnugen, sondern uns nothigt, zugleich bas andere zu fezen, weil es die Unvollständigkeit des einen ohne das andere zeigt; - dasjenige, an welchem die Einheit des Bewußtsenns fortlauft, und fortlaufen muß, wenn in ihm fein Hiatus entstehen foll; gleichsam den Leiter deffelben. Die erstere Thatigkeit ist das Bewußtsenn' felbst, inso= fern es über die Wechselglieder an diesem X fortlauft - Eins ift, ob es gleich feine Dbjekte, Diefe Glieder, wechselt, und sie nothwendig wechseln muß, wenn es Gins fenn foll.

Das erstere bestimmt das leztere, würde heissen; das Uebergehen selbst begründet dasjenige, woran es übergeht; durch das blosse Uebergehen wird das Uebergehen möglich. Das leztere bestimmt das erstere, würde heissen: das, woran übergegangen wird, begründet das Uebergehen als Handlung; das durch, daß jenes gesezt wird, wird unmittelbar das Uebergehen selbst gesezt. Beides bestimmt sich ges

genfeitig, heißt demnach: burch bas bloffe Ueberges hen wird dasjenige in die Wechfelglieder gefegt, vermittelft beffen übergegangen werden fann; und ba= durch, daß fie als Wechselglieder gesezt werden, wird unmittelbar zwischen ihnen gewechselt. Das Uebergeben wird moglich, badurch, baß es geschieht; und es ift nur infofern moglich, als es wirklich ge= schieht. Es ift durch fich selbst begrundet; es geschieht schlechthin, weil es geschieht, und ift eine absolute Handlung, ohne allen Bestimmungegrund, und ohne alle Bedingung auffer ihr felbft. — Der Grund liegt im Bewußtseyn selbst, und nicht aus= fer bemfelben, bag es von einem Gliebe jum an= bern übergeht. Das Bewußtseyn, schlechthin da= rum, weil es Bewußtseyn ift, muß übergeben; und es wurde in ihm ein Hiatus entstehen, wenn es nicht übergienge, schlechthin barum, weil es bann fein Bewußtsenn mare.

B) Die Form des Wechsels, und die Materie desselben sollen sich gegenseitig bestimmen.

Der Wech sel wird, wie vor kurzem erinnert worden, von der durch ihn vor ausgesezten Thätigkeit dadurch unterschieden, daß man von dieser Thätigkeit (z. B. der einer beobachtenden Intelligedz, welche in ihrem Verstande die Wech: selglieder, als zu verwechselnde, sezt) abstrahirt. Man denkt sich die Wechselglieder als wechselnd durch sich selbst; man trägt auf die Dinge über, was vielleicht blos in uns selbst liegt. Inwiesern

diese Abstraktion gultig sen, oder nicht, wird sich zu seiner Zeit zeigen.

In diefer Sinficht wechfeln die Glieder felbft. Das gegenseitige Gingreifen beider in einander ift die Form; Die Thatigfeit und bas Leis ben, bas unmittelbar in Diefem Gingreifen und Eingreifen laffen, in beiden vorfommt, ift die Da= terie des Wechsels. Wir wollen fie, um der Rir= ze willen, das gegenseitige Berhaltniß ber Wech= felglieder nennen. Jenes Eingreifen foll bas Bers haltniß der Glieder bestimmen , b. i. unmittelbar, und burch das bloffe Eingreifen, durch das Gins greifen als folches, ohne alle weitere Bestim= mung, foll das Berhaltniß bestimmt werden: und umgekehrt; das Berhaltniß der Wechfelglieder foll ihr Eingreifen bestimmen, b. i. durch ihr bloffes Berhaltniß ohne alle weitere Bestimmung ift gesezt, daß fie in einander eingreifen. Durch ihr bloffes Berhaltniß, hier ale bestimmend vor dem Wech= fel gedacht, ift schon ihr Gingreifen gefegt, (ce ift nicht etwa ein Accidens in ihnen, ohne welches fie auch bestehen konnten:) und durch ihr Gingreifen, bier als bestimmend vor dem Bertaltniffe gedacht, ift zugleich ihr Berhaltniß gefest. Ihr Gingreifen, und ihr Berhaltniß ift Gins, und eben Daffelte. 1.) Gie verhalten fich fo zu einander, daß fie weche feln; und auffer diefem haben fie überhaupt gar fein gegenseitiges Berhaltnif. Gind fie nicht gefest als wechselnd, so find fie überhaupt nicht gefest.

fezt. 2) Dadurch, daß zwischen ihnen der blossen Form nach ein Wechsel, überhaupt ein Wechsel gezsetzt ist, ist zugleich die Materie dieses Wechsels, d. i. seine Art, die Quantität des durch ihn gesezeten Thuns, und Leidens, u. s. f. ohne alles weitere Zuthun vollständig bestimmt. — Sie wech seln nothwendig und sie wechseln nur auf Eine mögliche schlechthin dadurch, daß sie wechseln, bestimmte Art. — Sind sie gesezt, so ist ein bestimmter Wechzesel gesezt; und ist ein bestimmter Wechsel gesezt, so sind sie gesezt, sie und ein bestimmter Wechsel sind Ein und eben Dasselbe.

V) Die unabhängige Thätigkeit (als synthetische Eins heit) bestimmt den Wechsel (als synthetische Eins heit) und umgekehrt, d. i. beide bestimmen sich ges genseitig, und sind selbst synthetisch vereinigt.

Die Thatigkeit, als synthetische Einheit ist ein absolutes Uebergehen; der Wechsel ein absolut sturch sich selbst vollständig bestimmtes Eingreisfen. Die erstere bestimmt den leztern, würde heissen: blos dadurch, daß übergangen wird, wird das Eingreisen der Wechselglieder gesezt. der leztere bestimmt die erstere, würde heissen: so wie die Gliesder einem zum andern übergehen. Beide bestimmen sich gegenseitig, heißt: so wie das Eine gesezt ist, ist das andre gesezt und umgekehrt; von jedem Gliede der Vergleichung kann, und muß man zu dem ans dern übergehen. Alles ist Eins, und eben Dass

selbe. — Das Ganze aber ist schlechthin gesezt; es gründet sich auf sich selbst.

Um diesen Saz einseuchtender zu machen, und seine Wichtigkeit zu zeigen, wenden wir ihn an auf die unter ihm enthaltenen Saze.

Die die Form des Wechfels bestimmende Thatig= feit bestimmt alles, was im Wechsel vorkommt, und umgefehrt, alles, was im Wechfel vorkommt, bestimmt fie. Der bloffe Wechsel feiner Form nach. b. i. das Eingreifen ber Glieder in einander ift nicht moglich, ohne die Handlung des Uebergebens; burch bas llebergeben wird eben bas Eingreifen ber Wechselglieder gesezt. Umgekehrt wird burch bas Gingreifen ber Wechfelglieder bas Uebergeben ge= fest; fo wie fie als eingreifend gefest werben, wird nothwendig übergegangen. Rein Gingreifen, fein Uebergeben, fein Uebergeben, fein Gingreifen; bei= de find Gins und eben daffelbe, und blos in der Reflexion zu unterscheiden. Ferner bestimmt die gleiche Thatigkeit bas Materiale bes Wechfels; durch das nothwendige Uebergeben werden erft die Wechselglieder, als folde, geset, und, da fie nur als folche gefest find, überhaupt erft gefest; und umgekehrt, so wie die Wechfelglieder als folche gesezt werden, wird die Thatigkeit, welche über= geht, und übergehen foll, gefegt. Man fann dems nach ausgehen, von welchem ber unterschiedenen Momente man nur will; fo wie beren eines gefest ift, find die übrigen drei auch gefegt. Die bas Ma=

Materiale des Wechsels bestimmende Thatigkeit bes stimmt den gauzen Wechsel; sie sezt das, woran übergegangen werden kann, und eben darum übersgegangen werden muß, also sie sezt die Thatigkeit der Form, und durch sie alles übrige.

Also die Thatigkeit geht in sich selbst zurük verz mittelst des Wechsels; und der Wechsel geht in sich selbst zurük, vermittelst der Thatigkeit. Alles reziproducirt sich selbst, und es ist da kein Hiatus möglich; von jedem Gliede aus wird man zu allen übrigen getrieben. Die Thatigkeit der Form bestimmt die der Materie, diese die Matrie des Wechsels, diese seine Form; die Form dieses die Thatigskeit der Form, n. s. s. s. Sie sind alle Ein und eben derselbe synthetische Zustand. Die Handlung geht durch einen Kreislauf in sich zurük. Der ganze Kreislauf aber ist schlechthin gesezt. Er ist, weil er ist, und es läßt sich kein höherer Grund desselz ben angeben.

- Erst im folgenden wird die Amwendung dieses Sazes sich zeigen.
- 2) Der Saz: der Wechsel, und die bis jezt als unab= hångig von ihm betrachtete Thåtigkeit sollen sich gegen= seitig bestimmen, ist jezt anzuwenden auf die bosop= dern unter ihm enthaltnen Fälle; zuförderst
  - a) auf den Begrif der Wirksamkeit. Wir untersuchen die dadurch postulirte Synthesis nach dem so eben aufgestellten Schema a) im Wechsel

Dec

der Wirksamkeit bestimmt die Thätigkeit der Form die der Materie, und umgekehrt,  $\beta$ ) in ihm besstimmt die Form des Wechsels die Materie desselz ben und umgekehrt.  $\gamma$ ) Die synthetisch vereinigte Thätigkeit bestimmt den synthetisch vereinigten Wechzel, und umgekehrt: d. i. sie sind selbst synthetisch vereinigt.

a) Die zum Behuf ber Möglichkeit bes im Begriffe der Wirksamkeit postulirten Wechsels vorauszuse= zende Thatigkeit ist der blossen Form nach ein Mebertragen, ein Gegen durch ein Richt = Gezen: dadurch baß (in einer gewif= fen Rufficht) nicht gefest wird, wird (in ei= ner gewissen andern Rullicht) gefest. Durchdiese Thatigfeit der Form foll die Thatigfeit der Materie des Wechsels bestimmt wer= den. Diese war eine unabhängige Thatigkeit des Nicht = 3ch, durch welche erft dasjenige Glied, von welchem der Wechsel ausgieng, ein Leiden im Ich, moglich gemacht wurde. Die leztere wird durch die erftere, bestimmt, begrundet, ge= fest, heißt offenbar: diefe Thatigkeit des Nicht= 3ch selbst ist es, welche burch die erstere, ver= mittelft ihrer Funktion bes Gegens, gefegt wird; und blos insofern gesegt wird, ale etwas nicht gefest wird. (Was diefes nicht gefeste fenn moge, haben wir hier nicht zu unterfuchen.) — Der Thatigkeit des Nicht = Ich wird dadurch eine begränzte Sphare vorgeschrieben; und

und die Thatigkeit der Form ift diese Sphare. Das Nicht = Ich ist blos insofern thatig, inwie= fern es durch das Ich (welchem die Thatigkeit der Form zukommt), vermoge eines Richt = Ge= zens, als thatig gesezt wird. — Rein Gezen durch ein Nicht = Sezen — keine Thatigkeit des Nicht = Ich. Umgekehrt foll die Thatigkeit der Materie, also die unabhängige Thatigkeit des Nicht = Ich, die Thatigkeit der Form, also das Uebertragen, das Gezen durch ein Richt = Ge= gen, begrunden und bestimmen. Das heißt nun nach allem obigen offenbar soviel, als sie soll das Uebergehen, als ein Uebergehen bestim= men, fie foll jenes X. sezen, welches die Unvoll= ståndigkeit des einen Gliedes andeute, und ba= durch nothige, daffelbe als Wech selglied, und durch daffelbe noch ein zweites zu fezen, mit weldem es wechsele. Dieses Glied ift das Leiden, als Leiden. Demnach begründet bas Dicht= Ich das Richt = Sezen; und bestimmt und be= dingt dadurch die Thatigkeit der Form. Diese fest, durch ein Nicht = Sezen und schlechthin nicht anders; aber das Micht = Gezen steht unter der Bedingung einer Thatigkeit des Nicht = 3ch, mithin die ganze postulirte Handlung. Das Sezen durch ein Micht = Sezen wird in der Sphare einer Thatigkeit des Nicht = Ich eingeschlossen. — Rei= ne Thatigkeit des Nicht = Ich — kein Gezen burch ein Nicht = Gegen.

( Sier haben wir benn ben oben gerügten Die berftreit, nur um ein weniges gemilbert, gang in der Rabe. Das Resultat der erftern Urt gu reflektiren begrundet einen dogmatischen Idealis: mus: alle Realitat des Nicht=3ch ift lediglich eine ans dem Ich übertrag= ne. Das Resultat ber zweiten Urt zu reflefti= ren begrundet einen dogmatischen Realismus; es fann nicht übertragen werden, wenn nicht schon eine unabhangige Reali= tat bes Nicht=3ch, ein Ding an fich, vorausgesest ift. Die jest aufzustellende Sonthefis hat demnach nichts geringeres auf fich, als das, den Widerstreit zu lofen, und den Mit= telweg zwischen Idealismus und Realismus auf= zuzeigen).

Bende Saze sind synthetisch zu vereinigen, d. i. sie sind zu betrachten, als Ein und eben derselbe. Dies geschieht folgendermassen: Was im Nicht = Ich Thatigkeit ist, ist im Ich Leiden; (Kraft des Sazes des Gegensezens) wir können demnach Leiden des Ich statt Thatigkeit des Nicht = Ich sezen. Also — kraft der postulirten Synthesis — im Begriffe der Wirksamkeit sind Leiden des Ich, und Thatigkeit desselben, Nicht= Sezen, und Sezen völlig Eins und eben Dassels de. In diesem Begriffe sagen die Säze: das Ich sezt etwas in sich nicht — und — das Ich sezt etwas in das Nicht = Ich, völlig Einerlen: sie bezeich=

bezeichnen nicht verschiedne, sondern Eine und eben dieselbe Handlung. Keins begründet das andere; noch wird Eins durch das andere be= gründet: denn beide sind Eins.

Dir refleftiren weiter über biefen Gaz. enthalt in sich folgende: a) Das Ich sezt etwas in sich nicht, b. h. es fest baffelbe in das Nicht= Ich. b) Das badurch im Nicht = Ich gefezte eben ift es, welches das im Ich nicht gefezte nicht fest, oder negirt. Die handlung lauft in fich felbst zuruf: insofern das Ich etwas in sich nicht fezen foll, ift es felbst Richt = Ich; da es aber boch fenn muß, fo muß es fegen: und ba es nicht in das Ich sezen soll, in das Nicht = Ich fezen. Aber, fo scharf biefer Gaz auch jezt be= wiesen ist, so fabrt ber gemeine Menschenverstand bennoch fort, sich gegen benselben zu ftrauben. Wir wollen den Grund dieses Widerftre= bens aufsuchen, um die Forderungen des gemei= nen Menschenverstandes, wenigstens so lange zur Rube zu verweisen, bis wir fie burch Aufzeigung ihres Gebiets, in welchem fie herrschen, wirklich befriedigen konnen.

In den benden so eben aufgestellten Sazen liegt offenbar ein Doppelsinn in der Bedeutung des Worts Sezen. Diesen fühlt der gemeine Men=schensinn, und daher sein Widerstreben. — Das Nicht=Ich sezt etwas nicht im Ich; oder ne=girt es, heißt: das Nicht=Ich ist für das Ich

überhaupt nicht sezend, sondern blos aufhebend, bemnach wird es insofern dem Ich der Quali= tat nach entgegengesegt, und ift Real=Grund einer Bestimmung deffelben. — Aber bas Ich fest etwas nicht im Ich, heißt nicht: das Ich ist überhaupt nicht sezend; es ist ja wohl sezend. indem es etwas nicht fest, es als Regation fest: - fondern es heißt: es ift nur gum Theil nicht fezend. Demnach ist bas Ich sich felbst nicht der Qualitat, fondern blos der Quans titat nach entgegengesezt; es ift daher blos der Ideal=Grund von einer Bestimmung in fich felbst. - Es sezt etwas in fich nicht; und es fest daffelbe in das Nicht = Ich, ift Gins und eben Daffelbe: das Ich ist demnach von der Realitat des Nicht = Ich nicht anders Grund, als es von der Bestimmung in sich felbst, von sei= nem Leiden, der Grund ift; es ift blos Ideals Grund.

Dieses nun blos idealiter gesezte im Nicht=
Ich, soll realiter der Grund eines Leidens im
Ich, der Ideal = Grund soll ein Real = Grund
werden; und das will der gemeine Menschen=
sinn sich nicht aufdringen lassen. — Wir können
ihn in eine grosse Verlegenheit sezen, wenn wir
das Nicht = Ich, in der Bedeutung, in der er
es will, Real = Grund seyn, es auf das Ich
ohne alles Zuthun desselben einwirken, es etwa
einen Stoff, der ja erst erschaffen seyn musse,

geben lassen; und nun fragen, wie denn der Meal=Grund ein Ideal=Grund werden solle; — das er doch werden muß, wenn je ein Leiden im Ich gesezt werden, und durch die Borstellung zum Bewußtsenn gelangen soll — eine Frage, deren Beantwortung gerade, wie die obige das unmittelbare Zusammentressen des Ich, und Nicht=Ich voraussezt, und auf welche er, und alle seine Bersechter uns nie eine gründliche Ant= wort geben werden. — Beide Fragen sind durch unsre Synthesis beantwortet; und sie sind nur durch eine Synthesis, d. i. eine ist nur durch die andere und umgekehrt zu beantworten.

Demnach ist der tiefere Sinn der obigen Syn=
thesis folgender: Ideal=und Real=Grund
sind im Begriffe der Wirksamkeit
(mithin überall, denn nur im Begriffe der Wirk=
samkeit kommt ein Real = Grund vor) Eins
und eben dasselbe. Dieser Saz, der den
kritischen Idealismus begründet, und durch ihn
Idealismus und Realismus vereinigt, will den
Menschen nicht eingehen; und daß er ihnen nicht
eingehen will, liegt am Mangel der Abstraktion.

Nemlich, wenn verschiedene Dinge ausser und durch den Begriff der Wirksamkeit aufeinander bezogen werden, wird — inwiesern auch das mit Recht oder Unrecht, wird sich zu seiner Zeit zeiz gen — zwischen dem Real = Grunde ihrer Beziehbarkeit, und dem Ideal = Grunde derselben

unterschieden. Es soll etwas von unser Borstelz lung unabhängiges in den Dingen an sich seyn, vermittelst dessen sie ohne unser Inthun in einanz der eingreisen; daß wir sie aber auf einander beziehen, davon soll der Grund in uns liegen, etwa in unsere Empfindung. So sezen wir denn auch unser Ich ausser uns, als ein ohne unser Zuthun, und wer weiß wie, eristirendes Ding; und nun soll ohne alles unser Zuthun irgend ein anderes Ding darauf wirken; so wie etwa der Magnet auf ein Stüf Eisen\*).

Alber das Ich ist nichts ausser dem Ich, sons dern es ist selbst das Ich. Besteht nun das Wesen des Ich blos und lediglich darin, daß es sich selbst sezt, so ist für dasselbe sich sezen und senn Eins und eben Dasselbe. In ihm ist Reals Grund

<sup>\*)</sup> Meniger fur meine Buborer, ale fur andere - gelehrte, und - philosophifche Lefer, benen biefe Schrift etwa in die Bande fallen follte, fen folgende Unmerfung. - Die meiften Meifchen wurden leichter dabin zu bringen fenn, fich für ein Stuf Lava im Monde, als für ein Ich gu halten. Daber haben fie Rant nicht verftanden, und feinen Geift nicht geabndet; baber werden fie auch diefe Darftellung, obaleich die Bedingung alles Philosophirens ihr an die Spize gestellt ift , nicht verfteben. Wer biernber noch nicht einig mit fich felbft ift, ber verfieht feine grundliche Philosophie, und er bebarf teine. Die Natur, deren Maschine er ift, wird ibn fchon obne alle fein Buthun in allen Geschaften leiten, Die er auszuführen bat. Bum Philosophiren gebort Selbfiffandigfeit: und biefe fann man fich nur felbft geben - Wir follen nicht ohne Auge feben wollen; aber fol-Ten auch nicht behaupten, daß das Auge febe.

Grund und Ideal = Grund Eins. — Umgekehrt, sich nicht sezen und nicht seinn ist für das Ich abermals Eins; der Real = Grund und der Ideal = Grund und der Ideal = Grund der Negation sind auch Eins. Wird dies theilweise ausgedrüft, so sind die Saze: das Ich sezt irgend etwas nicht in sich, und: das Ich ist irgend etwas nicht, abermals Eins und eben dasselbe.

Etwas ist im Ich nicht gesezt (realiter) heißt demnach offenbar: das Ich sezt es nicht in sich (idealiter) und umgekehrt: das Ich sezt etwas nicht in sich, heißt: es ist im Ich nicht gesezt.

Das Nicht=Ich soll auf das Ich wirken, es soll etwas in demselben ausheben, heißt offen=bar: es soll ein Sezen in demselben ausheben; es soll machen, daß das Ich etwas nicht in sich sezt. Wenn das, worauf gewirkt wird, nur wirklich ein Ich senn soll, so ist keine andere Wirkung darauf möglich, als die zu einem Nicht= Sezen in sich.

Umgekehrt, es soll für das Ich ein Nicht=
Ich sehn, kann nichts anders heissen, als das
Ich soll Mealität in das Nicht=Ich sezen; benn
für das Ich giebt es keine andre Realität, und
kann keine andre geben, als eine durch dasselbe
gesezte.

Thatigkeit des Ich, und Nicht = Ich sind Eins, und eben Dasselbe, heißt: das Ich kann nur haber Dasselbe, badurch

baburch etwas in fich nicht fegen, baf es baffelbe in das Dicht = 3ch fest; und nur dadurch etwas in fich fegen, daß es baffelbe in das Nicht= 3ch nicht fest. Aber überhaupt fegen muß bae Ich, so gewiß es ein Ich ift; nur nicht eben in fich fegen. - Leiden des Ich, und Leiden des Micht = 3ch find auch Gins und eben daffelbe. Das Ich fest etwas in sich nicht, beißt: baffel= be wird in das Richt = Ich gesezt. Thatigfeit und Leiden des Ich find Gins und eben Daffelbe. Denn insofern es etwas in sich nicht fest, fest es, (ebendasselbe in das Nicht : 3ch) — Thatig= feit und Leiden des Nicht = 3ch find Gins und eben Daffelbe. Insofern das Nicht = Ich auf das Ich wirken, etwas in demfelben aufheben foll, wird durch das Ich bas gleiche in daffelbe gesezt. Und so ift denn die vollige synthetische Bereini= gung klarlich bargethan. Reines unter allen ben genannten Momenten ift ber Grund bes andern; fondern fie find alle Gins und eben daffelbe.

Dennach ist die Frage: welches ist der Grund des Leidens im Ich, überhaupt nicht, und am wenigsten durch Boraussezung einer Thätigkeit des Nicht=Ich, als Dinges an sich, zu beantzworten; denn es giebt kein blosses Leiden im Ich. Aber wohl bleibt eine andere Frage übrig, nemzlich folgende: welches ist denn der Grund des ganzen so eben aufgestellten Wechsels? Zu sazgen: er ist überhaupt schlechthin, und ohne allen Grund

Grund gesezt, und das Urtheil, das ihn als vorshanden sezt, ist ein thetisches Urtheil, ist nicht erlaubt: denn nur das Ich ist schlechthin gesezt; im blossen Ich aber liegt kein solcher Wechsel. Aber es ist sogleich klar, daß in der theoretischen Wissenschaftslehre ein solcher Grund unbegreislich ist, weil er unter dem Grundsaze derselben: das Ich sezt sich, als bestimmt durch das Nicht=Ich, nicht mit begriffen ist, sondern vielmehr durch denselben vorausgesezt wird. Mithin nußte ein solcher Grund, wenn er sich dennoch sollte auszeisgen lassen, ausserhalb der Grenze der theoretischen Wissenschaftslehre liegen.

Und so ist denn der fritische Idealismus, der in unfrer Theorie berricht, bestimmt aufgestellt. Er ift dogmatisch gegen den dogmatischen Idea= lismus, und Realismus, indem er beweist, daß weder die bloffe Thatigkeit des Ich der Grund der Realitat des Nicht = Ich; noch die blosse Tha= tigkeit des Richt = Ich der Grund des Leidens im Ich sen; in Absicht der Frage aber, deren Beant= wortung ihm aufgelegt wird, welches benn ber Grund des zwischen beiden angenommenen Wech= fels fen, bescheidet er fich feiner Unwiffenheit, und zeigt, daß die Untersuchung hierüber auffer= halb der Grenzen der Theorie liege. Er geht in feiner Erklarung ber Borffellung weder von einer absoluten Thatigkeit des Ich, noch des Nicht= 3d); fondern von einem Bestimmtseyn aus, bas

zugleich ein Bestimmen ist, weil im Bewußtsenn unmittelbar nichts anders enthalten ist, noch ents halten seyn kann. Was diese Bestimmung wies der bestimmen moge, bleibt in der Theorie ganzelich unentschieden; und durch diese Unvollständigskeit werden wir denn auch über die Theorie hinsaus in einen praktischen Theil der Wissenschaftsslehre getrieben.

Jugleich ist der oft gebrauchte Ansdruk, vers minderte, eingeschränfte, begrenzte Thätigkeit des Ich völlig klar. Es wird dadurch eine Thätigkeit bezeichnet, die auf etwas im Micht=Ich, auf ein Objekt geht, also ein obsiektives Handeln. Das Handeln des Ich übershaupt, oder das Sezen desselben ist gar nicht bes grenzt, und kann nicht begrenzt werden; aber sein Sezen des Ich wird begrenzt, dadurch, daß es ein Nicht=Ich sezen muß.

β) Die Form des blossen Wechsels im Begriffe der Mirksamkeit und die Materie desselben bestimmen sich gegenseitig.

Wir haben im obigen den blossen Wechsel übers haupt von der von ihm unabhängigen Thätigkeit nur vermittelst der Meslevion unterscheidbar gesuns den. Wird das Wechseln in die Glieder des Wechsels selbst gesezt, so ist von der Thätigkeit abstrahirt, und der Wechsel wird bloß an sich, und als Wechsel betrachtet. Welche Betrachstungsart die richtige, oder ob vielleicht keine von

beiden, allein angewendet, richtig sen, wird sich zu seiner Zeit zeigen.

Im Wechsel, als solchem, laßt sich abermals die Form beffelben von feiner Materie unterscheis Die Form des Wechfels ift das bloffe ge= gensei ge Gingreifen ber Wechfelglieber in einan= der, is solches. Die Materie ift dasjenige in beiden, welches macht, daß fie gegenseitig ein= greifen tonnen, und muffen. - Die charafteri= stische Form des Wechsels in der Wirksamkeit ist ein Entfteben durch ein Bergeben (ein Werden durch ein Berschwinden). - (Es ift bier, welches wohl zu merken, ganglich zu ab= strabiren, von der Substang, auf welche gewirkt wird, bom Gubftrate bes Bergebens, und bem= nach von aller Zeitbedingung. Wird Diefes gesezt, so wird in Beziehung auf daffel= be das entstehende frenlich in die Zeit gefegt. Alber davon, fo hart dies der Ginbildungsfrafe auch ankommen moge, nuß abstrahirt werden, denn die Substanz kommt nicht in den Wechsel: bloß das in sie eintretende, und das durch das eintretende verdrängte und aufgehob= ne kommen in den Wechsel; und es ift Woß die Rede von dem, was in den Wechsel kommt, in: fofern es darein kommt. 3. B. X vernichtet -X: - X war freylich vorher da, ehe es vernichtet wurde, soll es als existirend betrachtet werden, so muß es allerdings in die vorhergehens

de Zeit, und X im Gegensaze in die folgende Zeit gesezt werden. Aber es soll ja eben nicht als existirend, sondern als nicht existirend ges dacht werden. Aber die Eristenz von X und die Nicht = Existenz von — X sind schlechterdings nicht zu verschiednen Zeiten, sondern sie sind in dem selben Momente. Sie sind demnach, wenn sonst nichts da ist, das uns nothigt den Moment in eine Reihe von Momenten zu sezen, gar nicht in der Zeit.) Die Materie des zu uns tersuchenden Wechsels ist wesentliches Entzgegensenn. (Incompatibilität der Qualität nach.)

Die Form diefes Wechfels foll feine Materie bestimmen, heißt: weil und inwiefern die Glie= der des Wechsels sich gegenseitig aufheben, sind fie wesentlich entgegengesezt. Das (wirkliche) gegenseitige Aufheben bestimmt ben Umfreis des wesentlichen Entgege Tenns. Seben sie fich nicht auf, so find sie sich nicht wefentlich entgegen (essentialiter opposita). - Dies ist ein Pa= radoron, gegen welches sich abermals der so eben angezeigte Migverstand erhebt. Remlich man wird auf den erften Anschein glauben, bier werde von einem zufälligen auf ein wesentliches geschlof= fen; aus dem gegenwartigen Aufheben konne man zwar auf bas wesentliche Entgegenseyn. Schlieffen; nicht aber umgefehrt aus bem wesentlichen Ent= gegensenn auf das gegenwartige Aufheben. Da= für

für müsse noch eine Bedingung hinzu kommen, nemlich der unmittelbare Einfluß beider auseinans der (z. B. bei Körpern, die Amwesenheit in dem gleichen Raume). Beide wesentlich entgegengessezten könnten ja isolirt, und ausser aller Berbinsdung seyn; dann würden sie nicht minder entgesgengesteyn; dann würden sie nicht minder entgesgengesten. — Die Quelle dieses Mißverstandes, so wie das Mittel ihn zu heben, wird sich sogleich zeigen.

Die Materie dieses Wechsels soll seine Form bestimmen, heißt: das wesentliche Entgegenges seztsenn bestimmt das gegenseitige Ausheben; nur unter der Bedingung, daß die Glieder wesentlich entgegengesezt sind, und insofern sie es sind, können sie sich gegenseitig ausheben. — Wird das gegenwärtige Ausheben zwar in die Sphäre des Entgegengeseztsenns überhaupt gesezt, soll aber dieselbe nur nicht etwa aussüllen, sondern nur unter ihr eine engere, deren Grenzlinie die hinzukommende Bedingung des wirklichen Einzslusses bestimme: so wird jeder ohne Bedenken diesen Saz zugeben, und das paradoxe dabei könnte bloß das senn, daß wir ihn erst ausdrüßtlich ankstellten. Aber

Materie des Wechsels, und Form desselben sols len sich gegenseitig bestimmen, d. h. aus dem blossen Entgegensenn soll das gegenseitige Ausbes ben, also auch das Eingreifen, der unmittelbare Einfluß; und aus dem gegenseitigen Auskeben soll das Entgegenseyn folgen. Beides ist Eins und eben Dasselbe: sie sind an sich entgegengesezt, oder — sie heben sich gegenseitig auf. Ihr Einssluß, und ihr wesentliches Entgegengeseztseyn ist Ein und eben Dasselbe.

Wir reflektiren noch weiter über biefes Resultat. Das, was durch die vorgenommene Synthesis eigentlich zwischen die Wechselglieder gesezt ift, ist die Nothwendigkeit ihrer Berbindung; jenes X, welches' die Unvollständigkeit eines von beiden zeigt, und nur in beiden enthalten fenn fann. Die Möglichkeit, ein Genn an fich von einem Cenn int Wechfel abzufondern, wird geläugnet: beide find gefest als Wechselglieder, und find auf= fer dem Wechsel gar nicht gesezt. — Es wird von realem Entgegenseyn auf das Entgegensezen, ober ibeale Entgegensenn gefolgert, und umge= kehrt; reales Entgegensenn, und ideales find Eins und eben Daffelbe. - Der Anftoß, den der ges meine Menschenverstand baran nimmt, verschwin= bet, sobald man fich erinnert, daß bas eine Glied des Wechfels das Sch ift, dem nichts ent= gegen ift, als was es fich entgegensest; und bas feibst keinem entgegen ift, dem es fich nicht entgegensett. Das jezige Resultat ift bemnach unter einer andern Geffalt gerade bas vorige.

7) In der Wirksamkeit bestimmen sich gegenseitig Die Thatigkeit, als synthetische Einheit gedacht, und der Wechsel, als synthetische Einheit gedacht, und machen selbst eine synthetische Einheit aus.

Die Thätigkeit als synthetische Einheit, kön=
nen wir ein mittelbares Sezen (das lestere Wort im bejahenden Sinne gebraucht — ein Sez
zen der Realität vermittelst eines Nicht=Sezens
derselben) nennen; der blosse Wechsel, als syn=
thetische Einheit, besteht in der Identität des
wesentlichen Entgegenseyns, und realen Aushebens.

1) Durch die erftere wird ber legtere bestimmt, beißt: Die Mittelbarkeit bes Gezens (auf welche es bier eigentlich ankommt), ift die Bedingung und ber Grund davon, daß das wesentliche Entgegensenn, und das reale Aufheben vollig Gins und eben Daffel= be find : weil , und inwiefern das Gezen ein mittelba= res ift, find Entgegensenn und Aufheben identisch. a) Fande ein unmittelbares Gezen der Glieder, welche wedrieln follen, ftatt, fo waren Entgegensenn. und Aufheben verschieden. Gezet, Die Wechfelglieder fenen A und B. Geget A fen zuforderft = A und B = B, hernach aber, b. i. einer bestimmten Quan= titat nach, sen A auch gleich - B, und B gleich -A: fo konnten gar wohl beide ihrer erften Bedeutung nach geset senn, ohne daß fie sich dadurch aufhoben. Don bem, worin fie entgegengesezt waren, murde ab= ftrahirt; fie waren bemnach nicht, als wesentlich ent= gegengesest (beren Befen in bem bloffen Entgegenge= feztsenn besteht) und sich gegenseitig aufhebend gesezt,

weil fie ummittelbar, eins von bem andern unabhangig, gesezt maren. Aber bann maren fie auch nicht als bloffe Wechselglieder, soudern als Realitat an frch (A = A. S. 1.) gesezt. Wechselglieder kon= nen nur mittelbar gesezt werden; A ift gleich -B, und schlechthin nichts weiter; und Bist gleich -A, und schlechthin nichts weiter; und aus diefer Mit= telbarkeit des Gegens folgt das wesentliche Entgegen= fenn, und das gegenseitige Aufheben, und die Iden= titat beider. Denn b) wenn A bloß als das Gegens theil von B gesezt ift, und gar feines andern Pradis fats fahig ift, und B bloß als das Gegentheil von A, und gar feines andern Pradifats fahig (auch nicht des Pradifats eines Dinges, welches die noch nicht zu strenger Abstraktion gewohnte Einbildungs= fraft einzumischen stets bereit ift), mithin A nicht anders als real zu sezen ift, als daß B nicht - und B nicht anders, als daß A nicht gefest werde; fo be= fteht ja offenbar ihr gemeinschaftliches Wesen darin, baß jedes durch das Richt = Gezen des andern gefest werde, also im Entgegensenn; und - wenn von einer thatigen Intelligenz, welche fest, abstra= hirt, und bloß auf die Wechselglieder reflektirt wird barin, daß fie fich gegenseitig aufheben. Thr wes fentliches Entgegensenn, und ihr gegenseitiges Aufhe= ben find bemnach insofern identisch, inwiefern jedes Glied bloß durch bas Richt = Segen des andern, und fchlechthin nicht anders gefest wird.

Dies ift nun, laut des obigen, ber Fall mit bem

Ich und Nicht = Ich. Das Ich (hier als absolut thå=
tig betrachtet) kann auf das Nicht = Ich bloß dadurch
Realität übertragen, als es dieselbe in sich nicht
sezt; und umgekehrt in sich nur dadurch Realität
übertragen, daß es dieselbe in das Nicht = Ich nicht
sezt. (Daß der leztere Punkt der oben aufgestellten abs
soluten Realität des Ich nicht widerspreche, wird sich
bei einer nähern Bestimmung desselben ergeben; und
ist zum Theil auch schon hier klar: es ist von einer
übertragenen, und von gar keiner absoluten
Realität die Rede). Das Besen derselben, insosern
sie wechseln sollen, besteht demnach lediglich darin,
daß sie entgegengesezt sind, und einander gegenseitig
ausheben. Demnach

Die Mittelbarkeit des Sezens (wie sich inskünftige zeigen wird, das Gesez des Bewußtsenns:
kein Subjekt, kein Objekt, kein Objekt,
kein Subjekt), und sie allein begründet das wes
sentliche Entgegensenn des Ich und des Nicht-Ich,
und dadurch alle Realität des Nicht-Ich sowohl, als
des Ich — inwiesern die leztere eine bloß als gesezt
gesezte, ideale senn soll; denn die absolute bleibt das
bei unverlohren; sie ist im Sezenden. Sie soll,
so weit wir in unser Synthesis vorgerükt sind, nicht
wiederum durch dassenige, was durch sie begründet
wird, begründet werden; noch kann sie es nach dem
gesezlichen Verfahren mit dem Saze des Grundes.
In den ausgestellten Stüfen demnach, in der Realis
tåt des Nicht-Ich, und der idealen des Ich liegt der

3 2

Grund

Grund jener Mittelbarkeit nicht. Er mußte also im abs soluten Ich liegen; und diese Mittelbarkeit mußte selbst absolut, d. i. durch und in sich selbst begrundet senn.

Diese, hier ganz richtige Folgerungsart führt auf einen neuen, noch abstraktern Idealism, als der voz rige es war. In dem vorigen wurde eine an sich ges sezte Thätigkeit aufgehoben durch die Natur und das Wesen des Ich. Sie, die an sich gar wohl mögliche Thätigkeit, wurde schlechthin und ohne allen weitern Grund aufgehoben; und dadurch wurde ein Objekt, und ein Subjekt, u. s. s. s. möglich. In jenem Ideas lismus entwikelten sich die Vorstellungen, als solche, auf eine uns gänzlich unbekannte, und unzugängliche Art aus dem Ich; etwa wie in einer konsequenten, d. i. in einer bloß idealistischen prästabilirten Harmonie.

In dem gegenwärtigen Idealismus hat die Thätigz feit überhanpt ihr Gesez unmittelbar in sich selbst: sie ist eine mittelbare, und schlechthin keine andere, abz solut darum, weil sie es ist. Es wird demnach gar keine Thätigkeit im Ich aufgehoben; die mittelbare ist vorhanden, und eine unmittelbare soll es überhanpt nicht geben. Aus der Mittelbarkeit dieser Thätigkeit aber läßt sich alles übrige — Realität des Nicht = Ich, und insofern Negation des Ich, Negation des Nichtz Ich, und insofern Realität des Ich vollkommen erkläz ren. Hier entwikeln sich die Vorstellungen ans dem Ich nach einem bestimmten und erkennbaren Geseze seiner Natur. Für sie läßt sich ein Grund ansühren, nur nicht für das Gesez. Dieser leztere Idealismus hebt nothwendig den erstern auf, weil er das, was ienem unerklärlich war, wirklich aus einem hohern Grunde erklärt. Der erstere Idealismus läßt sich sogar idealistisch widerlegen. Der Grundsaz eines solchen Systems würde heissen: Das Ich ist endlich, schlechthin weil es endlich ist.

Db min gleich ein solcher Jdealismus höher hinauf steigt, so steigt er doch nicht so hoch, als man steiz gen soll; bis zum schlechthin gesezten und unbedingzten. Zwar soll eine Endlichkeit schlechthin gesezt senn; aber alles Endliche ist, vermöge seines Begriffes, bez grenzt durch sein Entgegengeseztes: und absolute Endzlichkeit ist ein sich selbst widersprechender Begriff.

Ich nenne zum Unterschiede jenen ersten Idealisz mus, der etwas an sich geseztes aushebt, den quaz litativen; den leztern, der sich ursprünglich eine beschränkte Quantität sezt, den quantitativen.

Dadurch, daß das Wesen der Wechselglieder in dem blossen Eutgegenseyn besteht, wird die Mittelbarkeit des Sezens bestimmt; nur unter Bedingung des ersstern ist sie möglich. Wenn das Wesen der Wechselz glieder noch in etwas anderm besteht, als im blossen Entgegenseyn, so ist sogleich klar, daß durch das Nicht Sezen des Einen seinem ganzen Wesen nach, noch gar nicht das andere seinem ganzen Wesen nach, gesezt sen; und umgekehrt. Besteht ihr Wesen aber in nichts anderm, so können sie, wenn sie gesezt wers

den sollen, nur mittelbar gesezt werden, wie aus dem so eben gesagten erhellet.

Hier aber wird das wesentliche Entgegensenn, das Entgegensenn an sich, als Grund der Mittelbarkeit des Sezens aufgestellt. Das erstere ist schlechthin, und läßt sich nicht weiter erklären; die leztere ist durch die erstere begründet.

So wie die erftere Folgerungsart einen quantitatis ven Idealismus, so stellt diese einen quantitativen Realismus auf, der wohl zu unterscheiden ift von dem oben aufgestellten qualitativen Realismus. In ihm geschieht durch ein unabhängig bom Ich in sich selbst Realitat habendes Richt = Ich ein Gindruk auf das 3ch, wodurch die Thatigkeit deffelben zum Theil zu= rufgedrängt wird; der bloß quantitative Realist bescheidet hierüber sich seiner Unwiffenheit, und erkennt an, daß das Gegen der Realitat in das Richt = 3ch für das Ich erft nach dem Gefeze bes Grundes gesche= he; aber er behauptet das reale Borhandens fenn einer Einschränkung des Sch, ohne alles eigne Zuthun des Ich selbst; weder durch abso= lute Thatigkeit, wie der qualitative Idealist, noch nach einem in feiner Natur liegenden Gefeze, wie ber quantitative Idealist behauptet. Der qualitative Realift behauptet die vom Ich unabhängige Realität eines bestimmenden; der quantitative, die vom 3ch unabhängige Realitat einer bloffen Beftimmung. Es ift eine Bestimmung im Ich ba, beren Grund nicht in das Ich zu fegen ift; das ift ihm Fakrum : über

über den Grund derselben an sich ist ihm die Unterssuchung abgeschnitten, d. i. sie ist für ihn schlechthin und ohne allen Grund da. Er muß allerdings nach dem in ihm selbst liegenden Geseze des Grundes dieselz be auf etwas im Nicht = Ich, als Real = Grund, bez ziehen; aber er weiß, daß dieses Gesez bloß in ihm liegt, und wird dadurch nicht getäuscht. Es fällt sogleich jedem in die Augen, daß dieser Realismus kein andrer ist, als der oben unter dem Namen des kritischen aufgestellte Idealismus, wie denn auch Kant keinen andern aufgestellt hat, als diesen, noch auf der Stuffe der Reslexion; auf welche er sich gezstellt hatte, einen andern aufstellen konnte, noch wollte \*):

I 4 Von

Rant erweist die Idealität der Objekte aus der vorausgesestent Idealität der Zeit und des Raumes: wir werden umgekehrt die Idealität der Zeit und des Raums aus der erwiesenent Idealität der Objekte erweisen. Er bedarf idealer Objekte, um Zeit und Raum zu füllen; wir bedürsen der Zeit und des Raums, um die idealen Objekte stellen zu können. Daher geht unser Idealismus, der aber gar kein dogmatischer, sondern ein kritischer ist, um einige Schritte weiter, als der seinige.

Es ist hier weder der Ort zu zeigen, was sich übrigens handgreislich zeigen läßt, daß Kant sehr wohl auch das wußte,
was er nicht sagte; noch der, die Gründe anzugeben,
warum er nicht alles sagen konnte, noch wollte, was er wußte. Die hier aufgestellten, und aufzustellenden Principien
liegen offenbar den Seinigen zum Grunde, wie jeder sich
überzeugen kann, der sich mit dem Geiste seiner Philosophie (die doch wohl Seist haben dürfte) vertraut machen will.
Daß er in seinen Kritiken die Wissenschaft nicht, sondern nur

Bon bem fo eben beschriebnen quantitativen Ibealis: mus ift der jest aufgestellte Realismus badurch unter= schieden, daß zwar beide eine Endlichfeit des 3ch annehmen; aber der erftere eine schlechthin gesezte, der leztere eine zufällige, die fich aber auch nicht wei= ter erklaren lagt. Der quantitative Realismus bebt ben quantitativen, als ungegrundet und überflußig auf, badurch, daß er ohne ihn, freilich mit dem gleis chen Fehler, vollkommen erklart; was durch ihn er= flart werden follte, das Borhandenfenn eines Dbjekts im Bewußtsenn. Mit dem gleichen Fehler, fage ich : nemlich er kann schlechterdings nicht erklaren, wie eine reale Bestimmung eine ideale, wie eine an fich porhandne Bestimmung eine Bestimmung fur bas fegende Sch werden moge. - Es ift jest frenlich gezeigt, wie durch das wesentliche Entgegengeseztsenn die Mittelbarkeit des Gezens bestimmt und begrundet werde; aber wodurch wird denn das Gezen überhaupt begründet? Wenn gefest werden foll, fo fann freis lich nur mittelbar gefest werden; aber das Gegen an sich ist boch eine absolute Handlung des in dieser Funftion fchlechthin unbestimmten und unbestimmbas ren Ich. Mithin wird diefes Syftem durch die schon oft angedeutete Unmöglichkeit des Ueberganges vom begrenzten zum unbegrenzten gedruft. Der Idealies mus hat mit diefer Schwierigkeit nicht zu kampfen, Denn

die Propadentik derselben aufstellen wolle, hat er einigemal gesagt; und es ist schwer zu begreifen, warum seine Nachbeter nur dieses ihm nicht haben glauben wollen. denn er hebt den Uebergang überhaupt auf; dagegen aber wird er durch einen offenbaren Widerspruch, daß er nemlich schlechthin ein endliches sezt, vernichtet. — Es ist zu erwarten, daß unsere Untersuchung gerade den Gang nehmen werde, wie oben; und daß durch synthetische Vereinigung beider Eynthesen sich ein kriztischer quantitativer Idealism als Mittelweg zwischen beiden Erklärungsarten zeigen werde.

3) Die Mittelbarfeit des Sezens, und das mefentliche Entgegenseyn bestimmen fich gegenseitig; beibe fullen Eine und ebendieselbe Sphare aus, und find Gins. Es ift sogleich flar, wie dies gedacht werden miffe, um als möglich gebacht werden zu konnen; nemlich Senn und Gefegtsenn, ideales und reales Ber= haltniß, entgegensezen, und entgegengeseztsenn musfen Gin und eben Daffelbe fenn. Ferner ift fogleich flar, unter welcher Bedingung bies möglich ift, nem= lich, wenn das im Berhaltniß gefezte und das fezen= de Ein und eben Daffelbe, d. i. wenn das im Ber= haltniß gesezte das Ich ift. — Das Ich soll mit ir= gend einem X, das insofern nothwendig ein Richts Ich fenn mnß, in bem Berhaltniffe ftehen, daß es nur durch das Nicht = Gefegtfenn des andern gefegt senn soll, und umgekehrt. Nun steht das Ich, fo gewiß es ein Ich ift, nur insofern in einem gewissen Berhaltniß, als es fich fest, als stehend in diesem Berhaltnisse. Also ift, vom 3ch gebraucht, völlig gleich, ob man fagt: es wird in diefes Berhaltniß gefegt, oder es fegt fich in Diefes Berhaltnis. Es

kann nur insofern darein versezt werden (realiter) als es sich darein sezt (idealiter): und es kann sich nur insofern darein sezen, als es darein versezt wird, weil durch das blosse, schlechthin gesezte Ich ein solches Verhältniß nicht gesezt ist, sondern demselben viels mehr widerspricht.

Wir entwikeln noch beutlicher ben wichtigen Inhalt unfrer Synthesis. - Es ift - immer unter Bor= aussezung bes zu Anfange unsers S. aufgestellten Saupts sazes bes gesammten theoretischen Berfahrens, aus welchem Hauptsaze wir alles bisherige entwikelt has ben; aber auch unter feiner andern Boraussezung es ist, sage ich, Gesez für das Ich; Ich sewohl als Nicht = Ich nur mittelbar zu sezen; d. i. das Ich bloß burch Nichtsezen des Nicht = Ich, und das Nicht = Ich bloß durch Michtsezen des Ich. (Das Ich ist in jes dem Falle, mithin schlechthin, das fegende, wo= bon aber in unfrer gegenwartigen Unterfuchung abstras hirt wird; bas gefegte ift es nur unter ber Bedins gung, baß das Nicht = Ich gesezt werde, als nicht gesezt; daß es negirt werde.) - In gemeinerer Sprache ausgedruft: das Ich, so wie es bier bes trachtet wird, ift bloß das Gegentheil des Nicht = 3ch und nichts weiter; und das Nicht = Ich bloß das Gegentheil des Ich und nichts weiter. Rein Du, fein Ich; fein Ich, fein Du. Wir wollen um der Deuts lichkeit willen schon von jest an, in diefer Rukficht, aber auch in keiner andern, das Richt = Ich Dbjekt; bas 3ch Gubjekt nennen; ob wir gleich bas pafs fende

sende dieser Benennungen hier noch nicht zeigen könst nen. Das von diesem Wechsel unabhängige Nicht-Ich soll nicht Objekt, und das von ihm unabhängige Ich nicht Subjekt genannt werden. — Also Subjekt ist das, was nicht Objekt ist, und weiter hat es bis jezt gar kein Prådikat; und Objekt ist das, was nicht Subjekt ist, und weiter hat es bis jezt auch kein Präsdikat.

Legt man dieses Gefeg, ohne weiter nach einem Grun= de gut fragen, der Erklarung der Borftellung gum Grun= be, fo bedarf man zuforderst feiner Ginwirkung des Nicht = 3ch, die der qualitative Realist annimmt, um das im Ich vorhandne Leiden zu begründen bann bedarf man felbst dieses Leidens (Affektion, Bestimmung) nicht, das der quantitative Realist ans nimmt, jum Behuf feiner Erklarung. - Dehmet an, das Ich muffe überhaupt fezen, fraft feines De= fens; ein Gag, ben wir in der folgenden Sauptinna thefis erweisen werden. Dun fann es nur fegen, entweder das Subjekt, oder das Dbjekt, und beide nur mittelbar. Es foll bas Dbjekt fegen; - bant hebt es nothwendig das Subjekt auf, und es entsteht in ihm ein Leiden, es bezieht diefes Leiden nothwens dig auf einen Real : Grund im Richt : 3ch, und fo entsteht die Vorstellung von einer vom Ich unabhans gigen Realität des Nicht : Ich. - Ober es fest bas Subjekt, so hebt es nothwendig das gefezte Dbjekt auf, und es entsteht abermals ein Leiden, welches aber auf eine Thatigkeit des Gubjekts bezogen wird,

und die Vorstellung von einer vom Nicht=Ich unabe hängigen Realität des Ich erzeugt; (die Vorstellung von einer Freyheit des Ich, welche in unser gegen= wärtigen Folgerungsart allerdings eine blos vors gestellte Freyheit ist.) — So ist, von dem Mit= telgliede aus, wie es kraft der Geseze der Synthesis allerdings geschehen soll, das (ideale) Leiden des Ich, und die (ideale) unabhängige Thätigkeit des Ich so= wohl, als des Nicht=Ich vollkommen erklärt und be= gründet.

Da aber das aufgestellte Gefes offenbar eine Be= ftimmung (ber Thatigfeit des 3ch, als folcher) ift, fo muß es einen Grund haben, und die Bif= senschaftslehre hat den Grund deffelben aufzuzeigen. Mun lagt fic, wenn man nicht durch eine neue Enns thefis ein Mittelglied einschiebt, wie man doch foll, ber Grund nur in den biefe Beftimmung gus nåchft begrangenden Momenten, bem Gegen bes Ich, oder seinem Leiben, suchen. Das erftere nimmt als Bestimmungsgrund an, ber quantitative Idealift, welcher jenes Gefes zum Gefeze bes Gegens überhaupt macht; das zweite der quantitative Realift, der es aus dem Leiden des Ich ableitet. Rach bent ersten ift jenes Gesez ein subjektives, und ideales, bas seinen Grund bloß im Ich bat; nach bem zweis ten ein objektives und reales, das seinen Grund nicht im Ich hat. — 2Bo es ihn haben moge, ober ob es überhaupt einen habe, barüber ift die Untersuchung abgeschnitten. Freilich muß bie als unerklarlich aufs geftella

gestellte Affektion des Ich auf eine sie bewirkende Realität im Nicht = Ich bezogen werden; aber das ge= schieht blos zur Folge von einem erklärbaren, und eben durch die Affektion erklärten Gescze im Ich.

Es ist das Resultat unster so eben aufgestellten Synthesis, daß beide Unrecht haben; daß jenes Gezsez weder ein blos subjektives, und ideales, noch ein blos objektives und reales sen, sondern daß der Grund desselben im Objekt und Subjekt zugleich liegen musse. Wie er aber in beiden liege, darüber ist die Untersuchung vor der Hand abgeschnitten, und wir bescheiz den uns hierüber unster Unwissenheit, und das ist denn der kritische quantitative Idealismus, dessen Ausstellung wir oben versprachen. Da jedoch die oben gegebne Aufgabe noch nicht vollständig gelöst ist, und wir noch mehrere Synthesen vor uns haben, so dürste wohl in der Zukunst sich etwas bestimmteres über diese Art der Begründung sagen lassen.

- b) Eben so, wie wir den Begriff der Wirksamkeit bes handelt haben, behandeln wir jezt den Begriff der Substantialität; wir vereinigen synthetisch die Thäs tigkeit der Form, und der Materie; dann die Form des blossen Wechsels mit der Materie desselben; und endlich die dadurch entstandnen synthetischen Einheisten mit einander.
  - 2) Zuförderst die Thätigkeit der Form, und der Materie; (in welchem Sinne diese Ausdrüfe hier gebraucht werden, wird aus dem obigen als bekannt vorausgesezt.)

Die Hauptsache, worauf es bei diesem Momente sowohl, als bei allen folgenden, eigent= lich ankommt, ist, das Charakteristische der Substantialität richtig und bestimmt aufzufassen.

Die Thatigfeit ber Form in Diefem besondern Wechsel ist nach dem obigen ein Richt = Gegen burch ein absolutes Gezen; - bas Gezen ei= nes etwas als nicht gefegt, burch bas Gegen eines andern als gefegt: Regation burch Affir= mation. - Das Nichtgesezte soll also doch ge= fest werden, es foll gefest werden, als nicht ge= fest. Es foll bennach nicht überhaupt vernich= tet werden, wie im Wechsel ber Wirksamkeit; fondern nur ausgeschloffen werden aus ei= ner bestimmten Sphare. Es ift bemnach nicht durch das Gegen überhaupt negirt, fondern nur durch ein beftimmtes Gezen. Durch dies fes Gegen, das in diefer feiner Funktion bestimmt, mithin als objektive Thatigkeit auch bestimmend ift, muß das, (als gefegt) gefegte gleichfalls bestimmt; d. h. es muß in eine bestimmte Cpha= re gefest werden, als diefelbe ausfüllend. Und fo lagt fich einsehen, wie durch ein folches Ce= zen ein anderes gesezt werden konne, als nicht gefegt; es wird nur in diefe Sphare nicht gesezt, und eben baburch in fie nicht gesegt, ober von ibr ausgeschlossen, weil das in fie gesezte dieselbe ausfüllen foll. - Durch diese Sands lung nun wird das ausgeschlossene noch gar nicht

bekommt dadurch schlechthin kein anderes Pradistat, als ein negatives; es ist nicht biese Sphäre. Was für eine es senn möge; oder ob es überhaupt eine bestimmte Sphäre sen, bleibt dadurch allein gänzlich unausgemacht. — Also, der bestimmte Charakter der formaten Thätigkeit bei der Wechselbestimme mung durch Substantialität ist ein Ausschliessen von einer bestimmten, erfüllten, und insofern Totalität (des darin enthaltnen) habenden Sphäre.

Die Comierigfeit dabei ift offenbar die, daß bas ausgeschloßne = B allerdings gesezt, und nur in der Sphare von A nicht gefest; die Sphare von A aber als absolute Totalitat gesest fenn soll, woraus folgen wurde, daß B über= haupt nicht gesezt fenn konne. Mithin muß bie Sphare von A gesegt fenn als Totalitat, und als Nicht = Totalitat zugleich ; fie ift gefest als Totalitat, in Beziehung auf A; fie ift gefest als Richt . Totalitat in Beziehung auf bas ausge= schlofine B. Nun aber ist die Sphare von B felbst nicht bestimmt; sie ift blos negativ bes stimmt, als die Sphare Nicht = A. A wurde mithin, wenn auf alles Rutficht genommen wird, gefest, als bestimmter, und insofern totaler voll= ftandiger Theil eines unbestimmten, und infofern nicht vollständigen Gangen. Das Gegen

einer solchen höhern, beide, die bestimme te, und unbestimmte in sich fassens den Sphäre wäre diesenige Thätigkeit, durch welche die so eben aufgestellte formale Thätigkeit möglich würde; mithin die Thätigkeit der Materie, die wir suchen.

(Es sen gegeben das bestimmte Stuf Gisen = C welches sich fortbewegt. Ihr sezt das Ei= fen schlechthin, wie es durch seinen bloffen Be= griff (vermöge des Sazes A = A S. 1.) ge= fest ist = A, als absolute Totalitat, und fin= det in der Sphare deffelben die Bewegung = B nicht; ihr schließt demnach durch das Gezen von A B aus seiner Sphare aus. Doch hebt ihr die Bewegung des Stuff Gifen = C nicht auf, ihr wollt ihre Möglichkeit gar nicht schlechthin laugnen: also ihr fest fie auffer der Sphare von A in eine unbestimmte Sphare, weil ihr gar nicht wißt, unter welcher Bebingung, und aus welchem Grunde das Stuf Gifen = C fich be= wegen moge. Die Sphare A ift Totalitat des Gifens, und ift es doch auch nicht, denn die Bewegung von C, das boch auch Gifen ift, ift darunter nicht mit befaßt. Ihr mußt bemnach um beibe Spharen eine hobere zieben, die beis des, bewegtes und unbewegtes Gifen in sich faffe. Infofern das Gifen diefe hobere Gphare erfüllt, ift es Substang; (nicht insofern es die Sphare A als folche erfüllt, wie man gewohns lich

lich irrig dafür hält; in dieser Rükssicht ist es Ding an sich) Bewegung und Nicht=Bewegung sind seine Accidenzen. Daß ihm die Nicht=Be= wegung in einem andern Sinne zukomme, als die Bewegung, und worauf das sich gründe, werden wir zu seiner Zeit sehen.)

Die Thatigkeit der Form bestimmt die der Ma= terie, wurde heiffen: blos insofern etwas von der absoluten Totalität ausgeschlossen, und als nicht enthalten in ihr gefezt wird, kann eine umfaffenbere, aber unbestimmte Gphare gefegt werden; nur unter Bedingung des wirklichen Ausschlieffens ift eine hohere Sphare möglich; fein Ausschlieffen, feine umfaffendere Gphare; d. h. fein Accidens im Ich , fein Micht = Ich. Der Ginn dieses Sazes ift sogleich flar , und wir fegen blos einige Worte über feine Anwendung hinzu. — Das Ich ist ursprünglich gesezt, als fich sezend; und das fich sezen fullt in= sofern die Sphare seiner absoluten Realitat aus. Sezt es ein Objekt, so ist dieses objektive Sezen auszuschliessen aus jener Sphare, und in die entgegengesezte bes fich nicht fegens zu se= gen. Gin Objekt segen, und - fich nicht fegen, ist gleich bedeutend. Bon dieser Handlung geht das gegenwärtige Raisonnement aus; es behaup= tet: das Ich fest ein Objekt, oder es schließt et= was von sich aus, schlechthin weil es ausschließt, und aus feinem hohern Grunde: burch biefes

Ausschlieffen nun wird erft die hohere Sphare des Gezens überhaupt (davon abstrahirt, ob das Ich, oder ein Nicht = Ich gesezt werde) möglich."— Es ift flar, daß diefe Folgerungs: art idealistisch ift, und mit dem oben aufgestell= ten quantitativen Ibealismus, nach welchem bas Ich etwas als ein Nicht = Ich fezt, schlechthin weil es daffelbe fest, zusommentrift. In einem folchen Sufteme mußte demnach der Begriff der Substantialitat gerade fo erflart werden, wie er fo eben erklart worden ift. - Es wird ferner im allgemeinen hier flar, daß das Gich fezen, in doppelter Beziehung der Quantitat vorkomme; einmal als absolute Totalitat; einmal als be= stimmter Theil einer unbestimmten Groffe. Die= ser Saz durfte in der Zufunft hochst wichtige Fol= gen haben. — Ferner ift flar, daß durch die Substang nicht das baurende sondern bas allumfaffende bezeichnet werde. Das Merk= mal des daurenden fommt der Substang nur in einer fehr abgeleiteten Bedeutung gu.

Die Thätigkeit der Materie bestimmt und bes
dingt die der Form — würde heissen: Die ums
fassendere Sphäre, als eine umfassendere, (mits
hin mit den ihr untergeordneten Sphären des
Ich, und Nicht=Ich) ist schlechthin zesezt;
und dadurch wird erst das Ausschliessen, als
wirkliche Handlung des Ich, (unter einer noch
hinzukommenden Bedingung) möglich. — Es

lismus führt, und zwar auf einen Measlismus führt, und zwar auf einen qualitativen Realismus. Ich, und Nicht = Ich sind, als entgegengesezte, gesezt: das Ich ist überhaupt sezend; daß es unter einer gewissen Bedins gung, wenn es nemlich das Nicht=Ich nicht sezt, sich sezt ist zufällig, und bestimmt durch den Grund des Sezens überhaupt, der nicht im Ich liegt. — Das Ich ist in dieser Folgerungs= art ein vorstellendes Wesen, das sich nach der Beschaffenheit der Dinge an sich richten muß.

Aber feine Folgerungsart von beiden foll gelten, fondern beide follen gegenseitig burcheinan= ber modifizirt werden. Weil bas Ich einiges von fich ausschlieffen soll, soll eine hohere Sphas re fenn, und gefest werden, und weil eine hohe= re Sphare ift, und gesezt ift, muß das Ich eis niges von fich ausschlieffen. Rurger: es ift ein Nicht = Ich, weil bas Ich fich einiges entgegen= fest; und bas Ich fest einiges fich entgegen, weil ein Nicht = Ich ift, und gesest wird. Rein's begrundet das andere, sondern beides ift eine und ebendieselbe Handlung des Ich; die blos in der Reflexion unterschieden werden fann. -Es ist sogleich flar, daß dieses Resultat gleich fen dem oben aufgestellten Gaze: Der Ideal= und Real : Grund find Gins und eben Daffelbe; und aus ihm fich erlautern laffe; daß demnach durch das gegenwartige Resultat eben fo wie

durch den genannten Saz der kritische Idealis= mus aufgestellt werde.

B) Die Form des Wechsels in der Substantialität, und die Materie desselben sollen sich gegenseitig bestimmen.

Die Form bes Wechfels besteht im ge= genseitigen Ausschlieffen und Ausgeschloffenwer= den der Wechfelglieder durcheinander. Wird A gesezt, als absolute Totalitat, so wird B aus der Sphare deffelben ausgeschlossen, und geset in die unbestimmte, aber bestimmbare Sphare B. - Umgekehrt, so wie B gesezt wird, (auf B als gesezt, reflektirt wird,) wird A ausge= schlossen aus der absoluten Totalität; nemlich die Sphare A ift nun nicht mehr absolute Totalitat; fondern fie ift zugleich mit B Theil einer unbe= ftimmten, aber beftimmbaren Sphare. - Das legtere ift mohl zu merken, und richtig aufzufaf= fen, benn barauf kommt alles an. - Alfo bie Form des Wechfels ift gegenseitiges Ausschlieffen ber Wechselglieder von ber absoluten Totalitat.

(Sezet Eisen überhaupt und an sich; so habt ihr einen bestimmten vollständigen Begriff, der seine Sphäre füllt. Sezet das Eisen sich fortbes wegend; so habt ihr ein Merkmal, das in jes nem Begriffe nicht liegt, und demnach von ihm ausgeschlossen ist. Wie ihr aber diese Bewegung doch dem Eisen zuschreibt; so ist der vorher bestimmte Begriff des Eisens nicht mehr bestimmt,

sondern blos bestimmbar; es fehlt in ihm eine Bestimmung, die ihr zu seiner Zeit als Anzieh= barkeit durch den Magnet bestimmen werdet).

Die Materie des Wechfels anbelan= gend, ift fogleich flar, daß in der Form deffel= ben, wie sie so eben dargelegt worden, unbe= stimmt bleibt, welches die eigentliche Totalität fen: Goll B ausgeschlossen werben, so füllt die Sphare von A die Totalitat; foll im Gegentheil B gefezt werden, fo fullen beide Spharen, die von B und von A die zwar unbestimmte aber bes stimmbare Totalitat. (Daß auch die legtere Sphare des A und B noch zu bestimmen fen, davon wird hier ganglich abstrahirt). Diese Uns bestimmtheit fann nicht bleiben. Die Totalitat in beider Rufficht ift Totalitat. hat nun nicht jede noch auffer diesem ein anderes Merkmal, wodurch fie von einander zu unterscheiden find, fo ift der gange postulirte Wechfel unmbglich; bem bann ift die Totalitat Gins, und es ift nur Ein Wechselglied; mithin überhaupt fein Wech= fel. (Faglicher, aber weniger ftringent! -Denkt euch als Zuschauer dieses wechselseitigen Ausschlieffens. Wenn ihr die zwiefache Totali= tat nicht unterscheiden konnt, zwischen welcher der Wechsel schwebt, so ist fur euch kein Wech= fel. Ihr konnt fie aber nicht unterscheiden, wenn nicht auffer beiden, infofern fie nichts als Totalitat find, irgend ein X liegt, nach welchem ihr euch orientirt). Mithin wird zum Behuf der Möglichkeit des postulirten Wechsels die Bestimmbarkeit der Totalität, als solcher, vorausgesezt; es wird vorausgesezt, daß man beide Totalitäten an irgend etwas unterscheiden könne; und diese Bestimmbarkeit ist die Materie des Wechsels, dasjenige, woran der Wechsel fortläuft, und wodurch einzig und allein er fixirt wird.

(Wenn ihr bas Gifen, etwa fo wie es burch Die gemeine Erfahrung ohne gelehrte Renntniß ber Naturlehre gegeben ift, an fich, b. h. ifolirt, und auffer aller euch bemerkbaren Berbindung mit etwas auffer demfelben, unter andern auch als beharrlich an seinem Orte fest, fo gehort bie Bewegung nicht in den Begriff beffelben, und ihr habt, wenn es euch in ber Erscheinung als fich fortbewegend gegeben wird, gang recht, wenn ihr diese Bewegung auf etwas auffer bemfelben bezieht. Aber wenn ihr benn doch die Beme= gung bem Gifen zuschreibt, worin ihr gleichfalls recht habt, fo ift jener Begriff nicht mehr vollståndig, und ihr habt in dieser Rufficht ihn weiter zu bestimmen, und z. B. bie Angiehbarfeit durch den Magnet in seinen Umfang zu fezen. -Das macht einen Unterschied. Wenn ihr von bem erften Begriffe ansgeht, fo ift die Beharrlichfeit am Orte bem Gifen wefentlich, und nur die Bewegung in ihm ift zufällig; geht ihr aber

lichkeit sowohl zufällig, als die Bewegung; denn die erstere steht gerade so unter der Bedingung der Abwesenheit, als die leztere unter der Bedingung der Abwesenheit eines Magnets. Ihr send also desorientirt, wenn ihr nicht einen Grund angeben könnt, warum ihr vom ersten, und nicht vom zweizten Begriffe oder umgekehrt, ausgehen mußtet; d. i. im allgemeinen, wenn sich nicht auf irgend eine Art bestimmen läßt, auf welche Totalität man zu restektiren habe; ob auf die schlechthin gesezte und bestimmte, oder auf die durch diese und das ausgeschloßne entstandne bestimmbare, oder auf beide.

(Die Form des Wechfels bestimmt feine Materie, wurde heiffen: bas gegenseitige Ausschlieffen ift es, welches die Totalität in dem eben aufgestellten Ginne bestimmt , b. i. welches andeutet, welche von beiden möglichen Totalitäten absolute Totalitat fen, und von welcher ausgegan= gen werden muffe. Dasjenige, welches ein ande= res von der Totalität ausschließt, ift, insofern es ausschließt, die Totalität; und umgekehrt, und weiter giebt es gar feinen Bestimmungsgrund ber= felben. - Wird durch das fchlechthin gefegte A ausgeschlossen B, so ift infofern A Totalitat: und wird auf B reflektirt, und demnach A nicht als Totalitat betrachtet, fo ift infofern A + B, bas an fich unbestimmt ift, die bestimmbare Totalitat. Bestimmtes, ober bestimmbares ift Totalitat; nach=

dem man es nun nimmt. — Zwar scheint in dies sem Resultate nichts neues, sondern gerade das, was wir vor der Synthesis vorher auch wußten, gesagt zu seyn; aber vorher hatten wir doch Hofs nung, irgend einen Bestimmungsgrund zu sinden. Durch das gegenwärtige Resultat aber wird diese Hossnung völlig abgeschnitten; seine Bedeutung ist negativ, und es sagt uns: es ist überhaupt gar tein Bestimmungsgrund möglich als durch Relation.

(Im vorigen Beispiel kann man von dem schlecht= hin gesezten Begriffe des Eisens ausgehen, so ist die Beharrlichkeit am Orte dem Eisen wesentlich; oder von dem bestimmbaren Begriffe desselben, so ist sie ein Accidens. Beides ist recht, je nachdem man es nimmt, und es läßt hierüber sich gar keine bestimmende Regel geben. Der Unterschied ist le= diglich relativ.)

Die Materie des Wechsels bestimmt seine Form, würde heissen: Die Bestimmbar= feit der Totalität, im erklärten Sinne, die dem= nach gesezt ist, da sie etwas anderes bestim= men soll, (d. i. die Bestimmung ist wirklich mög= lich, und es giebt irgend ein X. nach welchem sie geschieht, mit dessen Aufsuchung wir es aber hier nicht zu thun haben) bestimmt das gegenseitige Ausschliessen. Eins von beiden, entweder das bestimmte, oder das bestimmbare, ist absolute Totaslität, und das andere ist es dann nicht; und es giebt daher auch ein absolutes Ausgeschloßne, dassienige,

jenige, welches durch jene Totalität ausgeschlossen wird. Ist z. B. das bestimmte — absolute Totalität, so ist das dadurch ausgeschlosne das absolut ausgeschlosne. — Also — das ist das Resultat der gegenwärtigen Synthesis — es giebt einen absoluten Grund der Totalität, und dieselbe ist nicht lediglich relativ.

(Im obigen Beispiele — es ist nicht gleichgülztig, ob man von dem bestimmten Begriffe des Eizsens, oder von dem bestimmbaren Begriffe desselzben ausgehen; und ob man die Beharrlichkeit am Orte für ein wesentliches desselben oder für etwas zufälliges halten wolle. Gesezt es müste, aus irzgend einem Grunde, von dem bestimmten Begriffe des Eisens ausgegangen werden, so ist nur die Bewegung ein absolutes Accidens, nicht aber die Beharrlichkeit.)

Reins von beiden soll das andre, sons dern beide sollen sich gegenseitig bes stimmen heißt: — um ohne lange Umschweise zur Sache zu kommen — absoluter und relativer Grund der Totalitäts = Bestimmung sollen Eins, und eben dasselbe seyn; die Relation soll absolut, und das absolute soll nichts weiter seyn, als eine Relation.

Wir suchen dieses höchst wichtige Resultat deut= lich zu machen. Durch die Bestimmung der To= talität wird zugleich das ausschliessende bestimmt, und umgekehrt: das ist auch eine Relation, aber über sie ist keine Frage. Die Frage ist, welche von beiden möglichen Bestimmungsarten ist anzunehmen, und festzusezen. Hierauf wurde im ersten Gliede geantwortet; keine von beiden; es giebt hierbei gar keine bestimmte Regel, als die: nimmt man die eine an, so kann man insosern die andere nicht annehmen, und umgekehrt; welche von beiz den aber man annehmen solle, darüber läßt sich nichts festsezen. Im zweiten Gliede wurde geants wortet: es ist eine von beiden anzunehmen, und es muß darüber eine Regel geben. Welches aber diese Regel sen, mußte natürlich unentschieden bleiz ben, weil Bestimmungsgrund des auszuschliess senden son sollte.

Beide Saze werden durch den gegenwartigen verzeinigt; es wird demnach durch ihn behauptet: es sen allerdings eine Regel, aber nicht eine solche, die eine von beiden Bestimmungsarten, sondern die beide, als gegenseitig durcheinander zu bestimmend, aufstelle. — Keine einzelne von den die jezt als solche betrachteten ist die gesuchte te Totalität, sondern beide gegenseitig durcheinanz der bestimmt, machen erst diese Totalität. Also — von einer Relation beider Bestimz mungsarten, der durch Relation, und der abssoluten, ist die Rede; und durch diese Melation wird erst die gesuchte Totalität aufgestellt. Nicht A. soll die absolute Totalität senn, auch nicht A

+ B, sondern A bestimmt durch A + B. Das bestimmbare soll durch das bestimmte, das bestimmte soll durch das bestimmbare bestimmt werden; und die hieraus entstehende Einheit ist die Totalität, welche wir suchen. — Es ist klar, daß dieses das Resultat unster Synthesis senn mußte; aber es ist etwas schwerer zu verstehen, was dadurch gesagt werden möge.

Das bestimmte, und das bestimmbare sollen sich gegenseitig bestimmen, heißt offenbar: die Bestim= mung des zu bestimmenden besteht eben darin, daß es ein bestimmbares sen. Es ist ein bestimm= bares, und weiter nichts; darin besteht sein gan= zes Wesen. — Diese Bestimmbarkeit nun ist die ge= suchte Totalität, d. h. die Bestimmbarkeit ist ein bestimmtes Quantum, sie hat ihre Grenzen, über welche hinaus keine Bestimmung weiter statt sindet; und innerhalb dieser Grenzen liegt alle mögliche Bestimmbarkeit.

Wir wenden dieses Resultat an auf den vorliegens den Fall, und es wird sogleich alles klar seyn. — Das Ich sezt sich. Darin besteht die schlechthin gesezte Realität desselben; die Sphäre dieser Realität ist erschöpft, und enthält daher absolute Totalität (der schlechthin gesezten Realität des Ich). Das Ich sezt ein Objekt. Nothwendig muß dieses objektive Sezen ausgeschlossen werden aus der Sphäre des Sichsezens des Ich. Doch soll dieses objektive Sezen dem Ich zugeschrieben werden; und das

durch erhalten wir dann die Sphäre A + B als (bis jezt unbegrenzte) Totalität der Handlungen des Ich.
— Nach der gegenwärtigen Synthesis sollen beide Sphären sich gegenseitig bestimmen: A giebt, was es hat, absolute Grenze; A + B giebt, was es hat, Gehalt. Und nun ist das Ich sezend ein Obziekt, und dann nicht das Subjekt, oder das Subziekt, und dann nicht ein Objekt, — insosern es sich sezend nach dieser Regel. Und so fallen beide Sphären in einander, und füllen erst vereint eine einzige begränzte Sphäre aus, und insosern besteht die Bestimmung des Ich in der Bestimmbarkeit durch Subjekt und Objekt.

Bestimmte Bestimmbarfeit ift die Totalitat, die wir suchten, und eine folde nennt man eine Gub= ft ang. - Reine Gubftang ift als folche möglich, wenn nicht erft aus bem schlechthin gesezten bier aus dem 3ch, das nur fich fest, herausgegangen, b. i. wenn nicht etwas von demfelben ausgeschloffen wird, hier ein geseztes Nicht = 3ch, oder ein Db= jeft. — Alber die Substang, die als solche nichts weiter als Bestimmbarteit, aber boch eine bestimm= te, fixirte festgesezte Bestimmbarteit fenn foll, bleibt unbestimmt, und ift feine Gubftang (nichts al lum= faffendes) wenn fie nicht wieder durch bas schlecht= bin gefezte bestimmt wird, bier burch bas Gich fe= zen. Das Ich fest fich als: fich fezend da= burch, doß es bas Nicht = Ich ausschließt, ober bas Nicht = 3ch fezend, badurch, daß es fich ausschließt.

— Sich sezen kommt hier zweimal vor; aber in sehr verschiedener Rükssicht. Durch das erstere wird ein unbedingtes, durch das leztere ein bedingtes, und durch ein Ausschliessen des Nichts=Ich bestimmbares Sezen, bezeichnet.

(Die Bestimmung bes Gifens an fich fen Be= harrlichfeit am Drte, fo ift die Beranderung des Orts badurch ausgeschloffen; und das Gifen ift iusofern nicht Gubstang, denn es ift nicht beftimmbar. Run aber foll die Beranderung des Drts dem Gifen zugeschrieben werden. Dies ift nicht möglich in der Bedeutung, daß die Beharrlich= feit am Orte dadurch gang aufgehoben wurde, denn bann wurde bas Gifen felbst, so wie es gefegt ift, dadurch aufgehoben, mithin die Beranderung bes Drts dem Gifen nicht zugeschrieben, welches der Forberung miderspricht. Also die Beharrlichkeit kann nur zum Theil aufgehoben werden, und die Berans derung des Orts wird durch die Beharrlichkeit be= ftimmt und begrengt, b. i. die Orte = Beranderung findet nur ftatt in der Sphare einer gewiffen Bedin= gung (etwa der Unwesenheit eines Magnets) und findet nicht fatt, auffer diefer Sphare. Auffer die= fer Sphare findet wiederum ftatt die Beharrlichkeit. -Wer sieht nicht, daß Beharrlichkeit hier in zwei sehr verschiednen Bedeutungen vorkomme; das eine mat unbedingt, das zweite mal bedingt durch die Abmes fenheit eines Magnets?)

Um in Anwendung des oben aufgestellten Grunds

fazes weiter fortzugehen — so wie A + B bestimmt ist durch A, ist B selbst bestimmt, denn es gehört in den Umfang des nunmehr bestimmten bestimmbazren; und A ist nun selbst, wie eben gezeigt worden, ein bestimmbares. Insofern nun B selbst bestimmt ist, kann auch durch dasselbe A + B bestimmt werzden, und da eine absolute Relation statt sinden — nur sie, die gesuchte Totalität aussüllen soll, so muß es dadurch bestimmt werden. Mithin wird, wenn A + B gesezt, und insofern A unter die Sphäzre des bestimmbaren gesezt ist, A + B hinwies der um bestimmt durch B.

Diefer Gaz wird fogleich flar werden, wenn wir ihn auf den vorliegenden Fall anwenden. - Das Ich foll etwas von sich ansschliessen: dies ift die bis= Ber als das erfte Moment bes ganzen in der Unter= fuchung begriffenen Wechsels betrachtete Sandlung. Ich folgere weiter, - und da ich hier im Gebiete des Grundes bin, fo habe ich das Recht weiter gu folgern - foll das Ich jenes etwas von fich aus= schliessen, so muß dasselbe in ihm, vor dem Mus= schlieffen, b. i. unabhangig von dem Ausschlief= fen gefest fenn, alfo es ift, ba wir keinen bobern Grund anführen konnen, schlechthin gesegt. Gehen wir von diesem Puntte aus, fo ift das Uus= Schlieffen des Ich etwas in dem Schlechthin ges fezten, insofern es bas ift, nicht geseztes, und muß. aus der Sphare deffelben ausgeschloffen werden, es ist ihm nicht wesentlich. (Es ist dem Objekte, wenn baffel=

daffelbe gleich auf eine uns vollig unbegreifliche Art in dem Ich (fur das mögliche Ausschlieffen) gefegt, und insofern allerdings ein Objekt senn foll, gufå'lig, daß es ausgeschlossen, und, - wie fich ferner ergeben wird, zur Folge diefes Ausschlieffens vorgestellt wird. Es ware an sich, - nicht auffer dem Ich, aber im Ich, - ohne diefes Aus= schliessen vorhanden. Das Objekt überhaupt (hier B) ift das bestimmte: Das Ausgeschloffensenn durch das Subjekt (hier B + A) ift das bestimmbare. Das Dbjeft fann ausgeschloffen fenn ober auch nicht, und bleibt in dem obigen Ginne immer Dbjeft. hier kommt das Gesegtsenn des Objekts zweimal vor; aber wer fieht nicht, in welchen verschiednen Bedeutungen: einmal unbedingt, und schlechthin; ein= mal unter Bedingung eines Ausgeschlofz fenfenns burch bas 3ch?

Ans dem als beharrlich gesezten Eisen soll die Bewegung ausgeschlossen werden. Die Bewegung war im Eisen, laut seines Begriffs, nicht gesezt, sie soll jezt vom Eisen ausgeschlossen werden; sie muß demnach unabhängig von diesem Ausschliessen gesezt, und zwar, in Rüksicht auf das Nichtgesezt: seyn durch das Eisen, schlechthin gesezt seyn. [Das heißt — faßlicher, aber weniger stringent — soll man die Bewegung dem Eisen entgegensezen, so muß sie schon bekannt seyn. Durch das Eisen aber soll sie nicht bekannt seyn. Mithin ist sie anderwärts her bekannt; und, da wir hier auf gar nichts weiter

Rüfsicht nehmen, als auf Eisen und Bewegung, — ist sie schlechthin bekannt.] Gehen wir von diesem Begriffe der Bewegung aus, so ist es für ihn zufälzlig, daß er unter andern auch dem Eisen zukomme. Er ist das wesentliche, und das Eisen ist für ihn das Zufällige. Es ist gesezt die Bewegung schlechtzhin. Von ihrer Sphäre wird ausgeschlossen das Eisen, als beharrlich am Orte. Jezt wird die Bezharrlichkeit aufgehoben, und dem Eisen Bewegung zugeschrieben. — Hier kommt der Begriff der Bewegung zweimal vor; einmal unbedingt; das zweiztemal bediest durch die Aushebung der Beharrlichzeit im Eisen.)

Also — und das war der oben aufgestellte syntheztische Saz — die Totalität besteht blos in der vollzständigen Relation, und es giebt überhaupt nichts an sich festes, was dieselbe bestimme. Die Totaliztät besteht in der Vollständigkeit eines Verhältznisses, nicht aber einer Realität.

(Die Glieder des Berhaltnisses einzeln betrachtet, sind die Accidenzen, ihre Totalität ist Sub=stanz, wie schon oben gesagt worden. — Hier ist nur noch das für diesenigen ausdrüflich aufzustellen, welche eine so leichte Folgerung nicht selbst zu ziehen vermögen, daß in der Substanz gar nichts sixirtes zu denken ist, sondern ein blosser Wechsel. — Soll eine Substanz bestimmt — welches sattsam erdretert worden — oder soll etwas bestimmtes als Substanz gedacht werden, so muß der Wech=

fel freilich von irgend einem Gliebe ausge= ben, welches insofern firirt ift, inwiefern der Wechsel bestimmt werden soll. Aber es ift nicht absolut fixirt; denn ich fann eben sowohl von fei= nem entgegengesesten Gliebe ausgehen; und bann ift eben dasjenige Glied, mas vorher wesentlich, feftgesezt, firirt war, zufällig; wie sich aus den obi= gen Beispielen erlautern lagt. Die Accidengen, fyn= thetisch vereinigt, geben die Gubftang; und es ift in berfelben gar nichts weiter enthalten, als die Acci= bengen : die Substang analusirt, giebt die Acciden= gen, und es bleibt nach einer vollständigen Analyse der Substang gar nichts übrig, als Accidenzen. An ein daurendes Substrat, an einen etwanigen Trager ber Accidenzen, ift nicht zu benten; bas eine Acci= bens ift jedesmal fein eigner und des entgegengefez= ten Accidens Trager, ohne daß es dazu noch eines besondern Tragers bedürfte. — Das sezende Ich, durch das wunderbarfte feiner Bermogen, das wir gu feiner Beit naber bestimmen werden, halt bas schwindende Accidens so lange fest, bis es dasjeni= ge, wodurch daffelbe verdrangt wird, damit vergli= chen hat - Dieses fast immer verkannte Bermogen ift es, was aus fteten Gegenfagen eine Ginheit gua sammenknupft, - mas zwischen Momente, die fich gegenseitig aufheben mußten, eintritt, und bas durch beide erhalt - es ist dasjenige, mas allein Leben und Bewußtsenn, und insbesondre Bemußt= fenn als eine fortlaufende Zeitreihe moglich macht;

und das alles thut es lediglich dadurch, daß es an fich und in sich Accidenzen fortleitet, die keinen gemeinschaftlichen Träger haben, noch haben könnten, weil sie sich gegenseitig vernichten würden.

Die Thatigkeit, als synthetische Einheit, und der Wechsel, als synthetische Einheit sollen sich wechsels seitig bestimmen, und selbst eine synthetische Einheit ausmachen.

Die Thatigkeit, als sonthetische Ginheit, wird am furgeften beschrieben burch ein absolutes Bufammenfaffen, und Tefthalten entgegengefegter, eines subjeftiven und objeftiven, in dem Begriffe der Bestimmbarfeit, in welchem fie doch auch entgegengesezt find. (Bur Erlauterung und Aufstellung eines hohern umfaffen= den Gesichtspunktes vergleiche man die hier bezeich= nete Sonthefis mit ber oben (S. 3.) angestellten Bereinigung bes Ich und Nicht = Ich überhaupt durch Quantitat. Go wie bort zuforderst bas Ich, der Qualitat nach als absolute Realitat, schlechthin gefest murde; fo mird hier et mas, d. h. ein durch Quantitat bestimmtes, schlechthin in das 3ch gesezt, oder das Ich wird schlechthin gesezt, als bestimmte Quantitat; es wird etwas sub= jektives gesegt, als ein schlechthin subjektives; und Diefes Berfahren ift eine Thefis, und zwar eine quantitative Thefis, zum Unterschied von ber obigen qualitativen. Alle Handlungsweisen des Ich aber muffen von einem thetischen Berfahren ausgeben.

[In dem theoretischen Theile der Wiffenschaftslehre nemlich, und innerhalb der Begrenzung, welche wir uns hier durch unfern Grundfag vorgeschrieben ha= ben, ift es eine Thefis, weil wir um jener Begren= jung willen nicht weiter vorwarts gehen konnen; ob fich gleich, wenn wir einft diese Grenze durchbrechen werden, zeigen burfte, daß es gleichfalls eine auf die hochfte Thefis zurufzuführende Synthefis fen]. Go wie oben bem Ich überhaupt entgegenge. fest wurde ein Nicht = Ich, als entgegengeseste Qua= litat, so wird bier dem subjektiven entgegengesezt ein objektives, durch das bloffe Ausschlieffen deffel= ben aus der Sphare des subjektiven; also blos durch und vermittelft der Quantitat (ber Begrenzung, der Bestimmung), und dieses Berfahren ift eine quantitative Antithefis, fo wie das obige eine quali= dative war. Run foll aber weder das subjeftive durch das objektive, noch das objektive durch das subjekti= ve vernichtet werden, eben so wenig, als oben das Ich überhaupt durch das Nicht-Ich, oder umgefehrt, aufgehoben werden sollte; sondern beide sollen neben einander bestehen. Gie muffen demnach synthetisch vereinigt werden, und werden es durch bas britte, worin fie fich beibe gleich find, burch die Bestimm= Beide — nicht das Subjekt und Objekt barfeit. an fich — aber das durch Thefis und Antithefis ge= fezte subjektive und objektive, sind gegenseitig durch einander bestimmbar, und blos infofern fie das find, konnen sie zusammengefaßt, und durch bas in der

Sonthefis thatige Bermogen des Ich (die Ginbilbungefraft ) firirt und festgehalten werden. - Aber gerade wie oben, ift die Antithefis nicht moglich, ohne Thefis, weil nur dem gefezten entgegengefezt werden fann; aber auch felbst die bier geforderte Thesis ist ihrer Materie nach nicht moglich, ohne die Materie der Antithefis; denn ehe etwas fchlecht= bin bestimmt, b. i. der Begriff ber Quantitat darauf angewendet werden kann, muß es ber Qualitat nach vorhanden fenn. Es muß alfo überhaupt etwas ba fenn, in welchem das thatige Ich eine Grenze für das subjektive abstekt, und das übrige dem objekti= ven überläßt. — Der Form nach aber ift, gerade wie oben, die Antithesis nicht moglich, ohne die Synthesis; weil aufferdem durch die Untithefis das gefezte aufgehoben, mithin die Antithefis feine Un= tithefis, fondern felbft eine Thefis fenn murde; alfo find alle brei Sandlungen nur Gine und eben bie= felbe handlung; und blos in ber Reflerion über fie fonnen die einzelnen Momente Diefer Ginen Sandlung unterschieden werden).

Den blossen Wechsel anbelangend — wenn die Form desselben, das gegenseitige Ausschliessen der Wechselglieder, und die Materie, die umfassende Sphäre, welche beide, als sich ausschliessende, in sich enthält, sonthetisch vereinigt werden, ist das gegenseitige Ausschliessen selbst die umfassende Sphärere, und die umfassende Sphäre ist selbst das gegensseitige Ausschliessen, d. i. der Wechsel besteht in der

bloffen Relation; es ift weiter gar nichts ba, als bas gegenseitige Ausschlieffen, die eben genannte Be= stimmbarkeit. - Es ift leicht, einzuseben, baß Dies das sonthetische Mittelglied senn mußte; aber es ift etwas schwerer, sich bei einer bloffen Bestimm= barfeit, einer bloffen Relation, ohne etwas, das in Relation fteht (von welchem Etwas bier, und im gangen theoretischen Theile ber Wiffenschaftslehre überhaupt ganglich zu abstrahiren ist) etwas einzu= bilden, das nicht absolut Nichts fen. Wir leiten Die Einbildungefraft, fo gut wir es vermogen. -A und B (es ist schon bekannt, daß eigentlich A + B bestimmt durch A, und das gleiche A + B bestimmt durch B dadurch bezeichnet werden, aber fur unsern 3wek konnen wir davon abstrahiren, und fie gerades zu A und B nennen). A und B also find entgegen= gesezt, und wenn das Gine gesezt ift, fann das an= bre nicht gesezt senn: und bennoch follen fie, und zwar nicht etwa nur zum Theil, wie bisher ge= fordert worden ift, sondern gang, und als entge= gengesezte, beisammen fteben, ohne sich gegenseitig aufzuheben; und die Aufgabe ift, dies zu denken. Aber fie konnen auf gar keine Art, und unter keinem möglichen Pradikate zusammengedacht werden, als lediglich, inwiefern fie fich gegenfeitig aufheben. Aift nicht zu benfen, und B ift nicht ju benfen; aber bas Zufammentreffen, - Gingrei= fen beider ift zu benten, und blos diefes ift ihr Ber= einigungspunft.

(Gezet in den physischen Punkt X im Zeitmo= mente A Licht, und Finfterniß in den unmittelbar darauf folgenden Zeitmoment B: fo ift Licht und Finfterniß scharf von einander geschieden, wie es fem foll. Alber die Momente A und B begrenzen fich unmittelbar, und es ist zwischen ihnen feine Lufe. Bildet ench ein die scharfe Grenze zwischen beiden Momenten = Z. Was ift in Z? Nicht Licht, benn das ift im Momente, A und Z ift nicht = A; und eben fo wenig Finfterniß, benn diefe ift im Mo= mente B. Mithin feins von beiden. - Aber ich fann eben fowohl fagen : es ift in ihm beides, benn wenn zwischen A und B feine Lufe ift, fo ift auch zwischen Licht und Finfterniß feine Lufe, mithin berühren fie fich beibe in Z unmittelbar. - - Man konnte fagen, ich behne in ber legtern Folgerungsart Z, das nur Grenze fenn follte, durch die Ginbil= dungstraft felbft zu einem Momente aus; und fo ift es allerdings. Die Momente A und B find felbft auf feine andere Urt entstanden, als durch eine fol= che Ausdehnung vermittelft der Ginbildungsfraft.] Ich fann demnach Z durch die bloffe Ginbildungs: fraft ausdehnen; und mußes, wenn ich mir die unmittelbare Begrenzung ber Momente A und B benken will - und es ift hier zugleich ein Experi= ment mit bem wunderbaren Bermogen der produfti= ven Einbildungsfraft in uns angestellt worden, welches in furgem erklart werden wird, ohne welches gar nichts im menschlichen Geifte fich erklaren lagt

- und auf welches gar leicht der ganze Mechanismus des menschlichen Geistes fich grunden durfte.)
- a) Die so eben erklärte Thätigkeit bestimmt den Wech=
  sel, den wir erklärt haben, würde heissen: Das zus
  sammentressen der Wechselglieder, als solcher, steht
  unter der Bedingung einer absoluten Thätigkeit des
  Ich, vermittelst welcher dasselbe ein objektives und
  subjektives entgegensezt, und beide vereinigt. Nur
  im Ich, und lediglich kraft sener Handlung des Ich
  sind sie Wechselglieder; lediglich im Ich, und kraft
  jener Handlung des Ich tressen sie zusammen.

Es ist flar, daß der aufgestellte Saz idealistisch ift. Wird die hier aufgestellte Thatigkeit fur die das Wesen des Ich, insofern dasselbe eine Intellis genz ift, erschopfende genommen, wie fie bafur aller= dings, nur unter einigen Ginschrankungen, genom= men werden muß, fo besteht das Borstellen darin, daß das Ich ein subjektives seze, und diesem subjek= tiven ein anderes, als ein objektives entgegenseze, u. f. w. und fo feben wir den Anfang zu einer Reihe der Vorstellungen in dem empirischen Bewußtseyn. Dben murde aufgestellt ein Gesez der Mittelbarkeit bes Gezens, und nach diesem fonnte, wie es aller= bings hier auch gultig bleibt, fein objeftives gefegt werden, ohne daß ein subjektives und kein subjekti= ves, ohne daß ein objektives aufgehoben werde; und hieraus wurde sich benn ber Wechsel der Borftellun= gen haben erklaren laffen. Sier fommt die Beftim= mung hingu, daß beide synthetisch vereinigt, daß

beibe burch Ginen und eben benfelben Aft bes 3ch gefest werden follen; und hieraus murde fich benn Die Ginheit desjenigen, worin der Wechsel ift, bei bem Entgegengeseztsenn des Wechselnden, erklaren laffen, welches durch bas Gefeg der bloffen Mittel= barfeit nicht möglich war. Und fo hatte man denn eine Intelligeng mit allen ihren möglichen Bestim= mungen blos und lediglich durch absolute Sponta= neitat. Das 3ch ware so beschaffen, wie es feste, wie es fich sezte, und weil es sich, als so beschaf= fen, feste. - Aber man gehe guruf in ber Reihe, fo weit man will, fo muß man gulegt boch auf ein im Ich fchon vorhandnes kommen, in welchem eini= ges als subjeftiv bestimmt, ein anderes als objeftiv demfelben entgegengesezt wird. Das Borhandensenn beffen, mas subjektiv fenn foll, liesse sich zwar aus dem Gezen des Ich schlechthin burch fich felbst er= flaren; nicht aber das Borhandensenn beffen, was objektiv fenn foll, benn ein folches ift durch das Ge= gen des Ich schlechthin nicht gefegt. - Der aufgestellte Gaz erklart bemnach nicht vollständig, was erflart werden foll.

b) Der W hsel bestimmt die Thätigkeit, wurde heissen: Zwar nicht durch das reelle Borhandensenn Entgegengesezter, aber doch durch ihr blosses Zusamsmentressen, oder Sichberühren im Bewußtsenn, wie es so eben erklärt worden, wird das Entgegensezen und Zusammenkassen durch die Thätigkeit des Ich möglich: jenes Zusammentressen ist die Bedingung dies

dieser Thatigkeit. Es kommt nur darauf an, dieses richtig zu verstehen.

Es wurde fo eben gegen die aufgestellte idealifti= fche Erklarungsart erinnert: foll im Ich, etwas als ein subjektives, bestimmt, und ein anderes, als objeftiv durch jene Bestimmung aus der Sphare deffel= ben ausgeschloffen werden, fo muß erklart werden, wie das leztere auszuschlieffende, im Ich vorhanden fenn konne, und das lagt fich nach jener Folgerungs= art nicht erklaren. Dieser Ginwurf wird durch ben gegenwartigen Gaz babin beantwortert: bas auszu= schlieffende objektive braucht gar nicht vorhanden zu fenn; es darf nur blos, daß ich mich so ausdrufe, ein Anstoß für das Ich vorhanden senn, d. h. das subjeftive muß, aus irgend einem nur auffer ber Thatigfeit des Ich liegenden Grunde, nicht weiter ausgedehnt werden konnen. Gine folche Unmöglich= feit des weitern Ausdehnens machte denn aus den beschriebenen bloffen Wechsel, oder das bloffe Eingreifen; er begrenzte nicht, als thatig, bas 3ch; aber er gabe ihm die Aufgabe, fich felbst zu begren= gen. Alle Begrenzung aber geschieht durch Gegens faz; mithin mußte das Ich, eben um jener Aufga= be eine Genüge zu thun, etwas objektives dem gu begrenzenden subjektiven entgegensezen, und dann bei= de synthetisch vereinigen, wie fo eben gezeigt worben; und fo lieffe fich denn die ganze Borftellung ableiten. Diese Erklarungsart ift, wie fogleich in die Augen fällt, realistisch; nur liegt ihr ein weit

abstrakterer Realismus zum Grunde, als alle die vorher aufgestellten; nemlich es wird in ihm nicht ein ausser dem Ich vorhandnes Nicht = Ich, und nicht einmal eine im Ich vorhandne Bestimmung, sondern blos die Aufgabe für eine durch dasselbe selbst in sich vorzunehmende Bestimmung, oder die bloss se Kimm barkeit des Ich angenommen.

Man durfte einen Angenblik glauben, diese Aufgabe ber Bestimmung fen ja felbft eine Bestimmung, und das gegenwärtige Raifonnement fen von dem oben aufgestellten quantitativen Realismus, der das Borhandensenn einer Bestimmung annahm, in nichts verschieden. Alber der Unterschied ift fehr einleuch= tend darzuthun. Dort war die Bestimmung gege= ben; hier foll fie erst durch die Spontaneitat des thatigen 3ch vollendet werden. (Wenn es erlaubt ift, einige Blife vorwarts zu thun, fo lagt ber Un= terschied sich noch bestimmter angeben. Nemlich im praftischen Theile wird fich zeigen, daß die Bestimm= barfeit, von welcher hier geredet wird, ein Gefühl ift. Nun ift ein Gefühl allerdings eine Bestimmung des Ich, aber nicht des Ich, als Intelligenz, d. i. desjenigen Ich, welches fich fest, als bestimmt durch das Nicht = Ich, und von diesem allein ift doch bier Die Rede. Mithin ift jene Aufgabe gur Bestimmung nicht die Bestimmung felbit.)

Das gegenwärtige Raisonnement hat den Fehler alles Realismus, daß es das Ich blos als ein Nicht= Ich betrachtet, und daher den Uebergang vom Nicht= Ich zum Ich, der erklärt werden sollte, nicht erklärt. Geben wir zu, was gefordert wird, so ist die Bestimmbarkeit des Ich, oder die Ausgabe, daß das Ich bestimmt werden solle, allerdings gesezt, aber ohne alles Zuthun des Ich; und es liesse sich daraus nun wohl erklären, wie das Ich durch und für etwas ausser dem Ich, nicht aber, wie es durch und für das Ich bestimmbar senn könne, da doch das leztere gesordert wird. Das Ich ist vermöge seines Wesens nur insofern bestimmbar, als es sich bestimmbar sezt, und nur insofern kann es sich bestimmen; wie aber dies möglich sen, wird durch die aufgestellte Folgerungsart nicht erklärt.

c) Beide Folgerungsarten sollen synthetisch vereinigt werden; die Thätigkeit, und der Wechsel sollen sich gegenseitig bestimmen.

Wechsel, oder ein blosser ohne alles Zuthun des sezenden Ich vorhandner Anstoß dem Ich die Aufgabe gebe, sich zu begrenzen, weil das zu erklärende nicht in dem Erklärungsgrunde lag; es müste dem nach angenommen werden, daß jener Anstoß nicht ohne Zuthun des Ich vorhanden wäre, sondern daß er eben auf die Thätigkeit desselben im Sezen seiner selbst, geschähe; daß gleichsam seine weiter hinaus strebende Thätigkeit in sich selbst zurükgetrieben, (ressektivt) würde, woraus denn die Selbstbegrenzung, und aus ihr alles übrige, was gefordert worden, sehr natürlich erfolgen würde.

Dadurch würde denn wirklich der Wechsel, und die Thätigkeit durcheinander bestimmt und synthestisch vereinigt, wie durch den Gang unser Unterssuchung gesordert wurde. Der (durch das sezende Ich nicht gesezte) Anstoß geschieht auf das Ich, insofern es thätig ist, und er ist demnach nur insossern ein Anstoß als es thätig ist, seine Möglichkeit wird durch die Thätigkeit des Ich bedingt; keine Thätigkeit des Ich bedingt; keine Thätigkeit des Ich durch sie Thätigkeit des Bestimmens des Ich durch sich selbst, bedingt durch den Anstoß; kein Anstoß, keine Selbstestimmung. — Ferner, keine Selbsts bestimmung, kein objektives, u. s. w.

Wir suchen und mit dem höchstwichtigen, und End = Resultate, das wir hier gefunden haben, be= kannter zu machen. Die Thätigkeit (des Ich) im Zusammenfassen Entgegengesezter, und das Zussammentressen (an sich, und abstrahirt von der Thätigkeit des Ich) dieses Entgegengesezten sollen verzeinigt, sie sollen Eins, und eben dasselbe seyn. — Der Hauptunterschied liegt im Zusammen fassen und Zusammentressen; wir werden demnach am tiefsten in den Geist des aufgestelltere Sazes eindringen, wenn wir über die Möglichkeit diese beiden zu vereinigen, nachdenken.

Wie das Zusammentreffen an sich unter der Bedingung eines Zusammenfassens stehe, und stehen musse, läßt sich leicht einsehen. Die Entgegenge= sezten an sich sind völlig entgegengesezt; sie haben gar nichts gemeinschaftliches; wenn das eine gesett ist, kann das andre nicht geset seyn: Zusammenstreffende sind sie nur, inwiesern die Grenze zwischen ihnen gesett wird, und diese Grenze ist weder durch das Sezen des einen, noch durch das Sezen des andern geset; sie muß besonders geset werden. — Aber die Grenze ist denn auch weiter nichts, als das beiden gemeinschaftliche; mithin ihre Grenzen sezen — heißt, sie zusammensassen, aber dieses Zussammensassen beider ist auch nicht anders möglich, als durch das Sezen ihrer Grenze. Sie sind zussammentressend lediglich unter Bedingung eines Zusammensassens, für und durch das Zusammensessensenses

Das Zusammenfassen, oder, wie wir jezt bestimmter sagen können, das Sezen einer Grenze steht unter der Bedingung eines Zusammentressens, oder, da das in der Begrenzung thätige, saut obis gem, selbst, und zwar blos als thätiges, eins der Zusammentressenden seyn soll, unter der Bedinsgung eines Anstosses auf die Thätigkeit desselben. Dies ist nur unter der Bedingung möglich, daß die Thätigkeit desselben in das unbegrenzte, unbestimmete, und unbestimmbare, d. i. in das unendliche hinausgehe. Sienge sie nicht in das unendliche hinausgehe. Sienge sien Anstos auf die Thätigkeit desselben gar nicht folgen, daß ein Anstos auf die Thätigkeit desselben geschehen seiner Begrenzung desselben ger nicht folgen, daß ein Anstos auf die Thätigkeit desselben zeschehen sein Lustos auf die durch seisenen blossen Begriff gesezte Begrenzung seyn, (wie

in einem Systeme angenommen werden müßte, in welchem schlechthin ein endliches Ich aufgestellt würde). Es mögte dann wohl innerhalb der ihm durch seinen Begriff gesezten Schranken neue Bezgrenzungen geben, die auf einen Anstoß von aussen schliessen liessen, und das müßte sich anderwärts her bestimmen lassen. Aus der Begrenzung überzhaupt aber, wie doch hier gefolgert werden soll, liesse sich ein solcher Schluß gar nicht machen.

(Die Entgegengesezten, von denen hier die Rede ist, sollen schlechthin entgegengesezt seyn; es soll zwischen ihnen gar keinen Bereinigungspunkt geben. Alles Endliche aber ist unter sich nicht schlechthin entgegengesezt; es ist sich gleich im Begriffe der Bezstimmbarkeit; es ist durchgängig durcheinander bezstimmbar. Das ist das allem Endlichen gemeinzschaftliche Merkmal. So ist auch alles unendliche, insofern es mehrere unendliche geben kann, sich gleich im Begriffe der Unbestimmbarkeit. Mithin giebt es gar nichts gerade zu entgegengeseztes, und in gar keinem Merkmale sich gleiches, als das Endzliche, und das Unendliche, und diese müssen mitz hin diesenigen Entgegengesezten seyn, von welchen hier geredet ist.)

Beides soll Eins, und eben dasselbe senn; das heißt kurz: keine Unendlichkeit, keine Besigrenzung; keine Begrenzung, keine Unendlichkeit; Unendlichkeit und Besgrenzung sind in Einem und eben demsselben

felben funthetischen Gliede vereinigt. -Gienge die Thatigkeit bes Ich nicht ins Unendli= che, so konnte es diese seine Thatigkeit nicht felbst begrengen; es fonnte feine Grenge berfelben fegen, wie es doch foll. Die Thatigkeit des Ich besteht im unbeschrankten Gichsegen; es gefchieht gegen bie= felbe ein Widerftand. Wiche fie diefem Wider= stande, so wurde diejenige Thatigkeit, welche über die Grenze des Widerstandes hinausliegt, vollig vernichtet, und aufgehoben; das Ich wurde inso: fern überhaupt nicht sezen. Aber es soll allerdings auch über diefe Linie hinaus fegen. Es foll fich be= schränken, d. i. es soll insofern sich sezen, als sich nicht sezend; es foll in diefen Umfang die unbeftinmte, unbegrenzte, unendliche Grenze fegen, (oben = B.) und wenn es dies foll, so muß es unendlich senn. — Ferner, wenn das Ich fich nicht begrenzte, so mare es nicht mendlich. — Das Ich ift nur das, als was es sich sezt. Es ist unende lich, heißt, es fezt sich unendlich: es bestimmt sich durch das Pradikat der Unendlichkeit: also es begrenzt sich selbst, (das Ich) als Substrat der Unendlichkeit; es unterscheidet sich selbst von feiner unendlichen Thatigkeit, (welches beides an sich Eins, und eben daffelbe ift); und so mußte es sich verhalten, wenn das Ich unendlich senn sollte. — Diese in's unendliche gehende Thatigkeit, die es von fich unterscheidet, foll feine Thatigkeit fenn; fie foll ihm zugeschrieben werden: mithin muß zu= gleich

gleich in einer und eben derselben ungetheilten und unzunnterscheidenden Handlung das Ich diese Thäztigkeit auch wieder in sich aufnehmen, (A + B. durch A. bestimmen). Nimmt es sie aber in sich auf, so ist sie bestimmt, mithin nicht unendlich: doch aber soll sie unendlich seyn, und so muß sie ausser dem Ich gesezt werden.

Dieser Wechsel des Ich in und mit sich selbst, da es sich endlich, und unendlich zugleich sezt — ein Wechsel, der gleichsam in einem Widerstreite mit sich selbst besteht, und dadurch sich selbst reprozducirt, indem das Ich unvereinbares vereinigen will, jezt das unendliche in die Form des endlichen aufzunehmen versucht, jezt, zurüfgetrieben, es wiez der ausser derselben sezt, und in dem nemlichen Momente abermals es in die Form der Endlichseit aufzunehmen versucht — ist das Vermögen der Einz bildungskraft.

hierdurch wird nun vollkommen vereinigt Zussammentreffen, und Zusammenkassen. Das Zussammentreffen, oder die Grenze ist selbst ein Prozdukt des Auffassenden im, und zum Auffassen, (absfolute Thesis der Einbildungskraft, die insofern schlechthin produktiv ist). Insofern das Ich, und dieses Produkt seiner Thätigkeit entgegengesezt wersden, werden die Zusammentressenden selbst entgezgengesezt, und es ist in der Grenze keins von beis den gesezt; (Antithesis der Einbildungskraft). Insofern aber beide wiederum vereinigt werden — jene proz

produktive Thatigkeit dem Ich zugeschrieben werden soll — werden die Begrenzenden selbst in der Gren=
ze zusammengefaßt. (Synkhesis der Einbildungs=
kraft; die in diesem ihren antithetischen, und syn=
thetischen Geschäfte reproduktiv ist, wie wir dies
alles zu seiner Zeit deutlicher einsehen werden).

Die Entgegengesezten follen zusammengefaßt wer= den im Begriffe der bloffen Bestimmbarfeit; (nicht etwa bem ber Bestimmung). Das war ein hauptmoment der geforderten Bereinigung; und wir haben auch über dieses noch zu reflektiren; durch welche Reflexion das so eben gesagte vollkommen be= stimmt, und aufgeklart werden wird. Wird nem= lich die zwischen die Entgegengesezten (deren eines bas entgegensezende selbst ift, das andere aber fei= ' nem Dasenn nach völlig auffer dem Bewußtsenn liegt, und blos zum Behuf der nothwendigen Be= grenzung gesezt wird) gesezte Grenze als feste, fi= rirte, unwandelbare Grenze gesegt, fo werden beide vereinigt durch Bestimmung, nicht aber durch Bestimmbarkeit: aber dann ware auch die in dem Wechsel der Substantialität geforderte Totali= tat nicht erfüllt; (A + B ware nur durch das be= stimmte A. nicht aber zugleich durch das unbestimm= te B. bestimmt). Demnach muß jene Grenze nicht als feste Grenze angenommen werden. Und fo ift es denn auch allerdings, laut der fo eben gegebnen Erbrterung über bas in diefer Begrenzung thatige Bermogen der Ginbildungefraft. Es fest, jum

Behuf einer Bestimmung bes Gubjefts eine unenda liche Grenze, als Produkt seiner in's unendliche ge= henden Thatigkeit. Es versucht diese Thatigkeit sich zuzuschreiben, (A + B. durch A. zu bestimmen); thate es dies wirklich, so ift es nicht mehr diese Thatigkeit; fie ift, als in ein bestimmtes Subjekt gefest, felbst bestimmt, und also nicht unendlich; die Ginbildungsfraft wird daher zurufgetrieben wie= der in's unendliche, (es wird ihr die Bestimmung von A + B. durch B. aufgegeben). Demnach ift lediglich Bestimmbarkeit, die auf diesem Wege un= erreichbare Idee der Bestimmung, nicht aber Beftimmung felbst vorhanden. - Die Ginbildungs= fraft fest überhaupt feine feste Grenze, benn sie bat felbst keinen festen Standpunkt; nur die Bernunft fest etwas festes, badurch, daß sie erft felbst die Ginbildungskraft firirt. Die Ginbildungskraft ift ein Bermogen, das zwischen Bestimmung, und Richt = Bestimmung, zwischen Endlichem, und Un= endlichem in der Mitte schwebt; und benmach wird durch sie allerdings A + B. zugleich durch das bestimmte A. und zugleich durch das unbestimmte B. bestimmt, welches jene Sonthefis der Ginbildungöfraft ift, von der wir so eben redeten. -Jenes Schweben eben bezeichnet die Ginbildungs= fraft durch ihr Produkt; fie bringt daffelbe gleich= fam wahrend ihres Schwebens, und durch ihr Schweben hervor.

(Dieses Schweben der Einbildungsfraft zwischen

unvereinbaren, Diefer Widerftreit berfelben mit fich felbft ift es, welcher, wie fich in der Bukunft zei= gen wird, den Buftand des Ich in demfelben zu ei= nem Beit = Momente ausbehnt: (Fur die bloffe reine Bernunft ift alles zugleich; nur fur die Gin= bildungstraft giebt es eine Zeit.) Lange, b. i. langer als einen Moment (auffer im Gefühl bes Erhabnen, wo ein Staunen, ein Anhalten bes Wechsels in der Zeit entsteht) halt die Ginbildungs= fraft dies nicht aus; die Vernunft tritt ins Mit= tel, (wodurch eine Reflexion entsteht) und bestimmt Dieselbe, B. in bas bestimmte A. (bas Gubjeft) aufzunehmen: aber nun muß bas als bestimmt ge= fezte A. abermals durch ein unendliches B. begrenzt werden, mit welchem die Ginbildungsfraft gerade so verfährt wie oben; und so geht es fort, bis zur vollständigen Bestimmung der (hier theoretischen) Bernunft burch fich felbst, wo es weiter feines be= grenzenden B. auffer der Bernunft in der Ginbile dungskraft bedarf, b. i. bis zur Borftellung des Vorstellenden. Im praktischen Felde geht die Einbildungsfraft fort in's unendliche, bis zu der schlechthin unbestimmbaren Idee der bochften Ginheit, die nur nach einer vollendeten Unendlichfeit moglich ware, welche selbst unmöglich ist.

\* \*

a) Ohne Unendlichkeit des Ich — ohne ein absolutes in das unbegrenzte, und unbegrenzbare hinaus ge= M 2 hendes

hendes Produktions = Vermögen desselben, ist auch nicht einmal die Möglichkeit der Vorstellung zu erkläzen. Auß dem Postulate, daß eine Vorstellung senn solle, welches enthalten ist in dem Saze: das Ich sezt sich, als bestimmt durch das Nicht = Ich, ist nunmehr dieses absolute Produktionsvermögen sonthet tisch abgeleitet und erwiesen. Aber es läßt sich vorzher sehen, daß im praktischen Theile unster Wissensschaft jenes Vermögen auf ein noch höheres werde zuz rükgeführt werden.

2) Alle Schwierigkeiten, die fich und in den Beg ftell= ten, find befriedigend gehoben. Die Aufgabe war bie, die entgegengesezten, Ich und Richt = Ich zu vereinigen. Durch die Einbildungsfraft, welche wis dersprechendes vereinigt, konnen sie vollkommen verei= nigt werden. - Das Nicht = Ich ift felbst ein Pro= duft des fich felbst bestimmenden Ich, und gar nichts absolutes, und ausser dem Ich geseztes. Ein Ich, bas fich fest, als fich felbst sezend, oder ein Gub= jeft ist nicht möglich ohne ein auf die beschriebene Art hervorgebrachtes Dbjekt (die Bestimmung des Ich; feine Reflexion über fich felbft, als ein bestimm= tes ift nur unter ber Bedingung möglich, daß es fich felbst durch ein entgegengeseztes begrenze.) -Blos die Frage, wie, und wodurch der für Erfla= rung ber Vorstellung anzunehmende Anstoß auf das Ich geschehe, ist hier nicht zu beantworten; benn fie liegt aufferhalb der Grenze des theoretischen Theils der Wiffenschaftslehre.

- 3) Der an die Spize der gesammten theoretischen Wiffenschaftslehre gestellte Saz: das 3ch fest sich als bestimmt durch das Nicht = 3ch - ift vollkommen erschöpft, und alle Widersprüche, die in demfelben lagen, gehoben. Das Ich fann fich nicht anders fegen, als, daß es burch bas Nicht = 3ch ben stimmt fen. (Rein Objekt, kein Subjekt). Inso= fern fest es fich als bestimmt. Zugleich fest es fich auch als bestimmend; weil das begrenzende im Nicht= 3ch fein eignes Produkt ift, (fein Gubjeft, fein Db= jeft). - Richt nur, die geforderte Wechfelwirfung ift moglich, sondern auch das, was durch bas aufgestellte Poffulat gefordert wird, ift ohne eine folde Wechselwirkung gar nicht benfbar. Das, mas vorher blos problematisch galt. hat jezt apodiftische Gewißheit. - Dadurch ift benn zugleich erwiesen, daß der theoretische Theil der Wiffenschaftslehre volls fommen beschloffen ift; denn jede Wiffenschaft ift bes fcbloffen, deren Grundsag erschöpft ift; der Grund= faz aber ift erschöpft, wenn man im Gange der Uv= terfuchung auf benfelben guruffommt.
- 4) Soll der theoretische Theil der Wissenschaftslehre ersschöpft senn, so mussen alle zur Erklärung der Vorsstellung nöthige Momente aufgestellt und begründet senn; und wir haben demnach von nun an nichtstweiter zu thun, als das bis jezt erwiesne anzuwensten, und zu verbinden.

Aber ehe wir diesen Weg antreten, ist es nüzlich, und von wichtigen Folgen für die vollkommne Ein=

sicht in die gesammte Wissenschaftslehre, über ihn selbst zu reflektiren.

5) Unfere Aufgabe war, zu untersuchen, ob, und mit welchen Bestimmungen ber problematisch aufgestellte Cag: Das Ich fest fich, als bestimmt burch bas Nicht = Ich, denkbar mare. Wir haben es mit al= Ien möglichen durch eine spstematische Deduktion er= schöpften Bestimmungen beffelben versucht; haben durch Absonderung des unstatthaften und undenkba= ren bas benkbare in einen immer engeren Birtel ge= bracht, und fo Schritt vor Schritt uns der Wahrheit immer mehr genabert, bis wir endlich die einzige mögliche Art zu denken, was gedacht werden foll, aufgefunden. Ift nun jener Gag überhaupt, b. i. ohne die besondern Bestimmungen, die er jest erhal= ten hat, mahr - daß er es fen, ift ein auf bent hochften Grundfagen beruhendes Poftulat - ift er, fraft der gegenwartigen Deduktion, nur auf diese eine Afrt mabr: so ist das aufgestellte zugleich ein ursprünglich in unserm Geifte vorkom= mendes Faftum. - Ich mache mich deutlicher. Alle im Berlauf unfrer Untersuchung aufgestellten Denkmöglichkeiten, die wir uns bachten, die wir und mit Bewußtfenn unfere Denkens berfelben bach= ten, waren auch Fakta unfers Bewußtsenns, inwie= fern wir philosophirten; aber es waren burch die Spontaneitat unsers Reflexionevermbgens nach ben Regeln der Reflexion fünftlich hervorgebrachte Fakta. Die jest aufgestellte, nach Absonderung alles

erwiesen falschen, einig übrigbleibende Denkmöglich= feit, ift zuforderst auch ein folches durch Sponta= neitat fünftlich hervorgebrachtes Faktum; es ift dies, infofern es vermittelft der Reflexion jum Bewußt= fenn (des Philosophen) erhoben worden ift; oder noch eigentlicher, das Bewußtfenn jenes Fattums ift ein durch Runft hervorgebrachtes Faktum. Run foll aber ber unfrer Untersuchung an die Spize gestellte Gaz mahr fenn, b. i., es foll ihm in unferm Geifte etwas forrespondiren; und er foll nur auf die eine aufgestellte Urt mahr fenn konnen, mithin muß unferm Gedanken von diefer Art etwas in unferm Geifte ursprünglich; unabhangig von unfrer Reflexion porhandnes, entsprechen; und in diesem bobern Gin= ne des Worts nenne ich das aufgestellte ein Kaftum, in welchem es die übrigen angeführten Denkmöglich= feiten nicht find. (3. B. die realistische Sypothese, daß etwa der Stoff der Borftellung von auffen ber gegeben fenn mochte, fam im Berlaufe unfrer Unter= fuchung allerdings vor; fie mußte gedacht werden, und der Gedanke berfelben mar ein Faktum bes res flektirenden Bewußtsenns; aber wir fanden bei nabe= rer Untersuchung, daß eine solche Spothese bem auf= gestellten Grundsage widersprache, weil dasjenige, bem ein Stoff von auffen gegeben wurde, gar fein Ich fenn wurde, wie es boch laut der Forderung fenn foll, sondern ein Nicht = 3ch; daß mithin einem folden Gedanken gar nichts auffer ihm korrespondis ren tonne, daß er vollig feer, und als Gedanke eis

nes transscendenten, nicht aber transscendentalen Sy:
stems zu verwerfen sey.)

Roch ist im Vorbeigehen das mit anzumerken, baß in einer Wiffenschaftslehre allerdings Fakta aufgestellt merden, wodurch fich dieselbe als System eines reel= Ien Denkens von aller leeren Formular : Philosophie unterscheidet; daß es aber in ihr nicht erlaubt sen, etwas als Faktum geradezu zu postuliren, sondern daß meinder Beweis geführt werden muffe, baß etwas ein Faktum fen, wie er in gegenwartigem Falle geführt worden ift. Berufung auf Fakta, die innerhalb des Umfangs des gemeinen, durch keine philosophische Reflexion geleiteten Bewußtsenns liegen, bringt, wenn man nur konsequent ift, und die Resultate, die her= auskommen follen, nicht schon vor sich liegen hat, nichts hervor, als eine tauschende Popular = Philoso= phie, die feine Philosophie ift. Gollen aber die auf= gestellten Fakta aufferhalb jenes Umfangs liegen, fo muß man ja wohl wissen, wie man zu der Ueberzen= gung gelangt ift, daß fie als Fakta vorhanden; und man muß ja wohl diese Ueberzeugung mittheilen kon= addinen, und eine folche Mittheilung jener Ueberzeugung ist ja wohl der Beweis, daß jene Fakta Fakta sind.

6) Aller Erwartung nach muß jenes Faktum Folgen in unserm Bewußtsenn haben: Soll es ein Faktum im Bewußtsenn eines Ich senn, so muß zusörderst das Ich dasselbe als in seinem Bewußtsenn vorhanden, sezen; und da dies seine Schwierigkeiten haben, nur auf eine gewisse Art möglich seyn dürfte, so läßt sich viels vielleicht die Art, wie es dasselbe in sich sezt, aufzeisgen. — Um es deutlicher auszudrüßen — das Ich muß sich jenes Faktum erklären; aber es kann dassels be sich nicht anders erklären, als nach den Gesezen seines Wesens, welches die gleichen Geseze sind, nach denen auch unsre disherige Reslexion angestellt worden. Diese Art des Ich, jenes Faktum in sich zu bearbeisten, zu modisieren, zu bestimmen, sein ganzes Versschren mit demselben, ist von nun an der Gegenstand unsrer philosophischen Reslexion. — Es ist klar, daß von diesem Punkte an diese ganze Reslexion auf einer ganz andern Stufe stehe, und eine ganz andere Besetutung habe.

7) Die vorhergehende Reihe der Reflexion, und die funf= tige find zuforderst unterschieden ihrem Gegenstande nach. In der bisherigen wurde reflektirt über Denkmbglichkeiten. Die Spontaneitat des menschlichen Geistes war es, welche den Gegenstand der Resterion sowohl, - eben jene Denkmöglichkeiten, jedoch nach den Regeln eines erschöpfenden synthetischen Sustems, - als die Form der Reflexion, die Handlung des Reflettirens felbst, hervorbrachte. Es fand sich, daß das, worüber fie reflektirte, zwar etwas reelles in fich enthielt, das aber mit leerem Zusaz vermischt war, der allmählich abgesondert werden mußte, bis das für unfre Absicht, d. i. für die theoretische Wissenschafts lehre, hinlanglich mabre, allein übrig blieb. — In der künftigen Reflexionsreihe wird reflektirt über Fakta; der Gegenstand dieser Reflexion ift selbst eine Reflexion; nemlich die Reflexion bes menschlichen Geiftes über das in ihm nachgewiesne Datum: (bas freilich blos als Gegenftand diefer Reflexion bes Gemuths über baffelbe ein Datum genannt werden barf, benn aufferdem ift es ein Faktum). Mithin wird in der kunftigen Reflexionsreihe ber Gegenstand ber Reflexion nicht erft durch die gleiche Reflexion felbst hervor= gebracht, fondern blos jum Bewußtfeyn er= boben. - Es geht baraus zugleich hervor, bag wir es von nun an nicht mehr mit bloffen Sppothesen ju thun haben, in benen ber wenige mahre Gehalt von dem leeren Busage erft geschieden werden muß; fondern daß allem, was von nun an aufgestellt wird, mit volligem Rechte Realitat zuzuschreiben fen. -Die Wiffenschaftslehre soll senn eine pragmatische Ges schichte des menschlichen Geistes. Bis jezt haben wir gearbeitet, um nur erft einen Gingang in diefelbe gu gewinnen; um nur erft ein unbezweifeltes Faktum aufweisen zu konnen. Wir haben biefes Faktum; und von nun an darf unfre, freilich nicht blinde, fondern experimentirende Wahrnehmung, ruhig bem Gange ber Begebenheiten nachgehen.

8) Beide Reihen der Restexion sind verschieden ihrer Rich=
tung nach. — Man abstrahire vorläufig gänzlich von
der künstlichen philosophischen Restexion, und bleibe
blos bei der ursprünglich nothwendigen Restexion ste=
hen, die der menschliche Geist über jenes Faktum an=
stellen soll (und welche von nun an der Gegenstand
einer höhern philosophischen Restexion senn wird). Es

ift flar, daß berfelbe menschliche Geift nach feinen andern Gefegen über das gegebne Faktum reflektiren fonne, als nach benjenigen, nach welchen es gefuns ben ift, mithin nach benjenigen, nach benen unfre bisherige Reflexion fich gerichtet hat. Diese Reflexion gieng aus vom Cage: bas Ich fest fich, als bestimmt durch das Nicht = Ich, und beschrieb ihren Weg bis jum Faktum; die gegenwartige naturliche, und als nothwendiges Faktum aufzustellende Reflexion geht aus von dem Faftum, und, da die Unwendung der aufs geftellten Grundfage nicht eber beschloffen senn fann, bis jener Saz selbst als Faktum sich bewähre (bis das Sch fich feze, als fich fezend bestimmt burch bas Nicht = Sch), muß fie fortgeben bis zum Gaze. Mit= hin beschreibt sie den ganzen Weg, den jene beschrie= ben hat, aber in umgefehrter Richtung; und die philosophische Reflexion, die jener blos folgen fann, aber ihr fein Gefez geben barf, nimmt nothwendig die gleiche Richtung.

9) Nimmt von jest an die Reslexion die umgekehrte Richtung, so ist das aufgestellte Faktum zugleich der Punkt der Rükkehr für die Reslexion; es ist der Punkt, in welchem zwei ganz verschiedne Reihen verknüpft sind, und in welchem das Ende der einen sich an den Ansfang der zweiten anschließt. In ihm muß demnach der Unterscheidungsgrund der bisherigen Folgerungssart von der nunmehro gültigen liegen. — Das Bersfahren war synthetisch, und bleibt es durchgängig: das aufgestellte Faktum ist selbst eine Synthesis. In

diefer Synthefis find zuforderft vereinigt zwei entge: gengesezte ans der erstern Reihe; welches bemnach das Berhaltniß diefer Synthefis zur erften Reihe mas re. — In ber gleichen Synthesis muffen nun auch liegen zwei entgegengesezte für die zweite Reihe ber Reflexion zu einer möglichen Analyse, und baraus er= folgenden Synthesis. Da in der Ennthesis nicht mehr als zwei entgegengesezte vereinigt fenn konnen; fo muffen die in ihr als Ende ber erften Reihe verei= nigten eben dieselben fenn, die jum Behuf des Un= fangs einer zweiten Reihe wieder getrennt werden folz Ien. Alter wenn dies fich gang fo verhalt, fo ift diefe zweite Reihe gar feine zweite; es ift die blos umgekehrte erste, und unser Berfahren ift ein blos wieder= holendes Auflosen, welches zu nichts dient, unfre Kenntniß um nichts vermehrt, und uns um feinen Schritt weiter bringt. Mithin muffen die Glieder der zweiten Reihe, insofern fie bas find, von denen der ersten Reihe, wenn es auch die gleichen find, doch in irgend etwas verschieden fenn; und diese Ber= schiedenheit konnen sie blos und lediglich vermittelft ber Sonthesis, und gleichsam im Durchgeben burch Dieselbe erhalten haben. — Es ift der Muhe werth, und verbreitet das hellfte Licht über ben wichtigften, und charafteristischen Punkt bes gegenwartigen Gys fteme, diese Berschiedenheit ber entgegengesezten Glie= ber, infofern fie Glieder ber erften, oder der zweiten Reihe find, recht fennen zu lernen.

10) Die entgegengesezten sind in beiden Fallen ein subjek-

tives und ein objektives; aber fie find als folche, vor der Sonthesis, und nach ihr auf eine fehr verschiedne Art im menschlichen Gemuthe. Bor ber Sonthefis find fie blos entgegengeseste und nichts weiter; das eine ift, was bas andre micht ift, und bas andre, was das eine nicht ift; fie bezeichnen ein bloffes Ber= haltniff und weiter nichts. Gie find etwas negatia bes, und schlechthin nichts positives (gerade wie im obigen Beispiele Licht und Finsterniß in Z, wenn dasselbe als blos gedachte Grenze betrachtet wird.) Sie find ein bloffer Gedanke ohne alle Realitat; noch bazu ber Gedanke einer bloffen Relation. - Co wie eins eintritt, ift das andre vernichtet; aber da diefes eine blos unter bem Pradifate bes Gegentheils vom andern eintreren fann, mithin mit seinem Begriffe ber Begriff bes andern zugleich eintritt, und es vernich= tet, fann felbst bieses eine nicht eintreten. Mithin ist gar Nichts vorhanden, und es kann Nichts vor= handen senn; unser Bewußtsenn wird nicht gefüllt, und es ist in ihm absolut Nichts vorhanden. (Aller= bings hatten wir auch alle bisherige Untersuchungen ohne eine wohlthatige Tauschung ber Ginbildungsfraft, die unvermerkt jenen blos entgegengefezten ein Gub= ftrat unterschob, gar nicht vornehmen konnen; wir håtten über sie nicht benten tonnen, denn fie waren absolut Nichts, und über Michts kann man nicht re= flektiren. Diese Tauschung war nicht abzuhalten, und sollte nicht abgehalten werden; ihr Produkt sollte nur von der Gumme unfrer Folgerungen abgerechnet,

und ausgeschlossen werden, wie wirklich geschehen ist.) Nach der Synthesis sind sie etwas, das sich im Bezwußtsenn auffassen und festhalten läßt, und welches gleichsam dasselbe füllt. (Sie sind für die Rezslerion, mit Vergünstigung und Erlaubnist der Rezslerion, was sie vorher freilich auch, aber unvermerkt, und mit stetem Einspruch derselben waren.) Gerade wie oben Licht und Finsterniß in Z, als der durch die Einbildungskraft zu einem Momente ausgedehnten Grenze allerdings etwas waren, das sich nicht absolut vernichtete.

Diese Berwandlung geht mit ihnen vor, gleichsam indem fie durch die Synthesis hindurch gehen, und es muß gezeigt werden, wie, und auf welche Art die Sonthesis ihnen etwas mittheilen konne, das fie pora her nicht hatten. - Das Bermogen der Synthesis bat die Aufgabe die entgegengesezten zu vereinigen. als Eins zu denken, (denn die Forderung ergeht zu= nåchst, gerade wie vorher immer, an das Denkvers mogen.) Dies vermag fie nun nicht; bennoch aber ist die Aufgabe da; und es entsteht baher ein Streit zwischen dem Unvermogen und der Forderung. In Diesem Streite verweilt der Geift, schwebt zwischen benden; schwebt zwischen der Forderung und der Un= möglichkeit, fie zu erfüllen, und in diesem Buftande, aber nur in diesem, halt er beide zugleich fest, ober, was das gleiche heißt, macht sie zu folchen, die zu= gleich aufgefaßt, und festgehalten werden fonnen giebt dadurch, daß er fie berührt, und wieder von ·ib=

ihnen zurüfgetrieben wird, und wieder berührt, ihnen im Perhältniß auf sich einen gewissen Gehalt, und eine gewisse Ausdehnung, die zu seiner Zeit als Mannigfaltiges in der Zeit und im Raume sich zeigen wird.) Dieser Zustand heißt der Zustand des Ans schanens. Das in ihm thätige Vermögen ist schon oben produktive Einbildungskraft genamt worden.

II) Wir feben, daß gerade berjenige Umstand, welcher Die Möglichkeit einer Theorie des menschlichen Wiffens zu vernichten brohte, hier die einzige Bedingung wird. unter der wir eine folche Theorie aufstellen konnen. Wir sahen nicht ab, wie wir jemals absolut entgegen= gefegte follten vereinigen konnen; bier feben wir, daß eine Erklarung der Begebenheiten in unferm Geifte überhaupt gar nicht möglich senn wurde, ohne abso= Int entgegengesezte; da dasjenige Bermogen, auf welchem alle jene Begebenheiten beruhen, die produktive Einbildungsfraft, gar nicht möglich fenn wurde, wenn nicht absolut entgegengesezte, nicht zu vereinigende, dem Auffassungsvermogen des Ich vollig unangemef= fene, porfamen. Und dies dient benn zugleich zum einleuchtenden Beweise, daß unser System richtig ift, und daß es das zu erklarende erschopfend erklart. Das vorausgesezte läßt sich nur durch das gefundne, und das gefundne laßt sich nur durch das vorausgesezte er= flaren, Gben aus dem abfoluten Entgegengefestfenn ers folgt der ganze Mechanismus des menschlichen Geiftes und dieser gange Mechanismus laßt sich nicht anders erklaren, als durch ein absolutes Entgegengeseztsenne

12) Zugleich wird hier völliges Licht über eine ichon oben geschehene, aber noch nicht völlig aufgeklarte Meufferung verbreitet; wie nemlich Idealitat und Reaittat Gins und eben Daffelbe fenn fonnen; wie beibe nur durch die verschiedne Art fie anzusehen, verschie= den fenen, und von dem einen auf das andre fich fol= gern laffe. - Die abfolut entgegengesezten (bas enb= liche subjektive, und das unendliche objektive) sind por der Synthefis etwas blos gedachtes, und, wie wir das Wort hier immer genommen haben, ideales. Go wie fie durch das Denkvermogen vereinigt werden follen, und nicht fonnen, befommen fie durch bas Schweben des Gemuths, welches in diefer Funktion Ginbildungsfraft geneunt wird, Realitat, weil fie dadurch auschaubar werden: d. i. sie bekommen Realitat überhaupt; benn es giebt feine andre Realitat, als die vermittelft der Anschauung, und fann feine andre geben. Co wie man von diefer Unschauung wieder abstrahirt, welches man fur das bloffe Dent= vermögen, nicht aber fur das Bewußtseyn überhaupt (S. 191.) allerdings fann, wird jene Realitat wieder etwas blos Ideales; fie hat blos ein, vermoge der Gefeze des Vorstellungsvermbgens, entstandnes Cenn.

13) Es wird demnach hier gelehrt, daß alle Realität — es versteht sich für uns, wie es denn in einem Sysstem der Transcendental : Philosophie nicht anders versstanden werden soll — blos durch die Einbildungsstraft hervorgebracht werde. Einer der größen Dens

fer unfere Zeitaltere, ber, fo viel ich einsehe, bas gleiche lehrt, nennt bies eine Taufch ung durch bie Einbildungsfraft. Aber jeder Tauschung muß sich Wahrheit entgegensezen, jede Tauschung mußt fich vermeiden laffen. Wenn denn nun aber erwiesen wird, wie es im gegenwartigen Spfteme erwiesen wer= den foll, daß auf jene Handlung der Einbildungsfraft die Möglichkeit unfers Bewußtsenns, unfers Lebens, unfers Cenns fur uns, b. h. unfere Cenns, als 3ch, fich grundet, fo kann diefelbe nicht wegfallen, wenn wir nicht vom Ich abstrahiren sollen, welches sich widerspricht, da das abstrahirende unmöglich von fich selbst abstrahiren fann; mithin tauscht sie nicht, fondern fie giebt Wahrheit, und die einzige mögliche Wahrheit. Annehmen, daß fie tausche, beißt einen Ekeptizismus begründen, der das eigene Genn bezweis feln lehrt.

## Deduktion der Borftellung.

I) Wir sezen und zuförderst recht fest auf dem Punkte, bei welchem wir angekommen waren.

Auf die ins Unendliche hinaus gehende Thätigkeit des Ich, in welcher eben darum, weil sie in's Unend= liche hinaus geht, nichts unterschieden werden kann, ge= schieht ein Anstoß; und die Thätigkeit, die dabei keines= weges vernichtet werden soll, wird restektirt, nach innen getrieben; sie bekommt die gerad' umgekehrte Nichtung.

Man stelle sich die ins Unendliche hinausgehende Thatigkeit vor unter dem Bilde einer geraden Linie, Sichte Grundl. d. ges. Wissenschaftst. bie von A aus durch B nach Cu. s. w. geht. Sie könnte angestossen werden innerhalb C oder über Chin= aus; aber man nehme an, daß sie eben in C angestossen werde; und davon liegt nach dem obigen der Grund nicht im Ich, sondern im Nicht=Ich.

Unter der gesezten Bedingung wird die von A nach C gehende Richtung der Thätigkeit des Ich reslektirt von C nach A.

Aber auf das Ich kann, so gewiß es nur ein Ich seyn soll, gar keine Einwirkung geschehen, ohne daß dasselbe zurükwirke. Im Ich läßt sich nichts aushes ben, mithin auch die Nichtung seiner Thätigkeit nicht. Mithin muß die nach A ressektirte Thätigkeit, in soe fern sie reslektirt ist, zugleich zurükwirken bis C

Und so erhalten wir zwischen A und C eine doppelte mit sich selbst streitende Richtung der Thätigkeit des Ich; in welcher sich die von C nach A als ein Leiden, und die von A nach C als blosse Thätigkeit ausehen läßt; welche beide ein und eben derselbe Zustand des Ich sind.

Dieser Zustand, in welchem völlig entgegengesete Michtungen vereinigt werden, ist eben die Thätigkeit der Einbildungskraft; und wir haben jezt ganz besstimmt das, was wir oben suchten, eine Thätigkeit, die nur durch ein Leiden und ein Leiden, das nur durch eine Thätigkeit möglich ist. — Die zwischen A und C liegende Thätigkeit des Ich ist eine wider stehen de Thätigkeit, aber eine solche ist nicht möglich, ohne ein Res

flektirtseyn seiner Thatigkeit; denn alles Widerstehen sezt etwas voraus, dem widerstanden wird: sie ist ein Leiden insofern die ursprüngliche Richtung der Thatige keit des Ich reslektirt wird, aber es kann keine Richtung ressseltirt werden, welche nicht als diese Richtung, und zwar in allen Punkten derselben, vorhanden ist. Beide Richtung gen, die nach A und die nach C mussen zugleich seyn, und eben daß sie zugleich sind, los't die obige Aufgabe.

Der Zustand des Ich, insofern seine Thatigkeit zwisschen A und C liegt, ist ein Anschauen; denn Alnsschauen ist eine Thatigkeit, die nicht ohne ein Leiden, und ein Leiden, das nicht ohne eine Thatigkeit möglich ist. — Das Anschauen ist jezt, aber blos als solches, bestimmt sür die philosophische Reslexion; aber noch völlig unbestimmt in Absicht des Subjekts, als Accie dens des Ich, denn dann müßte sich dasselbe von ans dern Bestimmungen des Ich unterscheiden lassen, was dis jezt noch nicht möglich ist; und eben so unbestimmt in Absicht des Objekts, denn dann müßte ein anges schautes als solches sich unterscheiden lassen von einem nicht angeschauten, welches dis jezt gleichfalls unmögslich ist.

(Es ist klar, daß die ihrer ersten ursprünglichen Richtung zurükgegebne Thätigkeit des Ich auch über C hinausgehe. Insofern sie aber über C hinausgeht, ist sie nicht widerstrebend, weil über C hinaus der Anstoß nicht liegt, mithin auch nicht anschauend. Also ist in C die Anschauung begränzt, und das angeschaute begränzt. Die über C hinausgehende Thätigkeit ist

keine Anschauung, und das Objekt derselben kein ans geschautes. Was beides senn moge, werden wir zu seiner Zeit sehen. Hier wollten wir blos bemerkbar mas chen, daß wir etwas liegen lassen, was wir einst wies der ausnehmen wollen.)

11) Das Ich soll anschauen; soll nun das anschauende nur wirklich ein Ich seyn, so heißt dies soviel, als: bas Ich soll sich sezen, als anschauend; denn nichts kommt dem Ich zu, als insofern es sich dasselbe zuschreibt.

Das Ich sezt sich, als anschauend, heißt zusör= derst: es sezt in der Anschauung sich als thätig. Was es noch weiter heissen mege, wird in der Unter= suchung sich von selbst ergeben. Insofern es sich nun in der Anschauung thätig sezt, sezt es sich selbst etwas entgegen, das in derselben nicht thätig, sondern lei= vend ist.

Um in dieser Untersuchung uns zu orientiren, ha= ben wir uns nur an das zu erinnern, was über den Wechsel im Begriffe der Substantialität oben gesagt ist. Beides entgegengesezte, die Thätigkeit und das keiden sollen sich nicht vernichten und aufheben, sie sollen neben einander bestehen: sie sollen sich blos gegenseitig aus= schliessen.

Es ist klar, daß dem anschauenden, als thätigem, entgegengesezt werden musse ein angeschautes. Es fragt sich nur, wie und auf welche Art ein solches ans geschaute gesezt werden möge.

Ein angeschautes, das dem Ich, dem insofern ans chauens

schauenden Ich, entgegengesezt werden soll, ist nothe wendig ein Nicht = Ich; und hieraus folgt zuförderst, daß eine ein solches angeschaute sezende Handlung des Ich keine Reflexion, keine nach innen, sonderst eine nach aussen gehende Thätigkeit, also, soviel wir bis jezt einsehen konnen, eine Produktion sen. Das angeschaute, als solches, wird producirt.

Ferner ist klar, daß das Ich seiner Thätigkeit in dieser Produktion des angeschauten, als eines solchen, sich nicht bewußt senn konne, darum, weil sie nicht reslektirt, dem Ich nicht zugeschrieben wird. (Mur in der philosophischen Reslexion, die wir jezt anstellen, und die wir immer sorgkältig von der gemeinen nothewendigen zu unterscheiden haben, wird sie dem Ich beisgemessen.)

Das producirende Bermbgen ist immer die Einbil= dungsfraft; also jenes Sezen des angeschauten geschieht durch die Einbildungsfraft, und ist selbst ein Anschauen.

Diese Anschauung nun soll einer Thätigkeit in der Anschauung, die das Ich sich selbst zuschreibt, entgez gengesezt senn. Es sollen zugleich in einer und eben derselben Handlung vorhanden senn eine Thätigkeit des Auschauens, die das Ich vermittelst einer Resserion sich zuschreibt, und eine andere, die es sich nicht zuzschreibt. Die leztere ist ein blosses Auschauen; die erzstere soll es auch senn; aber sie soll reslektirt werden. Es ist die Frage, wie dies geschehe, und was daraus erfolge.

Das Anschauen als Thätigkeit hat die Richtung nach

nach C, ist aber lediglich insofern ein Anschauen, als sie der entgegengesesten Richtung nach A widerstrebt. Widerstrebt, so ist sie kein Anschauen mehr, sondern eine Thätigkeit schlechthin.

Eine solche Thatigkeit des Anschauens soll reslektirt werden, d. i. die nach C hin gehende Thatigkeit des Ich (welche immer eine und eben dieselbe Thatigkeit ist) soll, und zwar als einer entgegengesezten Richtung widerstrebend (denn sonst ware es nicht diese Thatigskeit, nicht die Thatigkeit des Anschauens) nach A geslenkt werden.

Die Schwierigkeit hierbei ift folgende: Die Thas tigkeit des Ich ift durch den Anftoß von auffen schon einmal nach A reflektirt, und jezt foll fie, und zwar durch absolute Spontaneitat (denn das Ich soll sich ses zen, als anschauend, schlechthin, weil es ein Ich ist) abermals nach ber gleichen Richtung reflektirt werben. Werden nun diese beidesmaligen Richtungen nicht un= terschieden; so wird gar keine Anschauung reflektirt, sondern es wird blos zu wiederholten malen auf eine und eben dieselbe Art angeschaut, denn die Thatigkeit ist die gleiche; es ift eine und eben dieselbe Thatigfeit des Ich; und die Richtung ist die gleiche von C nach A. Gie muffen bemnach, wenn die geforderte Reflexion möglich senn soll, unterschieden werden konnen; und wir haben, ehe wir weiter geben konnen, die Aufgabe zu lofen, wie, und wodurch fie unterschieden werden.

III) Wir bestimmen diese Aufgabe näher. — Es läßt sich schon vor der Untersuchung vorher ohngefähr einses hen,

hen, wie die erstere Richtung der Thätigkeit des Ich nach A von der zweiten gleichen Richtung unterschieden werden moge. Die erstere nemlich ist durch einen blossen Aussteht von aussen; die zweite wird durch absolute Spontaneität reslektirt. Dies können wir nun wohl von der Stufe unsver philosophischen Reslexion aus, auf welche wir uns vom Anfange der Untersuchung an willkührlich gestellt haben, erbliken; aber es ist die Ausgabe, eben dies für die Möglichkeit aller philosophischen Reslexion vorausgesezte zu erweisen. Es ist die Frage, wie der menschliche Geist ursprünglich zu jener Unterscheidung zwischen einer Reslexion der Thästigkeit von aussen, und einer andern von innen komme. Diese Unterscheidung ist cs, die als Faktum abgeleitet, und eben durch diese Ableitung erwiesen werden soll.

Das Ich soll durch das Prädikat eines anschauens den bestimmt, und dadurch von dem angeschauten unz terschieden werden. Dies war die Forderung, von welcher wir ausgiengen, und wir konnten von keiner andern ausgehen. Das Ich, als Subjekt der Ansschauung, soll dem Objekte derselben entgegengesezt, und dadurch zu allererst vom Nicht=Ich unterschieden werden. Es ist klar, daß wir in dieser Unterscheidung keinen kesten Punkt haben, sondern uns in einem ewisgen Zirkel herumdrehen, wenn nicht erst die Anschauung an sich, und als solche, sixirt ist. Erst dann läßt das Berhältniß des Ich sowohl, als des Nicht=Ich zu ihr sich bestimmen. Die Möglichkeit, die oben gesgebne Ausgabe zu lösen, hängt demnach von der Mögs

lichkeit ab, die Anschauung selbst, und als solche, zu fixiren.

Diese leztere Aufgabe ist gleich der so eben aufgesstellten, die erstere Richtung nach A von der zweiten unterscheidbar zu machen; und eine wird durch die ans dere gelös't. Ist die Anschauung selbst einmal fixirt, so ist in ihr die erstere Restexion nach A schon enthalten; und ohne Furcht vor der Verwechselung und dem gegensseitigen Anscheben kann nun, nicht eben die erste Richstung nach A, aber die Anschauung überhaupt, nach A ressektirt werden.

Die Anschauung, als solche, soll fixirt werden, um als Eins und eben Dasselbe aufgefaßt werden zu könzuen. Aber das Anschauen als solches ist gar nichts fixirtes, sondern es ist ein Schweben der Einbildungszkraft zwischen widerstreitenden Richtungen. Dasselbe soll fixirt werden, heißt: die Einbildungskraft soll nicht länger schweben, wodurch die Anschauung völlig verznichtet und aufgehoben würde. Das aber soll nicht geschehen; mithin muß wenigstens das Produkt des Zustandes in der Anschauung, die Spur der entgegenzgeszten Richtungen, welche keine von beiden, sondern etwas aus beiden zusammengeseztes ist, bleiben.

Zu einem solchen Fixiren der Anscharung, die erst dadurch eine Anschauung wird, gehört dreierlei. Zus förderst die Handlung des Fixirens oder Festsezens. Das ganze Fixiren geschieht zum Behuf der Resterion durch Spontaneität, es geschieht durch diese Spontaneität der Resterion seigen wird;

wird; mithin kommt die Handlung bes Fixirens zu. bem schlechthin sezenden Vermögen im Ich, ober ber Bernunft. - Dann, bas bestimmte, ober bestimmt werdende; - und das ift bekanntermaaffen die Ginbildungefraft, beren Thatigfeit eine Grenze gefegt wird. - Zulezt bas burch die Bestimmung entstand= ne; - das Produkt der Ginbildungskraft in ihrem Schweben. Es ift flar, baß wenn bas geforderte Festhalten moglich fenn solle, es ein Bermogen diefes Festhaltens geben muffe; und ein folches Bermogen ift weder die bestimmende Bernunft , noch die producis rende Einbildungsfraft, mithin ift es ein Mittelver= mogen zwischen beiden. Es ift das Bermogen, worin ein wandelbares besteht, tgleichsam verstandigt wird, und heißt daher mit Recht der Berftand. -Der Berftand ift Berftand, blos insofern etwas in ihm fixirt ift; und alles, mas fixirt ift, ift blos im Berftande firirt. Der Berftand lagt fich als die burch Bernunft fixirte Ginbildungsfraft, ober als die durch Einbildungsfraft mit Dbjeften verfehne Bernunft be= schreiben. - Der Verstand ift ein ruhendes unthati= ges Bermogen des Gemuths, der bloffe Behalter des durch die Einbildungsfraft hervorgebrachten, und durch Die Bernunft bestimmten, und weiter zu bestimmen= den; was man auch von Zeit zu Zeit über die Sand= lungen beffelben ergalft haben mag.

(Nur im Berstande ist Realität; er ist das Bermögen des Wirklichen; in ihm erst wird das Ideale 3mm Realen: [daher druft verstehen auch eine Be=

2 5

giebung auf etwas aus, bas uns ohne unfer Buthun von auffen fommen foll]. Die Ginbildungstraft pro= ducirt Mealitat; aber es ift in ihr feine Realitat; erft burch die Auffaffung und das Begreifen im Berstande wird ihr Produkt etwas Reales. - Demjenis gen, beffen wir uns als eines Produftes der Ginbil= bungefraft bewußt find, schreiben wir nicht Realitat ju; wohl aber bem, was wir im Berftande, bem wir gar fein Bermogen ber Produftion, fondern blos bes Aufbehaltens zuschreiben, als enthalten antreffen. -Es wird fich zeigen, daß man in der Reflexion, ber= mbae ber Gefeze berfelben, nur bis auf den Berftand jurutgeben tonne, und in diefem benn allerdings ets was der Reflexion gegebnes, ale einen Stoff ber Borftellung, antreffe; der Art aber, wie daffelbe in den Verstand gekommen, sich nicht bewußt werde. Daber unfre feste Ueberzeugung von der Realitat der Dinge auffer uns, und ohne alles unfer Buthun, weil wir uns des Bermogens ihrer Produktion nicht bewußt werden. Wurden wir in der gemeinen Reflexion uns bewußt, wie wir in der philosophischen uns beffen al= lerdings bewußt werden konnen, bag fie erft burch bie Ginbildungsfraft in ben Berftand fommen, fo wurden wir wieder alles fur Tauschung erklaren wollen, und würden durch bas legtere eben so Unrecht haben, als burch bas erftere).

IV) Wir nehmen den Faden unsers Raisonnements wies der auf, wo wir ihn, weil es unmöglich war ihn weis ter zu verfolgen, fallen liessen. Das Ich restektirt seine in der Anschanung nach C gehende Thätigkeit. Alls widerstehend einer entges gengesezten von C nach A gehenden Richtung, kann sie nicht restektirt werden, aus dem oben angesührten Grunde. Dennoch kann sie auch nicht als eine übershaupt nach aussen gehende Thätigkeit restektirt werden, denn dann ware es die ganze unendliche Thätigkeit des Ich, welche nicht restektirt werden kann; aber nicht die in der Anschauung vorkommende, deren Resterion doch gesordert worden ist. Mithin muß sie restektirt werden als bis C gehende, als in C begränzte und bestimmte Thätigkeit; welches das erste wäre.

In C wird demnach die auschauende Thatigkeit des Ich durch die absolute in der Reflexion handelnde Thatigkeit begrenzt. — Da aber diese Thatigkeit blos reflektirend, nicht aber (auffer in unfrer gegenwartis gen philosophischen Reflexion) felbst reflektirt ift, fo wird die Begrenzung in C bem Ich entgegengefegt, und dem Micht = Ich zugeschrieben. Ueber C in bie Unendlichkeit hinaus wird ein bestimmtes Produkt der absolut producierenden Ginbildungsfraft durch eine bunfle, nicht refleftirte und nicht zum bestimmten Bewußtsenn kommerte Anschauung gesezt, welches bas Bermogen der reflektirten Anschauung begrenzt; gerade nach ber Regel, und aus bem Grunde, aus welchem das erfte unbestimmte Produkt überhaupt gefest murde. Welches das zweite mare. — Dieses Produkt ift das Richt = 3ch, durch deffen Entgegensezung fur den ges genwärtigen Behuf bas Ich überhaupt erft als Ich

bestimmt, — wodurch erst das legische Subjekt des Sazes: das Ich ist auschauend, möglich wird.

Die so bestimmte Thatigkeit des anschauenden Ich wird, wenigstens ihrer Bestimmung nach festgesezt, und begriffen im Verstande zu weiterer Bestimmung; denn ohne dies würden widersprechende Thatigkeiten des Ich sich durchkreuzen, und einander gegenseitig vernichten.

Diese Thatigkeit geht von A nach C und soll in dieser Richtung, aber durch eine reslektirende, also von C nach A gehende Thatigkeit des Ich aufgefaßt werden. — Es ist klar, daß in dieser Auffassung entzgegengesezte Richtungen vorkommen, daß mithin diese Auffassung durch das Vermögen des Entgegengesezten, die Einbildungskraft geschehen, also selbst eine Ansschauung seyn musse. Welches das dritte ware. Die Einbildungskraft in ihrer gegenwärtigen Funktion prozduciert nicht, sondern faßt blos auf (zum Sezen im Verstande, nicht etwa zum Ausbehalten) das schon producirte, und im Verstande begriffene, und heißt daher reproduktiv.

Das anschauende muß, und zwar als solches, d. h. als thatig bestimmt, es muß ihm eine Thatigkeit entgegengesezt werden, die nicht dieselbe, sondern eine andere sen. Thatigkeit aber ist immer Thatigkeit, und bis jezt kann in ihr nichts unterschieden werden, als ihre Richtung. Eine solche entgegengesezte Richtung aber ist die durch das Ressektirtseyn von aussen

entstandne und im Berstande aufbehaltne Richtung von C nach A. Welches das vierte ware.

Diese entgegengesezte Nichtung muß, insofern die im Anschauen vorhandne dadurch bestimmt werden soll, selbst angeschaut werden; und so ist denn mit der Bestimmung des anschauenden zugleich eine, aber nicht restektirte, Anschauung des angeschauten vorhanden.

Aber das angeschaute selbst muß als ein anges schautes bestimmt werden, wenn es dem anschauenden entgegengesezt werden soll. Und dies ist nur möglich durch Resterion. Es ist blos die Frage, welche nach aussen gehende Thätigkeit restektirt werden solle; denn es muß eine nach aussen gehende Thätigkeit seyn, die restektirt wird, aber die im Anschauen von A nach C gehende Thätigkeit giebt die Anschauung des Anschauenden.

Begrenzung der Anschauung überhaupt in C die pros ducierende Thatigkeit des Ich über C hinaus in das unbestimmte gehen müsse. Diese Thatigkeit wird aus der Unendlichkeit über C nach A restektirt. Aber von C nach A liegt die im Berstande ihrer Spur nach aufsbehaltne erstere Richtung, die der dem Ich zugeeignestem Thatigkeit von A nach C in der Anschauung wis derstrebt: und in Beziehung auf dieselbe dem dem Ich entgegengesezten, d. i. dem Nichtsückeit wird als eine entgegengesezte angeschaut, welches das füuste wäre.

Dieses angeschaute muß als solches bestimmt wer=

den; und zwar als dem anschauenden entgegengesetes angeschautes; also durch ein nicht = angeschautes, das aber doch ein Nicht = Ich ist. Ein solches aber liegt als absolutes Produkt der Thätigkeit des Ich über Chinaus. Innerhalb C und A aber liegt das angesschaute, welches nach seiner Bestimmung im Verstanz de als etwas reales aufgefaßt wird. Welches das sechste wäre.

Sie verhalten sich gegenseitig wie Thatigkeit, und Leiden (Realität, und Negation) und sind demnach vereinigt durch Wechselbestimmung. Kein angeschautes, kein Anschauendes, und umgekehrt. Hinwiederum, wenn und inwiesern ein Angeschaustes gesezt ist, ist ein Anschauendes gesezt, und umgekehrt.

Beide mussen bestimmt werden, denn das Ich soll sich sezen, als das anschauende, und sich insopern dem Nicht = Ich entgegensezen; zu diesem Bez hufe aber bedarf es eines festen Unterscheidungsz grundes zwischen dem anschauenden, und angeschausten; einen solchen aber giebt laut obiger Erörterunz gen, die Wechselbestimmung nicht.

So wie das eine weiter bestimmt wird, wird es durch dasselbe auch das andre, eben darum, weil sie in Wechselbestimmung stehen. — Eines von beiden aber muß aus dem gleichen Grunde durch sich selbst und nicht durch das andere bestimmt werden, weil wir ausserdem aus dem Kreise der Wechselbestimmung nicht herauskommen. V) Das Anschauende an sich, d. i. als Thatigkeit ist schon dadurch bestimmt, daß es in Wechselbestimmung steht; es ist eine Thatigkeit, der im Entgegengesezten ein Leiden korrespondirt, eine objektive Thatigkeit. Eine solche wird weiter bestimmt durch eine nicht = obiektive, mithin reine Thatigkeit, Thatigkeit übers haupt, und schlechthin.

Beide find entgegengefest; beide muffen auch fon= thetisch vereinigt, d. i. gegenseitig durcheinander bestimmt werden. 1) die objeftive Thatigfeit durch die Thatigfeit schlechthin. Die Thatigkeit überhaupt ist die Bedingung aller objektiven Thatigkeit; sie ift Reals grund derfelben. 2) die Thatigkeit überhaupt durch die objektive Thatigkeit ist gar nicht zu bestimmen, auffer durch ihr entgegengeseztes, das Leiden; mithin durch ein Objekt der Thatigkeit, und also durch objektive Thatigkeit. Objektive Thatigkeit ift der Bestim= mungs = ober Ideal = Grund ber Thatigfeit überhaupt. 3) beide wechfelseitig durcheinander, d. i. die Grenze awischen beiden muß gesegt werden. Diese ift der Ue= bergang von der reinen zur objektiven Thatigkeit; und umgekehrt; die Bedingung, auf welche reflektirt, oder von ihr abstrabirt werden fann.

Diese Bedingung, als solche, d. i. als Grenze der reinen, und der objektiven Thätigkeit wird anges schaut durch die Einbildungskraft, fixirt im Verstans de; beides auf die oben beschriebne Weise.

Die Anschauung ist objektive Thatigkeit unter eis

ner gewissen Bedingung. Unbedingt ware sie nicht objektive Thatigkeit, sondern reine.

Vermöge der Bestimmung durch den Wechsel ist das angeschaute auch nur unter einer gewissen Bedinz gung ein angeschautes. Ausser der Bedingung wäre es kein angeschautes, sondern ein schlechthingeseztes, ein Ding an sich: ein Leiden schlechthin, als Gegenztheil einer Thätigkeit schlechthin.

VI) Sowohl für das anschauende als das angeschaute ist die Anschauung etwas bedingtes. Durch dieses Merkmal sind sie demnach noch nicht zu unterscheiden, und wir haben sie jezt weiter zu bestimmen. — Wir suchen die Bedingung der Anschauung für beide zu bestimmen; ob sie etwa durch diese zu unterscheiden senn möchten.

Die absolute Thatigkeit wird durch die Bedingung eine objektive — heißt offenbar, die absolute Thatig= keit wird als solche, aufgehoben und vernichtet; und es ist in Rüksicht ihrer vorhanden ein Leiden. Dem= nach ist die Bedingung aller objektiven Thatigkeit ein Leiden.

Dieses Leiden muß angeschant werden. Aber ein Leiden läßt sich nicht anders anschauen, als wie eine Unmöglichkeit der entgegenzesezten Thätigkeit; ein Gestühl des Zwanges zu einer bestimmten Handlung, welches der Einbildungskraft allerdings möglich ist. Dieser Zwang wird im Berstande sixirt als Nothe wendigkeit.

Das Gegentheil dieser durch ein Leiden bedingten Thas

Thatigkeit ist eine freie; angeschaut durch die Einbils dungskraft als ein Schweben der Einbildungskraft selbst zwischen Verrichten, und Micht: Verrichten eis ner und eben derselben Handlung; Auffassen und Nicht: Auffassen eines und eben desselben Objektes im Verstausde; aufgefaßt in dem Verstande, als Möglichkeit.

Beide Arten der Thatigfeit, Die an fich entgegen= gefest find, werden synthetisch vereinigt. 1) Der 3wang wird durch Freiheit bestimmt; die freie Tha= tigkeit bestimmt sich felbst zum bestimmten Sandeln. (Cilbstaffektion) 2) die Freiheit durch 3mang. Mur unter Bedingung einer ichon vorhandnen Beftim= mung durch ein Leiden bestimmt fich die, in der Gelbst= bestimmung noch immer freie Gelbstthatigkeit, ju ei= nem bestimmten Sandeln. (Die Spontaneitat fanit nur reflektiren unter Bedingung einer durch einen Un. ftoß von auffen schon geschehnen Reflexion: aber sie muß auch unter dieser Bedingung nicht reflektiren.) 3) Beide bestimmen fich gegenseitig in der Anschauung. Wechfelwirkung der Gelbstaffektion des anschauenden, und einer Affektion von auffen ift die Bedingung, un= ter der das anschauende ein anschauendes ift.

Dadurch ist denn auch zugleich das angeschaute bestimmt. Das Ding an sich ist Gegenstand der Ansschauung unter Bedingung einer Wechselwirkung. Insspern das auschauende thätig ist, ist das angeschaute leidend; und insofern das angeschaute, welches insosser ein Ding an sich ist, thätig ist, ist das anschauens de leidend. Ferner insofern das anschauende thätig

ift,

angeschaute. Aber das giebt keine feste Bestimmung, und wir kommen dadurch aus unserm Zirkel nicht hers aus. Mithin muß weiter bestimmt werden. Wir mussen siehen den Antheil eines von beiden in der aufgezeigten Wechselwirkung durch sich selbst zu bestimmen.

VII) Der Thätigkeit des Anschauenden, welcher ein Leis den im Objekte korrespondirt, und die demnach in jesner Wechselwirkung mit inbegriffen ist, ist entgegenges seine solche Thätigkeit, der kein Leiden im Objekte korrespondirt; die demnach auf das anschauende selbst geht (die in der Selbstaffektion) und durch diese müßte demnach die erstere bestimmt werden.

Eine solche bestimmende Thätigkeit mußte angeschaut werden durch die Einbildungskraft, und firirt werden im Verstande, gerade wie die bis jezt aufgezeigten Arten verselben.

Es ist klar, daß auch die ohjektive Thätigkeit des anschauerden keinen andern Grund haben könne, als die Thätigkeit der Selbstbestimmung: liesse sich dem= nach diese leztere Thätigkeit bestimmen, so wäre auch die erstere, und mit ihr der Antheil des anschauenden in der Wechselwirkung, so wie durch denselben der Anstheil des angeschauten bestimmt.

Beide Arten der Thatigkeit mussen sich gegenseitig bestimmen 1) die in sich selbst zurükgehende die objektive, wie so eben gezeigt worden 2) die objektive, die in sich selbst zurükgehende. Soviel objektive Thatig= Feit, soviel sich selbst bestimmende zur Bestimmung des Objekts. Aber die objektive Thätigkeit läßt sich durch Bestimmung des Objekts bestimmen, mithin durch sie die in der Selbstbestimmung vorkommende. 3) Beide stehen demnach in Wechselbestimmung, wie jezt gezeigt worden; und wir haben abermals keinen festen Punkt der Bestimmung.

Die Thätigkeit des angeschauten in der Wechsel= wirkung, insvsern sie auf das anschauende geht, wird gleichfalls bestimmt durch eine in sich selbst zurükge= hende Thätigkeit, durch die es sich zur Einwirkung auf das anschauende bestimmt.

Nach obiger Erbrterung ist die Thätigkeit zur Selbstbestimmung, Bestimmung eines fixirten Prozdukts der Einbildungskraft im Verstande durch die Vernunft: mithin ein Denken. Das auschauende bestimmt sich selbst zum Denken eines Objeks.

Insofern das Objekt durch das Denken bestimmt wird, ist es ein Gedachtes.

Nam ist es dadurch so eben bestimmt worden, als sich selbst bestimmend; zu einer Einwirkung auf das anschauende. Diese Bestimmung ist aber lediglich daz durch möglich geworden, daß ein Leiden im entgegenz gesezten anschauenden bestimmt werden sollte. Kein Leiden im Auschauenden, keine ursprüngliche und in sich selbst zurükgehende Thätigkeit im Objekte, als gez dachte Thätigkeit. Keine solche Thätigkeit im Objekz te, kein Leiden im anschauenden. Eine solche Wechz seine selbestimmung aber ist nach obiger Erörterung die durch

Wirksamkeit. Also wird das Objekt gedacht als Ursache von einem Leiden im auschauenden, als seis nem Effekt. — Die innere Thätigkeit des Objekts, wodurch es sich bestimmt zur Wirksamkeit, ist ein blos gedachtes, (ein Noumen, wenn man dieser Thäztigkeit durch die Einbildungskraft ein Substrat giebt, wie man es muß.)

VIII) Die Thätigkeit einer Selbstbestimmung zum Besstimmen eines bestimmten Objekts muß weiter bestimmt werden; denn noch haben wir keinen festen Punkt. Sie wird aber bestimmt durch eine solche Thätigkeit des auschauenden, die kein Objekt, als ein bestimmstes (= A) bestimmt; die auf kein bestimmtes Obsiekt geht (also etwa auf ein Objekt überhaupt, als blosses Objekt.)

Eine solche Thatigkeit mußte durch Selbstbestim= mung, A oder — A sich zum Objekte geben konnen. Sie ware demnach in Ruksicht auf A oder — A vollig unbestimmt, oder frei; frei auf A zu restekt i= ren, oder davon zu abstrahiren.

Eine solche Thatigkeit nuß zuförderst angeschaut werden durch die Einbildungskraft; da sie aber zwissschen entgegengesezten, zwischen dem Auffassen und Micht. Auffassen von A mitten inne schwebt, muß sie angeschaut werden auch als Einbildungskraft, d. i. in ihrer Freiheit des Schwebens von einem zum andern; (gleichsam, wenn man auf ein Gesez sieht, von welchem wir hier freilich noch nichts wissen, als eine Berathschlagung des Gemüths mit sich selbst.) — Da jedoch

jedoch durch diese Thätigkeit eins von beiden entweder A oder — A aufgefaßt, (A als ein zu restektirendes, oder als ein solches, von dem zu abstrahiren ist, ge= sezt) werden muß, so muß sie insofern auch als Verzstand angeschaut werden. — Beides, durch eine neue Anschauung wieder vereinigt, und im Verstande sestz gesezt, heißt Urtheilskraft ist das bis jezt freie Vermögen über schon im Verstande ge= sezte Objekte zu restektiren, oder von ihnen zu abstrazhiren, und sie, nach Maasgabe dieser Keslexion oder Abstraktion mit weiterer Bestimmung im Verstande zu sezen.

Beide Thatigkeiten, ber bloffe Berftand, als folcher, und die Urtheilsfraft als folche, muffen fich wieber gegenseitig bestimmen. 1) Der Berftand bie Ur= theilstraft. Er enthalt schon in fich die Dbiefte, von welchem die leztere abstrabirt, ober sie reflectirt, und ift daher die Bedingung ber Möglichkeit einer Urtheile= fraft überhaupt. 2) Die Urtheilskraft den Berftand; fie bestimmt ihm bas Objekt überhaupt als Objekt. Ohne fie wird überhaupt nicht reflektirt; ohne fie ist mithin nichts firirtes im Berftande, welches erft durch Reflexion, und gum Behuf der Reflexion gefest wird, mithin auch überhaupt fein Verstand; und so ift die Urtheilskraft hinwiederum die Bedingung der Möglich= feit des Berftandes, und beide 3) bestimmen fich bem= nach gegenseitig. Nichts im Berftande, feine Ur= theilefraft; feine Urtheilefraft, nichts im Berftande

23

für den Berstand, kein Denken des Gedachten, als eines solchen.

Lant der Wechselbestimmung wird dadurch nun auch das Objekt bestimmt. Das gedachte als Objekt des Denkens, also insofern als leidend, wird bestimmt durch ein Nicht=gedachtes, mithin durch ein blos Denkbares (das den Grund seiner Denkbarkeit in sich selbst, und nicht in dem Denkenden haben, mithin insosern thätig, und das Denkende in Beziehung daranf leidend senn soll). Beide, das Gedachte, und das Denkbare, werden nun gegenseitig durcheinander bezstimmt 1) alles Gedachte ist Denkbar 2) alles Denksbare wird gedacht als Denkbares, und ist nur insosern denkbar, als es als solches gedacht wird. Kein Denksbares, kein Gedachtes, kein Gedachtes kein Denkbares. — Das Denkbare, und die Denkbarkeit als solz che sind blosser Gegenstand der Urtheilskraft.

Nur das als denkbar beurtheilte kann als Ursache der Anschauung gedacht werden.

Das denkende soll sich selbst bestimmen etwas, als denkbar zu denken und insofern ware das denkbare leis dend; aber hinwiederum soll das Denkbare sich selbst bestimmen, ein denkbares zu senn; und insofern ware das Denkende leidend. Dies giebt hinwiederum eine Wechselwirkung des Denkenden, und des Gedachten im Denken; mithin keinen festen Bestimmungspunkt, und wir mussen das urtheilende noch weiter bestimmen.

IX) Die Thatigkeit, die überhaupt ein Objekt bestimmt, wird bestimmt durch eine solche, die gar kein Objekt

hat, durch eine überhaupt nicht phie ive, der objektiven entgegengesezte Thatigkeit: Es ist nur die Frage, wie eine solche Thatigkeit gesezt, und der objektiven entgegengesezt werden konne.

So wie eben die Möglichkeit deducirt wurde, von allem bestimmten Objekte — A zu abstrahiren, so wird hier die Möglichkeit postulirt, von allem Objekte überhaupt zu abstrahiren. Es muß ein solches absolutes Abstraktions = Vermögens geben, wenn die geforderte Bestimmung möglich seyn soll; und sie muß möglich seyn, wenn ein Selbstbewußtseyn, und ein Vewußtseyn der Vorstellung möglich seyn soll.

Ein solches Bermogen sollte zuforderst angeschaut werden konnen. - Die Ginbildungsfraft schwebt über= haupt zwischen Objekt und Nicht = Objekt, fraft ihres Wesens. Gie wird firirt fein Objekt zu haben; das heißt die (reflektirte) Einbildungsfraft wird ganglich vernichtet, und diese Bernichtung, dieses Richtseyn der Einbildungsfraft wird felbst durch (nichtreflektirte, und daher nicht zum deutlichen Bewußtsenn kommende) Einbildungsfraft angeschaut. (Die in uns vorhandne dunkle Borftellung, wenn wir erinnert werden, gum Behuf des reinen Denkens von aller Beimischung der Einbildungsfraft zu abstrahiren, ift diese dem Denker gar oft vorkommende Anschanung). — Das Produkt einer solchen (nicht reflektirten) Anschauung sollte fi= rirt werden im Berftande; aber daffelbe foll Richts, gar fein Objekt fenn, mithin ift es nicht zu firiren. (Die dunkle Borftellung des Gedankens von einem

blosen Verhältnisse, ohne Glieder desselben, ist so et= was). Bleibt demnach nichts übrig, als überhaupt die blose Regel der Vernunft, zu abstrahiren, das blose Gesez einer nicht zu realisirenden Bestimmung (durch Einbildungskraft, und Verstand für das deut= liche Verunftsenn) — und jenes absolute Abstraktions= vermögen ist mithin selbst die Vernunft.

Menn alles objektive aufgehoben wird, bleibt we=
nigstens das sich selvst bestimmende, und durch
sich selvst bestimmte, as Ich, oder das Sub=
jekt übrig. Eubjekt und Objekt werden so durcheinan=
der bestimmt, daß eins durch das andre schlechthin
ausgeschlossen wird. Bestimmt das Ich nur sich
selbst, so bestimmt es nichts ausser sich; und bestimmt
es etwas ausser sich, so bestimmt es nicht blos sich
selbst. Das Ich aber ist jezt als dasjenige bestimmt,
welches nach Aushebung alles Objekts durch das ab=
solute Abstraktionsvermögen, übrig bleibt; und das
Nicht = Ich als dassenige, von welchem durch jenes
Albstraktionsvermögen abstrahirt werden kann: und wir
haben demnach jezt einen festen Unterscheidungspunkt
zwischen dem Objekte und Eubjekte.

(Dies ist denn auch wirklich die augenscheinliche, und nach ihrer Andeutung gar nicht mehr zu verkensnende Quelle alles Selbstbewußtsenns. Alles, von welchem ich abstrahiren, was ich wegdenken kaun [wenn auch nicht auf einmal, doch wenigstens so, daß ich von dem, was ich jezt übrig lasse, hinterher abstrahire, und dann dasjenige übrig lasse, von dem

es meinem Ich blos dadurch entgegen, daß ich es bestrachte als ein folches, das ich wegdenken kann. Je mehreres ein bestimmtes Individuum sich wegdenken kann, desto mehr nähert sein empirisches Selbstbeswußtsen sich dem reinen; — von dem Kinde an, das zum ersten Male seine Wiege verläßt, und sie dadurch von sich selbst unterscheiden sernt, dis zum popularen Philosophen, der noch materielle Ideen Bilz der annimmt, und nach dem Size der Seele fragt, und bis zum transscendentalen Philosophen, der wesnigstens die Regel, ein reines Ich zu denken, sich denkt, und sie erweiset.

Diese, das Ich durch Abstraktion von allem, wovon abstrahirt werden kann, bestimmende Thätigkeit müßte selbst wieder bestimmt werden. Da aber in dem, von welchem nicht, und in welchem von Nichts absstrahirt werden kann (daher wird das Ich als ein fach beurtheilt) sich nichts weiter bestimmen läßt, so konnte sie blos durch eine schlechthin nicht bestimmende Thätigskeit — und das durch sie bestimmte durch ein schlechts hin unbestimmtes bestimmt werden.

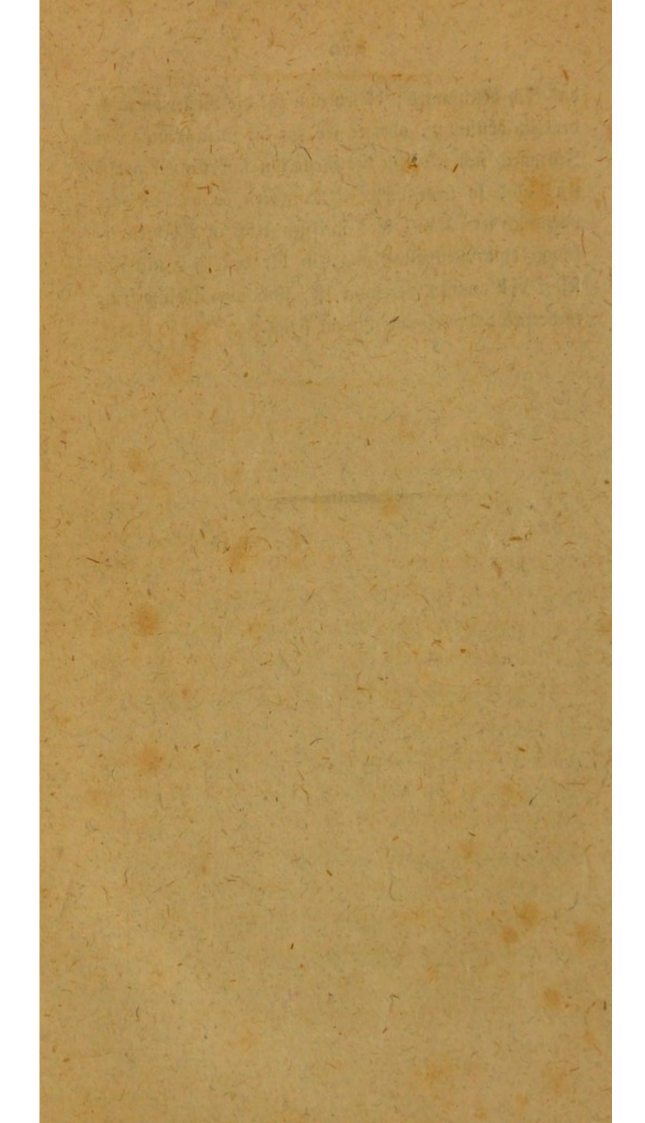
Ein solches Vermögen des schlechthin unbestimme ten, als die Bedingung alles bestimmten, ist num alz terdings an der Einbildungskraft durch Folgerungen nachgewiesen worden; aber es läßt als solches sich gar nicht zum Bewußtseyn erheben, weil dann dasselbe rez slektirt, mithin durch den Verstand bestimmt werden mußte, mithin es nicht unbestimmt, und unendlich bliebe.

Das Ich ist in der Selbstbestimmung so eben, als bestimmend und bestimmt zugleich, betrachtet worden. Wird vermittelst der gegenwärtigen böhern Bestimmung darauf ressektirt, daß das, das schlechthin bestimmte bestimmende ein schlechthin unbestimmtes sehn musse; ferner darauf, daß das Ich und Nicht=Ich schlechthin entgegengesezt sind, so ist, wenn das Ich als bessimmt betrachtet wird, das bestimmende unbestimmte das Nicht=Ich; und im Gegentheil, wenn das Ich als bestimmte, und das durch dasselbe bestimmte ist das Nicht=Ich, und hieraus entsteht solgender Widerstreit:

Restektirt das Ich auf sich selbst, und bestimmt sich dadurch, so ist das Nicht=Ich unendlich und uns begränzt. Restektirt dagegen das Ich auf das Nicht=Ich überhaupt (auf das Universum) und bestimmt es dadurch, so ist es selbst unendlich. In der Vorstellung stehen demnach Ich und Nicht=Ich in Wechselwirkung; ist das eine endlich, so ist das andere unendlich; und umgekehrt; eins von beiden ist aber immer unendlich.

— (Hier liegt der Grund der von Kant aufgestellten Untinomien.)

XI) Wird in einer noch höhern Reflexion darauf reflektirt, daß das Ich selbst das schlechthin bestimmende, mithin auch basjenige sen, welches die obige Resserion, von der der Widerstreit abhängt, schlechthin bestimme, so wird das Nicht-Ich in jedem Falle wieder ein durch das Ich bestimmtes; es sen nun für die Resterion aus: drüklich bestimmt, oder es sen für die Bestimmung des Ich durch sich selbst in der Resterion unbestimmt gelasssen: und so steht das Ich, insofern es endlich oder unendlich senn kann, blos mit sich selbst in Wechselwirskung: eine Wechselwirkung, in der das Ich mit sich selbst vollkommen vereinigt ist, und über welche keine theoretische Philosophie hinauf steigt.



### Dritter Theil.

# Grundlage

# Wissenschaft des Praktischen.

## S. 5. Zweiter Lehrfag

In dem Saze, welcher das Nesultat der drei Grunds säze der gesammten Wissenschaftslehre war: das Ich, und das Nicht=Ich bestimmen sich gegenseiztig, lagen folgende zwei: zusörderst der: das Ich sezt sich als bestimmt durch das Nicht=Ich, den wir erörtert und gezeigt haben, welches Faktum in unserm Geiste demselben entsprechen musse: und dann folzgender: das Ich sezt sich als bestimmend das Nicht=Ich.

Wissen, ob wir dem leztern Saze jemals eine Bedeutung würden zusichern können, da in demselben die Besti mm= barkeit, mithin die Realität des Nicht=Ich vorans= gesezt wird, welche anzunehmen wir dort noch keinen Grund aufzeigen konnten. Nunmehro aber ist durch jenes postulirte Faktum, und unter Voranssezung desselben zu= gleich die Nealität eines Nicht=Ich — es versteht sich für das Ich, — wie denn die ganze Wissenschaftslehre,

als transcendentale Wissenschaft nicht über das Ich hin= ausgehen kann, noch soll — postulirt, und die eigent= liche Schwierigkeit, die uns verhinderte, jenen zweiten Saz auzunehmen, ist gehoben. Hat ein Nicht = Ich Realität für das Ich, und, — welches das gleiche heißt sezt das Ich dasselbe als real, wovon die Möglichkeit so= wohl, als die Art und Weise nunmehro dargestellt wor= den, so kann, wenn die anderweitigen Bestimmungen des Sazes denkb r sind, wie wir freilich noch nicht wissen können, das Ich allerdings auch sich sezen, als bestim= mend (einschränkend, begrenzend) jene gesezte Realität.

In Erbrterung des aufgestellten Sazes: das Ich sett sich, als bestimmend das Nicht=Ich, könnten wir gerade so verfahren, wie wir in Erbrterung des obigen Sazes: das Ich sezt sich als bestimmt durch das Nicht=Ich, versuhren. Es liegen in diesem eben so wohl als in jenem mehrere Gegensäze; wir könnten dieselben aufsuchen, sie synthetisch vereinigen, die durch diese Synthesis entstandnen Begriffe, wenn sie etwa wieder entgegensgeszt senn sollten, abermals synthetisch vereinigen, u. s. f. und wir wären sicher nach einer einfachen und gründzlichen Methode unsern Saz völlig zu erschöpfen. Aber es giebt eine kürzere, und darum nicht weniger erschözpsende Art, ihn zu erörtern.

Es liegt nemlich in diesem Saze eine Haupt Antithese, die den ganzen Widerstreit zwischen dem Ich, als Intelligenz, und insofern beschränktem, und zwischen eben demselben, als schlechthin geseztem, mithin unbeschränktem Wesen umfaßt; und uns nothiget, als Vereinigungs= nigungemittel ein praktisches Vermögen des Ich anzuneh= men. Wir werden zuförderst diese Antithese aufsuchen, und die Glieder ihrer Gegensezung vereinigen. Die übri= gen Antithesen werden sodann sich selbst finden, und sich um so leichter vereinigen lassen.

1.

Wir nehmen, um diese Antithese aufzusuchen, den kürzesten Weg, auf welchem zugleich, von einem höhern Gesichtspunkte aus, der Hauptsaz aller praktischen Wissenschaftslehre, der: das Ich sezt sich als bestim= mend das Nicht=Ich, als annehmbar erwiesen wird, und gleich vom Ansange an eine höhere Gültigkeit erhält, als eine blos problematische.

Das Ich überhaupt ist Ich; es ist schlechterdings Ein, und eben dasselbe Ich, fraft seines Geseztsenns durch sich selbst. (S. 1.)

Insofern nun insbesondre das Ich vorstellend oder eine Intelligenz ist, ist es als solches als lerdings auch Eins; ein Vorstellungsvermögen unter nothzwendigen Gesezen: aber es ist insofern gar nicht Eins und eben dasselbe mit dem absoluten, schlechthin durch sich selbst gesezten Ich.

Denn das Ich als Intelligenz ist zwar, in so fern es dies schon ist, seinen besondern Bestimmungen nach innerhalb dieser Sphäre durch sich selbst bestimmt; es ist auch insofern nichts in ihm, als dasjenige, was es in sich sezt, und in unsrer Theorie ist nachdrüflich widersprochen worden der Meinung, daß irgend etwas in das Ich komme, wogegen dasselbe sich blos leidend

verhalte. Aber diese Sphäre selbst, überhaupt, und an sich betrachtet, ist ihm nicht durch sich selbst, sondern durch etwas ausser ihm gesezt; die Art und Weise des Vorstellens überhaupt ist allerdings durch das Ich, daß aber überhaupt das Ich vorstellend sen, ist nicht durch das Ich, sondern durch etwas ausser dem Ich bestimmt, wie wir gesehen haben. Wir komten neulich die Vorstellung überhaupt auf keine Art möglich denken, als durch die Voraussezung, daß auf die ins unbestimmzte und unendliche hinausgehende Thätigkeit des Ich ein Anstoß geschehe. Demnach ist das Ich als Intellizgenz überhaupt, abhängig von einem unbestimmten, und bis jezt völlig unbestimmbaren Nichtz Ich; und nur durch und vermittelst eines solchen Nichtz Ich ist es Intelligenz\*).

Das Ich aber soll allen seinen Bestimmungen nach schlechthin durch sich selbst gesezt, und demnach völlig unabhängig von irgend einem möglichen Nicht = Ich sepn.

Mithin ist das absolute Ich, und das intelligente (wenn

Ber in dieser Aeusserung tiefen Sinn, und ausgebreitete Folgen ahnet, ist mir ein sehr willkommner Leser, und er folgere aus ihr nach seiner eignen Art immer ruhig fort. — Ein endliches Wesen ist nur als Intelligtnz endlich; die praktische Gesezgebung, die ihm mit dem Unendlichen gemein seyn soll, kann von nichts ausser ihm abhangen.

Auch diesenigen, welche sich die Fertigkeit erworben baben, aus wenigen Grundlinien eines völlig neuen, und von ihnen nicht zu übersehenden Systems — wenn auch nichts weiter, doch aufs mindeste Atheismus zu wittern, balten sich indessen an diese Erklärung, und sehen, was sie eine daraus machen können.

(wenn es erlaubt ift, fich auszudrufen, als ob fie zwet Ich ausmachten, ba fie doch nur Gins ausmachen folz len) nicht Eins und eben daffelbe, sondern fie find eins ander entgegengesest; welches der absoluten Identitat bes Ich widerspricht.

Dieser Widerspruch muß gehoben werden, und er läßt fich nur auf folgende Art heben: \_ Die Intelligenz des Ich überhaupt, welche den Widerspruch verursacht, fann nicht aufgehoben werden, ohne daß das Ich aber= mals in einen neuen Widerspruch mit fich felbst versezt werde, benn wenn einmal ein Ich gesezt, und ein Richt= Ich demfelben entgegengesezt ist, so ist auch, laut der gesammten theoretischen Wissenschaftslehre, ein Borstels lungsvermogen mit allen feinen Bestimmungen gesett. Auch ist das Ich, insofern es schon als Intelligenz gesezt ift, blos durch sich felbst bestimmt, wie wir so eben erin= nert, und im theoretischen Theile erwiesen haben. Mber die Abhängigkeit des Ich, als Intelligenz, soll auf= gehoben werden, und dies ift nur unter ber Bedingung denkbar, daß das Ich jenes bis jegt unbes kannte Dicht=Ich, dem der Anstoß beigemessen ift, durch welchen das Ich zur Intelligenz wird, durch fich felbst bestimme. Auf diese Art wurde bas vorzu= ftellende Nicht = Ich unmittelbar, das vorstellende Ich aber mittelbar, vermittelst jener Bestimmung, durch das absolute Ich bestimmt; das Ich wurde ledig= lich von sich selbst abhängig, b. i. es wurde durchgangig durch sich selbst bestimmt; es ware das, als was es sich sezt, und schlechthin nichts weiter, und der Widerspruch

ware befriedigend gehoben. Und so hatten wir denn we= nigstens die zweite Halfte unsers aufgestellten Hauptsa= zes, den Saz: das Ich bestimmt das Nicht=Ich (nem= lich das Ich ist das bestimmende, das Nicht=Ich das bestimmt werdende) vorläufig erwiesen.

Das Ich, als Intelligenz, fand mit dem Nicht= 3ch, dem der postulirte Anstoß zuzuschreiben ift, im Kaufal = Berhaltniffe; es war bewirktes vom Nicht = Sch. als feiner Urfache. Denn das Raufal = Berhaltnif besteht barin, baß vermoge ber Ginschranfung ber Thatigfeit in bem Ginen (oder vermoge einer Quantitat Leiden in ihm) eine der aufgehobnen Thatigfeit gleiche Quantitat der Thatigkeit in sein Entgegengesestes, nach dem Geseze der Wechfelbestimmung, gesegt werde. Goll aber das Ich Intelligeng fenn, fo muß ein Theil feiner in das unend= liche hinausgehenden Thatigfeit aufgehoben werden, die bann, nach bem angeführten Gefeze, in bas Richt = Ich gefest wird. Weil aber das abfolute Ich gar feines Leibens fabig, sondern absolute Thatigfeit, und gar nichts als Thatigkeit fenn foll; fo mußte, wie fo eben barge= than, angenommen werden, daß auch jenes poffulirte Nicht = 3ch bestimmt, also leidend fen, und die diesem Leiben entgegengesezte Thatigfeit mußte in bas ihm ent= gegengesete, in bas 3ch, und zwar nicht in bas intelli= gente, weil Diefes felbst durch jenes Dicht = 3ch bestimmt ift, fondern in das absolute gesegt werden. Gin folches Berhaltniß aber, wie dadurch angenommen worden, ift bas Raufal = Berhaltnig. Das absolute Ich soll demnach Urfache vom Richt = 3ch feyn, insofern daffelbe der lezte

lezte Grund aller Vorstellung ist, und dieses insofern sein bewirktes.

- Das Ich ist schlechthin thatig, und blos thatig—
  das ist die absolute Voraussezung. Aus dieser wird
  zusorderst ein Leiden des Nicht=Ich, insofern das
  selbe das Ich als Intelligenz bestimmen soll, gefolz
  gert; die diesem Leiden entgegengesezte Thatigkeit
  wird in das absolute Ich gesezt, als bestimmt e
  Thatigkeit, als gerade diesenige Thatigkeit, durch
  welche das Nicht=Ich bestimmt wird. So wird
  demnach aus der absoluten Thatigkeit des
  Ich eine gewisse bestimmte Thatigkeit des
  sch eine gewisse bestimmte Thatigkeit des
- 2) Alles, mas fo eben erinnert worden, dient gu= gleich, um die obige Folgerungsart noch einlench. tender zu machen. Die Vorstellung überhaupt (nicht etwa die besondern Bestimmungen derfelben), ift un= widersprechlich ein bewirktes des Nicht = Ich. im 3ch kann schlechthin nichts fenn, das ein bewirktes sen; denn das Ich ift das, als was es fich sezt, und es ist nichts in ihm, was es nicht in sich fest. Mithin muß jenes Nicht = Ich felbst ein be= wirktes des 3ch, und zwar des absoluten 3ch senn: - und fo hatten wir benn gar feine Ginwirfung auf das Ich von auffen, sondern blos eine Dira fung deffelben auf sich felbst; die freilich einen Um= weg nimmt, deffen Grunde bis jest noch nicht be= kannt find, aber vielleicht in der Zufunft fich werden aufzeigen laffen.)

Das absolute Ich soll demnach senn Ursache des Nicht=
Ich an und für sich, d. i. nur desjenigen im Nicht=Ich,
was übrig bleibt, wenn man von allen erweisbaren For=
men der Borstellung abstrahirt; desjenigen, welchem der
Austoß auf die ins unendliche hinausgehende Thätigkeit
des Ich zugeschrieben wird: denn daß von den besondern
Bestimmungen des vorgestellten, als eines solchen das
intelligente Ich nach den nothwendigen Gesezen des Bor=
stellens Ursache sen, wird in der theoretischen Wissen=
schaftslehre dargethan.

Auf die gleiche Art, nemlich durch absolutes Sezen, kann das Ich nicht Ursache des Nicht = Ich seyn.

Sich selbst sezt das Ich schlechthin, und ohne allen weitern Grund, und es muß sich sezen, wenn es irgend etwas anders sezen soll: denn was nicht ist, kann nichts sezen; das Ich aber ist (für das Ich) schlechthin, und lediglich durch sein eignes Sezen seiner selbst.

Das Ich kann das Nicht = Ich nicht sezen; ohne sich selbst einzuschränken. Denn das Nicht = Ich ist dem Ich wöllig entgegengesezt; was das Nicht = Ich ist, ist das Ich nicht; insosern demnach das Nicht = Ich gesezt ist, (ihm das Prädikat des Gesextsenns zukommt) ist das Ich nicht gesext. Würde etwa das Nicht = Ich ohne alle Quantität als unbeschränkt, und unendlich gesext, so wärre das Ich gar nicht gesext, seine Realität wäre völlig vernichtet, welches dem obigen widerspricht. — Mithin müßte es in bestimmter Quantität gesext werden, und demnach die Realität des Ich um die gesexte Quantität der Realität des Nicht = Ich eingeschränkt werden. — Die

Shor

Ansdruke: ein Nicht = Ich sezen, und: das Ich einschränken, sind völlig gleichgeltend, wie in der theoretischen Wissenschaftslehre dargethan worden.

Nun sollte in unster Voraussezung das Ich ein Nichtsch ses sollte sich selbst schlechthin, und ohne allen Grund, d. i. es sollte sich selbst schlechthin, und ohne allen Grund einsschränken, zum Theil nicht sezen. Es müßte demnach den Grund sich nicht zu sezen, in sich selbst haben, es müßte in ihm senn das Princip sich zu sezen, und das Princip, sich auch nicht zu sezen. Mithin wäre das Ich in seinem Wesen sich selbst entgegengesezt, und widerstreiztend; es wäre in ihm ein zwiefaches entgegengeseztes Princip, welche Annahme sich selbst widerspricht, denn dann wäre in ihm gar kein Princip. Das Ich wäre gar nichts, denn es hobe sich selbst auf.

(Wir stehen hier auf einem Punkte, von welchem aus wir den wahren Sinn unsers zweiten Grundsazes: dem Ich wird entgegengesezt ein Nicht= Ich, und vermittelst desselben die wahre Bedeutung unferer ganzen Wissenschaftslehre deutlicher darstellen konzuen, als wir es bis jezt irgendwo konnten.

Im zweiten Grundsaze ist nur einiges absokut; einis ges aber sezt ein Faktum voraus, daß sich a priori gar nicht aufzeigen läßt, sondern lediglich in eines Jeden eigs ner Erfahrung.

Ausser dem Sezen des Ich durch sich selbst soll es noch ein Sezen geben. Dies ist a priori eine blosse Hurch pothese; daß es ein solches Sezen gebe, läst sich durch nichts darthun, als durch ein Faktum des Bewußtsenns,

und jeder muß es fich felbft durch diefes Faktum barthun; feiner fann es dem andern durch Bernunftgrunde bewei= (Er konnte wohl irgend ein zugeftandnes Faktum durch Bernunftgrunde auf jenes bochfte Faktum gurufführen; aber ein folder Beweis leiftete nichts weiter, als daß er den andern überführte, er habe vermittelft des Bugeftebens irgend eines Faktum auch jenes hochfte Faktum zugestanden.) Abfolut aber, und schlechthin im Wefen des Ich gegrundet ift es, daß, wenn es ein fol= ches Gezen giebt, dieses Gezen ein Entgegenfegen, und das Gefezte ein Richt = 3ch fenn muffe. -Die das Ich irgend etwas von fich felbst unterscheiden tonne, dafür laßt fein hoherer Grund der Moglichkeit ir= gend woher fich ableiten, fondern diefer Unterschied liegt aller Ableitung, und aller Begrundung felbft jum Grun= Daß jedes Gezen, welches nicht ein Gezen des Ich De. ift, ein Gegensezen senn muffe, ift schlechthin gewiß: daß es ein foldes Gegen gebe, fann jeder nur durch fei= ne eigene Erfahrung fich barthun. Daber gilt die Argumentation der Wiffenschaftslehre schlechthin a priori, fie stellt lediglich folche Gaze auf, die a priori gewiß find: Realitat aber erhalt fie erft in ber Erfahrung. Wer bes postulirten Faktums fich nicht bewußt fenn konnte man fann ficher wiffen, daß bies bei feinem endlichen vernünftigen Wesen ber Fall senn werde - fur den hatte Die gange Wiffenschaft feinen Gehalt, fie mare ihm leer; bennoch aber mußte er ihr die formale Richtigkeit zugesteben.

Und so ist denn die Wissenschaftslehre a priori mog= lich, ob sie gleich auf Objekte gehen soll. Das Objekt rung gegeben; die objektive Gültigkeit liefert jedem sein eignes Bewußtseyn des Objekts, welches Bewußtseyn sich a priori nur postuliren, nicht aber deduciren läßt. — Folgendes nur als Beispiel! — Für die Gottheit, d. i. für ein Bewußtseyn, in welchem durch das blosse Gesetzfeyn des Ich alles gesezt wäre (nur ist für uns der Bezgriff eines solchen Bewußtseyns undenkbar) würde unste Wissenschaftslehre keinen Gehalt haben, weil in einem folchen Bewußtseyn gar kein anderes Sezen vorkäme, als das des Ich; aber formale Richtigkeit würde sie auch für Gott haben, weil die Form derselben die Form der reinen Bernunft selbst ist.)

#### II.

Wir haben gesehen, daß die gesorderte Kausalität des Ich auf das Nicht=Ich, durch die der aufgezeigte Widerspruch zwischen der Unadhängigkeit des Ich, als absoluten Wesens, und der Abhängigkeit desselben, als Intelligenz gehoben werden sollte, selbst einen Widerspruch enthält. Dennoch muß der erste Widerspruch gehoben werden, und er kann nicht anders gehoben werden, als durch die gesorderte Kausalität; wir müssen dennach den in dieser Forderung selbst liegenden Widerspruch zu lösen suchen, und wir gehen jezt an diese zweite Aufgabe.

Um dies zu bewerkstelligen, suchen wir zuförderst ben mahren Sinn dieses Widerspruchs etwas tiefer auf.

Das Ich soll Kausalität auf das Nicht= Ich haben, und dasselbe für die mögliche Borstellung von ihm erst hervordringen, weil dem Ich nichts zukoms men kann, was es nicht, sen es nun unmittelbar, oder mittelbar selbst in sich sezt, und weil es schlechthin alles, was es ist, durch sich selbst senn soll. — Allso die Forz derung der Kausalität gründet sich auf die absolute Wez senheit des Ich.

Das Ich kann keine Rausalität auf das Micht=Ich haben, weil das Nicht=Ich dann ausschörte Nicht=Ich zu senn (dem Ich entgegengesezt zu senn.) und selbst Ich würde. Aber das Ich selbst hat das Nicht=Ich sich entgegengesezt; und dieses Entgegenzgeseztsenn kann demnach nicht ausgehoben werden, wenn nicht etwas ausgehoben werden soll, das das Ich gesezt hat, und also das Ich aushören soll, Ich zu senn, welz des der Identität des Ich widerspricht. — Demnach gründet der Widerspruch gegen die gesorderte Rausalität sich darauf, daß dem Ich ein Nicht=Ich schlechthin entzgegengesezt ist, und entg gengesezt bleiben muß.

Der Widerstreit ist iemnach zwischen dem Ich selbst in jenen zwei verschiednen Ansichten desselben. Sie sind es, die sich widersprechen; zwischen ihnen ist eine Bermittelung zu tressen. (In Rüksicht auf ein Ich, dem Nichts entgegengesezt wäre, die undenkbare Idee der Gottheit, würde ein solcher Widerspruch gar nicht Statt haben.) Insosern das Ich absolut ist, ist es unen dlich, und unbeschräuft. Alles was ist, sezt es; und was es nicht sezt, ist nicht (für dasselbe; und ausselben ist nichts.) Alles aber, was es sezt. sezt es als Ich; und das Ich sezt es, als alles, was es sezt. Mithin faßt in dieser Rüksicht das Ich in fich alle, d. i. eine unendliche unbeschränkte Realität.

Insofern das Ich sich ein Nicht = Ich entgegensezt, sezt es nothwendig Schranken (S. 3.) und sich felbst in diese Schranken. Es vertheilt die Totalität des gesez= ten Senns überhaupt an das Ich, und an das Nicht= Ich; und sezt demnach insofern sich nothwendig als endlich.

Diese zwei sehr verschiednen Handlungen lassen sich durch folgende Säze ausdrüßen. Der erste: Das Ich sezt schlechthin sich als unendlich, und unbeschränft. Der zweite: Das Ich sezt schlechthin sich als endlich und beschränft. Und es gäbe demnach einen höhern Widerspruch im Wesen des Ich selbst, insofern es durch seine erste und durch seine zweite Landlung sich ankünz digt, aus welchem der gegenwärtige herstießt. Wird jener gelös't, so ist auch dieser gelös't, der auf jenen sich gründet.

Alle Widersprüche werden vereinigt durch nähere Bezstimmung der widersprechenden Säze, so auch dieser. In einem andern Sinne müßte das Ich gesezt senn als unz endlich, in einem andern als endlich. Wäre es in einem und eben demselben Sinne als unendlich, und als endlich gesezt, so wäre der Widerspruch unauslösbar, das Ich wäre nicht Eins, sondern Zwei; und es bliebe uns kein Ausweg übrig, als der des Spinoza, das unendlie che ausser uns zu versezen; wobei aber immer unbeantz wortet bliebe, (Spinoza selbst konnte um seines Degmas tismus Willen sich auch nicht einmal die Frage auswerz

fen) wie doch wenigstens die Idee davon in uns gekom= men seyn mbge.

In welchem Sinne nun ift das Ich als unendlich, in welchem ist es endlich gesezt?

Das eine wie das andere wird ihm schlechthin beiges messen; die blose Handlung seines Sezens ist der Grund seiner Unendlichkeit sowohl, als seiner Endlichkeit. Blos dadurch, daß es etwas sezt, sezt es in einem wie in dem andern Falle sich in dieses etwas, schreibt sich selbst diesses etwas zu. Wir dürsen demnach nur in der blossen Handlung dieses verschiedenen Sezens einen Unterschied aufsinden, so ist die Aufgabe gelbs't.

Insofern das Ich fich als unendlich fest, geht feine Thatigkeit (bes Cezens) auf das 3ch felbft, und auf nichts anders, als das Ich. Ceine ganze Thatigkeit geht auf das Ich, und diese Thatigfeit ift der Grund und der Umfang alles Cenns. Unendlich ift demnach das Ich, inwiefern seine Thatigkeit in fich felbft gurufgeht, und insofern ift benn auch feine Thatigfeit unendlich, weil das Produft berfelben, das Ich, unendlich ift. (Unendliches Produkt, unendliche Thatigkeit; unendliche Thatigkeit, unendliches Produkt; Dies ift ein Birkel, ber aber nicht fehlerhaft ift, weil es derjenige ift, aus welchem die Bernunft nicht heraustre= ten fann, ba burch ihn basjenige ausgedruft wird, was fchlechthin durch fich felbft, und um fein Gelbft willen gewiß ift. Produkt, und Thatigkeit, und Thatiges find hier Gins, und eben daffelbe (S. 1.), und blos um uns ausdrufen zu konnen, unterschieden wir fie.) Die reine Ilhā=

Thatigkeit des Ich allein, und das reine Ich als lein ist unendlich. Die reine Thatigkeit aber ist diez jenige, die gar kein Objekt hat, sondern in sich selbst zurükgeht.

Insofern das Ich Schranken, und nach dem obigen fich felbst in diese Schranken fest, geht feine Thatigkeit (Des Gegens) nicht unmittelbar auf fich felbft, fondern auf ein entgegenzusezendes Micht = Ich (S. 2. 3.) Gie ift demnach nicht mehr reine, fondern objektive Thatigfeit (die fich einen Gegenstand fest. Das Wort Gegenfrand bezeichnet vortreflich, was es bezeichnen foll. Jeder Gegenstand einer Thatigfeit, insofern er das ift, ist nothwendig etwas der Thatigkeit entgegengesestes, ihr wider : oder gegenstehendes. Ift fein Widerstand ba, fo ift auch überhaupt fein Dbiett ber Thatigfeit, und gar feine objektive Thatigkeit Da, sondern wenn es ja Thatig= feit senn soll, ift es reine in sich felbst zurüfgebende. Im bloffen Begriffe der objektiven Thatigkeit liegt es schon, baß ihr widerstanden wird, und daß sie mithin beschränkt ift.) Allso, endlich ift das Ich, insofern seine Thatig= feit objeftis ift.

Diese Thatigkeit nun in beiden Beziehungen sowohl, insofern sie auf das thatige selbst zurükgeht, als insofern sie auf ein Objekt ausser dem thatigen gehen soll, soll Eizne und eben dieselbe Thatigkeit, Thatigkeit Eines und eben desselben Subjekts senn, das in beiden Rükssichten sich selbst als Ein, und eben dasselbe Subjekt seze. Es muß demnach zwischen beiden Arten der Thatigkeit ein Bereinigungsband geben, an welchem das Bewußtsenn

won der einen zur andern fortgeleitet wird; und ein solzches wäre gerade das geforderte Kausalitätsverhältniß; nemlich daß die in sich zurüfgehende Thätigkeit des Ich zu der objektiven sich verhalte wie Ursache zu seinem bewirkzten, daß das Ich durch die erstere sich selbst zur leztern bestimme; daß demnach die erstere unmittelbar auf das Ich selbst, aber mittelbar vermöge der dadurch geschehnen Bestimmung des Ich selbst, als eines das Nicht=Ich bestimmenden, auf das Nicht=Ich gehe, und vadurch die gesorderte Kausalität realisier würde.

Es wird bemnach zuerft geforbert, bag bie Sandlung des Sich, burch welche es sich felbst sezt, (und welche im ersten Grundsage aufgestellt worden,) zu ber, vermittelft welcher es ein Nicht = Ich fest ( die im zweiten Grundsage aufgestellt wurde), sich verhalte, wie Ursache zum bewirks Run hat im allgemeinen ein foldes Berhaltnif nicht aufgezeigt werden konnen, vielmehr ift es vollig wis bersprechend gefunden worden; denn dann mufte bas 3ch burch bas Sezen seiner Gelbst zugleich bas Nicht = 3ch fe= gen, mithin fich nicht fegen, welches fich felbst aufhebt. -Es ist ausdruflich behauptet worden, daß bas Ich schlecht= bin, und ohne allen Grund fich felbst etwas entgegenseze; und nur ju Folge ber Unbedingtheit jener Sandlung fonn= te der Gag, der diefelbe aufstellt, ein Grundfag beiffen. Es wurde aber zugleich angemerkt, daß menigftens etwas in dieser Handlung bedingt fen, das Produkt berselben bas, baß bas burch die Sandlung bes Wegensezens ent= fandne nothwendig ein Nicht = Ich fenn muffe, und nichts

ande=

anderes senn konne. Wir gehen jezt tiefer ein in den Sinn dieser Bemerkung.

Das 3ch fest fchlechthin einen Gegenstand, (ein gegenstehendes, entgegengeseztes Richt = 3ch.) Es ift demnach im bloffen Gegen deffelben nur von fich, und von nichts auffer ihm abhangig. Wenn nur über= baupt ein Gegenstand, und vermittelft beffelben bas Ich nur überhaupt begrengt gesezt wird, so ift gesche= ben, was verlangt wurde; an eine beftimmte Grenze ist dabei nicht zu denken. Das Ich ift nun schlechthin be= grenzt; aber wo geht feine Grenze? Innerhalb des Punt= tes C ober aufferhalb deffelben? Wodurch konnte doch ein folcher Punkt bestimmt fenn? Er bleibt lediglich von der Spontaneitat des Ich, die durch jenes "fchlechthin" ge= fest wird, abhangig. Der Grenzpunkt liegt, wohin in die Unendlichkeit ihn das Ich sezt. Dis Ich ift endlich, weil es begrenzt senn soll; aber es ist in dieser Endliche feit unendlich, weil die Grenze ins unendliche immer weis ter hinaus gesezt werden fann. Es ift feiner Endlichkeit nach unendlich; und seiner Unendlichkeit nach endlich. -Es wird demnach durch jenes absolute Gezen eines Db= jefts nicht eingeschränft, als inwiefern es sich selbst schlechthin, und ohne allen Grund einschrankt; und ba eine folche absolute Ginschränfung dem absoluten unendli= chen Wesen des Ich widerspricht, ift fie felbst unmbg= lich, und bas ganze Entgegensezen eines Richt = Ich ift ummoglich.

Aber ferner — es sezt einen Gegenstand, wohin auch in der Unendlichkeit es ihn sezen möge, und sest das durch durch eine auffer ihm liegende, und von feiner Thatigkeit (bes Gezens) nicht abhängende, fondern vielmehr ihr entgegengesezte Thatigkeit. Diese entgegengesezte Thatig= feit nuß allerdings in einem gewissen Ginne (ununter= sucht in welchem) im Ich liegen, insofern sie barin gesezt ift; fie muß aber auch in einem andern Sinne (gleichfalls ununtersucht in welchem) im Gegenstan= de l'egen. Diese Thatigkeit, insofern fie im Gegen= stande liegt, soll irgend einer Thatigkeit (= X) des Ich entgegengesest senn; nicht berjenigen, wodurch fie im Ich gesest wird, denn dieser ift fie gleich; mithin ir= gend einer anderr. Es muß mithin, infofern ein Gegenstand gesezt werden foll, und als Bedingung der Möglichkeit eines folden Gezens, noch eine von der Thatigkeit des Sezens verschiedne Thatigkeit (= X) im Ich vorkommen. Welches ift diese Thatigkeit?

Inferderst eine solche, die durch den Gegenstand nicht aufgehoben wird; denn sie soll der Thätigkeit des Gegenstandes entgegengesezt senn; beide sollen demnach, als gesezt, neben einander bestehen: — also eine solche, deren Senn vom Gegenstande unabhängig ist, so wie ums gekehrt der Gegenstand von ihr unabhängig ist. — Eine solche Thätigkeit muß ferner im Ich schlechthin gegründet senn, weil sie unabhängig vom Sezen alles Gegenstandes, und dieser im Gegentheil von ihr unabhängig ist; sie ist demnach gesezt durch die absolute Handlung des Ich, durch welche es sich selbst sezt. — Endlich soll, laut obis gem, das Objekt in die Unendlichkeit hinaus gesezt werden konnen; diese ihm widerstehende Thätigkeit des Ich muß dems

demnach selbst in die Unendlichkeit, über alles mögliche Objekt hinaus gehen; und selbst unendlich senn. — Ein Objekt aber muß gesezt werden, so gewiß, als der zweite Grundsaz göltig ist. — Demnach ist X die durch das Ich in sich selbst gesezte unendliche Thätigkeit; und diese verzhält sich zur objektiven Thätigkeit des Ich, wie Grund der Möglichkeit zu dem begründeten. Der Gegenstand wird blos gesezt, insofern einer Thätigkeit des Ich, kein Gegenstand. — Sie verhält sich wie das bestimmende zum bestimmten. Nur in wie fern jener Thätigkeit wie derstanden wird, kann ein Gegenstand gesezt werden; und inwiesern ihr nicht widerstanden wird, ist kein Gegenstand.

Wir betrachten jezt diese Thatigkeit in Rukssicht ihrer Beziehung auf die des Gegenstandes. — An sich betrachztet sind beide völlig unabhängig von einander, und völlig entgegengesezt; es sindet zwischen ihnen gar keine Beziezhung Statt. Soll aber, laut der Forderung, ein Obziest gesezt werden, so mussen sie doch durch das ein Obziest seziehung hängt gleichfalls das Sezen eines Objektsüberhaupt ab; insofern ein Objekt gesezt wird, werden sie bezogen, und inwiesern sie nicht bezogen werden, wird kein Objekt gesezt. — Ferner, da das Objekt absolut, schlechthin, und ohne allen Grund (der Handlung des Sezens blos als solcher) gesezt wird, so geschiehet auch die Veziehung schlechthin und ohne allen Grund; und erst sezt ist völlig erklärt, inwiesern das Sezen eines und erst sezt ist völlig erklärt, inwiesern das Sezen eines

Nicht = 3ch absolut sen: es ift absolut, inwiefern es fich auf jene lediglich vom Ich abhangende Beziehung grun= Gie werden schlechthin bezogen, heißt, fie werben schlechthin gleich gesezt. Da sie aber, so gewiß ein Db= jett gesezt werden foll, nicht gleich fu., fo lagt fich nur fagen, ihre Gleichheit werde schlechthin gefordert: fie follen schlechthin gleich senn. \_ Da fie aber wirklich nicht gleich find, fo bleibt immer die Frage, welches von beiden sich nach dem andern richten, und in welchem ber Grund ber Gleichung angenommen werden folle. - E3 ift fogleich einleuchtend, wie diese Frage beantwortet wers den muffe. Go wie das Ich gefezt ift, ift alle Realitat gesezt; im Ich soll Alles gesezt senn; das Ich soll schlecht= hin unabhängig, Alles aber foll von ihm abhängig fenn-Also, es wird die Uebereinstimmung des Objekts mit dem Ich gefordert; und das absolute Ich, gerade um feines absoluten Genns Willen, ift es, welches sie fordert \*)

(Die

<sup>\*)</sup> Kants kategorischer Imperativ. Wird es irgendwo klar, daß Kant seinem kritischen Versahren, nur stillschweigend, gerade die Prämissen zu Grunde legte, welche die Wisseschlehre ausstellt, so ist es hier. Wie hätte er ies mals auf einen kategorischen Imperativ, als absolutes Postulat der Uebereinstimmung mit dem reinen Ich kommen können, ohne aus der Voraussezung eines absoluten Seyns des Ich, durch welches alles geset wäre, und, inwiesern es nicht ist, wenigsens senn sollte. — Kants mehreste Nachfolger scheinen das, was sie über den kategorischen Imperativ sagen, diesem großen Manne blos nachzusagen, und über den Grund der Besugnis eines absoluten Postulats noch nicht aufs reine gekommen zu seyn. — Nur weil, und in wie fern das Ich selbst absolut ist, hat es das Recht absolut zu postuliren; und dieses Recht erstreft

(Die Thatigkeit Y (in dem, was hernach als Dbe jeft gesezt senn wird) sen gegeben: (es bleibt ununter= fucht, wie, und welchem Bermogen des Gubs jefts.) Auf sie wird eine Thatigkeit des Ich bezogen; es wird demnach gedacht eine Thatigkeit auffer dem Ich (=- Y), die jener Thatigkeit des Ich gleich ware. Bo ift bei diesem Geschaft der Beziehungsgrund ? Offens bar in der Forderung, daß alle Thatigkeit der des Ich gleich senn solle, und diese Forderung ift im absoluten Senn des Ich gegründet. - Y liegt in einer Welt, in der alle Thatigkeit der des Ich wirklich gleichen würde, und ift ein Ideal. — Nun kommt Y mit — Y nicht überein, sondern ift demselben ent gegengefest. Daher wird es einem Dbjefte zugeschrieben; und ohne jene Beziehung, und die absolute Forderung, welche die= felbe begrundet, ware fein Objekt fur das Ich, sondern daffelbe ware Alles in Allem, und gerade darum, wie wir tiefer unten sehen werden, Richts.)

Also, das absolute Ich bezieht sich selbst schlechthin auf ein Nicht=Ich (jenes — Y), das, wie es scheint, zwar seiner Form nach, (insofern es überhaupt etwas ausser dem Ich) nicht aber seinem Gehalte nach Nicht.

sich denn auch nicht weiter, als auf ein Dosiulat dieses seis nes absoluten Senns, aus welchem denn freilich noch mansches andre sich dürfte de duciren lassen. — Eine Phisophie, die an allen Enden, wo sie nicht weiter fortkommen kann, sich auf eine Thatsache des Bewustsenns beruft, ist um weniges gründlicher als die verrufne Popular-Philosophie.

Ich senn soll; denn es soll mit dem Ich vollkommen überseinstimmen. Es kann aber mit demselben nicht übereinsstimmen, insosern es auch nur der Form nach ein Nichtz Ich senn soll; mithin ist jene auf dasselbe bezogne Thätigkeit des Ich gar kein Bestimmen (zur wirklichen Gleichsteit) sondern es ist blos eine Tendenz, ein Stresben zur Bestimmung, das democh vollig rechtskräftig ist, denn es ist durch das absolute Sezen des Ich gesezt.

Das Resultat unstrer bisherigen Untersuchungen ist demnach folgendes: die reine in sich selbst zurüfgehende Thätigkeit des Ich ist in Beziehung auf ein mög= liches Phiekt ein Streben; und zwar, laut obi= gem Beweise, ein unendliches Streben. Dieses unendliche Streben ist in's unendliche hinaus die Bedin= gung der Möglichkeit alles Objekts: kein Streben, kein Objekt.

Wir sehen jezt, inwiesern durch diese aus andern Grundsägen erwiesnen Resultate der Aufgabe, die wir übernahmen, Genüge geschehen, und inwiesern der aufsgezeigte Widerspruch gelös't sen. — Das Ich, welches, überhaupt als Intelligenz betrachtet, von einem Nichtz Ich abhängig, und lediglich nur insofern Intelligenz ist, inwiesern ein Nichtz Ich ist, soll dennoch blos vom Ich abhängen; und um dieses möglich zu sinden, musten wir wieder eine Kausalität des Ich zur Bestimmung des Nichtz Ich senn soll. Auf den ersten Anblis, und das Wort in seiner ganzen Ausdehnung genommen, hob eine solche Kausalität sich selbst auf; unter Boraussezung derselben

war entweder das Ich nicht geset, oder das Nicht = Ich nicht geset, und mithin konnte kein Kausalitäts = Verhält= niß zwischen ihnen Statt finden. Wir suchten diesen Wi= derstreit zu vermitteln durch die Unterscheidung zweier ent= gegengesezter Thätigkeiten des Ich, der reinen, und der objektiven; und durch die Voraussezung, daß vielleicht die erstere zur zweiten unmittelbar sich verhalten möchte, wie Ursache zum bewirkten; die zweite unmittelbar zum Objekte sich verhalten möchte, wie Ursache zum bewirk= ten, und daß demnach die reine Thätigkeit des Ich we= nigstens mittelbar (durch das Mittelglied der objek= tiven Thätigkeit) mit dem Objekte im Kausalitäts = Ver= hältnisse stehen dürfte. Inwiesern ist nun diese Voraus= sezung bestätigt worden, und inwiesern nicht?

Inwiesern hat fürs erste die reine Thätigkeit des Ich sich als Ursache der objektiven bewährt? Zuförderst, inssofern kein Objekt gesezt werden kann, wenn nicht eine Thätigkeit des Ich vorhanden ist, welcher die des Objekts entgegengesezt ist, und diese Thätigkeit nothwendig vor allem Objekte schlechthin und lediglich durch das Subjekt selbst im Subjekte senn muß, mithin die reine Thätigkeit desselben ist, ist die reine Thätigkeit des Ich, als solche, Bedingung aller ein Objekt sezenden Thäztigkeit. Insofern aber diese reine Thätigkeit ursprüngzlich sich auf gar kein Objekt bezieht, und von demselben, so wie dasselbe von ihr gänzlich unabhängig ist, muß sie durch eine gleichfalls absolute Handlung des Ich, auf die des Objekts, (das insofern noch nicht als Objekt ges

fest ift) \*), bezogen, mit ihr verglichen werden. Db nun gleich diese handlung, als handlung, ihrer Form nach (daß fie wirklich geschieht) absolut ift; (auf ihr absolutes Cenn grundet sich die absolute Spontaneitat der Reflexion im Theoretischen , und die des Willens im Praktischen, wie wir zu seiner Zeit sehen werden) so ift fie doch ihrem Gehalte nach, (daß fie ein Beziehen ift, und Gleichheit, und Subordination beffen, mas nach= mals als Objekt gesegt wird, fordert,) durch das ab= folute Geseztseyn des Ich, als Inbegrif aller Realität, abermals bedingt: und die reine Thatigkeit ift in dieser Rufficht Bedingung des Beziehens, ohne melches fein Sezen des Dbjekts möglich ift. - Inwiefern die reine Thatigkeit derch die so eben aufgezeigte Sand= lung auf ein (mogliches) Dbjekt bezogen wird, ift fie, wie

\*) Die Behauptung, daß die reine Chatigfeit an fich, und als folche fich auf ein Dbieft bezoge, und daß es dagu feiner besondern absoluten Sandlung des Beziehens bedürfte, mare der transscendentale Grundsag des intelligib-Ien gatalismus; des fonsequentesten Systems über Frenheit, bas vor ber Begrundung einer Wiffenschaftslehre moglich mar: und aus diefem Grundfage mare man benn allerdings in Rufficht auf endliche Wefen zu der Folgerung berechtigt, bag infofern feine reine Thatigfeit gefest fent fonne, inwiefern fich feine auffere, und dag das endliche Wefen schlechthin endlich, wersteht fich nicht durch sich felbft, fondern durch etwas auffer ihm, gefest fen. Bon ber Gottheit, b. i. von einem Wefen, burch beffen reine Thatigfeit unmittelbar auch feine objeftive gefest mare, murbe, wenn nur nicht überhaupt ein folcher Begriff fur uns überschwenglich mare, bas Spftem des intelligiblen Fatalismus gelten.

wie gesagt, ein Streben. Daß überhaupt die reine Thä: tigkeit in Beziehung auf ein Objekt gesezt wird, davon liegt der Grund nicht in der reinen Thätigkeit an sich; daß aber, wenn sie so gesezt wird, sie als ein Stres ben gesezt wird, davon liegt in ihr der Grund.

(Jene Forderung, daß alles mit dem 3ch überein= stimmen, alle Realitat durch das Ich schlechthin gesest fenn solle, ist die Forderung deffen, was man praktische Bernunft nennt, und mit Recht fo nennt. Gin foldes praftisches Vermögen der Vernunft war bisber postulirt, aber nicht erwiesen worden. Die Anforderung, welche von Zeit zu Zeit an die Philosophen ergieng, zu erweis sen, daß die Vernunft praktisch sen, war demnach sehr gerecht. - Gin folder Beweis nun muß fur die theores tische Bernunft felbft befriedigend geführt, und dieselbe barf nicht blos burch einen Machtspruch abgewiesen wer= den. Dies ift auf feine andere Art möglich, als fo, daß gezeigt werde, die Vernunft konne selbst nicht theoretisch senn, wenn sie nicht praktisch sen; es sen keine Intelli= genz im Menschen möglich, wenn nicht ein praftisches Bermogen in ihm fen; die Möglichkeit aller Borftellung grunde fich auf das legtere. Und dies ift denn fo eben geschehen, indem dargethan worden, daß ohne ein Stres ben, überhaupt kein Objekt möglich sen.)

Noch aber haben wir eine Schwierigkeit zu kösen, die unsre ganze Theorie umzustossen droht. Nemlich die gesforderte Beziehung der Tendenz der reinen Thätigkeit auf die des nachmaligen Objekts, — diese Beziehung gescheshe nun unmittelbar, oder vermittelst eines nach der Idee

jener reinen Thatigkeit entworfnen Ideals, — ist nicht möglich, wenn nicht schon auf irgend eine Weise die Thaz tigkeit des Objekts dem beziehenden Ich gegeben senn soll. Lassen wir sie ihm nun auf die gleiche Weise durch Beziezhung derselben auf eine Tendenz der reinen Thatigkeit des Ich gegeben senn, so dreht sich unsre Erklärung im Zirkel, und wir erhalten schlechthin keinen ersten Grund der Beziehung überhaupt. Ein solcher erster Grund muß, es versteht sich blos in einer Idee, weil es ein erster Grund senn soll, aufgezeigt werden.

Das absolute Ich ift schlechthin sich felbst gleich : al= les in ihm ift Gin und ebendaffelbe Ich, und gebort, (wenn es erlaubt ift, fich so uneigentlich auszudrüfen), zu Einem und eben bemfelben Ich; es ift ba nichts gu unterscheiben, fein mannigfaltiges, bas 3ch ift Alles, und ift Richtst, weil es fur fich nichts ift, fein sezendes und kein geseztes in sich felbst unterscheiden kann. - Es ftrebt, (welches gleichfalls nur uneigentlich in Rufficht auf eine kunftige Beziehung gesagt wird) fraft seines De= fens fich in diesem Buftande zu behaupten. - Es thut in ihm fich eine Ungleichheit, und barum etwas frembartiges hervor: (Daß das geschehe, lagt sich a priori gar nicht erweisen, sondern jeder kann es fich nur in feiner eignen Erfahrung barthun. Ferner fonnen wir bis jest von diefem fremdartigen weiter auch gar nichts fagen, als daß es nicht aus bem innern Wefen bes Ich abzuleiten ift, benn in diesem Falle mare es überhaupt nichts zu unter= fcheidendes).

Dieses fremdartige steht nothwendig im Streite mit

denken wir und irgend ein intelligentes Wesen ausser dem Ich, welches dasselbe in jenen zwei verschiedenen Zustan= den beobachtet, so wird für dasselbe das Ich ein= geschränkt, seine Kraft zurükgedrängt erscheinen, wie wir z. B. es in der Körper=Welt annehmen.

Aber nicht ein Wesen ausser dem Ich, sondern das Ich selbst soll die Intelligenz seyn, welches jene Einsschränkung sezt; und wir mussen demnach noch einige Schritte weiter gehen, um die aufgezeigte Schwierigkeit zu lösen. — Ist das Ich sich selbst gleich, und strebt es nothwendig nach der vollkommenen Identität mit sich selbst, so muß es dieses nicht durch sich selbst untersbrochne Streben straks wiederherstellen; und so würde denn eine Vergleichung zwischen dem Zustande seiner Einsschräufung, und der Wiederherstellung des gehemmten Strebens, also eine blosse Beziehung seiner selbst auf sich selbst, ohne alles Hinzuthun des Objekts möglich, wenn sich ein Veziehungsgrund zwischen beiden Zuständen aufzzeigen liesse.

Sezet die strebende Thatigkeit des Ich gehe von A bis C fort ohne Anstoß, so ist bis C nichts zu unterscheiz den, denn das Ich, und Nicht=Ich ist nicht zu unterscheiden, und es sindet bis dahin gar nichts statt, dese sen das Ich sich je bewußt werden konnte. In C wird diese, den ersten Grund alles Bewußtseyns enthaltende, aber nie zum Bewußtseyn gelangende Thatigkeit gehemmt. Aber vermöge ihres eignen innern Wesens kann sie nicht gehemmt werden; sie geht demnach über C fort, aber als

eine folche, die von ausseu gehemmt worden, und nur durch ihre eigne innere Kraft sich erhält; und so bis au den Punkt, wo kein Widerstand mehr ist, z. B. bis D. [a) über D hinaus kann sie eben so wenig Gegenstand des Bewußtsenns senn, als von A bis C, aus dem gleischen Grunde. b) Es wird hier gar nicht gesagt, daß das Ich selbst seine Thätigkeit, als eine gehemmte und nur durch sich selbst sich erhaltende seze; sondern nur, daß irgend eine Intelkigenz ausser dem Ich sie als eine solche würde sezen konnen.]

Wir bleiben gur Beforderung der Deutlichfeit inner= halb der fo eben gemachten Vorausfezung. - Gine In: telligeng, welche das geforderte richtig und der Sache gemaß fegen follte - und diefe Intelligeng find gerade wir felbst in unfrer gegenwartigen wissenschaftlichen Reflerion - mußte jene Thatigkeit nothwendig als die eines Icheines fich felbst fezenden Wefens, dem nur basjenige gu= fommt, mas es in fich fest, - fegen. Mithin mußte das Ich felbst sowohl die Hemmung seiner Thatigkeit , als die Wiederherftellung berfelben, in fich felbst fegen, fo gewiß es die Thatigkeit eines Ich fenn foll, welche ge= hemmt, und wiederhergestellt wird. Aber fie fann nur als wiederhergestellt gefest werden, inwiefern fie als gehemmt; und nur als gehemmt, inwiefern fie als wiederhergeftellt gefegt wird, denn beides ficht nach obigem in Wech= felbestimmung. Mithin find die zu vereinigenden Buftan= be ichen an und fur fich synthetisch vereinigt; andere, als vereinigt konnen sie gar nicht gesezt werden. Daß fle

sie aber überhaupt gesezt werden, liegt in dem blossen Bes
griffe des Ich, und wird mit ihm zugleich pestulirt. Und
so ware demnach lediglich die gehemmte Thätigkeit, die
aber doch gesezt, und demnach wiederhergestellt senn muß,
im Ich, und durch das Ich zu sezen.

Alles Sezen des Ich gienge demnach aus vom Sezen eines blos subjektiven Zustandes; alle Synthesis von ein ner in sich selbst nothwendigen Synthesis eines Entgegenzgesezten im blossen Subjekte. Dieses blos und lediglich subjektive wird sich tiefer unten als das Gefühl zeigen.

Alls Grund dieses Gefühls wird nun weiter eine Thäs
tigkeit des Objekts gesezt; diese Thätigkeit wird domnach
allerdings, wie oben gefordert wurde, dem beziehenden Subjekte gegeben durchs Gefühl, und nun ist die verlangs
te Beziehung auf eine Thätigkeit des reinen Ich möglich.

Dies zur Lbsung der aufgezeigten Schwierigkeit. Jezt gehen wir zurüf zu dem Punkte, von welchem wir auszgiengen. Kein unendliches Streben des Ich, kein endzliches Objekt im Ich: war das Resultat unstrer Untersuzchung, und dadurch scheint denn der Widerspruch zwischen dem endlichen bedingten Ich, als Intelligenz, und zwizschen dem unendlichen und unbedingten gehoben. Wenn wir aber die Sache genauer ansehen, so finden wir, daß er zwar von dem Punkte, auf welchem wir ihn antrafen, zwischen dem intelligenten, und nicht intelligenten Ich, entfernt, überhaupt aber nur weiter hinaus geschoben sen, und höhere Grundsäze in Widerstreit bringe.

Memlich wir hatten den Widerspruch zwischen einer unendlichen und einer endlichen Thätigkeit eines und eben

beffelben Ich ju lofen, und loften ibn fo, daß bie uns endliche Thatigfeit schlechthin nicht objettiv, sondern lediglich in fich felbst gurufgebend, die endliche aber objektiv fen. Nunmehr aber ist die unendliche Thatigfeit felbft, als ein Streben, bezogen auf bas Objett, mithin insofern felbst objeftive Thatigfeit; und da dieselbe bennoch unendlich bleiben, aber auch die er= ftere endliche objektive Thatigkeit neben ihr bestehen foll, fo haben wir eine unendliche, und eine endliche objektive Thatigkeit eines und eben beffelben Ich, welche Unnahme abermals fich felbft widerspricht. Diefer Widerspruch lagt fich nur dadurch lofen, daß gezeigt werde, die unendliche Thatigfeit bes 3ch fen in einem andern Ginne objektiv, als seine endliche Thatigkeit.

Die Bermuthung, welche fich jedem auf den erften Anblik darbietet, ift ohne Zweifel diese, daß die endliche objektive Thatigkeit des Ich auf ein wirkliches, fein unendliches Streben aber auf ein blos eingebildetes Objekt gehe. Diese Vermuthung wird fich allerdings be= ftatigen. Da aber baburch bie Frage in einem Birkel be= antwortet, und eine Unterscheidung schon vorausgesest wird, die erft durch Unterscheidung jener beiden Thatig= feiten möglich ist, so muffen wir in die Untersuchung die= fer Schwierigfeit etwas tiefer hinein geben.

Alles Objekt ift nothwendig bestimmt, so gewiß es ein Objekt feon foll; denn insofern co das ift, bestimmt es felbft das 3ch, und sein Bestimmen deffelben ift felbft bestimmt, (hat seine Grenze.) Alle objektive Thatigkeit ift demnach, fo gewiß fie das ift, bestimmend, und in=

fofern auch bestimmt; demnach auch endlich. Mithin kann selbst jenes unendliche Streben nur in einem gewissen Sinne unendlich seyn, und in einem gewissen andern muß es endlich seyn.

Nun wird demselben eine objektive endliche Thätigkeit entgegengesezt; diese muß demnach endlich sehn in demjenigen Sinne, in welchem das Streben unendlich ist, und das Streben ist unendlich, inwiesern diese objektive Thätigkeit endlich ist. Das Streben hat wohl ein Ende; es hat nur nicht gerade das Ende, welches die objektive Thätigkeit hat. Es fragt sich nur, welches dieses Ende sey.

Die endliche objektive Thatigkeit sezt zum Behuf ihres Bestimmens schon eine der nuendlichen Thatigkeit des
Ich entgegengesezte Thatigkeit desjenigen vorais, was
nachmals als Objekt bestimmt wird. Sie ist, zwar nicht
inwiesern sie überhaupt handelt, denn insofern ist sie nach
dem obigen absolut, sondern inwiesern sie die bestim mte Grenze des Objekts sezt (daß es gerade in so weit,
und nicht mehr oder weniger dem Ich widerstehe) abhängig, beschränkt, und endlich. Der Grund ihres Bestimmens, und mithin auch ihres Bestimmtsenns, liegt ausser ihr. — Ein durch diese insofern beschränkte Thätigkeit
bestimmtes Objekt ist ein wirkliches.

In dieser Rükssicht ist das Streben nicht endlich; es geht über jene durch das Objekt vorgezeichnete Grenzbe= stimmung hinaus, und muß laut obigem darüber hinaus gehen, wenn eine solche Grenzbestimmung senn soll. Es bestimmt nicht die wirkliche, von einer Thätigkeit des Nicht = Ich, die in Wechselwirkung mit der Thätigkeit des Ich steht, abhängende Welt, sondern eine Welt, wie sie seyn würde, wenn durch das Ich schlechthin alle Reali= tät gesezt wäre; mithin eine ideale, blos durch das Ich, und schlechthin durch kein Nicht = Ich gesezte Welt.

Inwiesern aber ist dennoch das Streben auch endz lich? Inwiesern es überhaupt auf ein Objekt geht, und diesem Objekte, so gewiß es ein solches senn soll, Grenzen sezen muß. Nicht die Handlung des Bestimmens überz haupt, aber die Grenze der Bestimmung hieng bei dem wirklichen Objekte vom Nicht Ich ab: bei dem idealen Objekte aber hängt die Handlung des Bestimmens soz wohl, als die Grenze, lediglich vom Ich ab; dasselbe steht unter keiner andern Bedingung, als unter der, daß es überhaupt Grenzen sezen muß, die es in die Unendz lichkeit hinaus erweitern kann, weil diese Erweiterung sez biglich von ihm abhängt.

Das Ideal ist absolutes Produkt des Ich; es läßt sich ins unendliche hinaus erhöhen, aber es hat in jedem bestimmten Momente seine Grenze, die in dem nächsten bestimmten Momente gar nicht die gleiche senn muß. Das unbestimmte Streben überhaupt, — das insofern freilich nicht Streben heissen sollte, weil es kein Objekt hat, für welches wir aber keine Benennung haben, noch haben können, — welches ausserhalb aller Bestimmbarkeit liegt — ist unendlich; aber als solches kommt es nicht zum Bewußtsenn, noch kann es dazu kommen, weil Bewußtssenn nur durch Reslexion, und Reslexion nur durch Bestimmung möglich ist. Sobald aber über dasselbe resleks

tirt wird, wird es nothwendig endlich. So wie der Geist inne wird, daß es endlich sen, dehnt er es wieder aus; sobald er sich aber die Frage auswirst: ist es nun unends lich, wird es gerade durch diese Frage endlich; und so fort in's Unendliche.

Also die Zusammensezung unendlich, und objekt tiv ist selbst ein Widerspruch. Was auf ein Objekt geht, ist endlich, und was endlich ist, geht auf ein Objekt. Diez ser Widerspruch wäre nicht anders zu heben, als hadurch, daß das Objekt überhaupt wegsiele; es fällt aber nicht weg, ausser in einer vollendeten Unendlichkeit. Das Ich kann das Objekt seines Strebens zur Unendlichkeit ausz dehnen; wenn es nun in einem bestimmten Momente zur Unendlichkeit ausgedehnt wäre, so wäre es gar kein Obziekt mehr, und die Idee der Unendlichkeit wäre realisirt, welches aber selbst ein Widerspruch ist.

Dennoch schwebt die Idee einer solchen zu vollinden= den Unendlichkeit uns vor, und ist im Innersten unsers Wesens enthalten. Wir sollen, laut der Ansorderung desselben an uns, den Widerspruch lösen; ob wir seine Kdsung gleich nicht als möglich denken können, und vor= aussehen, daß wir sie in keinem Momente unsers in alle Ewigkeiten hinaus verlängerten Dasenns werden als mög= lich denken können. Aber eben dies ist das Gepräge un= serer Bestimmung für die Ewigkeit.

Und so ist denn nunmehro das Wesen des Ich bestimmt, insoweit es bestimmt werden kann, und die Widersprüche in demselben gelöst, insoweit sie gelös't werden konnen. Das Ich ist unendlich, aber blos seinem Stres ben nach; es strebt unendlich zu seyn. Im Begriffe des Strebens selbst aber liegt schon die Endlichkeit, denn das: jenige, dem nicht widerstrebt wird, ist kein Streben. Påre das Ich mehr als strebend; håtte es eine unendliz che Kausalität, so wäre es kein Ich, es sezte sich nicht selbst, und wäre demnach Nichts. Hätte es dieses unzendliche Streben nicht, so könnte es abermals nicht sich selbst sezen, denn es könnte sich nichts entgegensezen; es wäre demnach auch kein Ich, und mithin Nichts.

Wir legen das bis jezt deducirte noch auf einem ans dern Wege dar, um den für den praktischen Theil der Wissenschaftslehre hochstwichtigen Begriff des Strebens vollig klar zu machen.

Es giebt, nach der bisherigen Erbrterung, ein Stresben des Ich, das blos insofern ein Streben ist, als ihm widerstanden wird, und als es keine Kausalität haben kann; also ein Streben, das, inwiefern es dies ist, auch mit durch ein Nicht=Ich bedingt wird.

Insosern es keine Kausalität haben kann, sagte ich; mithin wird eine solche Kausalität gefordert. Daß eine solche Forderung absoluter Kausalität im Ich ursprünglich worhanden senn müsse, ist aus dem ohne sie nicht zu lössenden Widerspruche zwischen dem Ich, als Intelligenz, und als absolutem Wesen, dargethan worden. Demna dist der Beweis apagogisch geführt, es ist gezeigt worden, daß man die Identität des Ich ausgeben müsse, wenn man die Forderung einer absoluten Kausalität nicht annehe men wolke.

Diese Forderung muß sich auch direkt, und genetisch erwei=

erweisen laffen; fie muß fich nicht nur burch Bernfung auf bobere Principien, denen ohne fie widersprochen mirbe, glaubwurdig machen, sondern von diefen bobern Drin= cipien felbft eigentlich deduciren laffen, fo bag maneinsehe, wie eine solche Forderung im menschlichen Geifte entstehe. — Es muß sich nicht blos ein Etreben nach ei= ner (durch ein bestimmtes Nicht = Ich) bestimmten Rau= falitat, fondern ein Streben nach Raufalitat überhaupt aufzeigen laffen, welches leztere bas erftere begrundet. -Gine über das Objekt hinaus gehende Thatigkeit wird ein Streben, eben barum, weil fie uber bas Dbjeft hinaus geht, und mithin mur unter ber Bedingung, baß icon ein Dbjeft vorhanden fen. Es muß fich ein Grund bes Herausgebens des Ich aus fich felbst, durch welches erft ein Objekt möglich wird, aufzeigen laffen. Diefes aller widerstrebenden Thatigkeit voransgehende, und ihre Dog= lichfeit in Rufficht auf bas Ich begrundende Berausge= hen muß blos, und lediglich im Ich begrundet fenn; und durch daffelbe erhalten wir erft den wahren Bereinigungs= punkt zwischen dem absoluten, praktischen, und intelli= genten 3ch.

Wir erklåren uns noch deutlicher über den eigentlichen Fragepunkt: — Es ist völlig klar, daß das Ich, inwiezfern es sich selbst schlechthin sezt, inwiesern es ist, wie es sich sezt, und sich sezt, wie es ist, schlechterdings sich selbst gleich seyn musse, und daß insofern in ihm gar nichts. Verschiednes vorkommen, konne; und daraus folgt denn freilich sogleich, daß wenn etwas Verschiednes in ihm vorkommen solle, dasselbe durch ein Nicht = Ich gesezt

fenn muffe. Coll aber das Micht = Ich überhaupt et mas im Sch fegen tonnen, fo muß die Bedingung ber Möglichkeit eines folden fremden Gin= fluffes im 3ch felbft, im abfoluten 3ch, vor aller wirklichen fremden Ginwirkung vorher gegrundet senn; das Ich muß ursprünglich, und schlechthin in fich die Möglichkeit sezen, daß etwas auf daffelbe eins wirke; es muß fich, unbeschadet seines absoluten Ge= gens durch fich felbft, fur ein anderes Gegen gleichfam offen erhalten. Demnach mußte schon ursprünglich im Ich felbst eine Berschiedenheit fenn, wenn jemals eine darein fommen follte; und zwar mußte biefe Berfchie= benheit im absoluten Ich, als solchem, gegrundet senn. Der anscheinende Widerspruch diefer Borausfegung wird zu seiner Zeit sich von selbst lofen, und die Ungedenk barfeit berfelben fich verlieren.

Das Ich soll etwas heterogenes, fremdartiges, von ihm selbst zu unterscheidendes in sich antressen: von diesem Punkte kann am füglichsten unsre Untersuchung ausgehen.

Aber dennoch soll dieses fremdartige im Ich angez troffen werden, und muß darin angetroffen werden. Waz re es aufser dem Ich, so ware es für das Ich Nichts, und es würde daraus Nichts für das Ich erz folgen. Mithin muß es in gewisser Rüfsicht dem Ich auch gleichartig seyn; es muß demselben zugeschries ben werden können.

Das Wesen des Ich besteht in seiner Thatigkeit; soll demnach jenes heterogene dem Ich auch zugeschries

ben werden konnen ; fo muß es überhaupt fenn eine Thas tigkeit des Ich, die als solche nicht fremdartig senn kann, fondern deren bloffe Richtung vielleicht fremdartig. nicht im Ich, fondern auffer bem Ich begrundet ift. -Wenn die Thatigfeit bes 3ch, nach ber mehrmals gemach: ten Boraussezung, hinausgeht in bas Unendliche, in eis nem gewiffen Punkte aber angestoffen, doch badurch nicht bernichtet, sondern nur in sich selbst zurükgetrieben wird. fo ift und bleibt die Thatigkeit bes Ich, insofern fie das ift, immer Thatigfeit des Sch; nur daß fie gurufgetries ben wird, ift dem Ich frembartig, und zuwider. Es bleiben hierbei nur die schwierigen Fragen unbeantwortet. mit deren Beantwortung wir aber auch in das Innerfte bes Wesens des Ich eindringen: wie kommt das Ich zu Dieser Richtung seiner Thatigkeit nach auffen in Die Unendlichkeit? wie kann von ihm eine Richtung nach auffen von einer nach innen unterschieden werden? und wars um wird die nach innen zurüfgetriebne als fremdartig und nicht im Ich begründet, angeseben?

Das Ich fest fich felbst schlechthin, und infofern ift feine Thatigfeit in fich felbst gurufgebend. Die Richtung berselben ift, - wenn es erlaubt ift, etwas noch nicht abgeleitetes borauszusezen, blos um uns verständlich ma= chen zu konnen, und wenn es ferner erlaubt ift, ein Wort aus ber Maturlehre zu entlehnen, das gerade von dem ge= genwartigen transscenbentalen Puntte aus erft in Diefelle fommt, wie fich zu feiner Zeit zeigen wird - die Rich= tung berselben, sage ich ; ift lediglich rentripetal. (Gin Punkt bestimmt feine Linie; es muffen fur bie

Möglichkeit einer folden immer ihrer zwei gegeben fenn, wenn auch' der zweite in der Unendlichkeit lage, und die bloffe Direktion bezeichnete. Cben fo, und gerade aus dem gleichen Grunde giebt es feine Richtung, wenn es ihrer nicht zwei, und zwar zwei entgegengesezte giebt. Der Begriff der Richtung ift ein bloffer Wechselbegriff; eine Richtung ist gar feine, und ift schlechthin undenkbar. Mithin konnen wir ber absoluten Thatigkeit bes Ich eine Richtung, und eine centripetale Richtung nur unter ber stillschweigenden Boraussezung zuschreiben, daß wir auch eine andere centrifugale Richtung diefer Thatigkeit entdes fen werden. Rach ber aufferften Strenge genommen ift in der gegenwartigen Borftellungsart das Bild des Ich ein mathematischer, sich selbst durch sich selbst konstitui= render Punkt, in welchem feine Richtung, und überhaupt nichts zu unterscheiden ift; der gang ift, wo er ift, und deffen Inhalt und Grenze (Gehalt, und Form) Eins, und eben daffelbe ift.) Liegt im Wefen bes 3ch nichts weiter, als lediglich diese konstitutive Thatigkeit, fo ift es, was fur uns jeder Rorper ift. Wir schreiben dem Korper auch zu eine innere, durch fein bloffes Cenn gesezte Kraft; (nach dem Saze A = A) aber, wenn wir nur transscendental philosophiren, und nicht etwa transscendent, nehmen wir an, daß burch uns gefest werbe, daß fie durch das bloffe Genn des Rorpers (für und) gefest fen; nicht aber, daß durch und fur den Rorper felbft gefest werde, baß fie gefest fen: und darum ift der Rorper fur und leblos, und feelenlos, und kein Ich. Das Ich soll sicht nur selbst fezen für ir= gend

gend eine Intelligeng auffer ihm; fondern es foll fich fur fich felbst fegen; es foll sich fegen, als durch fich felbst gesegt. Es foll demnach, so gewiß es ein Ich ift, bas Princip des Lebens, und des Bewußtsenns lediglich in fich felbst haben. Demnach muß das Ich, fo gewiß es ein Ich ift, unbedingt, und ohne allen Grund bas Princip in fich haben, über fich felbst zu reflektiren; und fo haben wir ursprünglich das Ich in zweierlei Rufficht. theils, inwiefern es reflektirend ift, und insofern ift die Richtung feiner Thatigkeit centripetal; theils, inwiefern er dasjenige ift, worauf reflettirt wird, und infofern ift Die Richtung feiner Thatigkeit centrifugal, und zwar cen= trifugal in die Unendlichkeit hinaus. Das Ich ift gefest, als Realitat, und indem reflektirt wird, ob es Realitat habe, wird es nothwendig, als Etwas, als ein Quan= tum gefegt; es ift aber gefegt, als alle Realitat, mithin wird es nothwendig gefegt, als ein unendliches Quantum, als ein die Unendlichkeit ausfüllendes Quantum.

Demnach sind centripetale und centrifugale Richtung der Thätigkeit beide auf die gleiche Art im Wesen des Ich gegründet; sie sind beide Eins, und eben dasselbe, und sind blos insofern unterschieden, inwiesern über sie, als unterschiedne, restektirt wird. — (Alle centripetale Krast in der Körperwelt ist blosses Produkt der Einbildungskrast des Ich, nach einem Geseze der Vernunft Einheit in die Mannigsaltigkeit zu bringen, wie sich zu seiner Zeit zeizgen wird.)

Aber die Resterion, wodurch beide Richtungen untersschieden werden könnten, ist nicht möglich, wenn nicht

ein brittes hinzukommt, worauf fie bezogen werden kons nen, ober welches auf fie bezogen werden konne. - Der Forderung, (wir muffen immer etwas voraussezen, bas noch nicht nachgewiesen ist, um uns auch nur ausdrüfen gu konnen; dem der Strenge nach ift bis jezt noch gar keine Forderung, als Gegentheil bes wirklich ges schehenden möglich) der Forderung, daß im Ich alle Realität fenn folle, geschieht unter unfrer Borausfezung Genüge; beide Richtungen der Thatigfeit des Ich, die centripetale, und centrifugale fallen zusammen, und find nur Gine, und eben dieselbe Richtung. (Gezet zur Er: lauterung, bas Gelbstbewußtsenn Gottes foll erklart wers den, so ist dies nicht anders möglich, als durch die Bors aussezung, daß Gott über fein eignes Genn reflektire. Da aber in Gott das reflektirte Alles in Ginem. und Gins in Allem, und das reflektirende gleich= falls Alles in Ginem, und Gins in Allem fenn wurde, fo murde in und durch Gott reflektirtes, und reflektiren= des, das Bewußtfenn selbst, und der Gegenstand deffels ben, fich nicht unterscheiden laffen, und das Gelbstbe= wußtsenn Gottes mare bemnach nicht erklart, wie es benn auch für alle endliche Bernunft, d. i. für alle Bernunft, die an das Gefez der Bestimmung besjenigen, worüber refleftirt wird, gebunden ift, ewig unerflar: bar, und unbegreiflich bleiben wird.) Go ift denmach aus dem oben vorausgesezten fein Bewußtsenn abzuleiten: benn beibe angenommene Richtungen laffen fich nicht uns terfcheiben.

Nun aber soll die ins Unendliche hinausgehende Thas

tigkeit des Ich in irgend einem Punkte angestossen, und in sich selbst zurükgetrieben werden; und das Ich soll dem=nach die Unendlichkeit nicht aussüllen. Daß dies gesschehe, als Faktum, läßt aus dem Ich sich schlechter=dings nicht ableiten, wie mehrmals erinnert worden; aber es läßt allerdings sich darthun, daß es gescheshen musse, wenn ein wirkliches Bewußtsenn möglich seyn soll.

Jene Forderung des in der gegenwärtigen Funktion reslektirenden Ich, daß das durch dasselbe reslektirte Ich die Unendlichkeit ausküllen solle, bleibt, und wird durch jenen Anstoß gar nicht eingeschränkt. Die Frage, ob es dieselbe auskülle, und das Resultat, daß es dieselbe wirk- lich nicht auskülle, sondern in C begränzt sen, bleibt — und erst jezt ist die geforderte Unterscheidung zweier Rich- tungen möglich.

Nemlich nach der Forderung des absoluten Ich sollte seine (insosern centrisugale) Thätigkeit hinausgehen in die Unendlichkeit; aber sie wird in C restektirt, wird mitz hin centripetal, und nun ist durch Beziehung auf jene urs sprüngliche Forderung einer ins Unendsiche hinausgehenz den centrisugalen Richtung — was unterschieden werden soll, muß auf ein drittes bezogen werden — die Unterzscheidung möglich, weil nun in der Restexion angetrossen wird eine jener Forderung gemässe centrisugale, und eine ihr widerstreitende (die zweite, durch den Anstoß restektirte) centripetale Richtung.

Zugleich wird dadurch klar, warum diese zweite Richtung als etwas fremdartiges betrachtet, und aus

einem dem Princip des Ich entgegengesezten Princip

Und so ist denn die so eben aufgestellte Aufgabe ges Ibs't. Das ursprüngliche Streben nach einer Kausalität überhaupt im Ich ist genetisch abgeleitet aus dem Geseze des Ich, über sich selbst zu reslektiren, und zu fordern, daß es in dieser Reslexion als alle Realität ersunden werz de; beides, so gewiß es ein Ich senn soll. Iene nothe wendige Reslexion des Ich auf sich selbst ist der Grund alles Herausgehens aus sich selbst, und die Forderung, daß es die Unendlichkeit aussülle, der Grund des Strebens nach Kausalität überhaupt; und Lide sind lediglich in dem absoluten Senn des Ich begründet.

Es ift, wie gleichfalls gefordert murde, der Grund ber Möglichkeit eines Einflusses bes Nicht = 3ch auf das Ich im Ich felbst dadurch aufgefunden worden. Das Ich fest fich felbst schlechthin, und badurch ift es in fich felbst vollkommen, und allem auffern Eindrufe verschloffen. Aiber es muß auch, wenn es ein Ich fenn foll, fich fezen, als durch fich felbst gesezt; und durch dieses neue, auf ein ursprüngliches Gegen fich beziehende Gegen ofnet es fich, daß ich fo fage, der Ginwirfung von auffen; es fest les diglich burch diese Wiederholung des Gezens die Moglich= feit, daß auch etwas in ihm fenn konne, was nicht durch daffelbe felbst gesegt fen. Beide Arten bes Gezens find die Bedingung einer Einwirkung des Nicht = 3ch; ohne die erstere würde keine Thatigkeit des Ich vorhanden senn, welche eingeschranft werden konnte; ohne die zweite mur= de diese Thatigkeit nicht fur das Ich eingeschrankt senn;

das Ich würde sich nicht sezen können, als eingeschränkt. So steht das Ich, als Ich, ursprünglich in Wechselwirskung mit sich selbst; und dadurch erst wird ein Einfluß von aussen in dasselbe möglich.

Dadurch haben wir endlich auch ben gesuchten Berei= nigungspunkt zwischen dem absoluten, praktischen, und intelligenten Wesen des Ich gefunden. — Das Ich for= dert, daß es alle Realitat in fich faffe, und die Unend= lichkeit erfülle. Dieser Forderung liegt nothwendig zum Grunde die Idee des schlechthin gesezten, unendlichen Ich; und dieses ift das absolute 3ch, von welchem wir geredet haben. (bier erft wird der Ginn des Gazes: das Ich fest fich felbst schlechthin, vollig flar. Es ift in demfelben gar nicht die Rede von dem im wirklichen Bewußtsenn gegebnen Ich; denn dieses ist nie Schlechthin, sondern sein Buftand ift immer, entweder un= mittelbar, oder mittelbar durch etwas auffer dem Ich be= grundet; sondern von einer Idee des Ich, die feiner praftischen unendlichen Forderung nothwendig zu Grunde gelegt werden muß, die aber fur unfer Bewußtseyn uner= reichbar ift, und daher in bemfelben nie unmittelbar, [ wohl aber mittelbar in der philosophischen Reflexion ] portommen fann.)

Das Ich muß — und das liegt gleichfalls in seinem Begriffe — über sich restektiren, ob es wirklich alle Realität in sich fasse. Es legt dieser Resterion jene Idee zum Grunde, geht demnach mit derselben in die Unendlichkeit hinaus, und insofern ist es praktisch: nicht absolut, weil es durch die Tendenz zur Ressexion eben aus sich her= ausgeht; eben so wenig theoretisch, weil seiner Resterion nichts zum Grunde liegt, als jene aus dem Ich selbst herstammende Idce, und von dem möglichen Anstosse völztig abstrahirt wird, mithin keine wirkliche Resterion vorzhanden ist. — Hierdurch entsteht die Reihe dessen, was sen soll, und was durch das blosse Ich gegeben ist; also die Reihe des Idealen.

Geht die Reflexion auf diesen Anstoß, und betrachtet das Ich demnach sein Herausgehen als beschränkt; so entsteht dadurch eine ganz andere Reihe, die des Wirke Vichen, die noch durch etwas anderes bestimmt wird, als durch das bkosse Ich. — Und insofern ist das Ich theoretisch, oder Intelligenz.

Ist kein praktisches Vermögen im Ich, so ist keine Intelligenz möglich; geht die Thätigkeit des Ich nur dis zum Punkte des Anstosses, und nicht über allen möglizchen Anstossenäs, so ist im Ich, und für das Ich kein austossendes, kein Nicht=Ich, wie schon mehrmals darzgethan worden. Hinwiederum, ist das Ich nicht Intelzligenz, so ist kein Bewußtsenn seines praktischen Bermözgens, und überhaupt kein Selbstbewußtsenn möglich, weil erst durch die fremdartige, durch den Austossentstandne Richtung die Unterscheidung verschiedner Richtungen mögzlich wird, wie so eben gezeigt worden. (Davon nemlich, wird hier noch abstrahirt, daß das praktische Vermögen, um zum Vewußtsenn zu gelangen, erst durch die Intellizgenz hindurch gehen, die Form der Vorstellung erst anz nehmen muß.)

Und so ist denn das ganze Wesen endlicher vernünfe

siger Naturen umfaßt, und erschöpft. Ursprüngliche Idee unsers absoluten Senns: Streben zur Reslexion über und selbst nach dieser Idee: Einschränkung, nicht dieses Strebens, aber unsers durch diese Einschränkung erst gessezten wirklichen Dasenns\*) durch ein entgegengesseztes Princip, ein Nicht = Ich, oder überhaupt durch unser Endlichkeit: Selbstbewußtsenn und insbesondre Beswußtsenn unsers praktischen Strebens: Bestimmung unserer Vorstellungen darnach: (ohne Freiheit, und mit Freisbeit) durch sie unser Handlungen, — der Nichtung unssers wirklichen sinnlichen Vermögens: stete Erweiterung unsere Schranken in das Unendliche fort.

Und hierbei noch eine wichtige Bemerkung, welche als lein wohl hinreichen dürfte, die Wissenschaftslehre in ihz ren wahren Gesichtspunkt zu stellen, und die eigentliche Lehre derselben völlig klar zu machen. Nach der so eben porgenonmenen Erdrterung ist das Princip des Lebens

R 5

Ich genommen für das wirkliche Ich; absolutes Genn, und wirkliches Dasenn werden nicht unterschieden. Daher ist der stoische Weise allgenugsam, und unbeschränft; es werzen ihm alle Prädikate beigelegt, die dem reinen Ich, oder auch Gott zukommen. Nach der stoischen Moral kollen wir nicht Gott gleich werden, sondern wir sind selbst Gott. Die Wissenschaftslehre unterscheidet sorgfältig absolutes Senn, und wirkliches Dasenn, und legt das erstere blos zum Grunzbe, um das leztere erklären zu können. Der Stoicismus wird dadurch widerlegt, dass gezeigt wird, er könne die Wedgelichkeit des Bewustserns nicht erklären. Darum ist die Wissenschaftslehre auch nicht atheisisch, wie der Stoicisch mus nothwendig senn muß, wenn er konsequent verfährt.

und Bewußtsenns, der Grund seiner Möglichkeit, — als lerdings im Ich enthalten, aber dadurch entsteht noch kein wirkliches Lehen, keim empirisches Leben in der Zeit; und ein anderes ist für uns schlechterdings undenkbar. Soll ein solches wirkliches Leben möglich senn, so bedarf es das zu noch eines besondern Anstosses auf das Ich durch ein Nicht = Ich.

Der lezte Grund aller Wirklichkeit für bas Sich ift bemnach nach ber Wiffenichaftslehre eine ursprüngliche Wechselwirfung zwischen bem Ich, und irgend einem Et= mas auffer demfelben, von welchem fich weiter nichts fa= gen läßt, als daß es bem Ich vollig entgegengesest fenn muß. In dieser Wechselwirkung wird in das Ich nichts gebracht, nichts fremdartiges hineingetragen; alles was je bis in die Unendlichkeit hinaus in ihm fich entwifelt, entwikelt fich lediglich aus ihm felbft nach feinen eignen Gesezen; das Ich wird durch jenes Entgegengesezte blos in Bewegung gefest, um zu handeln, und ohne ein fols ches erftes bewegendes auffer ihm wurde es nie gehandelt, und da feine Existenz blos im Sandeln besteht, auch nicht eriftirt haben. Jenem bewegenden kommt aber auch nichts weiter zu, als daß es ein bewegendes fen, eine entgegen= gesezte Kraft, die als solche auch nur gefühlt wird.

Das Ich ist demnach abhängig seinem Dasenn nach, aber es ist schlechthin unabhängig in den Bestimmungen dieses seines Dasenns. Es ist in ihm, kraft seines absfoluten Seyns, ein für die Unendlichkeit gültiges Gesez dieser Bestimmungen, und es ist in ihm ein Mittelvers mögen, sein empirisches Dasenn nach jeuem Gesez zu bes

stimmen. Der Punkt, auf welchem wir uns selbst finsden, wenn wir zuerst jenes Mittelvermögens der Freiheit mächtig werden, hängt nicht von uns ab, die Reihe, die wir von diesem Punkte aus in alle Ewigkeit beschreis, ben werden, in ihrer ganzen Ausdehnung gedacht, hängt völlig von uns ab.

Die Wissenschaftstehre ist demnach real ist isch. Sie zeigt, daß das Bewußtseyn endlicher Naturen sich schlech= terdings nicht erklären lasse, wenn man nicht eine unab= hängig von denselben vorhandne, ihnen völlig entgegen= gesezte Kraft annimmt, von der dieselben ihrem empiri= schen Daseyn nach selbst abhängig sind. Sie hauptet aber auch nichts weiter, als eine solche entgegengesezte Kraft, die von dem endlichen Wesen blos gefühlt, aber nicht erkannt wird. Alle mögliche Bestimmungen dieser Kraft, oder dieses Nicht=Ich, die in die Unendlichkeit hinaus in unserm-Bewußtseyn vorkommen können, macht sie sich anheischig, aus dem bestimmenden Vermögen des Ich abzuleiten, und muß dieselbe, so gewiß sie Wissen= schaftslehre ist, wirklich ableiten können.

Ohnerachtet ihres Realismus aber ist diese Wissen=
schaft nicht transscendent, sondern bleibt in ihren inner=
sten Tiesen transscendent, sondern bleibt in ihren inner=
sten Tiesen transscendent, sondern bleibt in ihren inner=
sten Tiesen transscendent, sonden Sie erklärt allerdings
alles Bewußtsehn aus einem unabhängig von allem Be=
wußtsehn vorhandnen; aber sie vergist nicht, daß sie
auch in dieser Erklärung sich nach ihren eignen Gese=
zen richte, und so wie sie hierauf restektirt, wird jenes
Unabhängige abermals ein Produkt ihrer eignen Denk=
kraft, mithin etwas vom Ich abhängiges, insofern es

für das Ich (im Begriff davon) da senn foll. Aber für Die Moglichkeit diefer neuen Erklarung jener erften Erkla= rung wird ja abermals ichon das wirkliche Bewußtsenn, und fur beffen Moglich feit abermals jenes Etwas, von welchem das Ich abhängt, vorausgesezt: und wenn jezt g'eich basjenige, mas furs erfte, als ein Unabhangiges gefegt wurde, vom Denken bes Ich abhangig geworden, fo ist doch badurch das Unabhängige nicht gehoben, fonpern nur weiter hinausgesest, und fo konnte man in bas unbegrenzte hinaus verfahren, ohne daß daffelbe je aufgehoben wurde. - Alles ift feiner Idealitat nach abhan= gig vom 3ch, in Ansehung ber Realitat aber ift bas 3ch felbst abhangig; aber es ift nichts real fur bas Ich ohne auch ideal zu fenn; mithin ift in ihm Ibeal = und Real= grund Gins und ebendaffelbe, und jene Wechselwirfung zwischen dem Ich und Nicht = Ich ift zugleich eine Wech= felwirfung bes 3ch mit fich felbft. Daffelbe fann fich fezen, als beschränkt burch bas Richt = Ich, indem es nicht darauf reffektirt, daß es jenes beschrankende Richt= Sich boch felbst seze; es kann sich sezen, als selbst bes schränkend bas Nicht = Ich, indem es barauf reflektirt.

Dies, daß der endliche Geist nothwendig etwas abs solutes ausser sich sezen muß (ein Ding an sich) und dennoch von der andern Seite anerkennen muß, daß das selbe nur für ihn da sen (ein nothwendiges Noumen sen) ist dersenige Zirkel, den er in das Unendliche erweistern, aus welchem er aber nie herausgehen kann. Ein System, das auf diesen Zirkel gar nicht Rüksicht nimmt, ist ein dogmatischer Idealismus; denn eigentlich ist es

nur der angezeigte Zirkel, der uns begrenzt und zu endlis chen Wesen macht: ein System, das aus demselben hers ausgegangen zu seyn wähnt, ist ein transscendenter realisstischer Dogmatismus.

Die Wiffenschaftslehre halt zwischen beiden Suftemen bestimmt die Mitte, und ist ein fritischer Idealismus, den man auch einen Real = Ibealismus, ober einen Ideal= Realismus nennen konnte. - Wir fegen noch einige Wor= te hinzu, um, wo möglich, allen verständlich zu werden. Wir fagten: das Bewußtsenn endlicher Naturen lagt fich nicht erklaren, wenn man nicht eine unabhängig von benfelben vorhandne Rraft annimmt. - Fur Wen lagt es fich nicht erklaren? und fur Wen foll es erklarbar wer den? Wer überhaupt ift es denn, der es erklart? Die endlichen Raturen felbft. Go wie wir fagen gerklarente find wir schon auf dem Felde der Endlichkeit; denn alles Erklaren, b. i. fein Umfaffen auf einmal, sondern ein Fortsteigen von einem jum andern, ift etwas endlis ches, und das Begrenzen, ober Bestimmen ift eben die Brufe, auf welcher übergegangen wird, und die das Ich in fich felbst hat. - Die entgegengesezte Kraft ift unab. hangig vom Ich ihrem Genn, und ihrer Bestimmung nach, welche boch das praftische Bermogen des Ich, ober fein Trieb nach Realitat zu modificiren ftrebt; aber fie ift abhangig von seiner idealen Thatigkeit, von dem theores tischen Bermogen beffelben; fie ift fur bas 3ch nur, inwiefern fie durch baffelbe gefezt wird, und auffers dem ist sie nicht fur das Ich. Mur inwiefern etwas be= jogen wird auf das praftische Bermbgen des Ich, hat

es unabhangige Realitat; inwiefern es auf das theoreti= sche bezogen wird, ist es aufgefaßt in das Ich, enthal= ten in feiner Sphare, unterworfen feinen Borftellungs= gesezen. Aber ferner; wie kann es boch bezogen werden auf das praktische Vermögen, auffer durch das theoreti= Sche, und wie fann es doch ein Gegenstand bes theoreti= schen Bermogens werden, auffer vermittelft bes prakti= schen? Allso hier bestätigt sich wieder, oder vielmehr, hier zeigt fich in feiner vollen Rlarbeit der Gag: Reine Idealitat, feine Realitat, und umgefehrt. Man fann demnach auch fagen: der lezte Grund alles Bewußtsenns ist eine Wechselwirkung des Ich mit sich selbst vermittelft eines von verschiednen Geiten zu betrachtenden Richt = 3ch. Dies ift der Birkel, ans dem der endliche Geift nicht her= ausgeben kann, noch, ohne die Bernunft zu verläugnen, und feine Bernichtung zu verlangen, es wollen fann.

Interessant ware folgender Einwurf: Wenn nach obigen Gesezen das Ich ein Nicht = Ich durch ideale Thä= tigkeit sezt, als Erklärungsgrund seiner eignen Begrenzt= heit, mithin dasselbe in sich ausnimmt; sezt es doch wohl dieses Nicht = Ich selbst als ein begrenztes (in einem besstimmten endlichen Begriffe)? Sezet dieses Objekt = A. Nun ist die Thätigkeit des Ich im Sezen dieses A noth= wendig selbst begrenzt, weil sie auf ein begrenztes Objekt geht. Aber das Ich kann sich selbst nie, demnach auch nicht im angezeigten Falle begrenzen; mithin muß es, indem es A, das allerdings in dasselbe ausgenommen wird, begrenzt, selbst begrenzt seyn, durch ein von ihm noch völlig unabhängiges B, das nicht in dasselbe ausgenom=

genommen ift. - Bir geftehen dies alles gu: erinnern aber, daß auch diefes B wieder in das 3ch aufgenommen werden fann, welches der Gegner zugiebt, aber von fei= ner Seite erinnert, baß fur die Möglichkeit es aufzuneh= men das Ich abermals durch ein unabhängiges C begrengt fenn muß: und fo ins unendliche fort. Das Refultat dieser Untersuchung wurde fenn, daß wir unferm Gegner in die Unendlichkeit hinaus feinen einzigen Mos ment wurden aufzeigen konnen, in welchem nicht fur das Streben des Ich eine unabhangige Realitat auffer bem Ich porhanden mare; er aber auch uns feinen, in wels chem nicht dieses unabhängige Nicht = Ich vorgestellt, und auf diese Urt von dem Ich abhängig gemacht werden konna te. Do liegt nun das unabhängige Nicht = Ich unfers Gegners, oder fein Ding an fich, das durch jene Argumentation erwiesen werben follte? Offenbar nirgends, und allenthalben zugleich. Es ift nur ba, inwiefern man es nicht hat, und es entflieht, sobald man es auffassen will. Das Ding an fich ift etwas fur bas Ich, und folglich im Ich, das doch nicht im Ich senn soll: also ets was widersprechendes, das aber bennoch als Gegenstand einer nothwendigen Idee allem unfern Philosophiren zum Grunde gelegt werden muß, und von jeher, nur ohne daß man fich deffelben und des in ihm liegenden Wider= spruchs deutlich bewußt war, allem Philosophiren, und allen Sandlungen des endlichen Geiftes zu Grunde geles gen hat. Auf diefes Berhaltniß des Dinges an fich jum Ich grundet fich der gange Mechanismus des menschlis chen, und aller endlichen Geifter. Dieses verandern wols

ten, heißt alles Bewußtseyn, und mit ihm alles Das

Alle Scheinbaren, und benjenigen, ber nicht febr Scharf bentt, verwirrenden Ginwurfe gegen die Wiffenschafts= lehre werden lediglich daher entstehen, daß man ber fo eben aufgestellten Idee sich nicht bemächtigen, und sie nicht fest halten fann. Man fann fie auf zweierlei Urt unrichtig auffassen. Entweder man reflektirt blos darauf, daß sie, da es eine Idee ift, doch im Ich senn muß; und so wird man; wenn man übrigens ein entschlofiner Denker ift, Idealist, und laugnet dogmatisch alle Realitat auffer und, oder halt man fich an fein Gefühl, fo laugnet man, was flar da liegt, widerlegt die Argumens tationen der Wiffenschaftslehre durch Machtsprüche bes gesunden Menschenverstandes (mit welchem fie wohlver= standen innigst übereinstimmt)' und beschuldigt diese Bif= fenschaft felbst des Idealismus, weil man ihren Ginn nicht faßt. Oder man reflektirt blos darauf, daß der Gegenstand biefer Idee ein unabhangiges Nicht = Ich fen; und wird transscendenter Realist, oder falls man einige Gedanken Rants aufgefaßt haben follte, ohne fich bes Beiftes feiner ganzen Philosophie bemachtigt gu haben ; beschuldigt man von seinem eignen Transscendentismus aus, ben man noch nie abgelegt, bie Wiffenschaftslehre bes Transscendentismus, und wird nicht inne, daß mant mit seinen eignen Waffen nur fich felbft schlagt. - Reis nes von beiden follte man thun; man follte weder auf bas Eine allein, noch auf das Andre allein, fondern auf bei=

bes zugleich reflektiren; zwischen ben beiben entgegengefesten Bestimmungen Diefer Idee mitten inne fcweben. Dies ift nun das Geschaft der ich affenden Ginbil= bungsfraft, und diefe - ift gang gewiß allen Men= ichen zu Theil geworden, benn ohne fie hatten dieselben auch nicht eine einzige Vorstellung, aber bei weitem nicht alle Menschen haben dieselbe in ihrer freien Gewalt, um durch sie zwekmäßig zu erschaffen, oder, wenn auch in einer gluflichen Minute das verlangte Bild wie ein Blig= strahl vor ihre Geele fich stellte, daffelbe fest zu halten, es zu untersuchen, und es sich zu jedem beliebigen Ges brauche unausloschlich einzupragen. Bon diesem Bermb= gen hangt es ab, ob man mit, oder ohne Geift philoso= phire. Die Wissenschaftslehre ist von der Art, daß sie durch den bloffen Buchstaben gar nicht, sondern daß fie lediglich durch den Geift fich mittheilen lagt; weil ihre Grundideen in jedem, der sie studirt, durch die schaffende Einbildungefraft felbft hervorgebracht werden muffen; wie es denn bei einer auf die legten Grunde der menschlichen Erfenntniß zurüfgebenden Wiffenschaft nicht anders fenn fonnte, indem das gange Geschäft des menschlichen Gei= stes von der Einbildungskraft ausgeht, Ginbildungskraft aber nicht anders, als durch Einbildungsfraft aufgefaßt werden fann. In wem daher diese ganze Anlage schon unwiderbringlich erschlafft oder getodtet ift; dem wird es freilich auf immer unmöglich bleiben, in Diese Wiffenschaft einzudringen; aber er hat ben Grund biefer Unmöglichkeit gar nicht in der Wiffenschaft selbst, welche leicht gef et

wird, wenn sie überhaupt gefaßt wird, sondern in seinem eignen Unvermögen zu suchen. \*)

Go wie die aufgestellte Ibee ber Grundstein bes gan= gen Gebaudes von innen ift, fo grundet darauf fich anch Die Gicherheit beffelben von auffen. Es ift unmöglich über irgend einen Gegenstand zu philosophiren, ohne auf Diefe 3bee, und mit ihr auf ben eignen Boden ber Biffenschaftslehre zu gerathen. Jeder Gegner muß, viel= leicht mit verbundnen Augen, auf ihrem Gebiete, und mit ihren Waffen ftreiten, und es wird immer ein leich= tes fenn, ihm die Binde bom Muge zu reiffen, und ihn Das Teld erblifen zu laffen, auf welchem er fteht. Diefe Wiffenschaft ift daber durch die Ratur der Sache vollfom= men berechtigt, im Boraus zu erklaren, daß fie vou man= dem migverstanden, von mehrern gar nicht verstanden. daß fie, nicht nur nach ber gegenwartigen aufferft unvol= Iendeten Darstellung, sondern anch nach der vollendetsten, Die einem Einzelnen möglich fenn durfte, in allen ihren Theilen der Berbefferung gar febr bedurftig bleiben, daß ne

<sup>\*)</sup> Die Wissenschaftslehre soll den ganzen Menschen erschöpfen; sie läst daher sich nur mit der Lotalität seines ganzen Bermögens aussassen. Sie kann nicht allgemein geltende Philosophie werden, so lange in so vielen Menschen
die Bildung eine Gemüthstraft zum Vortheil der andern,
die Einbildungstraft zum Vortheil des Verstandes, den Verstand zum Vortheil der Einbildungstraft, oder wohl beide
zum Vortheil des Gedächtnisses tödtet; sie wird so lange
sich in einen engen Kreis einschliessen müssen— eine Wahrheit, gleich unangenehm zu sagen, und zu hören, die aber
doch Wahrheit ist.

sie aber ihren Grundzügen nach von keinem Menschen und in keinem Zeitalter widerlegt werden wird.

### 0. 6. Dritter Lehrfag.

Im Streben des Ich wird zugleich ein Gegenstreben des Nicht=Ich gesezt, welches dem erstern das Gleichgewicht halte.

Buforderst einige Worte über die Methode! - Int theoretischen Theile ber Wiffenschaftslehre ift es uns le= biglich um bas Erfennen zu thun, bier um bas Er= fannte. Dort fragen wir: wie wird etwas gefest, angeschaut, gedacht, u. f. f. bier: mas wird gesezt? Wenn daher die Wiffenschaftslehre doch eine Metaphyfik, als vermeinte Wiffenschaft ber Dinge an fich haben foll= te, und eine folche von ihr gefordert wurde, so mußte fie an ihren praftischen Theil verweisen. Dieser allein re= det, wie sich immer naber ergeben wird, von einer ursprünglichen Realität; und wenn die Wiffenschaftslehre gefragt werden follte: Wie find denn nun die Dinge an fich beschaffen? so konnte sie nicht anders antworten als: So, wie wir fie machen follen. Daburch nun wird die Wiffenschoftslehre keinesweges transscendent; benn alles, was wir auch hier aufzeigen werden, finden wir in und felbst, tragen es aus uns felbst heraus, weil in uns et= was fich findet, das nur durch etwas auffer uns fich vollständig erklaren lagt. Wir wiffen, daß wir es ben= ten, es nach den Gefezen unfers Geiftes benten, daß wir bemnach nie aus uns herauskommen, nie von der Eri= ftenz eines Dbjekte ohne Gubjekt reben konnen.

Das Streben bes Ich soll unendlich senn, und nie Kausalität haben. Dies läßt sich lediglich unter Bedins gung eines Gegenstrebens denken, das demselben das Gleichgewicht halte, d. i. die gleiche Quantität innerer Kraft habe. Der Begriff eines solchen Gegenstrebens, und jenes Gleichgewichts ist im Begriffe des Strebens schon enthalten, und läßt durch eine Analyse sich aus ihm entwikeln. Ohne diese beiden Begriffe steht er im Widerspruche mit sich selbst.

- 1.) Der Brgriff des Strebens ist der Begriff einer Ursfache, die nicht Ursache ist. Jede Ursache aber sezt Thätigkeit voraus. Alles strebende hat Kraft; hätte es keine Kraft, so wäre es nicht Ursache, welsches dem vorigen widerspricht.
- 2.) Das Streben, inwiesern es das ist, hat nothwens dig seine bestimmte Quantität als Thätigkeit. Es geht darauf aus, Ursache zu senn. Nun wird es das nicht, es erreicht domnach sein Ziel nicht, und wird begrenzt. Würde es nicht begrenzt, so würde es Ursache, und wäre kein Streben, welches dem vorigen widerspricht.
- 3.) Das strebende wird nicht durch sich selbst bes grenzt, denn es liegt im Begriffe des Strebens, daß es auf Rausalität ausgehe. Begrenzte es sich selbst, so wäre es kein strebendes. Jedes Streben muß also durch eine der Kraft des strebenden entges gengesezte Kraft begrenzt werden.
- 4.) Diese entgegengesezte Kraft muß gleichfalls stres bend senn, d. h. zuförderst, sie muß auf Rausali=

tåt ausgehen. Gienge sie nicht darauf ans, so hatte sie keinen Berührungspunkt mit dem Entgesgengesezten. Dann, sie muß keine Rausalität has ben; hatte sie Rausalität, so vernichtete sie das Streben des Entgegengesezten völlig, dadurch daß sie seine Kraft vernichtete.

Rausalität haben. Hätte sie eines von beiden, so würde dadurch die Kraft des entgegengesezten ver= nichtet, und sie hörten auf entgegenstrebend zu senn. Mithin muß die Kraft beider sich das Gleichgewicht halten.

# f. 7. Bierter Lehrfag.

- Das Streben des Ich, Gegenstreben des MichteIch, und Gleichgewicht zwischen beiden muß gesezt werden.
  - A.) Das Streben des Ich wird gesezt, als solches.
    - dem allgemeinen Geseze der Reslexion; mithin nicht als Thatigkeit, als etwas, das in Beswegung, Agilität ist, sondern als etwas fixirtes, festgeseztes.
    - 2.) Es wird gesezt, als ein Streben. Das Stresben geht auf Kausalität aus; es muß daher, seinem Charafter nach, gesezt werden, als Kaussalität. Nun kann diese Kausalität nicht gesezt werden, als gehend auf das Nicht = Ich; denn dann wäre gesezt reale wirkende Thätigkeit, und

kein Streben. Sie konnte daher nur in sich selbst zurükgehen; nur sich selbst produciren. Ein sich selbst producirendes Streben aber, das festgesezt, bestimmt, etwas gewisses ist, nennt man einen Trieb.

(Im Begriffe eines Triebes liegt 1) daß er in dem innern Wesen desjenigen gegründet sen, dem er beigelegt wird; also hervorgebracht durch die Kausalität desselben auf sich selbst, durch sein Geseztsen durch sich selbst. 2) Daß er eben darzum etwas festgeseztes, daurendes, sen. 3) Daß er auf Kausalität ausser sich ausgehe, aber, inwiesern er nur Trieb senn soll, lediglich durch sich selbst, keine habe. — Der Trieb ist demenach blos im Subjekte, und geht seiner Natur nach nicht ausserhalb des Umkreises desselben heraus.)

So muß das Streben gesezt werden, wenn es gesezt werden soll; und es muß — geschehe es nun uns mittelbar mit oder ohne Bewußtsehn, — gesezt wers den, wenn es im Ich senn soll, und wenn ein Beswußtsehn, welches nach dem obigen sich auf eine Neusserung des Strebens gründet, möglich senn soll.

B.) Das Streben des Ich kann nicht gesezt werden, ohne daß ein Gegenstreben des Nicht = Ich gesezt werde; denn das Streben des erstern geht aus auf Kansalität, hat aber keine; und daß es keine hat, davon liegt der' Grund nicht in ihm selbst, denn sonst wäre das Streben desselben kein Streben, sons

dern Nichts. Also, es muß, wenn es gesezt wird, ausser dem Ich gesezt werden, und abermals nur als ein Streben; denn sonst würde das Streben des Ich, oder, wie wir es jezt kennen, der Trieb würde unterdrüft, und konnte nicht gesezt werden.

C.) Das Gleichgewicht zwischen beiden muß gesezt werden.

Es ist hier nicht die Rede davon, daß ein Gleich= gewicht zwischen beiden senn musse; dies haben wir schon im vorigen S. gezeigt; sondern es wird nur gefragt, was im Ich, und durch das Ich gesezt werde, indem es gesezt wird?

Das Ich strebt die Unendlichkeit auszusüllen; zugleich hat es das Gesez, und die Tendenz über sich selbst zu restektiren. Es kann nicht über sich restektiren, ohne begrenzt zu senn, und zwar in Rüksicht des Triebes, durch eine Bezieshung auf den Trieb begrenzt zu senn. Sezzet, daß der Trieb im Punkte C begrenzt werde, so wird in C die Tendenz zur Reflexion befriedigt, der Trieb nach realer Thäztigkeit aber beschränkt. Das Ich begrenzt dann sich selbst, und wird mit sich selbst in Wechzselwirkung gesezt: durch den Trieb wird es weiter hinausgetrieben, durch die Ressexion wird es angez halten, und hält sich selbst an.

Beides vereinigt, giebt die Aeusserung eines 3 wan ges, eines Richtkonnens. Zum Richtkonnen ges bort a) ein Weiterstreben; ausserbem ware das, was ich

wicht kann, gar nichts für mich; es wäre auf keine Art in meiner Sphäre. b) Begrenzung der wirklichen Thätigkeit; demnach wirkliche Thätigkeit selbst, denn was nicht ist, kann nicht begrenzt werden. c) Daß das bez grenzende nicht in mir, sondern ausser mir liege (gezsetzt werde) ausserdem wäre kein Streben da. Es wäre da kein Nicht=konnen, sondern ein Nicht=wollen.— Allso jene Aeusserung des Nicht=konnens ist eine Aeussezrung des Gleichgewichts.

Die Aeusserung des Nicht = könnens im Ich heißt ein Gefühl. In ihm ist innig vereinigt Thätigkeit — ich fühle, din das fünlende, und diese Thätigkeit ist die der Resterion — Beschränkung — ich fühle, bin leidend, und nicht thätig; es ist ein Iwang vorhans den. Diese Beschränkung sezt nun nothwendig einen Trieb voraus, weiter hinaus zu gehen. Was nichts weiter will, bedarf, umfaßt, das ist — es versteht sich, für sich selbst — nicht eingeschränkt.

Das Gefühl ist lediglich subjektiv. Wir bedürs
fen zwar zur Erklärung desselben, — welches aber
eine theoretische Handlung ist, — eines begrenzens
den; nicht aber zur Deduktion desselben, inwiesern es im
Ich vorkommen soll, der Vorstellung, des Ses
zens eines solchen im Ich.

(Hier zeigt sich sonnenklar, was so viele Philosophen, die troz ihres vermeinten Kriticismus vom transscendent ten Dogmatismus sich noch nicht losgemacht haben, nicht begreifen können, daß und wie das Ich alles, was je in ihm vorkommen soll, lediglich aus sich selbst,

ohne baß es je aus fich berausgehe, und feinen Birfel burche breche, entwifeln fonne; wie es denn nothwendig fennt mußte, wenn das Ich ein Ich fenn foll. - Es ift in ihm ein Gefühl vorhanden; dies ift eine Beschranfung bes Triebes; und wenn es fich als ein bestimmtes, von andern Gefühlen zu unterscheibendes Gefühl follte fezen laffen, wovon wir freilich hier die Möglichkeit noch nicht einsehen, die Beschrankung eines bestimmten, von andern Trieben zu unterscheidenden Triebes. Das Ich muß ei= nen Grund diefer Beschrankung fegen, und muß benfelben auffer fich fegen. Es fann ben Trieb nur durch ein vollig entgegengefeztes beschranft sezen; und so liegt es demnach offenbar im Triebe, mas als Dbjekt gesegt werden solle. Ift der Trieb 3. B. bestimmt = Y so muß als Dbjekt nothwendig Nicht = Y gesest werden. — Da aber alle dies fe Funktionen des Gemuths mit Nothwendigkeit geschehen, so wird man seines Handelns fich nicht bewußt, und muß nothwendig annehmen, daß man von auffen erhalten has be, was man doch selbst durch eigne Kraft nach eignen Gesezen producirt hat. - Dieses Berfahren hat dennoch objektive Gultigkeit, denn es ift bas gleichformige Ber= fahren aller endlichen Bernunft, und es giebt gar feine objektive Gultigkeit, und kann feine andre geben, als die angezeigte. Dem Unspruche auf eine andre liegt eine gros be, handgreiflich nachzuweisende Tauschung zum Grunde.

Wir zwar in unsrer Untersuchung scheinen diesen Zirkel durchbrochen zu haben; denn wir haben zur Erklärung bes Strebens überhaupt ein von dem Ich völlig unabhänstiges, und ihm entgegenstrebendes Nicht = Ich angenoms

men. Der Grund ber Moglichfeit, und ber Rechtmaf: figfeit diefes Berfahrens liegt barin: Jeber, der mit und bie gegenwartige Untersuchung anstellt, ift felbit ein Ich, bas aber die Handlungen, welche bier beducirt wers ben, langst vorgenommen, mithin schon langst ein Richts Sch gefest hat (von dem er eben durch gegenwartige Un= tersuchung überzeugt werden soll, daß es fein eignes Pros buft fen.) Er hat bas ganze Geschäft ber Bernunft ichen mit Nothwendigkeit vollendet, und bestimmt fich jest, mit Freiheit, die Rechnung gleichfam noch einmat burchs augeben, dem Gange, ben er felbft einmal befchrieb, an einem andern Ich, das er willführlich fest, auf den Punkt ftellt, von welchem er felbst einft ausgieng, und an wels chem er das Experiment macht, zuzusehen. Das zu uns tersuchende Ich wird einst selbst auf dem Punkte ankom= men, auf welchem jest der Zuschauer steht, dort werden beide fich vereinigen, und durch diese Bereinigung wird der aufgegebne Kreisgang geschlossen senn.)

## J. 8. Fünfter Lehrfag.

Das Gefühl felbst muß gesezt, und bestimmt werden.

Zusorderst einige allgemeine Vemerkungen zur Vors bereitung auf die jezt zu erhebende höchst wichtige Uns tersuchung.

1.) Im Ich ist ursprünglich ein Streben die Unende lichkeit auszufüllen. Dieses Streben widerstreitet allem Objekte.

2.) Das Ich hat in sich das Gesez, über sich zu res

flektiren, als die Unendlichkeit ausfüllend. Nun aber kann es nicht über sich, und überhaupt über nichts reslektiren, wenn dasselbe nicht begränzt ist. Die Erfüllung dieses Gesezes, oder — was das gleiche heißt — die Befriedigung des Tesserionstries bes ist dennach bedingt, und hängt ab vom Obs jekte. Er kann nicht befriedigt werden, ohne Obs jekt, — mithin läßt er sich auch beschreiben als ein Trieb nach dem Objekte.

- 3.) Durch die Begrenzung vermittelst eines Gefühls wird dieser Trieb zugleich befriedigt, und nicht bes friedigt.
  - a) befriedigt; das Ich sollte schlechthin über sich reslektiren: es reslektirt mit absoluter Sponztaneität, und ist daher befriedigt der Form der Handlung nach. Es ist daher im Gefühle etwas, das sich auf das Ich beziehen, demselben zuschreizben läßt.
  - b) nicht befriedigt dem Inhalte der Hands lung nach. Das Ich sollte gesezt werden, als die Unendlichkeit ausfüllend, aber es wird gesezt, als begrenzt. — Dies kommt nun gleichfalls nothwendig vor im Gefühle.
  - Das Sezen dieser Nichtbefriedigung aber ist bes dingt durch ein Hinausgehen des Ich über die Grenze, die ihm durch das Gefühl gesezt wird. Es muß etwas gesezt senn, ausser der vom Ich besezten Sphäre, das auch zur Unendlichkeit ges hore, auf wiches demnach der Trieb des Ich

auch gehe. Dies muß gesezt werden, als burch das Ich nicht bestimmt.

Wir untersuchen, wie dieses Hinausgehen, also bas Sezen dieser Nichtbefriedigung, oder des Gefühls, wels ches das gleiche heißt, möglich sen.

- I.) So gewiß das Ich über sich reslektirt, ist es bes grenzt, d. i. es erfüllt die Unendlichkeit nicht, die es doch strebt zu erfüllen. Es ist begrenzt, sagten wir, d. h. für einen möglichen Beobachter, aber noch nicht für sich selbst. Diese Beobachter wollen wir selbst senn, oder, was das gleiche heißt, statt des Ich etwas sezen, das nur beobachtet wird, etwas lebloses; dem aber übrigens dasjenige zue kommen soll, was in unser Boraussezung dem Ich zukommt. Sezet demnach eine elastische Kugel A, und nehmt an, daß sie durch einen andern Körsper eingedrükt werde, so
  - a) sezt ihr in derselben eine Kraft, die, so bald die entgegengesezte Gewalt weicht, sich äussern wird, und das zwar ohne alles äussere Zuthun; die demnach den Grund ihrer Wirksamkeit lediglich in sich selbst hat. Die Kraft ist da; sie strebt in sich selbst, und auf sich selbst zur Neusserung: es ist eine Kraft, die in sich selbst, und auf sich selbst geht, also eine innere Kraft; denn so etz was nennt man eine innere Kraft. Es ist unz mittelbares Streben zur Kausalität auf sich selbst, die aber, wegen des äussern Widerstandes, keiz ne Kausalität hat. Es ist Gleichgewicht des

Strebens, und des mittelbaren Gegendrukes im Korper selbst, also dassenige, was wir oben Trieb nannten. Es ist daher in dem anges nommenen elastischen Korper ein Trieb gesezt.

- b) Wird in dem widerstehenden Korper B dasselbe geset eine innere Kraft, welche der Rüfwirz kung, und dem Widerstande von A widersteht, die demnach durch diesen Widerstand selbst einz geschränkt wird, ihren Grund aber lediglich in sich selbst hat. Es ist in B Kraft, und Trieb geset, gerade wie in A.
- de die entgegengesezte geschwächt; wurde die eine geschwächt, so wurde die entgegengesezte vers mehrt; die stärkere äusserte sich vollständig, und die schwächere wurde aus der Wirkungssphäre der erstern völlig ausgetrieben. Jezt aber halten sie sich vollkommen das Gleichgewicht, und der Punkt ihres Zusammentressens ist der Punkt dies ses Gleichgewichts. Wird dieser um das gerings ste Moment verrükt, so wird das ganze Verhälts niß ausgehoben,
- II.) So verhält es sich mit einem ohne Resterion strez benden Gegenstande (wir nennen ihn elastisch.) Das hier zu untersuchende ist ein Ich, und wir sez hen, was daraus erfolgen moge.

Der Trieb ist eine innere sich selbst zur Kausaslität bestimmende Kraft. Der leblose Korper hat gar keine Kausalität, denn ausser sich. Diese foll durch den Widerstand zurükgehalten senn; es entsteht demnach unter dieser Bedingung durch seine Selbstbestimmung nichts. Gerade so verhält es sich mit dem Ich, inwiesern es ausgeht auf eine Rausalität ausser sich; und es verhält sich mit ihm überhaupt nicht anders, wenn es nur nach aussen eine Rausalität fordert.

Aber das Ich, eben darum, weil es ein Ich ist, hat auch eine Rausalität auf sich selbst; die, sich zu sezen, oder die Resterionsfähigkeit. Der Trieb soll die Kraft des strebenden selbst bestimmen; inwiesern nun diese Kraft im strebenden selbst sich äussern soll, wie die Resterion es soll, muß aus der Bestimmung durch den Trieb noth wendig eine Neusserung erfolgen; oder es wäre kein Trieb da, welches der Annahme wiederspricht. Also, aus dem Triebe folgt noth wendig die Handlung der Resterion des Ich auf sieh selbst.

(Ein wichtiger Saz, der das hellste Licht über unsreUntersuchung verbreitet. 1) Das ursprünglich im Ich liegende, und oben aufgestellte zwiefache — Streben, und Reslexion — wird dadurch inznigst vereinigt. Alle Reslexion gründet sich auf das Streben, und es ist keine möglich, wenn kein Strezben ist. — Hinwiederum ist kein Streben für das Ich; also his kein Streben des Ich, und überzhaupt kein Ich wenn keine Reslexion ist. Eins erfolgt nothwendig aus dem andern, und beide stezben

hen in Wechselwirknug. 2) Daß das Ich endlich fenn muffe, und begrengt, fieht man hier noch be= ftimmter ein. Reine Beschränfung, fein Trieb (in transfrendentem Ginne: (fein Trieb, feine Reflexion (Uebergang jum transscendentalen:) feine Reflecion, fein Trieb, und feine Begrengung, und fein Begrenzendes, u. f. f. (in transfcendentalem Sinne:) fo geht der Kreislauf der Kunktionen des Sch, und die innig verkettete Wechselwirkung beffelben mit fich felbst. 3) Auch wird hier recht deut= lich, was ideale Thatigfeit heisse, und was rea= Ie; wie sie unterschieden senen, und wo ihre Grenze gehe. Das ursprüngliche Streben bes Ich ift als Trieb, als lediglich im Ich felbst begründeter Trieb betrachtet, ideal, und real zugleich. Die Richtung geht auf das Ich felbft, es ftrebt durch eigne Kraft; und auf etwas auffer dem Ich: aber es ist da nichts zu unterscheiden. Durch die Be= grenzung, vermöge welcher nur die Richtung nach aufsen aufgehoben wird, nicht aber die nach in= nen, wird jene ursprungliche Kraft gleichsam ge= theilt: und die übrigbleibende in das Ich felbst gu= rufgehende ift die ideale. Die reale wird zu ihrer Zeit gleichfalls gesezt werden. — Und fo er= scheint denn hier abermals in seinem vollsten Lichte ber Gaz: Reinek Grealitat, feine Realitat, und umgekehrt. 4) Die ideale Thatigkeit wird fich bald zeigen, als die worftellende. Die Bezies hung des Triebes auf sie ist demnach zu nennen der

Borftellungstrieb. Diefer Trieb ift bemnach die erfte und hochste Meufferung bes Triebes, und burch ihn wird bas Ich erst Intelligenz. Und so mußte es fich benn auch nothwendig verhalten wenn je ein andrer Trieb jum Bewußtfenn fommen, im Ich als Ich statt finden sollte. 5) Dieraus erfolgt benn auch auf bas einleuchtenbfte Die Subordination ber Theorie unter bas Praktische; es folgt, daß alle theoretische Geseze auf prat= tische, und da es wohl nur Ein praftisches Gesez geben durfte, auf ein, und eben daffelbe Gefez fich grunden; demnach das vollständigfte Guftem im gangen Wefen; es folgt, wenn etwa ber Trieb fich felbst follte erhohen laffen, auch bie Erhohung ber Ginficht, und umgekehrt; es erfolgt die absolute Freiheit der Reflexion, und Abstraktion auch in theo= retischer Rufficht, und die Möglichkeit pflicht= maffig feine Aufmerksamkeit auf etwas zu richten, und von etwas anderm abzugirhen, ohne welche gar feine Moral moglich ift. Der Fatalismus wird bon Grund aus zerftort, ber fich barauf grundet, bag unfer Sandeln, und Wollen von dem Sufteme unfrer Borftellungen abhangig fen, indem hier ge= zeigt wird, daß hinwiederum das Spftem unfrer Borftellungen, von unferm Triebe, und unferm Wil-Ien abhanget: und dies ift benn auch die einzige Art ibn grundlich zu wiederlegen. - Rurg, es fommt burch biefes System Einheit, und 3:1 fam=

menhang in den gauzen Menschen, die in so vielen Systemen fehlen.)

III.) In diefer Reflexion auf fich felbst nun kann bas 3d, als folches, nicht jum Bewußtseyn kommen, weil es seines handelns unmittelbar fich nie bewußt wird. Doch aber ist es nunmehr, als Ich, da; es verfteht fich fur einen möglichen Beobachter; und hier geht denn die Grenze, wo das Ich als leben= diges sich unterscheidet vom leblosen Korper, in welchem allerdings auch ein Trieb senn fann. — Es ist etwas da, für welches etwas da fenn fonne, ohnerachtet es fur fich felbft noch nicht da ift. Aber für daffelbe ift nothwendig da eine ins nere treibende Kraft, welche aber, da gar fein Bewußtseyn des 3ch, mithin auch feine Beziehung darauf mbglich ist, blos gefühlt wird. Ein Zu= stand, der fich nicht wohl beschreiben, wohl aber fühlen laßt, und in Absicht deffen jeder an fein Gelbstgefühl verwiesen werden muß. (Der Philoz foph darf nicht in Absicht des daß, (denn dies muß unter Voraussezung eines Ich ftreng erwiesen fenn), sondern lediglich in Absicht des was, jeden an fein Gelbstgefühl verweisen. Das Borhanden: fenn eines gewissen Gefühls postuliren, beift nicht grundlich verfahren. In der Zukunft laßt fich die= fes Gefühl freilich auch erkennbar machen, aber nicht durch fich felbst, sondern durch seine Folgen.)

Hier scheidet sich das lebendige vom leblosen, sags ten wir oben. Kraftgesühl ist das Princip alles Lebens; ist der Uebergang vom Tode zum Leben. Dabei, wenn es allein ist, bleibt freilich das Les ben noch höchst unvollständig; aber es ist doch schon abgesondert von der todten Materie.

#### IV.)

- a) Diese Kraft wird gefühlt, als etwas treibendes: das Ich fühlt sich getrieben, wie gesagt
  worden, und zwar hinaus auffer sich selbst
  getrieben. (Woher dieses hinaus, dieses auffer sich herkomme, läßt sich hier noch nicht einschen, wird aber sogleich klar werden.)
- b) Gerade wie oben muß dieser Trieb wirken, was er kann. Die reale Thätigkeit bestimmt er nicht, d. i. es entsteht keine Kausaslicht auf das NichtsIch. Die ideale, ledigslich vom Ich selbst abhängende, aber kann er bestimmen, und muß sie bestimmen, so gewiß er ein Trieb ist. Es geht demnach die ideale Thätigkeit hinaus, und sezt etwas, als Objekt des Triebes; als dasjenige, was der Trieb hers vorbringen würde, wenn er Kausalität hätte. (Daß diese Produktion durch die ideale Thätigskeit geschehen musse, ist erwiesen; wie sie mogslich senn werde, läßt sich hier noch gar nicht eins sehen, und sezt eine Menge anderer Untersuchunsgen voraus.)
- c) Diese Produktion, und das handelnde in der= selben kommt hier noch gar nicht zum Bewußt= seyn; mithin entsteht dadurch noch gar nicht

weder ein Gefühl des Objekts des Triebes; ein solches ist überhaupt nicht möglich — noch eine Anschauung desselben. Es entsteht darz aus gar nichts; sondern es wird hier dadurch nur erklärt, wie das Ich sich fühlen könne, als gestrieben nach irgend etwas unbekannstem; und der Uebergang zum folgenden wird erösnet.

V.) Der Trieb sollte ge fühlt werden, als Trieb, d.

i. als etwas, das nicht Aansalität hat. Inwiesern
er aber wenigstens zu einer Produktion seines Objekts durch ideale Thätigkeit treibt, hat er allerdings Kansalität, und wird insofern nicht gefühlt,
als ein Trieb.

Inwiesern der Trieb ausgeht auf reale Thatig= keit, ist er nichts bemerkbares, fühlbares, denn er hat keine Kausalität. Er wird demnach auch in= sofern nicht gefühlt, als ein Trieb.

Wir vereinigen beides: — es kann kein Trieb gefühlt werden, wenn auf das Objekt desselben nicht ideale Thätigkeit geht; und diese kann darauf nicht gehen, wenn die reale nicht begrenzt ist.

Beides vereinigt giebt die Restexion des Ich über sich als ein begrenztes. Da aber das Ich in dieser Restexion seiner selbst sich nicht bewußt wird, so ist dieselbe ein blosses Gefühl.

Und so ist das Gefühl vollständig deducirt. Es gehört zu ihm ein bis jezt sich nicht äusserndes Ge= fühl der Kraft, ein Objekt desselben, das sich gleich= falls nicht aussert, ein Gefühl des Zwanges, des Michtkonnens; und das ist die Aeusserung des Gestühls, welche deducirt werden sollte.

## J. 9. Gechster Lehrfag.

Das Gefühl muß weiter bestimmt und begrenzt werden.

I.)

Das Ich fühlt sich nun begrenzt, d. i. es ist begrenzt für sich selbst, und nicht etwa, wie schon vorher, oder wie der leblose elastische Körper, blos für einen Zuschauer ausser sich. Seine Thätigkeit ist für dasselbe ausgehoben — für dasselbe, sagen wir, denn wir von unserm höhern Gesichtspunkte aus sehen allerdings, daß es durch absolute Thätigkeit ein Obziekt des Triebes ausser sich producirt hat, nicht aber das Ich, welches der Gegenstand unser Untersuchung ist.

Diese ganzliche Bernichtung der Thätigkeit wis
derstreitet dem Charakter des Ich. Es muß dems
nach so gewiß es ein Ich ist, dieselbe, und zwar
für sich, wiederherstellen, d. h. es muß sich
wenigstens in die Lage sezen, daß es sich, wenn
auch etwa erst in einer künftigen Resterion frei,
und unbegrenzt sezen konne.

Dioses Wiederherstellen seiner Thatigkeit geschieht, laut unfrer Deduktion desselben, durch absolute Spontaneitat, lediglich zufolge des Mes sens des Ich, ohne allen besondern Antrieb. Eiz ne Resterion auf das restektirende, als welche die gegenwärtige Handlung sich sogleich bewähren wird, ein Abbrechen einer Handlung, um eine andre an deren Stelle zu sezen — indem das Ich oben beschriebenermaassen sühlt, handelt es auch, nur ohne Bewußtseyn; an die Stelle dieser Handlung soll eine andre treten, die das Bewußtseyn wenigstens möglich mache — geschieht mit absoluter Spontaneität. Das Ich handelt in ihr schlechthin, weil es handelt.

(Hier geht die Grenze zwischen blossem Leben, und zwischen Intelligenz, wie oben zwischen Tod, und Leben. Lediglich aus dieser absoluten Sponztaneität erfolgt das Bewußtsenn des Ich. — Durch kein Naturgesez, und durch keine Folge aus dem Naturgesez, sondern durch absolute Freizheit erheben wir uns zur Bernunft, nicht durch Uebergang, sondern durch einen Sprung. — Darum muß man in der Philosophie nothzwendig vom Ich ausgehen, weil dasselbe nicht zu deduciren ist; und darum bleibt das Unternehzmen der Materialisten, die Neusserungen der Berznunft aus Naturgesezen, zu erklären, ewig unzausssührbar.)

2) Es ist sogleich klar, daß die geforderte Hand= lung, die blos und lediglich durch absolute Spon= taneität geschieht, keine andre senn konne, als eine durch ideale Thätigkeit. Aber jede Hand= lung, so gewiß sie das ist, hat ein Objekt. Die jezige, die blos und lediglich im Ich begründet senn, lediglich allen ihren Bedingungen nach, von ihm abhängen soll, kann nur so etwas zum Objekt haben, was im Ich vorhanden ist. Aber es ist nichts in ihm vorhanden, denn das Gefühl. Sie geht demnach nothwendig auf das Gefühl.

Die Handlung geschieht mit absolnter Sponztaneität, und ist insofern, für den möglichen Beobachter, Handlung des Ich. Sie geht auf das Gefühl, d. h. zusörderst, auf das in der vorhergegangenen Reslexion, die das Gefühl auszmachte, reflektirende. — Thätigkeit geht auf Thätigkeit; das in jener Reslexion reslektizrende, oder, das sühlende wird demnach gesezt als Ich; die Ichheit des in der gezgenwärtigen Funktion reslektirenden, das als solzches gar nicht zum Bewußtseyn kommt, wird darauf übertragen.

Das Ich ist dasjenige, was sich selbst besstimmt, laut der so eben vorgenommenen Argusmentation. Demnach kann das fühlende nur inssosern als Ich gesezt werden, inwiesern es blosdurch den Trieb, demnach durch das Ich, demnach durch das Ich, demnach durch sich selbst zum Fühlen bestimmt ist, d. i. lediglich, inwiesern es sich selbst, und seine eigne Kraft in sich selbst sühlt.

— Nur das fühlende ist das Ich, und nur der Trieb, knwiesern er das Gefühl, oder die Resses

rion bewirft, gebort zum Ich. Was über diese Grenze hinausliegt, — wenn etwas über sie hin= ausliegt, und wir wissen allerdings, daß etwas, nemlich der Trieb nach aussen über sie hinaus= liegt — wird ausgeschlossen; und dies ist wohl zu merken, denn das ausgeschlosse wird zu sei= ner Zeit wieder ausgenommen werden müssen.

Dadurch wird also-das gefühlte in der ges genwärtigen Resserion, und für sie — gleichfalls Ich, weil das fühlende nur insosern Ich ist, inwiesern es durch sich selbst bestimmt ist, d. i. sich selbst fühlt.

- H.) In der gegenwärtigen Reflexion wird das Ich ge=
  fezt als Ich, lediglich inwiesern es das fühlen=
  de, und das gefühlte zugleich ist, und demnach
  mit sich selbst in Wechselwirkung steht. Es soll als
  Ich gesezt werden; es muß demnach auf die beschrie=
  bene Weise gesezt werden.
  - Das fühlende wird gesezt als thatig im Gesühl, inwiesern es ist das reslektirende, und insofern ist in demselben Gesühl das gesühlte leis dend; es ist Objekt der Reslexion. Zugleich wird das fühlende gesezt als leidend im Gessühl, inwiesern es sich fühlt als getrieben, und insofern ist das gefühlte oder der Trieb thätig; er ist das treibende.
  - 2) Dies ist ein Widerspruch, der vereinigt werden muß, und der sich nur auf folgende Weise verei=

nigen lagt. - Das fühlende ift thatig in Bes giebung auf bas gefühlte; und in diefer Rufficht ift es nur thatig. (Daß es zur Reflerion getrieben ift, fommt in ihr nicht gum Bewußt= fenn; es wird auf den Reflexionstrieb - zwar in unfrer philosophischen Untersuchung, nicht aber im ursprünglichen Bewußtsenn - gar nicht Rutficht genommen. Er fallt in bas, mas Gegen= fand des fühlenden ift, und wird in der Reflexion über bas Gefühl nicht unterschieden.) Run aber foll es boch auch leidend fenn, in Beziehung auf einen Trieb. Dies ift ber nach auffen, von welchem es wirklich getrieben wird, ein Nicht= Ich durch ideale Thatigkeit zu produciren. (Mun ift es in dieser Funktion allerdings thatig, aber gerade wie vorher auf fein Leiden, wird auf die= fe feine Thatigkeit nicht reflektirt. Fur fich felbft, in der Reflexion über fich, handelt es gezwungen, ohnerachtet dies ein Widerspruch zu fenn scheint, ber sich aber zu seiner Zeit auflosen wird. her der gefühlte Zwang etwas als wirklich vor= handen zu fezen.)

3) Das gefühlte ist thatig durch den Trieb auf das reslektirende zur Reslexion. Es ist in der gleichen Beziehung auf das reslektirende auch leidend, denn es ist Objekt der Reslexion. Auf das leztere aber wird nicht reslektirt, weil das Ich gesezt ist, als Eins, und eben dasselbe, als sich fühlend, und auf die Reslexion, als solche, nicht

nicht wieder reflektirt wird. Das Ich wird bemes nach keidend geset in einer andern Beziehung; nemlich inwiesern es begrenzt ist, und insofern ist das begrenzende ein Nicht: Ich. (Jeder Gegenstand der Reslexion ist nothwendig begrenzt; er hat eine bestimmte Quantität. Aber in und bei'm Reslektiren wird diese Begrenzung nie von der Reslexion selbst abgeleitet, weil insofern auf dieselbe nicht reslektirt wird.)

- 4) Beides soll Ein und eben dasselbe Ich senn, und als solches gesezt werden. Dennoch wird das eine betrachtet, als thatig in Beziehung auf das Nicht = Ich; das andre als leidend in der gleichen Beziehung. Dort producirt durch ideale Thatigkeit des Ich ein Nicht = Ich; hier wird es durch dasselbe begrenzt.
- Der Widerspruch ist leicht zu vereinigen. Das producirende Ich wurde selbst als leidend gez sezt, so auch das gesühlte in der Reslexion. Das Ich ist demnach für sich selbst in Beziehung auf das Nicht-Ich immer leidend, wird seiz ner Thätigkeit sich gar nicht bewußt, noch wird auf dieselbe reslektirt. Daher scheint die Rea-lität des Dinges gesühlt zu werden, da doch nur das Ich gesühlt wird.

(Hier liegt der Grund aller Realität. Lediglich durch die Beziehung des Gefühls auf das Ich, die wir jezt nachgewiesen haben, wird Realität für das Ich möglich, sowohl die des Ich, als die des Nieht = Ich. — Etwas,

bas lediglich durch die Beziehung eines Ges
fühls möglich wird, ohne daß das Ich seiner Uns
schauung desselben sich bewußt wird, noch bewußt
werden kann, und das daher gefühlt zu senn
scheint, wird geglaubt.

An Realität überhaupt, sowohl die des Ich, als des Nicht=Ich findet lediglich ein Glaube statt.)

J. 10. Siebenter Lehrsag. Der Trieb selbst muß gesezt, und bestimmt werden.

So wie wir jest das Gefühl bestimmt, und erklart haben, eben so muß auch der Trieb bestimmt werden, weil er mit dem Gefühle zusammenhängt. Durch diese Erkläzrung kommen wir weiter, und gewinnen Feld innerhalb bes praktischen Vermögens.

- Der Trieb wird gesezt, heißt bekanntermaassen:
  das Ich reslektirt über denselben. Mun kann das Ich
  nur über sich selbst, und dasjenige, was für das
  selb:, und in ihm ist, was gleichsam demselben zus
  gänglich ist, reslektiren. Demnach muß der Trieb
  schon etwas im Ich, und zwar, in wie fern es
  durch die so eben aufgezeigte Reflez
  rion schon als Ich gesezt ist, bewirkt,
  sich in demselben dargestellt haben.
- 2) Das fühlende ist als Ich gesezt. Dieses wurde durch den gefühlten ursprünglichen Trieb bestimmt, aus sich selbst herauszugehen, und wenigstens durch ideale Thätigkeit etwas zu produciren. Nun aber geht

geht der ursprüngliche Trieb gar nicht auf blosse idea=
le Thätigkeit, sondern auf Realität auß; und das Ich ist durch ihn daher bestimmt zur Hervor=
bringung einer Realität ausser sich. —
Dieser Bestimmung nun kann es keine Genüge thun,
weil das Streben nie Kausalität haben, sondern das
Gegenstreben des Nicht=Ich ihm das Gleichgewicht
halten soll. Es wird demnach, inwiesern es be=
stimmt ist durch den Trieb, beschränkt durch das
Nicht=Ich.

- 3) Im Ich ist die immer fortdauernde Tendenz über sich selbst zu reslektiren, sobald die Bedingung aller Reslerion eine Begrenzung eintritt. Diese Bedingung tritt hier ein; das Ich muß demnach nothwendig über diesen seinen Zustand reslektiren. In dieser Reslerion nun vergist das reslektirende sich selbst, wie immer, und sie kommt daher nicht zum Bewußtseyn. Ferner geschicht sie auf einen blossen Antrieb, es ist demnach in ihr nicht die geringste Neusserung der Freiheit, und sie wird, wie oben, ein blosses Gesühl. Es ist nur die Frage: Was für ein Gesühl?
- 4) Das Objekt dieser Resterion ist das Ich, das gestriebne, mithin idealiter in sich selbst thätige Ich: getrieben durch einen in ihm selbst liegenden Anstrieb, mithin ohne alle Willkühr, und Spontaneistät. Aber diese Thätigkeit des Ich geht auf ein Objekt, welches dasselbe nicht realisiren kann, als Ding, noch auch darstellen, durch ideale

Thatigkeit. Es ist demnach eine Thatigkeit, die gar kein Objekt hat, aber dennoch unwisderstehlich getrieben auf eins ausgeht, und die blos gefühlt wird. Eine solche Bestimmung im Ich aber nennt man ein Sehnen; einen Trieb nach etwas völlig unbekannten, das sich blos durch ein Bedürfniß, durch ein Missbehagen, durch eine Leere, die Ausfüllung sucht, und nicht andeutet, woher? — offenbart. — Das Ich fühlt in sich ein Sehnen; es fühlt sich bedürftig.

- nens, und das oben aufgezeigte der Begrenzung und des Zwanges mussen unterschies
  den, und auf einander bezogen werden. Denn
  der Trieb soll bestimmt werden; nun offenbart sich
  der Trieb durch ein gewisses Gefühl, demnach ist
  dieses Gefühl zu bestimmen; das kann aber lediglich bestimmt werden durch ein Gefühl andrer Art.
- 6) Wenn im ersten Gefühle das Ich nicht beschränkt wäre, würde im zweiten kein blosses Sehnen vorkommen, sondern Kausalität; denn das Ich könnte dann etwas ausser sich hervorbringen, und sein Trieb wäre nicht darauf eingeschränkt, das Ich selbst blos innerlich zu bestimmen. Umgekehrt, wenn das Ich sich nicht als sehnend fühlte, so könnte es sich nicht als sehnend fühlte, so lediglich durch das Gefühl des Sehnens das Ich aus sich seich beschnens das Ich aus sich selbst des Sehnens das Ich aus sich selbst der Sehnens das Ich aus sich selbst herausgeht lediglich durch dieses

Gefühl im Ich und für das Ich erst etwas, das ausser ihm senn soll, gesezt wird.

(Dieses Sehnen ist wichtig, nicht nur für die praktische, sondern für die gesammte Wissenschafts= lehre. Lediglich durch dasselbe wird das Ich in sich selbst — ausser sich getrieben; lediglich durch dasselbe offenbart sich in ihm selbst eine Ausse senwelt.)

- 7) Beide sind demnach synthetisch vereinigt, eins ist ohne das andre nicht möglich. Keine Begrenzung, fein Sehnen, kein Schnen, keine Begrenzung. Beide sind einander auch vollkommen entgegengesezt. Im Gefühl der Begrenzung wird das Ich lediglich als leidend, in dem des Sehnens auch als thätig gefühlt.
- 8) Beide gründen sich auf den Trieb, und zwar auf einen, und eben den selben Trieb im Ich. Der Trieb des durch das Nicht = Ich begrenzten, und lediglich dadurch eines Triebes fähigen Ich bez stimmt das Reflexions = Vermögen, und dadurch entsteht das Gefühl eines Zwanges. Derselbe Trieb bestimmt das Ich durch ideale Thätigkeit aus sich heranszugehen, und etwas ausser sich hervorzubrinz gen; und das Ich in dieser Absicht eingeschränkt wird, so entsteht dadurch ein Sehnen, und durch das dadurch in die Nethwendigkeit des Reslektirens gesezte Reslexions = Vermögen ein Gefühl des Sehnens. Es ist die Frage, wie ein und eben derselbe Trieb ein entgegengeseztes hervorbringen

könne. Lediglich durch die Verschiedenheit der Kräfte, an welche er sich richtet. In der ersten Funktion richtet er sich lediglich an das blosse Reslevionsvers mögen, das nur auffaßt, was ihm gegeben ist; in der zweiten an das absolute, freie, im Ich selbst bez gründete Streben, welches auf Erschaffen ausgeht, und durch ideale Thätigkeit wirklich erschaft; nur daß wir bis jezt sein — Produkt noch nicht kennen, noch vermögend sind, es zu erkennen.

- 9) Das Sehnen ist demnach die ursprüngliche, völlig unabhängige Aeusserung des im Ich liegenden Strebens. Unabhängig, weil es auf gat keine Einschränkung Müksicht nimmt, noch das durch aufgehalten wird. (Diese Bemerkung ist wich= tig; denn es wird sich einst zeigen, daß dieses Seh= nen das Behikul aller praktischen Geseze sen; und daß sie allein daran zu erkennen sind, ob sie sich von ihm ableiten lassen, oder nicht.)
- gleich ein Gefühl des Zwanges, welches seinen Grund in einem Nicht : Ich haben muß. Das Objekt des Sehnens (dasjenige, welches das durch den Trieb bestimmte Ich wirklich machen würde, wenn es Kaussalität hätte, und welches man vorläufig das Ide al nennen mag) ist dem Streben des Ich völlig anges messen, und congruent; dasjenige aber, welches durch Beziehung des Gefühls der Begrenzung auf das Ich, gesezt werden könnte, (und auch wohl wird geset werden) ist demselben widerstreitend.

Beide

Beide Objekte sind demnach einander selbst entge= gengesezt.

- fühl des Zwanges, und umgekehrt, ist das Ich in beiden synthetisch vereinigt, ein und eben dasselbe Ich. Dennoch ist es in beiden Bestimmungen offenbar in Widerstreit mit sich selbst versezt; bes grenzt, und unbegrenzt, endlich und unsendlich zugleich. Dieser Widerspruch muß gehoben werden, und wir gehen jezt daran, ihn deutlicher auseinander zu sezen, und befriedigend zu lösen.
- 12) Das Sehnen geht, wie gesagt, darauf aus, et= was auffer dem Ich wirklich zu machen. Das ver= mag es nicht; bas vermag überhaupt, so viel wir einsehen, das Ich in keiner seiner Bestimmungen. -Dennoch muß dieser nach auffen gehende Trieb wir= fen, mas er fann. Alber er fann wirken auf die ideale Thatigkeit des Ich, dieselbe bestimmen, aus sich herauszugehen, und etwas zu produciren. — Heber dieses Bermogen ber Produktion ift bier nicht zu fragen; daffelbe wird sogleich genetisch deducirt werden; wohl aber ift folgende Frage, die fich jes bem, ber mit uns fortbenkt, aufdringen muß, ju beantworten. Warum machten wir doch diefe Folgerung, ohngeachtet wir ursprünglich von einem Triebe nach auffen ausgegangen find, nicht eber? Die Antwort hierauf ist folgende: Das Ich fann sich fur fich felbst gultig (benn davon allein ift hier bie Rede, und fur einen möglichen Buschauer

haben wir schon oben diese Folgerung gemacht) nicht nach aussen; denn bis dahin giebt es weder ein Innen, noch ein Aussen für dasselbe. Diese Bez grenzung seiner selbst geschah durch das deducirte Selbst gefühl. Dann kann es sich eben so wez nig nach aussen richten, wenn nicht die Aussenzung Welt sich ihm in ihm selbst auf irgend eine Art offenbart. Dies aber geschieht erst durch das Sehnen.

13) Es fragt fich, wie, und mas die durch das Schnen bestimmte ideale Thatigkeit des Ich produeiren werde? - Im Ich ift ein bestimmtes Gefühl ber Begrenzung = X. - Im Ich ist ferner ein auf Realität ausgehendes Gehnen. Aber Realität auffert fich fur das Ich nur durchs Gefühl: also das Sehnen geht auf ein Gefühl aus. Dun ift das Ge= fuhl X nicht das ersehnte Gefühl; denn dann fühl= te das Ich fich nicht begrengt, und nicht feh= nend; und fühlte fich überhaupt gar nicht; fendern vielmehr das entgegengesezte Gefühl - X. Das Dbjekt, welches vorhanden fenn mufte, wenn das Gefühl - X im Ich ftatt finden follte, und welches wir felbst - X nennen wollen, miste pro= ducirt werden. Dies mare bas Ideal. - Konnte nun entweder das Dbjekt X (Grund des Gefühls der Beschränkung X) selbst gefühlt werden, so mas re durch bloffe Gegensezung das Objekt - X leicht 311 sezen Aber dies ist unmöglich, weil das Ich nie ein Objekt fühlt, fondern nur fich felbst; bas Db:

Dhieft aber lediglich produciren fann burch ibeale Thatigkeit. — Ober konnte etwa das Ich bas Ges fuhl - X felbft in fich erregen, fo mare es vers mogend, beide Gefühle felbst unmittelbar unter fich ju vergleichen, ihre Berschiedenheit gu bemerfen, und fie in Dbjeften, als den Grunden berfelben, bars Buftellen. Aber bas Ich fann fein Gefühl in fich erregen; fonst hatte es Raufalitat, die es boch nicht haben foll. (Dies greift ein in ben Gag ber theos retischen Wissenschaftslehre: das Ich fann sich nicht felbst begrenzen.) - Die Aufgabe ift bemnach feine geringere, als bag unmittelbar aus bem Gefühle ber Begrenzung, welches fich weiter auch gar nicht bes stimmen lagt, auf bas Dbjeft bes gang entgegenges festen Sehnens geschloffen werde: baß bas 3ch blos nach Unleitung bes erften Gefühls durch ideale Thas tigfeit es bervorbringe.

- 14) Das Objekt des Gefühls der Begrenzung ist etz was Reelles; das des Sehnens hat keine Realität, aber es soll sie zufolge des Sehnens haben, denn dasselbe geht aus auf Realität. Beide sind einander entgegengesezt, weil durch das eine das Ich sich bes grenzt fühlt, nach dem andern strebt, um aus der Begrenzung herauszugehen. Was das Eine ist, ist nicht das andre. Soviel, und weiter nichts, läßt vor jezt sich von beiden sagen.
- Is) Wir gehen tiefer ein in die Untersuchung. Das Ich hat nach obigem durch freie Reslexion über das Gefühl sich gesezt als Ich, nach dem Grundsaze :

bas sich selbst sezende, das, was bestimmend, und bestimmt zugleich ist, ist das Ich. — Das Ich hat demnach in dieser Reslexion, (welche sich als Selbst= gefühl äusserte) sich selbst bestimmt, völlig um= schrieben, und begrenzt. Es ist in derselben ab- solut bestimmend.

16) Un Diese Thatigkeit richtet fich ber nach auffen gehende Trieb, und wird baher in dieser Rufficht ein Trieb jum Beftimmen, jum Dobifici= ren eines Etwas auffer dem Ich, der durch bas Gefühl überhaupt ichon gegebnen Realitat. - Das 3ch war das bestimmte, und bestimmende zugleich. Es wird durch den Trieb nach auffen getrieben, beifit: es foll das bestimmende fenn. Alles Be= fimmen aber fest einen bestimmbaren Stoff voraus. - Das Gleichgewicht muß gehalten werden; also die Realitat bleibt immerfort was fie war, Realität, etwas auf das Gefühl beziehbares; es ist für sie als solche, als blosser Stoff, gar feine Modififation beutbar, als die Bernichtung, und gangliche Aufhebung. Aber ihr Dasenn ift die Bedingung des Lebens; was nicht lebt, in dem fam Fein Trieb fenn, und es fann fein Trieb des Leben= ben ansgehen auf Bernichtung des Lebens. Mithin geht der im Ich fich auffernde Trieb gar nicht auf Stoff überhaupt, fondern auf eine gewiffe Be= stimmung des Stoffes. (Man kann nicht fagen: verschiedner Stoff. Die Stoffbeit, Mate=

Materialität ift schlechthin einfach; sondern Stoff mit verschiednen Bestimmungen.)

- 17) Die se Bestimmung durch den Trieb ist es, welche gefühlt wird, als ein Sehnen. Das Selfs
  nen geht demnach gar nicht aus auf Hervorbringung des Stoffs, als eines solchen, sondern auf
  Modification desselben.
- Das Gefühl des Sehnens war nicht möglich, ohne Resterion auf die Bestimmung des Ich durch den aufgezeigten Trieb, wie sich von selbst persteht. Diese Resserion war nicht möglich, ohne Begrenz zung des Triebes, und zwar ausdrüftlich des Triezbes nach Bestimmung, welcher allein sich im Sehmen äussert. Alle Begrenzung des Ich aber wird mur gesühlt. Es fragt sich, was das für ein Gezsühlt seyn möge, durch welches der Trieb des Bezsimmens, als begrenzt, gesühlt wird.
- 19) Alles Bestimmen geschieht durch ideale Thatig=
  keit. Es muste demnach, wenn das gesorderte Ge=
  fühl möglich seyn soll, durch diese ideale Thatigkeit
  schon ein Objekt bestimmt worden seyn, und diese Handlung des Bestimmens muste sich auf das Ge=
  fühl beziehen. Hierbei entstehen solgende Fra=
  gen: 1) wie soll die ideale Thatigkeit zur Möglich=
  keit und Wirklichkeit dieses Bestimmens kommen?
  2) wie soll dieses Bestimmen sich auf das Gefühl
  beziehen können?

Auf die erste antworten wir: es ist schon oben eine Bestimmung der idealen Thatigkeit des Ich durch

den Trieb, der beståndig wirfen muß, so viel er fann, aufgezeigt worden. Durch sie nuß zufolge diefer Bestimmung zuforderst der Grund der Begrenzung, als übrigens durch fich felbft vollig bestimmtes Dbjeft, gefegt worden fenn; welches Dbjeft aber eben barum nicht zum Bewußtseyn fommt, noch kommen kann. Dann ift so eben ein Trieb im Ich nach bloffer Bestimmung angegeben worden; und ihm zufolge muß die ideale Thatigkeit vors erfte wenigstens streben, darauf ausgehen, das gesezte Dbjeft zu bestimmen. - Wir konnen nicht fa= gen, wie das Ich zufolge des Triebes das Dhiekt bestimmen folle; aber wir wiffen wenigstens foviel, daß es nach diesem im Innersten seines Wesens ge= grundeten Triebe bas beftimmende, bas im Bestimmen blos, lediglich, und schlechthin thatige fenn folle. Kann nun, felbst wenn wir von dem schon bekamiten Gefühle des Gehnens abstrahiren, deffen Unwesenheit allein schon über unfre Frage entscheidet - fann, fage ich, diefer Bestimmungstrieb, nach reinen Grunden, a priori, Kaufalitat haben, befriedigt werden, oder nicht? Auf seine Begranzung grundet sich die Möglichkeit eines Gehnens; auf beffen Möglichkeit die Dog= lichkeit eines Gefühls, auf dieses - Leben, Bewußtsenn, und geiftiges Dasenn überhaupt. Der Bestimmungstrieb hat bemnach, fo gewiß bas 3ch Ich ift, keine Raufalitat. Davon aber fann, eben fo wenig wie oben bei'm Streben überhaupt, der Grund

Grund nicht in ihm selbst liegen, denn dann ware er kein Trieb: mithin in einem Gegentriebe des Nicht=Ich, sich selbst zu bestimmen, in eisner Wirksamkeit desselben, die völlig unabhängig von dem Ich, und seinem Triebe ist, ihren Weggeht, und nach ihren Gesezen sich richtet, wie diesser sich nach den seinigen richtet.

Ist demnach ein Objekt, und sind Bestimmuns gen desselben an sich, d. i. durch die eigne innere Wirksamkeit der Natur hervorgebrachte (wie wir ins dessen hypothetisch aunehmen, für das Ich aber sogleich realissiren werden:) ist ferner die ideale (ansschauende) Thätigkeit des Ich durch den Trieb hins ausgetrieben, wie wir erwiesen haben, so wird und muß das Ich das Objekt bestimmen. Es wird in dieser Bestimmung durch den Trieb geleitet, und geht darauf aus, es nach ihm zu bestimmen; es steht aber zugleich unter der Einwirkung des Nicht Ich, und wird durch dasselbe, durch die wirkliche Bes schassenheit des Dinges begrenzt, dasselbe in höherm oder niederem Grade nicht nach dem Triebe bestims men zu können.

Durch diese Beschränkung des Triebes wird das Ich begrenzt; es entsteht, wie bei jeder Begrenzung des Strebens, und auf die gleiche Art ein Gestühl, welches hier ein Gesühl der Begrenzung des Ich, nicht durch den Stoff, sondern durch die Beschaffenheit des Stoffes ist. Und so ist denn auch zugleich die zweite Frage, wie die Bes

fchrankung des Bestimmens sich auf das Gefühl beziehen moge, beantwortet.

- 20) Wir erortern weiter, und beweisen Scharfer bas fo eben gesagte.
  - a) Das Sch bestimmte sich felbft durch absolute Gpon= taneitat, wie oben gezeigt worden. Diese Tha= tigkeit des Bestimmens ift es, an welche ber ge= genwartig zu untersuchende Trieb fich wendet, und fie nach auffen treibt. Wollen wir die Be= stimmung der Thatigkeit durch den Trieb grunds lich fennen lernen, so muffen wir vor allen Din= gen fie felbft grundlich fennen.
  - b) Sie war im Handeln blos und lediglich reflektirend. Sie bestimmte bas Ich, wie fie es fand, ohne etwas in ihm zu verandern; sie ware fonnte man fagen, blos bildend. Der Trieb kann nicht, noch foll er etwas hineinlegen, was in ihr nicht ift: er treibt fie bemnach lediglich jum Rachbilden beffen, was da ift, fo wie es da ift; zur bloffen Anschauung, feinesweges aber jum Modificiren bes Dinges durch reale Birf= famfeit. Es foll nur im Ich eine Bestimmung hervorgebracht werden, wie sie im Nicht = 3ch ift.
  - c) Dennoch aber mußte bas über fich felbst reflef= tirende Ich in einer Rutficht ben Maasstab des Reflektirens in fich felbst haben. Es gieng nemlich auf das, was (realiter) bestimmt und bestimmend zugleich war, und feg= te es als Ich. Daß ein folches da war, hieng

nicht von ihm ab, inwiefern wir es blos, als reflektirend betrachten. Aber warum reflektirte es nicht auf weniger, auf das bestimmte allein, oder auf das bestimmende allein? warum nicht auf mehr? warum behnte es ben Umfang feines Ge= genftandes nicht aus? Davon konnte der Grund auch schon barum nicht auffer ihm liegen, weig die Reflexion mit absoluter Spontaneitat geschah. Es mußte bemnach bas, was zu jeder Reflexion gehort, die Begrenzung beffelben, lediglich in fich felbst haben. — Daß es so war, geht auch aus einer andern Betrachtung hervor. Das Ich foll= te gefezt werden. Das "bestimmt und bestims mende zugleich" wurde als Ich gefegt. Diesen Maasstab hatte das reflektirende in fich felbst, und brachte ihn mit zur Refferion hingu; denn es felbst, indem es durch absolute Epon= taneitat reflektirt, ift bas bostimmenbe und bestimmte zugleich.

Hat etwa das restektirende auch für die Be= stimmung des Nicht=Ich ein solches inneres Ge= sez der Bestimmung, und welches?

Diese Frage ist leicht zu beantworken, ans den schon oben angeführten Gründen. Der Trieb geht auf das restektirende Ich, so wie es ist. Er kann demselben nichts geben, oder nehmen, sein inneres Gesez der Bestimmung bleibt das gleiche. Alles, was Gegenstand seiner Messerion, und seines (idealen) Bestimmens seyn soll, muß

(realiter) bestimmt und bestimmendes que gleich, fenn; fo auch bas zu bestimmende Richts Ich. Das subjektive Gesez der Bestimmung ift baber diefes, baß etwas bestimmtes und bestimmendes zugleich, oder durch fich felbft bestimmt fen: und der Bestimmungs= trieb geht darauf aus, es fo zu finden, und ift nur unter diefer Bedingung zu befriedigen. -Er verlangt Bestimmtheit, vollfommne To= talität und Gangbeit, welche lediglich in biefem Merkmale besteht. Bas, inwiefern es bestimmtes ift, nicht auch zugleich bas bestimmende ift, ift insofern bewirftes; und diefes bewirfte wird, als etwas frembar= tiges, vom Dinge ausgeschlossen, durch die Grenze, welche die Reflexion zieht, abgefondert, und aus etwas anderm erflart. Das, in: wiefern es bestimmend ift, nicht zugleich bas bestimmte ift, ift infofern Urfache. und bas Bestimmen wird auf etwas anders bezogen, und badurch aus ber bem Dinge durch die Reflerion gefegten Sphare ausgeschloffen. Dur, inwiefern das Ding mit fich felbft in Wechfelwirs fung fteht, ift es ein Ding, und daffelbe Ding. Dieses Merkmal wird burch den Bestimmunges trieb aus bem 3ch beraus übergetragen auf bie Dinge; und Diefe Bemerkung ift wichtig.

(Die gemeinsten Beispiele dienen zur Erläuterung. Warum ist suß, oder bitter, roth, oder gelb u. s. f. f. eine eine einfache Empfindung, die nicht weiter zerlegt wird in mehrere — oder warum ist es überhaupt eine für sich bez stehende Empfindung, und nicht blos ein Bestandtheil eiz ner andern? Davon muß doch offenbar im Ich, für welches es eine einfache Empfindung ist, der Grund liegen; in ihm muß daher a priori ein Gesez der Bez grenzung überhaupt seyn.)

- d) Der Unterschied des Ich, und Nicht = Ich, bleibt bei dieser Gleichheit des Bestimmungsgesezes im= mer. Wird über das Ich reslektirt, so ist auch das reslektirende, und reslektirte gleich, eins und eben dasselbe, bestimmt, und bestimmend: wird über das Nicht = Ich reslektirt, so sind sie entge= gengesezt; denn das reslektirende ist, wie sich von selbst versteht, immer das Ich.
- daß der Bestimmungstrieb nicht auf reale Modissikation, sondern lediglich auf ideales Bestimmen,
  Bestimmen für das Ich, Nachbilden, ausgehe.
  Dasjenige, was Objekt desselben senn kann, muß
  realiter vollkommen durch sich selbst bestimmt
  senn, und da bleibt für eine reale Thätigkeit des
  Ich nichts übrig, vielmehr stünde eine solche mit
  der Bestimmung des Triebes in offenbarem Wis
  derspruche. Wenn das Ich realiter modificirt,
  so ist nicht gegeben, was gegeben senn sollte.
- Dem Ich das bestimmbare gegeben werden solle; und durch die Beantwortung dieser Frage kommen

wir abermals tiefer in den synthetischen Zusammens bang ber bier aufzuzeigenden Handlungen binein.

Das Ich reflektirt über fich, als das bestimmte und bestimmende zugleich, und begrenzt sich insofern, (es geht gerade fo weit, als das bestimmt und bestimmende geht:) aber es ift feine Begrengung ohne ein Begrengen= bes. Diefes begrenzende, bem Ich entgegenzusegende fann nicht etwa, wie in der Theorie postulirt wird, durch die ideale Thatigkeit producirt werden, sondern es muß bem Ich gegeben fenn, in ihm liegen. Go etwas findet fich nun allerdings im Ich vor, nemlich basjenige, mas in dieser Reflexion ausgeschlossen wird, wie oben gezeigt worden. - Das Ich fest fich nur insofern als Ich, in= wiefern es ift das bestimmte, und bestimmende, aber es ift beides nur in idealer Rufficht. Gein Streben nach realer Thatigfeit aber ift begrenzt; ift inspfern ge= fest, als innere, eingeschloßne, fich felbst bestimmende Rraft (d. i. bestimmt und bestimmend zugleich,) oder, ba fie ohne Aeufferung ift, intensiver Stoff. Auf ihn wird reflektirt, als folchen; so wird er bemnach durch die Gegenfezung nach auffen getragen, und das an fich, und ursprunglich sabjektive in ein objektives ver= mandelt.

a) Hier wird ganz beutlich, woher das Gesez: das Ich kann sich nicht als bestimmt sezen, ohne sich ein Nicht Sch entgegenzusezen, entstehe. — Nemslich wir hätten, nach jenem nun sattsam bekannten Geseze gleich aufangs so folgern können: soll das Ich sich bestimmen, so muß es sich nothwendig etzwas

was entgegensezen; aber da wir hier im praktischen Theile det Wissenschaftslehre sind, und daher allentz halben auf Trieb, und Gefühl ausmerken müssen, batten wir dieses Gesez selbst von einem Triebe abzuleiten. — Der Trieb, der ursprünglich nach aussen geht, wirkt, was er kann, und da er nicht auf reale Thätigkeit wirken kann, wirkt er wenigstens auf ideale, die ihrer Natur nach gar nicht eingezschränkt werden kann, und treibt sie nach aussen. Daher entsteht die Gegensezung; und so hängen durch den Trieb, und im Triebe zusammen alle Bestimzmungen des Bewußtseyns, und insbesondre auch das Bewußtseyn des Ich, und Nicht Tch.

b) Das subjektive wird in ein objektives verwandelt; und umgekehrt, alles objektive ist ursprünglich ein subjektives. — Ein völlig passendes Beispiel kann nicht augeführt werden; denn es ist hier von einem bestimmten überhaupt, das weiter auch gar nichts ist, denn ein Bestimmtes, die Rede; und ein solches kann gar nicht im Bewustseyn vorkommen, wovon wir den Grund bald sehen werden. Jedes bestimmte, so gewiß es im Bewustseyn vorskommen, wovon wir den Grund bald sehen werden. Jedes bestimmte, so gewiß es im Bewustseyn vorskommen soll, ist nothwendig ein besonderes. Durch Beispiele von der leztern Art aber läßt sich die oben geschehne Behauptung ganz klar im Bemustseyn nachweisen.

Es sen z. B. etwas suß, sauer, roth, gelb, oder dergl. Eine solche Bestimmung ist offenbar etwas lediglich subjektives; und wir hoffen nicht, daß irgend je-

mand, ber diese Worte nur verfteht, bas ablaugnen werde. Was fuß oder fauer, roth oder gelb fen, lagt fich schlechthin nicht beschreiben, sondern blos fühlen, und es laft fich burch feine Beschreibung bem andern mittheilen, fondern ein jeder muß den Gegenstand auf sein eignes Ge= fühl beziehen, wenn jemals eine Renntniß meiner Empfindung in ihm entstehen foll. Man fann nur fagen: in mir ift die Empfindung des bittern, des fuffen, u. f. f. und weiter nichts. - Dann aber, ge= fest auch der andre bezieht den Gegenstand auf sein Ge= fühl; woher wißt ihr benn auch, daß die Kenntniß eurer Empfindung dadurch in ihm entstehe, daß er gleiche formig mit euch empfinde? Woher wift ihr, bag 3. 23. ber Bufer gerade benjenigen Gindruf auf ben Geschmat besselben mache, ben er auf ben eurigen macht? 3war nennt ihr dasjenige, was in euch entsteht, wenn ihr Bus fer eft, fuß, und er, und alle eure Mitburger nennes es mit euch auch fuß; aber biefes Einverftandniß ift le= diglich in den Worten. Woher wift ihr benn aber, daß, was ihr beide fuß nennt, ihm gerade bas ift, was es euch ift? Darüber lagt in Ewigkeit fich nichts ausma= chen; die Cache liegt im Gebiete des lediglich subjektiven, und ift gar nicht objektiv. Erft mit ber Snnthefis des Bufers, und einem bestimmten, an fich subjektia ven, aber lediglich burch feine Bestimmtheit überhaupt objeftiven Gefdmate geht bie Cache über auf bas Feld ber Dbjektivitat. - Bon folden lediglich subjektiven Beziehungen auf das Gefühl geht alle unfre

Erkenntniß aus; ohne Gefühl ist gar keine Vorstellung eines Dinges ausser uns möglich.

Diese Bestimmung eurer felbft num übertragt ihr fogleich auf etwas auffer ench; was eigentlich Accidens eures Ich ift, macht ihr zu einem Accidens eines Dinges, das auffer euch fenn foll, (genothigt durch Gefeze, die in der Wiffenschaftslehre zur Genuge aufgestellt worden find) eines Stoffes, ber im Raume ausgebreitet fenn, und benfelben ausfüllen foll. Daß dies fer Stoff felbft wohl nur etwas in euch vorhandnes, ledig= lich subjektives senn moge, darüber sollte euch wenigstens ein Berticht schon langst entstanden senn, daber, weil ibr ohne weiteres, ohne daß etwa ein neues Gefühl von jenem Stoffe bingutomme, etwas eurem eignen Geftand: niffe nach lediglich subjektives barauf zu übertragen ver= mogt; weil ferner ein folder Stoff, ohne ein darauf gut übertragendes subjektives fur euch gar nicht ba ift, und er baber für euch weiter auch gar nichts ift, als ber Tras ger des aus euch heraus zu übertragenden subjektiven, def= fen ihr bedürfet. - Indem ihr das subjektive darauf über= traget, ist er ohne Zweifel in euch, und fur euch da. Mare er nun ursprünglich auffer euch ba, und von auffen für die Möglichkeit der Sonthesis, die ihr vorzunehmen habt, in euch gefommen, fo mufte er etwa durch die Sinne in euch gekommen fenn. Aber die Ginne liefern uns blos ein subjektives, von der Art des oben aufgezeig= ten; der Stoff, als foldher, fallt keinesweges in die Sinne, sondern fann nur durch produktive Ginbildungskraft entworfen, ober gedacht werden. Gefehen wird er doch wohl

wohl nicht, noch gehört, noch geschmekt, noch gerochen; aber er fallt in ben Ginn bes Gefühls (tactus), mochte vielleicht ein im Abstrahiren ungeübter einwerfen. Aber Diefer Ginn fundigt fich boch nur durch die Empfindung eines Widerstandes, eines Nichtkomens an, das subjettiv ift; das Widerstehende wird doch hoffentlich nicht gefühlt, sondern nur geschlossen. Er geht nur auf die Dberflache, und diese kundigt fich immer durch irgend ein subjektives an, daß fie g. B. rauh ober gelind, kalt oder warm, hart oder weich, u. ogl. ift; nicht aber in das Innere des Korpers. Warum verbreitet ihr benn zuforderst diese Darme, oder Kalte, die ihr fühlt (311= fammt ber Sand, mit welcher ihr fie fuhlt) über eine gange breite Glache, und feget fie nicht in einen einzigen Punft? Dann, wie kommt ihr denn dazu, noch ein Inneres des Rorpers zwischen den Flachen anzunehmen, das ihr doch nicht fühlt? Dies geschieht offenbar durch die produktive Einbildungsfraft. — Doch haltet ihr biesen Stoff fur etwas objektives, und das mit Recht, weil ihr alle über das Borhandensenn deffelben übereinkommt, und übereinkommen mußt, ba fich die Produktion deffelben auf ein allgemeines Gefez aller Bernunft grundet.

22.) Der Trieb war gerichtet an die über sich selbst ressektirende, sich selbst als Ich bestimmende Thäs tigkeit desselben, als solche. Es liegt demnach ausdrüklich in der Bestimmung durch ihn, daß das Ich es sehn solle, welches das Ding bestimmt — demnach, daß das Ich über sich selbst in diesem Bessimmen ressektiren solle. Es muß reslektiren, d. i.

sich als das bestimmende sezen. — (Wir werden zu dieser Resterion zurüfkommen. Hier betrachten wir sie blos, als ein Hulfsmittel, um in unserer Untersuchung weiter vorzurüken.)

- 23.) Die Thätigkeit des Ich ist Eine, und sie kann nicht zugleich auf mehrere Objekte gehen. Sie sollte das Richt Ich, das wir X nenneu wollen, bes stimmen. Das Ich soll jezt in die sem Bestims men durch die gleiche Thätigkeit, wie sich versteht, auf sich selbst reslektiren. Dies ist nicht möglich, ohne daß die Handlung des Bestimmens (des X) abgebrochen werde. Die Reslexion des Ich über sich solbst geschieht mit absoluter Spontaneität, mitz hin auch das Abbrechen. Das Ich bricht die Handzweität.
- 24.) Das Ich ist demnach im Bestimmen beschränkt, und daraus entsteht ein Gefühl. Es ist beschränkt, denn der Trieb des Bestimmung, d. i. in gieng nach aussen ohne alle Bestimmung, d. i. in das Unendliche. Er hatte überhaupt die Regel in sich, über das realiter durch sich selbst bestimmtete, als Eins, und ehen dasselbe zu restektiren; aber kein Gesez, daß dasselbe, daß in unserm Falle X, gehen sollte bis B oder bis C u. s. f. Tezt ist dieses Bestimmen abgebrochen in einem bestimmten Punkte, den wir C nennen wollen. (Was dies für eine Begrenzung sen, lasse man indessen an seiz nen Ort gestellt; hüte sich aber, an eine Begrenz

jung im Raume zu benfen. Es ift von einer Be= grenzung der Intenfion die Rede, 3. B. von bem, was das fuffe vom fauren, u. bgl. scheibet.) 211fo es ift eine Befchrankung bes Bestimmungstries bes da, als die Bedingung eines Gefühls. ferner eine Reflexion darüber ba, als die ans dere Bedingung beffelben. Denn indem die freie Thatigkeit des Ich das Bestimmen des Dbjekts abbricht, geht fie auf das Bestimmen, und die Begrenzung, den gangen Umfang beffelben, ber eben badurch ein Umfang wird. Aber Diefer Freiheit feis nes Handelns wird das Ich fich nicht bewußt; daher wird die Begrenzung bem Dinge jugeschrieben. -Es ift ein Gefühl ber Begrenzung des Ich durch bie Bestimmtheit bes Dinges, oder ein Gefühl eis nes bestimmten, einfachen.

Stelle des abgebrochnen, und durch ein Gefühl als abgebrochen sich verrathenden Bestimmens tritt. — In ihr soll das Ich sich als Ich, d. i. als das in der Handlung sich selbst bestimmende sezen. Es ist klar, daß das, als Produkt des Ich gesezte nichts anders seyn konne, als eine Anschauung von X ein Bild desselben, keinesweges aber X selbst, wie aus theoretischen Grundsäzen, und selbst aus dem oben gesagten erhellet. Es wird gesezt als Produkt des Ich in seiner Freiheit, heißt: es wird als zu fals lig gesezt, als ein seiches, das nicht nothwendig so seyn muste, wie es ist, sondern auch anders seyn konnte.

konnte. — Wirde das Ich seiner Freiheit im Vilz den (dadurch, daß es auf die gegenwärtige Restexion selbst wieder restektirte) sich bewußt, so würde das Bild gesezt als zufällig in Beziehung auf das Ich. Eine solche Restexion sindet nicht statt; es muß dennach zufällig gesezt werden in Beziez hung auf ein anderes Nicht : Ich, das uns bis jezt noch gänzlich unbekannt ist. Wir erdrz tern dies hier im Allgemeinen gesagte vollständiger.

X mußte, um dem Geseze ber Bestimmung ans gemeffen zu fenn, durch fich felbft bestimmt (bez stimmt und bestimmend zugleich) fenn. Dies nun ift es laut unsers Postulats. Nun foll X ferner, vermöge des vorhandnen Gefühle, gehen bis Cund nicht weiter; aber auch bestimmt so weit. (Was dies fagen wolle, wird fich bald zeigen.) Bon dies fer Bestimmung liegt im idealiter bestimmenden, oder anschauenden Ich gar fein Grund. Es hat das für kein Gefeg. (Geht etwa das fich felbft bestim= mende nur fo weit? Theils wird fich zeigen, daß lediglich an fich felbst betrachtet dies weiter, b. i. bis in die Unendlichkeit hinaus gehe; theils, wenn auch etwa da, in dem Dinge, ein Unterschied seyn follte, wie kommt er in den Wirkungsfreis des ideas Ien Ich? wie wird er diesem zugänglich, da daffel= be mit dem Nicht = Ich gar feinen Berührungspunkt hat, lediglich insofern idealiter thatig ift, inwie= fern es feinen folchen Berührungspunkt hat, und durch das Nicht = Ich nicht begrenzt wird? - Populår ansgedrüft: warum ist süß etwas and eres, als sauer, demselben entgegengesezt? Ueberhaupt etwas bestimmtes ist beides. Aber ausser diesem allgemeinen Charafter, welches ist ihr Unterscheis dungsgrund? Lediglich in der idealen Thätigkeit kann er nicht liegen, denn von beiden ist kein Besgriff möglich. Dennoch muß er wenigstens zum Theil im Ich liegen; denn es ist ein Unterschied für das Ich.)

Demnach schwebt das ideale Ich mit absoluter Freiheit über und innerhalb der Grenze. Seine Grenze ist völlig unbestimmt. Kann es in dieser Lage bleiben? Reinesweges; denn es soll jezt, laut des Postulats über sich selbst in dieser Anschauung reslektiren, sich mithin in derselben bestimmt sez zen; denn alle Reslexion sezt Bestimmung voraus.

Die Megel der Bestimmung überhaupt ist uns wohl bekannt; es ist etwas nur insofern bestimmt, inwiessern es durch sich selbst bestimmt ist. Demnach müste das Ich in jenem Anschauen des X sich selbst die Grenze seines Anschauens sezen. Es müßte sich durch sich selbst bestimmen, eben den Punkt C als Grenzpunkt zu sezen, und X würde demnach durch die absolute Spontaneität des Ich bestimmt.

26.) Aber — diese Argumentation ist wichtig. — X ist ein solches, das sich nach dem Geseze der Bestim= mung überhaupt, durch sich selbst bestimmt, und es ist lediglich insofern Gegenstand der postulirten Ansschauung, inwiesern es sich durch sich selbst bestimmt.

- Destimmung des Wesens geredet; aber die aussere der Bestenzung folgt daraus unmittelbar. X=X inwiesern es bestimmt, und bestimmend zugleich ist, und es geht soweit, soweit es das ist, z. B. dis C. Soll das Ich X richtig, und der Sache angemessen begrenzen, so muß es dasselbe in C begrenzen, und man konnte daher nicht sagen, die Begrenzung geschehe durch absolute Spontaneis tat. Beides widerspricht sich, und dürfte eine Unsterscheidung nothig machen.
- fühlt, und nicht angeschaut. Die frei gesezte soll blos angeschaut, und nicht gefühlt wersten. Beides aber, Anschauung und Gefühl haben keinen Zusammenhang. Die Anschauung sieht, aber sie ist leer; das Gefühl bezieht sich auf Realität, aber es ist blind. Doch soll X der Wahrheit nach, und so wie es begrenzt ist, bez grenzt werden. Demnach wird eine Bereinigung, ein synthetischer Zusammenhang des Gefühls, und der Anschauung gefordert. Wir untersuchen die lezz tere noch weiter, und dadurch werden wir unverzmerkt auf den Punkt kommen, den wir suchen.
- 28.) Das anschauende soll X durch absolute Sponta= neität begrenzen, und zwar so, daß X als lediglich durch sich selbst begrenzt erscheine — war die For= berung. Diese wird dadurch erfüllt, wenn die idea= le Thätigkeit durch ihr absolutes Produktionsvermd=

gen, über X hinaus (im Punkte B C D n. f. w. benn den bestimmten Grenzpunft kann bie ideale Thatigfeit weder felbst fegen, noch fann er ihr uns mittelbar gegeben werden) ein Y fest. - Diefes Y als entgegengesezt einem innerlich bestimmten, einem Etwas, muß 1) felbst Etwas fenn, d. i. bestimmt, und bestimmend zugleich nach dem Geseze ber Bestimmtheit überhaupt 2) es foll X entgegengesest fenn oder daffelbe begrengen, b. h. zu X, inwiefern es bestimmend ift, verhalt sich Y nicht wie das bes stimmte, und inwiefern es bestimmt ift, berhalt sich Y nicht dazu wie das bestimmende; und umgekehrt. Es foll nicht moglich fenn, beibe gusammengufaffen, auf beide zu reflektiren, als auf Eins. (Es ift wohl ju merken, daß hier die Rede nicht ift von relativer Bestimmung, oder Begrengung; in diefer fteben fie allerdings; fondern von innerer, in diefer fteben fie nicht. Jeder mögliche Punkt von X fteht mit je= dem möglichen Punkte von X in Wechselwirkung; fo auch in Y. Nicht aber jeder Punkt von Y fteht mit jedem von X in Wechselwirfung, und umge= fehrt. Gie find beide Etwas; aber jedes ift etwas anderes; und baburch fommen wir benn erft gum Aufwerfen und gur Beantwortung ber Frage: Das find fie? Dhne Gegensezung ift bas ganze Richt= Ich Etwas, aber es ift fein bestimmtes, besondes res Etwas, und die Frage: Das ift bies oder jes nes, hat gar feinen Ginn; benn fie wird lediglich burch Gegensezung beantwortet.)

Dies ist es, wozu der Trieb die ideale Thatigkeit bestimmt; das Gesez der geforderten Handlung ist nach der obigen Regel leicht zu deduciren, nemlich: X und Y sollen sich wechselseitig ausschliessen. Wie können diesen Trieb, inwiesern er, wie hier, blos an die ideale Thatigkeit sich richtet, nennen den Trieb nach Wechselbestimmung.

29.) Der Grenzpunkt C wird lediglich durch das Gez
fühl gesezt; mithin kann das über C hinaus liegende
Y, inwiesern es gerade in Cangehen soll, auch nur
durch Beziehung auf das Gesühl gegeben werden.
Das Gesühl allein ist, welches beide in der Grenze
vereinigt. — Der Trieb der Wechselbestimmung
geht demnach zugleich aus auf ein Gesühl. In ihm
sind daher ideale Thätigkeit und Gesühl
innig vereinigt; in ihm ist das ganze Ich Eins. —
Wir konnen ihn insofern nennen den Trieb nach
Wechsel überhaupt. — Er ist es, der sich
durch das Gehnen äussert; das Objekt des Gehz
nens ist et was anderes, dem Vorhandnen entz
gegengeseztes.

Im Sehnen ist Idealität, und Trieb nach Realität innig vereinigt. Das Sehnen geht auf ets was anderes; dies ist nur möglich unter Voraussezung einer vorhergegangenen Bestimmung durch ideale Thätigkeit. Es kommt ferner in ihm vor der Trieb nach Realität (als beschränkt) weil es gefühlt, nicht aber gedacht, oder dargestellt wird. Hier zeigt sich, wie in einem Gefühle ein Treiben nach Aussen, demnach die Ahnung einer Aussens welt vorkommen könne; weil es nemlich durch ideale Thätigkeit, die von aller Begrenzung frei ist, mos dificirt wird. Hier zeigt sich ferner, wie eine theos retische Funktion des Gemuths sich auf das praktische Bermögen zurükbeziehen könne; welches möglich seyn mußte, wenn das vernünftige Wesen jemals ein vollständiges Ganzes werden sollte.

- 30.) Das Gefühl hängt nicht von uns ab, weil es von einer Begrenzung abhängt, und das Ich sich nicht selbst begrenzen kann. Nun soll ein entgegensgesetes Gefühl eintreten. Es ist die Frage: wird die äussere Bedingung, unter welcher allein ein solsches Gefühl möglich ist, eintreten? Sie muß einstreten. Tritt sie nicht ein, so fühlt das Ich nichts bestimmtes; es fühlt demnach gar Nichts; er lebt daher nicht, und ist kein Ich, welches der Boraussezung der Wissenschaftslehre widerspricht.
- 21.) Das Gefühl eines entgegengesezten ist die Bedingung der Vefriedigung des Triebes, also der Trieb nach Wechsel der Gefühle überhaupt ist das Sehnen. Das ersehnte ist nun bestimmt, aber lediglich durch das Prädikat, daß es senn soll etwas anderes für das Gefühl.
- 32.) Mun kann das Ich nicht zweierlei zugleich fühlen, denn es kann nicht begrenzt in C und zugleich nicht begrenzt in C feyn. Also der veränderte Zustand kann als veränderter Zustand nicht ges sühlt werden. Das andere müßte daher lediglich

durch die ideale Thatigkeit angeschaut werden, als etwas anderes und dem gegenwärtigen Gefühle entsgegengesetztes. — Es wäre demnach im Ich nothe wendig immer zugleich vorhanden Anschauung und Gefühl, und beide wären synthetisch vereinigt in eisnem und demselben Punkte.

Nun kann ferner die ideale Thatigkeit keines Ges
fühls Stelle vertreten, oder eins erzeugen; sie konns
te demnach ihr Objekt nur dadurch bestimmen, daß
es nicht sen das gefühlte; daß ihm alle mögliche Bestimmungen zukommen konnen, ausser der im Ges
fühle vorhandnen. Dadurch bleibt das Ding für
die ideale Thatigkeit immer nur negativ bestimmt;
und das gefühlte wird dadurch gleichkalls nicht bes
stimmt. Es läßt sich da kein Mittel der Bestims
mung erdenken, als das in's Unendliche fortgesezte
negative Bestimmen.

(So ist es allerdings. Was heißt z. B. suß? Zusörderst etwas, das sich nicht auf das Gesicht, das Gehör, u. s. f. fondern auf den Geschmak bezieht. Was der Geschmak sep, müßt ihr schon durch Empfindung wissen, und könnt es euch durch die Einbildungskraft, aber nur dunkel, und negativ (in einer Synthesis alles dessen, was nicht Geschmak ist,) vergegenwärtigen. Ferner, unz ter dem, was sich auf den Geschmak bezieht, ist es nicht sauer, bitter, u. s. s. so piele besondre Bezieht sint nur des Geschmaks ihr etwa aufzuzählen wist. Wenn ihr aber auch die euch bekannten Gez

schmaksempfindungen alle aufgezählt hättet, so konnen euch doch immer neue, bis jezt euch unbekannte gegeben werden, von denen ihr dann urtheilen wer= det: sie sind nicht süß. Mithin bleibt die Grenzezwischen süß, und allen euch bekannten Geschmaks= empfindungen noch immer unendlich.)

Die einzige noch zu beantwortende Frage wäre folgende: Wie gelangt es an die ideale Thätigkeit, daß der Zustand des fühlenden sich verändert hat? — Vorläusig: dies entdekt sich durch die Befriedigung des Sehnens, durch ein Gesühl; — aus welchem Umstande viel wichtiges erfolgen wird.

## f. 11. Achter Lehrfag.

Die Gefühle selbst muffen entgegengesezt werden konnen.

dem Objekt X entgegensezen; es soll sich sezen, als verändert. Aber es sezt Y nur auf Berankassung eines Gefühls, und zwar eines andern Gefühls.

— Die ideale Thätigkeit ist lediglich von sich selbst abhängig, und nicht vom Gefühl. Es ist im Ich ein Gefühl X vorhanden, und in diesem Falle kann, wie gezeigt worden, die ideale Thätigkeit das Objekt X nicht begrenzen, nicht angeben, was es ist. Nun soll im Ich ein anderes Gesühl — Y entsteshen, laut unsers Postulats; und jezt soll die ideale Thätigkeit das Objekt X bestimmen, d. i. ihm ein bestimmtes Y entgegensezen können. Die Beräns

derung, und der Wechsel im Gefühl soll daher auf die ideale Thätigkeit Einfluß haben konnen. Es fragt sich, wie das geschehen möge.

- 2) Die Gefühle selbst sind verschieden, für irgend einen Zuschauer ausser dem Ich, aber sie sollen für das Ich selbst verschieden seyn, d. h. sie sollen als entgegengesezte gesezt werden. Dies kommt nur der idealen Thätigkeit zu. Es müssen demnach beide Gefühle gesezt, damit sie bei de gesezt werden konz nen, synthetisch vereinigt, aber auch entgegengesezt werden. Wir haben daher folgende drei Fragen zu beantworten: a) wie wird ein Gefühl gesezt? b) wie werden Gefühle durch Sezen synthetisch vereinigt? c) wie werden sie entgegengesezt?
- dies läßt sich nur folgendermaassen denken: das Ich reslektirt ohne alles Selbstbewußtsenn über eine Bes schränkung seines Triebes. Daraus entsteht zuförzberst ein Selbstgefühl. Es reslektirt wieder über diese Reslevion, oder sezt sich in derselben, als das bestimmte und bestimmende zugleich. Dadurch wird nun das Jühlen selbst eine ideale Handlung, indem die ideale Thätigkeit darauf übertragen wird. Das Ich sühlt, oder richtiger, empfindet etwas, den Stoff. Eine Reslevion, von der schon oben die Rede gewesen, durch welche X erst Objekt wird. Durch die Reslevion über das Gefühl wird dass selbe Empfindung.
- 4) Es werden Gefühle durch ideales Sezen X 5 mnthes

funthetisch vereinigt. Ihr Beziehungsgrund kann kein anderer senn, als der Grund der Reslexion über beide Gesühle. Dieser Grund der Reslexion war der: weil ausserdem der Trieb nach Wechselbestim= mung nicht besriedigt würde, nicht gesezt werden könnte, als besriedigt, und weil, wenn dies nicht geschieht, kein Gesühl, und dann überhaupt kein Ich ist. — Also der sunthetische Vereinigungsgrund der Reslexion über beide ist der, daß ohne Reslexion über beide, über keins von beiden, als über ein Gesühl, reslektirt werden könnte.

Unter welcher Bedingung die Reflexion über das einzelne Gefühl nicht statt haben werde, läßt sich bald einsehen. — Jedes Gefühl ist nothwendig eine Begrenzung des Ich; ist demnach das Ich nicht bez grenzt, so fühlt es nicht; und kann es nicht als bez grenzt gesezt werden, so kann es nicht als sühlend gesezt werden. Wenn demnach zwischen zwei Gez fühlen das Verhältniß ware, daß das eine nur durch das andere begrenzt, und bestimmt würde, so könnte — da auf nichts reslektirt werden kann, ohne daß auf seine Grenze reslektirt werde, aber hier jedesmal das andre Gesühl die Grenze des einen ist — weder auf das eine noch auf das andre reslektirt werden, ohne daß auf beide reslektirt würde.

5) Collen Gefühle in diesem Verhältnisse stehen, so muß in jedem etwas senn, das auf das andre hin= weise. — Eine solche Beziehung haben wir denn auch wirklich gefunden. Wir haben ein Gefühl auf=

gezeigt , das mit einem Gehnen verbunden mar; bemnach mit einem Triebe nach Beranderung. Goll dieses Gehnen vollkommen bestimmt werden, fo muß bas andre, erfebute aufgezeigt wer= den. Run ift auch wirklich ein folches anderes Ge= fühl postulirt worden. Daffelbe mag an sich das Ich bestimmen, wie es wolle: inwiefern es ein er= sehntes, und das ersehnte ift, muß es sich auf das erftere beziehen, und in Rufficht beffelben begleitet fenn von einem Gefühle der Befriedigung. Das Gefühl des Sehnens lagt fich nicht fezen, ahne eine Befriedigung, auf die daffelbe ausgeht; und die Befriedigung nicht, ohne Boraussezung eines Sehnens, das befriedigt wird. Da wo das Geh= nen aufhort, und die Befriedigung angeht, da geht Die Grenge.

6) Es fragt sich nur noch, wie die Befriedigung sich im Gefühl offenbare? — Das Sehnen entstand aus einer Unmbglichkeit des Bestimmens, weil es an der Begrenzung fehlte; es war daher in ihm ideale Thäztigkeit, und Trieb nach Realität vereinigt. So bald ein anderes Gefühl entsteht, wird 1) die gesorderte Bestimmung, die vollkommne Begrenzung des X möglich, und geschieht wirklich, da der Trieb, und die Kraft dazu da ist 2) eben daraus, daß sie gezschieht, folgt, daß ein anderes Gefühl da sen. Im Gesühle an sich, als Begrenzung, ist gar kein Unzterschied, und kann keiner seyn. Aber daraus, daß etwas möglich wird, was ohne Beränderung des

Gefühls nicht möglich war, folgt, daß der Zustand des Fühlenden verändert worden. 3) Trieb und Hand sind jezt Eins, und eben dasselbe; die Bestimmung, die der erstere verlangt, ist mögzlich, und geschieht. Das Ich restetirt über dies Gefühl und sich selbst in demselben, als das bestimmende und bestimmte zugleich, als völlig eiznig mit sich selbst; und eine solche Bestimmung des Gefühlt kann man nennen Bei fall. Das Gefühlt ist von Beifall begleitet.

- Das Ich kann diese Uebereinstimmung des Triesbes, und der Handlung nicht sezen, ohne beide zu unterscheiden; es kann aber beide nicht unterscheisden, ohne etwas zu sezen, in welchem sie entgegensgesetzt sind. Ein solches ist nun das vorhergegangne Gefühl, welches daher nothwendig mit einem Missfallen (dem Gegentheile des Beifalls, der Leusserung der Disharmonie zwischen dem Triebe, und der Handlung) begleitet ist. Nicht jedes Sehenen ist nothwendig von Mißfallen begleitet, aber wenn dasselbe befriedigt wird, so entsteht Mißfalslen am vorigen; es wird schaal, abgeschmakt.
- Die Objekte X und Y, welche durch die ideale Thätigkeit gesezt werden, sind jezt nicht mehr blos durch Gegensaz, sondern auch durch die Prädikate, miß fallend, und gefallend bestimmt. Und so wird fortbestimmt ins Unendliche, und die innern Bestimmungen der Dinge (die sich auf das Gefühl

beziehen) find nichts weiter als Grade des Misfale lenden, oder Gefallenden.

- 9) Bis jezt ist jene Harmonie, oder Disharmonie, der Beifall oder das Misfallen (als Zusammentressen, oder Nicht = Zusammentressen zweier verschied= nen, nicht aber als Gefühl) nur für einen möglie chen Zuschauer da, nicht für das Ich selbst. Aber es soll beides auch für das leztere da senn, und durch dasselbe gesezt werden ob blos idealisch durch Anschauung, oder durch eine Beziehung auf das Gefühl, wissen wir hier noch nicht.
- 10) Was entweder idealisch gesezt, oder gefühlt werden soll, dafür muß sich ein Trieb aufzeigen lassen.
  Nichts ist ohne Trieb im Ich, was in ihm ist. Es
  müßte sich daher ein Trieb, der auf jene Harmonie
  ausgienge, aufzeigen lassen.
- bestimmte, und bestimmende betrachten läßt. Doch soll das harmonirende nicht Eins, sondern ein harmonirendes Zwiefaches senn; mithin wäre das Verhältniß folgendes: A muß in sich selbst übers haupt bestimmt, und bestimmend zugleich senn, so auch B. Nun muß aber noch eine besondre Bestimsmung (die Bestimmung des Wie weit) in beiden senn, in Rüfsicht welcher A das bestimmende ist, wenn B gesezt wird als das bestimmte, und ums gekehrt.
- 12) Ein solcher Trieb liegt im Triebe der Wech= selbestimmung. Das Ich bestimmt X durch

Y und umgekehrt. Man febe auf fein Sandeln in beiden Bestimmungen. Jede dieser Sandlungen ift offenbar bestimmt durch die andere, weil das Dbjekt jeder bestimmt ift durch bas Dbjeft ber andern. -Man fann diefen Trieb nennen den Trieb nach Wech selbestimmung des Ich durch sich selbst. oder den Trieb nach absoluter Einheit, und Vol= lendung des Ich in sich felbst. - (Der Umfreis ift jest durchlaufen: Trieb gur Bestimmung, gufor= berft des Ich; dann durch daffelbe des Micht = Ich; - ba das Nicht = Ich ein Mannigfaltiges ift, und darum fein besonderes in sich, und durch sich selbst vollkommen bestimmt werden fann - Trieb nach Bestimmung beffelben burch Wechsel; Trieb nach Wechselbestimmung des Ich durch sich selbst, ver= mittelft jenes Wechsels. Es ift demnach eine Wech= felbestimmung bes 3ch, und des Richt = 3ch, die, vermoge der Einheit des Subjekts, zu einer Wech= felbestimmung des Ich durch fich felbst werden muß. Go find, nach dem schon ehemals aufgestellten Sche= ma die handlungsweisen des Ich durchlaufen und erschöpft, und das verburgt die Bollstandigkeit unf= rer Deduktion der Haupttriebe des Ich, weil es das Spftem der Triebe abrundet, und beschließt.

Das harmonirende, gegenseitig durch sich selbst bestimmte, soll senn Trieb und Handlung. a) Beis des soll sich betrachten lassen, als an sich bestimmt, und bestimmend zugleich. Ein Trieb von der Art wäre ein Trieb, der sich absolut selbst hervorbrächte,

ein absoluter Trieb, ein Trieb um des Triebes Wil= len. (Druft man es als Gefez aus, wie es gerade um dieser Bestimmung willen auf einem gewiffen Re= flerionspunfte ausgedruft werden muß, so ift ein Gefez um des Gefezes willen, ein abfolutes Gie= fez, ober der kategorische Imperativ - Du follft schlechthin.) Wo bei einem solchen Triebe bas un bestimmte liege, lagt fich leicht einfehen; nem= lich er treibt uns in's unbestimmte hinaus, ohne Zwef, (der kategorische Imperatio ift blos formal ohne allen Gegenstand.) b) Gine Sandlung ift bestimmt, und bestimmend zugleich, heißt: es wird gehandelt, weil gehandelt wird, und um zu han= deln, oder mit abfoluter Gelbftbeftimmung und Frei= heit. Der gange Grund, und alle Bedingungen des Handelns liegen im Sandeln. - Wo hier das un= bestimmte liege, zeigt sich ebenfalls fogleich : es ift feine handlung, ohne ein Objeft; demnach mußte die Handlung zugleich ihr selbst bas Dbjekt geben, welches unmöglich ift.

14) Nun soll zwischen beiden, dem Triebe, und dem Handeln, das Verhältniß senn, daß sie sich wechselseitig bestimmen. Ein solches Verhältniß erz fordert zusörderst, daß das Handeln sich betrach= ten lasse, als hervorgebracht durch den Trieb. — Das Handeln soll absolut frei senn, also durch gar nichts unwiderstehlich bestimmt, also auch nicht durch den Trieb. Es kann aber doch so beschaffen senn, daß es sich betrachten lasse, als durch ihn bestimmt, oder auch nicht. Wie nun aber diese Harmonie oder Disharmonie sich äussere, das ist eben die zu beantwortende Frage, deren Bezantwortung sich sogleich von selbst finden wird.

Dann erfordert dieses Verhältniß, daß der Triebsich sein lasse, als bestimmt durch die Handlung.
— Im Ich kann nichts entgegengesetztes zugleich

seszt. So gewiß demkach eine Handlung sind hier entgegene gesezt. So gewiß demkach eine Handlung eintritt, ist der Trieb abgebrochen, oder begrenzt. Dadurch entsteht ein Gefühl. Auf den möglichen Grund dieses Gesühls geht die Handlung, sezt, realisirt ihn.

Ist nun nach obiger Forderung das Handeln bestimmt durch den Trieb, so ist durch ihn auch das Objekt bestimmt; es ist dem Triebe ange= messen, und das durch ihn gesorderte. Der Trieb ist jezt (idealiter) bestimmbar durch die Hand-lung; es ist ihm das Prädikat beizulegen, daß er ein solcher sen, der auf diese Handlung ausgieng.

Die Harmonie ist da, und es entsteht ein Gestühl des Beifalls, das hier ein Gefühl der Zusfriedenheit ist, der Ausfüllung, völligen Bolzlendung, (das aber nurseinen Moment, wegen des nothwendig zurükkehrenden Sehnens, dauert) — Ist die Handlung nicht durch den Trieb bestimmt, so ist das Objekt gegen den Trieb, und es entsteht ein Gefühl des Misfallens, der Unzufriedenzheit, der Entzweiung des Subjekts mit sich selbst.

— Auch jezt ist der Trieb durch die Handlung bezstimmbar; aber nur negativ; es war nicht ein solzther, der auf diese Handlung ausgieng.

15) Das Handeln, von welchem hier die Rede ist, ist wie immer ein blos ideales, durch Vorstellung. Auch unfre sinnliche Wirksamkeit in der Sinnenwelt, die wir glauben, kommt uns nicht anders zu,

als mittelbar burch bie Borftellung.

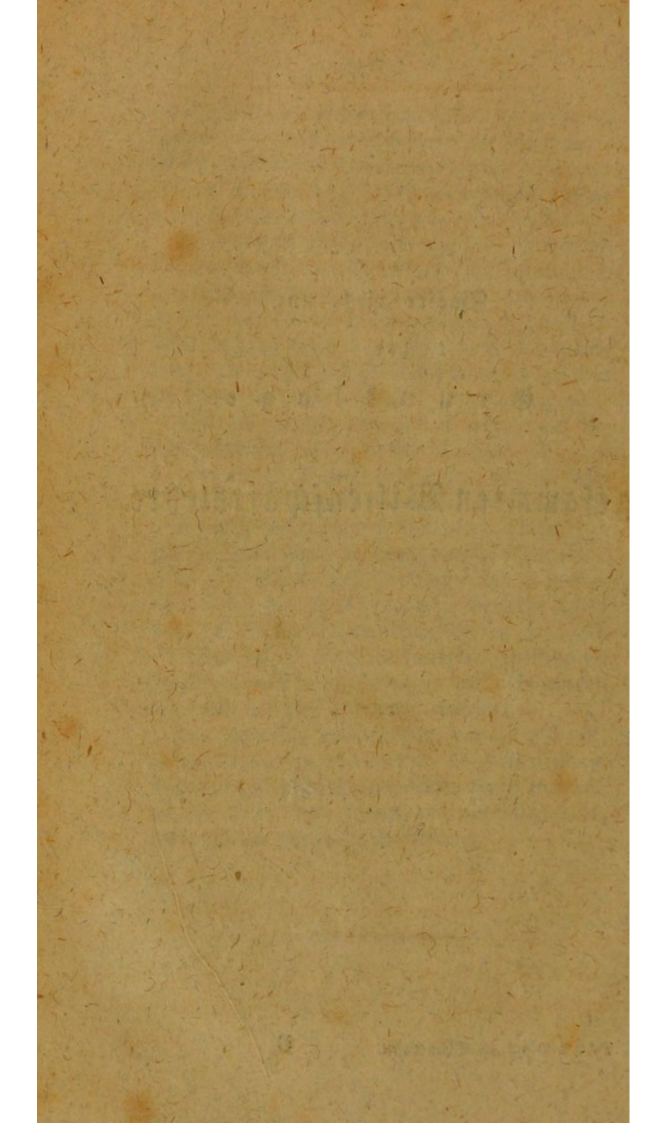
3weite Lieferung

der

Grundlage

ber

gesammten Wissenschaftslehre.



## J. t. Begriff der besondern theoretischen Wissenschaftslehre.

Wir find in der Grundlage der gefammten Wiffens schaftslehre zur Begrundung einer theoretischen ausgegangen von dem Sage: das Ich fest fich als bestimmt durch das Nicht = Ich. Wir haben untersucht, wie, und auf welche Beise etwas diesem Gaze entsprechendes als ur= fprunglich im vernünftigen Wesen vorhanden gedacht wer= Wir haben, nach Absonderung alles unmbg= den fonne. lichen, und widersprechenden die gesuchte einzig mögliche Weise aufgefunden. Go gewiß nun jener Gaz gelten foll, und so gewiß er nur auf die angezeigte Weise gelten kann, fo gewiß muß dieselbe als Faktum ursprünglich in unserm Geifte vorkommen. Diefes postulirte Faktum war folgens bes: auf Beranlaffung eines bis jezt noch vollig merklarbaren, und unbegreiflichen Anftosses auf die ursprüngliche Thatigkeit des Ich producirt die zwischen der ursprunglis chen Richtung dieser Thatigkeit, und der durch die Refles rion entstandnen - schwebenden Ginbildungsfraft etwas aus beiden Richtungen zusammengesetes. Da im 3ch. laut seines Begriffes, nichts senn kann, bas es nicht in fich seze, so muß es auch jenes Faktum in fich sezen, d. i. es muß fich daffelbe ursprunglich erklaren, vollständig bes fimmen, und begrunden.

Ein Sustem derjenigen Thatsachen, welche in der urs sprünglichen Erklärung jenes Faktum im Geiste des ver-

nunftigen Wefens vorkommen, ift eine theoretische Wiffens Schaftslehre überhaupt; und jene ursprüngliche Erflarung umfaßt das theoretische Bermogen der Bernunft. - Ich fage mit Bedacht: die urfprungliche Erflarung jenes Daffelbe ift ohne unfer wiffentliches Buthun in Kaktum. und vorhanden; es wird ohne unser wissentliches Buthun, blos durch, und nach den Gefegen und ber Ratur eines vernünftigen Wesens erklart; und die verschiednen unter= Scheidbaren Momente im Fortgange Diefer Erklarung find neue Thatsachen. Die Reflexion geht auf bas ursprüng= liche Kaktum; und dies nenne ich benn die ursprungliche Erklarung. - Etwas gang anderes ift die wiffentliche, und wiffenschaftliche Erflarung, die wir bei'm transfcen= bentalen Philosophiren vornehmen. In ihr geht die Res flexion eben auf jene ursprungliche Erklarung bes erften Faftum, um dieselbe wissenschaftlich aufzustellen.

Wie das Ich im Allgemeinen jenes Faktum in sich seze, haben wir schon in der Deduktion der Vorstellung überhaupt kurz angezeigt. Es war dort von der Erklärung dieses Faktum überhaupt die Rede, und wir abstrabirten völlig von der Erklärung irgend eines besondern unter diesen Begriff gehörigen Faktum, als eines besondern.

Dies kam lediglich daher, weil wir nicht in alle Mosmente dieser Erklärung eingiengen, noch eingehen konnten. Sonst würden wir gefunden haben, daß kein dergleichen Faktum, als Faktum überhaupt sich vollständig bestimmen lasse, daß es nur als besonderes Faktum völlig bestimms bar sen, und daß es sedesmal ein durch ein anderes Faktum der gleichen Art bestimmtes sen, und senn musse,

Es ist demnach gar keine vollständige theoretische Wissensschaftslehre möglich, ohne daß es eine befondere sen; und unsre Darstellung derselben muß nothwendig, wenn wir nach den Regeln der Wissenschaftslehre konsequent zu Werke gehen, die Darstellung einer besondern theoretischen Wissenschaftslehre werden, weil wir zu seiner Zeit nothswendig auf die Bestimmung eines Faktum dieser Art durch ein entgegengeseztes der gleichen Art kommen mussen.

Hierüber noch einige Worte zur Erlauterung. Rant geht aus von ber Boransfegung, daß ein Mannigfaltiges fur die mögliche Aufnahme zur Ginheit des Be= wußtseyns gegeben fen, und er fonnte, von dem Punfte aus, auf welchen er fich gestellt hatte, von feiner andern ausgeben. Er begrundete dadurch bas besondre fur die theoretische Wissenschaftslehre; er wollte nichts weiter begrunden, und gieng daher mit Recht von dem befondern jum Allgemeinen fort. Auf diesem Wege nim laßt fich zwar ein follektives Allgemeines, ein Ganges der bisheri= gen Erfahrung, als Ginheit unter ben gleichen Gefegen, erklaren: nie aber ein unendliches Allgemeines, ein Fort= gang ber Erfahrung in die Unendlichkeit. Bon dem End= lichen aus giebt es feinen Weg in die Unendlichkeit; wohl aber giebt es umgefehet einen von der unbestimmten und unbestimmbaren Unendlichkeit, durch bas Bermogen bes Bestimmens zur Endlichkeit, (und barum ift alles Endlis che Produkt des bestimmenden.) Die Wiffenschaftslehre; die das ganze Spftem des menschlichen Geiftes umfaffen foll, muß biefen Weg nehmen, und vom Allgemeinen zum Besondern herabsteigen. Daß fur eine mogliche Erfah=

rung ein Mannigfaltiges gegeben sen, muß erwiesen werden; und der Beweiß wird folgendermaassen geführt werden: das gegebene muß etwas senn, es ist aber nur insofern etwas, inwiesern es noch ein anderes giebt, daß auch etwas, aber etwas anderes ist; und von dem Punkte an, wo dieser Beweiß möglich senn wird, werden wir in den Bezirk des Besondern treten.

Die Methode der theoretischen Wissenschaftslehre ist schon in der Grundlage beschrieben, und sie ist leicht, und einfach. Der Faden der Betrachtung wird an dem hier durchgängig als Regulativ herrschenden Grundsage: nichts kommt dem Ich zu, als das, was es in sich sezt, fortgeführt. Wir legen das oben abgezleitete Faktum zum Grunde, und sehen, wie das Ich dasselbe in sich sezen möge. Dieses Sezen ist gleichfalls ein Faktum, und muß durch das Ich gleichfalls in sich gesezt werden; und so beständig fort, die wir bei dem höchsen theoretischen Faktum ankommen; bei demjenigen, durch welches das Ich (mit Bewußtseyn) sich sezt, als bestimmt durch das Nicht=Ich. So endet die theoretische Wissenschusch durch das Nicht=Ich, So endet die theoretische Wissenschusch durch sich selbst vollkommen beschlossen.

Es könnten unter den abzuleitenden Thatsachen sich leicht charakteristische Unterschiede zeigen, die uns zu einer Eintheilung derselben, und mit ihnen der Wissenschaft, welche sie aufstellt, berechtigten. Diese Eintheilungen aber werden, der synthetischen Methode gemäß, erst da gemacht, wo sich die Eintheilungsgründe hervorthun.

Die Sandlungen, burch welche bas Ich irgent etwas

in sich sezt, sind hier, weil auf dieselben restektirt wird, Fakta, wie so eben gesagt worden; aber es folgt daraus nicht, daß sie das senen, was man gewöhnlich Fakta des Bewußtseyns nennt, oder daß man sich derselben, als Thatsachen der (innern) Erfahrung wirklich bewußt werde. Giebt es ein Bewußtseyn, so ist dies selbst eine Thatsachen: und muß abgeleitet werden, wie alle übrige Thatsachen: und giebt es wiederum besondere Bestimmungen dies sewußtseyns, so mussen auch diese sich ableiten lassen, und sind eigentliche Fakta des Bewußtseyns.

Es erhellet daraus, theils, daß es, wie schon mehr= mals erinnert worden, der Wiffenschaftslehre nicht zum Vorwurfe gereiche, wenn etwas, das fie als Faktum auf= stellet, fich in der (innern) Erfahrung nicht vorfindet. Sie giebt dies gar nicht vor; fie erweis't blos, daß nothwen= dig gedacht werden muffe, daß etwas einem gewiffen Gie= danken entsprechendes im menschlichen Geiste vorhanden fen. Goll daffelbe nicht im Bewußtseyn vorkommen, fo giebt fie zugleich den Grund an, warum es dafelbft nicht porfommen konne, nemlich weil es unter die Grunde ber Möglichkeit alles Bewußtsenns gehört. — Theils erhellet, daß die Wiffenschaftslehre auch bei bemjenigen, was fie wirklich als Thatsache der innern Erfahrung aufstellt, sich bennoch nicht auf das Zeugnif der Erfahrung, sondern auf ihre Deduktion stuze. hat sie richtig deducirt, fo wird freilich ein Faktum, gerade fo beschaffen, wie fie es beducirt hat, in der Erfahrung vorfommen. Rommt fein dergleichen Faktum vor, so hat sie freilich unrichtig bebueirt, und der Philosoph fur seine Person wird in diesem

3) 4

Falle

Falle wohl thun, wenn er zurüfgeht, und dem Fehler im Folgern, welchen er irgendwo gemacht haben muß, nach= spürt. Aber die Wisseuschaftslehre, als Wissenschaft, fragt schlechterdings nicht nach der Erfahrung, und nimmt auf sie schlechthin keine Rüksicht. Sie müßte wahr senn, wenn es auch gar keine Erfahrung geben konnte (ohne welzche freilich auch keine Wissenschaftslehre in concreto mögzlich senn würde, was aber hieher nicht gehört) und sie wäre a priori sicher, daß alle mögliche künstige Erfahzrung sich nach den durch sie aufgestellten Gesezen würde richten müssen.

## S. 2. Erfter Lehrfag.

Das aufgezeigte Faktum wird gesezt: durch Empfindung, oder Deduktion der Ems pfindung.

## I.

Der in der Grundlage beschriebene Widerstreit entges gengesezter Richtungen der Thätigkeit des Ich ist etwas im Ich unterscheidbares. Er soll, so gewiß er im Ich ist, durch das Ich im Ich gesezt; er muß demnach zusörderst unterschieden werden. Das Ich sezt ihn heißt zusörderst; es sezt denselben sich entgegen.

Es ist bis jezt, d. h. auf diesem Punkte der Resterion, im Ich noch gar nichts gesezt; es ist nichts in demselben, als was ihm ursprünglich zukommt, reine Thätigkeit. Das Ich sezt etwas sich entgegen, heißt also hier nichts weiter, und kann hier nichts weiter heisen, als: es sezt etwas nicht als reine Thätigkeit. So würde

dem=

dennach jener Zustand des Ich im Widerstreite gesezt, als das Gegentheil der reinen, als gemischte, sich selbst wis derstrebende, und sich selbst vernichtende Thätigseit. — Die jezt aufgezeigte Handlung des Ich ist blos antithetisch.

Wir laffen hier ganglich ununtersucht, wie, auf welde Art und Weise, und durch welches Vermögen das Ich irgend etwas fezen moge, da in diefer gangen Lehre die Rede lediglich von den Produkten seiner Thatigkeit ift. -Alber es murde schon in der Grundlage erinnert, daß, wenn der Widerstreit je im Ich gesezt werden, und aus bemfelben etwas weiteres folgen folle, durch das bloffe Sezen ber Widerstreit, als solcher, das Schweben der Einbildungsfraft zwischen den Entgegengesezten, aufhoren, bennoch aber die Spur beffelben, als ein etwas, als ein möglicher Stoff, übrig bleiben muffe. Wie dies geschehen moge, sehen wir schon hier, ohngeachtet wir bas Bermogen, durch welches es geschieht, noch nicht feben. - Das Ich muß jenen Widerftreit entgegen= gesetzter Richtungen, ober, welches bier bas gleiche ift, entgegengesezter Rrafte sezen; also weber die eine allein noch die zweite allein, sondern beide; und zwar beide im Widerstreite, in entgegengesezter, aber vollig sich das Gleichgewicht haltender Thatigkeit. Entgegengefezte Thas tigkeit aber, die fich bas Gleichgewicht halt, vernichtet fich, und es bleibt nichts. Doch foll etwas bleiben, und gefest werden : es bleibt bemnach ein ruhender Stoff. etwas Rrafthabendes, welches diefelbe wegen bes Widerstandes nicht in Thatigfeit auffern fann, ein Guba strat der Kraft, wie man sich jeden Augenblik burch ein

9 5

mit sich selbst angestelltes Experiment überzeugen kann. Und zwar, worauf es hier eigentlich ankommt, bleibt dies ses Substrat nicht als ein vorhergeseztes, sondern als blosses Produkt der Vereinigung entgegens gesezter Thätigkeiten. Dies ist der Grund alles Stoffs, und alles möglichen bleibenden Substrats im Ich (und ausser dem Ich ist nichts) wie sich immer deutlicher ergeben wird.

#### II.

Das Ich aber soll jenen Widerstreit in sich sezen: es muß demnach denselben sich auch gleich sezen, ihn auf sich selbst beziehen, und dazu bedarf es eines Bezieshungsgrundes in demselben mit dem Ich. Dem Ich kommt, wie so eben erinnert worden, bis jezt nichts zu, als reine Thätigkeit. Nur diese ist bis jezt auf das Ich zu beziehen, oder demselben gleich zu sezen: der gesuchte Beziehungsgrund konnte demnach kein andrer seyn, denn reine Thätigkeit, und es müßte im Widerstreite selbst reisne Thätigkeit des Ich angetrossen, oder richtiger, ge sezt, sonthetisch hineingetragen werden.

Aber die im Widerstreite begriffene Thatigkeit des Ich ist so eben als nicht rein gesezt worden. Sie muß, wie wir jezo sehen, für die Möglichkeit der Beziehung auf das Ich auch als rein gesezt werden. Sie ist demnach ihr selbst entgegengesezt. Dies ist unmöglich und widersprechend, wenn nicht noch ein drittes gesezt wird, worinn dieselbe ihr selbst gleich, und entgegengesezt zue gleich sey. Es muß demnach ein solches drits tes. tes, als synthetisches Glied ber Bereinke gung gesezt werden.

Ein solches drittes aber ware eine aller Thatige keit des Ich überhaupt entgegengesezte Thatigkeit (des Nicht = Ich) welche die Thatigkeit des Ich im Widerstreite völlig unterdrüfte, und verniche tete, indem sie ihr das Gleichgewicht hielte. Es muß demnach, wenn die geforderte Beziehung möglich senn, und der gegen sie sich auslehnende Widerspruch gehoben werden soll, eine solche völlig entgegengesezte Thatige keit gesezt werden.

Dadurch wird der aufgezeigte Widerspruch wirklich ges lös't, und die geforderte Entgegensezung der im Widers streite begriffenen Thatigkeit des Ich mit sich selbst wird möglich. Diese Thatigkeit ist rein, und ist als rein zu sezen, wenn die entgegengesezte Thatigkeit des Nichts Ich, welche sie unwiderstehlich zurükdrängt, weggedacht, und von ihr abstrahirt wird; sie ist nicht rein, sondern objektiv, wenn die entgegengesezte Thatigkeit in Beziezhung mit ihr gesezt wird. Sie ist demnach nur unter Bezdingung rein oder nicht rein; diese Bedingung kann gessezt, oder nicht gesezt werden. So wie gesezt wird, das dies eine Bedingung, d. i. ein solches sen, was gesezt, oder nicht gesezt werden kann; wird gesezt, daß jene Thaz tigkeit des Ich ihr selbst entgegengesezt werden konne.

Die jezt aufgezeigte Handlung ist thetisch, aus tithetisch, und synthetisch zugleich. Thetisch, inwiesern sie eine, schlechterdings nicht wahrzunehmende, entgegengesezte Thätigkeit ausser dem Ich sezt. (Wie Rede senn: hier ist nur gezeigt, daß es geschehe, und geschehen musse.) Antithetisch, inwiesern sie durch Sezen, oder Nichtsezen der Bedingung eine und eben dies selbe Thätigkeit des Ich ihr selbst entgegensezt. Synsthetische Thätigkeit, als einer zufälligen Bedingung, jene Thätigkeit als eine und eben dieselbe sezen der entgegenge,

# III.

Und erft jest ift die geforderte Beziehung der im Bi= derftreite befindlichen Thatigfeit auf bas Ich, bas Gegen derselben als eines etwas, bas dem 3ch zufommt, die Bueignung berfelben moglich. Gie wird, weil und in= wiefern fie fich auch als rein betrachten laßt, und weil fie rein senn wurde, wenn jene Thatigkeit des Dicht= Ich nicht auf sie einwirkte, und weil sie nur unter Bebingung eines völlig fremdartigen und gar nicht im Ich liegenden, sondern bemfelben geradezu entgegengesezten nicht rein, sondern objektiv ift, gesegt in das Ich. -Es ift wohl zu merken, und ja nicht aus der Acht zu laf= fen, daß diese Thatigkeit nicht etwa blos, inwiefern fie als rein, sondern auch imviefern fie als objektiv gesegt ift, mithin nach der Ennthesis, und mit alle dem, was durch die Synthesis, in ihr vereinigt ift, auf das Ich bezogen werde. Die in fie gesezte Reinheit ift blos der Begie= hungsgrund; das bezogne ift fie, inwiefern fie gefezt wird, als rein, wenn die entgegengefezte Thatig= feit nicht auf sie wirken wurde, aber jezt als objet=

tiv, weit die entgegengesezte Thatigkeit wirklich anf sie wirkt.\*)

In dieser Beziehung wird die dem Ich entgegengesette Thätigkeit ausgeschlossen; die Thätigkeit des Ich mag nun als rein, oder als objektiv betrachtet werden; denn in beiden Rüksichten wird dieselbe als Bedingung geset, einmal, als eine solche, von welcher abstrahiert, einmal, als eine solche, auf welche reslektivt werden muß. (Ueberhaupt geset wird sie freilich in jedem Falle; wie und durch welches Bermögen, davon ist hier die Rede nicht.) — Und hier liegt denn, wie sich immer deutlicher ergeben wird, der lezte Grund, warum das Ich aus sich herausgeht, und etwas ausser sich sezt. Hier zuerst löß't sich, daß ich mich so ausdrüke, etwas ab von dem Ich; welches durch weitere Bestimmung sich allmählich in ein Universum mit allen seinen Merkmalen verwandeln wird.

Die abgeleitete Beziehung heißt Empfindung (gleichsam Insichfindung. Nur das fremdartige wird gefunden; das ursprünglich im Ich gesezte ist immer da.) Die aufgehobne vernichtete Thätigkeit des Ich, ist das Empfundne. Sie ist empfunden, fremd=

\*) Aenesidemus erinnert gegen Reinhold, daß nicht blos die Form der Vorstellung, sondern die ganze Vorstellung auf das Subjekt bezogen werde. Dies ist völlig richtig, die ganze Vorstellung ist das bezogne; aber es ist zusgleich richtig, daß nur die Form derselben der Beziehungssgrund ist. Gerade so ist es auch in unserm Falle. — Beziehungsgrund, und Bezognes muß nicht verwechselt werden, und damit dies in unsern Veduktion überhaupt nicht geschehe, müssen wir gleich vom Ansange an sorgfältig dagegen auf der Hut seyn.

fremdartig, inwiefern fie unterdruft ift, mas fie urfprunglich, und durch das 3ch felbst gar nicht senn kann. Gie ift empfunden, etwas im Ich - inwiefern fie nur un= ter Bedingung einer entgegengesezten Thatigfeit unterdruft ift, und, wenn biefe Thatigfeit wegfiele, felbft Thatigfeit, und reine Thatigfeit fenn murbe. - Das Empfindende ift begreiflicher Weise das in der abgeleiteten Sandlung beziehende Ich; und daffelbe wird begreiflicher Weise nicht empfunden, inwiefern es empfindet; und es ift demnach hier von demfelben gar nicht die Rede. Db, und wie, und durch welche beftimmte Sandlungsweise daffelbe gefest werde, muß fo= gleich im folgenden S. untersucht werden. Eben fo wes nig ift hier bie Rede von der in der Empfindung ausges Schloffnen entgegengefezten Thatigkeit bes Nicht = 3ch; benn auch diese wird nicht empfunden, da fie ja jum Bebuf ber Möglichkeit der Empfindung überhaupt ausge= Schloffen werden muß. Die, und durch welche bestimmte Handelsweise fie gesezt werde, wird fich in ber Bufunft zeigen.

Diese Bemerkung, daß einiges hier völlig unerklart, und unbestimmt bleibt, darf uns nicht befremden: vielsmehr dient sie selbst zur Bestätigung eines in der Grundslage aufgestellten Sazes über die sonthetische Methode: daß nemlich durch dieselbe immer nur die mittlern Glieder vereinigt würden, die äussern Enden aber, (wie hier das empfindende Ich, und die dem Ich entgegengesezte Thästigkeit des Nicht=Ich sind,) für folgende Synthesen uns vereinigt blieben.

# f. 3. Zweiter Lehrfas.

Das empfindende wird gesezt durch Ans
schauung oder: Deduktion der Ans
schauung.

Es ift im vorigen S. beducirt worden die Empfindung als eine handlung des Ich, durch welche daffelbe etwas in sich aufgefundnes fremdartiges auf sich bezieht, sich queignet, in fich fest. Wir lernten fennen sowohl diefe Sandlung felbft, oder die Empfindung, als den Ge= genftand berfelben, bas Empfundne. Unbefannt blieb, und es mußte nach ben Regeln der synthetischen Methode unbekannt bleiben, fowol das Empfindende, das in jener handlung thatige Ich, als auch die in der Empfin= bung ausgeschloßne, und dem Ich entgegengesezte Thatige feit des Richt = 3ch. Es ift nach unfrer nunmehrigen bin= langlichen Kenntniß Der synthetischen Methode zu erwars ten, daß unser nachstes Geschaft das senn wird, diese ausgeschloßnen aufferften Enden synthetisch zu vereinigen, oder wenn auch dies noch nicht möglich fenn follte, we= nigstens ein Mittelglied zwischen fie einzuschieben.

Wir gehen aus von folgendem Saze: Im Ich ist, laut des vorigen, Empfindung; da nun dem Ich nichts zukommt, als dasjenige, was dasselbe in sich sezt, so muß das Ich die Empfindung ursprünglich in sich sezen, es muß sich dieselbe zueignen. — Dieses Sezen der Emspfindung ist nicht etwa schon deducirt. Wir haben im vorigen J. zwar gesehen, wie das Ich das Empfundne in sich seze, und die Handlung dieses Sezens war eben

die Empfindung; nicht aber, wie es in sich die Empfins dung selbst, oder sich, als das Empfindende seze.

#### I.

Es muß zu diesem Behufe zuförderst die Thatigkeit bes Ich im Empfinden, d. i. im Zueignen des empfunden nen durch Gegensezung unterschieden werden können von dem Zugeeigneten, oder dem Empfundnen.

Nach dem vorigen S. ist das Empfundne eine Thatigsteit des Ich, insofern sie betrachtet wird, als im Streite begriffen mit einer entgegengesezten, ihr völlig gleichen Kraft, durch welche sie vernichtet, und aufgehoben wird; als Nicht: Thatigkeit, die jedoch Thatigkeit senn konnte, und würde, wenn die entgegengesezte Kraft wegsiele; demnach nach dem obigen als ruhen de Thatigkeit, als Stoff, oder Substrat der Kraft.

Die dieser entgegenzusezende Thatigkeit muß demnach gesezt werden, als nicht unterdrüft, noch gehemmt durch eine entgegengesezte Kraft, mithin als wirkliche Thatig= keit, ein wirkliches Handeln.

# II.

Die leztere wirkliche Thatigkeit nun soll gesezt wers den in das Ich: die ihr entgegengesezte, gehemmte und unterdrüfte Thatigkeit aber mußte nach dem vorigen Sauch gesezt werden in das Ich. Dies widerspricht sich, wenn nicht beide, sowohl die wirkliche, als die unters drüfte Thatigkeit durch sonthetische Bereinigung auf eins ander zu beziehen sind. Ehe wir demnach die gesorderte Beziehung der so eben aufgezeigten Thatigkeit auf das Ich vornehmen konnen, mussen wir zusörderst die ihr entz gegengesezte auf sie beziehen. Ausserdem erhielten wir als lerdings ein neues Faktum in das Ich, aber wir verlören, und verdrängten dadnrch das vorige, hätten nichts gewonz nen, und wären um keinen Schritt weiter gekommen.

Beides, die aufgezeigte wirkliche Thatigkeit des Ich, und jene unterdrükte mussen auf einander bezogen werden. Das aber ist nach den Regeln aller Synthesis nur dadurch möglich, daß beide vereinigt, oder, welches das gleiche heißt, daß zwischen beide ein bestimmtes drittes gesezt werde, das Thatigkeit (des Ich) und zugleich Leiden, (unterdrükte Thatigkeit) sen.

Dieses dritte soll Thatigkeit des Ich senn; es soll demnach lediglich und schlechthin durch das Ich gesezt senn; also ein durch die Handelsweise des Ich begründetes Hanz deln, mithin ein Sezen, und zwar ein bestimmtes Sezen eines Bestimmten. Das Ich soll Real: Grund desselz ben senn.

Es soll senn ein Leiden des Ich, wie auch aus der so eben davon gemachten Beschreibung hervorgeht. — Es soll senn ein bestimmtes begrenztes Sezen, aber das Ich kann sich nicht selbst begrenzen, wie in der Grundlage zur Genüge dargethan worden. Die Begrenzung desselben müßte demnach von aussen, vom Nicht=Ich, wenn auch etwa mittelbar, herkommen. Das Nicht=Ich soll dem=nach senn Ideal=Grund desselben; der Grund davon, daß es überhaupt Quantität hat.

Es soll beides zugleich senn; das so eben Unterschiedne soll sich in demselben nicht absondern lassen. Das Faktum

foll sich betrachten lassen, als auch seiner Bestimmung nach schlechthin gesezt durch das Ich, und auch seinem Seyn nach als gesezt durch das Nicht = Ich. Ideal= und Real= Grund sollen in ihm innig vereinigt, Eins und eben Dasselbe seyn.

Wir wollen es vorläufig nach biefen beiden Beziehuns gen, die in ihm als möglich geforbert werden, betrache ten, um es fogleich vollig fennen zu lernen. - Es ift ein handeln des Ich, und foll fich feiner ganzen Bestim mung nach betrachten laffen, als blos, und lediglich im 3ch begründet. Es foll fich zugleich betrachten laffen; als Produkt eines Handeln des Nicht : 3ch, als allen feis nen Bestimmungen nach im Nicht = Ich begründet. -Allso soll nicht etwa die Bestimmung der Handelsweise des Ich die des Nicht = Ich, noch foll umgekehrt die Bestim= mung der Handelsweise des Nicht : 3ch die des Ich bestim= men; fondern beide follen völlig unabhängig aus eignen Grunden, und nach eignen Gefegen neben einander forts laufen, und doch foll zwischen ihnen die innigste Barmos nie ftatt finden. Die Gine foll gerade feyn, mas die ans bere ift, und umgekehrti

Bedenkt man, daß das Ich sezend ist, daß mithin diese in ihm schlechthin begründet seyn sollende Thätigkeit ein Sezen seyn muß, so sieht man sogleich, daß diese Handlung ein Ansch auen seyn muße. Das Ich betrachstet ein Nicht=Ich, und es kommt ihm hier weiter nichts zu, als das Vetrachten. Es sezt sich in der Vetrachtung, als solcher, völlig unabhängig vom Nicht=Ich; es bez trachtet aus eignem Antriebe ohne die geringste Mothigung

von auffen; es fest durch eigne Thatigkeit, und mit bem Bewußtseyn eigner Thatigfeit ein Merkmal nach dem anz bern in seinem Bewußtseyn. Aber es fest dieselben als Nachbildungen eines auffer ihm Borhandnen. - In die= fem auffer ihm Borhandnen sollen nun die nachgebildeten Merkmale wirklich anzutreffen senn, und zwar nicht etwa ju Folge des Gefegtfenns im Bewußtfenn, fondern vollig unabhangig vom Ich, nach eignen in bem Dinge felbst bes grundeten Gesegen. Das Richt = Ich bringt nicht die Un= schauung im Ich, das Ich bringt nicht die Beschaffenheit des Nicht = 3ch herpor, sondern beide follen vollig unab= hångig von einander fenn, und dennoch foll zwischen ben= den die innigste Harmonie senn. Wenn es möglich ware, von der einen Seite das Micht = Ich an fich, und nicht vermittelst ber Anschauung, und von der andern das ans schauende an sich in der blossen Handlung des Anschauens, und ohne Beziehung auf bas angeschaute Nicht = Ich zu beobachten, so wurden sie sich auf die gleiche Art bestimmt finden. — Wir werden bald sehen, daß ber menschliche Geist diesen Versuch wirklich, aber freilich nur vermittelft der Anschauung, und nach den Gesezen derselben, doch ohne deffen sich bewußt zu sehn vornimmt; und daß eben baber die geforderte Sarmonie entspringt.

Es ist allerdings zu bewundern, daß diesenigen, welsche die Dinge an sich zu erkennen glaubten, jene leichte Bemerkung, die sich schon durch die mindeste Resserion über das Bewußtsenn darbietet, nicht machten, und daß sie nicht von ihr aus auf den Gedanken geriethen, nach dem Grunde der vorausgesezten Harmonie zu fragen, die

doch offenbar nur vorausgesezt, nicht aber wahrgenommen wird, noch werden kann. Wir haben jezt den Grund alles Erkennens, als eines solchen deducirt; wir haben gezeigt, warum das Ich Intelligenz ist, und seyn muß; nemtich darum, weil es einen in ihm selbst befindlichen Widerspruch zwischen seiner Thätigkeit und seinem Leiden ürfprünglich (ohne Bewußtseyn, und zum Behuf der Möglichkeit alles Bewußtseyns) vereinigen muß. Es ist klar, daß wir dies nicht vermocht hätten, wenn wir nicht über alles Bewußtseyn hinaus gegangen wären.

Wir machen burch folgende Bemerfung das beducirte beutlicher, werfen im voraus Licht auf das folgende, und beforbern die helle Ginficht in die Methode. - Wir betrachten in unfern Deduktionen immer nur das Produkt ber angezeigten handlung bes menschlichen Geiftes, nicht die Handlung felbst. In jeder folgenden Deduktion wird die Handlung, burch welche bas erfte Produkt hervorgebracht wurde, burch eine neue Sandlung, die darauf geht, wieder Produft. Bas in jeder porhergehenden ohne wei= tere Bestimmung als ein Sandeln bes Geiftes aufgestellt wird, wird in jeder folgenden gefest, und weiter bestimmt. Demnach muß auch in unferm Falle die fo eben synthetisch abgeleitete Anschauung, fich schon in der vorigen Dedute tion als ein Sandeln vorfinden. Die baselbst aufgezeigte Handlung bestand barin, baß das 3ch seine im Wider= ftreit befindliche Thatigfeit, nach hinweggedachter Bedin= gung als thatig, mit hinzugedachter aber als unterdruft, und ruhend, boch aber in bas 3ch fezte. Gine folche Handlung ift offenbar die abgeleitete Anschauung.

an sich, als Handlung ihrem Dasen nach, lediglich im Ich begründet, in dem Postulate, daß das Ich in sich feze, was in demfelben angetroffen werden foll, laut des vorigen S. Gie fest etwas in bem Ich, mas schlechthin nicht durch das Ich selbst, sondern durch das Nicht = Ich begrundet senn foll, den geschehenen Gindruf. Gie ift, als handlung, vollig unabhängig von demfelben, und derfelbe von ihr, und geht mit ihm parallel. — Der daß ich meinen Gedanken, wiewohl burch ein Bild, vollig flar mache - die ursprüngliche reine Thatigkeit des Sch ift durch den Anstoß modificirt, und gleichsam gebildet worden, und ift insofern dem Ich gar nicht zuzuschreiben. Jene andere freie Thatigkeit reift dieselbe, so wie fie ift, von dem eindringenden Nicht = Ich los, betrachtet, und burchläuft fie, und fieht, was in ihr enthalten ift; fann aber daffelbe gar nicht fur die reine Geftalt des Ich, fon= bern nur fur ein Bild vom Nicht = Ich halten.

# III.

Wir machen nach diesen vorläufigen Untersuchungen, und Andeutungen, die eigentliche Aufgabe uns noch deut= licher.

Die Handlung des Ich im Empfinden soll gesezt und bestimmt werden, d. h. auf populäre Art ausgedrüft, wir werfen die Frage auf, wie macht es das Ich, um zu empfinden, durch welche Handelsweise ist ein Empfinden möglich?

Diese Frage dringt sich uns auf, denn nach dem oben gesagten scheint das Empfinden nicht möglich. Das Ich

foll etwas fremdartiges in sich sezen; dieses fremdartige ist Nicht = Thatigkeit, oder Leiden, und das Ich soll selbiz ges durch Thatigkeit in sich sezen; das Ich soll demnach thatig und leidend zugleich seyn, und nur unter Boraus= sezung einer solchen Bereinigung ist die Empfindung mög= lich. Es muß demnach etwas aufgezeigt werden, in welschem Thatigkeit und Leiden so innig vereinigt sind, daß diese bestimmte Thatigkeit nicht ohne dieses bestimmte Leizden, und daß dieses bestimmte Leiden nicht ohne jene bezstimmte Thatigkeit möglich sey; daß eins nur durch das andere sich erklaren lasse, und daß jedes an sich betrachztet unvollständig sey; daß die Thatigkeit nothwendig auf ein Leiden, und das Leiden nothwendig auf eine Thatigzteit treibe, — denn das ist die Natur der oben gesorderzten Synthesis.

Reine Thatigkeit im Ich kann auf das Leiden fich fo. beziehen, daß fie daffelbe hervorbrachte, oder daf= felbe als burch bas Ich hervorgebracht fegte; benn bann wurde das Ich etwas in sich fezen, und vernichten zu= gleich, welches fich widerspricht. (Die Thatigkeit des Ich fann nicht auf die Materie des Leidens geben) Alber. fie fann baffelbe bestimmen, feine Grenze gieben. Und dies ift eine Thatigkeit, die ohne ein Leiden nicht möglich ist; denn das Ich kann nicht selbst einen Theil seiner Thas tigfeit aufheben, wie fo eben gefagt worden; berfelbe muß burch etwas auffer bem Ich ichon aufgehoben fenn. Das Ich fann bemnach feine Grenze fegen, wenn nicht schon von auffen ein zu begrenzendes gegeben ift. Das Beftimmen also ift eine Thatigkeit, bie fich nothwendig auf ein Leiden bezieht. Cben

Eben so würde ein Leiden sich nothwendig auf die Thätigkeit beziehen, und nicht möglich senn ohne Thätigs keit, wenn dasselbe eine blosse Begrenzung der Thäs tigkeit wäre. Reine Thätigkeit, keine Begrenzung ders selben; mithin kein Leiden von der Art des Angeführten. (Ist keine Thätigkeit im Ich, so ist gar kein Eindruk mögslich; die Art der Einwirkung ist demnach gar nicht ledigslich im Nicht=Ich, sondern zugleich im Ich begründet.)

Das gesuchte dritte Glied zum Behuf der Synthesis

Das Empfinden ift lediglich insofern moglich, inwies fern das Ich, und Nicht = Ich fich gegenfeitig begrenzen, und nicht weiter, als auf dieser, beiden gemeinschaftlichen Grenze. (Diese Grenze ift ber eigentliche Bereinigungs= punkt bes 3ch, und Nicht = 3ch. Nichts haben fie ge= mein, als biefe, und konnen auch nichts weiter gemein haben, ba fie einander vollig entgegengefest fenn follen. Von diesem gemeinschaftlichen Puntte aus aber scheiden fie fich; von ihm aus wird bas Ich erst Intelligeng, indem es frei über die Grenze schreitet, und badurch etwas aus fich felbst, über fie himiber, und auf dasjenige, was über berfelben liegen foll, übertragt; ober, wenn man bie Gas che von einer andern Geite anfieht, indem es etwas, bas nur dem über berfelben liegenden zukommen foll, in fich felbft aufnimmt. Beides ift in Rufficht ber Refultate vollig gleichgultig.)

# IV.

Begrenzung ist demnach das dritte Glied, durch wels ches der aufgezeigte Widerspruch gehoben, und die Em=

pfindung, als Bereinigung einer Thatigkeit, und eines Leidens möglich werden soll.

Justörderst, vermittelst der Begrenzung ist das Emz pfindende nde beziehbar auf das Ich, oder populärer ausz gedrükt, das Empfindende ist Ich, und läßt sich sezen als Ich, inwiesern es in der Empfindung, und durch sie bez grenzt ist. Nur inwiesern es als begrenzt gesezt werden kann, ist das Empfindende das Ich, und das Ich emz pfindend. Wäre es nicht begrenzt, (durch etwas ihm entgegengeseztes) so konnte die Empfindung dem Ich gar nicht zugeschrieben werden.

Das Ich begrenzt sich in der Empfindung, wie wir im vorigen S. gesehen haben. Es schließt etwas von sich aus, als ein Fremdartiges, sezt sich demnach in gewisse Schranken, über welche hinaus es nicht, sondern ein demselben entgegengeseztes liegen soll. Es ist jezt, etwa für irgend eine Intelligenz ausser ihm, begrenzt.

Jezt soll die Empfindung selbst geset, d. h.
zuförderst in Rüfsicht auf das eine so eben aufgezeigte Glied derselben, das Ausschliessen, (es wird in derselben auch bezogen, aber davon ist jezt nicht die Rede) das Ich soll als begrenzt gesezt werden. Es soll nicht nur für eine mögliche Intelligenz ausser ihm, sondern für sich selbst begrenzt senn.

Inwiesern das Ich begrenzt ist, geht es nur bis an die Grenze. Inwiesern es sich sezt, als begrenzt, geht es nothwendig darüber hinaus; es geht auf die Grenze selbst, als solche, und da eine Grenze nichts ist, ohne zwei entgegengesezte, auch auf das über derselben liegende.

Das Ich, als solches, wird begrenzt gesezt, heißt zuförderst: es wird, wosern es innerhalb der Grenze liegt, entgegengesezt, einem insosern und durch diese bestimm e Grenze nicht begrenzten Ich. Ein solches unbes grenztes Ich muß demnach zum Behuf des postulirten Entgegensezens gesezt werden.

Das Ich ift unbegrenzt, und schlichthin unbegrangs bar, inwiefern feine Thatigfeit nur son ibm abhangt, und lediglich in ihm felbst begrundet ift, inwiefern fie bemnach, wie wir uns immer ausgedruft haben, ibeal ift. Eine folche lediglich ideale Thatigkeit wird gefest, und gefest, als über die Begrenzung hinausgebend. (Un= fere gegenwartige Sonthefis greift, wie fie foll, wieder ein in die im vorigen S. aufgestellte. Auch dort mußte durch das Empfindende die gehemmte Thatigfeit als Tha= tigfeit; als etwas das Thatigfeit senn wurde, wenn der Widerstand bes Nicht = Ich wegfiele, und das Ich ledig. lich von sich selbst abhienge, mithin als Thatigkeit in idea= fer Beziehung gesezt werden. Bier wird dieselbe gleich= falls wieder, nur mittelbar, und nur nicht allein, fona dern gemeinschaftlich mit der auch vor dem Puntte des Anstosses liegenden Thatigkeit (wie gleichfalls nothwendig ift, wenn unfre Erbrterung weiter vorrüfen, und Feld gewinnen foll) als Thatigfeit gefest.)

Ihr wird entgegengesezt die begrenzte Thätigkeit, die demnach, inwiesern sie begrenzt senn soll, nicht ideal ist, deren Reihe nicht vom Ich, sondern von dem ihm entgez gengesezten Nicht=Ich abhängt, und die wir eine auf das Wirklich e gehende Thätigkeit nennen wollen.

3 5

Es ist klar, daß dadurch die Thätigkeit des Ich, nicht stwa, inwiesern sie gehemmt und nicht gehemmt ist, sonz dern selbst inwiesern sie in Handlung ist, ihr selbst entz gegengesezt, betrachtet werde, als gehend auf das Ideaz le, oder auf das Reale. Die über den Grenzpunkt, den wir C nennen wollen, hinausgehende Thätigkeit des Ich ist lediglich ideal und überhaupt nicht real, und die reale Thätigkeit geht überhaupt nicht über ihn hinaus. Die innerhalb der Begrenzung von A bis C liegende ist ideal und real zugleich; das erstere insofern sie, Kraft des vozrigen Sezens, als lediglich im Ich begründet, das leztere, insofern sie als begrenzt gesezt wird.

Ferner ist klar, daß diese ganze Unterscheidung aus dem Gegensezen entspringe: sollte nicht reale Thätigkeit gesezt werden, so wäre keine ideale gesezt, als ideale, denn sie wäre nicht zu unterscheiden, wäre keine ideale gesteit, so konnte auch keine reale gesezt werden. Beides steht im Verhältnisse der Wechselbestimmung, und wir haben hier, nur durch die Anwendung etwas klärer, abersmals den Saz: Idealität und Realität sind synthetisch pereinigt. Kein Ideales, kein Reales, und umgekehrt.

Jezt ist leicht zu zeigen, wie geschehe, mas ferner gesschehen soll; daß nemlich das entgegengesezte wieder synsthetisch vereinigt, und auf das Ich bezogen werde.

Die zwischen A und C liegende Thätigkeit ist es, die auf das Ich bezogen, demselben zugeschrieben werden soll. Sie wäre als begrenzte Thätigkeit nicht beziehbar, denn das Ich ist durch sich selbst nicht begrenzt; aber sie ist auch ideale, lediglich im Ich begründete, Kraft des vors

her aufgezeigten Sezens der idealen Thätigkeit überhaupt; und diese Idealität (Freiheit, Spontaneität, wie zu seiner Zeit sich zeigen wird) ist der Beziehungsgrund. Begrenzt ist sie blos, inwiesern sie vom Nicht = Ich abhängt, wels ches ausgeschlossen und als etwas Fremdartiges betrachtet wird. Doch wird sie — eine Anmerkung, deren Grund im vorigen S. angegeben worden, — nicht etwa blos als ideale, sondern ausdrüklich als reale und begrenzte Thäs tigkeit dem Ich zugeschrieben.

Diese bezogne Thatigkeit nun, inwiesern sie begrenzt ist, und etwas Fremdartiges von sich ausschließt (denn bis jezt ist nur davon die Rede, nicht aber, wie sie es auch in sich aufnimmt,) it offenbar die oben abgeleitete Empfindung, und es ist zum Theil geschehen, was gesfordert wurde.

Man wird, nach den nun sattsam bekannten Regeln des sonthetischen Versahrens nicht in Versuchung gerathen, das in der deducirten Handlung Bezogne mit dem Bez ziehenden zu verwechseln. Wir charakterisiren das leze tere, so viel es hier möglich und nothig ist.

Dasselbe geht mit seiner Thätigkeit offenbar über die Grenze hinaus, und nimmt gar nicht Rüksicht auf das Nicht=Ich, sondern schließt vielmehr dasselbe aus; diese Thätigkeit ist demnach blos ideal. Nun ist aber das, worauf bezogen wird auch nur ideale, gerade dieselbe ideae le Thätigkeit des Ich. Also sind Beziehendes, und das worauf bezogen wird, gar nicht zu unterscheiden. Das Ich, ob es gleich gesezt, und darauf etwas bezogen were den sollte, kommt dennoch in dieser Beziehung für die Res

flerion gar nicht vor. Das Ich handelt; das sehen wir auf dem wissenschaftlichen Reslexionspunkte, auf welchem wir stehen, und irgend eine das Ich beobachtende Intellizgenz würde es sehen; aber das Ich selbst sieht es auf dem gegenwärtigen Punkte (wohl etwa auf einem möglichen künftigen) gar nicht. Also das Ich vergist in dem Obziekte seiner Thätigkeit, sich selbst, und wir haben eine Thätigkeit, die lediglich als ein Leiden erscheint, wie wir sie suchten. Diese Handlung heißt eine Ansch auung; eine stumme, bewußtseynlose Contemplation, die sich im Gegenstande verliert. Das Angesch aute ist das Ich, inwiesern es empsindet. Das Ansch auende gleichfalls das Ich, das aber über sein Anschauen nicht reslektirt, noch insofern es anschaut, darüber reslektiren kann.

Hier tritt zuerst ein in's Bewußtseyn ein Substrat für das Ich, jene reine Thätigkeit, welche gesezt ist, als sepend, wenn auch kein fremder Einfluß senn sollte, welsche aber gesezt wird zu Folge eines Gegensazes, mithin durch Wechselbestimmung. Ihr Seyn soll unabhängig seyn von allem fremden Einflusse auf das Ich, ihr Geseztsseyn aber ist von demselben abhängig.

# V.

Die Empfindung ist zu sezen; das ist die Forderung in diesem S. Aber Empfindung ist nur insofern möglich, inwiesern das Empfindende auf ein Empfundnes geht, und dasselbe in das Ich sezt. Demnach muß durch den Mittelbegriff der Begrenzung auch das Empfundne beziehe bar seyn auf das Ich.

Dasselbe ist zwar schon oben in der Empfindung dars auf bezogen worden. Aber hier soll die Empfindung selbst gesezt werden. Sie ist so eben gesezt worden durch eine Anschauung, in welcher aber das Empfundne ausgeschlossen wird. Offendar ist dies nicht zureichend, sie muß auch gesezt werden konnen, inwiesern sie dasselbe zueignet.

Diese Zueignung der Beziehung soll geschehen durch den Mittelbegriff der Begrenzung. Wenn die Begrenzung nicht gesezt wird, so ist die geforderte Beziehung nicht möglich; nur durch diese ist sie möglich.

Dadurch, daß Etwas in der Empfindung ausgeschloss sen und gesezt wird, als dasselbe begrenzend, wird dieses Etwas selbst begrenzt von dem Ich, als ein demselben nicht zukommendes: aber eben als Objekt dieser Handlung des Begrenzens, wird es von einem höhern Gesichtspunkte aus auch wieder in dem Ich erblikt. Das Ich bes grenzt es; es muß daher wohl in ihm enthalten seyn.

Auf diesen höhern Gesichtspunkt nun haben wir uns hier zu stellen, um jenes Begrenzen des Ich als Hand: lung, wodurch das Begrenzte (das Empfundne) nothwens dig in seinen Wirkungskreis kommt, zu sezen — und das durch sezen wir denn, nach der Forderung das Empfinz dende — zwar nicht geradezu in das Ich, wie so eben geschehen — aber wir sezen es als Empfindendes, bestimmen seine Handelsweise, charakterisiren es, und machen es von allen Arten der Thätigkeit des Ich, die kein Empfinden sind, unterscheidbar.

Um dieses Begrenzen, durch welches das Ich sich zueignet das Empfundne, sogleich bestimmt kennen zu ler=

nen, erinnern wir uns an bas, mas bei ber Debuftion ber Empfindung über diefen Punkt gefagt murbe. Empfundne wurde auf das Ich bezogen daburch, daß eine bem Ich entgegengesete Thatigkeit gesezt wurde, lediglich als Bedingung, b. i. als ein folches, das gefegt werden tonnte, ober auch nicht gefest. Das Gezende in jenem Sezen oder Richt = Gegen ift, wie immer, bas 3ch. Mits bin wurde jum Behuf jener Beziehung nicht nur dem Richt = 3ch , foudern mittelbar auch bem 3ch etwas zuge= Schrieben, nemlich bas Bermogen etwas zu fegen, ober auch nicht zu fegen. Das wohl zu merken ift, nicht etwa das Bermogen ju fegen, ober das Bermogen nicht gu fes gen, fondern bas Bermogen gu fegen ober nicht gu fegen, follte dem 3ch zugeschrieben werden; es follte in ihm demnach bas Gegen eines bestimmten Etwas, und bas Richt = Gegen Diefes bestimmten Etwas zugleich und funthetisch vereinigt vorfommen; und es muß vorfommen, und fommt allerdings vor in allen Fallen, mo etwas als aufällige Bedingung gefest wird, wie febr auch diejenigen, beren Renntniß ber Philosophie fich nicht über eine durfti= ge Logif hinaus erftreft, über logische Unmöglichkeit und Unbegreiflichkeit flagen, wenn ihnen ein Begriff Diefer Mrt, die burch die Ginbildungefraft producirt werden, und baber mit Ginbildungsfraft angefaßt werden muffen, ohne welche es aber gar feine Logif und gar feine logische Mbalichfeit geben wurde, irgendwo vorfommt.

Der Gang der Synthesis ist folgender: Es wird ems pfunden. Dies ist nur unter der Bedingung möglich, daß das Nicht-Ich als blosse zufällige Bedingung des Ems Empfundnen gesetzt werde; wie dies Sezen geschehe, das von haben wir hier noch nicht zu reden. Dasselbe ist aber nicht möglich, wenn nicht das Ich sezt, und nicht sezt zugleich; und im Empfinden kommt demnach nothwendig eine solche Handlung, als Mittelglied, zwischen den ans gezeigten Gliedern vor. Wir haben zu zeigen, wie das Empfinden geschehe; wir haben demnach zu zeigen, wie ein Sezen und Nicht = Sezen geschehe.

Die Thatigkeit in diesem Sezen und Nicht = Sezen ist zusörderst ihrer Form nach offenbar ideale Thatigkeit. Sie geht über den Grenzpunkt hinaus, wird demnach durch ihn nicht gehemmt. Der Grund, von welchem wir sie, und mit ihr die ganze Empfindung abgeleitet haben, war der, daß das Ich in sich sezen musse, was in ihm senn solle. Sie ist demnach lediglich im Ich, als solchem bes gründet. Ist sie nur das, und weiter nichts, so ist sie ein blosses Nicht Sezen, und kein Sezen; sie ist ledigs lich reine Thätigkeit.

Sie soll aber auch ein Sezen senn, und das ist sie allerdings darum, weil sie die Thätigkeit des Nicht = Ich, als solche, gar nicht etwa aushebt, oder vermindert. Sie läßt dieselbe, so wie sie ist, sie sezt sie nur ausserhalb des Umkreises des Ich. — Aber hinwiederum, ein Nicht=Ich liegt nie ausserhalb des Umkreises des Ich, so gewiß es ein Nicht=Ich ist. Es ist demselben entgegengesetz, oder es ist gar nicht. Sie sezt demnach überhaupt ein Nicht=Ich, nur sezt sie es willkührlich hinaus. Das Ich ist begrenzt, denn es ist überhaupt ein Nicht=Ich durch dase selbe gesetz; aber es ist auch nicht begrenzt, denn es sezt

daffelbe durch ideale Thatigkeit hinaus, fo weit es will. (Geget, C fen ber bestimmte Grengpunkt. Die bier une terfuchte Thatigkeit des Ich fest ihn überhaupt als Grenz= punkt, aber fie lagt ihn nicht an der Stelle, die ihm das Richt = 3ch bestimmte, fondern ruft ihn weiter hinaus ins Unbegrenzte. Gie fest bemnach (bem Ich) eine Grenze überhaupt, aber fie fest ihr felbft, inwiefern fie gerade diese Thatigkeit des Ich ift, keine, denn fie fest jene Grenze in feiner bestimmten Stelle, feine unter allen mog= lichen Stellen ift eine folche, von der die Grenze nicht weiter hinaus geschoben werben konnte und mußte, ba auf fie eine ibeale Thatigfeit geht, welche ben Grund ber Begrenzung in fich felbft haben murbe: aber im Ich ift fein Grund, fich felbft zu begrenzen. Go lange biefe Thatigfeit wirft, ift fur fie feine Grenze. Sorte fie jes mals auf zu wirfen, (es wird zu feiner Beit fich zeigen, unter welcher Bedingung fie allerdings aufhort) fo mare immer noch daffelbe Richt = 3ch mit derfelben unverringers ten und unbeschränkten Thatigkeit ba.) Die angezeigte Handlung des Ich ift nach allem ein Begrengen burch ideale (freie und unbeschränkte) Thatigkeit.

Wir sie sogleich durch Gegensezung bestimmen sollen. Wir sie sogleich durch Gegensezung bestimmen sollen. Wir sie sogleich durch Gegensezung bestimmen sollen. Wir ständlich.

Dem Sezen und Nicht : Sezen ift fur ben Behuf ber gegenwärtigen Synthesis entgegen zu sezen ein zugleich

Gefegtes und Dicht : Gefegtes, und durch diese Gea genfezung find beide zu bestimmen. Ein folches war schon nach der obigen Untersuchung die Thatigkeit des Nicht= Ich. Gie ift gefest, und nicht = gefest zugleich, d. i. insofern das Ich die Grenze hinausschiebt, schiebt es qu= gleich die reale Thatigkeit des Ich hinaus; es fest diefel be, aber idealisch, durch seine eigne Thatigfeit: benn ware keine solche voranszusezende Thatigkeit des Micht Sch, und wurde feine gesegt, fo wurde auch feine Grenze gefegt, aber fie wird gerade dadurch gefegt, daß fie bin= aus geschoben wird; und das Micht = Jeh trägt zugleich Die Grenze hinaus, wie bas Ich fie hinaustragt. In der gangen Ausdehnung, die wir uns indeffen einbilden mögen, fest allenthalben das Ich, und das Richt = Ich zugleich die Grenze; nur beibe auf eine andere Urt; und darin find fie entgegengesezt, und um ihre Gegensezung zu bestimmen, muffen wir die Grenze ihr felbft entgegens fegeir.

Sie ist eine ideale, oder eine reale. Inwiesern sie das erstere ist, ist sie gesezt durch das Ich, inwiesern sie das leztere ist, durch das Nicht=Ich.

Aber auch inwiesern sie ihr selbst entgegengesezt ist; bleibt sie dennoch Eine und eben dieselbe, und jene entgez gengesezten Bestimmungen in ihr sonthetisch vereinigt. Sie ist reale, blos inwiesern sie durch das Ich gesezt ist; und dennach auch ideale ist; sie ist ideale, sie kann durch die Thätigkeit des Ich hinausgeschoben werden, lediglich; insofern sie durch das Nicht=Ich gesezt, und demnach reale ist:

Hinausgehende Thätigkeit des Ich selbst real und ideal zus gleich. Sie ist real, inwiesern sie auf ein durch etwas reales geseztes geht; sie ist ideal, inwiesern sie aus eignem Antriebe darauf geht.

Und dadurch wird denn das Empfundne beziehbar auf das Ich. Ausgeschlossen wird, und bleibt ! e Thätigkeit des Nicht = Ich; denn eben dieses wird mit der Grenze in das Unendliche, so viel wir bis jezt sehen, hinausgeschos ben; aber beziehbar auf das Ich wird ein Produkt derselz ben, die Begrenzung im Ich, als Bedingung seiner jezt aufgezeigten wealen Thätigkeit.

Dasjenige, worauf, als auf das 3ch, in biefer Beziehung das Produkt des Micht = Ich bezogen werden follte, ift die barauf gebende ideale Bandlung; basjenige, welches beziehen sollte, ist dieselbe ideale handlung; und es ist demnach zwischen dem Beziehenden (welches ber fin= thetischen Methode nach hier ohnedem nicht gesezt werden follte) und bem, worauf bezogen wird (welches nach ber= felben allerdings gefest werden follte) fein Unterschied. Es findet daber gar feine Beziehung auf bas Ich ftatt; und die beducirte Sandlung ift eine Unschauung, in wels cher das Ich in dem Objekte seiner Thatigkeit sich selbst verliert. Das Angeschaute ift ein idealisch aufgefaße tes Produkt des Micht = 3ch, bas durch die Anschanung ins Unbedingte ausgedehnt wird; und hier erhalten wir bemnach zuerft ein Substrat fur bas Nicht = Ich. Das Auschauende ift, wie gesagt, bas Ich, welches aber nicht auf fich reflektirt.

# VI.

Ebe wir an das wichtigste Geschäft unsrer gegenwärz tigen Untersuchung geben, einige Worte zur Vorbereitung darauf, und zur Uebersicht des Ganzen.

Bei weitem ist noch nicht geschehen, was geschehen sollte. Das Empfindende ist gesezt durch Anschauung; das Empfundne ist dadurch gesezt. Aber wenn, wie gestordert Forden, die Empfindung gesezt werden soll; so muß beides nicht abgesondert, sondern in sonthetischer Bereinigung gesezt werden. Diese konnte sich nur ergesten aus noch nicht vereinigten Endpunkten. Dergleichen sinden sich denn auch wirklich in der vorhergehenden Unstersuchung vor, ob wir gleich nicht ausdrüflich darauf ausnerksam gemacht haben.

Wir bedurften zusörderst, um das Ich als begrenzt zu sezen, und die Grenze ihm zuzueignen, eine dem Bezgrenzten entgegengesezte ideale, unbegrenzte, und soviet wir einsehen konnten, unbegrenzbare Thätigkeit. Soll die geforderte Beziehung möglich seyn, so muß diese Thätigkeit; als eine solche, durch deren Gegensäz eine andere; (die begrenzte) bestimmt werden soll, im Ich schon vorzhanden seyn. Es ist also noch die Frage zu beantworten: Wie, und durch welche Veranlassung kommt das Ich zu einem Handeln dieser Art? — Wir nahmen dann, um das Empfundne, was ausserhalb der bestimmten Grenze liegen sollte, durch das Ich zu umfassen, und in dasselbe sezen zu kommen, eine Thätigkeit an, welche die Grenze hinausschöbe — in das Unbegrenzte, so viel wir einsehen konnten. Daß eine solche Handlung vorkomme, ist das

durch erwiesen, daß ausserdem die geforderte Beziehung nicht möglich senn wurde; aber es bleibt immer die Frage zu beantworten; warum soll denn auch überhaupt jene Beziehung, und mithin jene Handlung, als die Bedinzgung derselben, vorkommen? Gesezt, es würde in der Folge sich ergeben, daß jene beiden Thätigkeiten eine und eben dieselbe wären, so würde daraus folgen: um sich selbst begrenzen zu konnen, muß das Ich die Genze hinzaussschieben, und, um die Grenze hinausschieben zu konzen, muß es sich selbst begrenzen, und dadurch würden denn Empfindung und Ausschauung, und in der Empfinzdung innere Ausschauung (die des Empfindenden) und äussere, (die des Empfundnen) sunigst vereinigt, und keins wäre ohne das andere möglich.

Ohne uns hier an die strenge Form zu binden, die bisher befolgt und bestimmt genug vorgezeichnet ist, so, daß jeder mit leichter Mühe unser Raisonnement nach ders selben prüfen kann, gehen wir zur Beförderung der Deutz lichkeit in dieser wichtigen und entscheidenden, aber verzwiselten Untersuchung einen natürlichern Weg; suchen die aufgeworfnen und sich aufdringenden Fragen zu beantworzten, und erwarten vom Resultate, was alsdann weiter vorzunehmen sehn möchte.

A) Woher die der realen und begrenzten entgegenzus sezende ideale und unbegrenzte Thätigkeit? oder wenn wir auch dies hier noch nicht erfahren sollten, lassen sich nicht noch einige Beiträge zur Charakteristik derselben liefern?

Die begrenzte Thatigkeit als folche, sollte durch den Gegensaz mit ihr bestimmt, demnach auf dieselbe bezogen

werden. Aber was nicht gesezt ist, dem läßt nichts sich entgegensezen. Mithin wird für die Möglichkeit der verslangten Beziehung nicht nur die begrenzte, sondern, um was es hier eigentlich zu thun ist, auch die unbegrenzte ideale Thätigkeit vor ausgesezt, sie ist Bedingung der Beziehung, diese aber — wenigstens nicht vom gegenswärtigen Gesichtspunkte aus betrachtet — nicht umgeskehrt Bedingung von jener. Soll die Beziehung möglich sepn, so ist die ideale Thätigkeit schon im Ich vorhanden.

Ununtersucht, woher sie entstehe, und was ihre bestimmte Veranlassung sen; ist so viel klar, daß für sie gar kein Grenzpunkt C ist, daß sie auf denselben, und nach demselben ihre Richtung gar nicht nimmt, sondern völlig frei und unabhängig in das Unbegrenzte hinausgeht.

Sie soll durch den Gegensaz mit der begrenzten, als unbegrenzt ausdrüklich gesezt werden; das heißt nothwens dig, da nichts begrenzt ist, was nicht eine bestimmte Greuze hat, mithin die begrenzte nothwendig als in dem bestimmten C begrenzt gesezt werden muß, sie soll gesezt werden, als nicht in C begrenzt. (Db sie etwa über C hinaus in einem andern möglichen Punkte begrenzt werz den möge, bleibt durch diese Gegensezung völlig unbes stimmt, und soll eben unbestimmt bleiben.)

Mithin wird in der Beziehung der bestimmte Grenzpunkt C auf sie bezogen, er muß demnach, da sie vor der Beziehung vorher gegeben senn soll, wirklich in ihr liegen; sie berührt nothwendig diesen Punkt, wenn er auf sie beziehbar senn soll, doch ohne auf ihn ursprünglich gezrichtet zu senn, gleichsam von ohngefähr, wie es hier scheinen mochte.

Im Beziehen wird ber Punkt C in ihr gefegt, ba, wo er hinfallt, ohne die geringste Freiheit. Der Ginfalls= puntt ift bestimmt; nur bas ausbruffliche Gegen beffelben, als des Einfallspunktes ift Thatigkeit des Beziehens. Im Beziehen wird ferner jene ibeale Thatigfeit gefegt, als über Diefen Punkt hinausgehend. Dies ift abermals nicht moglich, ohne Loß derfelbe allenthalben in ihr, inwiefern fie über ihn hinausgeben foll, gefest werbe, als ein folder, über welchen fie hinaus ift. Er wird bemnach ihrer ganzen Ausdehnung nach in fie übertragen; es wird allenthalben, wo auf fie refleftirt wird, ein Greng= punkt, nur zum Bersuche, und idealisch, gesezt, um desa fen Entfernung von dem erften festen und unbeweglichen Punfte zu meffen. Da Diefe Thatigfeit aber hinausg e= ben, immer fort geben, und nirgends begrengt fenn foll, to laft diefer zweite idealische Punkt nirgend fich festsezen, fondern er ist fortschwebend, und zwar so, daß in der gangen Ausdehnung fein Punkt (idealisch,) sich fezen laffe, ben er nicht berührt habe. Go gewiß demnach jene ibeale Thatigkeit, über den Grenzpunkt hinausgeben foll, jo gez wiß wird derfelbe hinausgetragen, in das Unendliche (bis wir wieder an eine neue Grenze kommen burften.)

Durch welche Thatigkeit wird derselbe nun hinausgestragen? durch die vorausgesezte ideale, oder durch die des Beziehung vorher durch die ideale offenbar nicht, benn insofern ist für diese gar kein Grenzspunkt vorhanden. Das Beziehen selbst aber sezt jenes Hinaustragen, als Unterscheidungs und Beziehungsstrund schon voraus. Mithin wird eben in der Beziestung,

hung, und durch sie der Grenzpunkt und das Hinaustras gen desselben sonthetisch in sie gesezt; und zwar gleichfalls durch ideale Thätigkeit, denn alles Beziehen ist lediglich im Ich begründet, wie wir wissen: nur durch eine andere ideale Thätigkeit.

Wir finden hier folgende Handlungen bes 3ch, die wir um der Folge willen aufgahlen. I) eine folche, welche die ideale Thatigkeit zum Objekt hat, 2) eine folche, welche die reale und begrenzte zum Dbiekt hat. Beide muffen zugleich im Ich vorhanden, mithin nur eine und eben diefelbe fenn; ob wir gleich noch nicht einsehen, wie dies möglich fenn konne. 3) Eine folche, welche aus der realen den Grenzpunft in die ideale überträgt, und ihm in derfelben folgt. Durch sie wird in der idealen Thatig= feit selbst etwas unterscheidbar, inwiesern nemlich dieselbe geht bis C und vollig rein ift; und inwiefern fie geht über C hinaus, und alfo die Grenze hinaustragen foll. Diefe Bemerkung wird in der Folge wichtig werden. - Dir unterlaffen bier diese besondern Handlungen weiter zu cha= rakterisiren, da eine vollständige Charakteristik derfelben erst in der Folge möglich wird.

Es wird — um Verwechselungen mit dem folgenden zu verhüten, bezeichnen wir die bestimmten Thätigkeiten mit Buchstaben — es wird entgegengesezt und bezogen die ideale Thätigkeit gehend von A über C in das Unbegrenzte, und die reale gehend von A bis zum Grenzpunkte C.

B) Das Ich kann sich, wie wir so eben näher gese= hen, nicht als begrenzt sezen, ohne zugleich über die Gren= ze hinauszugehen, und dieselbe von sich zu entfernen. Den=

noch foll baffelbe, zugleich, indem es über die Grenze geht, fich auch durch dieselbe Grenze begrenzt fegen, welches aufgestelltermaaffen sich widerspricht. Dun ift zwar gefagt worden, es fen begrenzt, und unbegrenzt in gang entgegengesester Rufficht, und nach gang entgegengesezten Alrten der Thatigfeit; das erftere, inwiefern dieselbe real, das leztere, inwiefern fie ideal ift. Run haben wir zwar Diese beiden Arten ber Thatigkeit einander entgegengesest; aber durch fein anderes Merkmal, als bas, der Begrengt= beit, oder Unbegrenztheit: und unfre Erklarung dreht fich demnach in einem Birkel. Das Ich fezt die reale Thatig= feit, als die begrenzte, und die ideale, als die unbegrenz= Bohl, und welche fest fie denn als die reale? Die begrenzte; und die unbegrenzte, als die ideale. Konnen wir nicht aus diesem Zirkel berauskommen, und einen von ber Begrengtheit vollig unabhangigen Unterscheidungsgrund für die reale und ideale Thatigkeit aufzeigen, so ift die geforderte Unterscheidung und Beziehung unmöglich. Wir werden einen folchen Unterscheidungegrund finden, und unfre gegenwartige Untersuchung geht barauf aus.

Wir wollen vorläufig ben Gaz aufstellen, beffen Bahre heit fich bald bemahren wird: Das Ich kann fich fur fich überhaupt nicht fezen, ohne fich zu begrenzen, und bem zu Kolge aus fich herauszugehen.

Das Ich ift urfprunglich durch fich felbst gesegt, b. b. es ift, was es ift fur irgend eine Intelligenz auffer ihm; fein Wefen ift in ihm felbft begrundet: fo mußte es gedacht werden, wenn es gedacht murbe. Wir fonnen ihm ferner, aus Grunden, die in der Grundlage des

praktischen Wissens aufgestellt sind, ein Streben die Unsendlichkeit auszufüllen sowohl, als eine Tendenz diesselbe zu umfassen, d. i. über sich selbst, als ein unendsliches zu restektiren, zuschreiben. Beides kommt ihm zu, so gewiß es ein Ich ist. (S. 263. s. d. Grundl.) Aber aus dieser blosen Tendenz entsteht kein Handeln des Ich, und es kann daraus keins entstehen.

Sezet, es gehe so strebend fort bis C. und in C wers de sein Streben die Unendlichkeit zu ersüllen, gehemmt, und abgebrochen; es versteht sich, für eine mögliche Instelligenz ausser ihm, welche dasselbe bevbachtet, und diesses sein Streben in ihrem eignen Bewustsenn gesezt hat. Was wird dadurch in ihm entstehen? Dasselbe strebte zusgleich über sich selbst zu restektiren, vermochte es aber nicht, weil sedes Restektirte begrenzt senn muß, das Ich aber unbegrenzt war.

In C wird es begrenzt; demnach tritt in C mit der Begrenzung zugleich die Resserion des Ich auf sich selbst ein; es kehrt in sich zurük, es sinder sich selbst, es fühlt sich, offenbar aber noch nichts ausser sich.

Diese Resterion des Ich auf sich selbst ist, wie wir von dem Punkte aus, auf welchem wir stehen, allerzdings sehen, und wie die mögliche Intelligenz ausser dem Ich gleichfalls sehen würde, eine Handlung des Ich, bez gründet in der nothwendigen Tendenz, und in der hinzuzgekommenen Bedingung. Was aber ist sie für das Ich selbst? In dieser Resterion sindet es sich zuerst: für sich entsteht es erst. Es kann den Grund von irgend etwas nicht in sich annehmen, ehe es selbst war. Für

das Ich ist demnach jenes Selbstgefühl ein bloses Leiden; für sich reflektirt es nicht, sondern wird restektirt durch etwas ausser sich. Wir sehen es handeln, aber mit Nothwendigkeit, theils in Absicht des Handelns Her haupt nach den Gesezen seines Wesens, theils in Abschicht des schollen in Abschicht des schollen bestimmten Punktes, vermöge einer Bedingung ausser ihm. Das Ich selbst sieht sich gar nicht hanz deln, sondern es ist lediglich leidend.

Das Ich ist jezt für sich selbst; und es ist, weil, und inwiesern es begrenzt ist. Es muß, so gewiß es ein Ich, und begrenzt senn soll, sich als begrenzt sezen, d. i. es muß ein begrenzendes sich entgegensezen. Dies geschieht nothwendig durch eine Thätigkeit, welche über die Grenze C hinüber geht, und das über ihr liegen solz lende als ein dem strebenden Ich entgegengeseztes auffaßt. Was ist dies für eine Thätigkeit, — zuförderst für den Beobachter, und dann, was für eine ist es für das Ich?

Sie ist lediglich im Ich begründet, der Form und dem Inhalte ugch. Das Ich sezt ein begrenzendes, weil es begrenzt ist, und weil es alles, was in ihm senn soll, sezen muß. Es sezt dasselbe als ein begrenzendes, mithin als ein entgegengeseztes, und Nicht : Ich, weil es eine Begrenztheit in sich erklären soll. Man glaube daher keinen Augenblik, daß hier dem Ich ein Meg erdfsnet werde, in das Ding an sich (d. i. ohne Beziehung auf ein Ich) einzudringen. Das Ich ist beschränkt; von dieser Boraussezung gehen wir aus. — Hat diese Bezschung au sich, d. i. ohne Beziehung auf eine mögzliche Intelligenz, einen Grund? wie ist dieser Grund bezschung zu siehen Ich Intelligenz, einen Grund? wie ist dieser Grund bezschuse

schaffen? Wie könnte ich doch dies wissen? wie kann ich mit Vernunft antworten, wenn mir aufgelegt wird, von aller Vernunft zu abstrahiren? Für das Ich, d. h. für alle Vernunft hat sie einen Grund, denn für dasselz be sezt alle Vegrenzung ein begrenzendes voraus; und diez ser Grund liegt gleichfalls für das Ich, nicht im Ich selbst, denn dann wären in demselben widersprechende Principien, und es wäre überhaupt nicht; sondern in einem entgegengesezten; und ein solches entgegengeseztes wird als solches nach jenen Gesezen der Vernunft durch das Ich gesezt, und ist sein Produkt.

(Wir argumentiren for das Ich ift begrenzt (es muß nothwendig begrenzt werden, wenn es je ein Ich werden foll,) es muß, nach den Gefezen seines Wefens, diese Begrenzung und den Grund berfelben in ein begrenzendes fezen, und das legtere ift demnach fein Produkt. - Gollte jemand mit dem transcendenten Dogmatism fich felbst fo innig verwebt haben, daß er sich nach allem und durch alles bis jezt gesagte von demselben noch nicht losmachen konnen, derfelbe wurde gegen uns ohngefahr folgender= maaffen jargumentiren: Ich gebe diese ganze aufgestellte Folgerungsweise des Ich, als die Erklarungsart deffelben zu; aber dadurch entsteht im Ich bloß die Borftellung von dem Dinge, und diese ist allerdings sein Pro= dukt, nicht aber das Ding felbst; ich aber frage nicht nach der Erklarungsart, sondern nach der Gache felbst und an sich. Das Ich soll begrenzt seyn, sagt ihr. Diese Begrenzung an sich betrachtet, und von der Reflexion derselben durch das Ich, als welche mich

bier nicht angeht, vollig abstrabirt, muß boch einen Grund haben, und biefer Grund ift eben bas Ding an fich. - hierauf antworten wir inn, bag er gerade fo erflart, wie das Ich, auf welches wir reflektiren; daß er selbst jenes Ich so gewiß ist, so gewiß er nach ben Gefegen ber Bernunft in feiner Folgerung fich richtet; und bag er bloß auf biefen Umftand reflektiren moge, um gu feben, bag er noch immer, nur ohne fein Wiffen, mit und in dem gleichen Birtel fich befand, in welchem wir uns mit unferm Wiffen befanden. Wenn er fich in fei= ner Erklarungeweise nicht von ben Denkgejegen feines Gei= ftes losmachen fann, fo wird er nie aus bem Umfreis heraus kommen, ben wir um ihn gezogen haben. Macht er fich aber davon los, fo werben feine Einwurfe uns abermale nicht gefährlich fenn. Woher fein Beharren auf einem Dinge an fich, auch nachbem er zugeftanben, baß in uns nur die Borftellung babon fen, herkomme, wer= ben wir noch in diesem S. vollkommen feben.)

Was ist die aufgezeigte Handlung für das Ich? Nicht das, was für den Zuschauer, weil für dasselbe nicht die Gründe da sind, aus denen der Zuschauer sie beurtheilt. Für ihn war sie lediglich im Ich, sowohl der Form, als dem Inhalte nach: weil das Ich, zu Folge seines ihm bekannten, bloß thätigen, und insbesondere durch Resterion thätigen Wesens restektiren mußte. Für sich selbst ist das Ich noch gar nicht als restektirend, nicht einmal als thätig gesezt, sondern es ist lediglich leidend, laut des obigen. Es wird demnach seines Handelns sich gar nicht bewußt, noch kann es sich desselben bewußt werden,

fondern das Produkt deffelben, wenn es ihm erscheinen konnte, wurde ihm erscheinen, als ohne alles sein Zuthun vorhanden.

(Das was bier beducirt worden, im Bewußtsenn ur= fprunglich, und gleich bei der Entstehung deffelben gu bemerten, und fich gleichfam auf der That zu ergreifen, ift barum unmbglich, weil bei der Reflexion über feine eigne bestimmte Sandelsweise das Gemuth Schon auf einer weit hobern Stufe ber Reflexion fich befinden muß. Aber et= was abuliches fonnen wir bei bem, was man Anfnupfung einer neuen Reihe im Bewußtsenn nennten mochte, etwa beim Erwachen aus einem tiefen Schlafe, ober ans einer Dhumacht, besonders an einem uns unbefannten Orte, wahrnehmen. Das, womit dann unfer Bewußtfenn aus hebt, ift allemal das Ich; wir fuchen, und finden gu= nachst und felbst; und nun richten wir unsere Aufmerts samfeit auf die Dinge um und ber, um durch fie und 3t prientiren, wir fragen uns: wo bin ich? wie bin ich hie= hergekommen? mas ift zulegt mit mir vorgegangen? um die jezige Reihe der Borftellungen an andre abgelaufne anzufnupfen.)

C) Für den Beobachter ist jezt das Ich über den Grenzpunkt C hinausgegangen, mit der beständig forts dauernden Tendenz über sich zu restektiren. Da es nicht restektiren kann, ohne begrenzt zu senn, sich selbst aber nicht zu begrenzen vermag, so ist klar, daß die geforderte Restlerion nicht möglich senn werde, wenn es nicht über C hinaus, in dem möglichen Punkte D abermals begrenzt wird. Da aber die Aufzeigung, und Bestimmung dieser neuen Grenze und zu weit, und auf Dinge sühren würde,

die in den gegenwärtigen S. nicht gehören, so mussen wir und hier begnügen unserm vollen Rechte nach zu postuliz ren: wenn das herausgehende ein Ich senn soll, so muß es sein Herausgehen sezen, oder über dasselbe reslektiren; jedoch ohne und dadurch der Berbindlichkeit entledigen zu wollen, an seinem Orte die Bedingung der Möglichkeit eiz ner solchen Reslexion aufzuzeigen.

Das Ich producirte durch sein blosses Hinausgehen ls solches, (für den möglichen Beobachter) ein Michtzich ohne alles Bewußtsenn. Es reslektirt jezt auf sein Produkt, und sezt es in dieser Reslexion als Michtzich; das leztere schlechthin und ohne alle weitere Bestimmung, und gleichfalls ohne alles Bewustsenn, weil über das Ich noch nicht reslektirt ist. — Wir verweilen bei diesen Handlungen des Ich nicht länger, weil sie hier völlig unz begreislich sind, und wir zu seiner Zeit, nur auf dem entgegenz gesezten Wege, wieder bei denselben ankommen werden. \*)

Es ning über das Produkt dieser seiner zweiten Handlung, ein als solches geseztes Nicht Ich überhaupt, wies der reflektiren; gleichfalls nicht ohne eine neue Begrenzung, die wir zu seiner Zeit aufzeigen werden. — Das Ich ist im Gefühl leidend gesezt; das ihm entgegengesezte Nicht-Ich muß demnach ihätig gesezt werden.

Ueber das als thatig gesezte Nicht: Ich wird abers mals restektirt, gleichfalls unter der oben angegebnen Bes dingung; und erst jezt treten wir auf das Gebiet unsrer gegenwärtigen Untersuchung. Wir stellen uns, wie biss ber

<sup>\*)</sup> Wir erhalten hier beilaufig eine Heberficht der Puntte bie wir noch ju untersuchen habet.

her immer, und wie es in dergleichen Untersuchungen, die über den gewöhnlichen Gesichtskreis hinausgehen, und ungeübten Denkern transcendent scheinen, sehr vortheilz haft ist, auf den Gesichtspunkt eines möglichen Beobachzters, weil wir aus dem des untersuchten Ich nichts sehen konnten.

Es ist durch das Ich und im Ich, (doch wie mehr= mals erinnert worden; ohne Bewustfenn) gesezt ein thas tiges Micht = Ich. Auf dieses geht eine neue Thatigkeit des Ich, ober auch, es wird über daffelbe reflektirt. Nur uber das begrenzte kann reflektirt werden; die Thatigkeit des Nicht = Ich wird demnach nothwendig begrenzt, und zwar als Thatigkeit, weil und inwiefern fie in Sand= lung gesezt ift - nicht etwa bem Umfange ihres Wirfungsfreises nach, so daß sie 3. B. nur bis E ober F und nicht weiter vorrufte, wie man voreiligerweise vermuthen durfte. Woher follten wir doch hier einen folchen Umfang bekommen, da es noch feinen Raum giebt? Das Nicht = Ich bleibt nicht thatig, sondern es wird ruhend, die Aleufferung feiner Kraft wird gehemmt, und es bleibt ein bloffes Substrat ber Kraft übrig, welches legtere zur Beit nur gesagt wird, um uns verständlich zu machen in der Folge aber grundlich beducirt werden foll. — (Wir konnen von unserm Gesichtspunkte aus annehmen, daß die Thatigkeit des Nicht=Ich leviglich durch die reflekti= rende Thatigkeit des Ich, in und durch das Reflektiren gehemmt werde, und wir werden gu feiner Zeit das Ich felbst auf den Gesichtspunkt stellen, von welchem aus es bas Gleiche annimmt ; ba aber bas Ich hier dieser Thas

tigkeit sich weder unmittelbar noch mittelbar (durch Folzgerung) bewußt wird, so kann dasselbe jene Hemmung auch nicht aus ihr erklären, sondern wird dieselbe von eizner entgegengesezten Kraft eines andern dem ersten entgezgengesezten Nicht=Ich ableiten, wie wir zu seiner Zeit sehen werden).

Inwiesen das Ich restetirt, restetirt es nicht über dieses Restetiren selbst; es kann nicht zugleich auf das Objekt handeln, und auf dieses sein Handeln handeln; es wird deinnach der aufgezeigten Thätigkeit sich nicht bes wußt, sondern vergist sich selbst ganzlich, und verliert sich im Objekte derselben; und wir haben dennach hier wieder die oben geschilderte äussere (die aber noch nicht als äussere gesezt ist) erste ursprüngliche Anschauung; and welcher aber noch gar kein Bewußtsenn, nicht nur kein Selbstbewußtsenn, denn das ergiebt sich zur Inüge aus dem Obigen, sondern selbst kein Bewußtsenn des Obsiekts entsteht.

Kommen klar, was oben bei Ableitung der Empfindung über den Widerstreit entgegengesezter Thätigkeiten des Ich und des Nicht = Ich gesagt wurde, die sich gegenseitig verzuichten sollten. Es kömnte keine Thätigkeit des Ich verzuichten sollten. Es kömnte keine Thätigkeit des Ich verzuichtet werden, wenn dasselbe nicht erst aus dem, was wir uns als ihren ersten und ursprünglichen Umfang eins bilden können (das, was in unser Darstellung von A bis C liegt) in den Wirkungskreis des Nicht = Ich (von C an in die Unendlichkeit hinaus) herausgegangen wärer. Es wäre ferner kein Nicht = Ich und keine Thätigkeit dessels

ben .

ben, wenn nicht das Ich diefelben gefest hatte; beide find fein Produkt. - Die Thatigkeit des Nicht = Ich wird vernichtet, inwiefern darauf refleftirt wird, daß fie vorher gesezt war, und jest durch die Reflexion und gum Behuf ihrer Möglichkeit aufgehoben wird; die des Ich, wenn man barauf refleftirt, bag baffelbe uber fein Reflektiren, in welchem es boch allerdings thatig ift, nicht wieder reflektirt; sondern in demfelben fich verliert, und sich selbst gleichsam zum Nicht = Ich umwandelt, welches leztere in der Folge sich noch mehr bestätigen wird. -Rurg, wir ftehen hier gerade auf dem Punkte, von wels dem wir im vorigen S. und bei der gangen befondern theo= retischen Wiffenschaftslehre ausgiengen; bei dem Widers streite, der im Ich fur den möglichen Beobachter fenn foll, über welchem aber noch nicht reflektirt worden, und der daher noch nicht fur das Ich im Ich ift, daher sich auch von dem bisherigen noch nicht das mindeste Bewußt= fenn ableiten laßt, ohngeachtet wir nun alle möglichen Bedingungen beffelben haben.

## VII.

Das Ich ist jezt für sich selbst in Beziehung auf die Möglichkeit einer Ressexion über sich selbst, was es bei'm Anfange unser Untersuchung für einen möglichen Beobachster ausser demselben war. Der leztere fand vor ein Ich, als Etwas, als wahrnehmbares, und als Ich zu denkens des Wesen, ein Nicht = Ich, gleichfalls als Etwas, und einen Berührungspunkt zwischen beiden. Dadurch allein aber entstand in ihm noch keine Vorstellung von der Bes

grenztheit des Ich, wenn er nicht auf beide reflektirte. Er sollte reflektiren, denn mur insofern war er ein Beobsachter, und er hat seitdem allen Handlungen, die aus dem Wesen des Ich nothwendig erfolgen mußten, zugesehen.

Durch diese Handlungen ist das Ich selbst nunmehro auf den Punkt gekommen, auf welchem zu Anfange der Beobachter sich befand. Es ist in demselben, innerhalb seines für den Beobachter gesezten Wirkungskreises, und als Produkt des Ich selbst vochanden ein Ich, als etwas Wahrnehmbares, (weil es begrenzt ist) ein NichtzIch, und ein Berührungspunkt zwischen beiden. Das Ich darf nur restektiren, um gerade das zu sinden, was vorher nur der Zuschauer sinden konnte.

Das Ich hat schon ursprünglich beim Anfange alles seines Handelns über sich reslektirt, und aus Nothwendigskeit ressektirt, wie wir oben gesehen haben. — Es war in ihm die Tendenz überhaupt zu reslektiren; durch die Begrenzung kam die Bedingung der Möglichkeit des Ressektirens hinzu, es reslektirte nothwendig. Daher entsstand ein Gesühl, und aus diesem alles übrige, was wir abgeleitet haben. Die Tendenz zur Reslexion geht fort in das Unendliche, sie ist daher noch immer im Ich vorhanzden: und das Ich kann demnach über sein erstes Reslektizen selbst, und über alles, was daraus erfolgt ist, ressektiren, da die Bedingung der Reslexion, eine Sinschränzkung durch etwas, das sich als Nicht: Ich betrachten läßt, vorhanden ist.

Es muß nicht reflektiren, wie wir dies bei der erstern Reflexion annahmen, benn dasjenige, wodurch es fur die

jest mögliche Reflexion bedingt ift, ift nicht unbedingt ein Nicht = Ich, fondern es lagt fich auch ansehen, als ents halten im Ich. — Das, wodurch es begrenzt ift, ift das durch daffelbe producirte Richt = 3ch. Man durfte dagegen fagen: da es durch fein eignes Produkt begrenzt fenn foll, so foll es fich felbst begrenzen, und dies ift zu wiederholten Malen fur den hartesten Widerspruch erklart worden, und auf die Rothwendigkeit, Diesem Widersprus che auszuweichen, grundet fich das ganze bisherige Rais sonnement. Aber theils ist daffelbe nicht gang und absolut fein eignes Produkt, sondern es wurde nur unter Bedingung einer Begrenzung durch ein Nicht = 3ch gesest, theils halt es daffelbe gerade aus diefem Grunde, nicht für sein eignes Produkt, inwiefern es sich dadurch be= grenzt fest; und so wie es daffelbe fur fein eignes Produkt anerkennt, fest es fich dadurch nicht begrengt.

Wenn aber das, was wir in das Ich gesezt haben, nur wirklich im Ich vorhanden seyn soll, so muß dasselbe restektiren. Wir postuliren demnach diese Kestexion, und haben das Recht, sie zu postuliren. — Es dürsten viels leicht, wenn man uns einen Augenblik, blos um uns verständlich zu machen, einen transcendenten Gedanken erlauben will, mannigfaltige Eindrüke auf uns geschehen; wenn wir nicht darauf restektiren, so wissen wir es nicht, und es sind daher, im transcendentalen Sinne, gar keine Eindrüke auf uns, als Ich, geschehen.

Die geforderte Reflexion geschieht aus den angeführe ten Gründen mit absoluter Spontaneität: das Ich reflektirt, schlechthin, weil es reflektirt. Nicht nur die Tendenz zur Reflexion, sondern die Handlung der Reflexion selbst ist im Ich begründet; sie ist zwar bedingt durch etwas ausser dem Ich, durch den geschehnen Eindruk; aber sie ist dadurch nicht necessitirt.

Wir können bei dieser Reslexion sehen auf zweierlei; auf das dadurch reflektirte Ich, und auf das darin reflektirende Ich. Unsre Untersuchung theilt sich demnach in zwei Theile, welche wohl, wie nach der synzthetischen Methode zu erwarten ist, einen dritten herbeis führen dürften.

A) Dem Ich hat bis jezt noch nichts zugeschrieben werden können, als das Gefühl; es ist ein sühlendes und nichts weiter. Das reslektirte Ich ist begrenzt, heißt dem nach, es fühlt sich begrenzt, oder es ist in ihm ein Gefühl der Begrenztheit, des Nichtkönnens, oder des Iwanges vorhanden. Wie dies möglich sep, wird sogleich klar werden.

Inwiesern das Ich sich begrenzt sezt, geht es hinaus über die Grenze, ist Kanon: also es sezt zugleich noth= wendig das Nicht = Ich, aber ohne Bewußtseyn seines Handelns. Es ist mit jenem Gefühl des Zwanges verei= nigt eine Anschauung des Nicht = Ich, aber eine blosse Anschauung, in welcher das Ich sich selbst in dem Anges schauten vergißt.

Beides, das angeschaute Nicht=Ich, und das gefühlte und sich fühlende Ich mussen synthetisch vereinigt werden, und das geschieht vermittelst der Grenze. Das Ich fühlt sich begrenzt, und sezt das angeschaute Nicht=Ich, als dasjenige, wodurch es begrenzt ist. — Gemeinfaßlich ausgedrüft: Ich sehe etwas, und zugleich ist in mir ein Ge= Gefühl eines Zwanges vorhanden, den ich unmittelbar nicht erklären kann. Er soll aber erklärt werden. Ich beziehe also beides auf einander, und sage: das, was ich sehe, ist der Grund des gefühlten Zwanges.

Bas hierbei noch einige Schwierigfeit machen konnte, ware folgende Frage: Wie kommt es, daß ich überhaupt mich gezwungen fuhle: ich erklare mir das Gefühl freis lich aus dem angeschauten Nicht = 3ch; aber ich kann nicht anschauen, wenn ich nicht schon fuble. Demnach ift je= nes Gefühl unabhängig von der Anschauung zu erflaren. Bie geschieht dies? Run ift es gerade diese Schwierigkeit, die und nothigen wird, die jezige Synthesis, als in sich unvollständig und unmöglich, an eine andere anzuknüpfen, die Sache umzukehren und zu fagen: ich kann eben fo menig einen Zwang fühlen, ohne anzuschauen; und demnach ist beides synthetisch vereinigt. Eins begründet nicht das andere, sondern beide begrunden sich gegenseitig. Jedoch aber, um diese Erbrterung im voraus zu erleichtern, wol; len wir uns fogleich bier, und wie die Gachen fteben, auf die obige Frage einlaffen.

Das Ich geht ursprünglich darauf aus, die Beschafsfenheit der Dinge durch sich selbst zu bestimmen; es forsbert schlechthin Kausalität. Dieser Forderung, inwiesern sie auf Realität ausgeht, und demnach reale Thätigkeit gerannt werden kann, wird widerstanden, und dadurch wird eine andere, ursprünglich im Ich begründete Tendenzüber sich selbst zu reslektiren, befriedigt, und cs entsteht zunächst eine Reslexion auf eine als bestimmt gegebne Reazlität, die, inwiesern sie schon bestimmt ist, nur durch die

ideale Thatigkeit des Ich, die des Borftellens, Rachbil= bens, aufgefaßt werden fann. Wird nun beides, fowohl bas auf die Beschaffenheit des Dinges ausgehende, als das die ohne Zuthun des Ich bestim nte Beschaffenheit nachbildende, gesegt als Ich, als ein und eben das= felbe 3ch, (und dies gefchieht durch abfolute Spontaneis tat) so wird das reale Ich durch die angeschaute, seiner Thatigfeit, wenn fie fortgegangen mare, entgegengefeste Beschaffenheit des Dinges begrenzt gesezt, und das fo Innthetisch vereinigte ganze Ich fühlt sich felbst als be= grenzt, ober gezwungen. - Das Gefühl ift die ursprüng= lichste Wechselwirkung bes Ich mit sich felbst, ehe noch ein Richt = 3ch - es verfteht fich im 3ch, und fur bas Ich - vorkommt; denn zur Erklarung bes Gefühls muß es allerdings gesezt werden. Das Ich ftrebt in die Un= endlichkeit hinaus; das Ich reflektirt auf sich, und be= grengt fich dadurch : Dies ift oben abgeleitet, und daraus mochte ein möglicher Zuschauer ein Gefühl des Ich fol= gern, aber es entsteht noch fein Gelbstgefühl. Beides, das begrenzte und das begrenzende Ich werden durch ab= folute Spontaneitat sonthetisch vereinigt, gefegt, als daf= felbe 3ch: dies ift bier abgeleitet, und dadurch entfteht für das Ich ein Gefühl, ein Gelbstgefühl, innige Bereis nigung des Thuns und Leidens in einem Zustande.)

B) Es foll ferner reflektirt werden auf bas in jener Handlung reflektirende Ich. Auch Diefe Reflerion ge= Schieht nothwendig mit abfoluter Spontaneitat, wird aber, wie fich erft im Folgenden zeigen wird, nicht lediglich postulirt, sondern durch synthetische Mothwendigkeit, als Bedingung der Möglichkeit der vorher postulirten Reslexion herbeigeführt. Uns ist es hier weniger um sie selbst, als um ihr Objekt, inwiesern es das ist, zu thun.

Das in jener Handlung reflektirende Ich, handelte mit absoluter Spontaneitat, und sein Sandeln war ledig= lich im Ich begrundet: es war ideale Thatigkeit. muß demnach auf fie refleftirt werden, als eine folche, und fie muß geset werden, als hinausgehend über die Grenze - ins Unendliche, wenn nicht in Bufunft burch eine andere Reflexion fie begrenzt wird. Es fann aber ju Folge der Reflexions = Geseze auf nichts reflektirt wer= den, ohne daß daffelbe, sen es auch blos und lediglich durch die Reflexion, begrenzt werde: also jene Handlung des Reflektirens ift, fo gewiß über fie reflektirt wird, be= Es laßt sich sogleich einsehen, was bei jener Ungrengt. begrenztheit, welche bleiben muß, diese Begrenztheit fenn werde. — Die Thatigkeit kann nicht reflektirt werden, als Thatigkeit, (seines Handelns unmittelbar wird das Ich sich nie bewußt, wie auch ohne dies bekannt ist) son= bern als Substrat, mithin als Produkt einer absoluten Thatigfeit des Ich.

Es ist sogleich einleuchtend, daß das dieses Produkt sezende Ich im Sezen desselben sich selbst vergist, daß mithin dieses Produkt, ohne Bewußtseyn des Anschauens angeschaut wird.

Inwiesern also das Ich über die absolute Spontanei= tät seines Reslektirens in der ersten Handlung wieder reflektirt, wird ein unbegrenztes Produkt der Thätigkeit des Ich, als folches gesezt. — Wir werden dieses Produkt in der Folge näher kennen lernen.

Dies Produkt soll als Produkt des Ich gesezt werden; es muß demnach nothwendig auf das Ich bezogen werden. Auf das anschauende Ich kann dasselbe nicht bezogen wers den, denn dieses ist, laut des Obigen, noch gar nicht gessezt. Das Ich ist noch nicht gesezt, als inwiesern es sich begrenzt sühlt, auf dieses mußte es demnach bezogen werden.

Aber das Ich, das sich als begrenzt fühlt, ist dem= jenigen, welches durch Freiheit etwas, und etwas Unbe= grenztes producirt, entgegengesezt; das fühlende ist nicht frei, sondern gezwungen; und das producirende ist nicht gezwungen, sondern es producirt mit Freiheit.

So muß es denn auch allerdings senn, wenn Bezies hung und synthetische Bereinigung möglich und nöthig senn soll; wir haben demnach für die geforderte Beziehung nur den Beziehungsgrund aufzuweisen.

Dieser müßte senn Thätigkeit mit Freiheit, oder abso= lute Thätigkeit. Eine solche kommt nun dem begrenzten Ich nicht zu; es zeigt sich demnach nicht, wie eine Ber= einigung zwischen beiden möglich sen.

Wir dürfen nur noch einen Schritt thun, um das überraschendste, die mralten Verwirrungen endende, und die Vernunft auf ewig in ihre Rechte einsezende Resultat zu sinden. — Das Ich selbst soll doch das beziehende senn. Es geht also nothwendig, schlechthin durch sich selbst, ohne irgend einen Grund, und wider den äussern Grund aus der Begrenzung heraus, eignet eben dadurch

das Produkt sich zu, und macht es zu dem seinigen durch Freiheit — Beziehungsgrund und Beziehendes sind dasselbe.

Dieser Handlung wird das Ich sich nie bewußt, und kann sich derselben nie bewußt werden; ihr Wesen besteht in der absoluten Spontaneität, und sobald über diese resssektirt wird, hort sie auf Spontaneität zu senn. Das Ich ist nur frei, indem es handelt; so wie es auf diese Handlung ressektirt, hort dieselbe auf frei, und überhaupt Handlung zu senn, und wird Produkt.

Aus der Unmöglichkeit des Bewußtseyns einer freien Handlung entsteht der ganze Unterschied zwischen Idealität und Realität, zwischen Vorstellung und Ding, wie wir bald näher sehen werden.

Die Freiheit, oder was das gleiche heißt, das unmitztelbare Handeln des Ich, als solches, ist der Bereinisgungspunkt der Idealität und Mealität. Das Ich ist frei, indem und dadurch, daß es sich frei fezt, sich bezfreit: und es sezt sich frei, oder befreit sich, indem es frei ist. Bestimmung und Seyn, sind Eins; Handelnzdes und Behandeltes sind Eins; eben indem das Ich sich zum Handeln bestimmt, handelt es in diesem Bestimmen; und indem es handelt, bestimmt es sich.

Das Ich kann sich nicht durch Reslexion als frei se= zen, dies ist ein Widerspruch, und auf diesem Wege konnten wir nie zu der Annahme kommen, daß wir frei seyn; aber es eignet sich etwas zu, als Produkt seiner eignen freien Thätigkeit, und insofern sezt es sich wenig= stens mittelbar als frei.\*)

23 6 5 (C) Das

Die Beweise des gesunden Menschenverstandes für die Freis beit sind demnach gang richtig, und dem Gange des mensch-

C) Das Ich ift beschränkt, indem es sich fühlt, und es fest fich infofern als beschrantt, nach ber erftern Enns thefis. Das Ich ift frei, und es fest fich wenigstens mittelbar als frei, indem es etwas als Produkt feiner freien Thatigkeit fest, nach ber zweiten Synthefis. Bei= be Bestimmungen des Ich, die der Beschranktheit im Ge= ! fuhl, und die der Freiheit im Produciren find vollig ent= gegengesest. Dun konnte vielleicht in gang verschiednen Rutfichten das Ich fich als frei, ober als bestimmt fegen, fo daß dadurch die Idenditat deffelben nicht aufgehoben wurde. Aber es ift in beiden Synthesen ausbruflich ge= fordert worden, daß es fich als beschränkt fezen solle, weil, und inwiefern es fich als frei fest, und als frei, weil, und inwiefern es fich als beschrankt fest. Es foll demnach frei und beschrankt in einer und eben berfelben Mifficht senn; dies widerspricht fich offenbar, und dieser Widerspruch muß gehoben werden. - Wir geben gufor= berft noch tiefer ein in ben Ginn ber als entgegengefest aufgestellten Gage.

1) Das Ich soll sich als beschränkt sezen, weil und inwiesern es sich als frei sezt. — Das Ich ist frei, les dig=

lichen Geistes vollkommen angemessen. — Diogenes gieng, um vor der Hand sich selbst — denn die verirrte Spekulation war dadurch freilich noch nicht in ihre Grenze zurüksgewiesen — die geläugnete Möglichkeit der Bemegung zu beweisen. Eben so — wollt ihr jemand die Freiheit weg vernünfteln, und gelingt es euch wirklich durch eure Scheinsgründe Zweisel über die in Anspruch genommene Sache zu erregen, so demonstrirt er sie sich auf der Stelle durch Realissrung eines Produkts, das er nur von seinem eignen freien Handeln ableiten kann.

biglich inwiefern es handelt; wir hatten bemnach vorlanfig die Frage zu beantworten: was heißt handeln; welches ift sein Unterscheidungsgrund vom Nichthandeln? -Alle Handlung fest Kraft voraus; es wird absolut gehandelt, heißt; die Kraft wird lediglich durch fich felbst, und in fich felbst bestimmt, d. i. fie erhalt ihre Richtung. Sie hatte demnach vorher feine Richtung, war nicht in Handlung gefest, sondern ruhende Kraft, ein bloffes Streben nach Kraftanwendung. Go gewiß bemnach bas Ich fich absolut handelnd sezen soll, vorläufig in der Re= flexion, so gewiß muß es sich auch als nichthandelnd se= zen. Bestimmung zum Handeln fest Ruhe voraus. -Ferner, die Kraft giebt fich schlechthin eine Richtung, d. i. sie giebt sich ein Objekt, auf welches sie gehe. Rraft felbst giebt ihr selbst das Dbjekt; aber was sie sich geben foll, muß fie, inwiefern fie es giebt, auch fcon haben; es mußte ihr bemnach schon gegeben fenn, gegen wels ches Geben fie fich leidend verhalten hatte. Alfo Gelbft= bestimmung zum Sandeln fest nothwendig fogar ein Leis ben voraus - und wir finden und hier abermals in neue Schwierigkeiten verwifelt, von welchen aus aber ge= rade das hellste Licht über unfre ganze Untersuchung sich perbreiten wird.

2) Das Ich soll sich als frei sezen, weil, und inz wiesern es sich als beschränkt sezt. — Das Ich sezt sich begrenzt, heißt, es sezt seiner Thätigkeit eine Grenze (nicht es producirt diese Begrenzung, sondern es sezt sie nur als gesezt, durch eine entgegengesezte Krast). Das Ich muß demnach, um beschränkt worden zu seyn, schon gehan=

gehandelt, seine Kraft muß schon eine Richtung, und zwar eine Richtung durch Selbstbestimmung gehabt has ben. Alle Begrenzung sezt freies Handeln voraus.

Wir wenden jezt diese Grundsaze an auf den vorlies genden Fall.

Das Ich ist, für sich selbst noch immer gezwungen, genöthigt, begrenzt, insofern dasselbe hinausgeht über die Begrenzung, ein Nicht=Ich sezt, und dasselbe anschaut, ohne seiner selbst in dieser Anschauung sich bewußt zu wer= den. Nun ist dieses Nicht=Ich wie wir von dem höhern Gesichtspunkt aus, auf welchen wir uns gestellt haben, wissen, sein Produkt, und dasselbe muß darauf reslektiren, als auf sein Produkt. Diese Reslexion geschieht nothwen= dig durch absolute Selbstthätigkeit.

Das Ich, ein und eben dasselbe Ich mit einer und eben derselben Thätigkeit kann nicht zugleich ein Nicht Ich produciren, und auf dasselbe, als auf sein Produkt ressserten. Es muß demnach seine erstere Thätigkeit bes grenzen, abbrechen, so gewiß die geforderte zweite ihm zukommen soll, und dieses Unterbrechen seiner erstern Thästigkeit geschieht gleichfals durch absolute Spontaneität, da die ganze Handlung dadurch geschieht. Unter dieser Bedingung allein ist auch absolute Spontaneität möglich. Das Ich soll durch sie sich bestimmen. Dem Ich aber kommt nichts zu, ausser Thätigkeit. Es müßte demnach eine seiner Handlungen begrenzen, und abermals darum, weil ihm richts ausser Thätigkeit zukommt, durch eine andere der ersten entgegengesezte Handlung begrenzen.

Das Ich foll ferner fein Produkt, das entgegengeseste, begrens

begrenzende Richt : Ich sezen, als sein Produkt. Eben durch diejenige Handlung, durch welche dasselbe, wie so eben gesagt worden, sein Produciren abbricht, sezt es dasselbe als solches, erhebt es dasselbe zu einer höhern Stufe der Reslexion. Die untere, erste Region der Ressexion ist dadurch abgebrochen, und es ist uns jezt blos um den Uebergang von der einen zur andern, um ihren Bereinigungspunkt zu thun. Aber das Ich wird, wie bekannt, seines Handelns unmittelbar sich nie bewußt; es kann demnach das gesorderte nur mittelbar durch eine neue Ressexion als sein Produkt sezen.

Es muß durch dieselbe gesezt werden, als Produkt der absoluten Freiheit, und das Kennzeichen eines solz chen ist, daß es auch anders senn könne, und als anders sepend gesezt werden könne. Das anschauende Bermögen schwebt zwischen verschiedenen Bestimmungen, und sezt unter allen möglichen nur eine, und dadurch erhält das Produkt den eigenthümlichen Charakter des Bildes.

(Um uns verständlich zu machen, stellen wir als Beisspiel auf ein Objekt mit verschiednen Merkmalen, ohnersachtet bis jezt von einem solchen noch nicht die Rede senn kann. — Ich bin in der ersten Anschauung, der producisrenden, verloren in ein Objekt. Ich reslektire zuförderskauf mich selbst, sinde mich, und unterscheide von mir das Objekt. Aber noch ist in dem Objekte alles verworzren, und unter einander gemischt, und es ist weiter auch nichts, denn ein Objekt. Ich reslektire jezt auf die einzelnen Merkmale desselben z. B. auf seine Figur, Größe, Farbe, u. s. s. und seze sie in meinem Bewußtseyn. Bei

felhaft, und schwankend, lege meiner Beobachtung ein willführliches Schema, von einer Figur, einer Größe, einer Farbe, die sich denen des Objekts nähern, zum Grunde, beobachte genauer, und bestimme nun erst mein Schema der Figur etwa zu einem Würfel, das der Größe etwa zu dem einer Faust, das der Farbe etwa zu dem der dunkelgrünen. Durch dieses Uebergehen von einem unbestimmten Produkte der freien Einbildungskraft zu der völligen Bestimmung in einem und eben demselben Akte wird das, was in meinem Bewußtsehn vorkommt, ein Bild, und wird gesezt als ein Bild. Es wird mein Produkt, weil ich es als durch absolute Selbstkätigkeit bestimmt sezen muß.)

Inwiesern das Ich dieses Bild sezt, als Produkt seiner Thätigkeit, sezt es demselben nothwendig etwas entzgegen, das kein Produkt derselben ist; welches nicht mehr bestimmbar, sondern vollkommen bestimmt ist, und ohne alles Zuthun des Ich, durch sich selbst bestimmt ist. Dies ist das wirkliche Ding, nach welchem das bilzdende Ich in Entwerfung seines Bildes sich richtet, und das ihm daher bei seinem Bilden nothwendig vorschweben muß. Es ist das Produkt seiner ersten jezt unterbrochnen Handlung, das aber in dieser Beziehung unmöglich als solches gesezt werden kann.

Das Ich bildet nach demselben; es muß demnach im Ich enthalten, seiner Thätigkeit zugänglich senn: oder, es nuß zwischen dem Dinge und dem Bilde vom Dinge, die einander entgegengesest werden, ein Beziehungsgrund sich aufweisen lassen. Ein solcher Beziehungsgrund nun ist eine völlig bestimmte, aber bewußtsennlose Anschauung des Dinges. Für sie und in ihr sind alle Merkmale des Objekts vollkommen bestimmt, und insofern ist sie bezieh: bar auf das Ding, und das Ich ist in ihr leidend. Den: noch ist sie auch eine Handlung des Ich, und daher beziehbar auf das im Bilden handelnde Ich. Dasselbe hat Zugang zu ihr; es bestimmt nach der in ihr angetroffenen Bestimmung sein Bild: (oder, wenn man lieber will, denn beides ist gleichgeltend, es durchtäuft die in ihm vorsandnen Bestimmungen mit Freiheit, zählt sie auf, und prägt sie sich ein.)

(Diese Mittelanschauung ist ausserst wichtig; wir merken daher sogleich, obschon wir wieder zu ihr zurük= kommen, einiges an über sie.

Dieselbe ist hier durch eine Synthesis postulirt, als Mittelglied, das nothwendig vorhanden seyn muß, wenn ein Bild vom Objekte möglich seyn soll. Es bleibt aber immer die Frage: woher kommt sie? — läßt sie sich, da wir hier mitten im Kreise der Handlungen des vernünfztigen Geistes sind, welche alle zusammenhangen, wie die Glieder einer Kette, nicht auch noch anderwärts her abzleiten? Und das läßt sie sich allerdings. — Das Ich producirt ursprünglich das Objekt. Es wird in diesem Produciren, zum Behuf einer Resterion über das Produkt unterbrochen. Was geschieht durch diese Unterbrechung mit der unterbrochnen Handlung. Wird sie gänzlich verznichtet und ausgetilgt? Das kann nicht seyn; denn dann würde durch die Unterbrechung der ganze Faden des Bez

wußtseyns abgerissen, und es lieste sich nie ein Bewußtseyn deduciren. Ferner wurde ja ausdrüflich gefordert, daß über das Produkt derselben restektirt werden sollte, und das wäre abermals nicht möglich, wenn sie gänzlich aufzgehoben wäre, Handlung aber bleibt sie unmöglich, denn dasjenige, worauf ein Handeln geht, ist insofern nicht Handlung. Aber ihr Produkt, das Objekt muß bleiben, und die unterbrechende Handlung geht demnach auf das Objekt und macht es gerade dadurch zu Etwas, zu eiznem festgesezten und fixirten, daß sie darauf geht, und das erste Handeln unterbricht.

Ferner, diese Handlung des Unterbrechens selbst, die wir jezt als gerichtet auf das Objekt kennen, dauert sie als Handlung fort, oder nicht?

Das Ich unterbrach selbstthätig sein Produciren, um auf das Produkt zu restektiren, also um eine neue Handzlung an die Stelle der erstern zu sezen, und insbesondre, da, wo wir jezt stehen, dieses Produkt zu sezen, als das seinige. Das Ich kann nicht zugleich in verschiedznen Beziehungen handeln; also jene auf das Objekt gezrichtete Handlung ist, inwiesern gebildet wird, selbst abzgebrochen; sie ist blos als Produkt vorhanden, d. h. nach allem, sie ist eine unmittelbare auf das Objekt gerichtete Anschauung, und als solche gesezt — also es ist gerade diejenige Anschauung, die wir so eben als Mittelglied auszgestellt haben, und die auch von einer andern Seite als solches sich zeigt.

Diese Anschauung ist ohne Bewußtsenn, gerade nus dem gleichen Grunde, aus welchem sie vorhanden ist, weil weil das Ich nicht doppelt handeln, mithin nicht auf zwei Gegenstände zugleich reslektiren kann. Es wird im gegens wärtigen Zusammenhange betrachtet, als sezend sein Prosdukt, als solches, oder als bildend; es kann sich dems nach nicht zugleich sezen, als unmittelbar das Ding ans schauend.

Diese Unschauung ift ber Grund aller harmonie, ben wir zwischen unsern Borftellungen und ben Dingen anneh. Wir entwerfen unfrer eignen Ausfage nach durch Spontaneitat ein Bild, und es lagt fich gar wohl erflaren und rechtfertigen, wie wir daffelbe als unfer Produkt auseben, und es in uns fegen fonnen. Dun aber foll dies fem Bilde etwas auffer uns liegendes, burch das Bild gar nicht hervorgebrachtes noch bestimmtes, fondern unabhan= gig von demfelben nach feinen eignen Gefezen eriftirendes entsprechen; und da lagt fich benn gar nicht einsehen, nicht nur mit welchem Rechte wir fo etwas behaupten, fondern fogar nicht, wie wir auch nur auf eine folche Be= hauptung fommen mogen, wenn wir nicht zugleich eine unmittelbare Unschauung von bem Dinge haben. Ueberzeugen wir und nur einmal von der Rothwendigkeit einer folden unmittelbaren Anschauung, so werden wir auch die Ueberzeugung, bag bemnach bas Ding in und felbit liegen muffe, da wir auf nichts unmittelbar handeln tons nen, als auf uns felbst, nicht lange zurükhalten konnen.)

Im Bilden ist das Ich völlig frei, wie wir so eben gesehen haben. Das Bild ist auf eine gewisse Art besstimmt, weil das Ich dasselbe so und nicht anders, welsches es in dieser Rükssicht allerdings auch könnte, bes

@ c

stimmt; und durch diese Freiheit im Bestimmen wird das Bild beziehbar auf das Ich, und läßt sich sezen in dasselz be, und als sein Produkt.

Aber dieses Bild soll nicht leer seyn, sondern es soll demselben ein Ding ausser dem Ich entsprechen: es muß demnach auf dieses Ding bezogen werden. Wie das Ding dem Ich für die Möglichkeit dieser Beziehung zugänglich werde, nemlich durch eine voranszusezende unmittelbare Anschauung des Dinges, ist so eben gesagt worden. Inssollig bestimmt, es muß gerade so seyn, und darf nicht anders seyn; denn das Ding ist vollkommen bestimmt, und das Bild bemselben entsprechen. Die vollkommen Bestimmung ist der Beziehungsgrund zwischen dem Bilde und dem Dinge, und das Bild ist jezt von der unmittelbaren Anschauung des Dinges nicht im geringsten verschieden.

Dadurch wird dem vorhergehenden offenbar widersprezihen; dem was nothwendig so senn muß, wie es ist, und gar nicht anders senn kann, ist kein Produkt des Ich, und läßt sich in dasselbe gar nicht sezen, oder darauf beziehen. (Unmittelbar seiner Freiheit im Bilden wird das Ich ohnedies sich nicht bewußt, wie mehrmals erinnert worden; daß es aber, inwiesern es das Bild auch mit ändern möglichen Bestimmungen sezt, dasselbe als sein Produkt sezt, ist gezeigt, und ist durch keine folgende Operation der Vernunft umzustossen. Wenn es aber gleich darauf eben dieses Bild auf das Ding bezieht, so sezt es dasselbe dann nicht mehr als sein Produkt, der vorige Zuzstand des Ich ist vorüber, und es giebt zwischen ihm und

bem gegenwartigen feinen Busammenhang, als etwa ben; ben ein möglicher Zuschauer badurch, daß er das in beiden Buftanden handelude Ich als Gin und Gbendaffelbe denft; bineinsegt. Jest ift nur Ding, mas verher nur Bild war. Mun muß es allerdings dem Ich ein leichtes fenn, fich wieder auf die vorige Stuffe der Reflexion gurufzuverfegen, aber dadurch entsteht abermals fein Zusammenhang, und jest ift wieder nur Bild, was vorher nur Ding war. Wenn der verninftige Geift nicht hierbei nach einem Ge= feze verführe, bas wir eben bier aufzusuchen haben, fo wurde daraus ein fortdauernder Zweifel entstehen, ob es nur Dinge und feine Borftellungen von ihnen, oder ob es mir Borftellungen und feine ihnen entfprechende Dinge ga= be, und jest wurden wir das in uns vorhandne für ein bloffes Produkt unfrer Ginbildungskraft, jest für ein ohne alles unser Zuthun uns afficirende Ding halten. Diefe schwankende Ungewißheit emsteht benn auch wirklich, wenn man einen, folder Untersuchungen ungewohnten, notbigt, und zu gestehen, daß die Borftellung von dem Dinge boch nur in ihm angutreffen fenn konne. Er gefteht es jest ju's und fagt gleich darauf; es ift aber boch auffer mir, und findet vielleicht gleich darauf abermals, daß es in ihm fen, bis er wieder nach auffen getrieben wird. Er fann fich aus diefer Schwierigkeit nicht heraushelfen, benn ob er gleich von jeher in allem feinen theoretischen Berfahren Die Geseze der Bernunft befolgt hat, so kennt er fie doch nicht wiffenschaftlich, und kann sich nicht Rechenschaft iber sie ablegen.)

Die Idee des aufzusuchenden Gefezes mare folgendes:

Ding; und ein Ding mußte wenigstens in der Ruksicht, in welcher hier davon die Rede senn kann, d. i. für das Ich, nicht möglich senn, ohne ein Bild. So würden beide, das Bild und das Ding in synthetischer Berbinz dung stehen, und eins würde nicht gesezt werden können, ohne daß auch das andre geset würde.

Das Ich foll das Bild beziehen auf das Ding. Es
ist zu zeigen, daß diese Beziehung nicht möglich sen, ohne
Boraussezung des Bildes, als eines solchen, d. i.
als eines freien Produkts des Ich. Wird durch die geforderte Beziehung das Ding überhaupt erst möglich, so
wird durch Erhärtung der leztern Behauptung bewiesen,
daß das Ding nicht möglich sen, ohne das Bild. — Umgekehrt, das Ich soll mit Freiheit das Bild entwerfen.
Es müßte gezeigt werden, daß dies nicht möglich sen,
ohne Boraussezung des Dinges; und es wäre dadurch
dargethan, daß kein Bild möglich sen, ohne ein Ding
(es versteht sich, ein Ding für das Ich.)

Wir reden zuförderst von der Beziehung des, es verssteht sich, vollkommen bestimmten Bildes auf das Ding. Sie geschieht durch das Ich; aber diese Handlung dessels ben kommt nicht unmittelbar zum Bewußtsehn; und es läßt daher sich nicht wohl einsehen, wie das Bild vom Dinge unterschieden werden möge. Das Ich mußte dems nach wenigstens mittelbar im Bewußtsehn vorkommen, und so würde eine Unterscheidung des Bildes vom Dinge möglich werden.

Das Ich kommt mittelbar im Bewußtseyn vor - heißt:

heißt: das Objekt seiner Thatigkeit (Produkt derselben, nur ohne Bewußtsenn) wird gesezt als Produkt durch Freis heit, als anders senn konnend, als zufällig.

Auf diese Art wird das Ding gesegt, inwiefern bas vollkommen bestimmte Bild darauf bezogen wird. Es ift da ein vollkommen bestimmtes Bild, d. i. eine Gigenschaft, 3. B. die rothe Farbe. Es muß ferner, wenn die gefor= derte Beziehung möglich seyn foll, ba fenn ein Ding. Beide sollen synthetisch vereinigt werden durch eine abso= Inte handlung des Ich; das leztere foll durch die erftere bestimmt werden. Mithin muß es vor ber handlung, und unabhangig von ihr baburch nicht bestimmt fenn; es muß gesezt senn, als ein solches, dem diese Eigenschaft zukommen kann, oder auch nicht, und lediglich badurch, baß ein handeln gefest wird, wird die Bufalligkeit ber Beschaffenheit des Dinges fur das 3ch gefegt. Das fei= ner Beschaffenheit nach zufällige Ding aber entbekt sich eben badurch als ein voransgeseztes Produkt bes 3ch, dem nichts zufommt, als das Cenn. Die freie Sandlung und die Nothwendigkeit, daß eine folche freie Sandlung vor= fomme, ift der einzige Grund bes Ueberganges vom un= bestimmten zum bestimmten, und umgekehrt.

(Wir suchen diesen wichtigen Punkt noch etwas deut: licher zu machen. — In dem Urtheile: Aist roth, kommt vor zusörderst A. Dies ist gesezt; inwiesern es A senn soll, gilt von ihm der Saz: A = A; es ist, als A, durch sich selbst vollkommen bestimmt; etwa seiner Figur, seiner Grösse, seiner Stelle im Raume nach u. s. f. wie man es sich in dem gegenwärtigen Falle denken kann;

phngeachtet, wie wohl zu merken ift, dem Dinge, von welchem wir oben redeten, da es noch ganglich anbestimmt fenn foll, gar nichts zukommt, als das, baß es ein Ding ift, d. h. daß es ift. - Dann kommt im Urtheile vor roth. Dies ift gleich falls vollkommen bestimmt, d. h. es ist gesezt, als ausschlieffend alle übrigen Farben, als nicht gelb, nicht blau u. f. w. gerade wie oben, und wir haben daber bier ein Beifpiel, mas durch die voll= fommne Bestimmung ber Eigenschaft, oder wie wir es auch genannt baben, bes, Bildes gemeint werde.] Die ift nun in Rufficht der rothen Farbe A vor dem Urtheile? Offenbar unbestimmt. Es konnen ihm alle Karben, und darunter auch die rothe zukommen. Erst durch das Ur= theil, d. i. durch die synthetische handlung des Urtheilenden vermittelft der Einbildungskraft, welche Handlung durch die Copula ist ausgedrüft wird, wird das Unbestimmte bestimmt; es werden ihm alle mögliche Farben, - die ihm zukommen konnten, die gelbe, blaue, u. f. w. durch Uebertragung des Pradikats nicht = gelb, nicht = blau u. f. w. = roth, abgesprochen. - A ift unbestimmt, fo gewiß geurtheilt wird. Ware es schon bestimmt, fo wurde gar fein Urtheil gefällt, es wurde nicht gehandelt.)

Wenn die Realität des Dinges, (als Sub-Kanz) vorausgesezt wird, wird die Beschaffenheit desselben gesezt, als zufällig, mithin mittelbar als Produkt des Ich; und wir haben demnach her die Beschaffenheit im Dinge, woran wir das Ich anknupsen konnen.

Bur Beforderung ber Ueberficht zeichnen wir bas fu= ffematische Schema vor, wornach wir und in der endlig den Auflosung unfrer Frage zu richten haben, und deffen Gultigfeit in der Grundlage, bei Erbrterung des Begriffs ber Wechselwirfung erwiesen worden. — Das Ich fest sich selbst als Totalität, oder es bestimmt sich; dies ist nur unter der Bedingung möglich, daß es etwas von fich ausschliesse, wodurch es begrenzt wird. Ift A Totalität, so wird B ausgeschlossen. - Mun aber ift B, so gewiß es ausgeschloffen wird, auch gesest; es soll burch bas Ich, welches blos unter dieser Bedingung A als Totali= tat sezen kann, gesezt sein, das Ich muß demnach auch über daffelbe als gesezt reflektiren. Nunmehro aber ift A nicht mehr Tralität; sondern es wird durch das Gefest= fenn des andern selbst ausgeschlossen von der Totalität, wie wir und in der Grundlage ausdruften, und es ift demnach gesezt A + B. — Ueber daffelbe in diefer Bereinigung, muß wieder reflektirt werden, denn fonft ware es nicht vereinigt; aber durch diese Reflexion wird es selbst begrenzt, mithin als Totalität gefezt, und es muß ihm nach der obigen Regel etwas entgegengesest werben. — Inwiefern durch die angeführte Meflexion A + B gesezt wird, als Totalitat, wird es dem abfolut als Totalität gesezten A (bier dem Ich) gleich gesezt; gesezt und aufge= nommen in das Ich, in der uns nun wohl bekannten Bebeutung, mithin wird ihm insofern B entgegengesest, und da B hier in A + B mit enthalten ift, wird B fich felbst entgegengesezt, inwiefern es theils vereinigt ift mit A (enthalten im Ich) theils entgegengesest A (dem Ich).

A + B wird nach ber oben angegebnen, und erwiesnen Formel bestimmt durch B. - Auf A + B bestimmt durch B muß als folches, b. i. inwiefern A + B durch B be= ftimmt ift, reflektirt werden. - Dann ift aber, ba B burch B bestimmt seyn soll, auch bas mit bemselben syn= thetisch vereinigte A dadurch bestimmt; und da B und B synthetisch vereinigt senn sollen, auch bas mit dem erftern B vereinigte A damit synthetisch vereinigt. Dies wider= fpricht dem erften Gaze, nach welchem A und B schlecht= bin entgegengesezt senn follen. Diefer Widerspruch ift nicht anders zu lofen, als dadurch, daß A ihm felbst ents gegengesezt werde; und so wird A + B bestimmt burch A, fo wie es in der Erbrterung des Begriffs der Wech= felwirkung gefordert wurde. Run aber kann A ihm felbst nicht entgegengefest fenn, wenn die geforderten Sonthesen möglich senn sollen. Es muß bemnach fich gleich, und fich entgegengesezt senn zugleich, b. h. es muß eine Sand= lung des absoluten Bermbgens des Ich, der Ginbildunges fraft, geben, durch welche daffelbe absolut vereinigt wird. - Wir geben nach Diesem Schema an die Untersuchung.

Test, so wird Bausgeschlossen. — Das Ich sezt sich mittelbar als Ich, und begrenzt sich insofern, inwiesern es das Bild mit absoluter Freiheit entwirft, und zwischen mehrern möglichen Bestimmungen desselben in der Mitte schwebt. Das Bild ist noch nicht bestimmt, aber es wird bestimmt; das Ich ist in der Handlung des Bestimmens begriffen. Das ist der schon oben vollkommen geschilderte Zustand, auf welchen wir uns hier beziehen.

Er heisse A. (Innere Anschanung bes Ich im freien Bilden.)

Inwiesern das Ich so handelt, sezt es diesem frei schwebenden Bilde, und mittelbar sich selbst, dem bildens den, entgegen die vollkommen bestimmte Eigenschaft, von der wir schon oben gezeigt haben, daß sie umfaßt und aufgesaßt werde durch das Ich, vermittelst der unmittels baren Anschauung des Dinges, in welcher aber das Ich seiner selbst sich nicht bewußt ist. Ienes bestimmte wird nicht als Ich gesezt, sondern demselben entgegengesezt, und also ausgeschlossen. Es heisse B.

B wird gefegt, und demnach A von der Totalität ausgeschlossen. - Das Ich sezte die Eigenschaft als bestimmt, und es konnte sich, wie es boch follte, im Bilben keinesweges als frei fegen, ohne fie fo zu sezen. Das Ich muß demnach, so gewiß es sich frei bilbend fegen foll, auf jene Bestimmtheit ber Gigen= schaft reflektiren. (Es ift bier nicht die Rede von der funthetischen Bereinigung mehrerer Merkmale in Ginem Substrat, und eben fo wenig von der funthetischen Bereinigung des Merkmals mit bem Gubstrate, wie fich fo= gleich ergeben wird; sondern von der vollkommnen Be= ftimmtheit des vorftellenden Ich in Auffassung eines Merkmals, wovon als Beispiel man fich indeffen die Figur eis nes Korpers im Raume benfen fann.) Dadurch wird nun das Ich von der Totalität ausgeschloffen, d. h. es ift fich felbst nicht mehr genug, es ist nicht mehr burch sich felbst, sondern durch etwas anderes ihm vollig entgegen= gefeztes bestimmt; fein Buftand, b. i. das Bild in ibm

läßt sich nicht mehr lediglich aus ihm selbst, sondern blos burch etwas auffer ihm erklaren, und es ift bemnach ge= fest A + B, oder A bestimmt burch B ale Totalitat. (Meuffere bestimmte reine Anschauung.) (Ueberhaupt bei den gegenwärtigen Unterscheidungen, und besonders bei der jezigen ift wohl zu merken, daß etwas denfelben ein= geln entsprechendes im Bewußtsenn gar nicht vorkommen konne. Die geschilderten Sandlungen des menschlichen Beiftes fommen nicht getrennt vor in der Geele, und mer= ben bafür auch gar nicht ausgegeben; fondern alles, mas wir jest aufstellen, geschieht in sonthetischer Bereinigung, wie wir denn beständig fort den sonthetischen Gaug geben, und von dem Borhandensenn des einen Gliedes auf das Worhandensenn der übrigen schlieffen. Gin Beispiel der deducirten Anschauung wurde senn die Anschauung jeder reinen geometrischen Figur, 3. 23. die eines Rubus. Aber eine folche Anschauung ift nicht möglich. Man fann fich feinen Rubus einbilden, ohne den Raum, in dem er schweben foll, fich zugleich einzubilden, und dann feine Grenze zu beschreiben; und findet bier zugleich in der finnlichen Erfahrung ben Gaz erwiesen, daß das Ich feine Grenze fegen konne, ohne zugleich ein begrenzendes, durch die Grenze ausgeschlofines zu sezen.)

Auf A + B muß, und zwar in dieser Berz bindung, reflektirt werden, d. h. es wird auf die Beschaffenheit, als eine bestimmte, ressektirt. Ohne dies ware sie nicht im Ich; ohne dies ware das geforderte Bewußtsenn derselben nicht möglich. Wir werz den demnach von dem Punkte aus, auf welchem wir stez

ben, felbft, und durch einen in ihm felbft liegenden Grund weiter getrieben (eben so das Ich, welches der Gegenstand unfrer Untersuchung ift) und das ift eben das Wefen der Synthesis; hier liegt jenes , die Unbollstandigfeit verra= thende X von dem oft die Rede gewesen. - Diese Re= flerion geschieht, wie jede, burch absolute Spontaneitat; das Ich reflektirt schlechthin, weil es Ich ift. Es wird feiner Spontaneitat in diesem Sandeln fich nicht bewußt, aus dem oft angeführten Grunde; aber das Dbjeft feiner Reflexion, inwiefern es bas ift, wird badurch Produkt jener Spontaneitat, und es muß ihm das Merkmal eines Produktes der freien Handlung des Ich, die Zufällig= feit, gufommen. Run kann es nicht zufällig fenn, inwiefern es als bestimmt gesegt ift, und als solches dara über reflektirt wird, mithin in einer andern Rufficht, die fich fogleich zeigen wird. - Es wird burch bie ihm que kommende Bufalligkeit Produkt des Ich, und barinn aufgenommen; das Ich bestimmt sich demnach abermals, und dies ist nicht möglich, ohne daß es sich Etwas, also ein Nicht = 3ch entgegenfege.

(Hierbei die allgemeine, schon oft vorbereitete, aber nur hier recht deutlich zu machende Bemerkung. Das Ich restektirt mit Freiheit; eine Handlung des Bestimmens, die eben dadurch selbst bestimmt wird: aber es kann nicht restektiren, Grenze sezen, ohne zugleich absolut etwas zu produciren, als ein begrenzendes. Also Bestimmen und Produciren sind inwner beisammen, und dies ist ko, woran die Identität des Bewustssenns sich hält.)

Dieses entgegengesezte ist nothwendig in Bezies bung

hung auf die bestimmte Eigenschaft; und diese ist in Beziehung auf jenes zu fällig. Es ist ferner, gerade wie die Eige schaft, entgegengesezt dem Ich, und daher, wie sie, Nicht = Ich, aber ein nothwendiges Nicht= Ich.

Mber die Eigenschaft, als bestimmtes, und in wiefern fie dies ift, - alfo, als etwas, gegen welches bas Ich fich blos leidend verhalt, - muß von dem Ich aus= geschlossen werden, nach den obigen Erbrterungen; und bas 3ch, wenn und inwiefern es als auf ein bestimmtes reflektirt, wie hier geschieht, muß baffelbe von fich aus= fchlieffen. Dun fchließt bas Ich in ber gegenwartigen Reflexion auch noch ein anderes Nicht=Ich, als bestimmt, und nothwendig von fich aus. Mithin muß diefes beides auf einander bezogen, und sonthetisch vereinigt werden. Der Grund der Bereinigung ift der, daß beide Nicht = 3ch bemnach in Beziehung auf das Ich eins und eben daffelbe find; der Unterscheidungsgrund der: die Eigenschaft ift sufallig, fie konnte auch anders fenn, bas Substrat aber, als folches, ift in Beziehung auf die erftere noth= wendig da. - Beide find vereinigt, d. i. fie find in Begiehung auf einander nothwendig und zufällig: die Gigen= schaft muß ein Substrat haben, aber bem Substrat muß nicht diese Eigenschaft zukommen. Gin foldes Berhalt= niß des Bufalligen zum Rothwendigen in der funthetischen Einheit nennt man das Berhaltnif der Gubftantiali= tat. - (B entgegengesest B. Das leztere B ift gar nicht im 3ch. - A + B ift bestimmt burch B. Das in bas 3ch aufgenommne an fich vollkommen bestimmte Bild mag immer bestimmt fenn fur bas Ich; bem Dinge ift die darinn

darinn ausgedrüfte Eigenschaft zufällig. Gie konnte ihm auch nicht zukommen.)

Es muß reflektirt werden auf bas im vorigen Geschäft ausgeschloffne B, bas wir als bas nothwendige Nicht = 3ch, im Gegenfage des im Ich enthaltnen zufälligen fennen. Es folgt aus diefer Reflexion sogleich, daß bas vorher als Totalitat gesezte A + B nun nicht mehr Totalitat, d. i. daß es nicht mehr das alleinig im Ich enthaltne, und infofern zufällige fenn fonne. Es muß durch das nothwendige bestimmt werden. Buforderft, die Eigenschaft, bas Merkmal, Bild, oder wie man es nennen will, muß dadurch bestimmt mers ben. Gie war gefest, als bem Dinge zufällig, bas lege tere als nothwendig; fie find bemnach vollig entgegenge= Jest muffen fie, so gewiß über beide durch das Ich reflektirt werden foll, in diefem einen und eben bemfelben Ich vereinigt werden. Dies geschieht durch absolute Spon= taneitat des Ich. Die Bereinigung ift lediglich Produkt bes Ich; fie wird gesegt, beißt, es wird ein Pro= buft durch das Jeh gesegt. — Mun wird das Ich seines handelns unmittelbar fich nie bewußt, sondern nur in dem Produkte, und vermittelft des Produkts. Die Bereinigung beider muß daber felbst als zufällig gefegt werden; und da alles zufällige gefegt wird, als entstan= ben durch Sandeln, muß sie selbst gesezt werden, als ent= ftanden durch handeln. - Dun fann das, was in feis nem Dasenn selbst zufällig ift, und abhängig von einem andern, nicht als handelnd gesegt werden; mithin nur bas Nothwendige. Auf das Nothwendige wird in der Refles

rion, und durch sie der Begriff des Handelns übertragen, der eigentlich nur in dem restektirenden selbst liegt, und das Jufällige wird gesezt als Produkt desselben, als Aeusserung seiner freien Thätigkeit. Ein solches synthetisches Verhältniß heißt das der Wirksamkeit, und das Ding in dieser synthetischen Bereinigung des Nothwendigen und Zufälligen in ihm betrachtet, ist das wirkliche Ding.

(Wir machen bei diesem hochst wichtigen Punkte einige Anmerkungen.

- 1.) Die so eben aufgezeigke Handlung des Ich ist offenbar eine Handlung durch die Einbildungskraft in der Anschauung; denn theils vereinigt das Ich völlig entgegengesetzes, welches das Geschäft der Einbildungs= kraft ist; theils verliert es sich selbst in diesem Hanzdeln, und trägt dasjenige, was in ihm ist, über auf das Objekt seines Handelns, welches die Anschauung charakterisirt.
- 2.) Die sogenannte Kategorie der Wirksamkeit zeigt sich demnach hier, als lediglich in der Einbildungsstraft entsprungen: und so ist es, es kann nichts in den Verstand kommen, ausser durch die Einbildungskraft. Welche Aenderung der Verstand mit jenem Produkte der Einbildungskraft vornehmen werde, läßt sich schon hier voraussehen. Wir haben das Ding gesezt, als frei handelnd, und ohne alle Regel, (wie es denn auch wirklich, so lange der Verstand seine Handelsweise nicht umfaßt, und begreift, im Bewußtseyn gesezt wird, als Schikfal mit allen seinen möglichen Modisikatios nen;) weil die Einbildungskraft ihr eignes freies Hans

Handeln darauf überträgt. Es fehlt das Gesezmäßis ge. Wird der gebundne Verstand auf das Ding sich richten, so wird dasselbe nach einer Regel wirken, so wie er felbst.

- 3.) Kant, der die Kategorien ursprünglich als Denkformen erzeugt werden läßt, und der von seiz nem Gesichtspunkte aus daran völlig Recht hat, bedarf der durch die Einbildungskraft entworfnen Schemate, um ihre Anwendung auf Objekte möglich zu machen; er läßt sie demnach eben sowohl, als wir, durch die Einbildungskraft bearbeitet werden, und derselben zuz gänglich sehn. In der Wissen, auftelehre entstehen sie mit den Objekten zugleich, und, um dieselben erst möglich zu machen, auf dem Boden der Einbilzdungskraft selbst.
- 4.) Maimon sagt über die Kategorie der Wirfsfamseit dasselbe, was die Wissenschaftslehre sagt: nur nennt er ein solches Verfahren des menschlichen Geistes eine Täuschung. Wir haben anderwärts gesehn, daß dassenige nicht Täuschung zu nennen sen, was den Gezsen des vernünftigen Vesens angemessen ist, und nach denselben schlechthin nothwendig ist, und nicht vermies den werden kann, wenn wir nicht aushören wollen, vernäustige Wesen zu senn. Aber der eigentliche Streitpunkt liegt im solgenden: "Mögt ihr doch imzmer," würde Maimon sagen, "Geseze des Denkens ma priori haben, wie ich euch als erwiesen zugestehe," (welches allerdings viel zugestanden ist, denn wie mag doch ein blosses Geses im menschlichen Geiste vorhanden

fenn, ohne Anwendung, eine leere Form ohne Stoff?) njo konnt ihr dieselben auf Dbjekte, doch nur vermit= telft der Einbildungskraft anwenden; mithin muß im "Geschäft der Anwendung in derfelben Dbjekt und Ge= nfez zugleich fenn. Wie kommt fie doch zum Objekte?" Diese Frage kann nicht anders beantwortet werden, als fo: sie muß es felbst produciren, (wie in der Wiffens schaftslehre aus andern Grunden gang unabhängig von jenem Bedürfniß schon dargethan worden ift.) - Der burch ben Buchstaben Kants allerdings bestätigte, feinem Geifte aber vollig widerstreitende Errthum liegt demnach blos darin, daß das Objekt etwas anderes senn foll, als ein Produkt der Einbildungsfraft. hauptet man dies, so wird man ein transcendenter Dogmatiker, und entfernt fich ganglich vom Geifte der fritischen Philosophie.

fezes der Wirksamkeit bezweifelt; er konnte nach seinen Grundsägen die Anwendbarkeit aller Geseze a priori bezweiselt haben. — So Hume. Er erinnerte: ihr selbst send es, die ihr den Begriff der Wirksamkeit in euch habt, und ihn auf die Dinge übertraget; mithin hat eure Erkenntniß keine objektive Gültigkeit. Kant gesteht ihm den Vordersaz nicht nur für den Begriff der Wirksamkeit, sondern für alle Begriffe a priori zu; aber er lehnt durch den Erweiß, daß ein Objekt ledigelich süch sie ein mögliches Subjekt senn könne, seine Folgezung ab. Es blieb in diesem Streite unberührt, durch welches Vermögen des Subjekts das im Subjekt liez gende

gende auf bas Objekt übertragen werde. Lediglich durch die Ginbildungsfraft wendet ihr das Gefes der Wirksamkeit auf Dbjekte an, erweißt Daimon, mithin hat eure Erfenntniß feine objeftive Gultigfeit, und die Amvendung eurer. Denkgeseze auf Objekte ift eine blosse Täuschung. Die Wissenschaftslehre gesteht ihm ben Bordersag nicht nur fur bas Gesez der Wirksam= keit, sondern für alle Geseze a priori zu, zeigt aber durch eine nahere Bestimmung des Objekts, welche schon in der Kantischen Bestimmung liegt, daß unfre Erfenntniß gerade barum objektive Gultigfeit habe, und nur unter dieser Bedingung fie haben fonne. -Co geht ber Skepticismus, und der Rriticismus jeder seinen einformigen Weg fort, und beide bleiben fich felbst immer getren. Man kann nur febr uneigentlich fagen, daß der Kritiker den Skeptiker widerlege. Er giebt vielmehr ihm ju, was er fordert, und meiftens noch mehr, als er fordert; und beschränkt lediglich die Ausprüche, die derselbe meistentheils gerade wie der Dogmatiker auf eine Erkenntniß des Dinges an fich macht, indem er zeigt, daß diese Ansprüche ungegrun= det find.)

Das was wir jezt als Aleusserung der Thatigkeit des Dinges kennen, und was durch die übrigens freie Thas tigkeit deffelben vollkommen bestimmt ift, ist gesezt in das Ich, und ist bestimmt für das Ich, wie wir oben gese= hen haben. Demnach ist mittelbar das Ich selbst dadurch bestimmt; es hort auf Ich zu senn, und wird selbst Produft des Dinges, weil das, dasselbe ausfüllende und

virkt durch, und vermittelst dieser seiner Neusserung auf das Ich selbst, und das Ich ist gar nicht mehr Ich, das durch sich selbst gesezte, sondern es ist in dieser Bestimmung das durch das Ding gesezte. (Die Einwirkung des Dinges auf das Ich, oder der physische Einfluß der Lockianer, und der neuern Eklektiker, die aus den ganz heterogenen Theilen des Leibnitzischen, und Lockischen Speschens ein unzusammenhäugendes Ganzes zusammensezen, welcher aber von dem gegenwärtigen Gesichtspunkte aus, aber auch nur von ihm aus, völlig gegründet ist.) — Das aufgestellte sindet sich, wenn auf A + B bestimmt durch B restektivt wird.

So kann es nicht senn, daher muß A + B bestimmt durch B wieder in das Ich gesezt, oder nach der Formel, bestimmt werden durch A.

Jufdrderst A, d. i. die in dem Ich durch das Ding hervorgebracht senn sollende Wirkung wird gesezt in Rüfsicht auf das Ich, als zufällig. Demnach wird dieser Wirkung im Ich, und dem Ich selbst, inwiesern es durch sie bestimmt ist, entgegengesezt ein nothwendig in sich selbst und durch sich selbst sevendes Ich, das Ich an sich. Gerade wie oben dem zufälligen im Nicht = Ich das noth= wendige, oder das Ding an sich entgegengesezt wurde, so wird hier dem zufälligen im Ich das nothwendige oder das Ich entgegengesezt, und dieses ist gerade wie das obige Produkt des Ich selbst. Das nothwendige ist Substans, das zufällige ein Accidens in ihm. — Beide, das zufällige, und das nothwendige mussen sprehe

vereinigt gefegt werben, als ein und eben baffelbe Ich. Mun find fie abfolut entgegengefest, mithin nur burch abs folute Thatigkeit des Ich zu vereinigen, welcher, wie oben, bas Ich fich nicht unmittelbar bewußt wird, fon= bern fie überträgt auf die Dbiefte der Reflexion, bemnach das Berhaltniß der Wirksamkeit zwischen beiden fegt. Das zufällige wird bewirftes burch die Thatigfeit des abfoluten Ich im Reflektiren, eine Meufferung bes Ich, und insofern etwas wirkliches für daffelbe. Daß es bewirktes des Nicht = Ich seyn sollte, davon wird in diefer Reflerion vollig abstrahirt, benn es kann etwas nicht zu= gleich bewirktes des Ich, und feines entgegengesezten des Dicht = 3ch fenn. Dadurch wird nun ausgeschloffen bom Ich das Ding mit feiner Menfferung, und demfelben vollig entgegengesezt. — Beibe, Ich und Nicht = Ich existia ren an sich nothwendig, beide vollig unabhangig von ein= ander; beide auffern fich in diefer Unabhangigkeit, jedes , burch seine eigne Thatigkeit und Kraft , die wir noch nicht unter Geseze gebracht haben, die demnach noch im= mer vollig frei find.

Es ist jezt deducirt, wie wir dazu kommen, ein hans delndes Ich, und ein handelndes Nicht = Ich entgegen zu sezen, und beide zu betrachten, als völlig unabhänsgig von einander. I Insofern ist das Nicht = Ich über= haupt da, und ist durch sich selbst bestimmt; daß es aber durch das Ich vorgestellt wird, ist zufällig für dasselbe. Eben so ist das Ich vorgestellt wird, ist zufällig für dasselbe, daß es aber das Nicht = Ich vorstellt, ist zufällig für dasselbe. Die Aeusserung des Dinges in der Erscheinung

ist Produkt des Dinges; diese Erscheinung, inwiesern sie für das Ich da ist, und durch dasselbe aufgefaßt wird, ist Produkt des Ich.

Das Ich kann nicht handeln, ohne ein Objekt zu has ben; also durch die Wirksamkeit des Ich wird die des Nicht = Ich gesezt: das Nicht = Ich kann wirken, aber nicht für das Ich, ohne daß das Ich auch wirke; das durch, daß eine Wirksamkeit desselben für das Ich gesetzt wird, wird zugleich die Wirksamkeit des Ich gesezt. Die Leusserungen beider Kräfte sind daher nothswendig synthetisch vereinigt, und der Grund ihrer Verseinigung (das, was wir oben ihre Harmonie nannten) muß aufgezeigt werden.

Die Bereinigung geschieht durch absolute Spontaneistät, wie alle Bereinigungen, die wir bis jezt aufgezeigt haben. Was durch Freiheit gesezt ist, hat den Charakster der Zufälligkeit; demnach muß auch die gegenwärtige synthetische Einheit diesen Charakter haben. — Oben wurde das Handeln übertragen; dies ist demnach schon gesezt, und kann nicht abermals gesezt werden; bleibt die zufällige Einheit des Handelns, d. i. das ohngesähre Zusammentressen der Wirksamkeit des Ich und des Nichtzsch in einem dritten, das weiter gar nichtsist, noch sehn kann, als das, worin sie zus sammentressen; und welches wir indessen einen Punkt nennen wollen.

S. 4. Die Anschauung wird bestimmt in der Zeit, und das angeschaute im Raume.

Die Anschauung soll senn im Ich, ein Accidens

des Ich, nach dem vorherigen S., das Ich muß dems nach sich sezen, als das anschauende; es muß die Anschauung in Rüksicht auf sich selbst bestimmen: ein Saz, der im theoretischen Theile der Wissenschaftslehre postulirt wird, nach dem Grundsaze: nichts kommt dem Ich zu, als dassenige, was es in sich selbst sezt.

Wir verfahren hier nach dem gleichen Schema der Untersuchung, wie im vorherigen S., nur mit dem Unsterschiede, daß dort von etwas, von einer Anschauung, hier aber lediglich von einem Verhältnisse, von eisner spnthetischen Vereinigung entgegengesezter Anschauunz gen die Rede seyn wird; mithin da, wo dort auf Ein Glied reslectirt wurde, hier auf zwei entgegengesezte in ihrer Verbindung wird reslectirt werden mussen; demenach hier durchgängig dreifach seyn wird, was dort einz sach war.

I) Die Anschauung, so wie sie oben bestimmt worsben, d. i. die synthetische Bereinigung der Wirksamkeit des Ich, und Nicht-Ich durch das zufällige Zusammenstressen in Einem Punkte wird gesezt, und aufgenommen in das Ich heißt nach der nun sattsam bekannten Bedeutung: sie wird gesezt, als zufällig. — Es ist wohl zu merken, daß nichts von dem einmal in ihr festzgesezten verändert werden darf, sondern alles sorgkältig beibehalten werden muß. Die Auschauung wird nur weister bestimmt; aber alle einmal gesezte Bestimmungen bleiben.

Die Anschauung X wird als Anschauung als zufällig gesezt, heißt: es wird ihr eine andere Anschauung

— nicht etwa ein anderes Objekt, eine andere Bestims mung, u. dergl. sondern, worauf hier alles ankommt, eine vollkommen wie sie bestimmte andere Anschaunng — Y entgegengeset, die im Gegensaze mit der erstern nothwendig, und die erstere im Gegensaze mit ihr zufällig ist. Y ist insofern von dem in X anschauenden Ich vollig ausgeschlossen.

X fällt als Anschauung — nothwendig in einem Punkt; Y als Anschauung gleichfalls, aber in einen dem erstern entgegengesezten, und also von ihm völlig versschiednen. Der eine ist nicht der andre.

Es fragt sich nur, welches denn die Nothwendigkeit sen, die der Anschauung Y in Beziehung auf X und die Zusälligkeit, die der Anschauung X in Beziehung auf Y zugeschrieben werde. Folgende: die Anschauung Y ist mit ihrem Punkte nothwendig synthetisch vereinigt, wenn X mit dem ihrigen vereinigt werden soll; die Möglichkeit der synthetischen Bereinigung X und ihres Punktes sezt die Bereinigung der Anschauung Y mit ihrem Punkte voraus; nicht aber umgekehrt. In den Punkt, in welzchem X gesezt wird, läßt sich, — so sezt das Ich — auch eine andere Anschauung sezen; in denjenigen aber, in welchem Y gesezt ist, schlechthin keine andre, als Y, wenn K als Anschauung des Ich soll gesezt werden können.

Nur inwiesern diese Zufälligkeit der Synthesis ges
fest wird, ist X zu sezen, als Anschauung des Ich;
und nur inwiesern dieser Zufälligkeit die Noshwendigkeit

der gleichen Synthesis entgegengesezt wird, ist sie selbst

gu fegen.

(Es bleibt dabei freilich Die weit schwierigere Frage zu beantworten übrig, wodurch denn der Punkt X noch anders bestimmt, und bestimmbar sehn moge, benn burch die Anschauung X und der Punkt Y anders, benn durch die Anschauung Y. Bis jest ift biefer Punkt noch gar weiter nichts, als dasjenige, worinn eine Wirksamkeit des Ich und Nicht = Ich zusammentreffen; eine Synthe: fis, durch welche die Anschauung, und welche allein durch die Anschauung möglich wird, und so und nicht anders ift er im vorigen S. aufgestellt worden. Run ift klar, daß, wenn der Punkt X gefegt werden foll als derjenige, in welchem auch eine andere Unschauung fich sezen laffe, ber Punkt Y aber im Gegenfage als berjenige, in welchem keine andere fich fezen laffe, beide von ihren Un= schauungen sich absondern, und unabhängig von ihnen fich von einander muffen unterscheiden laffen. Die bies möglich sen, laßt sich hier freilich noch nicht einsehen; wohl aber foviel, daß es möglich fenn muffe, wenn je eine Anschauung dem Ich zugeschrieben werden solle.)

II.) Wird A gesezt als Totalität, so wird B ausgesschlossen. Bedeutet A das durch Freiheit zu bestimmende Bild, so bedeutet B die ohne Zuthun des Ich bestimmte Eigenschaft. — In der Anschauung X, inwiesern sie überhaupt eine Anschauung senn soll, wird nach dem vorigen S. ein bestimmtes Objekt X ausgeschlossen; so auch in der ihr entgegengesezten Anschauung Y. Beide Obsiekte sind als solche bestimmt, d. h. das Gemüth ist in

Apschanung derselben genöthigt, sie gerade so zu sezen, wie es sie sezt. Diese Bestimmtheit muß bleiben, und es ist nicht die Rede davon, sie zu andern.

Aber welches Verhältniß unter den Anschauungen ist, dasselbe ist nothwendig auch unter den Objekten. Mithin muste das Objekt X in Beziehung auf Y zufällig, dieses aber in Beziehung auf jenes nothwendig senn. Die Bestimmung des X sezt nothwendig die des Y vorzaus, nicht aber umgekehrt.

Run aber find beide Objefte, als Dbjefte ber Unschauung überhaupt, vollkommen bestimmt, und das geforderte Berhaltniß beider zu einander kann auf diese Bestimmtheit sich nicht beziehen, sondern auf eine andere noch völlig unbekannte; auf eine solche, durch welche etwas nicht ein Objekt überhaupt, sondern nur ein Objekt einer von einer andern Anschauung gu unter= schelbenden Anschauung wird. Die geforderte Bestim= mung gehört nicht. zu den innern Bestimmungen bes Objekts (inwiesern von ihm ber Gaz A = A gilt) fondern sie ift eine auffere. Da aber ohne die geforderte Unterscheidung es nicht möglich ift, daß eine Anschauung in das Ich gesezt werde, jene Bestimmung aber die Bedingung der geforderten Unterscheidung ift, fo ift das Db= jeft nur unter Bedingung biefer Bestimmtheit Dbjeft der Unschauung, und fie ift ausschlieffende Bedingung aller Anschauung. Wir nennen das unbekannte, burch melches das Dbjekt bestimmt werden foll, indeffen O, die Art, wie Y baburch bestimmt ift z, die wie X badurch bestimmt ift, v.

Das gegenseitige Verhältniß ist folgendes: X muß gesezt werden, als synthetisch zu vereinigend mit vi, oder auch nicht; also auch v. als synthetisch zu vereinizgend mit X, oder mit jedem and ru Objekte: Y dagegen als durch eine Synthesis nothwendig mit z vereinigt, wenn X mit v vereinigt werden soll. — Indem v als zu vereinigt met Mit X gesezt wird, oder auch nicht, wird Y nothwendig gesezt, als vereinigt mit z, und daraus geht zugleich folgendes hervor: jedes mögliche Objekt ist mit v zu vereinigen, nur nicht Y, deun es ist schon unzertrennlich vereinigt. So auch X ist mit jezdem möglichen O zu vereinigen, nur nicht mit z, denn mit diesem ist Y unzertrennlich vereinigt; von diesem ist es dahero schlechthin ausgeschlossen.

X und Y sind vom Ich völlig ansgeschlossen, das Ich vergist und verliert sich selbst ganzlich in ihrer Unzschauung; das Berhältniß beider also, von welchem hier die Rede ist, läßt sich schlechterdings nicht von dem Ich ableiten, sondern es muß den Dingen selbst zugezschrieben werden — es erscheint dem Ich, als nicht abhängig von seiner Freiheit, sondern als bestimmt durch die Dinge. — Das Berhältniß war; weil z mit Y verzeinigt ist, ist X davon schlechthin ausgeschlossen. Dies auf die Dinge übertragen, muß ausgedrüft werden: Y schließt X von z aus, es bestimmt dasselchlossen ste, gehe es bis c, so wird X vir die dahin ausgeschlossen, u. s. f. Da es aber gar keinen andern Grund giebt, warum X nicht mit z vereinigt werden kann, ausser

den, daß es durch Y davon ausgeschlossen wird, und da das begründete offenbar nicht weiter gilt, als der Grund, fo geht X bestimmt da an, wo Y aufhort es auszufalieffen, oder wo Y ein Ende hat; und es fommt ih= nen baber Continuitat gu.

Diefes Musschlieffen, Diefe Continuitat ift nicht mog= lich, wenn nicht beide X und Y in einer gemeinschaftli= chen Sphare find (welche wir hier freilich noch gar nicht kennen) und in derselben in einem Punfte zusammen= treffen. Im Gezen dieser Sphare besteht die sonthetische Bereinigung beider nach bem geforderten Berhaltniffe. Es wird bemnach burch absolute Spontaneitat ber Gin= bildungsfraft eine folche gemeinschaftliche Sphare producirt.

III.) Wird auf das ausgeschlofine B reflektirt, fo wird A badurch ausgeschlossen von der Totalität (vom Ich). Da aber B eben durch die Reflexion in das Ich aufgenommen, mithin selbst mit A vereinigt als Totalitat (als zufällig) gesezt wird, fo muß ein anderes B, in Rukficht auf welches es zufällig ift, ausgeschloffen, oder demfelben als nothwendig entgegengesezt werden. Wir wenden diesen allgemeinen Gaz an auf den gegen= wartigen Fall.

Y ist jezt, laut unsers Erweises, in Rukficht feiner sonthetischen Bereinigung mit einem noch völlig unbekannten O bestimmt; und X ift in Beziehung barauf, und vermittelst beffelben gleichfalls, wenigstens negativ bestimmt; es kann nicht auf die Art, wie Y durch O bestimmt werden, sondern nur auf eine entgegengesezte; es ift ausgeschloffen von der Bestimmung des Y.

Beide muffen, inwiesern sie, was hier geschieht, mit A vereinigt, oder iu das Ich aufgenommen werden sollen, auch in die ser Rüksicht gesezt werden, als zufällig. Das heißt zuförderst, es wird ihnen nach dem im vorigen S. deducirten Verfahren entgegengesezt ein nothwendiges Y und X, in Beziehung auf welche beide zufällig sind — die Substanzen, denen beide zukommen, als Accidenzen.

Dhne uns långer bei diesem Gliede der Untersuchung aufzuhalten, gehen wir sogleich fort zur oben gleichfalls deducirten synthetischen Bereinigung des jezt als zufällig gesezten mit dem ihm entgegengesezten nothwendigen. Nemlich, das im Ich aufgesaßte und insofern zufällige Y ist Erscheinung — bewirktes, Neusserung der nothe wendig vorauszusezenden Kraft Y: X das gleiche; und zwar beide Neusserungen freier Kräfte.

Welches Verhältniß zwischen Y und X als Erscheis nungen ist, dasselbe muß auch zwischen den Kräften senn, die durch sie sich äussern. Die Aeusserung der Kraft Y geschieht demnach völlig unabhängig von der Aeusserung der Kraft X, umgekehrt aber ist die leztere in ihrer Aeusserung abhängig von der Aeusserung der erstern, und wird durch sie bedingt.

Bedingt sage ich, d. h. die Aeusserung von Y bestimmt die Aeusserung X nicht positiv, welche Beshauptung in dem vorher deducirten nicht den mindesten Grund haben würde; es liegt nicht etwa in der Aeusserung Y der Grund, daß die Aeusserung X gerade so, und nicht anders ist: aber sie bestimmt sie negativ,

b. h. es liegt in ihr der Grund, daß X auf eine gewisse be-

Dies scheint bem obigen zu widersprechen. Es, ift ausdruklich gesezt, daß X sowohl als Y sich durch freie Schlechthin uneingeschränkte Wirksamfeit auffern follen. Run foll, wie fo eben gefolgert worden, die Henfferung von X durch die von Y bedingt fenn. Wir konnen dies por der hand nur negativ erflaren. X wirft fo gut, als Y schlechthin, weil es wirft; bemnach ift die Birk= famkeit von Y nicht etwa die Bedingung der Wirksamkeit von X überhaupt und ihrer Form nach; und der Sag ift gar nicht fo zu verstehen, als ob Y X afficire, auf das= felbe wirke, es bringe, und treibe, fich zu auffern. -Ferner, X ift in ber Art und Weise feiner Menfferung vollig frei, so wie Y; also kann das leztere eben so we= nig die Art der Wirksamkeit der erstern, die Materie berfelben, bedingen und bestimmen. Es ift bemnach eine wichtige Frage, welche Beziehung benn nun noch wohl übrig bleiben moge, in welcher eine Wirksamkeit die anbere bedingen tonne.

Y und X sollen beide in einem synthetischen Verhältz nisse zu einem völlig unbekannten Ostehen. Denn beide stehen, laut unsers Erweises, nothwendig, so gewiß dem Ich eine Anschauung zugeeignet werden soll, gegen einanz der selbst in einem gewissen Verhältnisse lediglich in Abz sicht ihres Verhältnisses zu O. Sie mussen demnach beide selbst, und unabhängig von einander in einem Verhältz nisse zu Ostehen. (Die Folgerung ist, wie sie senn wurde, wenn ich nicht wuste, ob A und B eine bestimms te Groffe hatten; aber wuste, daß T groffer sen, als B. Daraus konnte ich sicher folgern, daß allerdings beide ihre bestimmte Groffe haben musten.)

O muß fo etwas fenn, das die Freiheit beiber in ihrer Wirtsamfeit völlig ungeftort lagt, benn beide follen, wie ausdruflich gefordert wird, frei wirfen, und in, bei, und unbeschadet diefer freien Wirkfamkeit mit O fontbes tisch vereinigt fenn. Alles, worauf die Wirksamkeit eis ner Kraft geht, (was Dbiekt berfelben ift, die einzige Art der sonthetischen Bereinigung, Die wir bis jest fen= nen) schränkt burch seinen Widerstand Diefe Wirksamkeit nothwendig ein. Mithin fann O gar feine Kraft, feine Thatigkeit, keine Intension haben; es kann gar nichts wirken. Es hat daher gar feine Realitat, und ift Michte. - Was es etwa doch noch senn moge, werden wir mahra scheinlich in der Zufunft feben. Das oben aufgestellte Berhaltniß war : Y und z find fonthetisch vereinigt, und dadurch wird X von z ausgeschlossen. Wie wir eben ge= feben haben, ift diefe fonthetische Bereinigung des Y mit z durch eigne, freie, ungeftorte Birkfamkeit der innern Rraft Y geschehen; doch ist z keinesweges Produkt dieser Wirtfamkeit felbft, fondern mit demfelben nur nothwenbig vereinigt, muß baher von ihm auch unterschieden wer= den konnen. Dun wird ferner eben durch diese Bereinis gung bie Wirksamkeit bes X und ihr Produkt ausges Schlossen von z, bemnach ift z die Sphare der Birksamfeit von Y-zift, nach obigem, nichts, benn biefe Sphare; es ift gar nichts an fich, es hat keine Mealitat, und es lagt fich ihm gar kein Pradi=

fat beilegen, als das so eben deducirte. — Ferner, zist die Sphäre der Wirksamkeit blos und lediglich von Y, denn dadurch, daß es als solche gesezt wird, wird X und sedes mögliche Objekt davon ausgeschlossen. Die Sphäre der Wirksamkeit von Y oder z bedeuten Eins und eben dasselbe, sie sind völlig gleichgeltend; zist nichts weiter, denn diese Sphäre, und diese Sphäre ist nichts anderes, denn z. zist nichts, wenn Y nicht wirkt, und Y wirkt nicht, wenn z nicht ist. Die Wirksamkeit von Y er füllt z, d. h. sie schließt alles andre davon aus, was nicht die Wirksamkeit von Y ist. (An eine Extenssion ist hier noch nicht zu denken, denn sie ist noch nicht nachgewiesen, und sie soll durch jenen Ausdruk keines= wegs erschlichen werden.)

Geht z bis zum Punkte c d e u. s. f., so ist die Wirksamkeit des X ausgeschlossen bis c d e u. s. f. Da die leztere aber mit z lediglich darum nicht vereinigt werz den kann, weil sie durch Y davon ausgeschlossen wird, so ist nothwendig Continuität zwischen den Sphären der Wirksamkeit beider, und sie treffen in einem Punkte zus sammen. Die Einbildungskraft vereinigt beides, und sezt z und — z, oder, wie wir es oben bestimmten, v = 0.

Aber die Wirksamkeit des X soll unbeschadet der Freischeit desselben ausgeschlossen senn von z. Dieses Ausschliessen geschieht nicht unbeschadet seiner Freiheit, wenn durch die Erfüllung des z durch Y etwas in X negirt, aufgehoben, eine ihm an sich mögliche Kraftausserung uns möglich gemacht wird. Die Erfüllung von z durch seine Wirks

Wirksamkeit muß bemnach gar keine mögliche Neusferung des X senn; es muß in ihm gar keine Tens
denz dafür, und dahin liegen. Z ist schon aus einem
innern in X selbst liegenden Grunde nicht Wirkungssphäre
desselben, oder vielmehr, es liegt in X gar kein Grund,
daß z seine Wirkungssphäre senn konnte; sonst würde das
selbe beschränkt-, und wäre nicht frei.

Mithin treffen beide Y und X zufällig in einem Punkte, der absoluten synthetischen Einheit des absolut entgegengesezten (nach obigem) zusammen, ohne alle gegenseitige Einwirkung, ohne alles Eingreifen in einander.

IV.) A + B soll bestimmt werden durch B. Bisher ist dadurch nur B bestimmt worden; aber mittelbar wird auch A dadurch bestimmt. Dies hieß oben: das, was im Ich ist, und da weiter uichts im Ich ist, als die Ansschauung, — das Ich selbst ist durch das Nicht = Ich bessimmt, und das, was in ihm ist, und dasselbe ausmacht, ist mittelbar selbst ein Produkt desselben. Wir wenden dies auf den gegenwärtigen Fall an.

X ist Produkt des Nicht=Ich, und ist seiner Wirstungssphäre nach bestimmt im Ich; Y gleichfalls, beide durch sich selbst in ihrer absoluten Freiheit. Beide durch ihr zufälliges Zusammentreffen bestimmen auch den Punkt dieses ihres Zusammentreffens, und das Ich verhält das gegen sich blos leidend.

So soll und kann es nicht senn. Das Ich, so gewiß es Ich ist, muß mit Freiheit die Bestimmung entwerfen.
— Dben losten wir im Allgemeinen diese Schwierigkeit auf folgende Weise: Die ganze Reslexion überhaupt auf

etwas als Substanz — auf das daurende, und wirkende, — das dann, wenn es einmal so gesezt ist, freilich in nothwendigem synthetischen Zusammenhange mit seinem Produkte steht, und davon nicht mehr zu trennen ist — hängt von der absoluten Freiheit des Ich ab. Hier wird sie gerade so geldst. Es hängt von der absoluten Feiheit des Ich ab, ob es auf Y und X als auf ein dauerns des, einfaches reslektiren wolle, oder nicht. Nessektirt es darauf, so muß es nach diesem Geseze freilich Y in den Wirkungskreis z und denselben ausfüllend, und in C den Grenzpunkt zwischen dem Wirkungskreise beider sezen; aber es könnte auch nicht so reslektiren, sondern es könnte siatt Y und X jedes mögliche als Subskanz durch absolute Freiheit sezen.

Um dies sich recht deutlich zu machen, denke man sich die Sphäre z, und die Sphäre v als zusammenhängend im Punkte C, wie sie denn wirklich also gesezt worden sind. Das Ich kann in die Sphäre z statt Y sezen ein a und ein b; z zum Wirkungskreise beider machen, und es theisen im Punkte g. Dasjenige, was jezt Wirkungse kreis des a ist, heisse h. Aber es ist eben so wenig gendthigt in h a als untheilbare Substanz zu sezen, sondern es konnte statt desselben auch sezen e und d und demnach h im Punkte e theisen in k und so ins unendliche. Wenn es aber einmal ein a und ein b gesezt hat, so muß es ihnen einen in Einem Punkte zusammenstressenden Wirkungskreis amveisen, nach dem oben deduseirten Geseze.

Diese Zufälligkeit des Y und eben so seines Wirkungs-

Freises für das Ich muß dasselbe durch die Eine bildungskraft wirklich sezen, aus dem schon oft angegebnen Grunde.

Also O wird gesezt als ausgedehnt, zusammens hangend, theilbar in's unendliche, und ist der Raum.

- 1). Indem die Einbildungsfraft, wie sie soll, die Möglichkeit ganz andere Substanzen mit ganz andern Wirskungskreisen in dem Naume z sezt, soudert sie der Raum von dem Dinge, das ihn wirklich ers füllt, ab, und entwirft einen leeren Kanm; aber les diglich zum Versuche, und im Uebergehen, um ihn sogleich wieder mit beliebigen Substanzen, die beliebige Wirkungskreise haben, zu erfüllen. Denmach ist gar kein leerer Kanm, als lediglich in diesem Uebergehen der Eine bildungskraft von der Erfüllung des Raums durch A zur beliebigen Erfüllung des Kaums durch A zur
- 2). Der unendlich kleinste Theil des Raums ist ims mer ein Raum, etwas, das Continuität hat, nicht aber ein blosser Punkt, oder die Grenze zwischen bestimmten Stellen im Raume; und dieses darum, weil in ihm gesezt werden kann, und inwiesern er selbst gesezt wird, wirks lich durch die Einbildungskraft gesezt wird, eine Kraft, die sich nothwendig äussert, und die nicht gesezt werden kann, ohne als sich äussernd gesezt zu werden, laut der im vorigen J. vorgenommenen Synthesis der freien Wirkssamkeit; sie kann sich aber nicht äussern, ohne eine Sphäs re ihrer Neusserung zu haben, die weiter auch nichts ist,

dem eine solche Sphare, laut der in diesem S. vorgenom= menen Synthesis.

- 3). Demnach sind Intensität und Extensität no hwens dig synthetisch vereinigt, und man muß das eine nicht ohne das andre deduciren wollen. Jede Kraft erfüllt (nicht durch sich selbst, sie ist nicht im Raume, und ist an sich, ohne eine Neusserung, gar Richts) aber durch ihr nothwendiges Produkt, welches eben der synthetische Bereinigungsgrund der Jutensität und Extensität ist, noths wendig eine Stelle im Raume; und der Raum ist nichts weiter, als das durch diese Produkte erfüllte oder zu ers füllende.
- 4). Ausser den innern Bestimmungen der Dinge, die sich aber lediglich auf das Gefühl (des mehrern oder minstern Gefallens oder Miskallens) beziehen, und dem theosretischen Vermögen des Ich gar nicht zugänglich sind, z. B. daß sie bitter, oder süß, rauh oder glatt, schwer oder leicht, roth oder weiß u. s. f. sind, und von denen man demnach hier völlig abstrahiren muß, sind die Dinge durch gar nichts zu unterscheiden, als durch den Raum, in welchem sie sich besinden. Daszenige also, was den Dingen so zukommt, daß es ihnen, und gar nicht dem Ich zugeschrieben wird, aber doch nicht zu ihrem innern Wesen gehört, ist der Raum, den sie einnehmen.
- 5) Aber aller Naum ist gleich, und durch ihn ist demt nach auch keine Unterscheidung, und Bestimmung möglich, ausser unter der Bedingung, daß schon ein Ding — Y in einem gewissen Raume gesezt, und dieser dadurch besimmt, und charakterisirt sep, und nun von X gesagt werde:

werde: es ift in einem andern Raume - (verftebt fich, als Y). Alle Raumbestimmung fest einen erfull= ten, und durch die Erfüllung bestimmten Raum voraus. - Gezet A in den unendlichen leeren Raum; es bleibt fo unbestimmt, als es war, und ihr konnt mir die Fra= ge, wo es fen, nicht beantworten, benn ihr habt feinen bestimmten Punkt, nach welchem ihr meffen, von wel= chem aus ihr ench prientiren fonntet. Die Stelle, mel= che es einnimmt, ift burch nichts bestimmt, als durch A, und A ift durch nichts bestimmt, als burch feine Stelle. Mithin ift ba schlechthin keine Bestimmung als lediglich, weil und inwiefern ihr eine fezet : es ift eine Synthefis burch absolute Spontaneitat. - Um es sinnlich auszu= brufen: A konnte fich, fur irgend eine Intelligenz, Die einen Punkt, von welchem, und einen Punkt, zu wel=. chem im Gefichte hatte, unaufhörlich im Raume fortbewegen, ohne daß ihr es bemerktet, weil fur euch feine folche Punkte da find, sondern nur der grenzenlose, leere Raum. Für euch wird es daher immer in feiner Stelle bleiben, so gewis es im Raume bleibt, denn es ift in ihr, absolut dadurch, daß ihr es in fie fest. Gezet B daneben; dieses ift bestimmt, und wenn ich euch frage, wo es fen, so antwortet ihr mir: neben A; und ich bin dadurch allerdings befriediget, wenn ich nur nicht weiter frage; aber wo ift benn A? Gezet neben B C.D E, u. f. f. ins unbedingte, fo habt ihr fur alle diefe Gegen= stånde relative Ortsbestimmungen; aber ihr mogt ben Ranm erfüllen, so weit ihr wollt, so ist diefer erfüllte Raum doch immer ein endlicher, ber zum unendlichen gar

kein Verhältniß haben kann, und mit welchem es bestänz dig fort die gleiche Bewandniß hat, wie mit A. Er ist bestimmt, lediglich weil ihr ihn bestimmt habt, kraft en= rer absoluten Synthesis. — Eine handgreisliche Bemerskung, wie mir es scheint, von welcher aus man schon längst auf die Idealität des Raums hätte fallen sollen.

- 6). Das Objekt der gegenwärtigen Anschauung wird, als solches, dadurch bezeichnet, daß wir es in eisnen Raum, als leeren Raum, durch die Einbildungsstraft sezen; aber dies ist, wie gezeigt worden, nicht mögslich, wenn nicht ein schon erfüllter Raum vorausgesezt wird. Eine abhängige Succession der Raumerfüllung; in welcher man aber, aus Gründen, die tiefer unten sich zeigen werden, immer wieder zurüfgehen kann.
- (V.) Die Freiheit des Ich sollte dadurch wieder herges stellt, und das Nicht : Ich (die Bestimmung des Y und des X im Naume) als zufällig gesezt werden, daß das Ich gesezt würde, als frei mit z. Y zu verbinden, oder auch a b c u. s. f. nund dadurch, daß diese Freiheit gesezt wurde, zeigte sich erst O als Naum. Diese Art der Zufälligkeit, ist ausgemittelt, und sie bleibt; aber es ist die Frage, ob die Schwierigkeit dadurch befriedigend ges löst worden.

Zwar ist das Ich überhaupt frei, im Raume Y. X oder a b c u. s. f. zu sezen: aber wenn es auf X als Substanz restektiren soll, von welcher Boraussezung wir ausgegangen sind, so muß es nothwendig, laut des oben aufgezeigten Gesezes, Y als bestimmte Subssanz, und dasselbe als durch den Raum z bestimmt, ses

gen; es ift baber unter jener Bedingung nicht frei. ner ift es fobann auch in Abficht ber Ortsbestimmung von X bestimmt, und nicht frei; es muß daffelbe neben Y fezen. Das Ich bleibt bemnach, unter der zu Anfange bes S gemachten Voraussezung bestimmt und gezwungen. Alber es muß frei fenn: und der noch fortdauernde Wi= derspruch muß geloft werden. Er lagt fich nur folgen= bermaaffen lofen. Y und X muffen beide noch auf eine andere Art bestimmt, und entgegengesest senn, auffer burch ihre Bestimmtheit, und Bestimmbarkeit im Raume, benn beibe murben oben abgesondert von ihrem Raume, dem= nach gesezt, als etwas für sich beste ndes, und für sich unterschiedenes von jebem andern. Gie muffen noch an= derweitige charafteristische Merkmale haben, fraft welcher von ihnen der Sag A = A gilt, z. B. X fen roth, Y gelb u. dergl. Run bezieht fich die Regel der Ortobe= ffimmung gar nicht auf diese Merkmale, und es ift nicht gesagt, daß Y als gelbes das im Raume bestimmte, und X als rothes das nach jenem im Raume bestimmbare senn folle; sondern fie geht auf Y als auf ein bestimmtes. und in feiner andern Rufficht, auf X als auf ein be= stimmbares, und in feiner andern Rufficht; fie fagt, daß bas Objeft ber zu sezenden Anschauung nothwendig ein be= ftimmbares fenn muffe, und fein bestimmtes fenn fonne, und daß ihm ein bestimmtes entgegengesezt werden muffe, bas insofern kein bestimmbares senn konne. Db eben X als anderweitig durch seine innern Merkmale bestimmtes; oder Y als durch die seinigen bestimmtes, - bestimm= bares ober bestimmtes im Raume senn solle, bleibt da=

durch gänzlich unentschieden. Und hier hat denn die Freis heit ihren Spielraum; sie muß ein bestimmtes, und ein bestimmbares entgegensezen; aber sie kann unter anderzweitig entgegengesezten zum bestimmten machen, welches sie will, und zum bestimmbaren, welches sie will. Es ist lediglich von der Spontaneität abhängig, ob X durch Y oder Y durch X bestimmt werde.

(Es ist gleichgültig, welche Reihe im Raume man beschreibe, ob von A zu B oder umgekehrt; ob man B neben A seze, oder A neben B, denn die Dinge schliessen sich im Raume wechselseitig aus).

VI). Das Ich kann zum bestimmten, oder bestimms baren machen, welches es will, und cs sezt diese seine Freiheit durch die Einbildungskraft auf die so eben angezzeigte Art. Es schwebt zwischen Bestimmtheit, und Bezstimmbarkeit, schreibt beiden beides, oder, was das gleische heißt, keinem keines zu. Aber, so gewiß eine Ansschauung, und ein Objekt einer Anschauung vorhanden senn soll, muß, laut dem Geseze, von welchem wir ausgegangen sind, das Ich Eins von den beiden an sich bestimmten zum bestimmbaren im Raume machen.

Warum es eben X oder Y oder jedes mögliche andre als bestimmbares seze, darüber läßt sich kein Grund ans führen, und es soll gar keinen solchen Grund geben, denn es wird durch absolute Spontaneität gehandelt. Dieses nun zeigt sich durch Zufälligkeit. Nur hat man wohl zu merken, worin eigentlich diese Zufälligkeit liege.

Durch Freiheit wurde ein bestimmbares, deffen Be-

stimmbarkeit als solche nach dem Geseze nothwendig ist, und welches als Objekt der L'nschanung ein bestimmbares seyn muß, gesezt; im Geseztsenn, oder Dasenn des Bestimmbaren liegt demnach die Zufälligkeit. Das Sezen des Bestimmbaren wird ein Accidens des Ich, wels ches selbst, zum Gegensaze, gesezt wird als Substanz, nach der im vorigen S. angeführten Regel.

VII.) Gerade wie im vorigen S. bei dem gegemwars tigen Punkte unsers synthetischen Berfahrens überhaupt, fo find auch bier Ich und Richt = Ich vollig entgegenge= fezt, und von einander unabhängig. Innere Rrafte im Nicht = Ich wirken mit absoluter Freiheit, erfüllen ihre Wirkungsiphare, fallen zufällig in Ginem Punkte gufam= men, und schlieffen badurch gegenseitig unbeschadet ber Freiheit beider, fich aus von ihren Wirfungespharen, oder wie wir jezt wiffen, aus ihren Raumen. — Das Ich fest als Substang, was es will, theilt gleichsam ben Raum aus an Substanzen, wie es will; bestimmt fich felbst durch absolute Freiheit, mas es zu dem im Raume bestimmten, mas es in ihm jum bestimmbaren machen wolle; oder wahlt durch Freiheit nach welcher Richtung es den Raum durchlaufen wolle. Dadurch ift aller 3u= fammenhang zwischen dem Ich und Nicht = Ich aufgeho= ben; beide hangen durch nichts mehr zusammen, als durch den leeren Raum, welcher aber, da er vollig leer, und gar nichts weiter fenn foll, als die Sphare, in welche bas Nicht = Ich frei seine Produkte realiter, und das Ich gleichfalls frei seine Produkte, als erdichtete Produkte eines Nicht = 3ch, idealiter fest, feins von beiden be=

schränkt, noch sie an einander knüpst. Das Entgegenges sezis In, und dies unabhängige Dasenn des Ich, und des Micht Sch ist erklärt, nicht aber die geforderte Harmosnie zwis hen beiden. — Den Raum nennt man mit Recht die Form. d. i. die subjektive Bedingung der Möglichkeit der äussern Anschanung. Siebt es nicht noch eine Form der Anschanung, so bleibt die geforderte Harmonie zwissschen der Borstellung, und dem Dinge, die Beziehung derselben auf einander, demnach auch sogar ihre Entgezgensezung durch das Ich, unmöglich. Wir sezen unsern Weg fort, und werden auf ihm ohne Zweisel diese Form kinden.

## VIII.)

- 1). Y und X in allen ihren möglichen Verhältz nissen und Beziehungen unter einander, so auch in ihrem Verhältnisse zu einander im Manme, — beide sind Produkte der freien Wirksamkeit des vom Ich völlig unabhängigen Nicht = Ich. Sie sind dieses aber nicht, und sind überhaupt gar nicht für das Ich, ohne eine eigne freie Wirksamkeit desselben von seiner Seite.
- 2). Diese Wirksamkeit beider, des Ich, und Nicht. Ich, muß Wechselwirksamkeit senn, d. i. die Aensserungen beider mussen zusammentressen in einem Punkte: der absoluten Synthosis beider durch die Ei bildungskraft. Diesen Vereinigungspunkt sezt das Ich durch sein absolutes Vermögen, und es sezt ihn, als zufällig, d. i. das Zusame

mentreffen der Birksamkeit beider ents gegengefezten ift zufällig, laut bes vorigen S.

- 3). So wie eins von beiden Y oder X gesezt werz den soll, muß ein solcher Puukt gesezt werden. Es wird ein Objekt gesezt, heißt, es wird mit einem solchen Punkte, und vermittelst seiner mit einer Wirssamkeit des Ich synthetisch vereinigt.
- 4). Das Ich schwebt in Rufsicht der Bestimmt= heit oder Unbestimmtheit des Y oder X frei zwischen entgegengesezten Richtungen, heißt demnach: es hångt lediglich von der Spontaneität des Ich ab, ob es Y oder X mit dem Punkte, und das durch mit dem Ich sonthetisch vereinigen werde.
- 5). Diese so bestimmte Freiheit des Ich muß ge=
  fezt werden durch die Einbildungskraft; die blosse
  Moglichkeit einer Synthesis des Punktes und
  einer Wirksamkeit des Nicht = Ich muß gesezt wer=
  den. Dies ist nur möglich unter der Bedingung,
  daß der Punkt von der Wirksamkeit des
  Nicht=Ich abgesondert gesezt werden konne.
- 6). Aber ein solcher Punkt ist gar nichts, denn eine Sputhesis der Wirksamkeit des Ich und Nicht= Ich; mithin kann von ihm nicht alle Wirksamkeit des Nicht = Ich abgesondert werden, ohne daß er selbst gänzlich verschwinde. Dennach wird nur das bestimmte X davon abgesondert, und dagegen ein unbestimmtes Produkt, das a b s n. s. f. senn kann, ein Nicht=Ich überhaupt, mit ihm sputhen tisch vereinigt; das leztere, damit er seinen bestimm-

ten Charakter als synthetischer Punkt behalte. (Daß es so seyn muß, ist aus schon oben angeführten Gründen klar. Das Zusammentressen des X mit der Wirksamkeit des Ich, soviel als mit dem jezt zu untersuchenden Punkte, sollte zufällig seyn, und als solches gesezt werden; das heißt offenbar soviel als, es soll gesezt werden, als damit zu vereinizgend, oder auch nicht, demnach an seiner Stelle jez des mögliche Nicht zuh).

- 7). Das Ich soll, laut unsver ganzen Borausse=
  zung den Punkt mit X wirklich synthetisch vereini=
  gen; denn es soll eine Anschauung von X vorhan=
  den seyn, welche schon als solche, als blosse An=
  schauung, vhne diese Synthesis nicht möglich ist,
  laut des vorigen J. Diese Synthesis nun geschieht,
  wie vorher erwiesen worden, mit absoluter Spon=
  taneität ohne allen Bestimmungsgrund. Aber da=
  durch, daß X mit dem Punkte vereinigt wird, wird
  alles mögliche übrige von ihm ausgeschlossen; denn
  er ist der Vereinigungspunkt des Ich mit einer, als
  Substanz, als selbsissandig, einsach, und frei wir=
  fend gesezten Kraft im Nicht=Ich; also werden meh=
  rere mögliche Kräfte dadurch ausgeschlossen.
- 8). Dieses Zusammensezen soll nun wirklich ein Zusammen sezen seyn, und als solches gesezt werz den, d. i. es soll geschehen durch absolute Spontazneität des Ich, und das Zeichen derselben, die Zusfälligkeit, in keiner der oben angesührten Rükssichten, sondern auch indem die Synthesis wirklich

geschieht, und wirklich alles übrige ausgeschlossen wird, an sich tragen, und mit diesem Zeichen, und Merkmale gesezt werden. Dies ist nicht möglich, ausser durch Entgegensezung einer andern nothwenz digen Synthesis eines bestimmten Y mit einem Punkte; und zwar nicht mit dem des X, denn von ihm wird durch diese Synthesis alles andre ausgezschlossen, sondern mit einem andern entgegensgeschlossen, sondern mit einem andern entgegensgeschlossen, wie der Punkte, und der mit welchem X vereinigt ist d.

- 9). Dieser Punkt o ist, was der Punkt d ist synthetischer Vereinigungspunkt der Wirksamkeit des Ich, und Nicht=Ich. Aber darin ist er dem Punkete d entgegengesezt, daß mit dem leztern die Vereinigung betrachtet wird, als abhängig von der Freisheit; also, als auch anders senn könnend; in caber als nothwendig; sie kann nicht gesezt werden, als anders senn könnend. (Die synthetische Handzlung ist geschlossen, völlig vorbei, und sie steht nicht mehr in meiner Hand.)
- 10). Die Zufälligkeit der synthetischen Vereiniz gung mit d muß gesezt werden, mithin muß auch die Nothwendigkeit der Vereinigung mit c gesezt werden. Es mussen demnach beide in dieser Bez ziehung gesezt werden, als nothwendig, und zufälz lig in Ruksicht auf einander. Wenn die synthetiz sche Vereinigung mit d gesezt werden soll, so muß die mit c als geschehen gesezt werden; nicht aber

wird umgekehrt, wenn die mit o gesezt wird, die mit d als geschehen gesezt.

- 11). Nun soll die Synthesis mit d geschehen, laut Postulats; wird sie als solche gesezt, so wird sie nothwendig gesezt als abhängig, bedingt durch die Synthesis mit c. Nicht aber ist umgekehrt c bedingt durch d.
- 12). Run foll ferner die Sonthefis mit c gerade bas fenn, was die mit d ift, eine willkubrliche zu= fallige Synthesis. Wird sie als solche gesezt, so muß ihr wieder eine andre mit b als nothwendig entgegengesett werden, von welcher fie abhangig, und burch fie bedingt ift, nicht aber umgekehrt diese burch fie. Ferner ift b das gleiche, mas c und d ift, eine zufällige Sonthefis; und inwiefern fie als folche gesext wird, wird ihr eine andre nothwendige mit a entgegengesegt, zu welcher sie fich gerade so verhalt, wie fich zu ihr c und zu c d verhalt; und fo ins unendliche hinaus. Und fo bekommen wir eine Reihe Punfte, als sonthetische Bereinigungs= punkte einer Wirksamkeit bes 3ch, und bes Nicht= Ich in der Anschauung, wo jeder von einem bes stimmten andern abhangig ift, ber umgekehrt bon ibm nicht wieder abhangt, und jeder einen bestimm= ten andern bat, ber von ihm abhangig ift, obne daß er felbst hinwiederum bon ihm abhange; fur; eine Zeit= Reihe.
- 13). Das Ich sezte sich, nach obiger Erorte= rung, als völlig frei, mit dem Punkte zu vereini=

gen, was es nur wollte; also das gesammte unend= liche Nicht=Ich. Der so bestimmte Punkt ist nur zufällig, und nicht nothwendig; mir abhängig, ohne einen andern zu haben, der von ihm abhängt, und heißt der gegen wärtige.

24). Demnach sind, wenn von der synthetischen Bereinigung eines bestimmten Punktes mit dem Obziekte, mithin von der gesammten Wirksamkeit des Ich, die nur durch diesen Puskt mit dem Nichtz Ich vereinigt ist, abstrahirt wird, die Dinge, an sich, und unabhängig von dem Ich betrachtet, zuz gleich (d. i. synthetisch vereinbar mit einem und eben demselben Punkte) im Raume; aber sie könznen nur nach einander, in einer successiven Reizhe, deren jegliches Glied von einem andern abhänz gig ist, ohne daß dasselbe von ihm abhänge, wahrz genommen werden in der Zeit.

Wir machen hierbei noch folgende Bemerkungen:

a) Es ist sür uns überhaupt gar keine Berganzgenheit, als inwiesern sie in der Gegenwart gedacht wird. Was gestern war, (man muß sich wohl transscendent ausdrüßen, um sich überhaupt ausdrüßen zu können) ist nicht; es ist lediglich, inwiesern ich im gegenwärtigen Augenblike denke, daß es gestern war. Die Frage: ist denn nicht wirklich eine Zeit vergangen, ist mit der; giebt es denn ein Ding an sich, oder nicht, völlig gleicharztig. Es ist allerdings eine Zeit vergangen, wenn ihr eine sezet, als vergangen; und wenn ihr jene

Frage auswerft, sezet ihr eine vergangne Zeit; wenn ihr sie nicht sezet, werft ihr jene Frage nicht auf, und es ist sodann keine Zeit für euch verganzen. — Eine sehr greisliche Bemerkung, welche schon längst zu den richtigen Vorstellungen über die Idealität der Zeit hätte führen sollen.

b). Aber es ift fur uns nothwendig eine Bergangenheit, benn nur unter Bedingung berfelben ift eine Gegenwart, und nur unter Bedingung einer Gegenwart ein Bewußtsenn möglich. Wir wieder: holen im Zusammenhange ben Beweis bes leztern, welcher eben in Diefem S. geführt werden follte. -Bewußtsenn ift nur möglich unter ber Bedingung, daß das Ich ein Nicht = Ich sich entgegenseze; die= fes Enrgegensezen begreiflicher Weise nur unter ber Bedingung, daß es feine ideale Thatigfeit auf das Nicht = 3ch richte. Diese Thatigkeit ift die seinige, und nicht die des Nicht = Ich, lediglich inwiefern fie frei ift, inwiefern fie bemnach auf jedes andre Db= jett geben konnte, als auf diefee. 'Go muß fie ge= fest werden, wenn ein Bewußtsenn möglich fenn foll, und fo wird fie gefegt, und das ift der Chas rafter bes gegenwartigen Moments, daß auch jede andre Wahrnehmung in ihn fallen konnte. Dies ift nur möglich unter Bedingung eines andern Moments, in den keine andre Wahrnehmung gefezt werden fann, als diejenige, welche in ihn gesezt ift; und das ift der Charafter des vergangnen Moments. Das Be= wußtsenn ift also nothwendig Bewußtsenn der Frei= beit,

heit, und der Identität; das leztere darum, weil jeder Moment, so gewiß er ein Moment seyn soll, an einen andern geknüpft werden muß. Die Wahrsnehmung B ist keine Wahrnehmung, wenn nicht eine andre A desselben Subjekts vorausgesezt wird. Möge jezt A immer verschwinden; soll das Ich zur Wahrnehmung C fortgehen, so muß wenigstens B als Bedingung derselben gesezt werden; und so in's unendliche fort. Un dieser Regel hängt die Identiztät des Bewußtseyns, für welche, der Strenge nach, wir immer nur zweier Momente bedürsen. — Es giebt gar keinen er sten Moment des Bewußtseyns, sondern nur einen zweiten.

- c). Allerdings kann der vergangne Moment, und jeder mögliche vergangne Moment wieder zum Bezwußtsenn erhoben, repräsentirt oder vergegenwärztiget, gesezt werden, als in dem selben Subjekte vorgekommen, wenn darauf restektirt wird, daß in ihn doch auch eine andre Wahrnehmung hätte fallen können. Dann wird demselben wieder ein andrer ihm vorhergehender entgegengesezt, in welchen, wenn in den leztern einmal eine gewisse bestimmte Wahrnehmung gesezt werden soll, keine andre fallen konnte, als die, welche in ihn gesalzlen ist. Daher kommt es, daß wir immer, soweit wir nur wollen, ja in's unbedingte, und unendliche hinaus, zurüßgehen können.
- d). Eine bestimmte Quantitat des Raums ist im= mer zugleich; eine Quantitat der Zeit immer

nach einander. Daher können wir das eine nur durch das andre messen; den Raum durch die Zeit, die man braucht, um ihn zu durchlaufen; die Zeit durch den Raum, den wir, oder irgend ein regels mäßig sich fortbewegender Körper (die Sonne, der Zeiger an der Uhr, der Pendul) in ihr durchlaufen kann.

## Schluß : Anmerfung.

Kant geht in der Kritik d. r. Oft. von dem Ressexionspunkte aus, auf welchem Zeit, Raum, und ein Mannigkaltiges der Anschauung gegeben, in dem Ich, und für das Ich schon vorhanden sind. Wir haben dies selben jezt a priori deducirt, und nun sind sie im Ich vorshanden. Das Eigenthümliche der Wissenschaftslehre in Rüksicht der Theorie ist daher aufgestellt, und wir sezen unsern Leser vor jezo gerade bei demjenigen Punkte nieder, wo Kant ihn ausnimmt.



