#### Phädon oder über die Unsterblichkeit der Seele, in drey Gesprächen / von Moses Mendelssohn.

#### **Contributors**

Mendelssohn, Moses, 1729-1786.

#### **Publication/Creation**

Carlsruhe: In der Schmiederischen Buchhandlung, [1780?]

#### **Persistent URL**

https://wellcomecollection.org/works/r2mcye4p

#### License and attribution

This work has been identified as being free of known restrictions under copyright law, including all related and neighbouring rights and is being made available under the Creative Commons, Public Domain Mark.

You can copy, modify, distribute and perform the work, even for commercial purposes, without asking permission.



Wellcome Collection 183 Euston Road London NW1 2BE UK T +44 (0)20 7611 8722 E library@wellcomecollection.org https://wellcomecollection.org



F. Bulow. Supp. 59872/3





#### THE CHARLES MYERS LIBRARY

Reference Section

NATIONAL INSTITUTE OF INDUSTRIAL **PSYCHOLOGY** 







AAB

CHARLES MYERS

LINDINGRY

TORRESTRATE OF LECTION AND PROCESSORY

14. VALUE AND STREET, LONDON, N. 1.



# Pháson

öber

über die

## Unsterblichkeit der Seele,

in dren Gesprächen.

bon

Moses Mendelssohn.



Mit allerhochst = gnadigst Kayferl. Privilegio.

Carlsrube, (ca. 1770)

in ber Schmieberischen Buchhandlung.

## 349105

Digitized by the Internet Archive in 2016 with funding from Wellcome Library

andhirely (stelleradien

tu ber Schmereitschen Buchgentonung



mental offer alleger allegers of the best and

Aurilia genommen, bis in bene proposition

Theil ber Bitteraturbriefe, amiter Dem Litels

## Borrede.

threstellates betreffend a vottounn

olgende Gesprache des Gokrates mit seis nen Freunden, über die Unsterblichkeit ber Geele, follte meinem Freunde Abbt ge: wiedmet werden. Er war es, ber mich auf. gemuntert hatte, Diefe vor einigen Jahren angefangene und weggelegte Arbeit wieder vorzunehmen. Als er noch zu Rinteln Professor mar, gab er mir in einem von feis nen freundschaftlichen Briefen, seine Gedans fen über Spaldings Bestimmung des

### Porrede.

Menschen zu erkeinen. Aus unserm Brief: wechsel über diese Materie sind die kleinen Auffaze genommen, Die in dem neunzehnten Theil der Litteraturbriefe, unter dem Titel; Zweifel und Orakul, die Bestimmung des Menschen betreffend, vorkommen, Ich hatte das Vergnügen, über einige der wichtigsten Punkte meines Freundes Ginftims mung zu erhalten, ob ich ihm gleich nicht in allen Genuge leiften konnte. Mit ber Offen. herzigkeit eines mahren Freundes goß er die geheimsten Empfindungen feiner Geele, fein ganzes Berg in meinen Bufen aus. Geine philosophischen Betrachtungen erhielten durch Die fanften Empfindungen des guten Bergens einen eignen Schwung, ein reges Feuer, wo. durch

ften Brust wurden entzündet haben, und seis ne Zweisel selbst unterliessen niemals neue Auss sichten zu entdecken, und die Wahrheit von einer noch unbemerkten Seite zu zeigen. Uns serer Abrede gemäß, sollte ich folgende Ges spräche ausarbeiten, und darinn die vornehms sten Lehrsäße, worinn wir übereinkamen, auss einanderseßen; und diese sollten in der Folge zur Grundlage unsers Brieswechsels dienen.

Allein es hat der Vorsehung gefallen, dieses aufblühende Genie vor der Zeit der Erde zu entziehen. Kurz und rühmlich war die Laufbahn die er hienieden vollendet hat. Sein Werk vom Verdienste wird den Teutschen ein unvergeßliches Denkmal seiner eigenen Vere

\* 3

dienste

Dienfte bleiben: mit feinen Jahren verglichen, verdienet dieses Werk die Bewunderung der Machkommenschaft. Was für Früchte konnte man nicht von einem Baume hoffen , beffen Bluthe fo vortrefflich mar? Er hatte noch an: dere Werke unter der Feder, Die an Bollkom. menheit, wie er an Erfahrenheit und Kraften Des Beiftes, jugenommen haben wurden. Alle Diese schönen Hoffnungen sind dahin! Teutsch: land verliert an ihm einen trefflichen Schrifts steller, die Menschlichkeit einen liebreichen Weisen, deffen Gefühl so edel, als sein Bers fand aufgeheitert mar; feine Freunde den gartlichften Freund, und ich einen Gefahrten auf dem Wege zur Wahrheit, der mich vor Fehltritten warnete. -

Mach dem Benspiel des Plato habe ich ben Gofrates in feinen legten Stunden die Grunde fur die Unfterblichkeit der menschlis chen Geele feinen Schulern vortragen laffen. Das Gefprach bes griechischen Schriftstellers, das den Namen Phadon führet, hat eine Menge ungemeiner Schonheiten, die, jum Beften der Lehre von der Unfterblichkeit, ges nußt zu werden verdienten. Ich habe mir die Ginkleidung, Anordnung, und Beredtsamkeit deffelben ju Ruge gemacht, und nur die mes taphnsischen Beweisthumer nach dem Geschmacke unferer Zeiten einzurichten gesucht. In dem ersten Gespräche konnte ich mich etwas naher an mein Mufter halten. Ber: schiedene Beweisgrunde deffelben schienen nur

\* 3

einer

einer geringen Beranderung des Bufchnittes, und andere einer Entwickelung aus ihren ere ften Grunden zu bedurfen, um die Ueberzeu: gungsfraft zu erlangen, Die ein neuerer Lefer in dem Gesprache des Plato vermiffet. Die lange und heftige Deklamation wider ben menschlichen Korper und seine Bedürfnisse \*), die Plato mehr in dem Geifte des Pothagoras, als seines Lehrers, geschrieben zu haben schei: net, mußte, nach unfern beffern Begriffen von dem Werthe dieses gottlichen Geschöpfes, fehr gemildert werden; und bennoch wird fie den Ohren manches jegigen Lesers fremde klins gen. Ich gestehe es, daß ich blos der siegene den Beredtsamkeit des Plato ju gefallen, die: se Stelle benbehalten habe. In

<sup>\*) 6. 51.</sup> u. f.

#### Worrebe.

In der Folge fah ich mich schon genothis get, meinen Fuhrer zu verlaffen. Geine Bes weise für die Immaterialitat ber Geele Scheis nen, uns wenigstens, fo feichte und grillens haft, daß sie kaum eine ernsthafte Widerles gung verdienen. Db diefes von unferer bef: fern Ginficht in die Weltweisheit, oder von unserer schlechten Ginsicht in die philosophische Sprache ber Alten herrühret, vermag ich nicht zu entscheiden. Ich habe in dem zwey: ten Gespräche einen Beweis für die Immas terialitat der Seele gewählet, den die Schuler des Plato gegeben, und einige neue Weltweis fen von ihnen angenommen. Er schien mir nicht nur überzeugend, sondern auch am bes quemften nach der Sofratischen Methode vors getragen ju werden, In

In dem dritten Gespräche mußte ich völlig zu den Meuern meine Zuflucht nehmen, und meinen Gofrates fast wie einen Welts weisen aus dem siebenzehnten oder achtzehnten Jahrhunderte fprechen laffen. Meine Absicht war nicht, bie Grunde anzuzeigen, die der griechische Weltweise zu seiner Zeit gehabt, Die Unfterblichkeit ber Geele zu glauben; fon: bern was ein Mann, wie Gofrates, ber feis nen Glauben gern auf Bernunft grundet, in unfern Tagen, nach den Bemuhungen fo vieler grofen Ropfe, für Grunde finden mur: De, feine Geele fur unfterblich zu halten.

Auf solche Weise ist solgendes Mittelding zwischen einer Uebersetzung und eigenen Aus; arbeitung entstanden. Ob ich auch etwas Neues

#### Porrede.

Meues habe, ober nur das fo oft gefagte ans bers vorbringe, mogen andere entscheiben. Es ift schwer, in einer Materie, über welche fo viel grose Ropfe nachgedacht haben, durchges hends neu zu fenn, und es ift lacherlich, Meus heit affektiren zu wollen. Wenn ich hatte Schriftsteller anführen wollen, so waren die Mamen Plotinus, Cartes, Leibnig, Wolf, Baumgarten, Reimarus u. a. oft vorgekommen. Bielleicht mare dem Lefer auch alebann beutlicher in die Augen gefallen, was ich von dem Meinigen hinzu gethan has be. Allein dem blofen Liebhaber ift es einers len, ob er einen Beweisgrund diesem oder jes nem zu verdanken hat; nnd der Gelehrte weiß das Mein und Dein in so wichtigen Materien doch wohl zu unterscheiden. Ich bitte gleichs wohl

wohl meine Leser, auf die Gründe, die ich von der Harmonie der moralischen Wahrheiten, und insbesondere \*) von dem System unserer Rechte und Obliegenheiten herhole, ausmerks sam zu senn. Ich erinnere mich nicht, sie ben irgend einem Schriftsteller gelesen zu haben, und sie scheinen mir für denjenigen, der in die Grundsäse einstimmet, vollkommen überzeus gend zu senn. Die Art des Vortrags hat mich genöthiget, sie als blose Ueberredungs, gründe anzubringen: ich halte sie aber für süs hig, nach der Schärse der strengsten Logik ausgeführet zu werden.

Den Charakter des Sokrates, habe ich für dienlich erachtet, voraus zu schicken, um ben meinen Lesern das Andenken des Weltweizsen aufzufrischen, der in den Gesprächen die Hauptperson ausmachet. Coopers Life of Socrates \*\*) hat mir daben zum Leitsaden gez dienet; jedoch sind auch die Quellen zu Rathe gezogen worden.

<sup>\*)</sup> S. 70. 11. f.

<sup>(</sup> London 1750.

Leben

und

Charafter

des

Gofrates.

Softrates.



## Charakter des Sokrates.

Fus und der Hebamme Phanareta, der weis
feste und tugendhafteste unter den Griechen, ward in
dem vierten Jahre der sieben und siedzigsten Olympias
de, zu Athen, in der alopecischen Zunft daselbst
geboren. Der Bater hielt ihn in seiner Jugend zur Bildhauerkunst an, in welcher er es ziemlich weit
gebracht haben muß, wenn die bekleideten Grazien,
die auf der Maner zu Athen hinter der Bildsäule der Minerva standen, wie verschiedene versichern, von seis
ner Arbeit gewesen. Zeiten, in welchen ein Phidias,
Zeuris und Myron lebten, konnen keiner mittelmäse
sigen Arbeit eine so wichtige Stelle eingeräumt haben.

Etwa in seinem dreyssigsten Jahre, als sein Dater längst todt war, und er, ohne sonderliche Neigung, aber aus Noth, die Bischauerkunst noch immer trieb, lernte ihn Rvito, ein vornehmer Athenienser, kensnen, bemerkte seine erhabenen Talente, und urtheilte, daß er dem menschlichen Geschlechte durch sein Nachsteuken weit nüßlicher werden könnte, als durch seine

Handarbeit. Er nahm ihn aus der Schule ber Kunst, und brachte ihn zu den Weisen verdamaligen Zeit, um ihm Schönheiten einer höhern Ordnung zur Betrachtung und Nachahmung vorhalten zu lassen. Lehret die Kunst, das Leben im Leblosen nachznahmen, den Stein dem Menschen ähnlich zu machen; so suchet die Weiseheit hingegen, das Unendliche im Endlichen nachzusahmen, die Seele des Menschen jener ursprünglichen Schönheit und Vollkommenheit so nahe zu brinz gen, als es in diesem Leben möglich ist. Sofrates genoß den Unterricht und den Umgang der berühmtezsten Leute in allen Wissenschaften und Künsten, von welchen seine Schüler den Auchelaus, Anaxagoras, Prodikus, Kvenus, Istmachus, Theodorus und andere nennen.

Krito versahelhn mit den Nothwendigkeiten des Les dens, und Sokrates legte sich anfangs mit vielem Fleise se auf die Vaturlehre, die zur damaligen Zeit sehr im Schwange war. Er merkte aber gar bald, daß es Zeit sen, die Weisheit von Betrachtung der Natur auf die Vetrachtung des Menschen zurückzuführen. Dieses ist der Weg, den die Weltweisheit allezeit nehe men sollte. Sie mußmit Untersuchung der äusserlichen

Gegenstände anfangen, aber ben jedem Schritte, ben fie thut, einen Blid auf ben Menschen gutudmerfen, auf deffen mahre Gluckseligkeit alle ihre Bemuhungen abzielen follten. Wenn die Bewegung ber Planeten, die Weschaffenheit ber himmlischen Korper, die Natur ber Clemente u. f. w. nicht wenigstens mittelbar einen Ginflug in unfre Gluckfeligkeit haben : fo ift der Menfch gar nicht bestimmt, fie zu untersuchen. Sofrates war der erste, wie Cicero sagt, der die Philos fophie vom Simmel herunter gerufen, in die Städte eingesetzt, in die Wohnungen der Mens schen geführet, und über ihr Thun und Laffen Betrachtungen anzustellen genothiget bat. In: beffen gieng er, wie überhaupt die Reuerungestifter gu thun pflegen, auf der andern Seite etwas zu weit, und sprach zuweilen von ben erhabenften Wiffenschaften, mit einer Urt von Geringschatung, Die bem weisen Beurtheiler der Dinge nicht geziemet.

Damals stand in Griechenland, wie zu allen Zeits ten ben dem Pobel, die Art von Gekehrten in grosem Ansehen, die sich angelegen senn lassen, eingewurs zelte Bourtheile und vergährten Aberglauben durch allerhand Scheingrunde und Spitzsindigkeiten zu be=

mard old thodels m

gunftigen. Gie gaben fich ben Ehrennamen Sophie ften \*), ben ihre Aufführung in einen Gfelnamen ver= wandelte. Gie beforgten die Erziehung ber Jugend, und unterrichteten auf öffentlichen Schulen forohl, als in Privathaufern, in Runften, Wiffenschaften, Git: tenlehre und Religion, mit allgemeinem Benfalle. Gie wußten, daß in bemofratischen Regierungsverfaffuns gen die Beredfamkeit über alles geschätzt wird, bag ein freger Mann gern von Politik ichwagen boret, und daß die Biffensbegierde schaaler Ropfe am liebften burch Mahrchen befriediget fenn will : baber unterlieffen fie niemale, in ihrem Bortrag gleiffende Beredfamfeit, falsche Politif und ungereimte Fabeln fo funfilich durch einander zu flechten, daß das Bolf fie mit Bermunde= rung anhorte und mit Berfchwendung belohnte. Mit ber Priefterschaft ftanden fie in gutem Bernehmen: denn fie hatten beiderfeits die weise Maxime: leben und leben laffen. Wenn die Tyrannen ber Seuchler ben freven Geift ber Menschen nicht langer unter bem Joche halten fonnte: fo waren jene Scheinfreunde ber Bahrheit bestellt, ihn auf falsche Bege zu verleiten, Die naturlichen Begriffe burcheinander zu werfen, und als

len

<sup>\*)</sup> Der urfprunglichen Bedeutung nach, Beisheitele bren

fen Unterschied zwischen Bahrheit und Brrthum, Recht und Unrecht, Gutem und Bofem, burch blendenbe Trugschluffe aufzuheben. In der Theorie mar ihr Hauptgrundsat: Man kann alles beweisen und alles widerlegen, und in der Ausübung: Man muß von der Thorheit anderer, und seiner eis genen Ueberlegenheit, so viel Vortheil ziehen, als man nur kann. Dieje leztere Maxime hielten fie zwar, wie leicht zu erachten, bor bem Bolfe geheim, und vertrauten dieselbe nur ihren Lieblingen , bie an ihrem Gewerbe Theil nehmen follten; allein bie Moral, die fie offentlich lehrten, mar nichts befto: meniger für bas Berg bes Menfchen eben fo verberblich, als ihre Politik fur die Rechte, Frenheit und Gludfeligfeit bes menschlichen Geschlechts.

Da sie listig genug waren, das herrschende Melisgionssyssem mit ihrem Interesse zu verwickeln; so geshörte nicht nur Entschlossenheit und Heldenmuth dazu, ihren Betrügerenen Einhalt zu thun, sondern ein wahster Tugendfreund durfte es ohne die behutsamste Vorssichtigkeit nicht wagen. Es ist kein Religionssystem so verderbt, das nicht wenigstens einigen Pflichten der Menschheit eine gewisse Heiligung giebt, die der Menschlicheit eine gewisse Heiligung giebt, die der Menschliche

schenfreund verehren, und der Sittenverbesserer, wenn er nicht seiner eigenen Absicht zuwider handeln will, unangetastet lassen muß. Von Zweisel in Religionse sachen zur Leichtsunigkeit, von Vernachlässigung des äusserlichen Gottesdienstes zur Geringschähung alles Gottesdienstes überhaupt, pflegt der Uebergang sehr leicht zu senn, besonders für Gemüther, die nicht unster der Herrschaft der Vernunft stehen, sondern von Geitz, Ehrsucht oder Wollust regieret werden. Die Priester des Aberglaubens verlassen sich nur allzusehr auf diesen Hinterhalt, und nehmen zu demselben, wie zu einem unverletzlichen Heiligthum, ihre Zusstucht, so oft ein Angriff auf sie geschiehet.

Solche Schwierigkeiten und Hindernisse standen dem Sokrates im Wege, als er den grosen Entschluß faßte, Tugend und Weisheit unter seinen Nebenmensschen zu verbreiten. Er hatte, von der einen Seite, seine eignen Vorurtheile der Erziehung zu besiegen, die Unwissenheit anderer zu beleuchten. Sophisteren zu bestreiten, Bosheit, Neid, Verleumdung und Beschimpfung von Seiten seiner Gegner auszuhalten, Armuth zu ertragen, festgesetzte Macht zu bekämpfen, und, was das schwerste war, die finstern Schrecknisse

bes Alberglaubens zu vereiteln. Bon ber anbern Geite waren die ichmachen Gemuther feiner Mitburger gu fconen, Mergerniffe zu vermeiden, und ber gute Gin= fluß, ben felbft die albernfte Religion auf die Sitten ber Ginfaltigen hat, nicht zu verscherzen. Alle biese Schwierigkeiten überftand er mit ber Weisheit eines wahren Philosophen, mit der Geduld eines Beiligen, mit der uneigennuzigen Tugend eines Menfchenfreuns bes, mit ber Entschloffenheit eines Selben auf Untoften und mit Berluft aller weltlichen Guter und Bergnugungen. Gefundheit, Macht, Bequemlichkeit, Leumund, Rube und gulegt das Leben felbft, gab er auf die liebreichfte Weise fur das Wohl feiner Meben= menschen bin. Go machtig wirfte in ihm die Liebe gur Tugend und Rechtschaffenheit, und bie Unverlets= lichfeit der Pflichten gegen den Schopfer und Erhal: ter der Dinge, den er durch bas unverfälschte Licht ber Bernunft auf eine lebendige Art erkannte.

Diese höhern Aussichten des Weltbürgers hielten ihn indessen nicht ab, die gemeinen Pflichten gegen sein Baterland zu erfüllen. In seinem sechs und drenssigsten Jahre that er Kriegsdienste wider die Postidzer, die Einwohner einer Stadt in Thrazien, die

fich wider ihre Tributherren, diellthenienfer emport hat: ten. Allhier verfaumete er die Gelegenheit nicht, feinen Rorper wider alle Beschwerlichkeiten des Ariege und Rauhigkeit ber Jahreszeit abzuharten, und feine Geele in Unerschrockenheit und Berachtung ber Gefahr zu üben. Er trug , burch die allgemeine Ginstimmung seiner Mit= werber felbst, den Preis der Tapferkeit davon, überließ aber denselben dem Alcibiades, ben er liebte, und hier= burch aufmuntern wollte, folche Chrenbezeigungen vonfeinem Baterlande kunftighin durch eigene Thaten gu verdienen. Rury borber hatte er ihm in einem Gefechte bas Leben gerettet. - Man belagerte die Stadt Poti= daa in der strengsten Ralte. Undere verwahrten fich wider den Frost, er blieb ben seiner gewohnlichen Klei= bung, und gieng mit bloffen Suffen über bas Gis. Die Peft wittete in dem Lager und in Athen felbft. Es ift faft nicht zu glauben, was Diogenes Laertius und Aelian versichern: Sofrates soll ber einzige gewesen senn, ben fe gar nicht angegriffen. Dhne aus diefem Umftande, ber allenfalls ein bloffer Zufall hat fenn fonnen \*), etwas

Die Artnepverständigen wollen aus der Erfahrung wiffen, daß die Pest die ftarkste Leibesbeschaffenheit gerade
km menigsten verschone.

etwas zu schlieffen, fann man überhaupt mit Bubert laffigfeit fagen, daß er bon einer farfen und dauere haften Leibesbeschaffenbeit gemesen, und folche burch Maffigfelt, Uebung und Entfernung von aller Weich= lichkeit fo zu erhalten gewußt hat, baß er wiber alle Bufalle und Beschwerlichkeiten bes Lebens abgehartet mar. Gleichwohl hat er auch im Telbe nicht unters laffen, feine Geelenfrafte nicht nur gu uben, fonbern aufferft anzustrengen. Man fabe ihn zuweilen bier und zwanzig Stunden auf eben der Stelle, mit uns verwandten Bliden, in Gedanken vertieft fiehen, als wenn der Geist von seinem Korper abwesend ware, fagt Aulus Gellius. Man fan nicht laug= nen, daß diese Entzückungen eine, wenigstens ent= fernte, Unlage gur Schwarmeren gewesen, und man findet in feinem Leben mehrere Spuren, daß er nicht vollig bavon befreyet geblieben. Inbeffen mar es eine unschädliche Schwarmeren, die weder hochmuth noch Menschenhaß zum Grunde hatte, und die in der Ber= faffung, in welcher er fich befand, ihm fehr nutglich gewesen senn mag. Die gemeinen Rrafte ber Natur reichen vielleicht nicht bin, ben Menschen gu fo grofen Bedanken und ftandhaften Entschlieffungen zu erheben.

Nach geendigtem Feldzug kehrte er in seine Vaterstadt zurück, und sieng an mit Nachdruck Sophisteren und Aberglauben zu bekämpfen, und seine Mitbürger in Tugend und Weisheit zu unterrichten. Auf öffents lichen Strassen, Spaziergängen, in Bädern, Privatzhäusern, Werkstätten der Künstler, wo er nur Mensschen fand, die er bessern zu können glaubte, da hielt er sie an, ließ sich mit ihnen in ein Geschräche ein \*), erklärte ihnen, was recht und unrecht, gut und bose, heilig und unheilig sen; unterhielt sie von der Borses hung und Regierung Gottes, von den Mitteln ihm zu gesallen, von der Glückseligkeit des Menschen, von den Pflichten eines Bürgers, eines Hausvaters, eis nes Ehemanns u. s. w. Alles dieses niemals in dem

Mit dem Xenophon ward er auf folgende Weise bekannt. Er begegnete ihm in einem engen Durchgange. Der schöne und bescheidene Anstand des jungen Menschen gestel ihm so wohl, daß er ihm den Stock vorhielt, und ihn nicht weiter geben lassen wollte. Jüngling! sprach er, weißt du, wo die Bedürfnisse des Lebens zu bekommen sind? — D ja! antwortete Xenophon. — Weißt du aber auch, wo Tugend und Rechtschaffenheit zu erhalten ist? — Der junge Mensch stutzte und sah ihn an. — So folge mir, suhr Sokrates sort, ich will es dir zeigen. Er folgte ihm, ward sein treuester Schüler, und man weis, wie viel er ihm zu verdanken gehabt.

'schen

bem aufdringenden Ton eines Lehrers, fondern als ein Freund, der die Wahrheit felbft erft mit uns fuchen will. Er wußte es aber burch die einfaltigften Rinderfragen fo einzuleiten, daß man bon Frage gu Frage, ohne fonderliche Austrengung, ihm folgen tonnte, gang unvermerkt aber fich am Biele fab, und die Bahrheit nicht gelernet, fondern felbft erfunden ju haben glaubte. Ich ahme hierinn meiner Mutter nach, pflegte er im Scherze zu fagen: Gie gebieret felbst nicht mehr, aber fie besitzet Runftgriffe, wodurch fie andern ihre Geburten gur Welt bringen bilft. Auf eine abnliche Beise versehe ich ben meinen Freun= den das Mint eines Geburtehelfers. Ich frage und forsche so lauge, bis die verborgene Frucht ihres Berfandes ans Licht fommt.

Diese Methode, die Wahrheit zu erfragen, war auch die glücklichste, die Sophisten zu widerlegen. Wenn es zu einem ausführlichen Vortrage kam, so war ihnen nicht benzukommen. Denn da standen ihnen, so viel Ausschweifungen, so viel Mahrchen, so viel Scheingründe, und so viel rednerische Figuren zu Gesbote, daß die Zuhörer verblendet wurden, und überzeugt zu sehn glaubten. Ein allgemeines Händeklatz

feben pflegte ihnen felten zu entfteben. Und man felle fich den triumphirenden Blick vor, mit welchem fol= che Lehrer alsdann auf ihre Schüler, oder mohl gar Widersacher, herabsahen. Was that Socra: tes ben einer folchen Gelegenheit? Er flatschte mit; magte aber einige gar leichte, von der Gache etwas entfernte, Fragen, die ber bochgelehrte Mann fur albern hielt, und aus Mitleiden beantwortete. Nach und nach schlich er sich ber Sache naber, immer mit Fragen, und immer indem er feinem Gegner bie Gelegenheit abschnitt, in anhaltende Reden aus: suschweifen. Daburch murben fie genothigt, bie Begriffe deutlich auseinander zu feten, richtige Ers flarungen gelten, und aus ihren falichen Borausse: Bungen ungereimte Folgen gieben gu laffen. Bulett faben fie fich fo in die Enge getrieben, daß fie un: geduldig wurden. Er aber mard es niemale, fondern ertrug ihre Unart felbft mit ber größten Gelaffenheit, fuhr fort die Begriffe zu entwickeln, bis endlich die Ungereimtheiten, die aus den Grundfagen der Go: phiften folgten, dem einfaltigften Bubbrer handgreif= lich wurden. Auf folche Beife wurden fie ihren eis genen Schülern jum Gelachter.

In Anschung der Religion scheinet er folgende Ma= rine vor Augen gehabt zu haben. Jede falsche Lehre oder Meynung, die offenbar zur Unsittlichkeit führet, und also der Gluckseligkeit des menschlichen Geschlechts entgegen ift, murde von ihm auf keinerlen Weise ver: schont, sondern offentlich, im Benseyn der Beuchler, Cophisten und des gemeinen Bolfs bestritten, lacher= lich gemacht, und in ihren ungereimten und abscheuli= chen Folgen gezeigt. Bon diefer Art maren die Lehren ber Fabeldichter von den Schwachheiten, Ungerechtig= keiten, Schandlichen Begierden und Leidenschaften, die fie ihren Gottern guschrieben. Ueber dergleichen Gate, fo wie über unrichtige Begriffe von der Vorsehung und Regierung Gottes, auch über die Belohnung des Gu= ten und die Bestrafung des Bofen, mar er niemals zu= ruchaltend, niemals, felbst zum Scheine nicht, zweifele haft; fondern allezeit entschloffen, die Cache der Bahr: heit mit der größten Unerschrockenheit zu verfechten, und, wie der Erfolg gezeigt, fein Bekenntnis mit dem Tode zu verfiegeln. Eine Lehre aber, die bloßtheoretisch falsch, und den Sitten so grofen Schaden nicht bringen konnte, als von einer Neuerung zu befürchten war, ließ er unangefochten, bekannte fich vielmehr offentlich zu der

herrschenden Meynung, beobachtete die darauf gegrüns beten Ceremonien und Religionsgebräuche, vermied hingegen alle Gelegenheit zu einer entscheidenden Ers klärung; und wann ihr nicht auszuweichen war, so hatte er eine Zuflucht in Bereitschaft, die ihm niemals entstehen konnte: er schützte seine Unwissenheit vor.

hierunter begunftigte ihn vorzüglich die Methode zu lehren, die er, wie wir gefehen, aus andern Abfichten gewählt hatte. Denn da er feine Lehre niemals mit bem Sochmuthe eines allwiffenden Mannes anfunbigte, da er vielmehr nichts felhft behauptete, fondern als lezeit die Wahrheit burch Fragen von feinen Buhorern herauszulocken suchte: so war ihm erlandt, das nicht zu wiffen, was er nicht wiffen fonnte, ober durfte. Die Gitelfeit, auf alle Fragen eine Antwort zu wiffen, hat fo manchen grofen Geift verführt, Dinge zu behaupten, die er in dem Munde eines andern getabelt haben wurde. Sofrates mar von diefer Gitelfeit weit entfernt. Bon Dingen, die über feinen Borigont maren, geftand er mit der naivesten Freymuthigkeit: Dieses weiß ich nicht; und wann er merfte, bag ihm Fallen gelegt murs ben, und gewiffe Geftandniffe abgelocht werden wollten, fo zog er fich aus bem Spiele, und fagte: Michts weiß

id!

ich! Das Drakel zu Delos erklärte ihn für den weises sten unter allen Sterblichen. Wie es scheinet, so hatte die Priesterinn die listige Absicht, einen ihr so gefährslichen Mann durch diese Schmeichelen zu gewinnen, und in die Nothwendigkeit zu setzen, ihre Drakelssprüche für untrüglich zu erklären, wenn er für den weisesten Sterblichen gehalten werden wollte. Allein Sokrates gab der Sache eine gar besondere Wendung: "Wist ihr, sprach er, warum Apollo mich für den "größten Weisen auf Erden hält? Weil andere mehs, rentheils etwas zu wissen glauben, daß sie nicht wiss, sen; ich aber sehe wohl ein und gestehe, daß alles, "was ich weiß, darauf hinausläuft, daß ich nichts "weiß. "

Der Ruhm des Sokrates verbreitete sich in ganz Griechenland, und es kamen die angesehensten und geslehrtesten Männer von allen Gegenden zu ihm, um seines freundschaftlichen Umgangs und Unterrichts zu geniessen. Die Begierde ihn zu horen, war unter seinen Freunden so groß, daß mancher sein Leben wagte, um nur täglich ben ihm zu seyn. Die Athenienser hatten ben Lebensstrafe verboten, daß sich kein Megasvenser auf ihrem Gebiete betreten lassen sollte. Eus

Flides von Megara, ein Freund und Schüler des Sokrates, ließ sich dadurch nicht abhalten seinen Lehs ver zu besuchen. Des Nachts gieng er, in bunte Weiberkleider gehüllt, von Megara nach Athen, und des Morgens, ehe es Tag war, gieng er wieder seine zwanzig tausend Schritte zurück nach Hause. Ben dem allen lebte Sokrates in der äussersten Armuth und Dürstigkeit, und wollte sich nichts für seinen Unsterricht bezahlen lassen, obgleich die Athenienser so lehrbegierig waren, daß sie sichs große Summen würz den haben kosten lassen, wenn er auf Belohnung ges drungen hätte. Die Sophisten wußten von dieser Bes reitwilligkeit schon bessern Gebrauch zu machen.

Es muß ihm desto mehr Ueberwindung gekostet has ben, diese Dürstigkeit zu ertragen, da seine Fran, die berüchtigte Kantippe, eben nicht die genügsamste Hausfrau gewesen, und er auch für Kinder zu sorgen gehabt, die ihre Verpstegung von seiner Hand erwarsteten. Es ist zwar noch nicht ausgemacht, daß die Kanstippe von so boser Gemüthsart gewesen, als man gesmeiniglich glaubet. Die Mährchen, die zu ihrer Beschimpfung bekannt sind, rühren von spätern Schriftsstellern her, die sie nur vom Horensagen haben konne

ten. Plato und Zenophon, die am besten davon uns terrichtet fenn mußten, scheinen fie als eine mittels mafige Frau gekannt gu haben, von der fich weder viel gutes noch viel bofes fagen lagt. Ja man wird in fols gendem Gefprache nach dem Plato finden, daß fie, an dem letten Tage bes Gofrates, mit ihrem Rinde ben ihm im Kerker gewesen, und fich aufferordentlich über feinen Tod betrübt bat. Alles, mas man fonft ben diesen glaubwurdigften Schriftstellern zu ihrem Nachtheile findet, ift etwa eine Stelle in dem Tifch= gesprache Tenophons, wo jemand den Gofrates fragt, warum er fich eine Frau genommen, die fo wenig um: ganglich mare? worauf diefer in feinem gewohnlichen Zone antwortet : "Ber mit Pferden umgehen lernen "will, der wahlet fich zu feiner Uebung fein gedultiges "Laftthier, fondern ein muthiges Rof, bas fchwer gu "bandigen ift. Ich, ber ich mit Menschen umgeben "lernen will, habe mir aus eben ber Urfache eine "hausfrau gewählt, die unerträglich ift, um die ver= ",schiedene Laune der Menschen desto beffer ertragen "311 lernen.,, Aln einer andern Stelle lagt eben Diefer Schriftsteller ben Cohn des Gofrates, ben Lam: proflus, fich gegen feinen Bater über die harte Begege

nung, murrifche Gemutheart und unerträgliche Laus ne feiner Mutter beschweren. Allein ans der Ants wort des Gofrates erhellet, zu ihrem Lobe, daß fie, ben ihrem gankischen Gemuthe, Die Pflichten einer hausmutter gleichwohl forgfältig beobachtet, und ih= re Kinder geliebt, und gehorig verpflegt hat. Diefes Bengnis ihres Chemannes widerlegt offenbar alle fchimpfliche Siftorchen, die man auf ihre Untoften ers fonnen, und wodurch man fich der Rachwelt als ein Bene fpiel eines bofen Weibes aufgestellt hat. Man fan mit gutem Grunde glauben, daß Cofrates feine Runft mit Menichen umzugeben an feiner Chegenoffinnnicht vergebens geubt hat; daß er vielmehr durch unermus bete Geduld, Gefälligkeit, Sauftmuth und durch feine unwiderstehlichen Ermahnungen die Sarte ihres Tems peraments übermunden, ihre Liebe gewonnen, und fie dergestalt gebeffert haben wird, daß fie aus einem unerträglichen Weibe eine gute Sauemutter, und, wie ihre Aufführung vor seinem Ende ausweiset, eis ne gartliche Chefrau geworben. Dem fen indeffen wie ibm wolle, fo muffen ihm feine haußlichen Umftans de die Armnth weit beschwerlicher gemacht haben ; ba er nicht fich allein, fondern einer gangen Familie, und vielleicht

vielleicht einer unzufriedenen und über feine ftrenge Ge= nugfamfeit fich beflagenden Familie, von feinem Thun und Laffen Rechenschaft zu geben hatte. Niemand war beffer von ben Pflichten eines Sausvaters unterrichtet, als Cofrates. Er mußte mohl, daß ihm obliege, fo viel zu erwerben, und anzuschaffen, als zum ehrlichen Auskommen fur feine Familie nothig fen, und er hat Diese naturliche Pflicht seinen Freunden fehr oft ein= gescharft. Allein was ihn selbst betraf, fo ftand ihm eine hohere Pflicht im Wege, die ihn verhinderte, je= ner Genuge zu leiften. Das Berberbnif ber Beiten, da alles des feilen Gewinnstes halber geschahe, und inebesondere die niedertrachtige Sabsucht der Cophi= ften, die ihre verderblichen Lehren um baares Geld ver= fauften, und die schändlichften Mittel anwendeten, fich auf Untoften des betrogenen Bolts zu bereichern : diefe legten ihm die Berbindlichkeit auf, ber niedrigen Bes winnfucht die aufferfte Uneigennutigfeit entgegen gu fegen, bamit feine reinen und unbefleckten Abfichten feiner übeln Auslegung fabig fenn mochten. Er wollte lieber darben, und, wenn ihn der Mangel zu febr brudte, von Allmosen leben, als durch sein Benspiel den schmuzigen Geldgeiz dieser falschen Weisheitslehrer nur einigermaffen rechtfertigen. Er

Er unterbrach diese wohlthätigen Beschäftigungen, und zog abermals frenwillig mit zu Felde wider die Boeotier. Die Athenienser verloren eine Schlacht ben Des Lium, und wurden auss Haupt geschlagen. Sokrates zeigte seine Tapferkeit so wohl im Tressen, als auf dem Rückzuge. "Hätte jedermann seine Pflicht so gethan, "wie Sokrates, spricht der Feldherr Laches benm "Plato, so wäre der Tag gewiß nicht unglücklich für "uns gewesen. Alls alles sich, gieng er auch zurück, aber Schritt vor Schritt, und indem er sich öfters umskehrte, um einem Feinde, der ihm etwa auf den Hals käme, Widerstand zu thun. Er fand den Kesnophon, der vom Pferde gefallen und verwundet war, unterwegens liegend, nahm ihn auf seine Schulter, und brachte ihn in Sicherheit.

Die Priester, Sophisten, Redner und andre die dergleichen seile Künste trieben, Leute, deuen Soskrates ein Dorn im Auge seyn mußte, machten sich desselben Abwesenheit zu Nutz, und suchten die Gesmüther wider ihn aufzubringen. Ben seiner Zurückskunft fand er eine geschlossene Parten, der kein Mitztel ihm zu schaden zu niederträchtig war. Sie miestheten, wie man zu glauben Ursach hat, den Kombs

dien=

dienschreiber Aristophanes, daß er durch ein Possens
spiel, das man damals Komddie nannte, den Soskrates verhaßt und lächerlich zu machen suchte, um das gemeine Bolk theils auszuholen, theils vorzubes reiten, und wann der Streich gelänge, ein mehreres zu wagen. Diese Fraze führte den Namen die Wolzken. Sokrates war die Hauptperson; und die Fisgur, die diese Rolle machte, gab sich Mühe, ihn nach dem Leben zu contersenen. Kleidung, Gang, Gebehrde, Stimme, alles äffte er natürlich nach. Das Stück selbst hat sich, zur Ehre des verfolgten Weltweisen, die auf unste Zeiten erhalten. Man kann sich kaum etwas ungezogeners gedenken.

Sokrates pflegte sonst niemals das Theater zu besuchen, ausser wann die Stücke des Euripides, (baran er selbst, wie einige wollen, Antheil gehabt,) aufgeführet wurden. Den Tag, da dieses Pasquill aufgeführet werden sollte, gieng er gleichwohl hinein. Er hörte, daß viele Fremde, die zugegen waren, sich erkundigten, wer dieser Sokrates im Originale sen, der auf der Bühne so gehöhnt werde? Er trat mitzten im Schauspiel hervor, und blieb, bis ans Ende des Stücks, auf einer Stelle stehn, wo ihn jederz

mann sehen und mit der Kopen vergleichen konnte. Dieser Streich war für den Dichter und seine Komödie tödtlich. Die possenhaftesten Einfälle thaten keine Wirkung mehr: denn das Ansehen des Sokrates erzregte Hochachtung und eine Art von Erstaunen über seine Unerschreckenheit. Auch fand das Stück keinen Benfall. Der Dichter veränderte es, und brachte es das folgende Jahr wieder auf die Bühne, aber mit eben so schlechtem Erfolge. Die Feinde des Weltweizsen sahen sich genöthiget, die vorgehabte Verfolgung bis auf eine günstigere Zeit zu verschieben.

Kaum war der Krieg mit den Boectiern geendisget, so mußten die Athenienser schon ein neues Heer anwerben, um den Lacedamonischen Feldherrn Brassidas Einhalt zu thun, der in Thrazien verschiedene Städte, und unter andern die wichtige Stadt Amsphipolis ihrer Herrschaft entzogen hatte. Sokrates ließ sich die Gefahr, in die ihn seine letzte Abwessenheit gesetzt, nicht abhalten, dem Baterlande abersmals zu dienen. Dieses war das letztemal, daß er seine Baterstadt verlassen hatte. Nach der Zeit kam er, die an sein Ende, nicht aus dem Gebiete der Athenienser, und unterließ niemals, der Jugend, die

ihn

ihn suchte, feinen freundschaftlichen Umgang zu gon= nen, und ihr burch Lehren und gutes Exempel Die Liebe gur Tugend einzufloffen. Bie er aber überall ein grofer Freund und Liebhaber ber Schonheit mar, fo schien er in der Wahl seiner Freunde auch auf for= perliche Schonheit zu feben. Gin ichoner Rorper, pflegte er zu fagen, verspricht eine fcone Geele, und wenn fie ber Erwartung nicht zusagt, fo muß fie vers wahrloft worden fenn. Daher er fich denn viele Mus he gab, das Inwendige diefer Personen mit ihrem wohlgebildeten Alenfferlichen übereinstimmend zu mas chen. Niemand aber mar ihm fo angelegen, als 211= cibiades, ein junger Mensch von ungemeiner Schons heit und von grofen Talenten, der hochfahrend, mu= thig, leichtfinnig und überaus feuriges Temperaments Diesen verfolgte er unermudet, ließ fich ben allen Gelegenheiten mit ihm in Unterredung ein, um ihn durch freundschaftliche Ermahnungen und lieb= reiche Bermeise von den Ausschweifungen des Chr= geizes und der Wolluft, wozu er von Natur febr ges neigt war, abzuhalten. Plato läßt ihn ben dieser Gelegenheit oftere Ausdrucke brauchen, die bennahe verliebt scheinen: daher man in spatern Zeiten Geles

genheit genommen, den Sokrates eines straflichen Umgange mit jungen Leuten zu beschuldigen. Allein die Feinde des Sokrates selbst, Aristophanes in der Komddie, und Melitus in seiner Anklage, thun hiervon nicht die geringste Erwähnung. Melitus beschuldigt ihn zwar, daß er die Jugend verderbe; allein, wie aus der Antwort des Sofrates gar deut: lich erhellet, gieng dieses auf die Gesetze der Relis gion und der Politik, gegen welche er die Jugend gleichgultig gemacht haben follte. Gefetzt auch die damalige Verderbniß ber Sitten mare fo weit gegan: gen, daß man biefes widernaturliche Lafter bennahe für naturlich gehalten, so hatten feine Feinde dennoch Diefen Umstand nicht gang verschwiegen: wenn es nicht offenbar unmöglich gewesen ware das Muster der Reuschheit und Enthaltsamkeit einer so viehischen Geilheit zu beschuldigen. Man lese die ftrengen Bor= wurfe, die er dem Aritias und Aritobulus ma= chet; man lese bas Zeugniß, das ihm der muthwils lige, halbberauschte Alcibiades, in Platons Tisch= gespräche, giebt. Das Stillschweigen der Feinde und Berlaumder, und feiner Freunde positives Zeugniß bom Gegentheile laffen keinen Zweifel gurud, daß

Derläumdung sen. Die Ausdrücke des Plato, so fremde sie auch in unsern Ohren klingen, beweisen weiter nichts, als daß diese unnatürliche Galanterie damals die Modesprache gewesen, wie etwa der ernsthafteste Mann in unsern Zeiten sich nicht ents brechen würde, wenn er an ein Frauenzimmer schreibt, wie verliebt zu thun.

Ueber ben Genius, ben ergu befigen vorgab, und ber ihn, wie er fagte, allezeit abhielt, wenn er etwas Schad= liches unternehmen wollte, find die Meynungen der Ges lehrten getheilt. Ginige glauben, Gofrates habe fich hierinn eine fleine Erdichtung erlaubt, um ben dem aber= glaubischen Bolfe Gebor zu finden; allein dieses scheint mit feiner gewöhnlichen Aufrichtigkeit zu streiten. Undere verstehen unter Diesem Genius ein geschärftes Gefühl vom Guten und Bofen, eine durch Machdenken, durch lange Erfahrung und anhaltende Uebung zum Ins ftinkt gewordene moralische Beurtheilungefraft, vermd= ge welcher er jebe frene handlung nach ihren muthmaß: lichen Folgen und Wirkungen prufen und beurtheilen konnte, ohne fich felbst von seinem Urtheile Rechenschaft geben zu konnen. Man findet aber benm Zenophon fo

wohl als Plato verschiedene Vorfalle, wo diefer Geift dem Sokrates Dinge vorher gesagt haben foll, die fich aus feiner naturlichen Rraft ber Geele ertlaren laffen. Dielleicht find diese von feinen Schülern aus guter Mens nung hinzu gefett worden ; vielleicht auch hatte Cofras tes, der, wie wir gesehen, zu Entzückungen aufgelegt war, felbst Schwachheit oder schwarmende Ginbildunges Fraft genug, dieses lebhafte moralische Gefühl, das er nicht zu erklaren wußte, in einen vertraulichen Geift umzuschaffen, und ihm hernach auch diejenigen Ahns bungen zuzuschreiben, bie aus gang andern Quellen entspringen. Muß benn ein vortrefflicher Mann noths wendig von allen Edmachheiten und Borurtheilen fren fenn ? In unfern Tagen ift es fein Berdienft mebr, Beiftereingebungen zu verspotten. Bielleicht bat gu ben Zeiten bes Gofrates eine Unftrengung bes Genies dazu gehört, die er nuglicher angewendet hat. Er mar ohnebem gewohnt, jeden Alberglauben zu dulden, der nicht unmittelbar zur Unsittlichkeit führen konnte, wie bereits oben erinnert morden.

Die Glückseligkeit des menschlichen Geschlechts war sein einziges Studium. So bald ein Vorurtheil, oder Aberglaube zur offenbaren Gewaltthätigkeit, Krankung

der menschlichen Rechte, Berderbnif der Sitten u. f. w. Anlag gab: fo konnte ihn nichts in ber Welt abs halten, aller Drohung und Berfolgung jum Troge, fich dawider zu erklaren. Es war unter den Gries chen ein hergebrachter Aberglaube, bag die Schatten der unbegrabenen Todten am Ufer bes Etnr hundert Jahre rafilos herum irren mußten, bevor fie heruber gelaffen wurden. Diefer Wahn mag dem roben Bolk von dem erften Stifter der Gefellschaft aus loblichen Absichten bengebracht worden senn. Indeffen hat er gu den Zeiten des Cofrates, burch einen schändlichen Migbrauch, manchen wackern Patrioten bas Leben gekoftet. Die Athenienser hatten ben den Arginus finischen Inseln über die Lacedamonier einen volltoms menen Cieg erhalten. Die Befehlehaber der fiegens ben Flotte murden aber durch einen Sturm abgehals ten, ihre Todten zu begraben. Ben ihrer Rudfunft nach Athen murden fie, auf die undankbarfte Deis fe diefer Unterlaffung halben offentlich angeklagt. Cofrates hatte benfelben Tag ben Borfit in dem Ces nat der Drytanen, welche die offentlichen Angelegens beiten zu beforgen hatten. Die Bosheit einiger Dachs tigen im Reiche, die Henchelen der Priefter und die Nieders

Diederträchtigkeit feiler Redner und Demagogen hat= ten sich vereinigt, den blinden Gifer des Bolfe wider Diese Beschützer des Staats aufzubringen. Das Volk brang mit Ungeftumm auf ihre Berdammung. Gin Theil des Genats war felbft von diefem pobelhaften Bahne bethort; und der Ueberreft hatte nicht Muth genug, fich ber allgemeinen Raferen zu widerfeten. Alles willigte barein, diese ungludlichen Patrioten jum Tobe zu verurtheilen. Dur Gofrates allein hat= te die Berghaftigkeit, ihre Unschuld zu vertheidigen. Er verachtete die Drohungen ber Machtigen, und die Wut des anfgebrachten Pobels, fand gang allein auf ber Seite ber verfolgten Unschuld, und wollte lieber das Alergste über sich ergeben laffen, als in eine fo heillose Ungerechtigkeit willigen. Wiewohl alle seine Bemuhungen gu ihrem Beften bennoch fruchtlos ab= liefen. Er hatte den Berdruß, zu feben, bag der blinde Gifer die Dberhand erhielt, und daß die Re= publit fich felbst die Schmach anthat, ihre tapfersten Beschützer einem übelverftandenen Borurtheil aufzuopfern. Das Jahr barauf wurden die Athenienfer von ben Lacedamoniern auf das Saupt geschlagen, ihre Flotte gu Grunde gerichtet, ihre Sanptstadt bela=

gert und dergestalt aufs Aeusserste gebracht, daß sie sich den Siegern auf Gnade und Ungnade ergeben mußte. Es ist sehr wahrscheinlich, daß der Mangel an erfahrenen Anführern auf Seiten der Athenienser an dieser Niederlage nicht wenig Schuld gewesen.

Lusander, der Feldherr der Lacedamonier, der die Stadt eingenommen hatte, begunftigte eine in berfels ben entstandene Emporung, verwandelte die demofra: tische Regierungeform in eine Dligardie, und fette einen Rath von drenffig Mannern, die unter bem Namen ber brepffig Tyrannen bekannt find. Die graufamften Feinde hatten in der Stadt fo nicht wiis ten konnen, als diese Ungeheuer gewütet haben. Un= ter bem Bormande, Staatsverbrechen und Meuteren zu bestrafen, murben die rechtschaffensten Leute im Staat ihres Lebens oder ihres Bermbgens beranbt. Plundern, rauben, verbannen, diefen bffentlich, jenen menchelmorderisch hinrichten laffen, waren Thas ten, mit welchen fie ihre Regierung bezeichneren. Wie mußte bas herz bes Sofrates bluten, den Britias, der vormals fein Schüler mar, an der Spige diefer Schenfale zu feben! Ja, diefer Britias, fein vore maliger Freund und Zuhörer, zeigte fich nunmehr ale feinen

seinen offenbaren Feind, und suchte Gelegenheit, ihn zu verfolgen. Der weise Mann hatte ihm einst seine viehische und widernatürliche Geilheit mit harten Worzten verwiesen, und seit der Zeit trug ihm der Uuzmensch einen heimlichen Groll nach, der jeszo auszusbrechen Gelegenheit suchte.

Alls er und Charifles zu Gefetgebern ernennt murs ben, führten fie, um eine Urfache an dem Gofrates ju finden, bas Gefet ein, bag niemand in ber Rebefunft unterrichten follte. Gie erfuhren barauf, bag fich Sofrates mit Worten wider fie vergangen, und verfchiedentlich habe verlauten laffen, es mare gwar mun: berbar, wenn hirten die ihnen anvertraute Beerde fleiner und magerer machten, und dennoch nicht für fcblechte Sirten wollten gehalten fenn; aber weit muns berbarer mare es, wenn die Borfteber eines Staats die Burger weniger und schlechter machten, und dens noch nicht schlechte Borfteber fenn wollten. lieffen ihn kommen, zeigten ihm das Gefet, und ber= boten ihm, mit jungen Leuten fich in Unterredung ein= gulaffen. " Bit es erlaubt , verfette Gofrates , eines " und das andere zu fragen, das mir in diefem Bers "bote nicht deutlich genug ift? - D ja! anwortete "man,

"man. — Ich bin bereit, erwiederte er, dem Gesetze "zu folgen, und befürchte nur aus Unwissenheit das "wider zu verstossen: ich bitte daher um eine deutli: "chere Erklärung, ob ihr unter der Nedekunst eine Kunst "recht zu reden, oder unrecht zu reden versteht? Ist jes "nes: so mußich mich enthalten, jemanden zu sagen, "wie er recht reden soll; ist aber dieses: so werde "ich niemand unterweisen, wie er unrecht reden soll.

"Charikles entrustete sich, und sprach: Wenn du "dieses nicht verstehest, so haben wir dir es faßlicher "gemacht, und schlechterdings verboten, mit jungen Leu"ten zu reden. — Damit ich aber auch hierinn wise
"se, wie ich mich zu verhalten habe, sprach Sokras
"tes: so bestimmt mir die Zeit, wie lange ihr die
"Menschen für junge Leute haltet? So lange sie nicht
"im Rathe sigen konnen, antwortete Charikles, das
"ist, so lange sie nicht zu reisem Verstande gekoms
"men sind, nemlich bis zu drenßig Jahren.

"Benn ich aber etwas kaufen will, erwiederte "Sokrates, das ein junger Mensch unter drensig "Jahren zu verkaufen hat, soll ich nicht fragen. wie "theuer? Dieses ist dir nicht verboten, sprach Charipkles; aber du fragst manchmal Dinge, die du gar wohl "weißt: solcher Fragen enthalte dich ferner! — Und "antworten? sprach Sokrates weiter. Wenn ein "junger Mensch mich fragt, wo Charikles oder Kris, "tias wohne? darf ich ihm hierauf antworten? — Ja, "ia, sprach Kritias; aber enthalte dich der abgenutzs, "ten Benspiele und Gleichnisse von Riemenschneidern, "Zimmerleuten und Schmieden. Vermuthlich, erz"wiederte Sokrates, auch der Begriffe, die ich durch "diese Benspiele zu erläutern pflege, von der Gerechzzitgkeit, Heiligkeit, Frommigkeit, u. s. w.? Ganz "recht! antwortete Charikles, und vor alken Dingen "auch der Viehhirten. Merke dir das, oder ich bez "fürchte, du wirst auch die Heerde kleiner machen."

Sokrates achtete ihre Drohungen so wenig, als ihr ungereimtes Gesetz, das sie, der gesunden Bermunft und dem Gesetz der Natur schnurstracks zuwisder, keine Besugniß gehabt einzusühren. Er setzte seine Bemühungen zum Besten der Tugend und Gezrechtigkeit mit dem unermüdetesten Eiser fort, und die Tyrannen unterstunden sich gleichwohl nicht, ihm so gerade auf den Leib zu kommen. Sie suchten Umwesge, und wollten ihn mit in ihre Ungerechtigkeiten verzwickeln; trugen ihm daher nebst vier andern Bürswickeln; trugen ihm daher nebst vier andern Bürs

gern auf, den Leon von Salamin nach Athen zu bringen, um ihn hinrichten zu lassen. Die andern übernahmen den Auftrag; Sokrates aber erklärte sich, daß er niemals zu einer ungerechten Sache die Häns de bieten werde. So willst du denn, sprach Charikles Frenheit haben, zu reden, was du willst, und gar nichts dafür leiden? Alles mögliche Uebel, antewortete er, will ich dafür leiden, nur das nicht, jemanden Unrecht zu thun. Charikles schwieg, und die übrigen sahen sich einander an. Diese Frensheiten würden den Sokrates am Ende dennoch das Leben gekostet haben, wenn nicht das Bolk, der Graus samkeit dieser Tyrannen midte, einen Aufstand erregt, ihre vornehmsten Anführer umgebracht, und die übrisgen zur Stadt hinaus gejagt hätte.

Unter der widerhergestellten demokratischen Regiestung gieng es dem Sokrates gleichwohl nicht besser. Die alten Feinde desselben, die Sophisten, Priester und Redner, fanden nunmehr die längst erwünschte Gelegenheit, ihn mit besserem Glück zu verfolgen, und endlich gar aus dem Wege zu räumen. Anytus, Meslitus und Lykon, sind die dren zu ihrer Schmach unvergeßliche Namen derer, die sich zur Ausführung

dieses schändlichen Borhabens haben brauchen laffen. Sie brachten die Berlaumdung unter das Bolf : Cofra= tes habe dem Kritias die Grundfate der Tyrannen bens gebracht, die er neulich mit fo unerhorter Graufamfeit ausgeubt hatte. Wer die Leichtglaubigfeit und Unbeftåndigfeit des Pobels tennt, wird fich nicht verwunbern, daß die Althenienser einer fo offenbaren Falschheit Gebor gegeben, obgleich jedermann wußte, mas zwischen bem Cofrates und den Tyrannen vorgefallen. Ginige Jahre worher hatte Alcibiades, der grofe Talente, aber eis nen fehr wilden Charafter hatte, in Gefellichaft anderer muthwilligen Junglinge, die Bildfaule des Merfure ger= fcblagen, die Gleufinischen Geheimniffe offentlich verfpottet und wegen diefes Uebermuthe aus feiner Bater= stadt entweichen muffen. Anjego wurde diese Geschichte wieder rege gemacht, und von den Jeinden des Gofrates ausgestreut, er habe bem jungen Menschen bie Berach= tung ber Religion bengebracht. Nichts mar ben Lehren und der Aufführung des Cofrates mehr znwider, als ein folder Frevel. Den öffentlichen Gotteedienft, fo aber: glaubisch er auch senn mochte, hat er allezeit in Ehren ges halten ; und mas die Gleufinischen Gebeimniffe betrifft, so rieth er allen seinen Freunden, fich in denjelben ein= weihen

weihen zu lassen; ob er gleich selbst seine Ursachen has ben mochte, es nicht zu thun. Man hat sehr guten Grund zu glauben, daß die größern Geheimnisse zu Eleusis nichts anders waren, als die Lehren der wahs ren natürlichen Religion, und eine vernünftige Ausz legung der Fabeln. Wenn Sokrates sich weigerte, die Einweihung anzunehmen, so geschah es, wahrscheinz licher Weise, um die Frenheit zu behalten, diese Gez heimnisse ungestraft ausbreiten zu dürfen, die ihm die Priester durch die Einweihung zu entziehen suchten.

Alls die Berlaumder, durch dergleichen boshafte Ausstreuungen, das Bolf genugsam vorbereitet zu ha= ben glaubten, brachte Melitus eine formliche Un= flage wider ben Sofrates an die Obrigfeit ber Stadt, welche alsofort dem Bolf bavon Nachricht gab. Das Gericht ber Geliaa murde zusammen berufen und die gewohnliche Angahl der Burger burch das Loos beftimmt, die den Angeklagten richten follten. Die Anklage mar: Sofrates handelt wider die Gefetze, indem er I) die Götter der Stadt nicht verehrt, und eine neue Gottheit einführen will, und 2) die Jugend verderbet, der er eine Verachtung alles dessen, was heilig ist, beybringet. Seine Strafe sey der Tod. Geine c 3

Seine Freunde brachten ihm wohlausgearbeitete Reben zu feiner Bertheidigung. "Gie find fehr fcon, "sprach er, aber fur mich alten Mann schicken sich "bergleichen Runfte nicht. " Willft du nicht felbst ets was zu beiner Bertheidigung auffeten? fragten fie ihn. "Die beste Bertheidigung, die ich machen fann, "antwortete er, ift, daß ich in meinem Leben niemans "ben Unrecht gethan. Ich habe zu verschiedenen mas "len augefangen, auf eine Schutrede zu denken, bin "aber allemal von Gott baran verhindert worden. "Dielleicht ift es fein Wille, daß ich in diesen Jahren, "bevor das hinfällige und einer Krankheit ahnliche "Allter kommt, eines leichtern Todes fferben, und "weder meinen Freunden noch mir felbst zur Laft "werden foll." In diesen Worten hat jemand vor einiger Zeit ben Beweiß finden wollen, daß Gofrates feigherzig gewesen, und die Unbequemlichkeiten des Allters, mehr als den Tod, gefürchtet habe. Es gehoret nicht wenig Dreuftigfeit bagu, dem Lefer fo mas einbilden zu wollen!

An dem zu dieser Untersuchung öffentlich anberaum= ten Tage erschienen Melitus, Anytus und Lyko, der erste für die Dichter, der zweyte für das Volk, und

ber lette für die Redner, bestiegen einer nach bem andern den Rednerftul, und hielten die giftigften und verleumderischsten Reben wider ben Gofrates. Er betrat nach ihnen den Platz, ohne zu gittern ober gu zagen, ohne, nach ber damaligen Gewohnheit auf Gerichtsftuben, feine Richter burch einen jammerli: chen Unblick zum Mitleiden bewegen zu wollen; fons dern mit dem gesetzten und zuversichtlichen Wefen, das feiner Beisheit anftandig mar. Er hielt eine zwar ungekunftelte und unvorbereitete, aber mannliche und fehr nachdruckliche Rede, in welcher er alle Berlaum: bungen und boshaften Geruchte, die man gu feinem Nachtheil ausgestreut, ohne Bitterfeit miderlegte, fei= ne Untlager beschamte und in ihren eigenen Beschul= digungen Widerspruche und Ungereimtheiten zeigte. Seinen Richtern begegnete er zwar mit ber erforber= lichen Chrerbietigkeit, sprach aber in einem so festen und feines Borzugs fich bewußten Tone, daß feine Rede oftere burch unzufriedenes Murmeln unter= broden ward. Er beschlos mit folgenden Worten:

"Wider die Gewohnheit der Verklagten, nicht in Thrå"nen zu euch rede, oder meine Kinder, Verwandten

ELL SER

"und Freunde in einem flaglichen Mufzuge erscheinen "laffe, um euch zum Mitleiden zu bewegen. Richt ,aus Hochmuth oder Trot habe ich diefes nuterlas-"fen, fondern weil ich es fur unauftandig halte, einen "Richter anzuflehen, und ihn anders, als durch die "Rechtmäßigkeit der Cache, einnehmen zu wollen. "Der Richter hat fich durch einen Gid verpflichtet, "nach Gefetz und Billigfeit zu urtheilen, und fein Mits "leiden fo wenig als seinen Born den Ausspruch thun "zu laffen. Wir Angeklagten handeln afo wider Recht "und Billigfeit, wenn wir euch burch unfre Rlagen "eidbrüchig zu machen suchen, und wider die Alchtung, "die wir euch schuldig find, wenn wir euch fahig hals "ten, es zu werden. Ich will auf feinerlen Weise "meine Rettung folden Mitteln zu verdanken has "ben, die weder recht, noch billig, noch gottesfürch= "tig find; vornehmlich da ich vom Melitus soeben "der Gottlosigfeit beschuldiget worden bin. "ich durch mein Gleben, euch meineitig gu machen "fuchete, fo mare diefes der überzengendfie Bemeis, ,daß ich feine Gotter glaube; mithin murde mich die= "fe Bertheidigung felbft der Atheifteren überführen. "Aber nein! ich bin, mehr als alle meine Anflager von , dem

"dem Dasenn Gottes überzeugt, und ergebe mich das "her Gotte und euch, mich nach Wahrheit zu richs "ten, und über mich zu verhängen, was ihr so wohl "für euch, als für mich für das Beste haltet."

Die Richter waren hochst unzufrieden über dieses gesetzte und unerschütterte Wesen, und unterbrachen den Plato, der nach ihm hervortrat, und zu reden begonn. "Ob ich schon der jüngste bin, Athenienser! "ssieng Plato an, von denen, welche diesen Ort hins "aufgestiegen — " Feruntergestiegen, riesen sie ihm zu, und liessen ihn seine Rede nicht fortsetzen. Sokrates wurde durch die Mehrheit von drey und drepsig Stimmen für schuldig erkannt.

Es war die Gewohnheit zu Athen, daß die Vers urtheilten sich selbst eine gewisse Strafe, Geldbusse, Gefängniß oder Verbannung auslegen mußten, um dadurch die Billigkeit des Urtheils zu bekräftigen, oder vielmehr ihre Verbrechen einzugestehen. Sokrates sollte wählen; aber er wollte auf keinerlen Weise ges gen sich selbst so ungerecht seyn, sich für schuldig zu erkennen, und sprach:

"Wenn ich fren sagen soll, was ich verdient zu "haben glaube, so wisset, Athenienser! ich glaube, c 5 "durch "burch die Dienste, die ich der Republik geleistet, "wohl werth zu senn, daß man mich auf dffentliche "Kosten in Prytaneum unterhalte. " Auf Zure= den seiner Freunde verstand er sich gleichwohl zu einer kleinen Geldbusse, wollte aber nicht zugeben, daß sie un= ter sich eine grosere Summe zusammen schiessen sollten.

Die Richter berathschlageten fich, welche Strafe fie ihm zuerkennen follten , und die Boebeit feiner Fein= de brachte es dahin, daß er zum Tode verurtheilt mur: de: "Ihr send mit eurem Urtheil sehr voreilig geme= "fen, Athenienser! fprach Gofrates, und habt bas "durch ben Berleumdern Diefer Ctadt Stoff gegeben, "euch vorzuwerfen, daß ihr den weisen Gofrates "ums Leben gebracht; benn sie werden mich weise "nennen, wenn ich es schon nicht bin, um euch besto» "mehr tabeln zu konnen. Ihr hattet nicht lange mars "ten durfen, so ware ich, ohne euer Buthun, gestor= "ben. Ihr febet, wie nahe ich schon dem Tode bin \*). "Euch menne ich hiermit = die ihr mir den Tod zuer= "kannt habt! Glaubet ihr etwa, Manner von Althen ! "bag es mir an Worten gefehlt, euch einzunehmen sund zu überreben, wenn ich ber Meynung gewesen "ware,

<sup>\*)</sup> Er war damals 70. Jahr alt.

"mare, man mußte alles thun und alles fprechen, unt "ein gunftiges Urtheil zu erhalten? Gewißlich nicht! "Benn ich unterliege, fo ift es nicht aus Mangel an "Borten und Borftellungen, fondern aus Mangel "an Unverschämtheit und Niederträchtigkeit, euch folche "Dinge horen zu laffen, die euch angenehm zu verneh-"men, aber einem rechtschaffenen Manne unauftandig sfind zu fagen. Seuchlen, fcbreven und andre folche "friechende Ueberredungsmittel, die ihr an andern ges "wohnt send, find meiner bochft unwurdig. Ich hatte "mir gleich Anfangs vorgenommen, lieber bas Leben "zu verlieren, als es auf eine uneble Weife gu retten. "Denn ich halte dafür, bag man eben fo wenig be-"rechtiget fen, vor Gericht alles zu thun, um bem "Tobe zu entfliehen, als im Rriege. Wie oft hat "ein Mann nicht in einem Gefechte Gelegenheit fein "Leben zu erretten, wenn er die Waffen von fich mer= "fen und benjenigen, der ihm nachset, um Gnade "bitten will? Und so giebt es im menschlichen Leben "viele Borfalle, wo der Tod gar wohl vermieden "werden fann, wenn man nur unverschamt genug "ift, alles zu thun und zu sagen, was dazu ersora "dert wird. Dem Tode ju entfliehen, Manner von "Athen!

"Athen! ift zuweilen so schwer nicht, aber ber Schan"de zu entkommen, ist weit schwerer: denn sie ist
"schneller, als der Tod. Daher kommt es auch, daß
"ich langsamer, alter Mann von dem langsamsten
"ergriffen worden; da hingegen meine Ankläger, die
"ganz munter und lebhaft sind, von der sehr schnel;
"len Schande eingehohlt worden sind. Ich gehe zum
"Tode, zu welchem ihr mich verurtheilt habet, und
"sie zur Schmach und Unehre, zu welcher sie von
"der Wahrheit und Gerechtigkeitt verdammt werden.
"Ich bin mit dem Urtheilsspruche zufrieden, vermuth=
"lich sie auch: mithin gehen die Sachen, recht wie sie
"sollten, und ich für mein Theil sinde die Wege des
"Schicksals auch hierin gerecht und verehrungswerth.,

Nachdem er hierauf den Richtern, die ihn verurstheilt, freymüthig, aber ohne Galle, einige Wahrheisten gesagt, wendete er sich zu denenjenigen, die für seis ne Lossprechung gestimmet hatten, und unterhielt sie mit einer Art von Betrachtung über Leben, Tod und Unsterblichkeit, die damals ziemlich der Fassungskraft des gemeinen Volks angemessen gewesen seyn mag. Alls er aber mit seinen Schülern und vertrauten Freuns den allein war, ließ er sich über eben diese Materie

mit

mit mehrerer Gründlichkeit heraus: daher wir unfre Leser, die in folgenden Gesprächen mit den reifern Gedanken dieses Weltweisen unterhalten werden sollen, mit jener exoterischen Philosophie billig verschonen.

Man führte ihn ins Gefängniß, das, wie Senes ka sagt, durch die Gegenwart dieses Mannes seine Schmach verlor, indem das kein Kerker seyn kann, wo ein Sokrates ist. Unterwegs begegneten ihm eis nige von seinen Schülern, die über dasjenige was ihm wiederfahren, ganz untröstlich waren. "Barum weis, "net ihr? fragte sie der Weise. Hat mich die Natur, "nicht gleich ben meiner Geburt zum Tode verurtheilt? "Benn mich der Tod einem wahren und ersprießlichen "Sute entrissen, so hätte ich und diejenigen, die mich "lieben, Ursache, mein Schicksal zu bedauren. Da "ich aber hienieden nichts, als Jammer und Elend "zurücklasse: so sollten mir meine Freunde zu meiner "Reise vielmehr Glück wünschen.,

Apollodorus, der als ein sehr gutherziger Mensch, aber etwas schwacher Kopf, beschrieben wird, konnte sich gar nicht zufrieden geben, daß sein Lehrer und Freund so unschuldig sterben müßte. Guter Apollos dorus! sprach Sokrates lächelnd, indem er ihm

die Hand auf den Ropf legte, würdest du es lieber sehen, wenn ich schuldig sterben müßte? —

Was übrigens im Gefängniffe und in den letten Stunden des fterbenden Sofrates vorgegangen, wird der Lefer in folgenden Gefprachen erfahren. Rur ift noch eine Unterredung mit dem Krito nicht aus der Alcht zu laffen, aus welcher Plato ein befonderes Ges fprach gemacht hat. Ginige Tage vor ber hinrichtung des Sofrates, fam Krito vor Unbruch des Tages zu ihm ins Gefängniß, fand ihn in suffem Schlafe, und fette fich leife neben fein Bett, um ihn nicht gu fide ren. Alls Cofrates erwachte, fragte er ihn, "wars "um heute fo fruh? Freund Rrito! " Diefer melbete ihm, er hatte Nachricht, daß ben nachsten Tag das Todesurtheil vollzogen werden follte. "Wenn es "ber Wille Gottes ift, antwortete Sofrates, mit feiner "gewohnlichen Gelaffenheit, fo fen es! Indeffen glaus "be ich nicht, daß es morgen vor fich gehen werde. 33ch hatte fo eben als bu zu mir famft, einen angenehmen Traum. Mir erichien ein Frauengimmer "bon ungemeiner Schonheit, in einem langen "weiffen Gewande, rief mich benm Ramen und "sprach: In drey Tagen wrist du in dein frucht-"bares

beraubt

"bares Phthia anlangen. - Eine feine Anspie= lung! wodurch er zu verftehen gab, daß er sich nach jenem Leben, wie benm Somer der erzurnte Achilles fich aus dem lager weg, und nach Phthia, feinem Baterlande, febnete. Rrito aber, der gang andre Absichten hatte, entdeckte feinem Freunde, daß er die Wache bestochen, und alles Nothige vorgekehrt hatte, ihn ben nachtlicher Weile aus bem Gefangniffe zu ent: führen; und daß es nunmehr nur auf ihn ankame, ob er einem schimpflichen Tode entkommen wollte. Er suchte ihn auch durch die wichtigften Borftellung gen ju überführen, daß diefes feine Pflicht und Schuls digfeit fen. Da er feine Liebe fur fein Baterland fanns te: fo stellte er ihm por, wie er verbunden mare gu verhuten, daß bie Athenienfer nicht unschuldis ges Blut vergoffen; er führte überdem an, daß ers um feiner Freunde willen thun mußte, die, auffer bem Schmerz über seinen Berluft, auch der schmah= lichen Nachrede murden ausgesetzt bleiben, daß fie feis ne Befrenung vernachläffiget. Endlich unterließ er auch nicht, ihm ein bewegliches Bild von dem Unglud feiner hulflosen Rinder vorzuhalten, die aledann feis nes vaterlichen Unterrichts, Benspiels und Schutzes

beraubt fenn mirben. hierauf antwortete Cofrates: "Mein lieber Krito! beine freundschaftliche Vorsorge "ift loblich, und daher mit Dank angunehmen, wenn "fie fich mit der gesunden Bernunft verträgt. Ift "fie aber derfelben zuwider, fo haben wir und um fo "viel mehr dafur zu huten. Wir follten baber erft "in Ueberlegung nehmen, ob bein Borichlag gerecht "und mit der Bernunft übereinstimmig fen, ober nicht. "Ich habe mich allezeit gewohnt, mich zu nichts bes "reden zu laffen, als was ich, nach reiflicher Ueber= "legung, fur das Befte gehalten, und ich fehe feis "nen Grund, warum ich von meinen bisherigen Le= "beneregeln anjeto abwiche, ob ich gleich in der Ber= "fassung bin, in welcher du mich siehest: fie erscheis "nen mir noch immer in eben bem Lichte, und ba: "her kann ich nicht anders, als fie immer noch werth "Schätzen und verehren.,, Rachdem er feine falschen Bewegungsgrunde widerlegt, und ihm gezeigt mas ein vernünftiger Mann den Gefegen und dem Bater: lande schuldig sen, fahrt er fort: , Wenu ich jest im Begriffe mare, davon zu laufen, und die Repu-"blit samt ihren Gefegen erschienen, um mich zu fras agen: Sprich, Sofrates! was bist du Willens zu "thun?

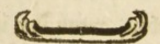
"thun? Bedenkst du nicht, daß dieses uns, ben " Gefezen und dem gefamten Staate, fo viel an bir "liegt, den Untergang bereiten beißt? Der glaubeft "du, daß ein Staat Bestand habe, und nicht noth: " wendig gerruttet werden muffe, in welchem die Ge: "richtsurtheile feine Rraft haben, und von jeder Pris " ratperson vereitelt werden konnen? Das fann ich " hierauf antworten, mein Werther? - Etwa, baß "mir unrecht geschehen, und ich bas Urtheil nicht " verdiene, das wider mich gesprochen worden? Goll "ich diefes antworten? - Rrit. Benm Jupiter! "ja, o Sofrates! - Sofr. Wenn aber die "Gefeze erwiederten: Wie? Sofrates, haft du dich " gegen une nicht anheischig gemacht, alle Rechtesprus "de der Republik zu genehmigen? - Ich wurde " über diesen Untrag ftugen; allein fie wurden forts " fahren: Lag bich diefes nicht befremden, Gofras "tes! fondern antworte nur; du bift ja fonft ein "Freund von Fragen und Antworten; fag an, mas , mißfällt dir an uns und an der Republit, daß du " uns zu Grunde richten willft? Diffallen bir etwa " die Gefeze ber Che, burch welche bein Dater beine "Mutter gehenrathet, und dich zur Welt gebracht; g, migs

" mißfallen dir diefe? - Reinesweges! wurde ich ants " worten. Go migbilligeft du etwa unfre Weise Die "Rinder zu erziehen und zu unterrichten ? Ift die " Einrichtung nicht loblich, die wir zu diesem Behufe , gemacht, und die beinen Bater veranlagt hat, bich , in der Musif und Emmastif \*) unterrichten zu lass "fen? - Cehr loblich! mußte ich antworten - Du , gefteheft alfo, daß du uns beine Weburt, beine Aufe , erziehung und beine Unterweisung zu verdanken haft, , und folglich konnen wir bich fowohl, als jeden von " beinen Borfahren, als unfern Gohn und Unterges "benen betrachten. Ift dem aber alfo, fo fragen " wir : fommt dir mit und ein gleiches Recht gu? und , bift du befugt, une alles, mas wir dir thun, mit gleis "der Munge zu bezahlen? Du wirft dir fein gleis " ches Recht mit beinem Bater anmaffen, fein gleis ", ches Recht mit beinem Gebieter, wenn bu einen "haft: fie alles, mas du von ihnen leideft, wieder ", empfinden zu laffen, dich mit Worten oder Thaten " wider fie zu vergeben, wenn fie dir etwa zu nabe " treten; und mit bem Baterlande, und mit ben " Ges

<sup>\*)</sup> Die Uebungen der Seelenfrafte wurden Musit, und ber Leibesgeschicklichkeiten Symnastif genannt.

" Gefegen willst du gleiches Recht haben? Gegen uns " willst du dich fur befugt halten, so bald wir etwas " wider dich beschloffen, dich wider uns aufzulehnen? " ben Gefegen, dem Baterlande, fo viel ben dir fteht, ", den Untergang anzurichten? und du glaubst rechts , schaffen zu handeln? du, der du dich im Ernfte der " Tugend befleiffigen willft? Steht es fo um beine v. Weisheit, daß du nicht einmal einfieheft, daß Ba: , ter und Mutter und Vorfahren lange nicht fo ehre " wurdig, nicht fo boch zu schägen, nicht fo beilig find, "ben den Gottern fomohl, als ben allen Menschen, " die ben Berftande find, in feinem folden Unfeben ", fteben, als das Baterland? " Gie fahren in diefem Tone fort, und fegen endlich bingu: " Bedente, "Sofrates! ob du nicht unbillig gegen uns vers "fåhrit? Wir haben dich gezeugt, erzogen und uns " terrichtet; wir haben dich; und jeden athenienfischen "Burger, so viel ben uns gestanden, aller Boblichas "ten theilhaftig gemacht, die das gesellschaftliche "Leben gewähren fann; und gleichwohl haben wir dir, " und jedwedem, der fich zu Athen niedergelaffen, die " Erlaubniß gegeben, wenn ihm unfre Staatsverfaf-, sung, nach einer hinlanglichen Prufung, nicht aus 0 2 " fteht,

"fteht, mit den Geinigen bavon zu geben, und fich " wohin er will zu begeben. Die Thore von Althen ", fteben einem jeben offen, bem es in ber Stadt nicht " gefällt, und er fann bas Geinige ungehindert mits "nehmen. Wer aber gefehen, wie es ben uns guges " het, und wie wir Recht und Gerechtigfeit handhaben, ., und bennoch ben une geblieben, der ift ftillschweigend " einen Bertrag eingegangen, fich alles gefallen gu " laffen, mas wir ihm befehlen; und wenn er unges "borfam ift, fo begehet er eine brenfache Ungerechtig: "feit. Er ift ungehorfam gegen feine Eltern, unges " horfam gegen feine Bucht : und Lehrmeifter, und er " übertritt ben Bertrag, ben er mit uns eingegangen "ift. Liebfter Freund Rrito! Diefe Reden glaube ich " zu horen, wie die Kornbanten fich einbilden, den " Ton der gloten zu boren, und die Stimme flinget " fo fart in meinen Dhren , daß ich nichts andere bars "über vernehmen fann. " Rrito gieng weg, übers zeugt, aber unwillig, daß die Bernunft feinen Bors schlag gemißbilliget hatte.



## Phádomi

oder

über die Unsterblichkeit der Seele. über bie Unsterblichkeit



## Phádon,

oder

über die Unsterblichkeit der Geele.

Echefrates, Phadon, Apollodorus, Cofrates, Cebes, Rrito, Simmias.

Erstes Gespräch.

## Echefrates.

arft du felbst, mein Phadon! denselben Tag benm Cofrates, als er im Rerter ben Gift gu fich nahm, oder hat es dir jemand erzählet ? Phádon.

Ich selbst, Echefrates! war da. Echefrates.

Was waren denn des Mannes lette Reben? Die verschied er? Ich mochte dieses so gern erzählen bo= ren. Reiner von uufern Phliafischen Bürgern reiset ist fehr ofte nach Athen, und auch von daher hat uns fcon lange niemand besucht, der uns bergleichen #noun

Machrichten hatte überbringen konnen. Go viel haben wir vernommen: Sokrates hat Gift getrunken, und ist gestorben; nicht den geringsten Umstand mehr.

# Phádon.

Michts von feiner Berurtheilung ?

### Echefrates.

Dia! das hat uns jemand erzählet. Wir vers wunderten uns noch, daß man ihn, nachdem er bes reits verurtheilet gewesen, noch so lauge hat leben lassen. Wie kam dieses? Phådon!

# Phádon.

Ganz von ungefähr, Echekrates! Es traf sich eben, daß das Schiff, welches die Athenienser jährs lich nach Delos zu schicken pfiegen, den Tag vorseiner Berurtheilung bekränzt wurde.

#### Echefrates.

Und was ift das für ein Schiff?

# Phádon.

Dasselbe, wie die Athenienser sagen, in welchem einst Theseus die sieben Paar Kinder nach Kreta geführet, die er allda, sowohl als sich selbst, benm Les ben erhalten hat. Die Stadt soll, wie es heißt, dem Apollo Apollo damals das Gelübde gethan haben, wenn die junge Leute leben bleiben würden, ihm jährlich in diesem Schiffe stattliche Geschenke nach Delos zu schicken, und seit der Zeit hat man dem Gotte noch immer Wort gehalten.

Wenn das heilige Schiff abgehen soll, so behänset der Priester des Apollo das Hintertheil desselben mit Kränzen, und sofort nimmt die Feyer der Theostie ihren Anfang. Dieses Fest dauert so lange, bis das Schiff zu Delos angelangt, und von da wieder zurück gekommen ist, binnen welcher Zeit die Stadt von allem Blutvergiessen rein gehalten wird, und nach dem Gesetze niemand diffentlich hingerichtet werden darf. Wenn das Schiff von widrigen Wins den aufgehalten wird, so können die Verurtheilten hierdurch lange Frist gewinnen.

Der Zufall fügte es, wie ich schon vorhin gesagt, daß die Bekränzung des Schiffes einen Tag vorher geschah, ehe, Sokrates vernrtheilet worden, und darum verstrich eine so geraume Zeit zwischen seiner Verurtheilung und seinem Tode.

#### Echefrates.

Aber den letzten Tag, Phadon! wie gieng es da? Was hat er gesprochen? Was hat er gespan? Welche Freunde waren in der Todesstunde ben ihm? Oder wollten die Archonten niemanden zu ihm lassen? Und verschied er, ohne einen Freund um sich zu haben.

Phådon.

Keinesweges! es waren ihrer viele zugegen. Echefrates.

Entschliesse dich immer, lieber Phadon! uns als les dieses umständlich zu erzählen, wenn dich keine Geschäfte abhalten.

# Phádon.

Ich habe ist Muse, und werde euch suchen Genüge zu leisten. Mir ist nichts angenehmer, als meines Sokrates mich zu erinnern, von ihm zu reden oder reden zu hören.

### Echefrates.

Und deine Zuhörer, Phadon! sind der nehmlischen Gesinnung. Erzähle also alles, so genau und so umständlich, als es dir möglich ist.

### Phádon.

Ich war zugegen, Freund! aber mir war mun=

berbar gu Muthe. 3ch fühlte fein Mitleiden, fein folches Betlemmen, als wir zu empfinden pflegen, wenn ein Freund in unfern Urmen erblaffet. Der Mann Schien mir gluckselig, beneidenswerth, Eches Prates! fo fanft, fo rubig war fein Betragen in der Todesstunde, so gelaffen waren feine letten Borte. Gein Thun buntte mich, nicht wie eines Menschen, ber vor feiner Zeit zu ben Schatten bes Orfus bin: unter manbelt; fonbern wie eines Unfterblichen, ber verfichert ift, ba, wo er hinkommt, fo gluckselig zu fenn, als je einer gewesen. Wie konnte ich also die bangen Empfindungen haben, mit welchen ber Un= blick eines gemeinen Sterbenben unfer Gemuth gu verwunden pflegt? Gleichwohl hatten bie philoso= phischen Unterredungen unsers Lehrers damals die reine Wollust nicht, die wir an ihnen gewohnt was Wir empfanden eine feltsame, nie gefühlte Mischung von Luft und Bitterkeit; benn bas Ber= gnugen ward beständig von ber nagenden Empfin= dung unterbrochen: "Bald werden wir ihn auf "ewig verlieren."

Bir Anwesenden befanden uns alle in diesem son-

Derbaren Gemuthszustande, und die entgegengesetzen Wirkungen desselben zeigten sich gar bald eben so sonderbar auf unsern Gesichtern. Man sah uns itt lachen, itt Thränen vergiessen, und dfters zeigte sich ein Lächeln um die Lippen, und heisse Zähe ren in den Augen. Jedoch übertraf Apollodorus hierinnen uns alle. Du kennest ihn, und sein weiche muthiges Wesen.

Echefrates.

Die follte ich ihn nicht fennen?

Phádon.

Dieser machte die seltsamsten Bewegungen. Er empfand alles weit fenriger, war entzückt, wenn wir lächelten, und wo uns die Augen wie bethauet waren, da schwamm er in Zähren. Wir wurden burch ihn fast mehr gerührt, als durch den Ausblick unsers sterbenden Freundes.

Echefrates.

Wer waren benn die Unwesenden alle?

Phádon.

Von den hiefigen Stadtleuten: Apollodorus, Aritobullus und sein Vater Lirito, zermogenes, Epis Spigenes, Aleschines, Antisthenes, Ktesippus, Menerenus und noch einige andere. Plato, glaube ich, war krank.

Echefrates.

Waren auch Fremde da?

Phádon.

Ja! aus Theben: Simmias, Cebes und Phas dondes, und aus Megara: Euklides und Terpsion.

Edefrates.

Wie? waren denn Aristippus und Rleombros

Phádon.

D nein! Diese sollen sich damals zu Megine auf-

Echefrates.

Sonst war also niemand daben ?

Phadon.

Ich weiß mich auf keinen mehr zu befinnen.

Echefrates.

Run, mein Lieber! was für Unterredungen find daben vorgefallen?

21 5

Phábon.

### Phádon.

Ich werde dir alles vom Anfange bis zum Ens de erzählen.

Bir waren gewohnt, so lange Sokrates im Gestängnisse saß, ihn täglich zu besuchen. Wir pslegzten zu diesem Ende in der Gerichtöstube zusammen zu kommen, in welcher das Urtheil über ihn gesprozchen worden (deun diese ist sehr nahe am Gefängenisse), und allda und so lange mit Gesprächen zu unterhalten, bis die Kerkerthür aufgethan ward, welches denn nicht sehr früh zu geschehen pslegt. So bald diese aufgieng, begaben wir und zum Soskrates, und brachten mehrentheils den ganzen Tag ben ihm zu. Den letzten Morgen fanden wir und früher als gewöhnlich ein, denn wir ersuhren Abends vorher, als wir nach Hause giengen, daß das Schiff von Delos angekommen sen, und beschlossen, das letztemal und so früh als möglich einzustellen.

Alls wir zusammen waren, kam uns der Schliesser, der die Kerkerthur zu öffnen pflegte, entgegen, bat uns, zu verzeihen, und nicht hinein zu gehen, bis er rufen wurde. Denn die eilf Männer, sprach er, nehmen iht dem Sokrates die Fessel ab, und melden ihm, daß

er heute sterben musse. Nicht lange hernach kam er, und zu rusen. Als wir hinein giengen, fanden wir den so eben losgebundenen Sokrates auf dem Bette liegend. Xantippe, du kennest sie, saß nes ben ihm in stiller Betrübniß, und hielt ihr Kind auf dem Schoose. Alls sie uns erblickte, sieng sie an, nach Weiberart, überlaut zu jammern. Ach! So: krates! dich sehen heute deine Freunde, und du sie zum letztenmale! und ein Strom von Thränen folgte auf diese Worte. Sokrates wandte sich zum Krito, und sprach: Freund! laß sie nach Hause bringen.

Rritons Bedienten führten fie hinweg: sie gieng und heulete, und zerschlug sich jämmerlich die Brust. Wir standen wie betäubt. Endlich richtete sich Sokrates im Bette auf, krümmete das Bein, das vorhin gesesselt war, und indem er dasselbe mit der Hand rieb, sprach er: D meine Freunde! welch ein seltsames Ding scheinet das zu senn, was die Menschen angenehm nennen! wie wunderbar! Dem ersten Andlicke nach ist es dem Unangenehmen entgegen gesetzt, indem keine Sache dem Menschen zu gleicher Zeit angenehm und unangenehm senn kann: und dennoch kann niemand langen, ohne unmittelbar darauf die entgegengesetzte zu fühlen, als wenn sie an beiden Enden an eins ander befestiget wären. Hätte Alesopus dieses bes merkt, suhr er fort, so hätte er vielleicht folgende Fabel erdichtet. "Die Götter wollten die streitenden "Empfindungen mit einander vereinigen; als aber "dieses sich nicht thun ließ, knüpften sie dieselben "an beiden Enden zusammen, und seit der Zeit fols "gen sie sich einander beständig auf dem Fusse nach., So ergehet es mir auch iht. Die Fessel hatten mir Schmerzen verursacht, und iht, da sie hinweg sind, folgt die angenehme Empfindung nach.

Benm Jupiter! ergriff Cebes das Wort, gut, baß du mich erinnerst, Sokrates! Du sollst, wie man sagt, hier im Gefängnisse einige Gedichte versfertiget, nehndich Aesopische Fabeln poetisch ausges führet, und eine Hymne an den Apollo ausgesethaben. Nun fragen mich viele, und vornehmlich der Dichter Evenus, was dich hier auf die Gebanken gebracht, Gedichte zu versertigen, da du doch solches vorher uiemals gethan? Soll ich dem Evenus Bescheid geben, wenn er mich wieder fragt:

fragt: (und fragen wird er gewiß,) so sage mir, was ich ihm antworten soll.

Sage ihm, o Cebes! erwiederte Sofrates, nichts als die Wahrheit: daß ich diese Gedichte keis nesweges in der Absicht verfertiget, ihm in der Dichts kunft den Rang abzulaufen; denn ich weiß, wie schwer dieses ift; sondern blog um eines Traumes willen, dem ich mir vorgenommen in allen möglichen Bebeutungen nachzuleben, und baber auch in Diefer Alrt von Mufit, in der Dichtfunft, meine Rrafte gu versuchen. Die Sache verhalt fich aber folgender Ges Stalt. Ich hatte in vergangenen Zeiten fehr oft eis nen Traum, ber mir unter vielerlen Geftalten erschien, aber immer eben benfelben Befehl gab : Gofrates! befleisse dich der Musik und übe sie aus! Bisher hielt ich diese Ermahnung bloß fur eine Aufmuntes rung und Anfrischung, wie man fie ben Wettlaufern nachzurufen pflegt. Der Traum, bachte ich, will mir nichts neues zu thun befehlen; benn die Weltweis= heit ist ja die vortrefflichste Musik, und dieser habe ich mich stets befliffen; er will also bloß meinen Gifer, meis ne Liebe zur Beigheit anfeuern, damit fie nicht ere kalte. Nunmehr aber, nachdem das Urtheil über

mich gesprochen worden, und das Fest des Apollo meinen Tod eine Zeitlang aufgescheben, fam mir ber Gebanke ein, ob man mir nicht vielleicht der gemeinen Musik obzuliegen befohlen, und ich hatte Muse genug, Diesen Gedanken nicht fruchtlos vera schwinden zu laffen. Ich machte den Alnfang mit einem Lobgesange auf den Gott, deffen Fest damals gefenert ward. Allein mir fiel nachher ben, daß, wer Poet fenn will, Erdichtungen, aber nicht Bernunft: fate behandeln muffe; daß aber ein Lobgefang fei: ne Erdichtungen enthielte. Da ich nun felbst feine Gabe zu dichten befitze; fo bediente ich mich ande= rer Leute Erfindungen, und brachte einige Fabeln des Mesops, die mir zuerft vor die Sand kamen, in Berfe. - Diefes fannft bu, mein Cebes! dem Gves nus antworten. Entbiete ihm auch meinen Gruff. und wenn er weise ift, so mag er mir bald folgen. Ich werbe, allem Ansehen nach, auf Befehl der Althenienser noch heute abreisen.

Und dieses wünschest du dem Evenus? fragte Simmias. Ich kenne diesen Mann sehr gut, und so viel ich von ihm urtheilen kann, dürfte er dir für diesen Wunsch schlechten Dank wissen. — Wie? versetzte je=

fonnte

ner, ift benn Woenus fein Weltweiser? Mich bunkt, ia, sprach Simmias. - Mun fo wird er mir ges wiß gerne folgen, erwiederte Gofrates, er, und jedermann, ber biefen Damen verdienet. Er wird zwar nicht selbst Sand an sich legen; denn dieses ift unerlaubt, wie einem jeden bekannt ift. - Indem er dieses sagte, ließ er beide Guffe bom Bette auf die Erde herab, um in diefer Stellung die Unterres dung fortzusetzen. Cebes fragte: Wie ift dieses zu verstehen? Sofrates! Es ist nicht erlaubt, fagst bu, sich felbst zu entleiben, und bennoch foll jeder Beltweise einem Sterbenden gerne nachfolgen?

Wie? Cebes! sprach Sokrates: Du und Sime mias, ihr habet beide den Weltweisen Philolaus ge= bort, hat er euch denn niemals hiervon etwas gefagt?

Michts Ausführliches, mein Gofrates!

Nun gut! Ich habe verschiedenes von der Sache gehoret, und will euch folches gerne mittheilen. Mich dunkt, wer reisen will, habe Urfach, sich nach der Beschaffenheit des Landes, dahin er zu kommen gebenft, wohl zu erkundigen, um sich einen richtigen Begriff davon zu machen. Diese Unterredung ift also meinen jegigen Umständen angemeffen, und was いを記る

konnte man auch ben heutigen Tag bis Sonnen Untergang Wichtigeres vornehmen.

Wodurch beweiset man, fragte Cebes, daß det Selbstmord unerlaubt sen? Philolaus und andre Lehrer haben mir zwar vielfältig eingeschärft, daß er verboten sen, aber mehr hat mir niemand davon be ngebracht. —

Wohlan! Laß uns versuchen, ob wir nicht eine mehreres davon heraus bringen konnen. Was meys nest du? Cebes! Ich behaupte, daß der Selbstmord schlechterdings in allen möglichen Umständen uners laubt sep. Wir wissen, es giebt Leute, für welche es besser wäre, gestorben zu sepn, als zu leben. Nun dürste es dich befremden, daß die Heiligkeit der Sitten auch von diesen Unglücklichen fordern sollte, sich nicht selbst wohl zu thun, sondern eine andere wohlthätige Hand abzuwarten. — Das mag eine Stimme vom Jupiter erklären! antwortete Ces bes lächelub.

Und gleichwohl ist es so schwer nicht, diese anscheis nende Ungereimtheit durch Gründe zu tilgen. Was man in den Geheimnissen zu sagen pflegt, daß wir Menschen hienieden wie die Schildwachen ausgestellet wären, und also unsere Posten nicht verlassen dürften, bis wir abgelöset würden, ist zwar nicht ohne Grund, dürfte aber so leicht nicht begriffen werden. Allein ich habe einige Vernunstsgründe, die nicht schwer zu fassen sind. Ich glaus be als ausgemacht vorausselsen zu können, die Götter (laßt mich jetzt sagen Gott, denn wen habe ich zu scheuen?) Gott ist unser Wigenthumsherr, wir sind sein Wigenthum, und seine Vorsehung ber sorgt unser Vestes. Sind diese Sätze nicht deuts lich?

Sehr deutlich , fprach Cebes.

Ein Leibeigner, der unter der Vorsorge eines gutigen Herrn stehet, handelt sträflich, wenn er sich den Absichten desselben widersetzt. Nicht?

Allerdings!

4712

Dielleicht, wenn ein Junken von Rechtschaffenheit in seinem Busen glimmet, muß es ihm eine wahre Freude senn, die Wünsche seines Gebieters durch sich erfüllet zu sehen, und um so vielmehr, wenn er von der Gesinnung seines Herrn überzeugt ist, daß sein eigenes Bestes an diesen Wünschen Theil nimmt. Unvergleichlich! mein Sofrates!

Aber wie? Cebes! als der unerschaffne Werks meister den kunstlichen Ban des menschlichen Leis bes gewirkt, und ein vernünftiges Wesen hinein gesetzt, hatte er da bose oder gute Absichten?

Dhne Zweifel gute.

Denn er mußte sein Wesen, die selbständige Guste verleugnen, wenn er mit seinem Thun und Lass sen bose Absichten verknupfen konnte; und was ist ein Gott, der sein Wesen verleugnen kann?

Ein Unding, Sokrates! ein fabelhafter Gott, dem das leichtgläubige Bolk wandelbare Gestalten andichtet. Ich erinnere mich der Gründe gar wohl, mit welchen du ben einer andern Gelegenheit diesen lästerlichen Irrthum bestritten.

Derselbe Gott, Cebes! der den Leib gebauet, hat ihn auch mit Kräften ausgerüstet, die ihn stärsten, erhalten, und vor allzufrühem Untergange ber wahren. Wollen wir auch diesen Erhaltungsfräften hochst gütige Absichten zum Ziele seizen?

Die fonnten wir anders?

eine heilige Pflicht seyn, die Absichten unsers Eise genthumsherrn zu ihrer Reise gedeihen zu lassen, sie nicht gewaltsamer Weise in ihrem Laufe zu hems men; sondern vielmehr alle unsere frenwilligen Hands lungen mit denselben auf das vollkommenste übers einstimmen zu lassen.

Darum habe ich gefagt, mein lieber Cebes! baß Die Weltweisheit die vortrefflichfte Mufit fen, benn fie lehret uns, unfere Gedanken und Sandlungen fo einzurichten, daß fie, fo viel uns moglich ift, mit ben Absichten des allerhochsten Eigenthum herrn volls tommen übereinstimmen. Ift nun die Mufit eine Biffenschaft, das Schwache mit dem Starken, das Rauhe mit dem Sanften, und bas Unangenehme mit dem Angenehmen in eine Sarmonie gu bringen : fo tann gewiß teine Dufit herrlicher und vortrefflicher fenn, als die Weltweisheit, die uns lehret, nicht nur unsere Gedanken und Sandlungen unter fich, sondern auch die Handlungen des Endlichen mit ben Albfichten des Unendlichen, und die Gedaufen des Erdbewohners mit den Gedanken des Allwiffenden in eine grofe und mundervolle harmonie ju ftimmen. -

= luth 3

D Cebes! und der verwegene Sterbliche follte fich erdreiften, diese entzückende Harmonie zu zerstoren?

Er wurde den Abschen der Gotter und Menschen verdienen, mein lieber Sofrates!

Sage mir aber auch diefrs, mein Trauter! Sind die Krafte der Natur nicht Diener der Gotts heit, die ihre Befehle vollstrecken?

Allerdings!

Sie sind also auch Wahrsager, die uns den Willen und die Absichten der Gottheit weit richtisger verkündigen, als die Eingeweide der Schlachtsopfer; denn das ist unstreitig ein Rathschluß des Allerhöchsten, wohin die von ihm erschaffene Kräfte abzielen. Nicht?

Wer kann dieses leugnen?

So lange uns also diese Wahrsager andeuten, daß die Erhaltung unsers Lebens zu den Absichten Gottes gehöre, sind wir verpflichtet, unsere frenen Handlungen denselben gemäß einzurichten und haben weder Fug noch Necht, den Erhaltungskräften unserer Nastur Gewalt entgegen zu setzen, und die Diener der obersten Weisheit in ihrer Verrichtung zu stdren. Diese Schuls

Schuldigkeit liegt uns so lange ob, bis Gott uns durch eben dieselben Wahrsager den ausdrücklichen Befehl zuschickt, dieses Leben zu verlassen, so wie er ihn heute mir zugeschickt hat.

aurbringen. Der Cheine, wegebe im fagen, mitte

Ich bin vollig überzeugt, sprach Cebes. Allein nunmehr begreife ich um fo viel weniger, mein lieber Sofrates! wie du vorhin haft fagen tonnen, ein jeder Beltweiser muffe einem Sterbenden gerne folgen wollen. Ift diefes mahr, mas du ist behaupteft, daß wir ein Gigenthum Gottes find, und daß berfelbe unfer Beftes beforge: fo fcheinet jener Gat unge: reimt. Wie? foll ein vernünftiger Mann fich nicht betrüben, wenn er die Dienfte eines Dberherrn verlaffen muß, ber fein befter und gutigfter Berforger ift? Und wenn er auch hoffen konnte, burch den Tob fren, und fein eigener Berr zu werden : wie fann ber unverständige Mundel fich schmeicheln, unter feiner eigenen Unführung beffer zu fteben, als unter der Alnführung bes allerweisesten Vormundes? Ich sollte mennen, es fen vielmehr ein grofer Unverstand, wenn man sich durchaus in Frenheit feten', und auch ben beften Dberherru nicht über fich leiden will. Wer

perrichers

Vernunft besitzet, wird sich allezeit mit Vergnügen der Aufsicht eines andern unterwerfen, dem er bessere Einsichten zutrauet, als sich selbst. Ich würde also gerade das Gegentheil von deiner Meynung hers ausbringen. Der Weise, wurde ich jagen, misse sich betrüben, der Thor aber freuen, wenn er sters ben soll.

Sokrates hörete ihm aufmersam zu, und schien sich an seiner Scharfsinnigkeit zu ergetzen. Sodann kehrte er sich zu uns, und sprach: Cebes kann schon einem zu schaffen machen, der wider ihn etz was behaupten will. Er hat beständig Ausstüchte.

Allein diesesmal sprach Simmias, scheinet Ces bes nicht Unrecht zu haben, mein lieber Sokrates! In der That, wodurch kann ein Weiser bewogen wers den, sich ohne Misvergnügen der gütigen Boriorge des allerweisesten Aussehers zu entziehen? — Und wo mir recht ist, Sokrates! so zielet Cebes mit seis nen Einwürfen eigentlich wider deine itzige Aussührung, der du so gelassen, so willig, nicht nur uns alle vers lässest, denen dein Tod so schmerzlich fällt; sondern dich auch der Aussicht und Borsorge eines solchen Bes herrschers entaufferst, den du uns als bas weiseste und gutigste Wefen zu verehren gelehret haft.

So? sprach Sokrates, man hat mich angeklas get, wie ich hore? Ich werde mich also wohl forms lich vertheidigen mussen?

Allerdings! fprach Simmias.

Gut! versetzte Sokrates: Ich will mich bemuschen, meine jetzige Schutzrede beffer einzurichten, als die, welche ich vor meinen Richtern gehalten habe.

Hore, Simmias! und du, Cebes! Hatte ich nicht Hoffnung, da, wo ich hinkomme, erstlich ims mer noch unter demselben gütigsten Versorger zu stehen, und zweptens die Seelen der Verstorbenen anzutressen deren Umgang aller Freundschaft hies wieden vorzuziehen ist: so ware es freylich eine Thorheit, den Tod so wenig zu achten, und ihm willig in die Arme zu rennen. So aber habe ich die allertröstlichsten Hoffnungen, daß mir bendes nicht entstehen wird. Das letztere zwar getraue ich mir nicht mit aller Gewisheit zu behaupten; aber daß die Vorsehung Gottes auch da noch über mich walten werde, dieses, Freunde! behaupte ich so zuversichtlich, so gewiß, als ich in meis

nem Leben etwas behauptet habe. Darum ber trübt es mich auch nicht, daß ich verscheiden soll; denn ich weiß, daß mit dem Tode noch nicht alles für uns aus ist. Es folgt ein anderes Les ben, und zwar ein solches, das, wie die alte Sas ge versichert, für Tugendhafte weit glückseliger seyn wird, als für Lasterhafte.

Wie da? sprach Simmias, mein lieber Sokrastes! Willst du diese heilsame Versicherung im Insnersten deiner Seele verschlossen mitnehmen? oder auch und eine Lehre gonnen, die so viel trostliches hat? Es ist billig, seinen Freunden ein so herrliches Gut mitzutheilen, und wenn du uns von deiner Meynung überzeugest, so ist auch deine Schutzede fertig.

Ich will es versuchen, versetzte er. Doch laß und erst den Kriton hören, der schon lange ete was sagen zu wollen scheinet.

Ich? nichts, mein Lieber! erwiederte Ariton, — Der Mann hier, der dir den Gift bringen soll, läßt mir keine Ruhe: ich soll dich bitten, nicht so viel zu resden. Man erhitzt sich so sehr, spricht er, und dann wirkt der Trank so gut nicht. Er hätte schon ofters einen zweiten oder dritten Gifttrunk bereiten mussen,

für Leute, die sich das Meden nicht hatten verwebe ren lassen.

Laß ihn, im Namen der Götter! sprach Sokras tes, hingehen und sein Amt versehen. Er halte den zwenten Gifttrunk bereit, oder den dritten, wenn er mennet. —

Diese Antwort habe ich mir vermuthet, sprach Kriton; allein der Mensch will nicht ablassen. —

Dlaß ihn! versetzte Sokrates. Ich habe hier meinen Richtern Rechenschaft zu geben, warum ein Mensch, der in der Liebe zur Weisheit grau geworz den, in den letzten Stunden froliches Muths seyn musse, indem er sich nach dem Tode die größte Seligkeit zu versprechen hat. Mit welchem Grunde Simmias und Cebes! ich dieses behaupte, will ich zu erklären suchen. —

Das wissen vielleicht die wenigsten, meine Freunste ! wer sich der Liebe zur Weisheit wahrhafs tig ergeben, seine ganze Lebenszeit dazu ans wendet, mit dem Tode vertrauter zu werden, sterben zu lernen. Ist aber dieses: welch eine Ungereinstheit ware es nicht, in seinem ganzen Leben, alle Winsche, alle Benühungen

- typi

nach einem einzigen Ziele zu lenken, und sich doch zu betrüben, wenn das längst erwünschte Ziel ends lich erreicht wird?

Simmias lachte. Benn Jupiter! sprach er, Sokrates! ich muß lachen, so wenig ich auch das zu aufgelegt bin. Was du hier sagst, durfte das Bolk nicht so sehr befremden, als du mennest. Das hiesige insbesondere konnte dir sagen: wie sie gar wohl wüßten, daß die Beltweisen sterben lernen wollsten, daher sie ihnen auch das wiederfahren liessen, was sie verdieneten, und wornach sie sich sehneten.

Ich würde ihnen alles einräumen, Simmias! nur das nicht, daß sie es einsehen. Sie wissen nicht, was der Tod ist. nach dem die Weltweisen sich sehnen, und in wie weit sie ihn verdienen. Doch was geshen uns jene an? Ich rede itzt mit meinen Freunden.

Ift der Tod nicht etwas, das sich beschreiben und erklaren läßt?

Frenlich! versetzte Simmias.

Ist er aber etwas anders, als eine Trennung des Leibes und der Geele? — Sterben nehmlich beißt dieß nicht, wenn die Seele den Leib, und der Leib die Seele

dergestalt verläßt, daß sie keine Gemeinschaft unters einander mehr haben, und jeder für sich bleibet ? Doer weist du deutlicher anzuzeigen, was der Tod sep?

Dein! mein Lieber!

Ueberlege einmal, Freund! ob es dir auch so vorkommt, wie mir. Was mennest du? Wird der wahre Liebhaber der Weisheit den sogenannten Wollusten nachhängen, und nach köstlichen Speisen und Getränken so sonderlich streben?

Michts weniger, antwortete Simmias. Wird er der Liebe ergeben seyn? Eben so wenig!

Und in Ansehung der übrigen Leibesbequemlichkeis ten? Wird er in seinen Kleidern z. B. auf Pracht und Ueppigkeit sehen, oder wird er sich mit dem Nothwens digen begnügen und das Ueberflüssige nicht achten ?

Was man entbehren kann, sprach jener, macht bem Weisen keine Sorgen.

Wollen wir nicht überhaupt sagen, fuhr Sokras tes fort, der Weltweise suchet sich aller unnothigen Leibessorgen zu entschlagen, um mit mehrerer Achts samkeit der Seele warten zu konnen?

Barum

Warum nicht?

Er unterscheidet fich also schon hierinn von den übrigen Menschen, daß er fein Gemuth nicht gang bon den Leibesangelegenheiten feffeln lagt, fondern feine Geele zum Theil der Gemeinschaft bes Leibes zu entwohnen sucht?

voribum, wie mer. Wie

Ge Scheint fo.

Der größte Saufe ber Menschen, o Simmias! wird dir fagen, daß der nicht zu leben verdiene, wer die Unnehmlichkeiten bes Lebens nicht genief= fen will. Das nennen fie, fich nach bem Tobe feb= nen, wenn man dem finnlichen Wohlleben abfagt und fich aller fleischlichen Wolluft enthalt.

Dieg ift die Mahrheit, Sofrates!

Ich gehe weiter. hindert der Korper nicht ofters ben Weisheitliebenden im Rachbenken, und wird er fich sonderlichen Fortgang in der Weisheit versprechen konnen, wenn er fich nicht von den sinnlichen Gegens ftanden zu erheben gelernet hat? - 3ch erflare mich - Die Eindrucke des Gefichts und des Gehors find fo, wie fie une bon den Gegenstanden juger schickt werden, bloß einzelne Empfindungen, noch Minute EEE

Beiftande aus ihnen gezogen werden. Nicht?

feine (Sefelife aft, um in

receipt mad und rishmalisaming

Mullerdinge!

Auch als einzelnen Empfindungen ist ihnen nicht wöllig zu trauen, und die Dichter singen mit Recht; die Sinne täuschen und begreisen nichts deutlich. Was wir hören und sehen, ist voller Berwirrung und Dunstelheit. Können uns aber diese benden Sinne keine beutlichen Ginsichten gewähren: so wird der übrigen weit undeutlichern Sinnen gar nicht zu gedenken senn.

Frenlich nicht.

Wie muß es nun die Seele anfangen, wenn sie zur Wahrheit gelangen will? Wo sie sich auf die Sinne verläst, so ist sie betrogen.

Richtig! bet roce iconfinge, weit be! gitching

Sie muß also nachdenken, urtheilen, schliessen, erfinden; um durch diese Mittel, so viel möglich, in das wahre Wesen der Dinge einzudringen.

Sa!

Aber wann geht das Nachdenken am besten von statten? Mich dunkt, wenn wir uns gleichsam nicht fühlen, wenn weder Gesicht noch Gehor, weder ans genehme

genehme noch unangenehme Empfindungen uns an uns selbst erinnern. Allsdann ziehet die Seele ihre Aufmerksamkeit von dem Korper ab, verläßt, so viel sie kann, seine Gesellschaft, um in sich versammelt, nicht den Sinnenschein, sondern das Wesen, nicht den Sinnenschein, sondern das Wesen, nicht die Eindrücke, wie sie uns zugeführet werden, sons dern das, was sie wahres enthalten, zu betrachtene

Richtig!

Abermals eine Gelegenheit, ben welcher die Seele des Weisen den Leib zu meiden, und fich, so viel fie kann, von ihm zu entfernen suchen muß.

Allem Unfehen nach!

Um die Sache noch deutlicher zu machen: Ist die allerhöchste Vollkommenheit ein bloser Gedanke, ohne ausserlichen Gegenstand, oder bedeutet es ein wirkliches Wesen, das ausser uns vorhanden ist?

Frenlich ein wirkliches, ausser uns vorhandenes, schrankenloses Wesen, dem das Dasenn vorzugsweise zukommen muß, mein Sokrates!

Und die allerhöchste Gute, und die allerhöchste Beisheit? Sind diese auch etwas Wirkliches?

Beym

Benm Jupiter! ja! Es sind unzertrennliche Els genschaften des allervollkommensten Wesens, ohne welche jenes nicht da senn kann.

Wit den Augen des Leibes haben wir es doch nie gesehen?

Gewiß nicht!

Wir haben es auch nicht gehört, nicht gefühlt; kein äusserlicher Sinn hat uns je einen Begriff von Weisheit, Gute, Vollkommenheit, Schönheit, Denskungsvermögen, u. s. w. zugeführet, und dennoch wissen wir, daß diese Dinge ausser uns wirklich sind, in dem allerhöchsten Grade wirklich sind. Kann uns niemand erklären, wie wir auf diese Bestriffe gekommen sind?

Simmias sprach, die Stimme Jupiters, mein lieber Sokrates! Ich werde mich abermals auf dieselbe berufen.

Wie? meine Freunde! wenn wir in jenem Zinze mer eine vortreffliche Flotenstimme horeten, würden wir nicht hinlaufen, den Flotenspieler zu kennen, der unser Ohr so sehr zu entzücken weiß? Vielleicht setzo nicht, lächelte Simmtas, da wir hier die vortreflichste Musik hören.

Wenn wir ein Gemälde betrachten, fuhr Sokras
tes fort, so wünschen wir, die Meisterhand zu kens
nen, die es verfertiget hat. Nun liegt in uns selbst
das allervortreslichste Bild, das Götteraugen und
Menschenaugen jemals gesehen, das Bild der als
lerhöchsten Vollkommenheit, Güte, Weisheit, Schons
heit, u. s. f. und wir haben uns noch nie nach dem Mas
ler erkundigt, der diese Bilder hineingezeichnet?

Cebes erwiederte: Ich erinnere mich einst vom Philolaus eine Erklärung gehört zu haben, die der Sache vielleicht Genüge thut.

Will Cebes seine Freunde, versetzte Sokrates, nicht an dieser Hinterlassenschaft des glückseligen Philolaus Theil nehmen lassen?

Wenn diese, sprach Cebes, die Erklärung nicht lieber von einem Sokrates hören möchten. Doch es sen! — Alle Begriffe von unkörperlichen Dins gen, sprach Philolaus, hat die Seele nicht von den äussern Sinnen, sondern durch sich selbst erlangt, ins dem sie ihre eigenen Wirkungen bevbachtet, und das durch

durch ihr eigenes Wefen und ihre Gigenschaften fen= nen lernt. - Dieses beutlicher zu machen, habe ich ihn oft eine Erdichtung hinzusegen boren: Lagt une vom Somer, pflegte er zu fagen, die benden Ton= nen entlehnen, die in dem Borfaale Jupiters liegen, aber jugleich uns die Frenheit ausbitten, fie nicht mit Glud und Ungluck, sondern die zur Rechten mit mahs rem Wefen, und bie gur Linken mit Mangel und Uns mesen anzufüllen. — Go oft die Allmacht Jupiters einen Geift hervorbringen will , fo schopft er aus Diesen benden Tonnen, wirft einen Blick auf das ewis ge Schicffal, und bereitet, nach beffen Maasgebung, eine Mischung von Wesen und Mangel, welche die vollige Grundanlage des funftigen Geiftes enthalt. Daher findet fich zwischen allen Arten von geistigen Wesen eine verwundernswürdige Alehnlichkeit : denn, fie find alle aus eben den Tonnen geschopft, und nur an der Mischung unterschieden. Wenn also unsere Geele, welche gleichfalls nichts anders ift, als eine folche Mischung von Wesen und Mangel, fich felbst beobachtet, so erlanget fie einen Begriff von dem Wefen der Geifter und ihren Schranken, von Bermogen und Unvermogen, Bollfommenheit und Uns

vollkommenheit, von Berstand, Weisheit, Kraft, Abssicht, Schönheit, Gerechtigkeit und tausend ans dern unkörperlichen Dingen, über welche sie die aussern Sinne in der tiefsten Unwissenheit lassen würden.

Webes! Du besitzest einen solchen Schatz, und wollztest mich sterben lassen; ohne mir denselben einmal zu zeigen! — Doch laß sehen, wie wir ihn noch vor dem Tode geniessen wollen. Philolaus sagte also: Die Seele erkennet ihre Nebengeister, indem sie sich selbst beobachtet. Nicht?

Ja!

Und sie erlanget Begriffe von unkörperlichen Dinz gen, indem sie ihre eigenen Fähigkeiten auseinander setzt, und jeder, um sie deutlicher unterscheiden zu können, einen besondern Namen giebt?

Allerdinge.

Wenn sie aber ein höheres Wesen, als sie selbst ist, einen Damon z. B. sich denken will, wer wird ihr die Begriffe dazu hergeben?

Cebes schwieg, und Sokrates fuhr fort: Habe ich die Meynung des Philolaus anders recht begrif:

fen, so kann sich die Seele zwar niemals von einem hohern Wesen, als sie selbst ist, oder nur von einer bohern Fähigkeit, als sie selbst besitzet, einen der Sache gemäsen Begriff machen; allein sie kann gar wohl überhaupt die Möglichkeit eines Dinges begreifs fen, dem mehr Wesen und weniger Mängel zu Theis le worden, als ihr selbst, das heißt, welches vollkome mener ist, als sie; oder hast du es vielleicht vom Philolaus anders gehört?

Mein!

Und von dem allerhöchsten Wesen, von der allere höchsten Vollkommenheit; hat sie auch nicht mehr, als diesen Schimmer einer Vorstellung. Sie kann das Wessen desselben nicht in seinem ganzen Umfange begreif: fen \*); aber sie denkt ihr eigenes Wesen, das, was E2

\*) Einige Weltweise wollen uns durch die Betrachtung dem atthgen, daß wir von SOrt nicht wissen, was er ist, sondern was er nicht ist, und stellen durch eine unmerks liche Verdrehung die Sache so vor, als wenn wir von SOtt und seinen Eigenschaften gar nichts wüsten. Nun ist es nicht zu läugnen, daß wir von dem wahren Begriffe einer Sache noch weit entsernt seyn können, wenn wir auch wissen, daß sie dieses, oder jenes nicht sey. Allein wie ost ist nicht schon mit Srunde angemerkt

sie Wahres, Gutes, und Vollkommenes hat, trennet es in Gedanken von dem Mangel und Unwesen, mit wel=

worden, daß wir dem vollkommenften Defen nur Dans gel und Einschrankungen absprechen, und diese Mit von Berneinungen den Werth mabrer Bejahungen habe. Daß wir zuweilen fur gut finden, die Gigenschaften GOts tes verneinungswelfe auszudrucken, ift eigentlich dem Urfprung unferer Begriffe von Gott jugufchreiben, als welche die Berneinung unferer eigenen Mangel und Schwachheiten jum Grunde haben. Das Mort unveranderlich &. B ift die Berneinung einer Unvollfoms menheit, und im Grunde ein positiver Begriff, nemlich immer daffelbe; aber mir drucken Diefen Begriff verneinungeweise aus, weil wir durch die Bers beywohnenden Deranderlichfeit neinung Der uns Darauf gefommen find. In Diefem Berftande ift alfo der angeführte Can ungegrundet, denn unfere Begriffe von Gott jeigen nicht an, was Gott nicht ift; fondern was ihm nicht fehlet. Dill man aber nur fo viel fagen, daß wir von den pofitiven Eigenschafs ten Gottes feine Unschauung, feine felbfigefablte Borftellung haben; fo wird diefes willig jugegeben, jedoch mit Bergicht auf Die Folgen, Die mancher aus diefem an fich unschuldigen Gage bat siehen wollen. Das wenige, was uns von den gottlichen Eigenschaften befannt ift, verliert dadurch meder feine Dabibeit noch Gewißbeit, meder Leben noch Ueber jeugung. Ronnen wir gleich die Unendlichfeit der gottlichen Bollfom. menbeiten nie felbft fablen; fo baben mir boch burch Die

welchem es in ihr vermischt ist, und geräth dadurch auf den Begriff eines Dinges, das lauter Wesen, lauter Wahrheit, lauter Gute und Vollkommenheit ist. —

Apollodorus, der bisher alle Worte des So: Frates leise nachgesprochen hatte, gerieth hier in Entzückung, und wiederholtelaut: Das lauter Wessen, lauter Wahrheit, lauter Güte, lauter Vollkommenheit ist.

Und Sokrates fuhr fort: Sehet ihr, meine Freunde! wie weit sich der Weisheitliebende von den Sinnen und ihren Gegenständen entfernen muß, wenn er das begreiffen will, was zu begreiffen wahre Glückseligkeit ist, das allerhöchste und vollkommenste

C 3 Wes

die innere Anschauung unserer selbst die Grundlage zu diesen Bollkommenheiten kennen lernen, und diese ans schauend erkannte Grundlage mit der hinzugefügten symsbolischen Absonderung der Mängel und Einschränkungen geben einer Menge von Lehrsäßen und Folgen ihre aussgemachte Gewisheit. Saunderson hatte keine selbste gesühlte Borstellung vom Lichte; aber die allgemeine Aehnlichkeit des Gesichts mit den übrigen Sinnen machte es möglich, ihm einige Merkmale, der Lichtstrahlen durch Worte benzubringen, und die ganze Theorie der Optik, die er seinen Zuhörern aus diesen Grundbegrifs sen erklärte, war nichts desto weniger unumstöslich.

Wesen? In dieser Gedankenjagd muß er Augen und Ohren verschliessen, Schmerz und Sinnenlust ferne von seiner Achtsamkeit senn lassen, und wenn es möglich wäre, seines Leibes ganz vergessen, um desto einsamer sich ganz auf seine Seelenvermögen und ihre innere Wirksamkeit einzuschränken.

Der Leib ist seinem Berstande ben dieser Unterssuchung nicht nur ein unnühlicher, sondern auch ein beschwerlicher Gesellschafter: denn jezt sucht er weder Farbe noch Gröse, weder Tone noch Berwegung, sondern ein Ding, das alle mögliche Farben, Grösen, Tone und Bewegungen, und, was noch weit mehr ist, alle mögliche Geister sich aufs deutlichste vorstellet, und in allen ersinns lichen Ordnungen hervorbringen kann. Welch ein unbehülslicher Gefährte ist der Körper auf dieser Reise?

Wahr!

Die wahren Weltweisen, sprach Sokrates, die diese Gründe in Erwägung ziehen, können nicht aus ders, als diese Mennung hegen, und einer zum andern sprechen: Siehe! hier ist ein Jerweg, der

und immer vom Ziele weiter weg führet, und alle unfere hoffnungen vereitelt. Wir find verfichert, daß die Erfenntniß der Wahrheit unfer einziger Bunfch fen. Alber fo lange wir und bier auf Erden mit dem Leibe schleppen; fo lange unfere Geele noch mit Diefer irrdifchen Ceuche behaftet ift; tonnen wir une un= möglich schmeicheln , diesen Wunsch gang erfüllt zu fehen. Wir follen die Wahrheit suchen Leider! lagt uns der Korper wenig Muße zu dieser wichtigen Unterneh: mung. Seute fordert fein Unterhalt unfere gange Sorge; morgen fechten ihn Arantheiten an, die und abermals fibren ; fodann folgen andere Leibesan= gelegenheiten, Liebe, Furcht, Begierben, 2Bunfche, Grillen und Thorheiten, die uns unaufhorlich ger= ftreuen, die unfere Ginnen von einer Gitelfeit gur andern loden, und une nach bem mahren Gegen= fande unserer Bunsche, nach der Weisheit, verge: bens schmachten laffen. Wer erregt Krieg , Mufruhr, Streit und Uneinigkeit unter ben Menschen ? mer anders, als der Rorper, und seine unerfattlichen Begierden? Denn die Habsucht ist die Mutter aller Unruhen, und unfere Geele wurde niemals nach ei= genthumlichen Besitzungen geizen, wenn sie nicht für

die hungrigen Begierden ihres Leibes zu forgen hatte. Solchergestalt find wir die meifte Zeit beschäfftiget, und haben felten Muße zur Weltweisheit. Endlich, erzielet man auch irgend eine muffige Stunde, und macht fich bereit, die Wahrheit zu umarmen : fo fter het uns abermals diefer Storer unferer Gludfeligfeit, ber Leib, im Wege, und bietet uns feine Schatten, ftatt der Mahrheit, an. Die Ginne halten uns, wi= ber unfern Dank, ihre Scheinbilder vor, und erfüllen Die Geele mit Berwirrung, Dunkelheit, Tragheit und Aberwit : und fie foll in diesem allgemeinen Aufruhr grundlich nachdenken und die Wahrheit erreichen ? uns moglich! Wir muffen also die seligen Augenblicke ab= warten, in welchen Stille von Auffen und Rube von Innen une bas Glud verschafft, den Leib vollig aus der Acht zu schlagen, und mit den Augen des Geis ftes nach der Wahrheit hinzusehen. Aber wie felten, und wie furz find auch diese seligen Augenblicke! -

Wir sehen ja deutlich, daß wir das Ziel unserer Wünssche, die Weisheit, nicht eher erreichen werden, als nach unserm Tode; beym Leben ist keine Hoffnung dazu. Denn kann anders die Seele, so lange sie im Leibe wohs net, die Wahrheit nicht deutlich erkennen, so mussen

wir eines von benden fegen: entweder, wir werden fie niemals erfennen, ober, wir werden fie nach un= ferm Tode erkennen, weil die Geele alebann ben Leib verläßt, und vermuthlich in dem Fortgange gur Weisheit weit weniger aufgehalten wird. Wollen wir und aber in diefem Leben gu jener feligen Er= tenntnig vorbereiten, fo muffen wir unterbeffen bem Leibe nicht mehr gewähren, als mas die Nothwen= Digfeit erfordert; wir muffen uns feiner Begierden und Lufte enthalten, und une, fo oft als moglich, im Nachdenken üben, bis es dem Allerhochften ge: fallen wird, uns in Frenheit gut feten. Alledann konnen wir hoffen, von den Thorheiten des Leibes befreyet, die Quelle der Wahrheit, das allerhochste und vollkommenfte Wefen, mit lautern und beiligen Sinnen zu beschauen , indem wir vielleicht andere neben uns eben berfelben Gluckfeligkeit genieffen fes hen. - Diese Sprache, mein lieber Simmias ! durfen die mahren Wiffensbegierigen unter einander führen, wenn fie fich von ihren Angelegenheiten besprechen, und diese Mennung muffen sie auch he= gen, wie ich glaube; oder dunkt es dich anders?

Nicht anders, mein Sofrates?

Wenn aber dem also ist, mein Lieber! hat ein solcher, der mir heute nachfolget, nicht grose Hoff= nung, da, wo wir hinkommen, besser als irgend= wo, das zu erlangen, wornach er im gegenwärtigen Leben so sehr gerungen?

Allerdings!

Ich kann also meine Reise heute mit guter Hoff: nung antreten, und jeder Wahrheitliebender mit mir, wenn er bedenkt, daß ihm ohne Reinigung und Vorbereitung kein freyer Zutritt zu den Ges heimnissen der Weisheit verstattet wird.

Dieses kann nicht geleugnet werden, sprach

Die Reinigung aber ist nichts anders, als die Entfernung der Seele von dem Sinnlichen, und ans haltende Uebung über das Wesen und die Eigenzschaften der Seele selbst Betrachtungen anzustellen, ohne sich darinn etwas, das nicht die Seele ist, ir: ren zu lassen; mit einem Worte, die Bemühung, sowohl in diesem als in dem zukünstigen Leben, die Seele von den Fesseln des Leibes zu befreyen, daz mit sie ungehindert sich selbst betrachten, und dadurch zur Erkennenis der Wahrheit gelangen moge.

Allerdings!

Die Trennung des Leibes von der Seele nennet man den Tod.

Frenlich.

Die wahren Liebhaber der Weisheit wenden also alle ersinnliche Mühe an, sich dem Tode, so viel sie konnen, zu nähern, sterben zu lernen. Nicht?

Es scheinet fo.

Ware es nun aber nicht hochst ungereimt, wenn ein Mensch, der in seinem ganzen Leben nichts geler= net, als die Kunst zu sterben, wenn ein solcher, sage ich, zuletzt sich betrüben wollte, da er den Tod sich nahen sieht; ware es nicht lächerlich?

Unstreitig.

Also, Simmias! muß den wahren Weltweisen der Tod niemals schrecklich, sondern allezeit willkom: men seyn. Die Gesellschaft des Leibes ist ihnen ben allen Gelegenheiten beschwerlich; denn wofern sie den wahren Endzweck ihres Daseyns erfüllen wollen, so mussen sie suchen die Seele vom Leibe zu trennen, und gleichsam in sich selbst zu versammeln. Der Tod ist diese Trennung, die längstgewünschte Besreyung von

ber Gesellschaft des Leibes. Welche Ungereimtheit also, ben herannahung beffelben zu zittern, fich zu betrüben! Getroft und frohlich vielmehr muffen wir dahin reisen, wo wir hoffnung haben, unfere Liebe gu umarmen, ich menne die Beisheit, und des überlaftis gen Gefährten los zu werden, der uns sovielen Rums mer verursacht hat. Wie ? gemeine und unwiffende Leute, benen der Tod ihre Gebieterinnen, ihre Beis ber oder ihre Rinder geraubt, munschen in ihrer Bes trübniß nichts sehnlicher, als die Dberwelt verlaffen und zu dem Gegenstande ihrer Liebe, oder ihrer Bes gierden, hinabsteigen zu konnen : und diese, die ge= wiffe hoffnung haben, ihre Liebe nirgend in folchem Glanze zu erblicken , als in jenem Leben , diese find voller Angst? diese beben? und treten nicht vielmehr mit Freuden die Reife an ? D nein ! mein Lieber ! nichts ift ungereimter , als ein Weltweiser , ber ben Tod fürchtet.

Benm Jupiter! ganz vortrefflich, rief Simmias.

Zittern und voller Angst senn, wenn der Tod winkt, kann dieses nicht für ein unträgliches Kennzeis chen genommen werden, daß man nicht die Weisheit, fondern den Leib, das Vermögen, die Ehre oder alle dren zusammen liebet?

Gang untruglich.

Wem geziemet die Tugend, die wir Mannhaf= tigkeit nennen, mehr als dem Weltweisen?

Diemauben!

Und die Mäsigkeit, diese Tugend, die in der Fertigkeit bestehet, seine Begierden zu bezähmen, und in seinem Thun und Lassen eingezogen und sittsam zu seyn, wird sie nicht vornehmlich ben dem zu suchen seyn, der seinen Leib nicht achtet, und blos in der Weltweisheit lebt und webt?

Nothwendig, sprach er.

Aller übrigen Menschen Mannhaftigkeit und Mäsigkeit wird dir ungereimt scheinen, wenn du sie naher betrachtest.

Wie fo? mein Sofrates!

Du weißt, versetzte er, daß die mehresten Mensschen den Tod für ein sehr groses Uebel halten.

Richtig, sprach er.

Wenn also diese, sogenannten tapfern und manne haften

haften Leute, unerschrocken sterben, so geschiehet es. blos aus Furcht eines noch großern Uebels.

Micht anders.

Also sind alle Mannhaften, ausser den Weltweis sen, blos aus Furcht unerschrocken. Ist aber eine Unerschrockenheit aus Furcht nicht hochst ungereimt.

Dieses ift nicht zu leugnen.

Mir der Mafigfeit hat es dieselbe Beschaffenheit. Mus Unmafigfeit leben fie mafig und enthaltsam. Man follte dieses für unmöglich halten, und denuoch trifft es ben diefer unvernünftigen Mafigfeit vollig ein. Gie enthalten fich gewiffer Wollufte, um an: bere, nach welchen sie gieriger find, desto ungestor: ter genieffen zu fonnen. Gie merden Serren über jene, weil fie von diesen Anechte find. Frage fie, fie werden dir freylich fagen, fich von feinen Begiers ben beherrichen zu laffen, fen Unmafigfeit; allein fie felbst haben die Herrschaft über gewisse Begierden nicht anders erlangt, als durch die Stlaveren gegen andere, die noch ausgelaffener find. Seiffet nun biefes nicht gewiffermasen aus Unmafigkeit enthalt= fam fenn ?

Allem Unsehen nach.

D mein theurer Simmias! Bolluft gegen Bol: luft, Schmerz gegen Schmerz, und Furcht gegen Furcht vertauschen, gleichfam, wie Munge, fur ein grofes Stud viele fleine einwechseln: dieg ift nicht ber Weg zur wahren Tugend. Die einzige Münze, die gultig ift, und fur welche man alles andere bin= geben muß, ift die Weisheit. Mit diefer ichafft man fich alle übrigen Tugenben an: Tapferfeit, Daffig= feit, und Gerechtigfeit. Ueberhaupt ben der Deis= heit ift mahre Tugend, mahre herrschaft über die Be= gierden, über die Berabschenungen, und über alle Leis denschaften; ohne Weisheit aber erlanget man nichts, als einen Zausch der Leidenschaften' gegen eine leidige Schattentugend, die dem Lafter Eklavendienfte thun muß, und an fich felbst nichts Gesundes und 2Bahres mit sich führet. Die mahre Tugend ist eine Bei= ligung ber Gitten, eine Reinigung bes Bergens, fein Tausch der Begierden. Gerechtigkeit, Mafigkeit, Mannhaftigkeit, Weisheit, find fein Taufch der La: fter gegen einander. Unsere Borfahren, welche die Teleten, oder die vollkommenen Versöhnungs: feste gestiftet, muffen, allem Unsehen nach, febr weise Manner gewesen seyn: benn sie haben durch diefe

diese Rathsel zu verstehen geben wollen, baß, wer unverfohnt und ungeheiliget die Dbermelt verläßt, die hartefte Strafe auszustehen habe; der Gelauter= te und Berfohnte aber nach feinem Tode unter ben Sottern wohnen werbe. Die mit diefen Berfoh= nungegeheimniffen umgehen, pflegen zu fagen: Es giebt viele Thyrsustrager, aber wenig Begei= fterte: und meines Grachtens verftehet man unter ben Begeisterten Diejenigen, Die fich ber mabren Weisheit gewiedmet. 3ch habe in meinem Leben nichts gespart, sondern unabläßig gestrebt, einer von diefen Begeifterten zu fenn; ob mein Bemuben fruchtlos gemesen, ober in wie weit mir mein Bor= haben gelungen, werde ich da, wo ich hinfomme, am beften erfahren, und fo Gott will, in furger Beit. -

Dieses ist meine Vertheidigung, Simmias und Cebes! warum ich meine besten Freunde hienieden shne Vetrübniß verlasse, und ben Herannahung der Todesstunde so wenig zittere. Ich glaube, allda bessere Freunde und ein besseres Leben zu finden, als ich hier zurück lasse, so wenig auch dieses benn gemeinen Haussen Glauben sinden wird.

Hat nun meine jetige Schutzrede bessern Gins gang gefunden, als jene, bie ich vor den Richtern der Stadt gehalten, so bin ich vollkommen vergnügt.

Sokrates hatte ausgeredet, und Cebes ergriff das Wort: Es ist wahr, Sakrates! du hast dich vollkommen gerechtfertiget; allein mas bu von ber Seele behaupteft, muß vielen unglaublich scheinen; benn fie halten insgemein dafür, Die Geele fen nirs gend mehr angutreffen, fo bald fie den Rorper verlaffen, fondern werde, gleich nach dem Tode bes Menschen, aufgelbset und zernichtet. Gie fteige, wie ein Sauch, wie ein feiner Dampf, aus dem Rorper in die obere Luft, allwo fie vergehe, und vollig aufhore zu fenn. Ronnte es ausgemacht werden, daß die Geele fur fich bestehen kann, und nicht nothwendig mit diesem Leis be verbunden fenn muß; fo hatten die hoffnungen, die du dir machest, eine nicht geringe Wahrscheinlichs feit; denn so bald es mit und nach dem Tode beffer wers den fan; fo hat der Tugendhafte auch gegrundete Soff= nungen, daß es mit ihm wirklich beffer werden wird. Allein die Möglichkeit felbft ift fchwer zu begreiffen, daß die Geele nach dem Tode noch denken, daß fie noch Billen und Verstandeskräfte haben soll; dieses also, mein Sokrates! erfordert noch einigen Beweis.

Du hast Recht, Cebes! versetzte Sokrates. Allein was ist zu thun? Wollen wir etwa überlegen, ob wir einen Beweis finden können, oder nicht?

Ich bin sehr begierig, sprach Cebes, deine Ge-

Wenigstens tan berjenige, erwiederte Sofrates, ber unfere Unterredung boret, und wenn es auch ein Romodienschreiber mare, mir nicht vorwerfen, ich be: schäftige mich mit Grillen, die weder nütlich noch erheb: lich find. Die Untersuchung, die wir ist vorhaben, ift vielmehr fo wichtig, bag une jeder Dichter gern erlaus ben wird, um ben Benftand einer Gottheit gu fleben, bevor wir gum Berte fchreiten. - Er fchwieg, und faß eine Weile in Andacht vertieft; fodann fprach er: Doch , meine Freunde! mit lauterm Bergen die Wahr= beit suchen, ift die wurdigste Unbetung der einzigen Gottheit, die une Benftand leiften fann. Bur Gache alfo! Der Tob, o Cebes! ift eine naturliche Berans berung des menschlichen Zustandes, und wir wollen ist untersuchen, mas ben diefer Beranderung fo mohl mit

mit dem Leibe des Menschen als man mit seiner Seele vorgehet. Nicht?

Michtig!

Sollte es nicht rathsam seyn, erst überhaupt zu erforschen, was eine natürliche Beränderung ist, und wie die Natur ihre Veränderungen nicht nur in Ansehung des Menschen, sondern auch in Ansehung der Thiere, Pflanzen und leblosen Dinge hervor zu bringen pflegt? Mich dünkt, wir werden auf diese Weise näher zu unserm Endzwecke kommen.

Der Einfall scheinet nicht unglücklich, versetzte Cebes; wir mussen also fürs erste eine Erklärung suchen, was Veränderung sen.

Mich dünkt, sprach Sokrates, wir sagen, ein Ding habe sich verändert, wenn unter zwoen entgegengeseizten Bestimmungen, die ihm zukommen können, die eine aushöret, und die andere anfängt wirklich zu seyn. 3. B. schon und häße lich, gerecht und ungerecht, gut und bose, Tag und Nacht, schlafen und wachen, sind dieses nicht entzgegengeseizte Bestimmungen, die ben einer und eben derselben Sache möglich sind?

Sa!

Wenn eine Rose welft und ihre schöne Gestalt verlieret: sagen wir alsdann nicht, sie habe sich verändert?

Allerdinge!

Und wenn ein ungerechter Mann seine Lebensark verändern will, nuß er nicht eine entgegengesetze te annehmen, und gerecht werden?

Die anders ?

Auch umgekehrt, wenn durch eine Beränderung etwas entstehen soll, so muß vorhin das Widerspiel davon da gewesen senn. So wird es Tag, nachz dem es vorhin Nacht gewesen, und hinwiederum Nacht, nachdem es vorhin Tag gewesen; ein Ding wird schön, groß, schwer, ansehnlich u. s. w. nachz dem es vorhin häßlich, klein, leicht, unansehnlich gewesen ist. Nicht?

Ja!

Eine Veränderung heißt also überhaupt nichts anders, als die Abwechselung der entgegengesetzten Bestimmungen, die an einem Dinge möglich sind. Wollen wir es ben dieser Erklärung bewenden lass sen Lebes scheinet noch unentschlossen. —

Eine Kleinigkeit, mein lieber Sokrates! Das Wort

Wort entgegengesetzte macht mir einiges Bedenten. Ich sollte nicht glauben, daß schnurstracks ent: gegengesetzte Zustände unmittelbar aufeinander fols gen konnten.

Richtig! versetzte Sokrates. Wir sehen auch, daß die Natur in allen ihren Veränderungen einen Mitztelzustand zu finden weiß, der ihr gleichsam zum Ueberzgange dienet, von einem Zustande auf den entgegengezsetzten zu kommen. Die Nacht folgt z. B. auf den Tag, vermittelst der Abendbemmerung, so wie der Tag auf Nacht, vermittelst der Morgendemmerung. Nicht? Freylich.

Das Grose wird in der Natur klein, vermittelst der allmäligen Abnahme, und das Kleine hinwies derum groß, vermittelst des Anwachses.

Richtig.

Wenn wir auch in gewissen Fällen diesem Uesbergange keinen besondern Namen gegeben: so ist doch nicht zu zweiseln, daß er wirklich vorhanden seyn müsse, wenn ein Zustand natürlicher Weise mit seinem Widerspiel abwechseln soll: denn muß nicht eine Verzänderung, die natürlich seyn soll, durch die Kräfte, die in die Natur gelegt sind, hervorgebracht werden?

Die tonnte fie fonft naturlich heißen?

Diese ursprüngliche Kräfte aber sind stets wirks sam, stets lebendig: denn wenn sie nur einen Ausgenblick entschliefen, so würde sie nichts als die Alls macht zur Thätigkeit aufwecken konnen. Was aber nur die Allmacht thun kann, wollen wir dieses nas turlich nennen?

Wie konnten wir? fprach Cebes.

Was die natürlichen Kräfte also ist hervordrinz gen, mein Lieber! daran haben sie schon von je her gearbeitet; denn sie waren niemals mußig, nur daß ihre Wirkung erst nach und nach sichtbar geworden. Die Kraft der Naturz. B. die die Tageszeiten verandert, arbeitet schon ist daran, nach einiger Zeit die Nacht auf den Horizont zu führen, aber sie nimmt ihren Weg durch Mittag und Abend, welches die Uebergänge sind von der Geburt des Tages bis auf seinen Tod.

Richtig.

Im Schlafe selbst arbeiten die Lebenskräfte schon an der kunftigen Erwachung, so wie sie im wachens den Zustande den kunftigen Schlaf vorbereiten.

Diejes ift nicht zu leugnen.

Und überhaupt, wenn ein Zustand natürlicher Weise

Beise auf sein Widerspiel erfolgen soll, wie solches ben allen natürlichen Beränderungen geschiehet: so mussen die stets wirksamen Kräfte der Natur schon vorher an dieser Beränderung gearbeitet, und den vorhergehenden Zustand gleichsam mit dem zukunfztigen beschwängert haben. Folgt nicht hieraus, daß die Natur alle mittlern Zustände mitnehmen muß, wenn sie einen Zustand mit seinem Widerspiel abs lösen will?

Gang unleugbar.

\*15001

Neberlege es wohl, mein Freund! damit hernach kein Zweisel entstehe, ob nicht anfangs zu viel nachges geben worden. Wir ersodern zu jeder natürlichen Verzänderung dreperlen: einen vorhergehenden Zustand des Dinges, das verändert werden soll; einen darauf solz genden, der jenen entgegengesetzt ist; und einen Uezbergang, oder die zwischen beiden liegende Zustände, die der Natur von einem auf den andern gleichsam den Weg bahnen. Wird dieses zugegeben?

Ja, ja! rief Cebes. Ich sehe nicht ab, wie man an dieser Wahrheit sollte zweifeln konnen.

Laßsehen, erwiederte Sokrates, ob dir folgendes eben so unleugbar scheinen wird. Mich dunkt, alles

Veranderliche konne keinen Augenblick unvers andert bleiben; fondern, indem die Beit ohne gu ruben forteilet, und bas Runftige beständig zu bem Bergangenen guruck fendet, fo verwandelt fie auch gugleich alles Beranderliche, und zeigt es jeden Alus genblick unter einer neuen Geftalt. Bift bu nicht auch dieser Mennung? Cebes!

Gie ift wenigstens mahrscheinlich.

Mir Scheinet fie unwidersprechlich. Denn alles Beranderliche, wenn es eine Birklichkeit, und fein blofer Begriff ift, muß eine Kraft haben, etwas gu thun, und ein Geschicke, etwas zu leiben. Dun mag es thun ober leiden, fo wird etwas an ihm anders, als es vorhin gewesen; und ba die Rrafte ber Natur niemals in Rube find : mas fonnte ben Strom ber Berganglichkeit nur einen Augenblich in feinem Laufe hemmen.

Sist bin ich überzeugt.

Das thut der Bahrheit feinen Gintrag, daß uns gewiffe Dinge oft eine Zeitlang unverandert icheinen; benn scheinet une boch auch eine Flamme eben diefelbe, und bennoch ift fie nichts anders, als ein Feuerstrom, ber aus dem brennenden Korper ohne Unterlag empor steigt, und unsichtbar wird. Die Farben kommen unsern Augen öfters wie unverändert vor, und gleiche wohl wechselt beständig neues Sonnenlicht mit dem voz rigen ab. Wenn wir aber die Wahrheit suchen, so muffen wir die Dinge nach der Wirklichkeit, nicht aber nach dem Sinnenschein beurtheilen.

Beym Jupiter! versetzte Cebes, diese Wahrheit dffnet uns eine so neue als reigende Aussicht in die Natur der Dinge. Meine Freunde! fuhr er fort, indem er sich zu uns wandte, die Anwendung von dieser Lehre auf die Natur unserer Seele scheinet die wichtigsten Folgen zu versprechen.

Ich habe noch einen einzigen Satz vorans zu schie Cen, versetzte Sokrates, ehe ich auf diese Anwens dung komme. Das Beränderltche, haben wir eins gestanden, kann keinen Augenblick unverändert bleie ben; sondern, so wie die vergangene Zeit älter wird, so wächst auch die aneinander hängende Reihe der Abanderungen, die da gewesen sind. Nun überlege Cebes! folgen die Augenblicke der Zeit in einer geztrennten, oder stätigen Reihe auf einander?

Ich begreiffe nicht, sprach Cebes, was du sagen willst. —

Benspiele werden dir meine Gedanken deutlicher machen. Die Fläche des stillen Wassers scheiner und in einem fortzugehen, und jedes Wassertheilchen mit des nen, die um ihn sind, gemeinschaftliche Grenzen zu haben; da hingegen ein Sandhügel aus vielen Körnlein bestehet, deren jedes seine eigene Grenzen hat. Nicht?

Dieses ift begreiflich.

. Wenn ich das Wort Cebes ansspreche, folgen bier nicht zwo vernehmliche Sylben auf einander, zwischen welchen keine dritte anzutreffen ist?

Richtig! .

Das Wort Cebes also gehet nicht in einem fort; sondern die Sylben, aus welchen es bestehet, folgen in einer unstätigen Verbindung auf einander, und jede hat ihre eigene Grenzen.

Richtig!

Aber in dem Begriffe, den mein Geist mit dies sem Worte verbindet, giebt es auch hier Theile, die ihre eigene Grenzen haben?

Mich bunft, nein!

Und mit Recht, denn alle Theile und Merkmale eines zusammengeseigten Begriffes fliessen so in einans

der,

der, daß sich keine Grenzen angeben lassen, wo dies ses aufhort, jenes anfängt, sie machen also zusams men ein stätiges Ganze aus; da hingegen jede Sylbe ihre bestimmten Grenzen hat, und ihrer viesle, die zusammenkommen, ein Wort ausmachen, in einer unstätigen Reihe auf einander folgen.

Dieses ift vollkommen deutlich.

Ich frage also von der Zeit: Ist sie mit dem ausgesprochenen Wort, oder mit dem Begriffe zu vergleichen? Folgen ihre Augenblicke in einer stätis gen, oder unstätigen Ordnung auf einander?

In einer flatigen, erwiederte Cebes.

Freylich, verseiste Simmias; denn durch die Folge unserer Begriffe erkennen wir ja die Zeit; wie ist es also möglich, daß die Natur der Folge in der Zeit und in den Begriffen nicht einerlen seyn sollte?

Die Theile der Zeit, fuhr Sokrates fort, ges hen also in einem fort, und haben gemeinschafts liche Grenzen?

Richtig!

Das kleinste Zeittheilchen ist eine solche Folge von Augenblicken, läßt sich in noch kleinere Theile zer= legen,

legen, die immer noch alle Eigenschaften der Zeit behalten. Nicht?

Es fcbeinet.

Es gieht also auch keine zwo Augenblicke, die sich einander die nachsten sind, das heißt, zwischen welschen sich nicht noch ein dritter gedenken ließe?

Diefes folget aus bem Zugeftandenen.

Gehen die Bewegungen und überhaupt alle Veränderungen in der Natur, nicht mit der Zeit in gleichen Schritten fort?

Ja!

Sie folgen also, wie die Zeit, in einer stätigen Berbindung auf einander?

Richtig!

Es wird daher auch keine zween Zustände ges ben, die sich einander die nachsten sind, das heißt, zwischen welchen nicht noch ein dritter anzutreffen sen?

Es scheinet alfo.

Unsern Sinnen kommt es frenlich so vor, als wenne die Beränderungen der Dinge ruckweise geschähen, in= dem sie solche nicht eher als nach merklichen Zwischen= zeiten wahrnehmen; allein die Natur gehet nichts desto weniger ihren Weg, und verändert die Dinge allmälig,

und in einer stätigen Folge auseinander. Der kleins ste Theil dieser Folge ist selbst eine Folge von Wers änderungen; und man mag zween Zustände so dicht an einander setzen, als man will, so giebt es im= mer noch einen Uebergang dazwischen, der sie mit einander verbindet, der der Natur von einem auf den andern gleichsam den Weg zeigt.

Ich begreiffe dieses alles sehr wohl, sprach

Meine Freunde! rief Sokrates, ist ist es Zeit, uns unserm Borhaben zu nahern. Wir haben Grüns de gesammelt, die für unsere Ewigkeit streiten solz len, und ich verspreche mir einen gewissen Sieg. Wollen wir aber nicht, nach Gewohnheit der Feldz herrn, ehe wir zum Treffen kommen, unsere Macht noch einmal übersehen, um ihre Stärke und Schwäs de desto genauer kennen zu lernen?

Apollodorus bat sehr um eine kurze ABieder= holung.

Die Satze, sprach Sokrates, deren Richtigkeit wir nicht mehr in Zweifel ziehen, sind diese:

1) Zu einer jeden natürlichen Beränderung wird dreperlen erfordert: 1) Ein Zustand eines vera änders änderlichen Dinges, der aufhören, 2) ein ans derer, der seine Stelle vertreten soll, und 3) die mittlern Zustände, oder der Uebergang, damit die Beränderung nicht plöslich, sondern all: mälig geschehe.

- 2) Was veränderlich ift, bleibet keinen Augenblick, ohne wirklich verändert zu werden.
- 3) Die Folge der Zeit gehet in einem fort, und es giebt keine zween Augenblicke, die sich ein= ander die nächsten sind.
- 4) Die Folge der Beränderungen kömmt mit der Folge ber Zeit überein, und ist ebenfalls so stätig, so aneinanderhängend, daß man keis ne Zustände angeben kann, die sich einan= der die nächsten wären, oder zwischen wel= den nicht ein Uebergang Statt sinden soll= te. Sind wir nicht über diese Punkte ei= nig worden?

Ja! fprach Cebes.

Leben und Tod, mein lieber Cebes! versetzte Sokrates, sind entgegengesetzte Zustände: Nicht? Freylich!

Und das Sterben der lebergang vom Leben zum Tode? Fren=

Freylich!

Diese grose Veränderung trifft vermuthlich die Seele sowohl als den Leib: denn beide Wesen standen in diesem Leben in der genauesten Verbindung.

Allem Unfehen nach.

Was mit dem Leibe nach dieser wichtigen Begeben: heit vorgehet, kann uns die Beobachtung lehren; denn das Ausgedehnte bleibt unsern Sinnen gegenwärtig: aber wie, wo, und was die Seele nach diesem Leben senn wird, muß bloß durch die Vernunft ausgemacht wers den; denn die Seele hat durch den Tod das Mittel vers loren, den menschlichen Sinnen gegenwärtig zu senn,

Richtig!

Wollen wir nicht, mein Theuerster! erst das Sichtbare durch alle seine Beränderungen verfolgen, und hernach, wo möglich, das Unsichtbare mit dem Sichtbaren vergleichen?

Das scheint der beste Weg, den wir einschlagen können, erwiederte Cebes.

In jedem thierischen Leibe, Cebes! gehen bes
ständig Trennungen und Zusammensetzungen vor, die
zum Theil auf die Erhaltung, zum Theil aber auf

den Untergang der thierischen Maschine abzielens Tod und Leben fangen ben der Geburt des Thieres schon an gleichsam mit einander zu ringen.

Dieß zeigt bie tägliche Erfahrung.

Wie nennen wir den Zustand, fragte Sokrates, in welchen alle Beränderungen, die in der lebendis gen Maschine vorgehen, mehr auf das Wohlsenn, als auf den Untergang des Leibes abzielen? Nennen wir ihn nicht die Gesundheit?

Die anders?

Hingegen werden die thierischen Beränderungen, welche die Ausschung der großen Maschine verursaschen, durch Krankheiten vermehret, oder auch durch das Alter, welches die natürlichste Krankheit genennt werden kann.

Richtig!

Das Verderben nimmt durch unmerkliche Grade allmälig zu. Endlich zerfällt das Gebäude, und löset sich in seine kleinsten Theile auf. Aber was geschieht? Hören diese Theile auf, verändert zu werden? Hören sie auf, zu wirken und zu leiden? Gehen sie ganz verloren? Es scheinet nicht, versetzte Cebes.

Unmöglich, mein Werthester! erwiederte Sos Frates, wenn das wahr ist, worüber wir einig ges worden: denn giebt es wohl ein Mittel zwischen Seyn und Nichtseyn?

Reinesmeges.

Senn und Nichtseyn wären also zween Zustände, die unmittelbar auf einander folgen, die sich eine ander die nächsten senn müßten: wir haben aber gesehen, daß die Natur keine solche Veränderungen, die plöglich und ohne Uebergang geschehen müssen, hervorbringen kann. Erinnerst du dich wohl noch dieses Satzes?

Sehr wohl, sprach Cebes.

Allso kann die Natur weder ein Dasenn, noch eine Zernichtung zuwege bringen?

Richtig!

Daher gehet ben der Auflösung des thierischen Leis bes nichts verloren. Die zerfallenen Theile fahren fort, zu seyn, zu wirken, zu leiden, zusammen gesetzt und getrennt zu werden, dis sie sich durch unendliche Uebergänge in Theile eines andern Jusammengesetzten

verwandeln. Manches wird Staub, manches wird zur Feuchtigkeit, dieses steigt in die Luft, jenes geht in eine Pflanze über, wandelt von der Pflanze in ein lebendiges Thier, und verläßt das Thier, um einem Wurme zur Nahrung zu dienen. Ist dieses nicht der Erfahrung gemäß?

Vollkommen, mein Sokrates! antworteten Ces bes und Simmias zugleich.

Wir sehen also, meine Freunde! daß Tod und Leben, in so weit sie den Leib angehen, in der Natur nicht so getrennt sind, als sie in unsern Sinnen scheinen. Sie sind Glieder einer stetigen Reihe von Beränderungen, die durch stufenweise Uebergänge mit einander auf daß genaueste verbunden sind. Es gibt keinen Augenblick, da man, nach aller Strenge, sas gen konnte: It stirbt das Thier; so wenig man, nach aller Strenge, sagen kann: It ward es krank, oder it ward es wieder gesund. Frenz lich mussen die Beränderungen unsern Sinnen, wie getrennt scheinen, da sie uns nicht eher, als nach eis ner geraumen Zwischenzeit, merkbar werden; aber genug,

genug, wir wissen, daß sie es in der That nicht senn konnen.

Ich besinne mich jetzt auf ein Benspiel, das dies sen Satz erläutern wird. Unsere Augen, die auf eis nen gewissen Erdstrich eingeschränkt sind, unterscheit den gar deutlich Morgen, Mittag, Abend und Mitzternacht, und es ist uns, als wenn diese Zeitpunkte von den übrigen getrennt und abgesondert wären. Wer aber den ganzen Erdboden betrachtet, erkennet gar deutlich, daß die Umwälzungen von Tag und Nacht stätig an einander hängen, und also jeder Ausgendlick der Zeit Morgen und Abend, Mittag und Mitternacht zugleich sen.

Homer hat nur, als Dichter, die Frenheit, seis mer Götter, Perrichtungen nach den Tageszeiten eins zutheilen: Alszieh jemanden, der nicht in einen engen. Bezirk auf dem Erdboden eingeschränkt ist, die Tas geszeiten noch wirklich getrennte Epochen wären, und es nicht vielmehr zu jeder Zeit sowohl Morgen als Abend wäre. Es ist den Dichtern erlaubt, den Schein für die Wahrheit zu nehmen: allein der Wahrheit zu Volge müßte Aurora mit ihren Rosensingern bestäns

dig die Thore des Himmels offen halten, und ihren gelben Mantel unaufhörlich von einem Orte zum ans dern schleppen, so wie die Götter, wenn sie nur des Nachts schlafen wollen, gar nicht oder beständig schlassen mussen. —

Co lassen sich auch, im Ganzen betrachtet, die Tage der Woche nicht unterscheiden; denn das Stestige und Aneinanderhängende läßt sich nur in der Einbildung, und nach den Vorspiegelungen der Sinne, in bestimmte und abgesonderte Theile zerstrennen; der Verstand aber siehet gar wohl, daß man da nicht stehen bleiben muß, wo keine wirkliche Abstheilung ist. Ist dieses deutlich? meine Freunde!

Gar febr, erwiederte Simmias! -

Mit dem Leben und Tode der Thiere und Pflans zen verhält es sich gleichfalls nicht anders. In der Folge von Veränderungen, die dasselbe Ding erlitten, fängt sich, nach dem Urtheile unserer Sinne, da eine Epoche an, wo uns das Ding wirklich als Pflanze oder als Thier in die Sinne fällt, und dieses nennen wir das Aufkeimen der Pflanze, und die Geburt des Thieres. Den zweyten Zeitpunkt, da, wo sich die thierie thierischen ober pflanzigten Bewegungen unsern Sins nen entziehen, nennen wir den Tod; und den dritz ten, wann endlich die thierischen oder pflanzigten Forz men verschwinden und unscheinbar werden, nennen wir den Untergang, die Verwesung des Thieres oder der Pflanze. In der Natur aber sind alle diese Ver; änderungen Glieder einer unterbrochenen Kette, allmähliche Auswickelungen und Entwickelungen des; selben Olnges, das sich in unzähliche Gestalten einz hüllet und entkleidet. Ist hieran noch irgend ein Zweisel?

Im geringsten nicht, versette Cebes.

Wenn wir sagen, fuhr Sokrates fort, die Sees le stirbt, so mussen wir eines von benden setzen: Entzweder alle ihre Kräfte und Vermögen, ihre Wirkuns gen und Leiden hören plötzlich auf, sie verschwindet gleichsam in einem Nu; oder sie leidet, wie der Leib, allmählige Verwandelungen, unzähliche Umkleidunzgen, die in einer stetigen Reihe fortgehen, und in dieser Reihe giebt es eine Epoche, wo sie keine menschliche Seele mehr, sondern etwas anders geworden ist; so wie der Leib, nach unzähligen Veränderungen, aufzhöret, ein menschlicher Leib zu senn, und in Staub,

Luft, Pflanze, oder auch in Theile eines andern Thieres verwandelt wird. Giebt es einen dritten Fall, wie die Seele sterben kann, einen Fall mehr, als ploplich oder allmählig?

Mein, erwiederte Cebes. Diese Eintheilung ers schöpft die Möglichkeit ganz.

Gut, sprach Sokrates. Die also noch zweifeln, ob die Seele nicht sterblich senn könnte, mögen wähzlen, ob sie besorgen, sie möchte plötzlich verschwinz den, oder nach und nach dasjenige aufhören zu senn, was sie war. Will Cebes nicht ihre Stelle vertrezten, und diese Wahl über sich nehmen?

Die Frage ist, ob jene die Wahl ihres Sachwalzters wurden gelten lassen. Mein Rath ware, wir überlegten bende Fälle; denn wenn sie auf meine Wahl Berzicht thaten, und sich anders erklaren sollzten: so durfte morgen niemand mehr da seyn, der sie widerlegen kann.

Mein lieber Cebes! versetzte Sokrates, Grieschenland ist ein weitläuftiges Reich, und auch unter den Barbaren muß es viele geben, denen diese Unterssuchung am Herzen liegt. — Doch es sep! laßt uns bende

bende Fälle untersuchen. Der erste war: Vielleicht vergehet die Seele plötzlich, verschwindet in einem Nu. An und für sich ist diese Todesart möglich. Kann sie aber von der Natur hervorges bracht werden?

Keinesweges: wenn das wahr ist, was wir vor= hin zugegeben, daß die Natur keine Zernich= tung hervorbringen konne.

Und haben wir dieses nicht mit Recht zugegeben? fragte Sokrates. Zwischen Seyn und Aichtseyn ist eine entsetzliche Kluft, die von der allmählig wirkenden Natur der Dinge nicht übersprungen wers den kann.

Ganz recht, versetzte Cebes. Wie aber, wenn sie von einer übernatürlichen Macht, von einer Gotts heit, zernichtet würde?

Dmein Theurester! rief Sokrates aus, wie glücks lich, wie wohl versorgt sind wir, wenn wir nichts als die unmittelbare Hand des einzigen Wundersthäters zu fürchten haben! Was wir besorgten, war, vb die Natur unserer Seele nicht an und für sich selbst sterblich sen; und diese Besorgniß suchen wir durch

Schöpfer und Erhalter der Dinge, sie durch ein Wunderwerk zernichten werde? — Nein, Cebes! laß uns lieber befürchten, die Sonne würde uns in Eis verwandeln, ehe wir von der selbständigen Süte eine grundbose Handlung, die Zernichtung durch ein Wunderwerk, befürchten wollen.

Ich bedachte es nicht, sprach Cebes, daß mein Einwurf bennahe eine Lästerung sen.

Die eine Todesart, die plötzliche Zernichtung, schreckt uns also nicht mehr, suhr Sokrates sort; denn sie ist der Natur unmöglich. Doch überlegt auch folgendes, meine Freunde! Gesetz, sie wäre nicht unmöglich, so ist die Frage: wann? zu welscher Zeit, soll unsewe Seele verschwinden? Vermuth: lich zu der Zeit, da der Körper ihrer nicht mehr bedarf, in dem Augenblicke des Todes?

Allem Ansehen nach.

Nun haben wir aber gesehen, daß es keinen bes stimmten Augenblick giebt, da man sagen kann, itzt stirbt das Thier. Die Auflösung der thierischen Masschine hat schon lange vorher ihren Anfang genommen, ehe noch ihre Wirkungen sichtbar geworden sind; denn es sehlt niemals an solchen thierischen Bewesgungen, die der Erhaltung des Ganzen zuwider sind; nur daß sie nach und nach zunehmen, dis endlich alle Bewegungen der Theile nicht mehr zu einem einzigen Endzwecke harmoniren, sondern eine jede ihren besondern Endzweck angenommen hatz und alsdann ist die Maschine aufgelöset. Dieses geschiehet so allmählig, in einer so stetigen Ordnung, daß jeder Zustand eine gemeinschaftliche Grenzze des vorhergehenden und nachfolgenden Zustanz des; eine Wirkung des vorhergehenden und eiz ne Ursache des nachfolgenden Zustandes zu nenz nen ist. Haben wir dieses nicht eingestanden?

Michtig!

Wenn also der Tod des Körpers auch der Tod der Seele seyn soll: so muß es auch keinen Augen: blick geben, da man sagen kann, itzt verschwindet die Seele; sondern nach und nach, wie die Bewesgungen in den Theilen der Maschine aushören zu einem einzigen Endzwecke zu harmoniren, muß die Seele auch an Kraft und innerer Wirksamkeit abenehmen. Scheinet es dir nicht also? mein Cebes!

Bollfommen!

Aber siehe! welche wunderbare Wendung unsere Untersuchung genommen hat! Sie scheiner sich, wie ein Kunstwerk meines Eltervaters Dadalus, durch ein inneres Triebwerk von ihrer vorigen Stelle weggerollt zu haben.

Wie so?

Wir haben angenommen, unsere Gegner besorgsten, die Seele würde plötlich zernichtet werden, und wollten zusehen, ob diese Furcht gegründet sen, oder nicht. Wir haben darauf untersucht, in welchem Angenblicke sie zernichtet werden möchte; und diese Untersuchung selbst brachte uns auf das Wiederspiel der Boraussetzung, daß sie nemlich nicht plötlich versnichtet werde, sondern allmählig an innerer Kraft und Wirksamlichkeit abnehme.

Desto besser, antwortete Cebes. So hat sich jene angenommene Meynung gleichsam selbst wi= derlegt.

Wir haben also nur noch dieses zu untersuchen, vb die innern Kräfte der Seele nicht so allmählig vergehen können, wie sich die Theile der Maschine trennen.

Michtig !

Lasset uns diese getreuen Gefährten, Leib und Seele, die auch den Tod mit einander gemein haben sollen, auf ihrer Reise verfolgen, um zu sehen, wo sie zuletzt bleiben. So lange der Körper gesund ist, so lange die mehresten Bewegungen der Maschine auf die Erhaltung und das Wohlseyn des Ganzen abzielen, die Werkzeuge der Empfindung auch ihre gehörige Beschaffenheit haben, so besitzt auch die Seele ihre völlige Kraft, empfindet, denket, liebet, verabscheuet, begreisset und will. Nicht?

Unstreitig!

Der Leib wird krank. Es äussert sich eine sichts bare Mishelligkeit zwischen den Bewegungen, die in der Maschine vorgehen, indem ihrer viele nicht mehr zur Erhaltung des Ganzen harmoniren, sondern ganz besondere und streitende Endzwecke haben. Und die Seele?

Wie die Erfahrung lehret, wird sie indesseu schwächer, empfindet unordentlich, denkt falsch und handelt ofters wider ihren Dank.

Sut! Ich fahre fort. Der Leib stirbt: das heißt,

alle Bewegungen scheinen nunmehr nicht mehr auf das Leben und die Erhaltung des Ganzen abzuzielen; aber innerlich mögen wohl noch einige schwache Lezbensbewegungen vorgehen, die der Seele noch einige dunkele Vorstellungen verschaffen: auf diese muß sich also die Kraft der Seele so lange einschränken. Nicht?

Allerdings!

Die Bermesung folgt. Die Theile, die bisher eis nen gemeinschaftlichen Endzweck gehabt, eine einzige Maschine ausgemacht haben, bekommen ist gang ver= Schiedene Endzwecke, werden zu mannigfaltigen Theis Ien gang verschiedener Maschinen. Und die Geele? mein Cebes! wo wollen wir die laffen? Ihre Ma= schine ist verweset. Die Theile, die noch von der= ben übrig find, find nicht mehr ihre, und machen auch fein Ganges aus, bas befeelt werden tonnte. hier find feine Gliedmasen der Sinne, feine Werkzeuge des Gefühls mehr, durch deren Bermittelung fie irgend zu einer Empfindung gelangen konnte. Goll also alles in ihr ode senn? Gollen alle ihre Empfin= Dungen und Gedanken, ihre Ginbildungen, ihre Begierden und Berabscheuungen, Reigungen und Lei=

denschaften verschwunden senn, und nicht die ges ringste Spur hinterlassen haben?

Unmöglich, sprach Cebes. Was wäre dieses ans ders als eine völlige Zernichtung, und keine Zernichs tung, haben wir gesehen, steht in dem Vermögen der Natur.

Was ift also fur Rath? meine Freunde! Unters geben fann die Geele in Ewigkeit nicht; benn ber lette Schritt, man mag ihn noch fo weit hinaus Schieben, mare immer noch vom Dasenn gum Michte, ein Sprung, der weder in dem Wesen eines einzels nen Dinges, noch in bem ganzen Busammenhange gegrundet fenn fann. Gie wird alfo fortdauren, ewig vorhanden fenn. Goll fie vorhanden fenn, fo muß fie wirken und leiden; foll fie wirken und leis ben, so muß sie Begriffe haben: benn empfinden, benfen und wollen find die einzigen Wirkungen und Leiden, die einem denkenden Wefen gukommen kona nen. Die Begriffe nehmen allezeit ihren Anfang von einer finnlichen Empfindung, und mo follen finns liche Empfindungen herkommen, wenn feine Werk= zeuge, feine Gliedmasen der Ginne vorhanden find ? Michts

Nichts scheinet richtiger, sprach Cebes, als dies se Folge von Schlässen, und gleichwohl leitet sie zu einem offenbaren Widerspruch.

Eines von benden, fuhr Sotrates fort; entwe= ber die Geele muß vernichtet werden, oder fie muß nach der Bermesung des Leibes noch Begriffe haben. Man ift fehr geneigt, diese benden Falle fur unmog= lich zu halten, und gleichwohl muß einer davon wirf. lich fenn ? Laß feben, ob wir aus diesem Labyrinthe feinen Musgang finden tonnen! Bon ber einen Geite fann unfer Geift naturlicher Weise nicht vernichtet werden. Worauf grundet fich biefe Unmöglichkeit?-Gend unverdroffen, Freunde! mir durch dornichte Gange gu folgen: fie fuhren aus auf eine ber berr: lichsten Gegenden, die das Gemuth der Menschen jemals ergogt haben. Antwortet mir! hat und nicht ein richtiger Begriff von Kraft und natulicher Beranderung auf die Folge geleitet, daß die Natur feine Bernichtung wirfen tonne?

Michtig!

Von dieser Seite ist also schlechterdings kein Alusz gang zu hoffen, und wir mussen umkehren. Die Seele Seele kann nicht vergehen, sie muß nach dem Tode fortdauren, wirken, leiden, Begriffe haben. Hier stehet uns die Unmöglichkeit im Wege, daß unser Geist, ohne sinnliche Eindrücke, Begriffe haben soll: aber wer leistet für diese Unmöglichkeit die Gewähr? Ift es nicht blos die Erfahrung, daß wir hier in dies sem Leben niemals ohne sinnliche Eindrücke haben denken können?

Michts anders.

Was für Grund haben wir aber, diese Ersahs rung über die Grenzen dieses Lebens auszudehnen, und der Natur schlechterdings die Möglichkeit absusprechen, die Seele, ohne diesen gegliederten Leib, denken zu lassen? Was mennest du? Simmias! würden wir einen Meuschen nicht höchst lächerlich sinden, der die Mauern von Althen niemals verlassen hätte, und aus seiner eigenen Ersahrung schliese sen wollte, daß in allen Theilen des Erdbodens Tag und Nacht, Sommer und Winter, nicht anz ders als ben uns, abwechselten?

Dichts mare ungereimter.

Wenn ein Kind im Mutterleibe denken konnte, wurde

würde es wohl zu bereden senn, daß es dereinst, von seiner Wurzel abgelöset, in frener Luft das erquickens de Licht der Sonne geniessen werde? würde es nicht vielmehr aus seinen ihigen Umständen die Unmögslichkeit eines solchen Instandes beweisen zu können glauben?

Allem Ansehen nach.

Und wir Blodsinnigen, denken wir etwa vernunftiger, wenn wir, in dieses Leben eingekerkert,
durch unsere Erfahrungen ausmachen wollen, was
der Natur auch nach diesem Leben möglich sen? —
Ein einziger Blick in die unerschöpfliche Mannigfalz
tigkeit der Natur kann uns von dem Ungrunde solz
cher Schlusse überführen. Wie durftig, wie schwach
würde sie seyn; wenn ihr Vermögen nicht weiter
reichete, als unsere Erfahrung!

Freylich!

Wir können also mit gutem Grunde diese Erfahrung verwerfen, indem wir ihr die ausgemachte Unmöglichkeit entgegengesetzt, daß unser Geist untergehen sollte. Homer läßt seinen Held mit Recht ausrufen: Kürwahr! auch in den Zäusern des Orkus webt

webt noch die Seele, wiewohl kein Leichnam dahin kommt \*). Die Begriffe, die uns homer bon dem Orfus, und von den Schatten, die binunter wandeln, machet, icheinen zwar nicht überall mit ber Wahrheit übereinzukommen; aber diefes ift ge= wiß, meine Geliebten! unfer Geift fiegt über Tod und Bermefung, lagt ben Leichnam guruck, um bies nieden in taufend veranderten Geftalten die Absichten bes Allerhochsten zu erfüllen, er aber erhebt fich über ben Staub, und fahret fort, nach andern naturli: chen, aber überirrdischen Gesetzen, die Werke des Schöpfers zu beschauen, und Gedanken von der Rraft des Unendlichen zu begen. Erweget aber diefes, meis ne Freunde! wenn unsere Geele, nach dem Tode ih: res Leichnams, noch lebet und benft, wird fie nicht auch alsbann, fo wie in diefem gegenwartigen Bu= ftanbe, nach der Gludfeligkeit ftreben?

Wahr=

<sup>\*)</sup> Plato bat diesen Vers des Homers anders verstanden, als einige neuere Ausleger, und führet ihn im 3. B. seiner Republick als tadelhaft an. Man wird mir aber hoffentlich erlauben, an dieser! Stelle die günstigere Auslegung gelten zu lassen.

Wahrscheinlich dunkt miche, sprach Simmias; allein ich traue meiner Vermuthung nicht mehr, und wünschte deine Gründe zu hören.

Meine Gründe sind diese, versetzte Sokrates: Wenn die Seele benkt, so mussen in ihr Begriffe mit Begriffen abwechseln, so muß sie diese Begrif: se gerne, jene ungerne haben wollen, das heißt, einen Willen haben; hat sie aber einen Willen, wo= hin kann dieser anders zielen, als nach dem hoch= sten Grade des Wohlseyns, nach der Glückseligkeit?

Dieses war allen deutlich. Aber wie? fuhr Sos krates fort: das Wohlseyn eines Geistes, der nicht mehr für die Bedürfnisse seines Leibes zu sorgen hat, worinn bestehet dieses? Speise und Trank, Liebe und Wollust kann ihm nicht mehr behagen; was in diesem Leben Gefühl, Gaumen, Augen und Ohren ergötzt, ist allda seiner Achtung unwürsdig; kann daß ihm noch eine schwache, vielleicht reuvolle Erinnerung von den Wollüsten bleibet, die er in Gesellschaft seines Leibes genossen. Wird er wohl nach diesen sonderlich streben?

Co wenig als ein vernünftiger Mann nach den Tändeleyen der Kindheit, sprach Simmias.

Wird

Wird etwa ein großes Vermögen das Ziel seiner Winsche seyn?

Wie konnte dieses in einem Zustande möglich senn, wo, allem Ansehen nach, kein Eigenthum beseffen, kein Bermögen genossen werden kann?

Die Ehrbegierde ist zwar eine Leidenschaft, die, dem Ansehen nach, dem abgeschiedenen Geiste noch bleiben kann; denn sie scheinet wenig von den Leibesbedürfs nissen abzuhängen, allein, worinn kann der körperlose Geist den Borzug setzen, der ihm Ehre bringen soll? Gewiß nicht in Macht, nicht in Reichthum, auch nicht in den Adel der Geburt: denn alle diese Thorheiten läßt er mit seinem Körper auf der Erde zurück.

Freylich!

be und Erkenntniß der Wahrheit, was ihm einen Borzug geben und über seine Nebengeschöpfe erheben konnte. Außer dieser eblen Ehrbegierde ergötzen ihn noch die geisstigen angenehmen Empfindungen, die die Seele auch auf Erden ohne ihren Körper geneußt, Schönheit, Orde nung, Ebenmaß, Vollkommenheit. Diese Empsins dungen sind der Natur eines Geistes so anerschaffen, daß fie ihn niemals verlaffen tonnen. Wer alfo auf Erben für feine Geele Gorge getragen, mer in diefem Leben fich in Beiebeit, Tugend und Empfindung der mahren Schonheit hat üben laffen, der hat die größten Soff: nungen, auch nach dem Tode in diesen Uebungen forts gufahren, und von Stufe gu Stufe fich dem erhabens ften Urmefen zu nahern, welches die Quelle aller Beis: heit, der Inbegriff aller Bollfommeuheiten, und vors zugeweise die Schonheit felbst ift. Erinnert euch, meine Freunde! jener entzuckten Augenblicke, die ihr genoffen, fo oft eure Geele, von einer geiftigen Schons beit bingeriffen, ben Leib famt feinen Bedurfniffen vergaß, und fich gang ber himmlischen Empfindung Belder Schauer! melde Begeifterung! überließ. Dichte ale die nabere Gegenwart einer Gottheit fann Diese erhabenen Entzückungen in uns erregen. Much ift in der That jeder Begriff einer geistigen Schonheit ein Blid in bas Befen ber Gottheit; benn das Scho= ne , Ordentliche und Bollfommene, bas wir mahr= nehmen, ift ein ichwacher Albdruck beffen, ber bie felbständige Schonheit, Ordnung und Bollfommen: heit ift. 3ch erinnere mich, diese Gedanken ben eis ner andern Gelegenheit deutlich genug auseinander gefetzt

gefeht zu haben, und will gegenwartig nur diefe Folge daraus herleiten: Wenn es mahr ift, daß nach die= fem Leben Beisheit und Tugend unfern Chrgeig, und bas Bestreben nach geiftiger Schonheit, Ordnung und Wollkommenheit unsere Begierden ausmachen: fo wird unser fortdaurendes Dasenn nichts als ein ununter= brochenes Anschauen der Gottheit senn, ein himmli: fches Ergogen, das, fo wenig wir igo bavon begreif: fen, den edlen Schweiß des Tugendhaften mit un= endlichem Wucher belohnt. Was find alle Muhfeligkeiten dieses Lebens gegen eine solche Ewigkeit! Was ist Armuth, Berachtung und der schmählichste Tob, wenn wir und badurch zu einer folden Gludfeligfeit porbereiten konnen! Mein, meine Freunde! wer fich eines rechtschaffenen Bandels bewußt ift, fann fich unmöglich betrüben, indem er die Reise zu diefer Ges ligfeit antritt. Dur wer in feinem Leben Gotter und Menschen beleidiget, wer fich in viehischer Wollust herumgewälzt, wer der vergotterten Ehre Menschen: opfer geschlachtet, und an anderer Elend fein Ergogen gefunden, der mag an der Schwelle des Todes git= tern, indem er keinen Blick in das Bergangene ohne Reue, feinen in die Bufunft ohne Furcht thun fann.

Da ich aber, Dank sey ber Gottheit! mir keine von diesen Vorwürfen zu machen habe, da ich in meinem ganzen Leben die Wahrheit mit Eifer gesucht, und die Tugend über alles geliebt habe: so freue ich mich, die Stimme der Gottheit zu hören, die mich von hinzuen ruft, um in jenem Lichte zu genießen, wornach ich in dieser Finskerniß gestrebt habe. Ihr aber, meisne Freunde! überlegt wohl die Gründe meiner Hoffznungen, und wenn sie euch überzeugen, so segnet meine Reise, und lebet so, daß euch der Tod dereinst abrufe, nicht mit Gewalt von hinnen schleppe. Vielzleicht führet uns die Gottheit dereinst in verklärter Freundschaft einander in die Arme. D! mit welchem

Entzücken würden wir uns alsdann des heutigen Tages erinnern!

Ende des erften Gesprächs.



## Zwentes Gespråch.

ufer Lehrer hatte ausgeredet, und gieng, wie in Gedanken vertieft, im Zimmer auf und nieder; wir fagen alle und schwiegen, und dachten ber Gache nach. Mur Cebes und Simmias fprachen leife mit einander. Sokrates sahe sich um und fragte: War= um fo leife? meine Freunde! Gollen wir nicht erfahe ren, mas an den vorgebrachten Bernunftgrunden gu verbeffern fen? Ich weiß wohl, daß ihnen zur vollis gen Deutlichkeit noch verschiedenes fehlet. Wenn ihr euch alfo jeto von andern Dingen unterhaltet, fo mag es gut fenn; redet ihr aber von ber Materie, die wir vorhaben, fo entbedet uns immer eure Ginwurfe und Zweifel, damit wir fie gemeinschaftlich untersuchen, und entweder heben, oder felbst mit zweifeln mogen. Simmias sprach: Ich muß dir gestehen, Sofras tes! daß wir beide Einwurfe zu machen haben, und uns schon lange einer den andern antreiben, fie vor: aubringen, weil beibe gerne beine Bieberlegung boren modten, F 4

mochten, ein jeder aber fich scheuet, dir ben jetiger Widerwartigkeit beschwerlich zu fallen. Als Sofrates dieses horete, lachelte er, und sprach: En! wie schwer, o Simmias! werde ich andere Menschen bereden konnen, daß ich meine Umftande fur fo miße lich nicht halte, da ihr mir es noch immer nicht glaus ben konnet, und besorget, ich mochte ist unmuthis ger und verdrießlicher senn als ich vormals gemesen bin. Man faget von den Schwanen, daß fie, nas he an ihrem Ende, lieblicher fingen, als in ihrem gans gen Leben. Wenn diese Bogel, wie es beift, dem Apoll geheiliget sind, so wurde ich fagen, daß ihr Gott fie in der Todesstunde einen Borschmack von der Geligkeit jenes Lebens empfinden lagt, und daß fie fich an diesem Gefühl ergogen, und fingen. Mit mir verhalt es sich eben fo. Ich bin ein Priefter dieses Gottes: und in Mahrheit! er hat meiner Geele ein ahnendes Gefühl von der Seligkeit nach dem Tode eingeprägt, bas allen Unmuth vertreibt, und mich, nahe an meinem Tode, weit heiterer fenn lagt, als in meinem gangen Leben. Eröffnet mir alfo ohne Bedenken eure Zweifel und Ginwurfe. Fraget, mas ihr zu fragen habt, so lange es die eilf Manner noch erlaus

erlauben. - Gut! erwiederte Simmias, ich werde alfo ten Anfang machen, und Cebes mag folgen. 3ch habe nur noch eine einzige Erinnerung voraus ju schicken: Wenn ich Zweifel wider die Unsterbe lichkeit der Geele errege, so geschieht es nicht wider die Wahrheit dieser Lehre, sondern wider ihre vers nunftmäßige Erweielichkeit, ober vielmehr wider ben Weg, welchen bu, o Gofrates! gewählt haft, uns durch die Bernunft bavon zu überzeugen. Int übrigen nehme ich diese trostvolle Lehre von ganzem Bergen nicht nur fo an, wie du fie juns vorgetragen, sondern so, wie sie uns von den altesten Weisen ift überliefert worden, einige Berfalschungen ausges nommen, die von den Dichtern und Sabelerfindern binzugethan worden find. Wo unfere Geele feinen Grund ber Gewißheit findet, ba trauet fie fich ben beruhigenden Mennungen, wie Sahrzeugen auf dem bodenlosen Meere, an, die sich ben heiterm himmel ficher durch die Wellen dieses Lebens hindurch fuh= ren. Ich fühle es, daß ich ber Lehre von der Un= fterblichfeit und von der Bergeltung nach unferm Tode nicht widersprechen kann, ohne unendliche Schwierigkeiten sich erheben zu feben, ohne alles,

was ich je fur wahr und gut gehalten, seiner 3us perläßigkeit beraubt zu feben. Ift unfere Geele fterblich, fo ift die Bernunft ein Traum, ben uns Supiter geschickt hat, uns Glende zu bintergeben; so fehlet der Tugend aller Glang, der fie unfern Augen gottlich macht; fo ift das Schone und Ers habene, das Sittliche so wohl als das Phusische, Fein Abdruck gottlicher Bolltommenheiten (denn nichts vergängliches fann ben schwächften Stral gotts licher Bollfommenheit faffen); so find wir, wie bas Dieh, hieher gefett worden, Futter zu fuchen und zu fterben; fo wird es in wenigen Tagen gleich viel fenn, ob ich eine Bierbe, ober Schande ber Schopfung gewesen, ob ich mich bemubet, die Un= gahl ber Gludfeligen, oder der Elenden zu vermehr reu; fo hat der verworfenfte Sterbliche fo gar die Macht, fich ber herrschaft Gottes zu entziehen, und ein Dolch fann bas Band auflosen, welches den Menschen mit Gott verbindet. Ift unser Geift verganglich, fo haben die weisesten Gesetzgeber und Stifter ber menschlichen Gesellschaften uns ober sich felbst betrogen; fo hat das gesamte menschliche Ges fchlecht fich gleichsam verabredet, eine Unwahrheit zu hegen,

hegen, und die Betruger zu verehren, die folche er= dacht haben; fo ift ein Staat freger, benfender 2Bes fen nicht mehr, ale eine Beerde vernunftlofes Dies hes, und der Mensch - ich entsetze mich, ihn in Diefer Miedrigkeit zu betrachten! Der Soffnung gur Unfterblichkeit beraubt , ift diefes Wunbers geschöpfe bas elendeste Thier auf Erden, bas gu feis nem Unglude über feinen Buftand nachdenken, den Tod fürchten, und verzweifeln muß. Richt ber allgutige Gott, der fich an der Gluckseligkeit seiner Weschopfe ergott, ein schadenfrohes Wesen mußte ihn mit Vorzügen begabt haben, die ihn nur bes jammernswerther machen. Ich weiß nicht, welche beklemmende Angst fich meiner Geele bemeiftert, wenn ich mich an die Stelle ber Elenden fete, die eine Bernichtung furchten. Die bittere Erinnerung des Todes muß alle ihre Freudtn vergallen. Wenn fie der Freundschaft genießen, wenn fie die Wahr= heit erkennen, wenn fie die Tugend anduben, wenn fie den Schöpfer verehren, wenn fie über Schonheit und Bollfommenheit in Entzudung gerathen wollen: so steiget der schreckliche Gedanke der Zernichtung, wie ein Gespenst, in ihrer Seele empor, und verwandelt

mandelt die gehoffte Freude in Bergweiflung. Gin Sauch, der auebleibt, ein Pulefchlag, der ftille ftebet, beraubt fie aller Diefer Berrlichkeiten : das Gott ver= ehrende Wesen wird Staub, Moder und Bermefung. Ich danke ben Gottern, daß fie mich von diefer Furcht befrenet, die alle Wollufte meines Lebens mit Cfors pionftichen unterbrechen murbe. Meine Begriffe von ber Gottheit, bon ber Tugend, von ber Burbe bes Menfchen, und von bem Berhaltniffe, in welchem er mit Gott ftehet, laffen mir feinen 3meifel mehr über feine Bestimmung. Die Soffnung eines gutunftigen Lebens lofet alle diese Schwierigkeiten auf, und brin= get die Wahrheiten, von welchen wir auf fo manchers len Weise überzeuget find, wieder in Sarmonie. Gie rechtfertiget die Gottheit, fetet die Tugend in ihren Aldel ein, giebt der Schonheit ihren Glang, der 2Bols luft ihre Reizung, versuget das Glend, und macht felbst die Plagen dieses Lebens in unfern Augen vers ehrenswerth: indem wir alle Begebenheiten bienies den mit den unendlichen Reihen von Folgen vergleis chen, die durch dieselben veranlaffet merden. Gine Lebre, die mit fo vielen bekannten und ausgemachten Wahrheiten in Harmonie stehet, und burch welche wir

wir fo ungezwungen eine Menge von Schwierigkeiten gehoben feben, findet und fehr geneigt, fie anzuneha men; bedarf bennahe feines fernern Beweises. Denn wenn gleich von diesen Grunden, einzeln genommen, vielleicht feiner ben bochften Grad ber Gewißheit mit fich führet: fo überzeugen fie uns boch, gusammen= genommen, mit einer fo fiegenden Gewalt, bag fie une vollig beruhigen, und alle unfere 3meifel aus bem Felde schlagen. Allein, mein lieber Sofrates! Die Schwierigkeit ift, alle diese Grunde, fo oft wir es min= fchen, mit ber gehorigen Lebhaftigfeit gegenwartig gu haben, um ihre harmonie mit Ginleuchtung gu übers fchauen. Wir find zu allen Zeiten, und in allen Um= ftanden diefes Lebens, ihres Benftandes benothiget; aber nicht alle Zeiten, nicht alle Umftande diefes Lebens vergonnen une die Ruhe und Besonnenheit der Geele, und aller diefer Grunde lebhaft zu erinnern, und die Rraft ber Wahrheit zu fühlen, die ihrem Zusammen= hange eingeflochten ift. Go oft wir und einen Theil derselben entweder gar nicht, oder nicht mit der erfor= derlichen Lebhaftigkeit vorftellen, fo verlieret die Wahrs heit von ihrer Starte, und unfere Geelenruh ift in Ges fahr. Wenn aber jener Weg, den du, o Sofrates!

einschlägst, uns burch eine einfache Reihe von unum: ftoflichen Grunden zur Wahrheit führet: fo fonnen wir hoffen, und bes Beweisthums zu verfichern, und ihn zu allen Zeiten in unferer Gewalt zu haben. Gine Rette beutlicher Schliffe lagt fich leichter in die Gedanken que ruck bringen, als jene Uebereinstimmung ber Wahrheis ten, die gemiffermaßen ihre eigene Gemuthebeschaffen= heit erfordert. Mus biefer Urfache trage ich fein Bedens fen, dir alle die Zweifel entgegen zu feten, die der ent= fcbloffenfte Leugner der Unfterblichkeit vorbringen tonn= te. 2Bo ich bich recht verstanden habe, so mar bein Bemeis etwa folgender: Seele und Korper fiehen in der genaueften Berbindung; Diefer wird allmablig in feine Theile aufgelbfet, jene muß entweber vernichtet werden, oder Borftellungen haben. Durch naturliche Rrafte fann nichts gernichtet werden; baber fann unfere Gee: le, naturlicher Weise, niemals aufhoren Begriffe gu haben. Wie aber, mein lieber Sokrates! wenn ich durch abnliche Grunde bewiese, daß die harmonie fort= bauren muffe, wenn man auch die Leper zerbrache, oder daß die Symmetrie eines Gebandes noch vorhanden fenn muffe, wenn auch alle Steine von einander gerifs fen, und ju Staub germalmet werden follten? Die Dars

Harmonie sowohl als die Symmetrie, wurde ich sagen, ist etwas: nicht? Man wurde mir dieses nicht leugnen; jene stehet mit der Lever und diese mit dem Gebäude in genauer Berbindung: auch dies ses mußte man zugeben. Vergleichet die Lever oder das Gebäude mit dem Körper, und die Harmonie oder Symmetrie mit der Seele: so haben wir erwiesen, daß das Saitenspiel länger dauren musse, als die Saiten, das Ebenmaß länger, als das Gebäude. Nun ist dieses in Absicht auf die Harmonie und Symmetrie höchst ungereimt; denn da sie die Art und Weise der Zusammensetzung andeuten: so können sie nicht länzer dauren, als die Zusammensetzung selbst.

Ein Gleiches läßt sich von der Gesundheit behaup=
ten: Sie ist eine Eigenschaft des gegliederten Kör=
pers, und nirgends anders anzutreffen, als wo die Berrichtungen dieser Glieder zur Erhaltung des Gan=
zen abzielen; sie ist ein Eigenthum des Zusammenge=
setzten, und verschwindet, wenn das Zusammengeseste in seine Theile aufgeldset wird. Mit dem Leben hat es wahrscheinlicher Weise eine ähnliche Bewandniß.
Das Leben einer Pflanze höret auf, so bald die Bes wegungen in den Theilen derselben zur Ausschlung des

Gangen abziefen. Das Thier hat vor ber Pflange die Gliedmaßen ber Ginne und die Empfindung, und endlich der Mensch die Vernunft voraus. Vielleicht ift diese Empfindung in ben Thieren, und felhft bie Bernunft des Menschen, nichts als Gigenschaften bes Busammengesetten, fo wie Leben , Gefundheit , Sarmonie, u. f. w. die ihrer Natur und Beschaffenheit nach nicht langer bauren konnen, als die Busammens fetzungen bon benen fie ungertrennlich find. Reis chet die Runft des Baues bin, Pflanzen und Thies ren Leben und Gesundheit zu geben, fo fann eine bos here Runft vielleicht dem Thiere Empfindung, und dem Menschen Bernunft verleihen. Wir Blodfinnisgen begreiffen jenes fo wenig, als diefes. Des geringften Blattchens funftreiche Bilbung überfteigt alle menschliche Bernunft, enthalt Geheimniffe, Die Des Bleifes und der Scharffinnigkeit unferer ipateften Nachkommen noch spotten werden: und wir wollen porschreiben, mas durch die Organisation erhalten werden kann, und mas nicht? Wollen wir der Alle macht ober der Weisheit des Schopfers Grenzen fes pen? Gines von beiden, dachte ich, muffen wir nothwendig, wenn unfere Nichtigkeit entscheiden foll, daß

daß die Kunst des Allmächtigen selbst kein Vermös gen zu empfinden und zu denken durch die Bildung der feinsten Materie hervorbringen könne.

Du fiehft, mein lieber Sofrates! was beinen Schulern zur volligen unmanten en lebergengung noch fehlet. Ift die Geele benm Leben etwas, das der Allmachtige auffer dem Korper und feiner Bile dung geschaffen und mit ihm verbunden hat: fo hat es feine Richtigfeit, daß die Geele auch nach bem Tode fortdauren und Borffellungen haben muffe; allein wer leiftet für jenes die Gewähr? die Erfahrung scheinet vielmehr das Wegentheil auszusagen. Bermogen zu denken wird gebildet mit dem Korper, wachst mit demselben, und leidet mit demselben abns liche Beränderungen. Jede Krankheit in dem Abre per wird von Schwache, Zerrüttung oder Unvermo: gen in der Geele begleitet. Bornehmlich fteben die Berrichtungen des Gehirns und der Eingeweide in fo genauer Berbindung mit der Wirksamkeit des Den: kungevermogens, daß man febr geneigt ift, bende aus einer Quelle berzuleiten, und alfo das Unfichtbare burch bas Sichtbare zu erklaren; fo wie man Licht

und Warme einer einzigen Ursache zuschreibt, weil sie in ihren Veränderungen so sehr übereinstimmen.

Simmias schwieg, und Cebes ergriff das Wort. Unfer Freund Simmias, sprach er, scheinet nur das ficher besigen zu wollen, mas ihm versprochen worden; ich aber, mein lieber Sokrates! mochte gern mehr haben, als bu uns zugesagt. Wenn teine Beweife auch wider alle Ginwurfe geschüget werden, fo folget boch nichts mehr aus benselben, als baß unsere Geele nach dem hintritt unsers Korpers fortdauret und Vorstellungen hat; aber wie fortdau: ret? vielleicht fo, wie fie im Schwindel, in einer Dhumacht, oder im Schlafe fortbauret. Die Grele bes Schlafenden muß nicht gang ohne Begriffe fenn; die Gegenstände umber muffen burch schwachere Gine brude auf feine Ginne wirken, und in feiner Geele wenigstens schwache Empfindungen erregen, sonft würden stärkere und stärkere Eindrücke ihn nicht aufs weden konnen \*). Aber was find diefes für Be: griffe?

<sup>\*)</sup> Wenn måchtige Eindrücke lebhafte Empfindungen erz regen; so mussen die schwächsten selbst nicht ganz ohne Wirkung seyn; sondern Empfindungen veranlassen, die nur dem Grade der Lebhaftigkeit nach von jeneu unterschieden sind.

griffe? Ein bunkles Gefühl ohne Bewußtsenn, ohs ne Erinnerung, ein vernunftlofer Zustand, in wels chem wir uns des Wergangenen nicht erinnern, und deffen wir uns auch in Zukunft nie wieder besinnen. Sollte nun unsere Seele mit der Trennung von dem Leibe in eine Art von Schlaf oder Hinbruten verfins fen, und nie wieder aufwachen, was hatten wir durch ihre Fortdouer gewonnen? Ein vernunftloses Dasenn ist von der Unsterblichkeit, die du hoffest, noch weiter entfernt, als die Glückseligkeit der Thiere von der Gludfeligkeit eines Gott erkennenden Geiftes. Wenn das, was ihm nach dem wiederfahret, uns ans gehen, und schon hienieden Furcht oder Hoffnung in und erregen foll: fo muffen wir felbst, die wir und allhier unser bewußt sind, noch in jenem Leben dieses Selbstgefühl behalten, und uns des Gegenwartigen erinnern konnen. Wir muffen das, mas wir fenn werden, mit dem, was wir jest find, vergleichen, und darüber urtheilen konnen. Ja, wo ich bich recht verstanden, mein lieber Sokrates! so erware test du nach dem Tode ein befferes Leben, eine groe fere Erleuchtung des Verstandes, edlere und erhab: nere Bewegungen des Herzens, als dem beglücktesten

Sterblichen auf Erten zu Theile worden: worauf gründet sich diese schmeichelnde Hofnung? Der Mangel alles klaren Bewußtsenns ist für unsere Seele, wenigstens für eine kurze Zeit, ein nicht unmöglicher Zustand; hievon überzeugt uns die täge liche Erfahrung. Wie, wenn ein solcher nach dem Tode in Ewigkeit fortbauren sollte?

3mar haft du und vorhin gezeigt, daß alles Bers anderliche unaufhorlich verandert werden miffe, und aus dieser Lehre leuchtet ein Stral ber Sofnung, daß meine Beforgniß ungegrundet fen. Denn, wenn die Reihe ber Beranderungen, die unferer Geele bes porftehen, ins Unendliche fortgeben, so ift bochft wahrscheinlich, daß fie nicht bestimmt sen, in Ewige feit fort zu finfen, und von ihrer gotilichen Edons beit immer mehr und mehr zu verlieren; sondern daß fie fich, wenigstens mit der Zeit, auch erheben und die Stufe wieder einnehmen werde, auf welcher fie ichon in der Schopfung gestanden, nemlich eine Betrachterinn ber Werfe Gottes ju fenn. Und mehr als einen hoben Grad der Wahrscheinlichkeit braucht es nicht, und in ber Bermuthung zu bestärken, daß bem Tugendhaften ein befferes Leben bevorftehet.

Indessen, mein lieber Sokrates! wünsche ich auch diesen Punkt von dir berühret zu sehen, weil ich weiß, daß alle Worte, die du heute sprichst, sich tief in meine Seele eingraben, und von unauslösche lichem Andenken senn werden.

Wir hörten alle aufmerksam zu, und wie wir und nachher gestanden, nicht ohne Unwillen, daß man uns eine Lehre zweifelhaft und ungewiß mach; te, von welcher wir so sehr überzeugt zu seyn glaub; ten. Nicht nur diese Lehre, sondern alles, was wir wußten und glaubten, schien uns damals un; gewiß und schwankend zu werden, da wir sahen, daß entweder wir die Gabe nicht besizen, Wahrs heit von Irrthum zu unterscheiden, oder daß sie an und für sich selbst nicht zu unterscheiden seyn müßten.

## Echefrates.

Mich wundert es nicht, mein lieber Phådon! daß ihr so dachtet: mir selbst ward, indem ich dir zuhörte, nicht anders zu Muthe. Die Gründe des Sokrates hatten mich völlig überführt, und ich schien versichert, daß ich sie niemals würde in Zweis sel ziehen können; allein des Simmias Einwurf

macht mich wieder zweiselhast, und ich erinnere mich, daß ich vormals eben der Meynung gewesen, daß die Kraft zu denken eine Eigenschaft des Zusammens gesezten seyn, und ihren Grund in einer seinen Orzganisation oder Harmonie der Theile haben konne. Aber sage mir, lieber Phådon! wie hat Sokrastes diese Einwürse aufgenommen? ward er so vers drüßlich darüber, als ihr, oder begegnete er ihnen mit seiner gewöhnlichen Sanstmuth? und hat seine Antwort euch Gnüge gethan, oder nicht? Ich möchte dieses alles gern so umständlich als möglich von dir vernehmen.

## Phådon.

Habe ich ben Sokrates jemals bewundert, mein lieber Wechekrates! so war es gewiß ben dieser Gestlegenheit. Daß er eine Widerlegung in Bereits schaft hatte, ist eben nichts unerwartetes von ihm. Was mir bewundernswürdig schien, war erstlich die Gütigkeit, Freundlichkeit und Sanstmuth, womit er das Vernünsteln dieser jungen Leute aufgenoms men; sodann wie schnell er gemerkt, was für Eins drücke die Einwürse auf uns gemacht, wie er uns zu Hülse eilete, wie er uns gleichsam von der Flucht

Flucht zurück rief, zur Gegenwehr aufmunterte, und selbst zum Streite anführte.

Edefrates.

Wie war biefes?

## Phádon.

Das will ich dir erzählen. Ich faß ihm zur Reche ten neben dem Bette, auf einem niedrigen Geffel, er aber etwas hoher, als ich. Er ergriff mein Saupt, und streichelte mir die Saare, die in den Nacken bers unter hangen; wie er denn gewohnt war, zuweilen mit meinen locken zu fpielen : Morgen, fprach er, Phas don! durftest du wohl diese Locken auf das Grab eis nes Freundes ftreuen. Allem Ansehen nach, erwies derte ich. D! thue es nicht, versezte er. Warum benn bas? fragte ich. Noch heute, fuhr er fort, muss fen wir bende unser Haar abschneiden, wenn unser schones Lehrgebäude so dahin stirbt, und wir nicht im Stande sind, es wieder aufzuwecken. Und wenn ich an beiner Stelle ware, und man hatte mir eine fols che Lehre zu Grunde gerichtet: so wurde ich, wie jes ner Argiver, ein Gelübde thun, nicht eher mein Baupthaar wieder wachsen zu laffen, bis ich des Sims

mias und Cebes Gegengrunde befiegt hatte. Man pflegt zu sagen, sprach ich: Gerkules selbst rich: tet wider zween nichts aus. So rufe denn, weil es noch helle ift, mich beinen Jolans, zu Sul: fe, versezte er. Gut! sprach ich, ich will dich zu Billfe rufen; aber nicht wie herfules feinen Jolaus, fondern wie Jolaus den herfules. Das thut nichts gur Gache, erwiederte er. Bor allen Dingen mufs fen wir und vor einem gewiffen Fehltritt in acht nehe men. Bor welchem? fragte ich. Daß wir nicht Vers nunfthaffer werden; sprach er, so wie gewisse Leus te Menschenhasser werden. Kein groseres Ungluck konnte uns wiederfahren! - Der Vernunfthaß und der Menschenhaß pflegen auf eine abnliche Weise zu entstehen. Der Menschenhaß nemlich entstehet inst gemein, wenn man Anfangs ein blindes Bertrauen in Jemanden fezet, und ihn in allen Studen für eis nen getreuen, aufrichtigen, und rechtschaffenen Mens schen halt, sodann aber erfahret, daß er weder aufs richtig noch rechtschaffen sen; besonders wenn uns dies fes zu wiederholten malen, und fogar in Unfehung berer begegnet, die wir fur unsere besten und vertraus testen Freunde gehalten. Alsdann wird man migver: guigt,

gnugt, wirft seinen Sag auf alle Menschen ohne Un! terschied, und trauet niemanden mehr bie mindeste Rechtschaffenheit zu. Saft du nicht bemerkt, daß es also zu geben pflegt? Gehr oft, antwortete ich. Ift dieses aber nicht schandlich? und heißt es nicht, ohne Die geringste Ginsicht in die menschliche Ratur, von ber menschlichen Gesellschaft Muzen haben wollen? Wer nicht gang ohne Rachbenken ift, findet bierinn gar leicht die Mittelstrase, die in ber That auch die Wahrheit für sich hat. Der vollkommen guten ober bofen Menschen find nur sehr wenige. Die mehresten halten ungefahr das Mittel zwischen benden Grens gen: - Wie fagst du? fragte ich. - Go wie et: ma, sprach er, in Ansehung der Größten und Kleine ften, oder der übrigen Gigenschaften. 2Bas ift felte ner, als ein Mensch, hund oder anderes Geschopf das fehr groß oder fehr klein, fehr schnell oder fehr lange fam, aufferordentlich schon, haftlich, schwarz, weis, u. s. w. sen? Und hast du nicht auch bemerkt, daß in allen diesen Dingen das Meufferste an benden Seiten wenig und selten, das Mittelmäfige hingegen am allerhäufigsten angetroffen wird? Mich dunkt es, sprach ich. Mennest du nicht, versezte er, wenn auf

die aufferste Michtswurdigkeit ein Preis gefegt murbe, daß fehr wenige Menschen benfelben verdienen wurden? Wahrscheinlicher Weise, antwortete ich. Sochst mahr: scheinlicher Weise, fuhr er fort. Jedoch in diesem Puncte findet fich zwischen ber Bernunft und zwischen dem menschlichen Geschlechte vielmehr eine Unabns lichfeit, als eine Aehnlichkeit: und ich bin durch deis ne Fragen auf diesen Abweg verleitet worden. Die Alehnlichkeit ift aber alebann zu feben, wann Jemand, ohne gehörige Untersuchung, und ohne Ginficht in die Natur ber menschlichen Bernunft, irgend einen Schluß fur mahr und bindig halt, und furz darauf ihn wiederum unwahr zu finden glaubt, er mochte es nun an und für fich felbst fenn, ober nicht: - vors nehmlich wenn dieses, so wie vorhin in Ansehung ber Freundschaft, fich bfters zugetragen. Alsbann erge: het es ihm, wie jenen berüchtigten Taufendkunftlern, Die fo lange, mas man nur will, verfechten und widers legen, bis fie fich einbilden, die Weisesten unter den Sterblichen, ja die einzigen zu fenn, die da mahrge: nommen, daß die Bernunft, fo wie alle übrigen Din: ge auf Erben, nichte Sicheres und Zuverläffiges bas be; fondern daß alles, wie auf dem Euripus, im Meers

Meerstrudel auf und nieder schwanke, und keinen Aus genblick an seiner vorigen Stelle bleibe. Es ift mabr, fagte ich. Wie aber, mein lieber Phaton! fuhr er fort: gesezt, die Wahrheit sen an und fur fich nicht nur zuverlässig und unveranderlich, sondern auch bem Menschen nicht gang unerforschlich: und es lieffe sich jemand von dergleichen Borfpiegelungen von Grun: ben und Wegengrunden, die fich einander aufheben, bahin verleiten, bag er nicht fich und feiner Unfahig: feit die Schuld gabe, sondern aus Unwillen fie lieber ber Bernunft felbst zur Last legte, und die übrige Zeit feines Lebens alle Vernunftgrunde haffete und verab: scheuete, alle Wahrheit und alle Erkenntniß ferne von sich senn liesse: ware das Unglack dieses Menschen nicht bejammernswerth? Benm Jupiter! antwortete ich, fehr bejammernswerth. Wir muffen alfo furs erfte biefen Irrthum zu vermeiben, und und zu überzeus gen suchen, daß nicht die Wahrheit selbst ungewiß und schwankend, sondern unser Berffand ofters gu schwach sen, dieselbe feste zu halten, und sich ihrer zu bemeistern; damit wir unsere Arafte und unsern Muth verdoppeln und immer neue Angriffe wagen muffen. Wir alle sind dazu verpflichtet, meine Freunde! Ihr

bes bevorstehenden Lebens, und ich des Todes halber; ja, ich habe fogar einen Bewegungegrund bazu, ber ziemlich, nach gemeiner unwiffender Leute Denkunges art, mehr rechtsichtig, als mabrliebend scheinen tifrfte. Wenn diese etwas 3weifelhaftes zu untersus chen haben, so bekummern sie sich menig, wie bie Cache an fich felber beschaffen sen, wenn fie nur Recht und ihre Mennungen von den Unwesenden Ben: fall erhalten. Ich merbe von diesen Leuten nur in einem Puncte unterschieden fenn. Denn baf ich bie Anwesenden von meiner Meynung überführe, ift bep mir nur eine Debenabsicht; meine vornehmfte Gorge gehet babin, mieh felbft zu bereden, daß fie der Wahrs heit gemäß fen, weil ich gar zu grosen Vortheil das ben finde. Denn siehe, liebster Freund! ich mache folgenden Schluß: 3ft die Lebre, die ich vortrage, gegrundet, so thue ich wohl, daß ich mich davon übers zeuge; ift aber ben Berftorbenen feine Sofnung mehr ubrig, so gewinne ich wenigstens dieses, daß ich meis nen Freunden noch vor meinem Tode nicht durch Klas gen beschwerlich falle. Ich ergoze mich zuweilen an tem Gedanken, daß alles, mas dem gesamten mensche lichen Geschlechte wirklichen Troft und Vortheil bringen wurs 823

marte, wenn es mahr mare, schon besmegen fehr viel Wahrscheinlichkeit fur sich habe, tag es wahr fen. Wenn die Zweiselsuchtigen wider die Lehre von Gott und der Tugend vorwenden, fie fen eine blofe politis iche Erfindung, die jum Beften der menschlichen Ges fellschaft erdacht worden: so mochte ich ihnen allezeit gurufen: D! meine Freunde! erbenfet einen Lebrbe: griff, welcher ber menschlichen Gesellschaft fo uneuts behrlich ift, und ich wette, baß er mahr fen. Das menschliche Geschlecht ift zur Geselligkeit, jo wie jebes Glied zur Glucffeligkeit, berufen. Alles, mas auf eis ne allgemeine, sichere und beständige Weise zu diesem Endzwecke führen kann, ift unfireitig von bem meis festen Urheber aller Dinge ale ein Mittel gewählt, und hervorgebracht worden. Diese schmeichelhafte Borftellungen haben ungemein viel troffliches, und zeigen uns das Berhaltniß zwischen bem Schopfer und dem Menschen in dem erquidendften Lichte: baber ich nichts so sehr wunsche, als mich von der Wahrheit derselben zu überzeugen. Jedoch, es ware nicht gut, wenn meine Unwiffenheit hieruber noch lange dauren follte. Mein! ich werde bald davon befreyet werden. -In diefer Berfaffung, Simmias und Cebes! wens

253

de ich mich zu euren Einwürfen. Ihr, meine Freuns
de! wenn ihr meinem Rathe folgen wollet, so sehet
mehr auf die Wahrheit, als auf den Sokrates.
Findet ihr, daß ich ter Wahrheit getren bleibe, so
gebt mir Benfall; wo nicht, so widersezet euch oh;
ne die geringste Nachsicht: damit ich nicht, aus
gar zu guter Meynung, euch und mich selbst hinters
gehe, und wie eine Biene, die ihren Stachel zurück
läßt, von euch scheide. —

Wohlan, meine Freunde! merket auf, und erins nert mich, wo ich etwas von euren Gründen aus, lassen, oder unrichtig vortragen würde. Simmias räumet ein, daß unser Denkungsvermögen entweder für sich geschaffen senn, oder durch die Zusammens sezung und Bildung des Körpers hervorgebracht were den nuß: Nicht? — Nichtig! — In dem ers sten Falle, wenn die Seele nemlich als ein sür sich geschaffenes unkörperliches Ding zu betrachten ist, billiget er ferner die Reihe von Vernunftschlüssen, durch welche wir bewiesen, daß sie nicht mit dem Körper aushören, durchaus nicht anders vergehen könne, als durch den allanächtigen Wink ihres Urshebers. Wird dieses noch zugegeben, oder stehet uns

ter euch jemand noch an? - Wir stimmten alle willig ein. - Und daß dieser allgutige Urheber fein Werk Giner Bande jemals zernichte: fo viel ich mich erinnes re, hat auch hieran Miemand gezweifelt. - Miemand. - Aber dieses befürchtet Simmias : Dielleicht ift un: fer Bermogen zu empfinden und zu denten fein fur fich erschaffenes Wefen; fondern, wie die harmonie, wie die Gesundheit, oder wie das Leben ber Pflanzen und ber Thiere, die Eigenschaft eines funftlich gebildeten Korpers: war es nicht diejes, was du beforgtest? -Eben dies, mein Gokrates! - Wir wollen feben, fprach er, ob dasjenige, mas wir von unferer Geele mif: fen, und, fo oft wir wollen, erfahren konnen, nicht beine Besorgniß unmöglich machet. Das geschiehet ben ber fünstlichsten Bildung oder Zusammensezung der Dinge ? werden da nicht gewiffe Dinge naber zusammenges bracht, die vorher von einander entfernet waren? -Allerdings! - Gie find vorhin mit andern in Bers bindung gewesen, und nunmehr werden fie unter sich verbunden, und machen die Bestandtheile des Gans zen aus, das wir ein Jusammengeseztes nennen. Gut! - Durch diese Berbindung der Theile entstehet erstlich in der Art und Weise, wie diese Bestands

Beftandtheile neben einanter find, eine gewiffe Drb: nung, die mehr oder weniger vollkommen ift. -Richtig! - Codann werden auch die Arafte und Wirksamkeiten der Bestandtheile durch die Busammen: fegung mehr oder weniger verwandelt, nachdem fie burch Wirfung und Gegenwirfung bald gehemmet, bald befordert, und bald in ihrer Richtung verandert merden. Dicht? - Es icheinet. - Der Urheber einer folden Busammensegung siehet bald einzig und allein auf das Rebeneinanderjenn der Theile: 3. B. ben der Wohlgereimtheit und dem Chenmaas in der Baufunft, wo nichts ale diese Ordnung der Nebens einandersenenden in Betrachtung kommt; bald hinges gen gebet feie: Absicht auf die veranderte Wirksams feit ber Beffandtheile, und die daraus erfolgte Rraft des Bufammengefesten, wie ben einigen Triebmerfen und Mafchinen; ja es giebt bergleichen, wo nan deutlich fichet, daß der Runfiler fein Abfehen auf bens des, auf die Ordnung der Theile und auf die Abans berung ihrer Wirksamfeit, zugleich gerichtet hat. -Der menschliche Kunftler, sprach Simmias, viels leicht etwas felten, aber der Urheber der Ratur Scheie net diese Absichten allezeit auf das allervollkommenste

verbunden zu haben. - Bortreflich, verfezte So: Frates; jedoch ich verfolge diese Nebenbetrachtung nicht weiter. Gage mir nur diefes, mein Simmias! fann durch die Zusammensezung eine Rraft im Gangen entsteben, die nicht in der Birkfamkeit der Bestandtheis le ihren Grund bat? - Wie mennft du? mein So: Frates! - Menn alle Theile der Materie, ohne Wir: fung und Widerfrand, in einer todten Rube neben einan: der lagen, marde die fanftlichfte Ordnung und Berfe: jung berfelben, im Gangen irgend eine Bewegung, eis nen Widerstand, überhaupt eine Kraft hervorbringen fonnen? - Es scheiner nicht, antwortete Simmias; aus umvirksamen Theilen kann wohl fein wirksames Ganges zufammengesett werden. - Gut! fprach er, wir konnen diesen Grundsag also annehmen. Allein wir bemerken gleichwohl, daß in dem Gangen Uebers einstimmung und Gbenmas angetroffen werden fann, obgleich jeder Bestandtheil fur fich weder harmonie, noch Chenmas hat : wie gehet diefes zu? Rein eins zelner Laut ist harmonisch: und gleichwohl machen viele zusammen eine Harmonie aus. Gin wohlge: ordnetes Gebaube fann aus Steinen bestehen , die weder Cbenmas noch Regelmafigfeit haben. Warum

fann ich hier aus unbarmonischen Theilen ein harmonis iches Ganges, aus regellosen Theilen ein hochft regel: mafiges Ganges zusammenjegen? - D! biefer Uns terschiet ift handgreiflich, versezte Simmias, Eben: maas, harmonie, Regelmafigkeit, Ordnung, u. f. w. Konnen , ohne Mannigfaltigfeit , nicht gedacht werten : denn fie bedeuten das Berhaltnig verschiedener Gindrus de, wie fie fich une, zusammengenommen, unt Bers gleichung gegen einander, darfiellen. Es gebort alfo zu diefen Begriffen ein Bafammennehmen, eine Bers gleichung mannigfaltiger Ginernde, Die gusammen ein Ganges ausmachen, und fie fonnen baber ten einzelnen Theilen unmöglich zufommen. - Fahre fort, mein lieber Simmias! rief Sofrates mit einem innern Bohlgefallen über die Ccharffinnigfeit feines Freuns des; fage und auch tiefes: Wenn jeder einzelne Laut nicht einen Gindruck in das Wehor machen follte, murde aus vielen wohl eine Harmonie entstehen konnen? -Unmöglich! - Go auch mit dem Ebenmaafe: Jeber Theil muß in das Auge wirken, wenn aus vielen das, was wir Chenmaas nennen, entstehen foll. -Nothwendiger Beife. - Wir feben also auch hier, daß im Gangen feine Wirfamfeit entstehen fann, wos

von der Grund nicht in ben Bestandtheilen anzutreffen, und daß alles übrige, mas aus den Gigenschaften der Elemente und Bestandtheile nicht fließt, wie die Orde nung, Symmetrie, u. f. w. einzig und allein in der Alrt der Zusammenfegung zu suchen sen. Gind wir von dies fem Saze iberzeugi? meine Freunde! - Bolltoms men. - Es kommt also ben jeder, auch der allerfunfts lichften Zusammensezung ber Dinge, zwegerlen zu ber traditen por : erftlich, die Folge und Dronung der Be: standtheile in der Zeit ober im Raume ; fodann, die Bers bindung der ursprünglichen Rrafte und die Art und Weise, wie fie fich im Busammengesezten auffern. Durch die Anordnung und Lage der Theile werden gwar die Wirkungen der einfachen Krafte eingeschranft, bes stimmt und abgeandert, aber niemals kann durch die Busammensezung eine Kraft ober Wirksamkeit erhalten werden, beren Ursprung nicht in ben Grundtheilen gu suchen ift. Ich verweile mich hier ein wenig ben dies fen subtilen Grundbetrachtungen , meine Freunde! wie ein Wettlauffer, der zu verschiedenen malen aufegt, um aledann mit vermehrtem Triebe fortzueilen, fich um bas Biel herum zu schwenken, und, wenn ihm die Gotter Glud und Ruhm beschieden, ben Sieg davon jutrigen.

Erwäge es mit mir , mein lieber Simmias! wenn un: fer Bermogen zu empfinden und zu denken fein fur fich erschaffenes Wefen, sondern eine Eigenschaft bes Busami mengesezten senn foll : muß es nicht entweder, wie Harmonie und Chenmas, aus einer gewiffen lage und Ordnung der Theile erfolgen, oder, wie die Kraft des Bufammengefegten, feinen Urfprung in der Wirffams feit ber Bestandtheile haben? - Allerdings, ba, wie wir gefeben, fein Drittes fich gedenken lagt. - In Unfehung der harmonie haben wir gefehen, daß z. B. jeder einzelne Laut nichts Harmonisches hat, und bie Uebereinstimmung blos in Gegeneinanderhaltung und Bergleichung verschiedener Laute bestehe: Dicht? -Richtig! - Gine gleiche Bewandnig hat es mit ber Symmetrie und Regelmäfigfeit eine Gebaudes : fie bestehet in der Zusammenfaffung und Bergleichung vie: ler einzelnen unregelmäsigen Theile. Dieses ift nicht zu leugnen. Aber diese Bergleichung und Gegeneinans berhaltung, ift fie mohl etwas anders, als die Wirfung bes Deufungevermogens? und wird fie, auffer dem dens kenden Wesen, irgendivo in der Natur anzutreffen fenn? - Simmias mußte nicht, mas er hierauf ants worten follte. - In der undenkenden Ratur, fuhr Sofras

Sorrates fort, folgen einzelne Laute, einzelne Steine auf und neben einander. Wo ift hier harmonie, Syms metrie, oder Regelmafigfeit? Wenn fein denkendes Wefen hinzukommt, bas die mannigfaltigen Theile zu: fammennimmt, gegeneinander halt, und in diefer Bers gleichung eine lebereinstimmung wahrnimmt, so weiß ich sie nirgend zu finden; ober weißt du, mein lieber Simmias! in der feelenlofen Natur ihre Spur aufs zusuchen? - Ich muß mein Unvermogen bekennen, war seine Antwort, ob ich gleich merke, wohin dieses abzielet. - Eine gluckliche Vorbedeutung! rief So: Frates, wenn den Gegner felbst seine Niederlage ahn: bet. Untworte mir indeffen unverdroffen, mein Freund! benn du haft feinen geringen Theil an dem Siege, ben wir über dich felbst zu erhalten hoffen: Rann der Ur: fprung einer Sache aus ihren eignen Wirkungen erflas ret werden? Rann der Schatten den ein Baum wirft, für die Erzeugungsursache dieses Baumes, oder der wohlriechende Duft für die Urfache der Blume angege: ben werden? - Auf keinerlen Weise. - Ordnung, Ebenmas, Sarmonie, Regelmäfigkeit, überhaupt alle Berhaltniffe, die ein Zusammennehmen und Gegenein: anderhalten des Mannigfaltigen erfordern, find Wirs

kungen des Denkungsvermogens. Dhne Hinzuthun bes denkenden Befens, ohne Bergleichung und Wegen: einanderhaltung der mannigfaltigen Theile ift das res gelmäsigste Gebäude ein bloser Sandhauffen, und die Stimme der Nachtigall nicht harmonischer, als bas Mechzen der Nachteule. Ja ohne diese Wirkung giebt es in ber Natur fein Ganges, bas aus vielen auffer einans der sependen Theilen bestehet; denn diese Theile haben ein jedes fein eignes Dafenn, und fie muffen gegen einans der gehalten, verglichen, und in Berbindung betrachtet werden, wenn fie ein Ganges ausmachen follen. Das benfende Bermogen, und biefes allein in der gangen Mas tur, ift fabig, burch eine innerliche Thatigfeit Bergleis dungen, Berbindungen und Gegeneinanderhaltungen wirklich zu machen: daher der Ursprung alles Zusams mengesezten, der Bahlen, Grofen, Symmetrie, harmonie u. f. w. in fo weit fie ein Bergleichen und Gegeneinander: halten erfordern, einzig und allein in dem denkenden Bermogen zu suchen fenn muß. Und ba biefes juges geben wird, fo fann ja diefes Denkungsvermogen felbst, die Urfache aller Bergleichung und Gegeneins anderhaltung, unmöglich aus diesen ihren eigenen Berrichtungen entspringen , unmoglich in einer Bers hälts

baltnif, harmonie, Sommetrie, unmöglich in eis nem Gangen bestehen, bas auf auffereinander fenens ben Theilen zusammengesest ift: benn alle diese Dins ge sezen die Wirkungen und Verrichtungen des dens fenden Wefens voraus, und konnen nicht anders, als durch dieselben, wirklich werden. - Dieses ist fehr deutlich, verfezte Simmias. - Da ein jedes Ganges, bas aus Theilen, die auffer einander find, bestehet, ein Zusammennehmen und Bergleichen dies fer Theile zum voraus fezet, diefes Busammennehe men und Bergleichen aber die Berrichtung eines Bors stellungsvermogens senn muß: so kann ich den Ur: fprung dieses Borftellungevermogens felbit nicht in ein Ganges fegen, bas aus folchen auseinander fenens ben Theilen bestehet, ohne eine Sache durch ihre eis genen Berrichtungen entfteben zu laffen. Und eine folche Ungereimtheit haben die Fabeldichter felbst, fo viel ich weiß, noch niemals gewagt. Niemand hat noch den Ursprung einer Flote in das Zusammenstims men ihrer Tone, ober ben Urfprung des Sonnen: lichts in den Regenbogen gesezt. - Wie ich ver: merke, mein lieber Sofrates! ift nunmehro auch der Ueberrest unsers Zweifels dahin. - Er verdie:

net indessen besonders erwogen zu werden, erwiederte jener, wenn ich anders durch diese dornigten Unters suchungen eure Geduld nicht ermude. Wage es im: mer, Freund! rief ihm Briton zu, auch die Ges duld dieser auf die Probe zu sezen. Du haft der meis nigen wenigstens nicht geschonet, als ich auf die Aus: führung eines Borschlags drang : : Nichts von ei: ner Sache, fiel ihm Sokrates in das Wort, die nunmehr ihre zuverläffige Richtigkeit hat. Wir has ben hier Dinge zu untersuchen, die noch dem Zweis fel unterworfen zu senn scheinen. Zwar dieses nicht mehr, daß unser Bermogen zu empfinden und zu denken in der Lage, Bildung, Ordnung und Har: monie korperlicher Bestandtheile zu suchen senn sollte: dieses haben wir, ohne weder der Allmacht noch der Beisheit Gottes zu nahe zu treten, als unmöglich verworfen. Aber vielleicht ift dieses denkende Bers mogen eine von den Thatigkeiten bes Zusammenges fezten, wie die Kraft ber Bewegung, der Ausbeh: nung, des Zusammenhängens u. f. w. die von ber Lage und Bildung der Theile wesentlich unterschieden, und dennoch nirgend anders, als im Zusammenges fezten, anzutreffen find? Ift dieses nicht der einzige Uebers

Heberreft bes 3meifele, den wir bestreiten? mein wers ther Simmiao! - Richtig! - Wir wollen also Diesen Fall segen, fuhr Sofrates fort, und anneh: men, unfere Geele fen eine Wirkfamkeit bes Bufam: mengesezten. Wir haben gefunden, bag alle Wirksam: keiten des Zusammengesezten aus ben Araften ber Be: standtheile fliessen muffen : werden alfo, nach unferer Boraussezung, die Bestandtheile des bentenden Rors pers nicht Rrafte haben muffen, aus benen im Bufams mengesezten das Bermogen zu benten resultiret? -Allerdings! - Aber die Krafte dieser Bestandtheile, von welcher Natur und Beschaffenheit wollen wir sie annehmen? follen fie ber benkenden Thatigkeit abnlich ober unahnlich fenn? - Diese Frage begreiffe ich nicht recht, war Simmias Antwort. — Eine einzelne Sylbe, sprach Sokrates, hat mit der ganzen Rede dieses gemein, daß sie vernehmlich ist; aber die gans ze Rede hat einen Berftand, Die Gylbe feinen: Nicht? — Richtig! — Indem also nur jede Sylbe ein zwar vernehmliches, aber verstandleeres Gefühl erregt, so entspringet aus ihrem Inbegriffe dennoch ein verständiger Ginn, ber auf unsere Geele wirkt. Allhier entspringet die Wirksamkeit des Ganzen aus den

Araften der Theile, die ihnen unahnlich find. - Dies fes lagt fich begreiffen. - In Ansehung der harmo: nie, Ordnung und Schonheit haben wir ein gleiches mobegenommen. Das Wohlgefallen, bas fie in der Geele wirken , entspringet aus den Gindruden der Deffandtheile, beren jeder weder Wohlgefallen noch Miffallen erregen fann. - Gut! - Abermals ein Benfpiel, bag bie Thatigfeit des Gangen aus Rraf: ten ber Destandtheile, die ihnen unabnlich find, ents fpringen konne. - Ich gebe es zu. - Ich weiß nicht, ob ich nicht vielleicht zu weit gehe, mein Freund! aber ich ftelle mir vor, alle Thatigfeiten for: perlicher Dinge konnen aus folchen Kraften bes Ur: stoffe entipringen, die ihnen gang unabulich find. Die Karbe g. B. fann vielleicht in folde Gindrude aufge: lofet werden, die nichts gefarbtes haben, und die Ber wegung felbst entspringet vielleicht aus ursprünglichen Araften, die nichts weniger als Bemegung find. -Diefes wurde einen Beweiß erfordern, fprach Sim; mias: - Es ift aber vorjegt nicht nothig, daß wir uns hierben aufhalten, sprach jener; es ift genug, daß ich burch Benspiele erlautert, mas ich unter den Worten verftebe: Die Wirksamkeit bes Gangen konne

aus Krafren ber Deftandtheile, die ihnen unahnlich find, entspringen. Ift dieses nunmehre deutlich? -Wollfommen! - Mach unferer Boraussezung alfo wurden die Rrafte der Bestandtheile entweder felbft Borftellungefrafte, und alfo ber Kraft bes Gangen, die aus ihnen entspringen fell, ahnlich, oder von einer gang andern Beschaffenheit, und daber unabnlich fenn. Giebt es ein Drittes? - Unmöglich! - Antworte mir aber auch auf dieses, mein Lieber! Wenn aus einfachen Rraften eine von ihnen verschiedene Rraft im Busammengesezten entspringen foll, wo fann biefe neuentstandene Kraft anzutreffen sein? Ausser dem denkenden Wesen sind die Krafte des Gangen nichts anders, als die einzelnen Krafte der einfachen Bes standtheile, wie sie sich durch Wirkungen und Gegens wirfungen einander abandern, un einschranken. nun fann durch Wirkung und Gegenwirkung feine Rraft entspringen, die diesen Wirkungs, und Gegens wirkungefraften unahnlich sen. Wenn wir also etwas Unahnliches im Ganzen erhalten wollen, fo muffen wir abermals unsere Zuflucht zu dem denkenden Wesen nehmen, das die Krafte in Berbindung und zusams mengenommen sich anders vorstellet, als sie dieselben

einzeln und ohne Berbindung benfen murbe. Benspiel hievon fiehet man, auffer der harmonie, auch an den Farben. Bringet gwo verschiedene Fars ben in einen so kleinen Raum zusammen, daß fie bas Muge nicht unterscheiden fann : so werden fie auffer und noch immer getrennet, und eine jede für fich bleis ben; aber unfere Empfindung wird fich gleichwohl aus berfelben eine Dritte gusammensegen, die mit jes nen nichts gemein hat. Gine abnliche Beschaffens beit hat es mit dem Geschmack, und, wo ich nicht irre, mit allen unsern Fühlungen und Empfindungen überhaupt. Gie konnen durch die Zusammensezung und Berbindung zwar an und fur fich nicht anders werden, als fie einzeln find; wohl aber dem denkens ben Wesen, bas sie nicht deutlich auseinander fegen kann, anders scheinen ale fie ohne Berbindung scheis nen wurden. - Dieses fann zugegeben werden, fprach Simmias. - Rann alfo bas benkende Ber fen seinen Ursprung in einfachen Rraften haben, bie nicht denkend sind? - Unmöglich! da wir vorhin gesehen, daß das Bermogen zu benfen in keinem Gangen, das aus vielen bestehet, feinen Ursprung haben konne. — Gang recht! erwiederte Sofras

tes: bas Zusammennehmen der einfachen Arafte, aus welchen eine unahnliche Rraft bes Zusammenge: festen entspringen foll, feger ein benfendes Wefen gum boraus, dem fie in Berbindung anders scheinen, als fie find ; daber kann aus diefem Busammennehmen, aus diefer Berbindung unmöglich das denkende Befen entspringen. Wenn aljo das Empfinden und Denten, mit einem Worte, das Borftellen eine Rraft bes Zusammengesezten senn soll : miffen die Krafte ber Bestandtheile nicht ber Kraft bes Gangen abn: lich und folglich gleichfalls Borftellungsfrafte fenn? -Wie mare es anders moglich, nachdem es fein Drits tes geben fann? - Und die Theile diefer Bestand: theile, fo weit nur immer die Theilbarkeit reichen fann, muffen diese nicht auch bergleichen Borftellunges thatigkeiten haben? - Unftreitig! ba jeder Bestande theil wieder ein Ganges ift, bas aus fleinen Thei; Ien bestehet, und unfre Vornunftschluffe so lange fort: gefest werden konnen, bis wir auf Grundtheile fom: men, die einfach find und nicht aus vielen beste: hen. - Sage mir, mein lieber Simmias! fin: ben wir nicht in unfrer Geele eine fast unendliche Menge von Begriffen, Erkenntniffen, Reigungen,

Leider

Leidenschaften, die und unaufhorlich beschäftigen? -Allerdinge! - Bo maren bieje in ben Theilen ans gutreffen? Entweder gerftrenet, einige in diefent, aus bere in jenem, ohne jemals wiederholt zu werden : ober es giebt wenigstens ein einziges unter ihnen. bas alle Dieje Enkenntniffe , Begierben und Ubneis gungen, fo viel ihrer in unfrer Geele angut effen, vereiniget und in fich faffet. - Mothwendig eines von benden, gab Simmias zur Antwort, und wie mich dunkt, barfte der erfte Fall unmöglich fenn : denn alle Borftellungen und Reigungen unsers Geiftes find jo innerlich verfinft und vereiniget, daß fie nothe wendig auch irgendwo ungertrennt jugegen fenn mufs fen. - Du eilft mir mit ftarfen Schritten entgegen, mein lieber Simmias! Wir wurden weder und ers innern, noch überlegen, noch vergleichen, noch dens fen fonnen, ja wir wurden nicht einmal die Perfon fenn, die wir vor einem Augenblick gewesen, wenn unsere Begriffe unter vielen vertheilet und nicht irgend wo zusammen in ihrer genauesten De bindung angutreffen waren. Wir muffen alfo menigftens eine Gubstang annehmen, die alle Begriffe der Bes standtheile vereinigt, und diese Substang wird fie aus

aus Theilen gusammengesest fenn konnen? - Un: moglich, fonft brauchen wir wieder ein Bufammens nehmen und Gegeneinanderhalten, bamis aus beit Theilen ein Ganges werde, und wir kommen wieders um dahin, wo wir ausgegangen find. - Gie reird also einsach senn? - Mothwendig! - Unch uns ausgedehnt? denn das Ausgedehnte ift theilbar, und bas Theilbare nicht einfach : - Richtig! -- 1.5 giebt alfo in umferm Korper wenigstens eine einzige Substang, die nicht ausgedebnt, nicht gufammenger fest, fondern einfach ift, eine Borftellungefraft bar, und alle unsere Begriffe , Begierden und Reiguns gen in fich vereiniget. Das hindert une, Diefe Enbs stang Geele zu nennen? - Es ift gleichviel, vortrefe licher Freund! erwiederte Simmias, welchen Mas men wir ihr geben ; genng bag mein Ginwurf ben ihr nicht fratt findet, und alle beine Bernunftichliffe, die du für die Unvergänglichkeit des denkenden Wes fens vorgebracht, nunmehr unumstößlich sind. -Laffet uns noch dieses in Erwägung ziehen, verfezie jener : Wenn viele dergleichen Substanzen in einem menschlichen Korper zusammen waren, ja wenn wir alle Grundelemente unfere Korpers für Substangen

von diefer Ratur halten wollten, murden meine Ber: nunftgrunde für die Unvergänglichkeit baburch etwas pon ibrer Bindigfeit verlieren ? oder marde uns eine folde Boraussezung nicht vielmehr nothigen, fatt Gines unvergänglichen Beiftes viele zu gestatten, und also mehr einzuraumen, als wir zu unserm Bor: haben verlangten? Denn eine jede von diefen Gub: flangen wurde, wie wir vorhin gefeben, ben gangen Inbegriff aller Borffellungen, Minfche und Be: gierden, des gangen Menschen in fich faffen, und als fo, mas den Umfang ber Erkenntnig betrift , wurde ihre Kraft nicht eingeschräufter fenn konnen, als bie Rraft bes Gangen - Unmöglich eingeschrankter. -Und wie an Deutlichkeit, Wahrheit, Gewißheit und Reben ber Erfenntniß? Geze viele verworrene, mans gelhaft und ichwankende Begriffe neben einander, wird dadurch ein aufgeklarter , vollständiger und be: stimmter Begriff hervorgebracht ? - Es scheinet nicht. - Wo nicht ein Geift bingu fommt, der fie vergleichet, und durch Rachdenken und Ueberlegen fich eine vollkommenere Erfenntniß aus berfelben felbit bildet : fo boren fie in Emigkeit nicht auf, viele ver: worrene, mangelhafte und schwankende Begriffe gu

Weise!

fenn. - Michtig! - Die Bestandtheile ber benfen: ben Materie wurden alfo Borftellungen haben muffen, Die eben so deutlich, eben so mahr, eben so vollkoms men find, als die Borftellungen des Gangen; benn aus weniger deutlichen, weniger mabren u. f. w. lagt fich keine Erkenntnis burch Zusammensegen beraus; bringen, die einen grofern Grad bon diefen Bollfoms menheiten haben follte. - Diefes ift nicht zu leug: nen. - Seift aber biefes nicht, statt Eines ver; unnftigen Geiftes, den wir in jeden menschlichen Abre per sezen wollten, gang ohne Noth eine ungahlige Menge derselben annehmen? - Freplich! - Und Diese Menge der denkenden Gubstanzen selbst wird sich wahrscheinlicher Weise an Vollkommenheit eins ander nicht gleich fenn; benn bergleichen unnuge Der: vielfältigungen finden in diesem wohl geordneten Welt: all nicht statt. — Die allerhochste Vollkommenheit ihres Schöpfers, antwortete Simmias, läßt uns dieses mit Zuverläsigkeit schliessen. — Allso wird eine unter den benkenden Substangen, die wir in den menschlichen Körper gesezt, die vollkommenste unter ihnen seyn, und folglich die deutlichsten und aufges klartesten Begriffe haben: Nicht? — Mothwendiger

Beise! - Diese einfache Substanz, die unausge: dehnt ift, Borftellungsvermogen besigt, die vollkoms monfte unter den denkenten Gubstanzen ift, die in mir wohnen, und alle Begriffe, beren ich mir ber wußt bin, in eben der Deutlichkeit, Wahrheit, Ger wißheit, u. f. w. in sich faffet, ift dieses nicht meine Seele? - Michts anders, mein themrer Sofrates! - Mein lieber Simmias! nunmehr ift es Zeit, einen Blick hinter uns auf den Weg zu werfen, den wir gurud gelegt. Bir haben voraus gefegt, bas Denkungsvermogen fen eine Gigenschaft bes Bus fammengesezten, und, wie munderbar! aus diefer Voraussezung felbst bringen wir, burch eine Reibe von Bernunftichluffen, ben schnurstracks entgegenge: festen Sag beraus, daß nehmlich das Empfinden und Denfen nothwendig Eigenschaften bes Ginfachen und nicht Busammengesezten fenn mußten: ift biefes nicht ein hinlanglicher Beweis, daß jene Borausses jung unmöglich, fich felbst widersprechend, und also zu verwerfen fen? - Diemand fann diefes in 3meis fel ziehen. - Ausdehnung und Bewegung, fuhr Sokrates fort, in diese Grundbegriffe lagt sich, wie wir gesehen, alles auflosen, was dem Zusammenges fezten

festen zukommen kann; die Ausdehnung ift ber Stoff, und die Bewegung die Quelle, aus welchen die Ber: anderungen entspringen. Beide zeigen fich in der 3u: fammensezung unter taufend mannigfaltigen Geftal. ten, und stellen in der korperlichen Ratur die unend: liche Reihe wundervoller Bildungen dar, vom flein: ften Connenstaublein bis zu jener Gerrlichkeit ber himmlischen Spahren, die von den Dichtern fur den Siz der Gotter gehalten werden. Alle fommen bar: inn überein, daß ihr Stoff Ausdehnung, und ihre Wirksamfeit Bewegung ift. Aber Wahrnehmen, Bergleichen, Schlieffen, Begehren, Wollen, Luft und Unlust empfinden, erfordern eine von Ausdehnung und Bewegung gang verschiedene Bestandheit, einen andern Grundstoff, andere Quellen der Beranderung. In einem einfachen Grundwesen muß hier vieles vor: gestellet, bas Aussereinanderseyende zusammen begrifs fen, bas Mannigfaltige gegen einander gehalten, und bas Berschiedene in Bergleichung gebracht werden. Was in dem weiten Raum der Körperwelt zerstreuet ist, dranget sich bier, ein Ganzes auszumachen, wie in einem Punct zusammen, und was nicht mehr ift, wird in dem gegenwärtigen Augenblick mit dem, was

noch werden soll, in Vergleichung gebracht. Allbier erkenne ich weder Ausdehnung noch Farbe, weder Rube noch Bewegung, weber Raum noch Zeit, sons dern ein innerlich wirksames Wesen, bas Ausdehe nung und Karbe, Rube und Bewegung, Raum und Beit fich vorstellet, verbindet, trennet, vergleichet, wahlet, und noch taufend anderer Beschaffenheiten fåbig ift, die mit Ausbehnung und Bewegung nicht Die mindefte Gemeinschaft haben. Luft und Unluft, Begierden und Berabscheuungen, Sofnung und Kurcht, Gludfeligfeit und Glend, find feine Ort: peranderungen fleiner Erdftaublein. Bescheibenheit, Menschenliebe, Wohlwollen, bas Entzücken ber Freundschaft und das hohe Gefühl der Gottesfurcht find etwas mehr, als die Wallungen des Gebluts, und das Schlagen der Pulsadern, von welchen fie begleitet zu werden pflegen. Dinge von so verschies dener Art, mein lieber Simmias! von so verschies denen Eigenschaften konnen, ohne die aufferste Un: achtsamkeit, nicht mit einander verwechselt werden. - 3ch bin vollig befriediget, war Simmias Ant: wort. - Moch eine kleine Anmerkung, versezte je: ner, bevor ich mich zu dir wende, mein Cebes!

Das

Das erste, was wir von dem Körper und seinen Eigenschaften wissen, ist es etwas mehr, als die Art und Weise, wie er sich unsern Sinnen darstellet?

Etwas deutlicher, mein lieber Gofrates! -Alusdehnung und Bewegung find Borftellungen bes benkenden Wefens von dem, was auffer ihm wirk: lich ift: Nicht? — Zugegeben! — Wir mogen die zuverläfigsten Grunde haben, verfichert zu fenn, daß die Dinge auffer uns nicht anders find, als fie und ohne hinderniß erscheinen: geher nicht aber diesem ohngeachtet allezeit die Borstellung felbst vor: an, und die Berficherung, daß ihr Gegenftand wirklich ift, folget nachher? - Wie ift es anders möglich, verfezte Simmias, ba wir vom Dasenn der Dinge auffer uns nicht anders, als durch ihre Eindrucke benachrichtiget werden konnen? - In der Reihe unferer Erkenntniß gehet alfo allezeit das denkende Wesen voran, und das ausgedehnte We: fen folget; wir erfahren zuerst, daß Begriffe, und folglich ein begreiffendes Wesen, wirklich fenn, und von ihnen schlieffen wir auf das wirkliche Dasenn des Rorpers und feine Eigenschaften. Wir konnen uns von dieser Wahrheit auch dadurch überzeugen,

weil der Korper, wie wir vorhin gesehen, ohne Berrichtung des denkenden Wesens fein Ganzes aus: machen, und die Bewegung felbst, ohne Zusammen: halten des Bergangenen mit dem Gegenwartigen, feine Bewegung fenn wurde. Wir mogen die Gas che also betrachten von welcher Seite wir wollen, fo ftoft und allezeit die Geele mit ihren Berrich: tungen zuerst auf, und sodann folget der Rorper mit feinen Beranderungen. Das Begreiffende gehet allezeit vor dem blos Begreiflichen her. - Dieser Begriff scheinet fruchtbar, meine Freunde! sprach Cebes. - Wir konnen die gange Rette von Wefen, fuhr Sokrates fort, vom Unendlichen an bis auf bas fleinfte Staublein, in dren Glieder eintheilen. Das erfte Glied begreift, fann aber von andern nicht begriffen werden: dieses ift der Gingige, deffen Bollkommenheit alle endlichen Begriffe überfteiget. Die erschaffenen Geifter und Geelen machen bas zwente Glied: Diese begreiffen und konnen von ans dern begriffen werden. Die Korperwelt ift das lege te Glied, die nur von andern begriffen werden, aber nicht begreiffen fann. Die Gegenstände dieses lezten Gliedes sind, so wohl in der Reihe unserer

Erkenntniß, als im Dafenn felbst, auffer uns, als lezeit die hintersten in der Ordnung, indem sie alle: zeit die Wirklichkeit eines begreifenden Wesens vor: aussezen: wollen wir biefes einraumen? - Wir konnen nicht anders, sprach Simmias, nachbem das vorige alles hat zugegeben werden muffen. -Und gleichwohl, fuhr Sokrates fort, nimmt die Mennung der Menschen mehrentheils den Rudweg von diefer Ordnung. Das erfte, bavon wir verfi: chert zu fenn glauben, ift ber Rorper und feine Ber: anderungen; diese bemeiftern fich fo fehr aller unfer rer Sinne, daß wir eine Zeit lang bas materielle Dafenn fur das einzige, und alles übrige fur Gigen: schaften beffelben halten. - Mich freuet es, sprach Simmias, daß du selbst, wie du nicht undeutlich gu verfteben giebst, biefen verkehrten Deg gegans gen bift. - Allerdinge, mein Lieber! verfezte Go: Frates. Die erften Mennungen aller Sterblichen find fich einander abnlich. Dieses ift die Rhede, von welcher fie insgesamt ihre Fahrt antreten. Gie irren, die Wahrheit suchend, auf dem Meere der Meynungen auf und nieder, bis ihnen Vernunft und Nachdenken, die Kinder Jupiters, in die Gegel leuch:

lenchten, und eine gluckliche Unlandung verfündigen. Berminft und Machdenken führen unfern Geift von den sinnlichen Eindrucken ber Rorperwelt gurud in feine heimat, in das Reich ber denkenden Wefen, porerst zu seines Gleichen, zu erschaffenen Wesen, die, ihrer Endlichkeit halber, auch von andern ges dacht und deutlich begriffen werden konnen. Bon diesen erheben fie ihn zu jener Urquelle des Denkens den und Gedenkbaren, zu jenem alles begreiffenden, aber allen unbegreiflichen Wefen, von dem wir, gu unferm Trofte, fo viel wiffen, bag alles, mas in ber Rorperwelt und in der Geifterwelt gut, fchon und vollkommen ift, von ihm seine Wirklichkeit hat, und durch seine Allmacht erhalten wird. Mehr braucht es nicht zu unserer Beruhigung, zu unserer Glud: feligkeit in diesem und in jenem Leben, als von dier fer Wahrheit überzeugt, gerührt, und in dem In: nersten unsere Gerzens gang durchdrungen zu fenn.

Ende des zweyten Gesprächs.



## Drittes Gespräch.

Mach einigem Stillschweigen wendete sich Sokras tes um Cebes und sprach: Mein lieber Cer bes! feitdem du von dem Wefen der Unfterblichen richtigere Begriffe erlangt haft, was dankt dich von ben Fabellehrern, die ofters einen Gott auf Die Ber: dienste eines Sterblichen neidisch, und wider benfet: ben blos aus Miggunst feindlich gefinnt senn laffen? - Du weißt es, Sofrates! was wir von bergleis then Lehrern und ihren Erdichtungen zu halten ges Ternt haben. - Saff und Reid, Diese niebertrachtis gen Leidenschaften, die die menschliche Ratur fo fehr entehren, muffen ber gottlichen Seiligkeit fchnurstracks widersprechen. - Ich bin hievon überzeugt. - Du glaubst also nummehr zwerlässig, und ohne die ge: tingste Bebenklichkeit, daß du, wir, und alle unsere Nebenmenschen von jenem allerheiligsten Wesen, bas und hervorgebracht, nicht beneidet, nicht gehaft, nicht verfolgt, sondern auf bas gartlichfie geliebt

3 5

mer:

werden? - Richtig! - In Diefer feften Uebergen: gung fann dir niemals die mindefte Furcht ampan: deln, daß der Allerhochste dich zur ewigen Qual be: rufen, und, du sepest schuldig oder unschuldig, uns aufhörlich wurde elend fenn laffen? - Niemals, niemals! rief Apollodorus, an den die Frage doch gar nicht gerichtet gewesen, und Cebes begnügte fich einzustimmen. - Wir wollen diesen Gaz, fuhr Sofrates fort, daß uns Gott nicht zum ewi: gen Elende bestimmt, zum Masstabe für die Ges wißheit unserer Erfenntnig annehmen, fo oft von gutunftigen Dingen die Rede ift, die einzig und als lein von dem Willen des Allerhochsten abhangen. Mus der Natur und ben Gigenschaften erschaffener Dinge lagt fich in diesem Falle nichts mit Bewiß: beit schlieffen: benn aus diesen folgen nur diejenis gen Gage, die an und fur fich unveranderlich find, und also von der Erkenntnis des Allerhochsten, nicht bon seinem Gutfinden, abhangen. Bu den gottlichen Bollfommenheiten miffen wir uns in dergleichen Un: tersuchungen wenden, und zu erforschen suchen, was mit benfelben übereinstimmt, und mas ihnen wider: fpricht. Wovon wir überzeugt find, daß es denfels ben

ben nicht gemäß fen, das konnen wir verwerfen, und fur so unmöglich halten, als wenn es mit ber Natur und dem Wesen bes untersuchten Dinges felbst ftritte. Gine abnliche Frage ift die, mein Cebes! die wir auf Beranlassung deines Ginwurfs nunmehr zu untersuchen haben. Du raumest es ein, mein Freund! daß die Geele ein einfaches Wefen fen, bas ohne den Korper seine eigene Bestandheit hat: Micht? - Richtig! - Du giebst ferner zu, daß sie unvergänglich sen? - Hievon bin ich überzeugt. -So weit, fuhr Sokrates fort, haben uns unsere Begriffe von der Natur ber Ausdehnung und der Vorstellung geführet. Aber nunmehro entstehen Zwei: fel über das zukünftige Schicksal des menschlichen Geistes, das in so weit einzig und allein von dem Willen und von dem Gutfinden des Allerhochsten abhängt. Wird er den Geist des Dienschen in eis nem wachenden Zustande, des Gegenwärtigen und des Vergangenen wohl bewüßt, in Ewigkeit forts dauren laffen? oder hat er denselben bestimmt, mit dem hintritt seines Korpers in einen bem Schlaf. ähnlichen Zustand zu versinken, und niemals zu ers wachen? War es dieses nicht, was dir noch unger

wiß schien? - Chen Dieses, mein Sotrates! -Daß eine gangliche Beraubung alles flaren Bewußt: fenns, aller Befinnung, wenigstens auf eine furze Beit, nicht unmöglich sen, lehret Schlaf, Dhumacht, Edwindel, Entzuden, und taufend andere Erfah; rungen. 3mar ift die Geele, in allen diesen Fallen, noch an ihren Korper gefesselt, und muß sich nach der Beschaffenheit des Gehirns richten, das ihr in allen diesen Schwachheiten nichts als unmerkliche, leicht verloschliche Zuge darbeut. hievon ift fein Schluß auf den Zuftand unserer Geele, nach ihrer Scheidung von dem Korper, zu ziehen; weil als: bann die Gemeinschaft zwischen diesen verschiedenen Wefen aufgehoben wird, der Korper aufhort, das Werkzeug ber Geele zu fenn, und die Geele gang andern Gesegen folgen muß, als die ihr hienieden porgeschrieben find. Indeffen ift es genug für uns fere Ungewißheit, daß ber Mangel bes flaren Des wußtsenns, wie etwa im Schlafe, der Ratur eines Weiftes nicht widerspricht; denn wenn biefes ift, fo scheinet unsere Furcht nicht gang ungegründet. -Alber wenn wir von diesem fürchterlichen Zweifel befreyet zu fenn munschen, konnen wir etwas mehr

verlangen, als die Vergewisserung, bag unsere Bes forgniß den Absichten Gottes zuwider laufe, und von bemfelben eben so wenig, als bas ewige Elend feiner Geschöpfe, bat beliebt werden fonnen? -Frenlich, war Cebes Antwort, wenn wir nicht eine Ueberzeugung verlangen, die der Ratur der unters suchten Sache zuwider läuft. Alls ich dir meine Zweis fel vorbrachte, mein theurer Freund! habe ich felbst einige aus den Absichten bes Schopfers entlehnte Grunde angezeigt, die dein Lehrgebaude hochst mahrs scheinlich machen: ich wunsche sie aber aus beinem Munde zu empfangen, und meine Freunde wünschen es mit mir. - Ich versuche es, sprach Sofrates, ob ich euch Gnige leiften fann. Antworte mir, mein Cebes! wenn bu befürchteft, mit dem Tode auf ewig alles machende Bewußtsenn beiner felbst zu verlieren, beforgest bu etwa, daß biefes Schickfal bem gesamten menschlichen Geschlechte, ober nur einem Theil deffels ben bevorstehe? Werden wir alle von dem Tode hingeraft, und in der Sprache der Dichter gu res ben, von ihm in die Urme feines altern Bruders, bes emigen Schlafes getragen? ober find einige von den Erdbewohnern bestimmt, von jener himmlischen Aurora

Aurora zur Unfterblichkeit aufgeweckt zu werden? Go bald wir einraumen, daß einem Theil des menschlis chen Geschlechts die mahre Unsterblichkeit beschieden ist: so zweifelt Cebes wohl nicht einen Augenblick, daß diese Geligkeit den Gerechten, den Freunden der Gotter und Menschen, vorbehalten fen? - Rein, mein Sokrates! die Gotter theilen den ewigen Tod gewiß so ungerecht nicht aus, als die Athenienser ben zeitlichen. Ich bin überdem der Mennung, daß in dem weisesten Plane der Schöpfung abnliche Wesen auch ähnliche Bestimmungen haben, und mithin dem gesamten menschlichen Geschlechte nach diesem Leben ein ahnliches Schicksal bevorstehen muffe. Entweder fie erwachen alle zu einem neuen Bewußtseyn; und alsdann konnen Anitus und Melitus felbst wohl nicht zweifeln, daß der unterdrückten Unschuld ein befferes Schicksal erwarte, als ihrer Berfolger; oder fie endis gen alle mit diesem Leben ihre Bestimmung, und kehren in den Zustand zurück, aus welchem sie bep der Geburt gezogen worden; ihre Rollen reichen nicht weiter, als auf die Buhne dieses Lebens: am Ente treten die Schauspieler ab, und werden wieder bas. was sie in dem gemeinen Leben sonst gewesen. Ich ente

entsehe mich, mein theurer Freund! biese Wedanken weiter zu verfolgen; benn ich merke, daß fie mich auf offenbare Ungereimtheiten führen. - Das thut nichts. Cebes! antwortete jener: wir muffen auch fur bie forgen, welche nicht so leicht ben einer ungereimten Folge schamroth werden. Alehnliche Wefen, haft bu behauptet, mein Werther! mußten in dem weisesten Plane der Schopfung abnliche Bestimmungen haben? - Ja! - Alle erschaffene Wesen, die denken und wollen, find einander abnlich? - Allerdings! -Wenn auch dieses richtiger, wahrer, vollkommener denft, mehr Gegenstände umfassen fann, als jenes: fo giebt es doch feine Grenzlinie, die fie in verschiede: ne Rlaffen trennet, sondern fie erheben fich in un: merklichen Stufen übereinander, und machen ein ein: ziges Geschlecht aus: Nicht? - Dieses muß zugeger ben werben. - Und wenn es über uns noch hobere Beiffer giebt, die fich einander an unmerklichen Gras den der Bollkommenheit übertreffen, und dem unend: lichen Geifte allmählich nähern, gehören sie nicht alle, so viel ihrer erschaffen sind, zu einem einzigen Ges schlechte? - Richtig! - Wie ihre Eigenschaften nicht wesentlich unterschieden sind, sondern nur dem Grade

nach, wie in einer stetigen Reihe, fich allmählich er: heben: so muffen auch ihre Bestimmungen fich im Wesentlichen abulich, nur in unmerklichen Graden von einander unterschieden fenn. Denn in bem gros fen Plane der Schöpfung ift alles nach den Regelu der allervollkommensten Harmonie angeordnet; das her auch die Bestimmungen der Wesen mit ihren Wollfommenheiten und Gigenschaften auf das genaues ste übereinstimmen muffen. Konnen wir diefes wohl in 3weifel ziehen? - Im geringften nicht! - D! meine Freunde! die Frage, die wir hier untersuchen, fångt an, in dem gottlichen Entwurfe bes grofen Weltalls von unendlicher Wichtigkeit zu werden. Nicht das menschliche Geschlecht allein, die Ents fcheidung geht das gesamte Reich der denfenden Wes fen an. Sind fie zur mahren Unfterblichkeit, gur ewigen Fortbauer ihres Bewußtsepns und deutlichen Gelbstgefühls bestimmt, oder horen diese Wohlthas ten des Schopfers nach einem furgen Gemiffe wies ber auf, und machen einer ewigen Bergeffenheit Plaz? In dem Rathschluffe des Allerhochsten muß, wie wir gesehen, die Frage in dieser Allgemeinheit entschieden worden senn: werden wir nicht, ben unferer

unserer Untersuchung, sie auch in diesem allgemeinen Lichte zu betrachten haben? - Wie es scheinet. -Aber je allgemeiner der Gegenstand wird, fuhr Sos Prates fort, befto ungereimter wird unfere Beforgniß. Alle endliche Geifter haben anerschaffene Sabigfeiten, die sie durch Uebung entwickeln und vollkommener mas chen. Der Mensch bearbeitet fein angebornes Bermbi gen zu empfinden und zu denken mit einer erstaunens: werthen Geschwindigkeit. Mit jeder Empfindung ftrb: met ihm eine Menge von Erfenntniffen gu, die ber menschlichen Zunge unaussprechlich find; und wenn er die Empfindungen gegen einander halt, wenn er ver: gleichet, urtheilet, schließt, wahlt, verwirft, so verviels fältiget er diese Menge ins Unendliche. Bu gleicher Zeit entfaltet eine unaufhorliche Geschäftigkeit die ihm an: gebornen Fabigfeiten des Geiftes, und bildet in ihm Dig, Berffand, Bernunft, Erfindungefraft, Ems pfindung des Schonen und Guten , Großmuth , Mens schenliebe, Geselligkeit, und wie die Bollkommenhei: ten alle heiffen, die noch fein Sterblicher auf Erben hat unterlaffen konnen zu erwerben. Lag es fenn, daß wir manche Menschen dumm, thoricht, gefühllos, niedertrachtig und graufam schelten : vergleichunges

weise konnen diese Benennungen zuweilen Grund haben; aber noch hat fein Dummkopf gelebt, der nicht einige Merkmale bes Berftandes von fich ge: geben , und noch kein Tyrann , in beffen Bufen nicht noch ein Junten bon Menschenliebe geglimmt batte. Wir erwerben alle Diejelben Bollfommenbeis ten, und der Unterschied bestehet nur in dem mebr und weniger; wir erwerben fie alle, fage ich, meis ne Freunde! denn auch dem Gottloseffen ift es nie gelungen, feiner Bestimmung fchumftracks zuwider gu handeln. Er ftreube, er widerfeje fich mit der größten hartnadigfeit : fo wird fein Widerftreben feioft einen angebornen Trieb zum Grunde haben, ber urspränglich gut, und blos durch unrechte Un: wendung verborben fenn wird. Diefe fehlerhafte Alnwendung macht den Menschen unvollkommen und elend; allein die Ausübung des ursprünglich guten Triebes befordert gleichwohl, mider feinen Dank und Willen , den Endzweck feines Dafenns. Auf folde Weise, meine Freunde! hat noch fein Mensch in dem wohlthatigen Umgange mit feinen Debenmen: ichen gelebt, der nicht den Erdboden vollkommener perlaffen, als er ihn betreten hat. Mit der gesamten Reihe

Reihe der benkenden Wesen hat es die nemliche Beschaffenheit: fo lange fie mit Gelbfigefühl empfinden. benken, wollen, begehren, verabscheuen, so bilden sie die ihnen anerschaffenen Fahigkeiten immer mehr aus; je langer fie geschäftig find, desto wirksamer were den ihre Krafte, desto fertiger, schneller, unaufhalt: famer werden ihre Wirkungen, besto fabiger werden fie, in der Beschauung des wahren Schonen und Bollfommenen ihre Geligfeit zu finden. Und wie? meine Freunde! alle diefe erworbenen, gottlichen Boll: fommenheiren fahren babin, wie leichter Schaum auf dem Waffer, wie ein Pfeil durch die Luft fliegt, und laffen feine Spuren hinter fich, daß fie jemals ba ges mefen find ? Das fleinfte Connenftaublein fann in der Natur der Dinge, ohne munderthätige Zernich: tung, nicht verloren geben : und diese herrlichkeiten follen auf emig verschwinden? sollen in Absicht auf die Wefen, von welchen fie befeffen worden, ohne Folgen, ohne Muzen, so anzusehen senn, als wenn sie ihm nies mals zugehöret hatten? Was für Begriffe von dem Plane der Schöpfung sezet diese Menning vorans! In diesem allerweisesten Plane ift das Gute von uns endlichem Muzen, jede Bollkommenheit von unauf:

borlichen Folgen; boch nur die Bollfommenheit den einfachen, fich felbst fühlenden Wefen, denen im eis gentlichen Berftande eine wirfliche Bollfommenheit gus geschrieben werben fann; Diejenige bingegen, welche wir in zusammengesezten Dingen mabrnehmen , ift vergänglich und mandelbar, wie die Dinge felbst, bes nen fie gufommt. Um diefes beutlicher zu machen, meine Freunde! muffen wir den Unterschied zwischen bem Ginfachen und bem Busammengesezten abermals in Erwägung ziehen. Dhne Beziehung auf das Gins fache, auf denfende Wefen, haben wir gefeben, fann dem Zusammengesezten weber Schonheit, Ordnung, Uebereinstimmung, noch Bolltommenheit zugeschries ben, ja fie konnen, ohne diese Beziehung, nicht eins mal zusammengenommen werden, um Gange auszus machen. Auch find fie in dem grofen Entwurfe dies fes Weltalls nicht um ihrer felbft willen hervorges bracht worden: benn fie find leblos und ihres Das fenns unbewußt, auch an und für fich feiner Bolls kommenheit fabig. Der Endzweck ihres Dasenns ift vielmehr in dem lebenden und empfindenden Theile der Schöpfung zu suchen: das Leblose dient dem Les bendigen zu Werkzeugen der Empfindungen, und ges mähret

währet ihm nicht nur sinnliches Gefühl von mannige faltigen Dingen, fondern auch Begriffe von Schons beit, Ordnung, Ebenmas, Mittel, Endzwed, Boll: fommenheit, oder wenigstens den Stoff zu allen dies fen Begriffen, Die fich bas bentenbe Wefen hernach, vermoge feiner innern Thatigkeit, felbft bilbet. Im Busammengesezten finden wir nichts fur fich bestehens des, nichts das fortbauere, und von einiger Bestans digfeit fen, so daß man in dem zwenten Augenblick fagen konne, es sen noch das vorige. Indem ich euch hier ansehe, meine Freunde! so ift nicht nur das Licht ber Sonne, das von eurem Antlize wiederstralt, in einem beständigen Strome; fondern eure Leiber haben unterdeffen in ihrer innern Bildung und Busammen: fügung unendliche Beranderungen gelitten : alle Theile derfelben haben aufgehort die vorigen zu fenn, fie find in stetem Wechsel und Fluffe von Beranderungen, der fie unablaffig mit fich fortreißt. Bie die gluckfeligen Weisen der vorigen Zeiten schon bemerket, daß die for: perlichen Dinge nicht find , fondern entstehen und verge: hen : nichts ift in denfelben von Dauer und Bestandheit; fondern alles folget einem unaufhaltsamen Strome von Bewegungen, dadurch die zusammengesezten Dinge

phne Unterlaß erzeugt und aufgelöset werden. Dieses hat auch Homer darunter verstanden, wenn er den Ocean den Bater, und die Thetis die Mutter aller Dinz ge nennet: er hat damit anzeigen wollen, daß alle Dinz ge in der sichtbaren Welt durch den steten Wechsel ents stehen, und, wie in einem fortströmenden Weltmeer, nicht einen Augenblick an der vorigen Stelle bleiben.

Ist nun das Zusammengesezte an sich selbst keis nes Fortdauerns fahig: wie viel weniger wird es ihre Vollkommenheit senn, die ihnen, wie wir gesehen, niemals an und fur fich felbst, sondern nur in Bezies hung auf das Empfindende und Denkende in der Scho: pfung zugeschrieben werden fann? Daher sehen wir in der leblosen Schöpfung das Schone verwelken und aufblühen, das Bollkommene verderben und in einer andern Geftalt wieder zum Borscheine kommen, scheins bare Unordnung und Regelmäsigkeit, harmonie und Mifftimmung , Angenehmes und Widriges, Gutes und Bofes in unendlicher Mannigfaltigfeit mit ein: ander abwechseln, so wie es Gebrauch, Nugen, Be: quemlichkeit, Luft und Gluckseligkeit der lebendigen Dinge erfordert, um deren willen jene hervorge: bracht worden.

Der lebendige Theil der Schopfung enthalt zwo Alaffen, finnlichempfindende und denkende Maturen. Bevde haben dieses gemein, daß sie von fortdaurens bem Wefen find, eine innere für fich bestehende Bolls tommenheit besigen und genieffen fonnen. Wir finden ben allen Thieren, die diesen Erdboden bededen, daß ihre Empfindungen, ihre Kenntniffe, ihre Begier: den, ihre eingepflanzten Naturtriebe auf das muns berbarfte mit ihren Bedurfniffen übereinstimmen , und insgesamt auf ihre Erhaltung, Bequemlichkeit und Fortpflanzung, auch zum Theil auf bas Wohlsenn ihrer Hachkommen abzielen. Diese harmonie mohe net ihnen innerlich ben; benn alle diese Fühlungen und Naturtriebe find Beschaffenheiten des einfachen, unkorperlichen Wesens, das sich in ihnen seiner selbst und anderer Dinge bewußt ift: daber besigen fie eine wahre Bollkommenheit, die nicht erft in Beziehung auf andere auffer ihnen fo genennet werben barf, fon: dern ihre Bestandheit und ihr Fortdaurendes fur fich hat. Sind die leblosen Dinge zum Theil ihrent: wegen da, damit fie Unterhaltung, Luft und Bequem: lichkeit finden sollen : so find fie ihrer Geits auch fa: hig, diese Wohlthaten zu genieffen, Luft und Unluft,

Ungenehmes und Bibriges, Berlangen und Abschen, Wohlsenn und Ungluckseligkeit zu fühlen, und dadurch innerlich vollkommen oder unvollkommen zu werden. Sind die leblosen Dinge die Mittel gewesen, berer fich der allerweiseste Schopfer bedienet : fo gehoren die Thiere schon mit zu seinen Absichten : benn um ihrents willen ift ein Theil bes Leblosen hervorgebracht mor: ben, und fie besigen das Bermogen zu genieffen, und badurch in ihrer innern Natur übereinstimmend und vollkommen zu werden. Singegen bemerken wir ben ihnen, fo wie wir fie auf dem Erdboden vor uns fe: ben , feinen beständigen Fortgang gu einer bobern Stufe ber Bollfommenheit. Gie erhalten ohne Uns terweisung, ohne Ueberlegung, ohne Uebung, ohne Vorsag und Wiffensbegierde, gleichsam unmittelbar aus der Sand des Allmachtigen, diejenigen Gaben, Fertigkeit und Triebe , die zu ihrer Erhaltung und Fortpflanzung nothig find. Ein mehreres ermerben fie nicht, und wenn fie Jahrhunderte leben, ober fich unendlich vermehren und fortpflangen. Gie fons nen auch das Erhaltene weder verbeffern noch vers schlimmern, anch feinen andern mittheilen; fondern uben es auf die ihnen eingepflanzte Beise aus, fo lange

lange es ihren Umffanden zuträglich ift, und hernach fcheinen fie es wohl felber wieder zu vergeffen. Durch menschlichen Unterricht konnen zwar einige Sausthiere etwas weniges erlernen, und jum Kriege, ober ju gerin: gen hauslichen Berrichtungen gewohnet und gezogen merden: sie zeigen aber durch die Art und Weise, wie fie diesen Unterricht annehmen, gur Gnige, bag ihr Leben hienieden nicht bestimmt fen, ein beständiger Fortgang zur Bollfommenheit zu fenn; fonbern baß ein gemiffer Grad ber Sabigfeit, ben fie erreichen, auch ihr leztes Biel fen, und daß fie von felbft nie weiter streben, nie bobere Dinge zu beginnen von innen angetrieben werden. Run ift zwar dieses Stills stehen, diese dumme Zufriedenheit mit dem Erreichs ten, ohne sich erheben und empor schwingen zu wols Ien, ein Zeichen, daß fie in dem grofen Entwurfe der Schopfung nicht bas lezte Ziel gewesen, sondern als niedrige Absichten zugleich Mittel abgeben, und Dingen von wurdigern und erhabenern Bestims mungen in Erfüllung ber Endabsichten Gottes bes bulflich senn sollten. Allein die Quelle des Lebens und der Empfindungen in ihnen ift ein einfaches für sich bestehendes Wesen, daß unter allen Abandes

rungen, die es in dem Laufe ber Dinge leidet, etwas Bestandiges und Fortbaurendes hat; daher die Gigen: schaften, die es einmal durch Erlernen, ober als ein unmittelbares Geschenk von ber hand des Allgutigen erhalten, ihm eigenthamlich zukommen, durch na: turliche Wege nie wieder ganglich verschwinden, sons bern von unaufhörlichen Folgen senn muffen. Da biefe empfindliche Geele naturlicher Beife nie aufhort zu fenn, fo hort fie auch nie auf, die Absichten Got: tes in der Matur zu befordern, und fie wird mit jes ber Daner ihres Dasenns immer tuchtiger und tuch: tiger, ihres Urhebers grofen Endzweck in Erfüllung bringen gu belfen. Diefes ift ber mendlichen Beis: beit gemäß, mit welcher ber Plan diefes Weltalls in bem Rathe der Gotter ift entworfen worden. Alles ift in unaufhörlicher Arbeit und Bemuhung, gewiffe Albsichten in Diesem Plane zu erfüllen ; einer jeden wahren Substang ift eine unabsehbare Folge und Reihe von Berrichtungen vorgeschrieben, die fie nach und nach bewirfen muß, und die wirfende Gubftang wird allezeit durch die lezte Berrichtung tichtiger, die nachstfolgende auszuführen. Nach biefen Grunds fazen ift das geistige Wesen, das die Thiere belebt,

von unendlicher Dauer, und fähret auch in Ewigkeit fort, die Absichten Gottes in der Reihe und Stufen; folge zu erfüllen, die ihm in dem allgemeinen Plane angewiesen worden.

Db diese thierischen blos sinnlich empfindenden Naturen mit der Zeit ihre niedrige Stufe verlassen, und von einem Winke des Allmächtigen gelockt, sich in die Sphäre der Geister emporschwingen werden, läßt sich mit keiner Gewisheit ausmachen, wiewohl ich sehr geneigt bin, es zu glauben.

Die vernünftigen Naturen und Geister nehmen in dem grosen Weltall, so wie insbesondere der Mensch auf diesem Erdboden, die vornehmste Stellen ein. Diesem Unterherrn der Schöpfung schmückt sich die Natur in ihrer jungfräulichen Schönheit. Ihm dies net das Leblose, nicht nur zum Nuzen und zur Bes quemlichkeit, nicht nur zur Nahrung., Kleidung, Wohnung, und zum sichern Aufenthalt, sondern vors nemllch zur Ergezung und zum Unterrichte; und die erhabensten Sphären, die entferntesten Gestirne, die kaum mit dem Auge entdeckt werden können, müsssen ihm in dieser Absicht nüzlich seyn. Wollt ihr seine

feine Bestimmung hienieden wiffen : fo febet nur, was er hienieden verrichtet. Er bringet auf diesen Schauplag meder Fertigkeit, noch Naturtrieb, noch angebornes Geschick, weder Wehr noch Schus mit, und erscheinet ben feinem erften Auftritte burftiger und hulfloser, als bas unvernünftige Thier. Alber Die Bestrebung und die Sahigkeit sich vollkommener gu maden, diese erhabenften Beschenke, beren eine er: schaffene Natur fabig ift, ersezen vielfaltig den Abs gang jener viehischen Triebe und Fertigfeiten, Die fei: ne Berbefferung, feinen hohern Grad ter Bollfom: menheit je annehmen konnen. Raum genießt er bas Licht ber Sonnen, fo arbeitet schon Die gesamte Das tur, ihn vollkommener zu machen: Diefes fcharfet feis ne Ginne, Ginbildungefraft, und Erinnerungeber: mogen ; jenes übet feine edlern Erfenntniggrunde, bes arbeitet feinen Berffand, feine Bernunft, feinen Bis, feine Scharffinnigfeit ; bas Schone in ber Datur bils det feinen Geschmad und verfeinet feine Empfindung ; das Erhabene erregt feine Bewunderung, und erhebt feine Begriffe gleichsam über die Sphare Diefer Bers ganglichfeit hinmeg. Ordnung, Uebereinstimmung, und Chenmas dienen ihm nicht nur gum vernünftigen

Ergezen , sondern beschäftigen feine Gemuthefrafte alle in gehöriger und ihrer Bollfommenheit gutrag. licher harmonie. Bald tritt er mit seines gleichen in Gefellschaft, um sich wechselsweise Die Mittel gur Bluckfeligkeit zu erleichtern : und fiebe! es zeigen und bilden fich an ihm in diefer Gefellschaft hohere Dolls fommenheiten , die bieber wie in einer Anofpe einges wickelt gewesen. Er erlanget Pflichten, Rechte, Be: fugniffe, und Obliegenheiten, die ihn in die Rlaffe moralischer Raturen erheben ; es entsteben Begriffe von Gerednigkeit, Billigkeit, Unftanbigkeit, Ehre, Ansehen, Nachruhm. Der eingeschrankte Trieb der Familienliebe wird in Liebe jum Baterlande , jum gangen menschlichen Geschlecht erweitert, und aus bem angebornen Reime bes Mitleibens entsproffen Bohlwollen, Mildthatigfeit, und Großmith.

Nach und nach bringet der Umgang, die Gesels ligkeit, das Gespräch, die Ausmunterung alle sittlis chen Tugenden zur Reise, sie entzünden das Herz zur Freundschaft, die Brust zur Tapferkeit, und den Geist zur Wahrheitsliebe; breiten einen Wetteiser von Dienst und Gegendienst, Liebe und Gegenliese, eine Abwechselung von Ernst und Scherz, Tiessun und Munterkeit, über das menschliche Leben aus, die alle einsamen und ungeselligen Wollüste an Süssigkeit übertreffen. Daher auch der Besig aller Güter die: sen Erde, der Genuß der fenrigsten Wollüste uns nicht behagt, wenn wir sie in der Einsamkeit besigen und geniessen sollen; und die erhabensten und prächetigsen Gegenstände der Natur ergezen das gesellige Thier, den Menschen, nicht so sehr, als ein Anblick von seinem Mitmenschen.

Erlanget num dieses vernünftige Geschöpf erst wahre Begriffe von Gott und seinen Eigenschaften, o! welch ein kühner Schritt zu einer höhern Bolls kommenheit! Aus der Gemeinschaft mit dem Nebens geschöpfe tritt er in eine Gemeinschaft mit dem Schos pfer, erkennet das Berhältniß, in welchem er, das ganze menschliche Geschlecht, alles Lebendige und alles Leblose, mit diesem Urheber und Erhalter des Ganzen stehen; die grose Ordnung von Ursachen und Wirkungen in der Natur wird ihm nunmehr auch zu einer Ordnung von Mitteln und Absichten; was er bisher auf Erden genossen, ward ihm wie aus den Wolken zugeworfen: nunmehr zertheilten sich diese Wolken, und er siehet den freundlichen Geber, der ihm alle diese

diese Wohlthaten hat zuflieffen laffen. Bas er an Leib und an Gemuthe fur Gigenschaften, Gaben und Beschicklichkeiten besiget, erkennet er als Geschenke Diejes gutigen Baters; alle Schonheit, alle harmonie, alles Gute, alle Weisheit, Borficht, Mittel und Endzwecke, die er bisher in der fichtbaren und une fichtbaren Welt erkannt, betrachtet er ale Gebanten bes Allerweiseften, die er ihm in bem Biche ber Schopfung zu lefen gegeben , um ibn gur bobern Wollfommenheit zu erziehen. Diefem liebreichen Das ter und Erzieher, Diejem gnabigen Regenten ber Welt beiliget er zugleich alle Tugenden seines Bergens, und fie gewinnen in feinen Angen einen gottlichen Glang, ba er weiß, daß er burch fie, und burch fie allein bem Allgutigen wohlgefallen fann. Die Tugend als lein führet zur Gludfeligfeit, und wir konnen dem Schopfer nicht anders wohlgefallen, als wenn mir nach unserer wahren Gluckseligkeit ftreben. Welch eine Sobe hat der Mensch in diefer Berfaffung auf Erden erreichet! Betrachtet ibn, meine Freunde! ben wohlgefinnten Bürger im Staate Gottes, wie alle seine Gedanken, Winsche, Reigungen und Leis denschaften unter sich harmoniren, wie sie alle zum wahren

wahren Wohlsenn des Geschöpfes, und zur Verherr: lichung des Schöpfers abzielen! D! wenn die Welt nur ein einziges Geschöpf von dieser Bollkommenheit aufzuweisen hatte, wollten wir ansiehen, in diesem Nachahmer der Gottheit, in diesem Gegenstande des göttlichen Wohlgefallens, den lezten Endzweck der Schöpfung zu suchen?

Bwar treffen alle Buge Diefes Gemaldes nicht ben Menschen überhaupt, fondern nur wenige Gble, die eine Bierde des menschlichen Geschlechte find; allein Diefes mag allenfalls bie Grenglinie fenn zwischen Menfchen und hohern Geiftern. Genug, daß fie alle zu derselben Klaffe gehoren, und ihr Unterschied nur in dem Mehr und Weniger bestehet. Bon unwis fendsten Menschen bis zum vollkommenften unter ben erschaffenen Beiftern haben alle die ber Weisheit Gottes fo anständige, und ihren eignen Rraften und Fähigkeiten fo angemeffene Bestimmung, fich und ans dere vollkommener ju machen. Diefer Pfad ift ihnen porgezeichnet, und ber verkehrtefte Bille fann Dies manden gang davon abführen. Alles, mas lebt, und benft, kann nicht unterlaffen, feine Erkenntnif und feine Begehrungefrafte ju uben, auszubilden, in Fer: tigkeiten

tigkeiten zu verwandeln, mithin mehr oder weniger, mit ftarfern ober schwachern Schritten fich ber Bolls fommenheit zu nabern. Und dieses Biel, wann wird es erreicht? Wie es scheinet niemals so vollig, daß ber Weg zu einem fernern Fortgange versperret fenn follte : benn erschaffene Maturen fonnen niemals eine Bollfommenheit erreichen, über welche fich nichts gebenfen lieffe. Je hober fie flimmen, defto mehr une gesehene Fernen entwolfen sich ihren Augen, Die ihre Schritte aufpornen. Das Biel diefes Beftrebens be: ftebet, wie bas Wefen ber Zeit, in ber Fortschreitung. Durch die Nachahmung Gottes fann man fich alle mablig feinen Bollfommenheiten nabern, und in die: fer Maberung bestehet die Gludseligkeit ber Geifter; aber der Weg zu benfelben ift unendlich, fann in Emigkeit nicht gang zurnd geleget werben. Daber kennet das Forestreben in dem menschlichen leben keis ne Grenzen. Gine jede menschliche Begierde zielet an und fur fich felbst in die Unendlichkeit hinaus. Unfere Biffensbegierde ift unerfattlich, unfer Chrgeis unerfattlich, ja der niedrige Geldgeig felbst qualet und beunruhiget, ohne jemals eine vollige Befriedigung zu gestatten. Die Empfindung ber Schonheit suchet

das Unendliche; das Erhabene reizet uns blos durch das Unergrundliche, das ihm anhängig: die Wolluft eckelt und, fo bald fie bie Grengen der Catti: gung berühret. Wo wir Schranfen feben, die nicht zu übersteigen sind, da fühlet sich unsere Ginbili bungefraft wie in Feffel geschmiebet, und die Sims mel felbst scheinen unfer Dafenn in gar zu enge Manme einzuschlieffen : baber wir unfrer Ginbildungs: fraft fo gern ben fregen Lauf taffen, und die Grengen bes Raumes ins Unendliche hinaus fezen. Diefes endlose Bestreben, das fein Biel immer mei er bins ausstreckt, ift bem Wesen, ben Gigenschaften, und ber Bestimmung ber Geifter angemeffen, und bie wundervollen Berfe bes Unendlichen enthalten Stoff und Nahrung genug, Diefes Beffreben in Ewigkeit ju unterhalten : je mehr wir in ihre Geheimniffe eins bringen, besto weitere Aussichten thun fich unsern gierigen Blicken auf; je mehr wir ergrunden, defto mehr finden wir zu erforschen; je mehr wir genies: fen, desto merschöpflicher ist die Quelle.

Wir können also, fuhr Sokrates fort, mit gutem Grunde annehmen, dieses Fortstreben zur Vollkoms menheit, dieses Zunehmen, dieses Wachsthum an in:

nerer

nerer Vortreflichkeit fen die Bestimmung vernünftiger Wesen, mithin auch der hochste Endzweck der Schoe pfung. Wir konnen fagen, diefes unermegliche Welts gebaude sen hervorgebracht worden, damit es vers nunftige Wefen gebe, die von Stufe zu Stufe forts schreiten, an Wollkommenheit allmablig zunehmen, und in diefer Zunahme ihre Gluckfeligkeit finden mb, gen. Daß diese nun sammtlich mitten auf dem Wege stille fteben, nicht nur fille fleben, fondern auf eins mal in den Abgrund zuruck gestossen werden, und alle Fruchte ihres Bemuhens verlieren follten, diefes kann das allerhochste Wesen unmöglich beliebet, und in den Plan des Weltalls gebracht haben, der ihm vor allen wohlgefallen hat. Alls einfache Wesen sind sie unvergänglich; als für sich bestehende Naturen sind auch ihre Bollfommenheiten fortdaurend und von un: endlichen Folgen; als vernünftige Wesen streben sie nach einem unaufhörlichen Wachsthum und Fortgang in der Bollfommenheit: die Matur bietet ihnen gu biesem endlosen Fortgange hinlanglichen Stoff bar; und als lezter Endzweck der Schopfung konnen fie keiner andern Absicht nachgesezt, und deswegen im Fortgange oder Besize ihrer Vollkommenheiten vorseze

lich geftort werden. Ifts ber Weisheit anständig, eine Welt deswegen hervorzubringen, damit die Geis fter, die sie hineinsezt, ihre Wunder betrachten, und gluckselig fenn mogen, und einen Augenblick barauf Diesen Geiftern felbst die Sahigkeit zur Betrachtung und Gludfeligkeit auf ewig zu entziehen? Ifts ber Beisheit auftandig, ein Schattemvert ber Glacfes ligfeit, das immer fommt und immer vergebet, jum legten Biel ihrer Wunderthaten gu machen? D nein! meine Freunde! nicht umfonft hat uns die Borfebung ein Berlangen nach ewiger Gluckfeligkeit eingegeben: es kann und wird befriediget merden. Das Biel ber Schopfung dauert fo lange, als die Schopfung; die Bewunderer gottlicher Bollfommenheiten fo lange, als bas Wert, in welchem diese Bollfommenbeiten fichtbar find. Go wie wir hienieden bem Regenten ber Welt bienen, indem wir unfere Sabigfeiten ents wickeln: so werden wir auch in jenem Leben unter feiner gottlichen Obhut fortfahren, und in Tugend und Weisheit zu üben, uns unaufhorlich vollkommer ner und tuchtiger zu machen, die Reihe der gottlichen Albfichten zu erfüllen, die fich von mis bin in bas Unendliche erstreckt. Irgendwo auf Diesem Wege stille stille stehen, streitet offenbar mit der göttlichen Weischeit, Gütigkeit oder Allmacht, hat, so wenig als das allerhöchste Elend unschuldiger Geschöpfe, von dem vollkommensten Wesen ben dem Entwurfe des Weltplans beliebet werden können.

Wie beklagenswerth ift das Schicksal eines Sterbe lichen, der fich durch unglackliche Sophisterenen um die trostliche Erwartung einer Zukunft gebracht hat! Er muß über seinen Zustand nicht nachdenken, und wie in einer Betaubung dahin leben, oder verzweis feln. Was ift der menschlichen Geele schrecklicher, als die Zernichtung? und was elender, als ein Mensch, ber fie mit ftarken Schritten auf fich zukommen fiehet, und in der troftlosen Furcht, mit der er fie erwartet, fie schon vorher zu empfinden glaubet? Im Glude schleicht sich der entsezliche Gedanke vom Nichtseyn zwischen die wollustigsten Borstellungen, wie eine Schlange zwischen Blumen, und vergiftet den Genuß des Lebens; und im Unglücke schlägt er den Menschen gang hofnungelos zu Boden, indem er ihm den eins gigen Troft verfummert, ber bas Glend verfuffen fann, die Hofnung einer beffern Zukunft. Ja der Begriff eis ner bevorstehenden Zernichtung streitet so sehr wider die

Natur der menschlichen Geele, daß wir ihn mit feinen nachsten Folgen nicht zusammen reimen konnen, und wohin wir uns wenden, auf taufend Ungereimtheiten und Widerspruche stoffen. Was ist dieses Leben mit allen seinen Mühfeligkeiten, besonders wenn die ans genehmen Augenblicke deffelben von der Angst für eis ne unvermeidliche Zernichtung vergallt werden? Was ist eine Dauer von gestern und heute, die morgen nicht mehr senn wird? eine hochst verächtliche Kleis nigkeit, die uns die Muhe, Arbeit, Gorgen und Bes schwerlichkeiten, mit welchen sie erhalten wird, sehr schlecht belohnet. Und gleichwohl ist dem, der nichts Befferes zu hoffen hat, diese Rleinigkeit alles. Geiner Lehre zu Folge, mußte ihm das gegenwartige Dasenn das hochste Gut senn, dem nichts in der Welt die Waage halten fann; mußte das schmerzlichste, das gequaltefte Leben dem Tode, als der volligen Berniche tung seines Wesens, unendlich vorzuziehen senn; seis ne Liebe zum Leben mußte schlechterdings von nichts überwunden werden konnen. Welcher Bewegungss grund, welche Betrachtung wurde machtig genug fenn, ihn in die geringste Lebensgefahr zu führen? Ehre und Nachruhm? diese Schatten verschwins

den, wenn von wirklichen Gütern die Rede ist, die mit ihnen in Dergleichung kommen sollen. Es ber trift das Wohl seiner Rinder, seiner Freunde, seines Vaterlandes? — und wenn es das Wohl des ganzen menschlichen Geschlechts wäre; ihm ist der armseligste Genuß weniger Augenblicke alles, was er sich zu getrösten hat, und daher von unendlicher Wichtigkeit: wie kann er sie in die Schanze schlagen? Was er wagt, ist mit dem, was er zu erhalten hofz set, gar nicht in Vergleichung zu bringen; denn das Leben ist, nach den Gedanken dieser Sophisken, in Verzgleichung mit allen andern Gütern, unendlich groß.

Hat es aber keine Heldengeister gegeben, die, ohe ne von ihrer Unsterblichkeit überführt zu senn, für die Rechte der Menschlichkeit, Frenheit, Tugend, und Wahrheit ihr Leben hingegeben? Dja! und auch sols che, die es um weit minder löblicher Ursachen willen auf das Spiel gesezt. Aber gewiß hat sie das Herz, und nicht der Verstand dahin gebracht. Sie haben, ohne es zu wissen, durch diese That ihre eigene Grundsäze verläugnet. Wer ein künstiges Leben hofz set und das Ziel seines Dasenns in der Fortschreitung zur Bollkommenheit sezet, der kann zu sich selber sa:

gen: Siehe! du bift hieher gesendet worden, burch Beforderung des Guten bich feibft vollkommener gu maden: du darfit also das Gute, wenn es nicht anders erhalten werden fann, felbft auf Untoffen beines Lebens befordern. Drohet Die Tyrannen beis nem Baterlande ben Untergang, ift die Gerechtigs feit in Gefahr unterbrudt, die Tugend gefranft, und Religion und Wahrheit verfolgt zu merben: fo mache von deinem Leben den Gebrauch, zu wels chem es dir verliehen worden, ftirb, um dem menfch: lichen Geschlechte diese theuren Mittel gur Glackse: ligfeit zu erhalten! Das Berdienft, mit fo vieler Gelbstverleugnung das Gute befordert zu baben. giebt beinem Wefen einen unaussprechlichen Werth, ber zugleich von unendlicher Dauer fenn wird. Go bald mir ber Tod bas gewähret, was bas leben nicht gewähren fann, fo ift es meine Pflicht, mein Beruf, meiner Bestimmung gemäß zu fterben. Dur alebann lagt fich ber Werth diefes Lebens angeben, und mit andern Gutern in Bergleichung bringen, wann wir es als ein Mittel zur Gludfeligfeit betrachten. Co bald wir aber mit bem leben auch unfer Dafenn vers lieren, jo hort es auf ein blofes Mittel zu fenn, es mird

wird ber Endzweck, bas lezte Biel unferer Bunfche, das hochste Gut, wornach wir ftreben konnen, das um fein felbft millen gefucht, geliebt und verlangt wird, und fein Gut in der Welt kam mit ihm in Bergleis chung kommen, viel weniger ihm vorgezogen werden. benn es übertrift alle andere Betrachtungen an Wich: tigfeit. Ich fann daber unmöglich glauben, daß ein Menfch, dem mit Diesem Leben alles aus ift, fich, nach feinen Grundfagen, dem Wohl des Baterlandes, ober des gangen menschlichen Geschlechts aufepfern foune. Ich bin vielmehr der Mennung, daß, fo oft Die Erhaltung bes Baterlandes z. B. unumganglich ers fodert, daß ein Bürger das leben verliere, oder auch nur in Gefahr komme es zu verlieren, nach diefer Boraussezung, ein Krieg zwischen bem Baterlande und diesem Burger entstehen muß, und was das felts famfte ift, ein Krieg, ber auf beiben Geiten gerecht ift. Denn hat das Baterland nicht ein Recht, von jedem Burger zu verlangen, daß er fich dem Wohl bes Ganzen aufopfere? Wer wird diefes leugnen? Alle lein dieser Burger hat das gerade entgegengesezte Recht, fo bald das Leben sein hochstes Gut ift. Er fann, er darf, ja er ist diesen Grundsägen nach werbunden es

zu thun, ben Untergang seines Baterlandes zu suchen, um sein allertheuerstes Leben einige Tage zu verlänzgern. Jedem moralischen Wesen kömmt, nach dieser Boraussezung, ein entschiedencs Recht zu, den Unstergang der ganzen Welt zu verursachen, wenn ch sein Leben, das heißt sein Daseyn, nur fristen kann. Ebens dasselbe Recht haben alle seine Nebenwesen. Welch ein allgemeiner Aufstand! welche Zerrüttung, welche Berwirrung in der sittlichen Welt! Ein Krieg, der auf bevden Seiten gerecht ist, ein allgemeiner Krieg aller moralischen Wesen, wo jedes in Wahrheit das Recht auf seiner Seite hat; ein Streit, der an und für sich selbst, auch von dem allergerechtesten Richter der Welt, nicht nach Recht und Villigkeit entschieden werden kann: was kann ungereimter seyn?

Wenn alle Meynungen, worüber die Menschen jemals gestritten und in Zweisel gewesen, vor den Thron der Wahrheit gebracht werden sollten: was dünkt euch, meine Freunde! würde diese Gottheit nicht alsofort entscheiden, und unwiederruslich feste sezen können, welcher Saz wahr, und welcher irrig sen? Ganz unstreitig! denn in dem Reiche der Wahr: heit giebt es keinen Zweisel, keinen Schein, kein Düns

Dunken und Mennen; fondern alles ift entschieden wahr, ober entschieden irrig und falsch. Jedermann wird mir auch diefes einraumen, daß eine Lehre, die nicht bestehen kann, wenn wir nicht in bem Reiche der Wahrheiten selbst Widersprüche, unauflösliche Zweifel oder nicht zu entscheidende Ungewisheiten ans nehmen, nothwendig falfch fenn muffe: benn in die: fem Reiche herrschet die allervollkommenste Harmonie, die durch nichts unterbrochen oder gestort werden kann. Nun aber hat es mit der Gerechtigkeit die nehmliche Beschaffenheit: vor ihrem Throne werden alle Zwiste und Streitigkeiten über Recht und Unrecht durch ewis ge und unveranderliche Regeln entschieden. Da ist kein Rechtsfall streitig und ungewiß, da find keine Ges rechtsame zweifelhaft, da finden sich niemals zwen moralische Wesen, die auf eine und eben dieselbe Gas che ein gleiches Recht hatten. Alle diese Schwachheis ten sind ein Erbtheil des kurzsichtigen Menschen, der die Grunde und Gegengrunde nicht gehörig einsiehet, oder nicht gegeneinander abwiegen kann; in dem Bers stande des allerhochsten Geistes stehen alle Pflichten und Rechte moralischer Wesen, so wie alle Wahrheis ten, in der vollkommensten Harmonie. Aller Streit der

Obliegenheiten, alle Kollisson der Pflichten, die ein ein: geschränktes Wesen in Zweisel und Ungewißheit sezen können, sinden hier ihre unwiderrusliche Entscheidung, und ein gleiches Recht und Gegenrecht ist in den Ausgen Gottes nicht weniger ungereimt, als ein Sazund Gegensaz. Senn und Nichtsehn, welche beide in eben der Zeit dem Gegenstande zukommen sollen. Was sollen wir also zu einer Meynung sagen, die uns durch die bindigsten Folgerungen auf so übel zusams menhängende und unstatthafte Begriffe führet? Kann sie vor dem Throne der Wahrheit genehmiget werden?

Mein Freund Kriton war vor einigen Tagen nicht geneigt mir einzuräumen, daß ich es der Rexpublik und den Gesezen schuldig sen, mich der Strasse zu unterwersen, die mir auserlegt worden. Wenn mir seine Denkungsart nicht ganz unbekannt ist, so schien er nur deswegen Bedenken zu tragen, weil er das Urtheil, welches über mich ausgesprochen worden, für ungerecht hielt. Wenn er wüßte, daß ich mich wirklich der Verbrechen schuldig gemacht, die wider mich eingeklaget worden sind; so würde er nicht zweis seln, daß die Republik berechtiget sen, mich am Les ben zu strassen, und daß mir obliege diese Strasse zu leiden.

leiden. Dem Rechte zu thun entspricht allezeit eine Berbindlichkeit zu leiden. Hat die Republik, wie jest de andere sittliche Person, ein Recht, denjenigen zu strafen, der sie beleidiget \*), und wenn es leichtere

Etrai

\*) Das Recht ber Ahndung, ober eine Beleidigung burch Bufugung phofitalischer lebel ju vergelten, findet auch im Stande ber Natur fatt, und grundet fich nicht, wie einige 2Belt= meifen behaupten, auf den gesellschaftlichen Vertrag, ift auch von bem eingeführten Eigenthumdrecht unabhäugig. Der Menfch ift auch im Stande ber Natur verbunder, für feine Erhaltung, Gefundheit und Vollfommenbeit gu for= gen, und hat ein Recht, fich ber erlaubten Mittel biergu ju bedienen. Mithin barf er auch andere abhalten, def fie ihm in unschuldiger Ausübung dieses Mechts nicht hinderlich sepen. Er hat also ein vollkommenes Recht, von jedem andern zu fordern, daß er ibn nicht beleidige, und endlich ju Abhaltung fernerer Beleidigung, fich der Abndung ober Strafe zu bedienen. Die Grabe ber Strafen richten fich nach Maßgebung der Beleidigung, und vornehmlich nach der Wahrscheinlichfeit, daß sie hinreichen werden, für funf= tiges Unrecht zu beschügen. Daber auch Todesstrafen Rech= tens find, wenn geringere Strafen nicht hinreichen wollen. Wer mir, im Stande ber ungefelligen Ratur, meine But= te niederreift, mein Baffer trube macht, ober mir gar ei= nen Stein nachwirft, um mich zu beschädigen, ben fann ich mit Recht ftrafen, obgleich fein Eigenthumsrecht noch eingeführet, fein gesellschaftlicher Vertrag zwischen und ge= schlossen ift. Es wird auch niemand in Abrede fenn, baß jeder Staat das Recht habe, einen Auswartigen, ber ihn beleis

Strafen nicht thun, ihn so gar am Leben zu strafen: so muß der Beleidiger auch nach der Strenge der Gestrechtigkeit verbunden seyn, diese Strafe zu dulden. Dhue diese leidende Verbindlichkeit wäre jenes Recht ein leerer Ion, Worte ohne Sinn und Bedeutung. So wenig es in der physischen Welt ein Wirken ohne ein Leiden giebt: eben so wenig kann in der sittlichen Welt ein Recht auf eine Person ohne eine Verbinds lichkeit von Seiten dieser Person gedacht werden \*).

Sch

beleidiget, zu bestrafen, ob derselbe gleich in keinem gesellsschaftlichen Vertrage mit diesem Staate stehet. Ja die Staaten unter sich räumen sich einander ein Recht zu strafen ein, ob sie gleich sehr ofte noch im Stande der Nastur unter sich leben.

\*) Das Gesez des Stärkern kann in dem Neiche der Bahrheit keinen Nechtskall entscheiden. Gewalt und Necht sind Bezgriffe von so verschiedener Natur, daß die Gewalt so wenig ein Recht, als das Necht eine Sewalt erzeugen kann. Ein Necht an der einen, ohne Obliegenheit an der andern Seite, müßte durch die Gewalt entschieden werden, und dieses ist ungereimt. Wenn Eltern das vollkommene Recht haben, von ihren Kindern Gehorsam zu sordern; so müssen diese an ihrer Seite verbunden sehn, Gehorsam zu leisten. Sind die Kinder berechtiget, so lange sie sich nicht selbst pflegen können, ihre Verpflegung von den Eltern zu sordern; so muß den Eltern obliegen, dasür zu sorgen. Dem unvollzwung den Eltern obliegen, dasür zu sorgen. Dem unvollz

Ich zweifle nicht, meine Freunde! daß Ariton und ihr alle hieriun mit mir einstimmet. Aber fo fomi: ten wir nicht benfen, wenn bas leben und alles mare. Diefer irrigen Mennung zu Folge, fame bem abscheu: lichsten Berbrecher nicht die Obliegenheit zu, die wohle verdiente Grafe zu leiden; sondern wenn er ben der Republik fein Leben verwirkt hat, fo ift er befugt, das Baterland, das feinen Untergang will, gu Grunde zu richten. Das geschehene ist nicht mehr zu ane dern, das leben ift fein bochftes Gut: wie fann er ihm das Wohl der Republik vorzichen? wie kann ihm die Natur eine Pflicht vorschreiben, die nicht auf sein hochftes Gut abzielet? wie kann er verbuns ben senn, etwas zu thun, ober zu leiden, das mit feiner gangen Gluckseligkeit streitet \*)? Es wird alfo ihm

Fommenen Rechte entspricht von der andern Seite eine unvollkommene Verbindlichkeit. Wer in den Anfangs: gründen des Naturrechts kein Fremdling ist, kann an die: sen Säzen unmöglich zweifeln.

") Alle Pflichten, die die Natur dem Menschen vorschreibt, mussen das höchste Sut zum Ziele haben. Ist unser höchstes Gut die Glückseligkeit; so kann die Pflicht besehzlen, das Leben der Glückseligkeit nachzusezen. Ist aber das Leben selbst das höchste Gut; so kann es keine Pflicht geben, das Leben selbst zu verlieren.

ihm nicht unerlaubt seyn, ja sogar obliegen, den Staat durch Feuer und Schwerd zu verwirren, wenn er sein Leben hadurch retten kann. Wodurch aber håtte der Bösewicht diese Besugniß erlangt? Bevor er das zu bestrafende Berbrechen begangen, war er, als Mensch, verbunden, das Wohl der Menschen, als Bürger, das Wohl seiner Mitbürger zu beförz dern. Was kann ihn unnmehr von dieser Berbind: lichkeit befrenet, und ihm dagegen das entgegengez seite Recht gegeben haben, alles neben sich zu verz nichten? Was hat diese Beränderung in seinen Pslichten verursacht? Wer nmerstehet sich zu antz worten: Das begangene Verbrechen selbst!

Eine andere unglückselige Folge von dieser Mensenung ist, daß ihre Anhänger auch endlich genöthiget sind, die Borsehung Gottes zu läugnen. Da, nach ihren Gedanken, das Leben der Menschen zwischen die engen Grenzen von Geburt und Tod eingeschränkt ist: so können sie den Lauf desselben mit ihren Augen verfolgen und ganz übersehen. Sie haben also Kenntz niß der Sache genug, die Wege der Vorsehung, wenne es eine giebt, zu beurtheilen. Nun bemerken sie in den Begebenheiten dieser Welt nichts, das offenbar unit

mit dem Begriffe, den wir uns von den Eigenschaf: ten Gottes machen muffen, nicht übereinkommt. Manches widerspricht seiner Gute, manches feiner Gerechtigkeit, und bisweilen follte man glauben, das Schicksal der Menschen fen von einer Urfache anges ordnet worden, die am Bofen Bergnigen gefunden. In dem physischen Theilen des Menschen entdecken fie lauter Ordnung, Schonheit und harmonie, die als lerweisesten Absichten, und die vollkommensten Uebers einstimmung zwischen Mittel und Endzweck: lauter fichtbare Beweise der gottlichen Beieheit und Gute. Aber in dem gesellschaftlichen und sittlichen Leben der Menschen, so viel wir allhier davon übersehen konnen, find die Spuren dieser gottlichen Gigenschaften gang unkenntlich. Triumphirende Lafter, gekronte Uebels thaten, verfolgte Unschuld, unterdrückte Tugend find wenigstens nicht selten; die Unschuldigen und Gerechs ten leiden nicht feltener, als die Uebelthater; Meutes ren gelingt so oft, als die weiseste Gesegebung, und ein ungerechter Krieg so gut, als die Bertilgung der Ungeheuer, oder jede andere wohlthätige Unternehe mung, die zum Besten des menschlichen Geschlechts gereicht; Glud und Unglud trift Gute und Bofe,

ohne merklichen Unterschied, und mussen in den Ausgen dieser Sophisten wenigstens, ganz ohne Absicht auf Augend und Verdienst, unter die Menschen verstheilt zu sehn scheinen. Wenn sich ein weises, gütisges und gerechtes Wesen um das Schicksal der Mensschen bekümmerte, und es nach seinem Wohlgefallen ordnete: würde nicht in der sittlichen Welt eben die weise Ordnung herrschen, die wir in der physischen bewundern?

Iwar dürfte mancher sagen: "Diese Klagen rüh, "ren bloß von unzufriedenen Gemüthern her, denen "es weder Gott noch Menschen jemals recht mas "chen konnen. Erfüllet ihnen alle ihre Wünsche, "sezet sie auf den Gipfel der Glückseligkeit: sie finden "in den düstern Winkeln ihres Herzens noch allemal "Eigensun und üble Laune genug, sich über ihre "Wohlthäter selbst zu beklagen. In den Augen eis "nes mäsigen und genügsamen Menschen sind die "Güter dieser Welt so ungleich nicht ausgetheilt, als "man glaubt. Die Lugend hat mehrentheils eine "innere Selbstberuhigung zur Gefährtinn, welche "eine süsser Belohnung für sie ist, als Glück, "Ehre und Reichthum. Die unterliegende Unschuld "würde

" wurde fich vielleicht felten an die Stelle des Bis "trichs wunschen, der ihr den Jug in den Nacken " sezet; sie wurde das in die Augen fallende Gluck "nist allzuthener durch innere Unruhen erkaufen muß " sen. Ueberhaupt, wer mehr auf die Empfindung " gen der Menschen Achtung giebt, als auf thre Urs "theile, der wird ihren Zustand lange so beklagens: "werth nicht finden, als fie ihn in ihren gemeinen "Reden und Unterhaltungen machen." Go durfte mancher vorgeben, um die Wege einer weisen Bors fehung in ber Ratur zu retten. Allein alle diese Grunde haben nur aledann ein Gewicht, wann mit diesem leben nicht nur alles fur uns aus ift, wann fich die hoffnungen vor uns bin ins Unendliche erstrecken. In diesem Falle kannes, ja es muß für unsere Gluck, feligkeit weit wichtiger seyn, wenn wir hienieden mit bem Unglud ringen, wenn wir Geduld, Standhafs tigkeit und Ergebung in den gottlichen Willen lernen und üben, als wenn wir uns im Glack und leber: fluß vergessen. Wenn ich auch das Leben unter taus send Martern endige, was thut dieses? Hat nur meit ne Seele dadurch die Schonheit der leidenden Un; schuld erworben, so ist sie fur alle ihre Pein mit Wit

7207

cher bezahlt. Die Qual ist verganglich, und der Lohn von ewiger Dauer. Aber was halt ben schad: los, der unter diesen Qualen fein ganges Dafenn auf giebt? und mit dem legten Odem auch alle Schon: beiten feines Beiftes fahren lagt, die er durch diefen Rampf erworben? Ift das Schicksal eines folchen Menschen nicht grausam? fann der gerechte und gutig fenn, der es fo geordnet? - Und gefest, das Bes wußtsenn der Unschuld hielte allen schmerzhaften Ems pfindungen, der Todesqual felbst, die der Unschuldige bon den Sanden seines Berfolgers leidet, das Gleich: gewicht: foll jener Gewaltthater, jener Beleidiger der gottlichen und menschlichen Rechte fo dabin fabren, ohne jemals aus der blinden Berftodtheit, in wel: cher er gelebt, geriffen zu werden, und vom Guten und Bosen richtigere Begriffe zu erlangen ? ohne je: mals gewahr zu werden , daß diese Welt von einem Wesen regieret wird, welches an der Tugend Wohls gefallen findet? Wenn fein gufunftiges Leben gu hoffen ift, so ift die Borfehung gegen den Berfolger fo menig zu rechtigen, als gegen ben Berfolgten.

Unglücklicher Weise werden viele durch diese ans

zu leugnen. Das allerhochste Wesen, mahnen sie, bekammere fich um bas Schickfal ber Menschen gar nicht, so febr es fich auch die Bollfommenheit seiner phyfifchen Natur bat angelegen fenn laffen. Tugend und Lafter, Unschuld und Berbrechen, wer ihm dies net, und wer ihn laftert, sprechen fie, fenn dem all: gemeinen Weltgeift vollkommen gleich, und mas ders gleichen so lächerlicher als strafbarer Mennungen mehr find, auf die man nothwendig gerathen muß, fo bald man den Weg zur Wahrheit verfehlt. Ich halte es für überfluffig, meine Freunde! von dem Ungrunde dieser Mennungen viele Worte zu machen, da wir alle versichert find, daß wir unter ber gottlichen Db: but fteben, und das Gute von feinen Sanden, fo wie das Bose nicht anders als mit seiner Zulaffung, empfangen.

Hingegen wissen wir einen sicherern und leichtern Weg, und aus diesem Labyrinthe zu finden. In unssern Augen verleugnet das Sittliche so wenig, als das Physische dieser Welt, die Vollkommenheit ihres Urhebers. So wie sich in der physischen Welt Unsordnungen in den Theilen, Stürme, Ungewitter, Erdbeben, Ueberschwemmungen, Pest, u. s. w. in Volls

kommenheiten bes unermeglichen Ganzen auflosen: eben also dienen in der sittlichen Welt, in dem Schick: fale und den Begegniffen des geselligen Menschen, alle zeitliche Mangel zu ewigen Bollkommenheiten, vers gangliches Ungemach zu danerhafter Berbefferung, und die Leiden selbst verwandeln sich in blose Uebungen, die zur Geligkeit unentbehrlich find. Das Schicksal eis nes einzigen Menschen in seinem gehörigen Lichte zu betrachten, mußten wir es in seiner gangen Ewigkeit übersehen konnen. Alledann erft konnten wir die Wege der Borfeljung untersuchen und beurtheilen, wann wir die ewige Fortbauer eines vernünftigen Wesens unter einen einzigen, unferer Schwachheit angemeffenen, Gesichtspunkt bringen konnten : aber alsdann send vers fichert, meine Lieben! wurden wir weder tadeln, noch murren, noch unzufrieden fenn ; fondern voller Bers wunderung die Weisheit und Gute des Weltbeherr: schers verehren und anbeten.

Aus allen diesen Beweißgründen zusammengenoms men, meine Freunde! erwächst die zuverlässigste Vers sicherung von einem zukünftigen Leben, die unser Ges muth vollkommen befriedigen kann. Das Vermögen zu empfinden ist keine Beschaffenheit des Körpers und seines

feines feinen Banes; fondern hat feine Beftanbheit fur sich. Das Wesen dieser Bestandheit ist einfach, und folglich unvergänglich. Auch die Bollfommen: beit, die diese einfache Substanz erworben, muß in Absicht auf fie felbft von unaufhorlichen Folgen fenn, und sie immer tuchtiger machen, die Abfichten Gottes in ber Matur gu erfüllen. Insbesondere ges hort unsere Geele, als ein vernünftiges und nach ber Bollkommenheit ftrebendes Befen , zu dem Ge: schlechte ber Geister, die den Endzweck ber Schopfung enthalten, und niemals aufhoren, Beobachter und Bewunderer der gottlichen Werke zu fenn. Der Un: fang ihres Dasenns ist, wie wir sehen, ein Bestres ben und Fortgehen von einem Grade ber Bollfom: menheit zum andern; ihr Wefen ift des unaufhorlis chen Wachsthums fabig; ihr Trieb hat die augen: scheinlichste Anlage zur Unendlichkeit, und die Matur beut ihrem nie zu toschenden Durfte eine unerschöpflis che Quelle an. Ferner haben sie, als moralische We: fen , ein Suftem von Pflichten und Rechten , bas voller Ungereimtheiten und Widersprüche senn wurde, wenn fie auf dem Wege der Bolltommenheit gehemmt und zurück gestosen werden sollten. Und endlich ver:

weiset uns die anscheinende Unordnung und Unges rechtigkeit in bem Schicksale ber Menschen auf eine lange Reihe von Folgen, in welcher sich alles auf lbset, was hier verschlungen scheinet. Wer hier mit Standhaftigfeit und gleichsam bem Unglade ju Troz, seine Pflicht erfüllet, und die Widerwartige feiten mit Ergebung in den gottlichen Willen erdule bet, muß den Lohn seiner Tugenden endlich genies fen, und der Lafterhafte kann nicht dahin fahren, ohne auf eine oder die andere Beife zur Erfenntniß gebracht zu senn, daß die Uebelthaten nicht der Deg zur Gluckseligkeit find. Mit einem Borte, allen Eigenschaften Gottes, feiner Beisheit, feiner Gute, seiner Gerechtigfeit wurde es widersprechen, wenn er die vernünftigen und nach der Bollkoms menheit ftrebenden Wefen nur zu einer zeitlichen Dauer geschaffen hatte.

Es dürfte Jemand von euch sprechen: "Gut, "Sokrates! Du hast uns gezeigt, daß wir uns "eines künftigen Lebens zu getrösten haben: sage uns "aber auch, wo werden sich unsere abgeschiedenen Geis "ster aufhalten? welche Gegend des Aethers werden "sie bewohnen? womit werden sie sich beschäftigen?

, auf

"auf welche Art werden die Tugendhaften belohnt, "und die Lasterhaften zu besserer Erkenntniß gebracht "werden?"

Wenn jemand mich dieses fragt, so antworte ich: Freund! du forderft mehr , als meines Berufe ift. Ich habe dich durch alle Krümmungen des Labyrinths hindurch geführt, und zeige dir den Ausgang : hier endiget fich mein Beruf. Undere Wegweiser mogen dich weiter führen. Db die Geelen der Gottlofen wer: den Frost oder Hize, Hunger oder Durst zu leiden haben, ob sie in dem Acherusischen Moraste sich herr umwalzen, in dem duftern Tartarus, ober in den Flammen des Pyriphlegetons ihre Zeit hinbringen muffen, bis fie gelautert werden; ob die Geligen auf einer von lauter Gold und Ebelgestein bligenden Erde die reinste himmelsluft einsaugen, und sich in bem Glanze der Morgenrothe sonnen, oder ob sie in den Armen einer ewigen Jugend ruhen und fich mit Dets tar und Ambrosia futtern lassen : alles dieses, mein Freund! weiß ich nicht. Wiffen es unsere Dichter und Fabellehrer beffer: so mogen sie andere davon vers sichern. Es schadet vielleicht nicht, wenn gewisser Leute Einbildungsfraft auf eine solche Weise beschäf:

tiget und angestrengt wird. Was mich betrift, so be: gnuge ich mich mit der Ueberzeugung, daß ich ewig un: ter gottlicher Dbhut fteben werde, daß feine beilige und gerechte Borfehung in jenem Leben, fo wie in diesem, über mich walte, und daß meine mahre Gluck: feligfeit in den Schonheiten und Bollfommenbeiten meines Weiftes bestehe: Diese find Mafigfeit, Gerech: tigfeit , Frenheit , Liebe , Wohlwollen , Erkenntniß Gottes, Beforderung feiner Abfichten, und Ergebung in feinen beiligen Willen. Diefe Geligfeiten erwars ten meiner in jener Zukunft, dahin ich eile, und ein mehreres branche ich nicht zu wiffen, um mit getro! ftem Muthe ben Weg anzutreten, ber mich dabin fich: ret. Ihr, Simmias, Cebes, und übrigen Freuns be! ihr werdet mir folgen, ein jeder gu feiner Beit. Mir winkt jest schon das unbewegliche Schickfal, wie etwa ein Trauerspielbichter fagen murbe. Es ift Beit, daß ich ins Bad gehe; benn ich halte es fur anftant biger, nach dem Bade erft den Gift zu mir zu nely men, damit ich ben Weibern die Dube erspare, meinen Leichnam zu waschen.

Alls Sokrates ausgeredet hatte, ergriff Kriton bas Wort und sprach: Es sen! Was hast du aber dies

fen Freunden oder mir zu hinterlaffen, bas beine Rin: der oder haußlichen Angelegenheiten angehet? womit konnen wir dir zu Gefallen leben? - Wenn ihr fo lebet, Briton! sprach er, wie ich euch langst empfohs ler habe. Ich habe nichts Neues hinzuguthun. Wenn ihr für euch selbst Achtung habet, so werdet ihr mir, den Meinigen und euch felbst zu Gefallen leben, und wenn ihr es auch nicht versprechet, vernachs lafiget ihr aber euch selbst, und wollet der Spir nicht folgen, die euch heute und in vorigen Zeiten vorgezeichs net worden : so wird es nichts helfen, wenn ihr auch jezt noch so viel zusaget. — Briton versezte: Wir werden mit allen Kraften streben, dir zu gehorchen, mein Sofrates! Wie sollen wir aber nach deinem Tode mit dir verfahren? - Wie ihr wollet, ants wortete Sokrates, wenn ihr mich anders habet, und ich euch nicht entwische? - Bu gleicher Zeit sa: he er uns lächelnd an, und sprach: Ich kann den Rriton nicht bereden, meine Freunde! daß derjenis ge eigentlich Sokrates sen, der jezt redet, und euch eine Zeitlang unterhalten hat; er glaubt immer noch, der Leichnam, den er bald wird zu sehen bekommen, und der vorjezo nur meine Hulle ist, das sen Sokras

tes, und fragt, wie er mich begraben foll. Alle die Grunde, die ich bisher angeführet, zu beweisen, daß tch, fo bald ber Gift gewirket haben wird, nicht mehr ben euch bleiben, sondern in die Wohnungen der Glud: feligen verfest werde, icheinen ihm eine blofe Erfin: dung, um euch und mich zu troften. Cend fo gut, meine Freunde! und verburget nun benm Kriton das Gegentheil beffen, mas er ben ben Richtern verburgt hat. Er ift fur mich gut gewesen, bag ich nicht ent: laufen werde; ihr aber muffet ihm bafur fteben, daß ich mich, gleich nach meinem Tode, bavon mache, bas mit er meinen Leichnam verbrennen, oder in die Er: de senken sehe, und sich nicht so febr betrübe, als wenn mir das größte Unglud wiederführe. Er fpreche auch ben meinem Leichenbegangnisse nicht: man legt ben Sokrates auf die Bahre, man tragt ben Sokrae tes hinweg, man beerdiget den Sofrates. Denn wisse, fuhr er fort, mein werther Rriton! dergleis chen Reden find nicht nur der Wahrheit zuwider, fons dern auch eine Beleidigung fur den abgeschiedenen Geift. Gen vielmehr getroftes Muthe, und fprich: mein Leichnam werde beerdiget. Im übrigen magft bu ibn beerdigen, wie es bir gefallt, und wie du glau

beft, daß es die Gefeze mit fich bringen. Sierauf gieng er in ein benachbartes Gemach, um fich zu maschen. Briton folgte ihm, und uns hieß er warten. Wir blieben, und unterhielten und eines Theils mit bem, mas wir gehoret hatten, wiederholten, überdachten, und erwogen einige Grunde, um und davon geborig gu überzeugen; andern Theils aber beschäftigte uns die troftlose Erwartung des grofen Unglude, das uns bevorstund. Denn es fam und nicht anders vor, als wenn wir unfern Bater verloren, und von nun an als Waisen in der Welt leben mußten. Als er fich gewaschen hatte, brachte man ihm feine Rinder (er hat ihrer dren, zwen fleine und ein erwachsenes): und feine Sausweiber traten zu ihm hinein. Er uns terhielt sich mit ihnen in Gegenwart des Rriton, fagte ihnen, was er zu sagen hatte, ließ die Weiber und Kinder hierauf weggehen , und kam wieder gu uns heraus. Es war gegen Sonnenuntergang; benu er hatte sich etwas lange in dem Nebengemache verweis let. Er sezte sich nieder, sprach aber sehr wenig; denn bald darauf kam der Trabante der Gilfmanner, stellte sich neben ihn , und sprach: D Sobrates! ich werde an dir etwas ganz anders gewahr, als an ans

bern Berurtheilten. Gie pflegen fich zu entruften, und mir zu fluchen, wenn ich ihnen auf Befehl der Obrigfeit ankundige, bag es Zeit fen, ben Gift zu trinfen; du aber ichienft mir ichon fonft der gelaffens fte und fauftmuthigste Mann zu fenn, ber jemals diesen Ort betreten, und jest scheinft du mir vornehms lich also. Ich weiß gewiß, du bist auch jezo über mich nicht ungehalten, sondern über die, (du fens neft fiel) die baran Schuld find. Du merkeft nun wohl, Sorrates! was für eine Botschaft ich dir zu bringen habe. Gehab bich wohl, und leibe mit Geduld, mas nicht zu andern ift. Er sprach es, kehrte fich gerum und weinte. Sofrates fahe fich nach ihm um, und sprach: Lebe bu wohl, Freund! wir werden thun, mas du verlangest. Bu uns aber fprach er: Was fur ein rechtschaffener Mann! er hat mich oft besuchet, auch sich zuweilen mit mir unters halten. Es ift ein gar guter und ehrlicher Mensch: fehet, wie aufrichtig er jezt um mich weinet! Allein, Briton! wir muffen ihm in der That gehorchen: lag ben Gift herbringen , wenn er fertig ift ; wo nicht, so mag ihn dieser zu rechte machen.

Warum so eilig, mein Golvates! versezte Arte ton: ich glaube, daß die Sonne noch auf den Bere gen scheinet, und noch nicht untergegangen ift. Un: bere pflegen, nach der Ankundigung, noch lange zu warten, bevor fie den Gifttrant ga fich nehmen, und vorher sich gutlich zu thun, zu effen, zu trinten, auch wohl gar der Liebe zu pflegen. Wir konnen noch eine gute Weile verziehen. - Das mogen die thun, Rris ton! antwortete Sokrates, welche jede Frist für Gewinn halten ; ich aber habe meine Grande , das Gegentheil zu thun. Ich glaube nichts zu gewinnen, wenn ich verzögere, und wirde mir nur selbst lächers lich vorkommen, wenn ich mit dem leben jezt geizte und kargte, ba es nicht mehr mein ift. Thue mir immer meinen Willen, und halte mich nicht auf.

Hierauf winkte Kriton dem Knaben, der neben ihm stand. Der Knabe gieng heraus, verweilte eiz nige Zeit mit Zubereitung des Gifts, und brachte hierauf den Mann herein, der den Giftbecher in der Hand hatte, um ihn dem Sokrates zu reichen. So: Frates sah ihn kommen, und sprach: Guter Mann, gieb her! Aber was muß ich daben thun? du wirst es wissen. Nichts anders, antwortete dieser, als nach

dem Trinken auf und nieder gehen, bis dir die Füsse schwer werden; sodann legst du dich nieder: dieses ist alles. Und hiermit reichte er ihm den Becher. Sos krates nahm ihn, lieder Æchekrates! mit solcher Gelassenheit, ohne Zittern, ohne Farbe oder Gesichtss züge im geringsten zu verändern, sahe den Menschen mit seinen weit offenen Angen an, und sprach: Was mennest du? darf man den Göttern davon einige Tros pfen zum Dankopfer vergiessen? Es ist gerade so viel als nothig ist, versezte dieser. So mag es bleiben, erwiederte Sokrates: aber ein Gebeth kann ich doch an sie richten: Die ihr mich ruset, ihr Götter! verseihet mir eine glückliche Reise! Mit diesen Worten sezte er den Becher an, und leerte ihn ruhig und gelassen aus.

Bisher konnten sich viele von uns noch der Thrås
nen enthalten; als wir ihn aber ansezen, trinken und
ausleeren sahen, da war es nicht möglich. Mir selbst
tröpfelten die Thrånen nicht, sondern ergossen sich,
wie in Strömen herunter, und ich mußte mir das
Gesicht in den Mantel hüllen, um ungestört weinen
zu können, nicht über ihn, sondern über mich selbst,
daß ich das Unglück hatte, einen solchen Freund zu

pers

verlieren. Rriton, der sich noch vor mir der Thrås nen nicht enthalten konnte, stund auf und irrete im Gefängnisse umber; und Apollodorus, der die gange Beit mehrentheils geweinet, fieng bamals an, überlaut zu beulen und zu jammern, daß einem jeden das herz davon brach. Mur Sofrates blieb unbewegt, und rief uns zu: Was machet ihr? Rleinmuthigen! desmegen habe ich fo eben die Beis ber weggeschickt, damit sie hier nicht so klagen und winfeln möchten; denn ich habe mir fagen laffen, man muffe fuchen unter Geegnungen und guten Minichen den Geift aufzugeben. Cent ruhig, und zeiget euch als Manner! - Als wir dieses vernom: men, schämeten wir uns, und horten auf zu weis nen. Er gieng auf und nieber, bis ihm die Fuffe schwer wurden, und legte sich sodann auf den Rus den, wie der Cclave ihm gerathen hatte. Bald darauf betastete ihn der Mann, welcher ihm den Gift gereicht, mit ten Sanden, und beobachtete feine Suffe und feine Suften. Er drudte ihm ben Auf, und fragte, ob er ce fühlte? Rein, sprach er. Er druckte ihm den Schenkel, ließ aber wieder los, und gab uns zu verstehen, daß er falt und

steif sen. Er betastete ihn wieder, und sprach: So bald es ihm ans Herz könnnt, wird er verscheiden. Nun sieng ihm der Unterleib schon an kalt zu werz den. Er deckte sich auf, denn man hatte ihn zuger deckt, und sagte zum Kriton (dieses waren seine lezten Worte): Freund vergiß nicht, dem Gott der Genesung einen zahn zu bringen, dem wir sind ihm einen schuldig. — Kriton ante wortete: Es soll geschehen. Hast du sonst nichts mehr zu hinterlassen? Pierauf erfolgte keine Ante wort. Einige Zeit hernach bekam er Zuckungen.

Dieses war das Ende unseres Freundes, o Eches Frates! eines Mannes, der unter allen Menschen, die wir kannten, unstreitig der rechtschaffenste, weis seste, und gerechteste gewesen.

Der Mann bedte ihn vollends auf, und feine Blis

de blieben ftarr. Alls Briton es fahe, bruckte et

ihm Mund und Angen zu.

Drigh , 3815 16

Ende des dritten Gesprächs.





## Unhang.

Einige Einwürfe betreffend, die dem Werfasser gemacht worden sind.

Werschiedene Freunde der Wahrheit haben die Ges wogenheit gehabt, mir ihre Erimnerungen und Anmerkungen über obige Gespräche, theils in Privats briesen und theils in öffentlichen Blättern, zu Gesichte kommen zu lassen. Nicht wenige derselben habe ich ben dieser zwoten Auflage mit Nuzen gebraucht. Ich habe hier und da verändert, an einigen Stellen mich bentlicher erklärt, und andere durch Noten erläutert. Dieses ist der einzige Dank, den diese würdige Männer von mir erwarten Aber alles habe ich nicht aus dem Wege räumen konnen, was meinen Richtern anstossig geschienen. Zum Theil haben mich ihre Gründe nicht überzeugt, und zum Theil giengen ihre Anforderungen über meine Kräfte. Man erlaube, daß ich mich hier über einige Erinnerungen von dieser Art erkläre.

Ueberhaupt nuß ich bekennen, daß die Kunstrichter in Ansehung meiner eher nachsichtsvoll, als strenge ges wesen sind. Ich habe mich über keinen unbilligen Tax del zu beschweren, vielleicht eher aber unbilliges Lob, Davon mich die Gelbsterfenntnig verfichert, daß es übers trieben ift. Unmäffiges Lob pflegt mehr die Absicht zu baben andere zu bemuthigen, als ben Wegenstand bef: felben anzuspornen. Ich habe mir niemals in den Ginn fommen laffen, Epoche in der Weltweisheit zu machen, ober burch ein eignes Enftem berühmt zu werden. Wo ich eine betretene Bahn vor mir febe, da suche ich feine neue zu brechen. Saben meine Borganger bie Bet deutung eines Worts festgesezt, warum follte ich davon abweichen? Saben fie eine Wahrheit ans Licht gebracht, warum follte ich mich fiellen, ale wußte ich es nicht? Der Borwurf der Geftireren ichredt mich nicht ab, von andern mit dankbarem Gerzen anzunehmen, mas ich ben ihnen brauchbares und nügliches finde. Ich gestehe es, ber Geftiergeift hat bem Fortgange ber Weltweisheit fehr geschadet, aber er fann, meines Grachtens, von Liebe zur Mahrheit eber im Baume gehalten werden, als die Reuerungsfucht.

Jedoch ich soll, selbst in dem ersten Gespräche, alls wo ich genauer benm Plato geblieben zu senn vorgebe, Säze aus Wolf und Baumgarten ohne Beweist porausgesezt haben, die nicht jeder Leser so schlechter,

binge annimmt. - Welches find benn biefe Gage? Ets wa, daß die Krafte der Matur stets wirksam find? Ich glaube, diefer Sag fen fo alt, als die Belts weisheit felbst. Man hat von je her gewußt, daß ein wirffames Ding, wenn es nicht gehemmet wird, die ihm angemeffene Wirkung hervorbringt, und wenn es Wis berftand findet ; fo wirft ce in diefen Widerftand gurud. Es ift also niemals in Rube. Das Wort würklich fenn, wodurch man das Dafeyn andeutet, giebt nicht ohne Grund zu verstehen, daß alles, was da ift, auch würklich seyn, b. i. etwas thun muffe. Gine Rraft, die nicht wirkt, ift eine Kraft, die nicht vorhanden ift, benn das Konnen, Vermögen, u. f. w. find blofe Möglichkeiten, Begriffe, die nicht eher einen Gegen: stand haben, als wenn von würklichen Rraften die Res be ift, die auf eine gewisse Art angewendet ift, in so weit sie ihrer Matur nach auch andern Unwendungen nicht widersprechen. Man fagt z. B. von einem Man: ne in Geschäften, er konne auch dichten, er besize das Vermögen dazu in einem vorzüglichen Grade. Wenn in diefer Redensart Wahrheit fenn foll, fo muß fie folgende Bedeutung haben; die Seelenkrafte Diefes Mannes, die ist mit der Berwaltung eines burgerlichen

. Simil?

Amts, u. s. w. beschäftiget sind, widersprechen auch einer Anwendung nicht, wodurch gute Gedichte bers porfommen wurden. Wenn von einer Kraft gefagt wird, sie wurte nur ben einer gewiffen Gelegenheit; fo ist die Frage: und wenn diese Gelegenheit fehlet, was geschiehet? - Burft die Kraft aledann gar nichts? - Go ift fie ja in Abwesenheit der Gelegens heit eine blose Möglichkeit zu wurken, und diese blose Möglichkeit soll doch auch vorhanden senn? -Die Gelegenheit fann nur die Unwendung der Krafte abandern, indem diese Anwendung nicht von der Rraft felbst; fondern von der Berbindung, in well cher fie mit andern Dingen ftehet, abhanget, aber die Gelegenheit kann keine Kraft erwecken, die aufgehort hat zu wurfen, auch feine Kraft vernichten, Die einmal vorhanden ift. Wenn also gesagt wird : eine jede Kraft muffe beständig wirksam senn; so verstehet es sich von selbst, daß blos von ursprünglichen Rraften die Rede ift, nicht von ihrer Unwendung auf besondere Arten von Gegenständen, wodurch Sähigkeiten ent: Diese werden zuweilen, wiewohl etwas unei: gentlich, auch Krafte genennt; allein von ihnen ift es offenbar, daß fie nicht immer wirksam fenn durfen,

und dieses geschiehet, wie vorhin schon berühret wore den, so oft sich von ber ursprünglichen Rraft begreifen lagt, daß fie ihrer Matur nach auf eine gewiffe Urt von Gegenständen zwar anwendbar, aber nicht immer angewendet fenn muffe. Co fann das Nachbenken ben einem Echlafenden, die Erfindungsfraft ben eis nem finnlich Beschäftigten, und die Urtheilskraft ben einem Bethorten, eine Zeitlang gang unthatig fenn. Aber aledann ift die ursprüngliche Kraft, von welcher Diese Fahigkeiten, die zuweilen auch Krafte beiffen, blofe Ableitungen find, nichts weniger als unthatig. Diese Begriffe leuchten der gesunden Bernunft so febr ein, daß fie feines Beweises bedurfen, und die Welts weisen aller Zeiten muffen sie gedacht, nur zuweis Ien in Worten anders ausgedrückt haben.

Ist etwa dieser Saz Wolfisch: daß alles Veräns derliche keinen Augenblick unverändert bleibe? — Nicht doch, die Schriften des Placo sind voll davon. Alle vergängliche Dinge, sagt dieser Weltweis se im Theätetus und an vielen andern Stellen, sind in beständigem Wechsel von Gestalten, und bleiben keis nen Augenblick sich selbst ähnlich. Er schreibt ihnen daher kein wirkliches Dasenn; sondern ein Entstehen zu \*). Sie sind nicht vorhanden, spricht er, sondern entstehen durch die Bewegung und Beränderung, und vergehen. Dieses ist ein Hauptgrundsaz der plastonischen Lehre, und hierauf gründet sich seine Theos rie von dem wahren Dasenn der allgemeinen unversänderlichen Begriffe, sein Unterschied zwischen Wisseschung, seine Lehre von Gott, und von der Glückseligkeit, seine ganze Philosophie.

Alle Schulen der Alten sind beschäftiget gewesen, diesen Saz zu bestätigen, oder zu widerlegen. Man weiß das Gleichnis von einem Baume, der seinen Schatten auf ein vorbenstiessendes Wasser wirft. Der Schatten scheinet immer derselbe zu senn, obgleich der Grund, auf welchem er gezeichnet ist, sich bes ständig fortbewegt. So, sagten die Anhänger des Plato, scheinen uns die Dinge Beständigkeit zu has ben, ob sie gleich in stetem Wechsel sind. Daß dies se Lehren auch im Wolf und Baumgarten vorkoms men, ist kein Wunder, da sie seit den Zeiten des Hera:

<sup>\*)</sup> Plotinus fagt: Jam vero neque corpus omnino erit vllum, nisi animae vis extiterit. Nam fluit semper et in motu ipsu corporis natura versatur, citoque periturum est vniuersum, si quaecunque sunt sint corpora.

Heraclitus und Pothagoras von jedem Weltweisen haben untersucht werden mussen. Ich wurde durch, aus antik geblieben seyn, wenn ich keine neueren Säze hätte brauchen dürfen, als diese.

Ich soll aber meine ganze Demonstration auf den Saz gegründet haben, daß empfinden, denken und wollen die einzigen Wirkungen der Seele sind, und dieser Saz soll ausser der Schule, der ich anhänge, nicht augenommen werden. Ja, sezt ein Kunstrichter hinzu, wenn er auch von der Seele, als Seele, zuges geben wird; so kann er doch nicht von der Seele als Substanz gelten. Als Substanz muß sie auch noch eine bewegende und widerstehende Kraft haben, die mit der denkenden gar nichts gemein hat. Durch diese Unsterscheidung soll einer von meinen Hauptbeweisen über den Haufen fallen, denn die Seele kann nach dem Tos de als Substanz wirksam bleiben, ohne als Seele zu empfinden, zu denken und zu wollen.

Wir wollen sehen! Mein Beweis, sagt man, grüns det sich auf einen Saz, der nicht wahr ist, und ich? ich glaube, der Saz sen wahr, aber mein Beweis gründe sich nicht darauf. Ob eine Substanz nur eine Grundstraft, oder mehrere haben könne, ob denken und wols

Ien aus einer, ober mehrern Grundthatigkeiten flieffen, ob die Ceele ben Leib bewege, oder nicht bewege, ob bie Geele nach bem Tode gang forperlos fenn werde: biefe und mehrere bahin einschlagende Untersuchungen fann ich als unausgemacht babin gestellt fenn laffen. Für mich habe ich zwar Parten genommen; allein die Deweise far bie Unfterblichkeit ber Geele follen mit fo wenig anbern Streitfragen, als moglich, verwickelt bleiben. Das Bermogen ober bie Rraft zu benten und zu wollen nenne ich Seele, und mein ganger Beweiß grundet fich auf folgendes Dilemma: Denten und mol: Ien find entweder Gigenschaften bes Bufammengesexten, ober bes Ginfachen. Jenes wird im zwenten Gefprache untersucht. In bem erffen betrachte ich fie als Gigen: schaften bes einfachen Wesens. Die Gigenschaften bes einfachen Wefens find entweder Grundthatigfeiten, ober Modififationen anderer Thatigfeiten. Man ges ftebet ein, daß denken und wollen nicht blofe Modifika: tionen anderer Arafte; fondern ursprungliche Thatige keiten fenn muffen. Gine, ober mehrere, bas thut nichts; bie einfachen Wefen mogen auch auffer bem Denken und Wollen noch andere Krafte haben, bemes gende, widerstehende, stoffende und anziehende, fo viel

wiel man nur will, und Namen erdeuken kann. Ges
nug, daß denken und wollen nicht blose Abanderungen
dieser ungenannten Kräfte; soudern von ihnen unters
schiedene Grundthätigkeiten sind. Nun konnen alle nas
türliche Kräfte nur Destimmungen abändern, nur
Modisikationen mit einander abwechselnd nuchen, nies
mals aber Grundeigenschaften und für sich bestehende
Thätigkeiten der Dinge in Nichts verwandeln; daher
kann die Kraft zu denken und zu wollen, oder konnen
die Kräfte zu denken und zu wollen niemals durch nas
türliche Beränderungen vernichtet werden, wenn sie
auch noch so viel von ihnen verschiedene Kräfte zurücks
lassen. Eine wunderthätige Allmacht gehört dazu, ein
solches Bermögen hervorzubringen, oder zu zernichten.

Daß durch alle Kräfte der Natur nichts wahrhaftig zernichtet werden könne, ist, so viel ich weiß, von keis nem Weltweisen noch in Zweiselgezogen worden. Eine natürliche Handlung, hat man von je her gesagt, muß Anfang, Mittel und Ende haben, daß heißt, es muß ein Theil der Zeit verstreichen, bevor sie vollendet wird. Dieser Theil der Zeit mag so klein senn, als man will, er verläugnet doch niemals die Natur der Zeit, und hat auseinanderfolgende Augenblicke. Sollen die Kräfte

der Ratur eine Wirkung hervorbringen; fo muffen fie fich diefer Wirkung allmalig nabern, und fie vorbereis ten, bevor fie erfolget. Gine Wirkung aber, die nicht porbereitet werden fann, die in einem Ru erfolgen muß, bort auf naturlich zu fenn, fann nicht von Kraften bers vorgebracht werden, die alles in ber Zeit thun muffen. Alle dieje Gaze find ben Alten nicht unbekannt gewesen, und fie ichienen mir in dem Raisonnement des Plato \*) von den entgegengesezten Zustanden und den Uebergängen von einem auf den andern, nicht undeutlich zu liegen. Darum fuchte ich fie meinen Lefern nach Platone Beife, aber mit der unfern Zeiten ange: meffenen Deutlichkeit, vorzutragen. Gie leuchten zwar ber gesunden Bernunft ziemlich ein; allein durch die Lehre von der Stetigkeit erlangen fie meines Er: achtens einen hohen Grad der Gewißheit. Ich ergriff auch nicht ungern die Gelegenheit, meine Lefer mit dieser wichtigen Lehre bekannt zu machen, weil fie uns auf richtige Begriffe von den Beranderungen des Leibes und der Geele führet, ohne welche man Tod und Leben, Sterblichkeit und Unsterblichkeit nicht aus dem rechten Gesichtspunfte betrachten fann.

Wie

<sup>\*)</sup> Im Phadon.

Bie aber ? fragte man, fann wohl irgend eine Beran: derung ohne alle Zernichtung vorgeben? Muß nicht bie Bestimmung einer Sache zernichtet werden, wenn bie entgegengesete Bestimmung an ihr wirflich werden foll? Und wie ift dieses möglich, wenn die Krafte ber Matur nichts gernichten konnen? - Ich glaube, man miss braucht hier das Wort zernichten. Wenn ein harter Rorper meich, oder ein treckener feuchte wird; fo darf nicht etwa die Sarte ober Trockenheit zernichtet, und die Weichheit ober Feuchtigkeit dafür hervorgebracht werden. Go kann auch ohne die geringste Bernichs tung das Lange furz, das Kurze lang, das Ralte marm, und bas Warme falt, bas Schone haflich und bas Sägliche schon merden. Alle diese Modififationen find durch allmälige Uebergange mit einander verbunden, und wir sehen gar deutlich, daß sie ohne die geringste Bernichtung oder hervorbringung mit einander abe wechseln konnen. Ueberhaupt find die entgegengeses: ten Bestimmungen, die durch naturliche Beranderuns gen an einer Sache möglich find, alle von der Urt, daß zwischen beiden auffersten auch ein Mittel statt findet. Im Grunde sind sie nur durch das Mehr oder Weniger von einander unterschieden. Berändert gewiffe Theile

in ihrer Lage, bringet diese naber zusammen, jene weiter von einander; so wird tas Schone häßlich, das Lange kurz, u. s. w. Berdunkelt diese Begriffe, und heitert jene auf, schwächet diese Begierden, stärket jene Neigungen, so habet ihr die Einsichten und den Charrakter eines Menschen verändert. Alles dieses kann durch einen allmäligen Uebergang, ohne die geringste Bernichtung, geschehen, und solche Beränderungen sind der Natur allerdings möglich. Aber zwo entgegengesezzte Bestimmungen, zwischen welchen es kein Mittel giebt, können niemals natürlicher Weise auf einander folgen, und ich kenne kein Gesez der Bewegung, das diesem Sascovich\*) nachgelesen zu werden, welcher das Geses der Stetigkeit in ein vortresliches Licht gesezt hat.

Allein wozu alle diese stachelichten Untersuchungen in einem sokratischen Gespräche? Sind sie nicht für die einfältige Manier des atheniensischen Weltz weisen viel zu spizsündig?

Ich antworte: man scheinet zu vergessen, daß ich dem Plato, und nicht dem Xenophon nachahme. Die:

fer

<sup>\*)</sup> In seiner Abhandl. de lege continui, und in seinen Princ. phil. nat.

Larve

fer leztere vermied alle Spizfundigkeiten ber Dialektik, und ließ feinen lehrer und Freund bein gefunden unger kunftelten Menschenverstande folgen. In fittlichen Mar terien ift diese Methode unverbefferlich; allein in metas physischen Untersuchungen führet sie nicht weit genug. Plato, ter der Metaphyfif hold war, machte feineit Lehrer zum puthagorischen Weltweisen, und lies ihn in den bunkelften Geheimniffen diefer Schule eingeweihet fenn. Wenn Zenophon auf ein Labyrinth fibft; fo lagt er ben Weisen lieber schuchtern answeichen, als fich in Gefahr begeben. Plato hingegen führet ihn durch alle Krummungen und Irrgange der Dialektif, und laft ihn in Untersuchungen sich vertiefen, die weit über die Sphare des gemeinen Menschenverstandes find. Es fann fenn, daß Zenophon dem Ginne des Weltweifen, der die Philosophie von dem himmel herunter geholt, treuer geblieben ift. Ich mußte nichts destoweniger der Methode des Plato folgen, weil diese Materie, meines Erachtens, keine andere Behandlung leidet, und ich lieber subtil seyn, als von der Strenge des Beweises et: was vergeben wollte. Diese Sophisteren hat fich in uns fern Tagen unter gar verschiedenen Gestalten gezeigt. Bald mit Spizfundigkeiten gewaffnet, bald unter der

Larve der gesunden Vernunft, bald als Freundin der Religion, je Imit der Dr istigkeit eines vielwissenden Thrasymachus, dann wieder mit der unschuldigen laus ne eines nichtswissenden Sokrates. Mit allen diesen Proteuskünsten hat sie gesucht, die Lehre von der Unssterblichkeit der Seele ungewiß zu machen, und die Gründe jezt zu verspotten, jezt im Ernste zu widerlegen. Wie sollen die Freunde dieser Wahrheit sie vertheidigen? Durch sokratische Unwissenheit kann man den Dogmastiker rasend machen, aber nichts kestsezen. Durch Gegenspott wird niemand überzeugt. Ihnen bleibt also kein anderer Weg, als die Gauckeleven der Iweiselssüchtigen für das zu halten, was sie sind, und nach Vermögen zu beweisen.

Daß ich bem Sokrates Gründe in den Mund gelegt, die ihm zu seiner Zeit, nach dem damaligen Zustande der Weltweisheit, nicht haben bekannt seyn können, ger stehe ich in der Borrede mit ausdrücklichen Worten. Ich nenne sogar die neueren Weltweisen namentlich, von denen ich das mehreste entlehnt habe. Es konnte also meine Absicht nicht gewesen seyn, den Neuern etwas von ihren Berdiensten um die Lehre von der Unsterdlichkeit zu entziehen, und es den Alten zuzulegen. Ueberhaupt ist

ift mein Sofrates nicht ber Sofrates ber Geschiche te. Jener lebte in Athen, unter einem Bolfe, wels thes bas erfte, fo fich um mabre Weltweisheit befinns merte, und zwar bamals noch feit nicht langer Beit. Weber die Sprache noch die denkende Ropfe, war ten noch zur Philosophie gebildet. Er war ein Schuler von Beltweisen; Die felten einen Blick auf ibre Geele guruckgeworfen, die alles eher als fich felbst zum Borwurfe ihrer Betrachtungen gemacht haben. Daher mußte in der Lehre von der mensche lichen Geele und ihrer Bestimmungen die größte Dunfelheit herrschen. Die helleften Wahrheiten fas be man tim in ber Ferne schimmern, ohne die Wes ge gu fennen, bie gu ihnen hinfuhren. Gin Gofras tes felbst fonnte in folden Zeiten nicht mehr thun? als die Mugen unverruckt auf biefe einzelne Wahrs beiten richten, und fich in feinem Lebeitsmanbel von ihnen leiten laffen. Die Evidenz philosophischer Begriffe und ihr vernünftiger Zusammenhang ift eis ne Wirkung ber Zeit und ber anhaltenden Bemus bung vieler nachdenkenden Ropfe, die die Wahrheit aus verschiedenen Gesichtspunkten betrachten, und baburch von allen Seiten ins Licht fezen.

Nach so manchen barbarischen Jahrhunderten, die auf jenen schöhnen Morgen der Philosophie gefolgt sind, Jahrhunderte, in welchen die inenschliche Verstunft dem Aberglauben und der Thrannen hat frohs inen mussen, hat die Weltweisheit endlich bessere Tas

ge erlebt. Alle Theile ber menschlichen Erfenntnis haben durch eine gluckliche Beobachtung der Natur ansehnliche Progreffen gemacht. Unfere Geele felbit haben wir auf diefem Wege beffer fennen lernen. Durch eine genauere Beobachtung ihrer Wirfungen und Leiden hat man mehrere Data festgefegt, und baraus lieffen fich, vermittelft einer bewährten Des thode, auch richtigere Folgen ziehen. Die vornehm: ften Wahrheiten ber naturlichen Religion haben durch diese Berbefferung der Philosophie eine Evidenz er: langt, die alle Ginfichten ber Alten verbunkelt, und wie in ben Schatten gurudwirft. Noch hat zwar bie Philosophie ihren hellen Mittag nicht erreicht, in wels chem fie vielleicht unfere Enfel bereinft erblicken wers ben; allein man mußte auf die Berdienfte feiner Beitgenoffen fehr neibisch fenn, wenn man ben Reuern nicht in Absicht auf die Philosophie grose Vorzüge einraumen wollte. Ich habe niemals den Plato mit ben Reuern, und beide mit ben duftern Ropfen der mittlern Zeiten vergleichen fonnen, ohne ber Borfes hung zu banken, baß fie mich in diesen glucklichern Zagen hat gebohren werden laffen.

Alls ich über die Unsterblichkeit der Seele nachzus denken hatte, und es mir einige Mühe kostete, Glaus ben von Ueberzeugung zu unterscheiden, siel mir der Gedanke ein: durch welche Gründe würde ein Sokras tes in unsern Tagen sich und seinen Freunden die Unssterblichkeit beweisen konnen? Ein Freund der Verstunft,

nunft, wie er war, wurde gang gewis von andern Beltweisen mit Dank angenommen haben, was in ihrer Lehre auf Bernunft gegrundet ift, fie mochten übrigens einem Lande, oder einer Religionsparten gut gehoren, welcher fie wollten. Dan fann in Abficht auf Bernunftwahrheiten mit jemanden übereinstim! men, und bennoch verschiedenes unglaubiwirdig fins ben, das er auf Glauben attnimmt. Da die bruder: liche Dulbung der politischen Welt so fehr empfohlent wird; fo muffen fie Freunde der Wahrheit billig jus erft unter fich begen. Bas des Glaubens ift, wollen wir dem Gewiffen und der Beruhigung eines jeden überlaffen, ohne uns gu Richtern barüber aufzumers fen. Ans mahrer Menschenliebe wollen wir da nicht ftreiten, wo das Berg lauter fpricht, als die Bernunft, und zu bem allgnädigen Gott bas Zutrauen haben, daß er uns alle rechtfettigen wird, wenn und unfer Gewiffen rechtfertiget. Aber die Betnunftwahrheis ten wollen wir mehr als brüderlich theilen, wir wol: ten sie, wie das Licht der Conne, gemeinschaftlich geniessen. Sat es dich, Bruder! eher beleuchtet, als mich; sen vergnigt, aber nicht stolz darauf, und, was noch unmenschlicher ware, suche mir es nicht gar zu verstellen. - =

Der diese, oder jene Wahrheit ins Licht gesezt hat, war deines Baterlandes, deines Glaubens? Gut! Es ist angenehm, mit den Wohlthatern des menschlichen Geschlechts in einem engern Verhaltnisse

ju fteben. Alber beswegen ift bas, mas beine Lands leute, beine Glaubensgenoffen berausgebracht, nicht minder eine Wohlthat, die uns allen beschieden ift. Die griechische Weisheit hat auch Barbaren genüt, und euch, die ihr erft feit furger Beit diefen Ramen nicht mehr verdienet, euch felbst hat sie aus ber Bare baren befrenen helfen. Die Weisheit fennet ein all: gemeines Baterland, eine allgemeine Religion, und wenn fie gleich Abtheilungen duldet; fo billiget fie boch bas Unholbe, Menschenfeindliche berselben nicht, bas ihr zum Grunde eurer politischen Ginrichtungen gelegt habet. - Co wurde, buntt mich, ein Mannt wie Gofrates in unfern Tagen benfen, und aus diesem Gefichtspuncte angesehen, burfte ihm der Mantel ber neuern Weltweisheit, ben ich ihm ums gehangen, so unschicklich nicht laffen.

Den Beweis, daß die Materie nicht denken könne, im zweiten Gespräche, haben folgende Betrachtungen veranlasset. Cartesius hat gezeigt, daß Ausdehnung und Borstellungen von ganz verschiedener Natur sind, und daß die Eigenschaften des denkenden Wesens sich nicht durch Ausdehnung und Bewegung erklären lass sein. Ihm war dieses Beweises genug, daß sie nicht eben derselben Substanz zugeschrieben werden können, denn nach einem bekannten Grundsaze dieses Welts weisen kann eine Eigenschaft, die sich nicht durch die Idee einer Sache deutlich begreiffen läßt, dies ser Sache nicht zukommen. Allein dieser Grundsaz selbst

"ben:

felbst hat vielfältigen Widerspruch gefunden, und was die Eigenschaften des ausgedehnten und dens kenden Wesens betrift; so hat man den Beweis ges fordert, daß sie nicht nur von disparater Natur sind, sondern sich einander widersprechen. Von Eisgenschaften, die sich einander schnurstracks widers sprechen, sind wir versichert, daß sie nicht eben dem Subjekte zukommen konnen; allein von Eisgenschaften, die nichts mit einander gemein haben, schien dieses so ausgemacht noch nicht.

Alls ich die Immaterialität zu erweisen hatte, stieß sich auf diese Schwierigkeit; und ob ich gleich der Mennung bin, daß der Grundsaz des Cartesius, dess sen ich vorhin erwähnt, gar wohl ausser Zweisel ges sezt werden könnte; so sahe ich mich dennoch nach einer Beweisart um, die mit weniger Schwierigkeit nach der sokratischen Methode abgehandelt werden könnte. Ein Beweis des Plotinus, den einige Neuere weiter ausgeführt haben, schien mir diese Bequemlichkeit zu versprechen.

"Einer jeden Seele, schließt Plotinus"), wohs "net ein Leben (ein inneres Bewußtseyn) ben. Wenn "nun die Seele ein körperliches Wesen seyn sollte; so "müßten die Theile, aus welchen dieses körperliche "Wesen bestehet, entweder ein jeder, oder nur einis "ge, oder gar keine derselben ein Leben (inneres Bes "wußtseyn) haben. Hat nur ein einziger Theil Les

23

<sup>\*)</sup> Ennead. 14. L. VII.

"ben; so ist dieser Theil die Seele. Mehrere sind "überstüssig. Soll aber jeder Theil insbesondere des "Lebens beraubt senn; so kann solches auch durch die "Zusammensezung nicht erhalten werden; denn viele "leblose Dinge machen zusammen kein Leben aus,

"viele verstandlose Dinge feinen Berstand."

In der Folge wiederholer Plotinus benfelben Schluß, mit einiger Beranderung: "It die Geele forper; "lich, wie stehet es um die Theile Dieses benkenden "Korpers? Sind fie auch Seelen? Und Die Theile "diefer Theile? Gebet diefes anders immer fo fort; "fo fiehet man ja, daß die Grofe jum Wefen der "Ceele nichts bentragt, welches doch geschehen muße "te, wenn die Geele eine forperliche Grofe batte. "In unserm Fall murde jedem Theile die Geele "gang benmohnen, da ben einer forperlichen Grofe "fein Theil dem Gangen an Bermogen gleich fenn "fann. Eind aber die Theile feine Geelen; fo wird ,auch aus Theilen, die feine Geele find, feine Gees "le zusammengesett werden konnen. " - Diese Grunde haben alle den Schein der Wahrheit; als lein zur völligen Ueberzeugung fehlt ihnen noch vier fes. Photinus fezet als unzweifelhaft boraus, bag aus unlebenden Theilen fein lebendes Gange, aus undenkenden Theilen fein denkendes Gange gufams mengejegt werden fonne. Warum aber fann aus unregelmäffigen Theilen ein regelmäffiges Gange, aus harmonielosen Tonen ein harmonisches Concert, aus

aus unmächtigen Gliedern ein mächtiger Staat zus sammengesezt werden?

Ich wußte auch, daß nach dem System jener Schutte, der ich zu sehr anhängen soll, die Bewegung aus solchen Kräften, die nicht Bewegung sind, und die Ausdehnung aus Eigenschaften der Substanzen, die etwas ganz anders, als Ausdehnung sind, entsprins gen sollen. Diese Schule also kann den Saz des Plos tinus gewiß nicht in allen Fällen gelten lassen, und gleichwohl scheinet derselbe in Absicht auf das denkent de Wesen seine völlige Richtigkeit zu haben. Ein dens kendes Ganze aus undenkenden Theilen dünkt eis nem jeden der gesunden Vernunft zu widersprechen.

Um von diesem Saze also überzeugt zu senn, war noch zu untersuchen, welche Sigenschaften dem Ganszen zukommen können, ohne daß sie den Bestandtheis len zukommen, und welche nicht. Zuerst siel in die Augen, daß solche Sigenschaften, welche von der Zussammensezung und Anordnung der Theile herrühren, den Bestandtheilen nicht nothwendig zukommen. Bon dieser Art ist Figur, Gröse, Ordnung, Harmonie, die elastische Kraft, die Kraft des Schießpulvers u. d. g.

— Sodann besand sich auch, daß östers Sigenschafsten der Bestandtheile Erscheinungen im Ganzen hers vorbringen, die, unserer Vorstellung nach, von ihnen völlig unterschieden sind. Die zusammengesezten Farsben scheinen uns den einsachen unähnlich zu seyn.
Wir sühlen die zusammengesezten Gemüthsbeweguns

gen ganz anders, als die einfachen, ans welchen sie bestehen. Wohlriechende Theile, die gehäuft wers den, erzeugen einen ganz verschieden scheinenden, zuweilen sehr unangenehmen Geruch, so wie im Gestentheil durch Vermischung übelriechender Gummen ein angenehmer Geruch erhalten werden kann (s. Halleri Physiol. T. V. p. 169. 170.). Der Dreys klang in der Tonkunst, wenn er zugleich anges stimmt wird, thut eine ganz andere Wirkung, als die einzelnen Tone, aus welchen er bestehet.

Die Eigenschaften des Zusammengesezten also, die den Bestandtheilen nicht nothwendig zukommen, sliesz sen entweder aus der Anordnung und Zusammenses zung dieser Theile selbst, oder sind blose Erscheis nungen, nehmlich die Eigenschaften und Wirkungen der Bestandtheile, die unsere Sinne nicht auseins ander sezen und unterscheiden können, stellen sich uns im Ganzen anders vor, als sie wirklich sind. Nunmehr machte ich die Anwendung von dieser Betrachtung auf den Saz des Plotinus.

Das Vermögen zu denken kann keine Eigenschafte von dieser Art senn; denn alle diese Eigenschaften sind offenbar Wirkungen des Denkungsvermögens, oder sezen dasselbe zum voraus. Die Zusammenses zung und Anordnung der Theile erfordert ein Verzgleichen und Gegeneinanderhalten dieser Theile, und die Erscheinungen sind nicht so wohl in den Sachen ausser uns, als in unserer Vorstellung aus

zutreffen. Beide Arten sind also Wirkungen der Seele, und können das Wesen derselben nicht ausz machen. Daher kann aus undenkenden Theilen kein denkendes Ganze zusammengesezt werden.

Auch der andere Theil des Beweises erforderte eine weitere Ausführung. Es hat Weltweise gegeben, Die den Altomen der Korper dunkele Begriffe juges schrieben, woraus denn, ihrer Mennung nach, im Gangen flare und deutliche Begriffe entspringen. Hier war zu beweisen, daß dieses unmöglich fen, und daß wenigstens einer von diesen Atomen so deutliche, fo mahre, fo lebendige u. f. w. Begriffe haben muße te, als der ganze Mensch. Ich bediente mir zu dies fem Behufe ben Sag, ben Gr. Ploucquet fo fchon ausgeführt, daß viele geringere Grade zusammen keinen stärkern Grad ausmachen. Es giebt nehmlich eine Grose der Menge (quantitas extensiva), die in der Menge der Theile bestehet, aus wels cher sie zusammengesezt ift, und eine Grose der Rraft (quantitas intensiva), die auch Grad genennt wird. Wenn mehrere Theile hinzukommen, so nimmt die Grose von der ersten Art zu, aber der Grad erfordert eine innerliche Verstärfung, feine grofere Unsbreis Man gieffe lauliches Wasser zu laulichem tuna. Wasser; so wird die Menge des Wassers, aber nicht der Grad der Warme vermehret. Biele Korper, die fich mit einer gleichen Geschwindigkeit bewegen, mas chen, wenn sie zusammenhangen, eine grofere Masse;

25

aber

aber feine grofere Geschwindigkeit aus. Der Grab ist in jedem Theile so groß, als im Ganzen, daher kann die Menge der Theile den Grad nicht verändern. Wenn dieses geschehen soll; so muffen die Wirkungen der Menge in Gine concentrirt werden, da benn an innerer Starfe so viel gewonnen werden fann, als die Ausdehnung abgenommen. Go konnen viele schwache Lichter Bine Stelle ftarfer beleuchten, viele Brennspiegel Winen Rerper ftarfer in Brand fegen. Je mehr Merkmale ein und eben daffelbe Subjett an einem Gegenstande wahrnimmt, besto flarer wird die Borfiellung dieses Cubjetts von diesem Gegenstande. Es folget bieraus febr naturlich, baß alle dunkele Begriffe der neben einander senenden Altomen zusammen keinen beutlichen, ja nicht ein: mal einen minder dunkeln Begriff ausmachen tons nen, wenn fie nicht in einem Subjette concentrirt, von eben demselben einfachen Wesen gesammelt und gleichsam übersehen werden.

Die mehresten Eründe meines dritten Gesprächs sind aus Baumgartens Methaphysik und Reimarus vornehmsten Wahrheiten der natürlichen Religion entlehnt. Bon dem Beweise aus der Harmos nie unserer Pflichten und Rechte habe ich bereits in dem Borberichte erinnert, daß ich ihn noch nirgend gefunden habe. Ich seze daben zum voraus, daß die Lodesstrafen in gewissen Fällen Rechtens sind. Nun scheinet aber der Marquis Beccaria in seiner Abhands

Abhandlung von den Verbrechen und Strafen Diesen Saz in Zweifel zu ziehen. Da dieser Welt: weise der Mennung ist, daß sich das Recht zu stras fen einzig und allein auf ben gefellschaftlichen Ber: trag grunde, woraus denn die Unrechtmaffigfeit der Todesstrafen freylich folget; so habe ich die Mene nung felbft, in diefer zwoten Unflage, in einer Uns merkung zu widerlegen gesucht. Der Marquis felbst fann fich nicht entbrechen, die Todesstrafe in einis gen Fallen fur unvermeidlich zu halten. Er will zwar eine Art von Nothrecht daraus machen; allein bas Mothrecht muß fich auf eine naturliche Befuge niß grunden, sonft ift es blofe Gewaltthatigfeit. Ueberhaupt ist wohl der Saz nicht in Zweifel zu ziehen, daß alle Bertrage in der Welt fein neues Recht erzeugen; fondern unvollkommene Rechte in pollfommene verwandeln. Wenn also die Befugniß gu ftrafen nicht in bem Rechte ber Ratur gegrundet ware; so konnte solches durch keinen Bertrag hervorgebracht werden. Gesezt aber, das Recht zu strafen sen, ohne Bertrag, ein unvollkommenes Recht, wiewohl ich dieses für ungereimt halte; so verlieret mein Beweis dennoch nichts von feiner Bin: bigfeit, denn por dem Richterstuhle des Gewiffens find die unvollkommenen Rechte eben fo fraftig, die unvollkommenen Pflichten eben so verbindlich, als die vollfommenen. Ein unvollkommenes Recht, jemanden am Leben zu strafen, sezet wenigstens eis

ne unvollkommene Obliegenheit voraus, diese Stras fe zu leiden. Diese Obliegenheit ware aber unges reimt, wenn unsere Seele nicht unsterblich ware.

In der Meuen Biblioth. der schönen Wissen: schaften (B. VI.) findet sich eine ausführliche Anzeis ge und Beurtheilung des Phadons, die vortrefliche Unmerkungen enthalt. Die Gedanken iher das phi: losophische Dialog, die der Mecensent voransschickt. konnen zum Mufter dienen, wie ein Runftrichter fich als Sachverständigen rechtfertigen follte, bevor er meistert. - Dafelbst wird wider den Beweis der Cols lifion der Pflichten erinnert, daß er einen Birtel ents halte. "Daß es eine Pflicht sen, wird gesagt (G. (331.), für irgend jemanden der Erhaltung unfers "Lebens zu entsagen, wissen wir ja nirgends anders , her, als weil wir hohere Endzwecke als das Leben "zu fennen glauben; murbe biefes als ein Irrthum , bewiesen; so fielen jene Pflichten meg, und mit ih: "nen zugleich ber Widerspruch., Ich glaube hiers durch auf keinerlen Weise widerlegt zu seyn. Der Beweis fann verschiedene Wege nehmen, die ohne Birkel zum Ziele führen. Einmal gehe man von der Berbindlichfeit zum gefelligen Leben aus. Diefe fann unabhängig von der Unfterblichkeit der Geele erwiesen werden, grundet sich also, wie alle moralische Wahr: - heiten, auf metaphpfische Gaze. Der Ausführung hiervon wird man mich hoffentlich überheben, da fie mich offenbar zu weit führen wurde, und diese Gaze

bon andern schon hinlanglich bearbeitet worden find. Run kann feine menschliche Gesellschaft bestehen, wenn bas Ganze nicht in gewiffen Borfallen das Recht hat, bas Leben eines ihrer Glieder bem gemeinen Beften aufzuopfern. Diefen Sag hat Epifur, Spinoga und Sobbes nicht laugnen konnen, ob fie gleich feine bo: here Endzwecke, als bas Leben erkennen wollten. Gie faben wohl ein, daß fein geselliges Leben unter bent Menschen statt finden fonne, wenn bem Ganzen dies fes Recht nicht eingeraumt wurde. Allein ba die Begriffe von Recht und Pflicht nicht entwickelt ger nug waren, fo merkte man nicht, baf biefes Recht auch auf Seiten des Burgers die Pflicht voraus fezet, sich dem Wohl des Ganzen aufzuopfern, und daß diese Pflicht der Matur nicht gemäß sen, wenn die Geele nicht unfterblich ift.

Ich kann auch, wie in dem lezten Gespräche gessschehen, von der Gerechtigkeit eine Beleidigung zu ahnden, ausgehen, die in der That auch im Stande der Natur dem Menschen zukommen muß, wie in der Note zu S. 195. ausgeführt worden. Der Recensenk macht zwar wider meine Gründe folgende Erinneskung. "Das Recht der Wiedervergeltung in dem nas "türlichen Zustande, und das Recht zu strafen in der "bürgerlichen Gesellschaft sind in der That zwen vers "schiedene Rechte. Das erste beziehet sich blos auf "die Person, die beleidiget hat, ihr das Vermögen "und den Willen zu benehmen, uns künstig wieder zu

"beleidigen: bas andere gehet auch auf alle übrige "Personen der Gesellschaft, die uns nicht beleidiget "haben, fie von dem Berbrechen, burch bie Erfah: "rung der physischen Uebel, die sie barans zu erwars "ten haben, abzuschrecken; bas erfte grundet sich let "diglich auf das Recht fich zu vertheidigen, ober ift "vielmehr mit bemfelben einerlen; ben diesem aber "bleibt bem Beleidiger felbst das Recht, fich auch unf: "rer Rache entgegen zu fegen; das andere grundet fich "auf die fremwillige Uebertragung aller feiner volls "fommenen Rechte an die Gesellschaft; wodurch also "auf Seiten bes Beleidigers bas Recht aufgehoben "wird, sich gegen die Rache zu vertheidigen, die von "ber gangen Gefellschaft herkommt u. f. w., Allein ich sehe nicht ein, wie ihm diese Unterscheidungen eint geraumt werden fonnen. Das Recht der Wiedervers geltung in dem natürlichen Zustande? Ich kenne kein Recht der blosen Bergeltung, oder ber Rache, in der menschlichen Natur, das Boses thut, weil Boses ger schehen ist, wodurch das physische Uebel vermehret wird, ohne moralisch Gutes zu befordern. Und mas rum foll ber Menfch im Stande ber Natur nicht bie Absicht haben durfen, andere bon Beleidigungen abs juschrecken? Gehort etwa hiezu ein gesellschaftlicher Vertrag? Muß ber Mensch erst einen Theil seiner Rechte an die Gesellschaft übertragen haben, bevor er andern zeiget, daß er eine Beleidigung gurud ges ben fann? - Endlich hebet bas Gegenrecht, bas ben Beleis

Beleidigern zukommen foll, fich der Rache zu wie bersezen, offenbar die Harmonie der moralischen Bahrheiten auf, und fezet einen Fall fest, wo das Recht auf beiden Geiten gleich fenn kann, wo die Starke also nothwendig entscheiden muß, einen nas turlichen Zweykampf. Ginen Gag, der in dem Spftem der moralischen Wahrheiten Unordnung anz richtet, halte ich fur nicht minder ungereimt, als wenn die harmonie metaphyfischer Wahrheiten bas durch geftort werden follte. Diese Diffonang gu bermeiden, muffen wir auch im Ctande ber Matur von Seiten des Beleidigers eine Pflicht annehmen, die Alhndung zu dulden. - Rame bem Beleidiger im Stande der Natur ein Recht der Bertheidigung zu; so wurde es auch in der Gesellschaft nicht ohe ne Wirfung bleiben konnen. Denn wenn der Bes leidigte sein Recht der Bergeltung und der Beleidis ger sein Recht der Bertheidigung an die Gefells schaft übertrüge; so wurde sie sich einander aufhes ben, und es konnte feine Strafe erfolgen. Es ift also nicht möglich, die moralische Welt von Widers fpruchen gu befrenen, wenn man fein gufunftiges Leben gestatten will.

Daß es aber Fälle gebe, wo die Todesstrafe das einzige Mittel ist, künftige Beleidigungen zu verhüten, hat Beccaria selbst nicht in Zweifel gezogen, wiewohl er mit Recht sie für so häusig nicht hält, als in den eingeführten peinlichen Rechten anges

nommen

nommen wird. Ueberhaupt halt bie Strafe mit bem Berbrechen gleiche Schritte. Wie Dieses feine Grenzen kennet, so ift auch jene, und es ift feint Grad fo boch, ben fie nicht erreichen konne. Es giebt auch zwischen Marter und Tob feine bestimmt te Schranken, die man der Gerechtigkeit anweisent fonnte; baber wenn in einigen Fallen erlaubt ift; jemanden zur Strafe zu peinigen; fo muß es auch Kalle geben, in welchen es erlaubt ift, gur Strafe au tobten, weil von Marter zum Tobe ein allmas liger Uebergang ift, ber nirgend burch bestimmte Grengen unterbrochen wird. - Das ber Recenfent in der Folge noch erinnert, bag zwar aus der Das tur der Dinge auf bas Recht, nicht aber aus deni Rechte auf die Natur der Dinge geschloffen werden konne, scheinet mir jo nothwendig nicht. Wenn ber Ruckgang in einem Zirkel geschiehet; so ist er berboten. Wenn aber in ber Ginrichtung ber Das tur von meinem Gegner manches zugegeben, und manches geläugnet wird, foll ich nicht von dem Zu: gegebenen auf das Recht, und bon dem Rechte auf ben Theil der Natureinrichtung schlieffen konnen, ber nicht hat zugegeben werden wollen ?

