Jakob Böhme und die Alchymisten: ein Beitrag zum Verständniss J. Böheme's Nebst einem Anhang: J.G. Gichtel's Leben und Irrthümer / von G.C. Adolf von Harless.

#### **Contributors**

Harless, Gottlieb Christoph Adolf von, 1806-1879. University of Glasgow. Library

### **Publication/Creation**

Berlin, 1870.

#### **Persistent URL**

https://wellcomecollection.org/works/bcx6zdxz

#### **Provider**

University of Glasgow

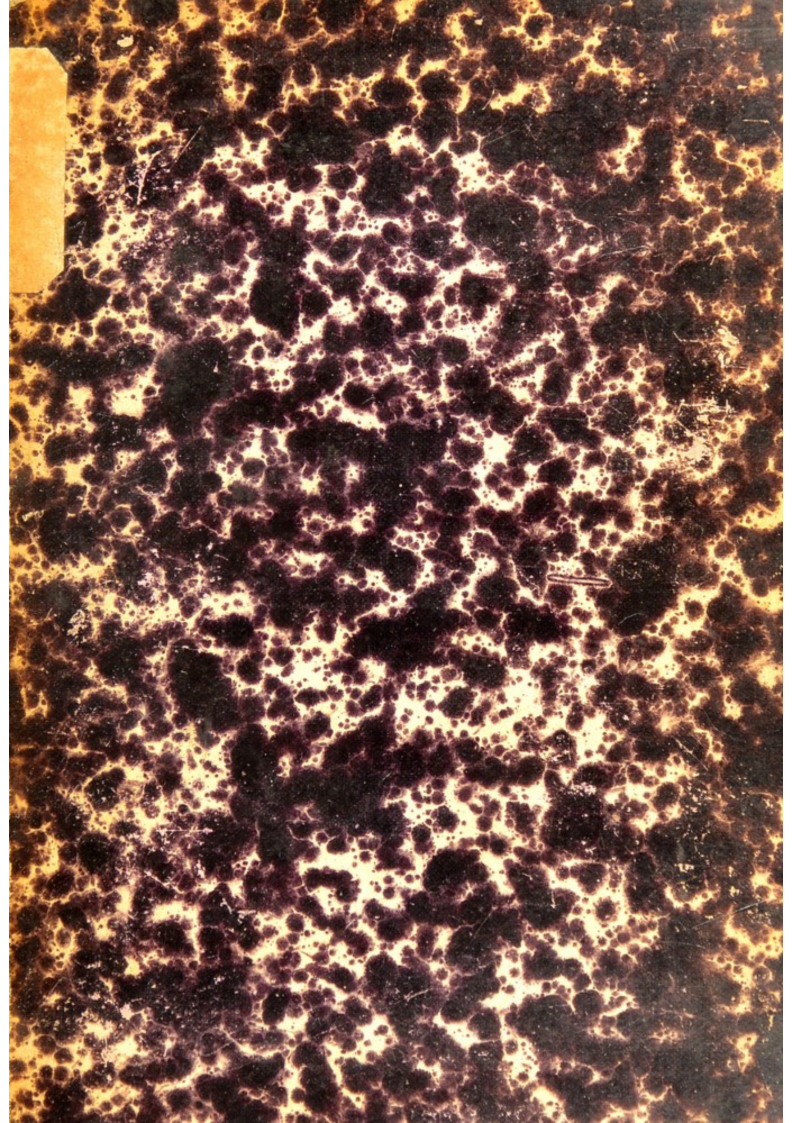
#### License and attribution

This material has been provided by This material has been provided by The University of Glasgow Library. The original may be consulted at The University of Glasgow Library. where the originals may be consulted. This work has been identified as being free of known restrictions under copyright law, including all related and neighbouring rights and is being made available under the Creative Commons, Public Domain Mark.

You can copy, modify, distribute and perform the work, even for commercial purposes, without asking permission.



Wellcome Collection 183 Euston Road London NW1 2BE UK T +44 (0)20 7611 8722 E library@wellcomecollection.org https://wellcomecollection.org





John Ferguson Jan. 1901

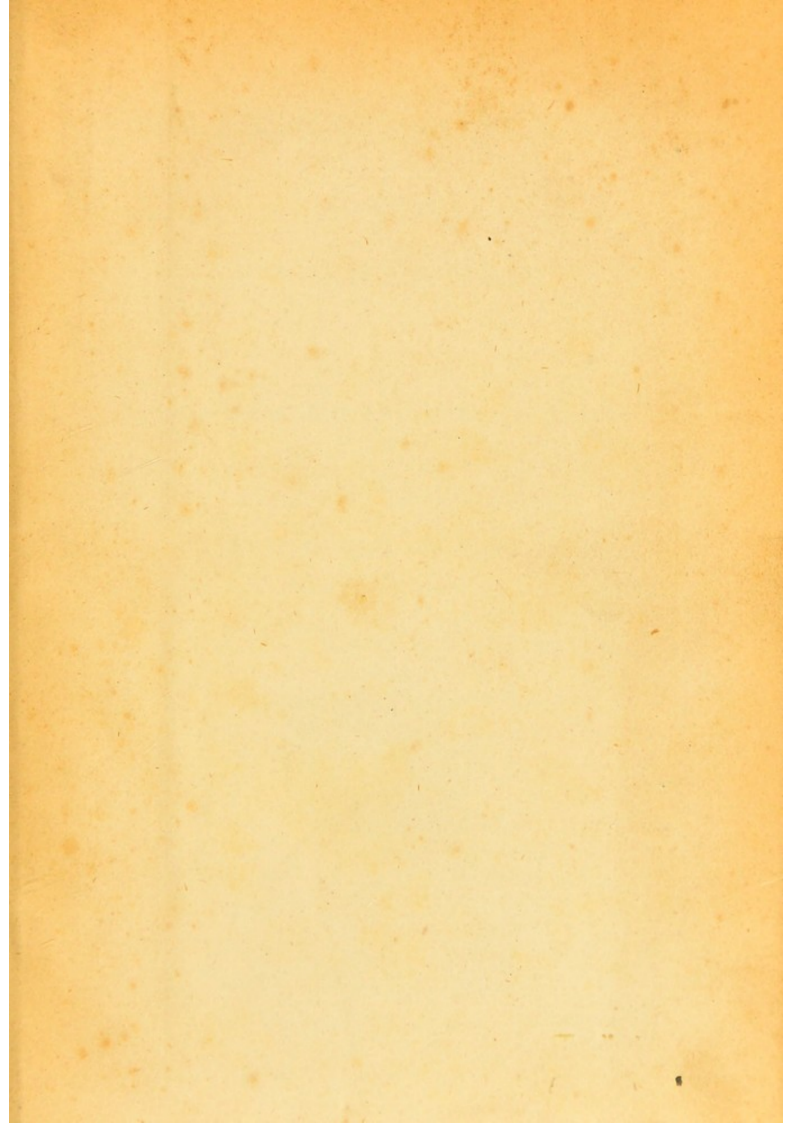
> Glasgow University Library

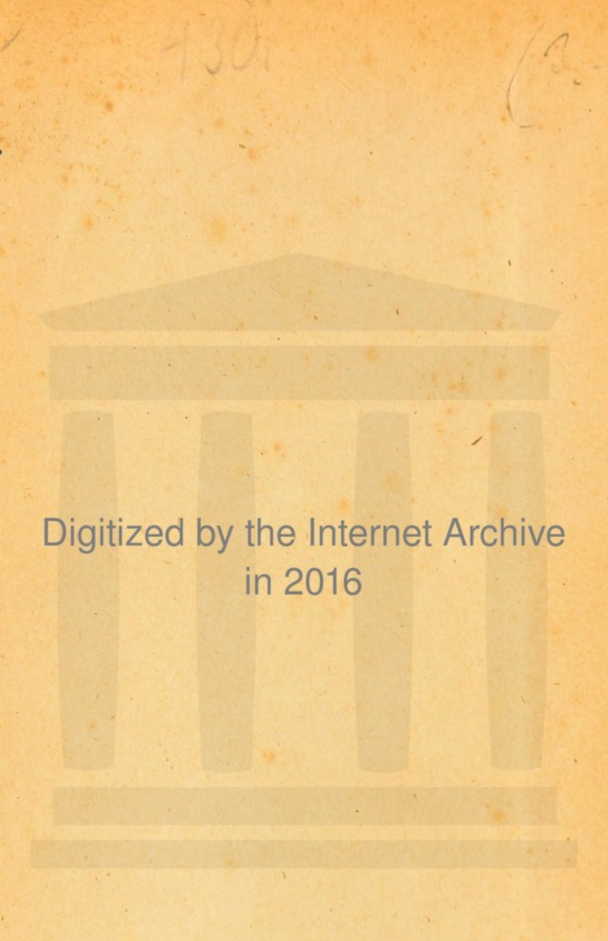


Ferguson Collection
1921

Al \_ b. 50.







# Jakob Böhme und die Alchymisten.

Gin Beitrag

jum Verständniß 3. Böhme's.

Rebft einem Anhang: 3. G. Gichtel's Leben und Jrrthumer.

Bon

Dr. G. C. Adolf von Harles.

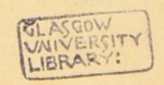


Berlin. Verlag von Gustav Schlawit. 1870. are the second of the second s

a building of Machine 100 and

and the same and the court of the freeze and freeze and

dering from those is in the



### Vorrede.

218 im Jahre 1684 ber greife Wittemberger Professor und Superintendent Dr. Abraham Calov feinen Anti-Böhmius (Vitebergae 4. außer der langeren Borrede 131 Seiten ftart) herausgab, ba geschah es weniger in ausschließlicher Rücksicht auf J. Böhme und beffen Schriften felbft, als im Sinblid auf die Sorniffen= ichwärme von Fanatifern, wie der berüchtigte Duirinus Ruhl= mann, der Sollander Joh. Rothe1), dann die beiden Bette, Beinrich und Joachim, der pseudonyme Amadeus von Fried= leben, der Friese Benedift Bahnsen, der 3woller Prediger Friedrich Bredling, ferner Adam Borel, der Pafter Chriftoph Andr. Rafelius, Paul Felgenhauer, hartwig Cohmann, Ni= colaus Teting, ber Livlander Glias Praetorius, Chriftian Sob= burg, der Rosenkreuzer Alegidins Guttman, Ludwig Friedrich Gifftheil, der am Schluß der Borrede Calov's nicht mit Namen genannte aber angedeutete Dr. med. Georg Reifer in Augsburg, und Andere minder befannte oder auch ungenannte2) waren, welche fich alle als Junger Bohme'icher Weisheit bezeichneten und mit ihren Schriften im 17. Jahrhundert nicht nur den Bestand und die Grundanschauungen der lutherischen Rirche befämpften, sondern auch die gesunde Entwicklung deutscher Rultur und Wiffenschaft mit ernstlichen Gefahren bedrohten. Daß die Schrift Calov's mit

<sup>1)</sup> lleber beffen Entzückungen und Erleuchtungen man Calov felbst S. 40 fg. lefen möge.

<sup>2)</sup> Bgl. die Borrede zu Calov's Anti-Böhmius.

gründlicher Renntniß der Böhme'ichen Lehren geschrieben mar, er= gibt fich aus ihrem Inhalt. Weniger befriedigt die Methode ber Polemik. Sie vollzieht sich nach damaliger Weise so, daß eine ganze Reihe von Locis (Hauptfägen) firchlicher und schriftmäßiger Erkenntniß und Lehre aufgestellt wird, mit welchen die einzelnen Sate der Schriften Bohme's und anderer Sinnesverwandter gu bem 3mede verglichen werden, um deren Widerspruch mit ber Rirche und bem Schriftwort barguthun. Bon einem Berfuche genetischer Entwicklung aus ben Grundprincipien Bohme's, von einem Rach= weis des geschichtlichen Ursprungs berselben, von einer Bemühung um das innere Verftandniß der behaupteten Verirrungen ift fo viel wie nichts zu finden. In gewiffer Beise verhalt es fich auch abn= lich mit einer 1685 erschienenen, auf Calov bereits Rudficht neh= menden Schrift, nämlich bem "Gegenstral ber Morgenröthe" von Erasmus Francisci (Nürnberg bei Bolfg. Mor. Endters 16. 804 Seiten), deren Verfaffer fich als einen Nichttheologen bezeichnet, aber fich als einen namentlich in ben Schriften ber Rirchen= väter wohl belesenen Mann erweift'). Rur wendet fich diese Schrift mit Ausnahme des letten oder XVII. Abschnitts: "Bas von Bob= me's Schriften zu halten fei", noch weniger bireft und ausschließ= lich wider Böhme und beffen Gesammtsuftem, sondern mehr gegen eine praftische Hauptverirrung seiner Anhanger. Es ift bies ichon auf bem Titel ber Schrift mit ben Worten bezeichnet: Wiber bas "Irrlicht der Absonderung von der Rirche und den Sacramenten". Deshalb handelt auch der größte Theil der heute noch lesenswerthen Schrift, um es furg mit meinen Worten gu bezeichnen, 1. von ben Rennzeichen eines mahren Lehrers, 2. von ber Bedeutung der Rirdengemeinschaft, 3. von fichtbarer und unfichtbarer Rirche, 4. von

<sup>1)</sup> Dieser merkwürdige Mann hieß mit seinem eigentlichen Familien-Namen: Fing. Geboren am 19. Nov. 1627 zu Lübeck, seinen Studien nach ein Rechts-kundiger, ließ er sich als Privatgelehrter in Nürnberg nieder und starb daselbst am 20. Octob. (nach Andern: Decbr.) 1694. S. über ihn Georg Andr. Will, Nürnb. Gelehrten-Legison Th. I. Nürnberg 1755. S. 462—467.

ber sogenannten Reinheit ber unfichtbaren Rirche, 5. vom Berhält= niß ber Secten und ber Universalfirche, 6. vom falschen Mergerniß an der sogenannten Unreinheit der Rirche, 7. von der Angeblichkeit bes Stehens in der Rirche neben Sonderung von allen Partifular= firchen, 8. vom angeblichen Untergang ber mahren Rirche balb nach ben Zeiten ber Apostel, 9. vom Fortbestand ber mahren Rirche vor Luthers Beit, 10. von beren Fortbestand bei allem Streit ber Partifularfirchen mit einander, 11. von der Trennungsursache der evan= gelischen Rirche gegenüber der römischen, und dem Unterschied dieser Ursache verglichen mit der Separation der Böhmisten, 12. von der Bedeutung und Nothwendigkeit des öffentlichen Gottesbienftes, 13. besgleichen vom Empfang des heil. Abendmahls, 14. vom Ungrund bes Bebenkens bagegen wegen etwaiger Anwesenheit von Unwur= bigen, 15. besgleichen in Bezug auf die Reichung bes Sacraments burch "unwürdige" Geiftliche, und 16. über die Lehre von der Gelig= feit frommer Beiben. - Ich aber habe biefer beiben Schriften nicht deshalb allein gedenken wollen, weil ich sie, verglichen mit andern Streitschriften biefer Beit, für fehr beachtenswerthe Leiftun= gen des fiebzehnten Sahrhunderts halte. Auch war meine Abficht nicht die, lediglich auf dasjenige aufmerksam zu machen, was fie zu munichen übrig laffen. Bielmehr wollte ich mit ber Erinne= rung an diese beiden Männer, welche mitten in der Zeit der durch Böhme hervorgerufenen Erregung ftanden, einestheils darthun, wie fehr diese Rämpfe nicht blos Theologen, sondern auch ernftgefinnte Laien bewegten, und anderntheils als an einem Beifpiel zeigen, wie grundlos man die Böhme'sche Spekulation blos für eine über den konfreten Lebensverhältniffen ftebende, transcendente, reine "Theosophie" halte, während sie bereits an sich und noch mehr in den praktischen Konsequenzen ihrer Anhänger auf das Tiefste und Bedenklichste in driftliche Lebensfragen einschnitt. Bon dem letten Abschnitt der Schrift des Erasmus Francisci ift jedoch nur dies zu fagen, daß bei allem Maßhalten das Urtheil über Bohme's Schriften begreiflich ein migbilligendes mar, daß er deffen Abhängig=

feit nicht nur von Paracelsus und andern Alchymisten, sondern auch von Valentin Weigel richtig behauptete, bei diesem Nach= weis aber, sowie bei der Darlegung des Widerspruchs mit der Schrift= und Kirchenlehre sich auf einzelne Sätze beschränkte, und an einer Aufdeckung der Grundprincipien jener ganzen geschichtlichen Strömung, von welcher Vöhme's Theosophie getragen war, nur allzuviel vermissen läßt. Schon hieraus dürfte sich die Rechtserti= gung eines Versuchs ergeben, das an sich nicht unbegründete Urtheil Melterer nach der letztbezeichneten Richtung hin zu ergänzen.

Dagegen lag es noch viel näher, in neueren "Beleuchtungen" Böhme's einen wiederholten Anlaß zur Aufnahme alter Untersuchungen zu finden. Ich bente biebei, von Anderen zu schweigen, nur an den nach meinem Dafürhalten geiftreichften Berfuch, welcher in ben zwölf Vorlesungen Franz von Baaber's über Jaf. Bohme's Theologumena und Philosopheme vorliegt 1). Man hat nicht ohne Grund Baaber einen Bohme congenialen Mann genannt. Rur daß nach meiner Meinung Baaber an Genialität und namentlich an Driginalität seinen Borganger weit überragt. Und so hat es benn auch in meinen Angen mit feiner "Beleuchtung" Bohme's eine gang eigene Bewandniß. Architektonische Berhältniffe betrachtet man gern unter Ginwirfung griechischen Feners ober eleftrischen Lichts. Ift an ihnen etwas unschön, so wird es durch diese Lichtwirfung nicht verdectt, sondern es tritt nur um so deutlicher hervor, und man bewahrt und befommt einen richtigen und treuen Gindruck. Und die vorhandenen, wirklichen Schönheiten treffen unter folches Licht geftellt das Auge nur um fo wirksamer und eindringlicher. Gang anders aber verhalt es fich, wenn ein begabter Mann die Schöpfungen eines andern Geiftes blos mit dem Brillantfeuer seines eigenen Beiftes beleuchtet. Der Undere empfängt damit etwas, was er

<sup>1)</sup> Zuerst gebruckt 1847 in ben "Janus" betitelten Jahrbüchern beutscher Gestimming, Bildung und That herausgegeben von B. A. Huber. Dann aufgenommen in Fr. v. Baaber's sämmtliche Werke. Herausgegeben von Prof. Dr. Franz Hoffsmann u. A. Bb. III. S. 357—437. Leipzig bei Herm. Bethmann 1852.

nicht hat, und wird zu etwas, was er nicht ift. Die unschönen Schatten verschwinden; es wird alles licht; aber das Licht ift nicht fein eigen, sondern eines Fremden. Man conftruirt in ihn binein, was fich nicht aus ihm heraus conftruiren läßt. Und anders fann es nirgend sein, wo man bei ber Beleuchtung einer geschichtlichen Perfonlichkeit von allen Wegen hiftorischer Untersuchung Umgang nimmt. Das angebliche Geschichtsbild wird dann etwas wie die Gebilde der weiland Naturphilosophie, welche die Natur aus eigener Geifteserleuchtung und ohne genügende erafte Naturforschung fennen und conftruiren wollte. In gang ähnlicher Beise aber verhält es fich mit der Beleuchtung Böhme's durch Franz von Baader. Wer den wirklichen Bohme fennt, der vermag ihn im Baaber= ichen faum wiederzuerkennen. Bielleich daß fich Bohme dazu gratulirt hatte, fo geiftreich beleuchtet zu werden. Allein wiedererfannt hätte er sich selbst wohl schwerlich. Und noch weniger würden Die= jenigen Baader verftanden haben, aus deren Duellen Bobme ichöpfte und beren Beisheit derselbe in geistesverwandter Art weiter bildete. Denn beren Geift mar fehr verschieden von dem Genius Baaber's. Das geiftreiche Wefen Baaber's bleibt alfo auch mir in feinem völligen Werthe befteben. Aber Gefdichte und Geschichtsbilder bringt man nicht in solcher Beise zu Stande. Nicht jenem "Irrlicht" des Erasmus Francisci, wohl aber ungeschichtlichen Errlichtern will die nachfolgende Darftellung entgegengesett sein. Und will man prüfen, ob fie nicht etwa Rarikatur sei, so lasse ich als Prüfungsmittel nichts zu, als was auf geschichtlichen Urkunden ruht. Wo diese zu völligem Aufschluß nicht ausreichen, da habe ich selbst darauf aufmerksam gemacht. Giner Fälschung dieser Urkunden aber wird man mich nicht bezichtigen, geschweige benn überführen tonnen.

München im Januar 1870.

## Inhalt.

| a dilitari inda painte pat lindi anno 102 adiam metardian            | Seite |
|----------------------------------------------------------------------|-------|
| Borrebe                                                              | III   |
| Einleitung                                                           | 1     |
| Abichnitt 1. Das Geficht vom verborgenen Schatz auf ber Landsfrone . | 3     |
| Abichnitt 2. Der geheimnifvolle Frembling und Bohme's Stellung jum   |       |
| religiös - firchlichen Zustand ber bamaligen Zeit                    | 7     |
| Abschnitt 3. Böhme und die Hoffnung seines Berufs                    | 20    |
| Abichnitt 4. Bohme in ber Gewißheit feiner Miffion                   | 26    |
| Abidnitt 5. Böhme und fein Berftandnig ber "Naturfprache"            |       |
| Abschnitt 6. Böhme und die Achymisten                                |       |
| Unhang: 3. G. Gichtel's Leben und Irrthilmer.                        |       |
| Borbemertung                                                         | 117   |
| Geschichtserzählung                                                  |       |
|                                                                      |       |

to en fai Sanav 1970.

### Einleitung.

Bergegenwärtigen wir uns zunächft weniger ben "Theosophen", als den Menschen und Chriften Jakob Bohme. Berfolgt und ver= unglimpft von Zeitgenoffen und Trägern des firchlichen Umtes in Dingen, wo das Unrecht nicht schlechthin auf seiner Seite war, von Anderen insgeheim oder öffentlich bewundert, ja vergöttert selbst in Stücken, wo er guten Rathes und linder Zurechtweifung bedurft hatte, geschah es ihm, daß auch die Nachwelt bis in die neueste Zeit hinein, fei es in Tabel, sei es in Lob, vielfach nur die Berirrungen seiner Beitgenoffen theilte, ja überbot. Und indem man aus dem Eigenen heraus sich in diesen merkwürdigen Mann hineinfinden wollte, kam es gang natürlich in vielfacher Geftalt bagu, daß man an bem ge= malten Bilde Böhme's fowohl die Schatten, als die eigenthum= lichen Lichter seines wirklichen Wesens zu vermissen hat. Ich denke hiebei, wie gesagt, jett weniger an den "Theosophen" Böhme ober an das, was man fein theosophisches "Suftem" genannt hat. Ich bente an den Menschen und Chriften Bohme nach seiner mensch= lichen und driftlichen Begabung, Bezeigung und Gigenthumlichkeit. Denn auch in diesen Beziehungen ift es wahrlich nicht leicht, ihn richtig zu verstehen, so wunderlich gemischt ift Schatten und Licht, Recht und Unrecht, Demuth und Hochmuth, Rlarheit und Berwor= renheit, Ginfalt und Gelbstüberhebung. Es versteht fich von felbft, daß ich hiebei lediglich mir dasjenige vor Augen halte, was uns als authentisches Gelbstzeugniß vorliegt. Und auch hier wiederum nicht jowohl in jenen Schriften, in welchen er die "Erleuchtungen" seines

Geistes niederlegt, als in solchen, welche einen Blick in feine Berzensstellung gewähren, wie z. B. viele seiner sechsundsechszig theo= sophischen Sendbriefe, seine Unleitung zum heiligen Gebet, ober auch fein Gefprach einer erleuchteten und unerleuchteten Seele (colloquium viatorum), die beiden Büchlein von der mahren Buge und das Buch von der mahren Gelaffenheit. Daß dies Alles aus verhältnismäßig später Zeit herrührt, daß wir so wenig oder so viel als Nichts aus der Werdezeit seiner inneren Entwicklung wiffen und befigen, ift nur zu beklagen. Richt weniger auch, daß wir auf die Einwirkung und bas Gebahren seiner "Freunde" blos aus seinen eigenen Aeußerungen und Andeutungen schließen, nicht aber deren Art mit eigenem ur= fundlichen Zeugniß belegen können. Denn die fertige und abgeschloffene Geftalt eines Menschen nach seinem geiftigen Wesen läßt fich nur in dem Maße richtig beurtheilen und verstehen, in welchem man deren inneren Entwicklungsproceß fammt der Art und dem Ge= wicht der äußeren Ginfluffe zu überblicken und zu durchschauen ver= mag. Und daß man von der inneren Entwicklung bei Jak. Böhme aus früherer Zeit so wenig weiß und zu ermitteln vermag, ist nicht minder zu bedauern, als daß man die Macht nachweisbarer, äußerer Influenzen bei ihm verhältnißmäßig viel zu wenig beachtet und zu seinem Verständniß verwendet hat. Denkt man ihn sich doch häufig wie ein räthselhaftes Meteor, welches plötlich und ohne allen Zufammenhang mit einem gangen Strome geschichtlicher, zeitgenöffischer und wahlverwandter Erscheinungen vom himmel auf die Erde ge= fallen wäre. Er selbst denkt nur halb, aber nicht gang so, und statt bei diesem seinem halben Gelbstwerftandniß oder Gelbstbekenntniß fteben zu bleiben, hätten später Geborene beffer gethan, wenigftens fich felbst zu einem richtigeren Urtheil und Berftandniß durch genauere Beachtung der Zeitgeschichte und Zeitströmung und ihres Ginfluffes auf Böhme zu verhelfen. Dies wenigftens foll ein Sauptaugenmert der nachfolgenden Darftellung fein. Aber überall follen Gelbstaussagen 3. Böhme's zu Grunde gelegt und als Anknüpfungspunkte gebraucht werden. Geben doch einzelne diefer

Aussagen bis in feine fruhe Jugendzeit zurud und laffen einen Blid in seine Natureigenthumlichkeit thun. Die meisten Zeugniffe bagegen gehören ber Zeit einer fertigen und abgeschloffenen Stellung an und laffen erkennen, mas er von der religios - firchlichen Gegenwart feiner Beit dachte, mit welchen Bufunftshoffnungen er fich trug, wie er seine eigene Miffion auffaßte und beren Gewißheit und göttliche Berechti= gung sich selbst und Anderen darthun zu können glaubte. Wie oft Er, welcher den Antichriften "Meinheit, Deinheit, Ichheit" nannte, bei dem Allen aus seiner Eigenheit nicht herauskam, sondern erft recht in fie hineinfiel, werden wir hier eben fo fehr zu bemerken Un= laß haben, als umgekehrt darauf hinzuweisen sein wird, wie häufig diese "Eigenheit" insofern nicht die seine war, als er bewußt oder unbewußt von einer Macht nicht aus ihm geborener, sondern von außen an und über ihn gekommener, nicht bloßer "formulae", wie er fagt, sondern Gebanken, Strebungen und Richtungen seiner Zeit getragen und beeinflußt ward. Die vorstehenden Bemerkungen sollen zugleich den Gang der Aufeinanderfolge bezeichnen, welchen die nach= folgende Darftellung einschlagen wird.

### 1. Das Geficht vom verborgenen Schat auf der Landskrone.

Das Begebniß, welches mit dieser Aufschrift gemeint ist, wird von Abraham von Frankenberg, dem Freunde und Gönner T. Böhme's, erzählt. Böhme selbst soll es ihm mitgetheilt und den Ort, wo ihm also geschah, gezeigt haben. An der Wahrhaftigsteit des Berichterstatters zu zweiseln, hat man nicht den geringsten Grund. Anders gestaltet sich die Frage, wie man sich den Vorgang bei I. Böhme selbst zu denken oder zu erklären habe. Uns ist von Wichtigkeit, daß diese Geschichte noch in die Knabenzeit Böhme's fällt. Er, der Bauernsohn aus Altseidenberg, anderthalb Meilen von Görliß, geboren im Sahre 1575, hatte damals (das Sahr ist nicht

genannt, muß aber in die achtziger Jahre des sechszehnten Jahrhunderts fallen) das Geschäft, neben anderen "Dorfknaben" das Vieh auf dem Felde zu hüten. Da, so wird berichtet, habe er einstmals "um die Mittagsstunde" sich von den Knaben abgesondert und sei allein für sich auf den nahegelegenen Berg, genannt die Landskrone, gestiegen. Auf der obersten Höhe des Berges, wo rothes Felsgestein einen wie verschlossenen Raum darstellt, habe er einen offenen Gingang gesunden und im Naume selbst eine große "Bütte" mit Geld entdeckt. Da habe ihn ein Grausen angewandelt, und ohne das Geringste anzurühren, sei er eilig wieder herausgegangen. Und obschon er nachher öfter mit anderen Jungen hinaufgestiegen, habe er doch nie mehr den offenen Eingang gefunden.

So weit Abraham von Frankenberg. Was derselbe weiter und wie es scheint ebenfalls aus Böhme's Munde berichtet, daß nämlich etliche Jahre nachher der Schatz von einem fremden "Künsteler" gehoben und fortgeschafft worden, der Schatzgräber aber, weil auf dem Schatz ein Fluch gelegen, eines "schändlichen" Todes gestorben sei, das können wir billig ebenso sehr auf sich beruhen lassen, wie die Deutung des Hergangs auf eine typische Weissaung vom Eingang in die verborgene Schatzkammer göttlicher und natürlicher Weisheit und Geheimnisse, welche Deutung dem Hergang Abr. von Frankenberg in Bezug auf J. Böhme gibt.

Weniger bei Seite zu lassen ist jedoch, was Frankenberg zum Beweise anführt, daß man sich über das dem Hirtenknaben Widersfahrene nicht "so groß zu verwundern" habe. Denn da werden zum Beweis der Wirklichkeit solcher Dinge die Schriften des im Ausgang des sechszehnten Jahrhunderts hoch berühmten Alchymisten Leonhard Thurneisser von Thurn') neben den Büchern anderer Alchymisten wie

<sup>1)</sup> Geb. 1530 gest. 1596. Bgl. itber ihn Dr. G. C. M. Moehsen in ben Beiträgen zur Geschichte ber Wissenschaften in ber Mark Brandenburg, Anhang zu bessen Beschreibung einer Berlinischen Medaillensammlung Bb. II. Berlin und Leipzig bei Decker 1783. S. 55—198. Was aber Paracelsus betrifft, so handelt

Theophraftus Paracelsus, Agricola, Mathesius, Aldrovandus, Theo-baldus, Kircher, Zeiller u. s. w. namhaft gemacht. Nicht daß diese Eitate im Geringsten zur Erklärung des Hergangs bei I. Böhme selbst dienlich wären. Denn der Hirtenjunge mag zwar von Schätzen und Schatzheben aus dem Munde des Volkes gehört haben; mit der alchymistischen Beisheit dagegen war er damals schwerlich selbst nur von Hörensagen in Berührung gekommen, geschweige denn, daß er zu jener Zeit schon Schriften dieser Art gelesen hätte. Allein die Eitate von Frankenberg bezeichnen die Atmosphäre, in welcher die späteren Freunde des zum Manne gereisten I. Böhme lebten, und die Wichtigkeit, hierauf zu achten, wird uns nachher deutlich entgegentreten.

Bas nun aber den Hergang mit dem Knaben 3. Böhme be= trifft, so fteht mir zweifellos fest, daß er benfelben für ein mit machem Auge in der Mittagftunde erlebtes, wirkliches Ereigniß gehalten habe. Er war in allen Dingen ein aufrichtiger, der Berftellung und bewußten Unwahrhaftigkeit unfähiger Mann. Getäuscht mag er so und fo oft gewesen sein; auf bewußte Täuschung ging er selbst nie aus. Aber mit einer Sinnestäuschung in der Mittagftunde läßt fich fein vermeintliches Erlebniß ebenso wenig erflären. Auch wird den jun= gen Bergfteiger ein ekftatischer Buftand schwerlich überkommen haben. Der Schreiber dieses kennt aber eine Geschichte, an welche er un= willfürlich erinnert wurde. Denn er weiß von einem Manne, welcher faft bis in sein Greisenalter einen Traum aus seiner Rindeszeit, ber ihm ein höchft seltsames, aber benkbares Ereigniß als am Tage er= lebt vorspiegelte, für eine ihm wirklich widerfahrene Geschichte hielt. Erst sehr spät wurde er irre, als ihm ein anderes Traumbild eines ganz undenkbaren Erlebniffes aus seiner Jugendzeit einfiel, an welches er als Knabe, aber wegen der absoluten Undenkbarkeit des Hergangs nur furze Zeit, ebenfalls wie an eine ihm in wachem Zustand wider=

bieser freisich in einem ganzen Kapitel seiner philosophia occulta (B. B. Th. I. S. 293 fgg.) von "ben Schätzen und verborgenem Gut" und wie man sie heben solle.

fahrene Geschichte geglaubt hatte. Gine Täuschung dieser Art möchte ich bei dem Hirtenjungen 3. Böhme annehmen. Nur daß mir ledia= lich an diesem Hergang, wie ihn J. Bohme selbst erzählt hat, etwas gelegen ift, gar nichts aber an der denkbaren Erklärung desfelben. Denn die aus dem Munde des Erzählers felbft herrührende Geschichte erschließt uns eine in früher Jugend schon wahrnehmbare Natureigenthumlichkeit, welche auch später am Manne unverkennbar ift. Das ift die zum Wunderbaren geneigte und gereizte Imagination, welche fo leicht aus subjectiven innerlichen Bergängen objective Realitäten macht, innerlich Wirksames und von Innen Originirendes für etwas von Außen Gewirktes hält, und von der Macht der Aufwallung oder des subjectiv Empfundenen hingeriffen die Rube und Ralte unbefangener Gelbftprüfung verliert. Je weniger diefes Knabenerlebnig Bohme's, wie er es selbst erzählt hat, sich mit der Annahme einer Unwahrheit wegläugnen, ober aus blos äußeren Ginfluffen ableiten, geschweige benn als Sinnestäuschung eines Wachen erklären läßt, um so psycho= logisch wichtiger bleibt diese Knabengeschichte mit ihrem tiefen Gin= druck auf den Geift des Mannes und die aus ihr sich ergebende Schlußfolgerung auf die von späteren Influenzen unabhängige Befonderheit des noch ungeschulten Rindergemuthes. Mir wenigstens ift diese Jugendgeschichte ungleich wichtiger und lehrreicher, als die be= fannte Erzählung von der Offenbarung creatürlicher und übercreatürlicher Geheimniffe, fraft beren Bohme in späteren Jahren basjenige, was fich nach feinen Grundzugen ichon längft in feinem Geifte for= mirt hatte, plötlich und mit mächtigem Gindruck aus bem Glanze eines Zinngefäßes (bem "jovialischen" Glanze1) herauslas.

<sup>1)</sup> Des Ausbrucks "als bes lieblich jovialischen Scheins" nach ber alchymisstischen Signatur bes Zinns bedient sich Abr. v. Frankenberg in der Lebenssgeschichte §. 10. Bgl. Dr. Mart. Ruland im Lexic. Alchemiae Francos. 1612.

4. s. v. Jupiter u. Stannum.

2. Der geheimnistvolle Fremdling und Göhme's Stellung zum religiös-kirchlichen Bustand der damaligen Beit.

Was von des Knaben Entwicklung aus dem Munde Dritter berichtet wird, zeugt von einer früh erwachten tiefen und ernften Frommigkeit. Wobei als äußeres Forderungsmittel aus frühfter Beit nur das erwähnt wird, daß er "sonderlich den Predigten sehr gerne beigewohnt" habe. Die Tage seiner Wanderschaft als Schufterlehrling, welche auch in fehr frühe Lebensjahre fallen müffen, ba er noch nicht zwanzig Jahre alt (1594) in Görlitz sich niederließ und heirathete, laffen, so weit die spärlichen Nachrichten geben, ebenfalls nichts von besonderen äußeren Ginflüffen wahrnehmen. Nur daß aus dieser Zeit abermals eines Ereigniffes nach Bohme's eigener Mittheilung Er= wähnung geschieht, welches dem Anaben oder jungen Menschen wie etwas halb Uebernatürliches vorkam und in ihm mit tiefem, bleiben= dem Eindruck haftefe. Das Jahr und der Ort, wo foldes geschah, ist nicht benannt, nur fiel es in die Zeit der Wanderschaft und mahr= scheinlich in deren erste Jahre, da Jakob, der Lehrling, als ein "fleiner" Mensch bezeichnet und angeredet wird. Rach dieser Er= zählung arbeitete der Lehrling irgendwo bei einem Schuhmachermeifter und fand fich eines Tages, da Meifter und Meifterin ausgegangen waren, allein zu Hause. Da sei, so erzählt v. Frankenberg aus Böhme's Munde, ein fremder, zwar schlecht gekleideter, aber feiner und ehrbarer Mann vor den Laden gekommen und habe ein paar Schuhe für fich zu kaufen begehrt. Der Lehrling habe in Abwesen= heit der beiden Meistersleute sich auf den Verkauf nicht einlassen wollen. Weil aber der Fremde ernstlich auf dem Raufe bestanden, fo habe der Knabe, um ihn abzuschrecken, einen überhohen Preis ge= nannt, welchen gleichwohl Käufer bezahlt und fich mit ben Schuhen auf den Weg gemacht habe. Aber in geringer Entfernung vom Laden sei der Fremde still gestanden und habe mit lauter und ernster Stimme gerufen: Jakob, tomme heraus! Daß nun der fremde und

unbekannte Mann ben Jungen mit seinem richtigen Taufnamen1) nenne, fam allein ichon unserem Bohme höchst wunderbar vor, fo daß er erschraf und nur allmählich sich erholte, um aufzustehen und auf die Gaffe zu kommen. Da fei er benn vor dem Manne "ernft= freundlichen Ansehens, mit lichtfunkelnden Augen" geftanden. Der aber habe ihn "bei der rechten Sand gefaßt, ftrack und ftark in die "Augen gesehen, und gesprochen: Jakob, du bist klein, aber du wirft "groß und gar ein anderer Mensch und Mann werden, daß sich die "Welt über dir verwundern wird. Darum fo fei fromm, fürchte "Gott und ehre fein Wort. Insonderheit lies gerne die heilige "Schrift, darinnen du Troft und Unterweisung haft. Denn du wirft "viel Noth und Armuth mit Berfolgung leiden muffen. Aber fei "getroft und bleibe beständig; benn du bift Gott lieb, und Er ift "bir gnädig". Worauf ber Mann ihm die Sand gedrückt, wiederum ftart in die Angen gesehen, und bann seinen Weg vor fich gegangen sei. Jakob aber sei nicht wenig darüber bestürzt geworden und habe folde Beiffagung und Ermahnung mit der Geftalt des Mannes immer im Gemuthe behalten und nicht vergef= fen können. — Aus welcher Geschichte zuerft zu entnehmen sein bürfte, daß die Frommigkeit des jungen Jakob ihm ein gutes Ge= rucht zugezogen, das fich in weiteren Kreisen verbreitet und die Theilnahme und Aufmerksamkeit eines bem Knaben Fremden und Unbefannten auf fich gezogen habe. Was nun diefer von Worten der Er= mahnung und Vorbereitung auf fünftige Trübfal zu ihm sprach, war gut und ernft gemeint und konnte ohne Gabe besonderer Beiffagung im Anschluß an Chrifti Wort von dem Loos aller seiner mahren Jünger gesprochen werden. Was er aber dem Knaben von einer fünftigen Größe und Verwunderung der Welt vorsagte, war übel angebracht und in unverständiger Zuneigung eher aus bem Geifte des Bersuchers herausgeredet. Gleichwohl haftete eben dies in der Seele

<sup>1)</sup> Nach v. Frankenberg, Böhme's Biographen, empfing Böhme biesen Taufnamen "als zukünftiger Untertreter ber Cfau'ischen Geburt".

Wugen wohl eher die Erscheinung eines Engels, denn die eines gewöhnlichen Menschenkindes vermuthet haben. Auf Rechnung wenigstens einer von außen kommenden, durch "magisch-astralische Wirkung der gestirnten Geister" vermittelten Regung will Abrah. v. Frankenberg den durch dieses Ereigniß geweckten "Glimmer und Zunder des heiligen Liebefeuers" in des Knaben Seele, höchst wahrscheinlich nach Böhme's eigener Meinung, gebracht wissen.—

Genug, voll von der "Weiffagung" fünftiger Größe und Eigen= bedeutung trat der junge Böhme in sein späteres Leben. Und in diesem Leben begegnen wir dem Nachhall jenes Jugendeindrucks in ben verschiedensten Formen, namentlich ba, wo es sich um seinen Be= ruf und feine Stellung gegenüber ben religiös = firchlichen Buftanden ber damaligen Zeit handelt. Zwar was ihn daran abstieß, das läßt fich genugsam aus anderen Gründen und namentlich aus seiner zartbesaiteten Innerlichkeit erklären. Auch braucht man fich blos bas Bild feines Görlitzer Hauptgegners, des roben und gemeinen luthe= rischen Pastor primarius Gregor Richter vorzuhalten, um zu be= greifen, daß ihm nicht nur die gegen ihn gerichtete Polemit, sondern die ganze damals übliche Streittheologie der verschiedenen Konfessio= nen widerlich war und ihm Anstoß gab. Allein nicht bloß der Art jener Polemit war er abhold, sondern auch ihr Fundament, ja die wirkliche ihr innewohnende Bedeutung und Berechtigung war ihm fremd und unverständlich. Und nicht allein mit der polemischen Berfechtung, sondern auch mit der thetischen Grundlage der verschiedenen Konfessionen zeigt er sich in mehr benn einem Puntte völlig zerfallen. Es wäre ganz verkehrt, dies blos der abstoßenden Wirkung der da= maligen Polemik zuzuschreiben. Ja, ich kann die Böhme eigenthum= liche Richtung ganz und gar nicht auf Rechnung abstoßender, äußerer Ginflüffe bringen. Denn eine gang andere innerlich gewachsene Wurzel liegt seiner Gegnerschaft gegen die Kirche zu Grunde. Worin, wie bald und wie weit der Same zu dieser Wurzel auch von außen in ihn gekommen, läßt sich aus Mangel historischer Nachweise minder

leicht darthun. Denn gerade für die Zeit, welche der Abfaffung seiner erften Schrift, der Morgenröthe im Aufgang (vom 3. 1612) voranging, fließen die Quellen überaus spärlich. Und was der erfte Beschreiber seiner Lebensgeschichte von einer besondern fiebentägigen Erleuchtung und Entzückung aus der Zeit seiner Wanderschaft und von Offenbarungen im Jahre 1600 und nochmals im Jahre 1610 mehr andeutet, als berichtet, das dient fachlich zu gar keinem Ber= ständniß seiner innern Entwicklung. Bon feiner Stellung zur römisch= fatholischen Kirche ist nichts zu sagen, als daß er sich ihr gänzlich fremd wußte1). Und was die reformirte und die lutherische Kirche betrifft, so tritt er in zwei Hauptpunkten Beiden ichon in der erften Schrift als entschiedener Gegner gegenüber, der erften in der (Calviniftischen) Prädestinationslehre, der zweiten in der Lehre von der Rechtfertigung2). Aber nicht sowohl diese Gegnerschaft ist das Cha= rafteriftische, als die Art, wie er fich zur Offenbarung eines höheren und denkbarerweise die Gegensätze ausgleichenden und einigenden Dritten befähigt und berufen erachtet. Und um dies zu fennzeichnen, fönnen wir hier von einem Eingehen auf die Materie felbst Umgang nehmen, und uns bamit begnügen, nur an Gelbftausfagen Bohme's nachzuweisen, wie er die firchliche Gegenwart ansieht und fich über feine höhere Mittlerftellung ausspricht.

Man kann hiebei hauptfächlich seine sechsundsechszig sogenannten

<sup>1)</sup> Eigentlich unterscheibet er nur einen Römischen und einen Unrömischen Antichrift, und der Antichrift ist nach ihm schon mit Constantini Zeit, den Concisien und den hohen Schulen erschienen, da man angesangen habe, um die Religion zu zanken (Myster. magn. 36, 34. 77, 66 u. a. a. D.). Man erinnere sich übrigens auch jener, angeblich im Karthäuser Kloster zu Nürnberg ausgesundenen 30 "Pabste Figuren", welche gerade damals wieder mit der Auslegung des Theophrastus Paracelsus rumorten. Diese Auslegung deutet die Bilder ebenso sehr wider das Pabstthum, als wider "die Ketzerei", und schließt mit der Weissagung vom Untergang beider.

<sup>2)</sup> Aurora 13, 7 fg. 19, 113. 26, 137 und 20, 15, aber an letzter Stelle so, daß man dem Wortlaut nach zweifeln kann, ob er dort die lutherische Lehre selbst ober nur deren Misverstand und Misbrauch im todten "historischen" Glauben meint.

theosophischen Sendbriefe in Betracht ziehen. Da dieselben aber einem Beitraum angehören, deffen Anfang feche Sahre fpater als feine im Jahre 1612 verfaßte erfte Schrift (Die Morgenröthe im Aufgang) fällt und Böhme in diefer Schrift oft genug fich über feine Ab= fichten und seinen ihm göttlich zu Theil gewordenen Beruf ausspricht, so wird von dieser seiner Erftlingsschrift auch hier nicht Umgang ge= nommen werden können. In späteren Briefen legt er großes Gewicht darauf, daß diese seine erste Schrift, und zwar noch vor beren eigentlichen und beabsichtigten Vollendung, in Abschriften durch Freunde und namentlich auch durch seinen Hauptgegner, Gregor Richter, in weiteren Kreisen bekannt geworden sei. Er habe sie nur als ein "Memorial" für fich selbst geschrieben. Go in einem Brief an Carl von Endern vom 18. Januar 1618, in einem anderen an benfelben vom 22. October 1619, in einem dritten an Abraham von Commerfeld vom Jahre 1620, besgleichen in bem Schreiben an Sigmund von Schweinit vom 3. Juli 1623, an Caspar Lind= ner vom 10. März 1622 (1621?), und an einen Ungenannten vom 10. December 1622. Mit der Thatsache der Berbreitung durch Andere hat es nun wohl zweifellos seine Richtigkeit. Aber mit der Absicht, seine "Morgenröthe" blos als ein "Memorial" für sich zu schreiben, steht ber Inhalt ber Schrift an unzähligen Stellen in offenem Wiberspruch. Mag auch vielleicht, was ich weder bejahen noch verneinen fann, das Vorwort mit seiner Voraussetzung "gunftiger Lefer" erft fpater geschrieben fein! Aber in der Schrift selbst wimmelt es von Bezugnahmen auf diese oder jene Leser, ja von entschiedenen Hinweisungen auf seinen Beruf als Offenbarer hoher Geheimnisse für diese "letzte Zeit". Er hat (Aurora 23, 85) "ber Welt zu offenbaren und anzukundigen den großen Tag des Herrn u. f. w." (Bgl. 24, 77). Thut man das in Aufzeichnung eines Me= morials für fich felbst? Citirt man (Aurora 22, 9) "die Liebhaber der Philosophie, Aftrologie und Theologie vor den Spiegel seiner Schrift", wenn man diese blos für sich geschrieben hat? Denkt man blos an sich oder redet man sich selbst an, wenn man (Aurora 5, 15)

jagt: "Ich schreibe allhier nicht ohne Erfenntniß; so du aber als ein "Gpifurer und Teufels Maft = Sau aus des Teufels Anregen wirft "dieser Dinge spotten und wirft sagen: Der Narr ift nicht in Sim= "mel geftiegen und hats gesehen ober gehöret; es sind Fabeln — so "will ich dich in Kraft meiner Erkenntniß vor das ernste Gericht "Gottes citiret und gerufen haben?" — Wozu fagt Böhme (Aurora 11, 66), daß er "in Studwert um des Lefers Unverftands willen" schreibe, wenn er blos für fich geschrieben und seine Schrift nicht für Andere bestimmt hat? Sat er blos für fich zur Feder gegriffen, was foll bann Böhme's Erflärung (Aurora 13, 15) heißen, daß er "sein überantwortet Pfund auf Zinsen ausleihen wolle" (vgl. eben= das. 25, 11)? Ober wozu die immer wiederkehrenden Ermahnungen an seine Leser, seine Warnungen vor Spotterei u. bgl. (Aurora 7, 11. 12, 116. 18, 4-6. 22, 2)? Hat er, wenn er fich (ebend. 18, 50) einen "Philosophus der Ginfältigen" nennt, diese feine Schrift blos als Philosophus für sich schreiben wollen? Mag es immerhin fein, daß Böhme in seinen späteren Briefen nur die Berbreitung feiner Schrift durch Andere im Gedächtniß hatte, fo ware boch die Annahme, er habe diese Schrift blos für fich schreiben wollen, der flagranteste Widerspruch mit dem Inhalt berselben. Im Gegentheil, er glaubt an seinen Beruf, ber Welt Dinge offenbaren zu follen, welche bisher gänzlich verborgen gewesen waren. 3war fagt Bohme auch in der Vorrede zur Schrift von den drei Principien, er habe fie fich für "ein Memorial und Gedächtniß aufschreiben wollen", nicht in der Abficht, fie Anderen vorzuenthalten, fondern zu feiner Giche= rung, falls er durch Schwachheit in Gottes Born fallen und dadurch ihm das Licht seiner Offenbarung wieder entzogen werden sollte. Dennoch aber beruft er fich noch im Jahre 1624 in feiner Schutsschrift gegen Gregor Richter barauf, daß er feine "Morgenröthe" nicht für andere Leute geschrieben habe, und wiederholt daffelbe in seiner Verantwortungsschrift an den Rath von Görlitz. Ich vermag seine Behauptung mit dem Inhalt und der Haltung seiner Schrift nicht zu reimen.

In welchem Gedankenkreis aber er sich mit der Offenbarung Dieser "hohen" Dinge in seiner erften Schrift halten wolle, fagt er ebendaselbst deutlich genug. "Was ist", so fragt er (9, 8), "noch "verborgen? die rechte Lehre Chrifti? Nein; sondern die Philosophia "und der tiefe Grund Gottes; die himmlische Wonne; die Offen= "barung der Schöpfung der Engel; die Offenbarung des greulichen "Falles des Teufels, davon das Bose herkommt; die Schöpfung die= "fer Welt; der tiefe Grund und Geheimniß der Menschen und aller "Creaturen in diefer Welt; das jüngfte Gericht und Beränderung "biefer Welt; die Geheimniffe der Auferstehung der Todten und des "ewigen Lebens". Und nicht blos biefes alles war nach seiner Mei= nung der Welt verborgen, sondern auch dies, daß jett der Tag und bie Zeit sei, wo dasjenige, was "von Anbeginn der Welt keinem "Menschen also gang (wie ihm, 3. Böhme) offenbaret worden" (9, 47), "folle verfündet werden, und mit deffen Niederschreibung "er habe (seit 1600) zwölf Jahre warten muffen, bis er die tiefe "Geburt Gottes in ihrem Befen habe faffen und in feiner "Bernunft begreifen können" (19, 14). Jetzt aber sei der Tag und die "Zeit der Wiederbringung" (9, 9. 10) vorhanden, da er den Beruf habe, das aller Welt bisher Verborgene der Welt zu er= schließen. Denn eben dies auch deute mit der Titel seiner Schrift: "die Morgenröthe im Aufgang", an (9, 10. 12, 50): "Der Tag bricht an, die Morgenröthe zeiget sich". -

Er bezeichnet den Titel seiner Schrift als Ausfluß seiner Gesdanken. Möglich, daß bloß die lateinische Uebertragung: Aurora consurgens, von seinem Freunde dem alchymistischen und kabbalistischen Arzte Dr. Balthasar Walter herrührt, demselben, welcher ihm den Namen philosophus teutonicus beilegte, mit welchem Namen Teutonicus sich auch später Böhme selbst ganz harmloß in Briefen unterschreibt, wie in einem Briefe an Carl v. Endern ohne Angabe des Jahres und in dem Brief aus Dresden vom 12. Mai 1624. Aber schwerlich zufällig ist es, daß den Titel: Aurora consurgens, "Aufsteigung der Morgenröthe" eine schon früher erschienene alchys

mistische Schrift führt, für welche mir zwar keine Einzelausgabe vorliegt, die aber bereits im ersten Buch eines 1613 gedruckten Sammelwerkes unter Nr. 5 sich sindet, welches turba philosophorum, das
ist das Buch von der güldenen Kunst, neben andern autoribus,
welche 36 Bücher in sich haben u. s. w. durch Philippum Morgenstern Islediensem (Basel 2 Bücher 8.), betitelt ist. Liegt es nicht
nahe anzunehmen, daß I. Böhme, welcher gerade in dieser seiner Erstlingsschrift sich aussührlicher darüber erklärt, wie er so viele seiner "formulae" nicht aus sich habe, auch die formula der Aussicht seines ersten Buchs nicht aus sich gehabt, sondern jener alchymistischen Schrift, sei es aus ihr selbst, sei es nach Mittheilungen Dritter, entlehnt habe?¹). Die Annahme an sich wäre gleichgültig genug, hätte
man nicht sehr tristige Gründe, in sachlichen Punkten auf die Abhängigkeit Böhme's von Alchymisten und alchymistischen Schriften
ausmerksam zu machen. Doch darüber erst später.

Setzt kehren wir wieder zu Selbstaussagen Böhme's zurück, in welchen sich bestimmter seine Auffassung von den religiös kirchlichen Zuständen der damaligen Zeit abspiegelt. Und je schwieriger die Aus-wahl aus der Massenhaftigkeit der Belege zu nennen ist, um so gerathener wird es sein, sich hiebei auf solche Schriften späterer Zeit zu beschränken, in welchen er, wie in den Briefen an seine Freunde, unbefangen, ungereizt von gegnerischen Ausfällen und ohne Rücksicht auf ein ihm fremdes Leserpublikum seine innersten Gedanken niederslegt. Hieher gehören zumeist seine theosophischen Sendbriefe.

Da steht ihm denn vor Allem fest, daß die dermalige Kirche in allen ihren Konfessionen nichts denn "Babel" ist. Und zwar nicht blos, wie er in dem Brief an Caspar Lindner vom 10. Mai 1622 sagt, weil "Schmähen und Berachten nur Babel ist, und

<sup>1)</sup> Die merkwitzbige, zu einem Theil ber älteren, mittelalterlichen und occibentalischen Proceduren und Theorieen sich halb kritisch verhaltende Schrift: aurora
philosophorum, dürfte hier weniger in Betracht kommen. Sie rührt von Gerhard
Dornaeus her, ist dem Paracelsus bedieirt, und sindet sich im Appendix zu
bes Letzten Werken, Ausg. von Huser. Th. III. S. 78—92.

"beffen die gange Welt voll fei". Dies vielmehr ift ihm bas Zeichen (und damit zielt er vor Allem auf die lutherische Rirche), daß man "in dieser vermeinten Religion doch nur immer zanket ober einander "läftert um die Buchftaben und hiemit mitten in Babel ftebe und "ärger nie gewesen sei, da man fich ja rühme, man sei aus Babel "ausgegangen und habe die mahre Religion. — Er aber fage, daß "man den Mantel Christi mit seiner Purpurfarbe in Chrifti Blut "eingetauchet und zur Decke umgenommen, aber damit nur das anti-"driftische Kind des eigenen Willens zugedecket und dem antichrifti= "ichen hurenkind eine fremde Farbe angeftrichen habe. Denn man "beuchle ihm gar wohl und becke es mit Chrifti Leiden, Berdienft "und Tode zu und tröfte es, Chriftus habe für das bezahlet, es folle "fich nur des Berdienstes Chrifti tröften und als eine Genugthuung "im Glauben annehmen, und weise uns also eine von außen zuge= "rechnete Gerechtigkeit". So im Briefe an einen Ungenannten vom 1. Nov. 1622. Bu "ben Bernunftgelehrten, welche nur vom Buch= "staben gelehret waren", fagt er anderwärts (Br. an einen Un= genannten vom 25. Apr. 1624), "spreche Chriftus: Darum höret ihr "nicht, denn ihr feid nicht von Gott, ihr feid nicht meine Schafe, "ihr seid reißende Wölfe und Miethlinge". Dder, wie es am Ende eines Briefes an Abrah. von Sommerfeld vom Jahr 1620 heißt: "In der großen Babel, die auf Erden geboren worden, gante man "nur um Worte und laffe den Geift des Berftandes im "Mysterio") liegen". -

Ich denke im Folgenden an diese letzte Aeußerung anzuknüpfen und unterlasse es, weitere Belege aufzuhäusen, aus welchen erhellt, daß I. Böhme ebenso sehr mit seiner eigenen Kirche zerfallen war, als mit anderen kirchlichen Gemeinschaften. Und was er in Bezug auf diese alle erwartet und in Aussicht nimmt, das ist nicht ihre Ersneuerung oder Besserung, sondern ihr Untergang. Für gar nahe

<sup>1)</sup> Ist wohl im speciellen Sinn ber bamaligen alchymistischen Sprache zu verstehen: Mysterium magnum = prima omnium rerum materia, ober ber "verborgene Wesensgrund in Gott".

hält er die "Zerbrechung Babels" (Br. an Chrift. Bernhard vom 15. Nov. 1619); wenn ein Neues eintritt, so geschieht es "mit "größtem Untergang des falschen Reiches zu Babel, das sich hat "an Christi Stelle gesetzt" (Br. an Carl von Endern vom 14. Febr. 1622); denn "Babel ist bereits vom Zornseuer Gottes an= "gebrannt; die Zeit ist vorhanden, da das Thier mitsammt der "Huren in Apocalypsi soll zerbrochen werden" (Br. an Bernh. Nitschen vom 28. Apr. 1622, vgl. den Br. an Koschwitz vom 17. Oct. 1621), "und der Huren Krankheit und Tod ist kommen, aber sie "wills nicht merken" (Br. an Christ. Bernhard wahrscheinlich von 1621). Es bleibe nichts übrig, schreibt er an Augustin Köppen (im Juli 1622), als "Ausgehen aus dem fleischlichen Babel".

Trot biefer mit einer Maffe anderer Stellen belegbaren Meuße= rungen hat es Spätere gegeben, welche ber Meinung waren, 3. Bohme fei im Wefentlichen auf bem Grunde bes lutherischen Bekenntniffes geftanden und habe blos Entartungen ober migbräuchliche Berwendungen besselben befämpft. Läßt es fich boch gang gut hören, wenn er nach der oben angeführten Befämpfung der "von außen zugerech= neten Gerechtigkeit" (im Brief an den Ungenannten vom 1. Nov. 1622) fortfährt: "Das Leiben und ber Tod Chrifti wird nicht bem "antichriftischen Thier in der Gelbheit gegeben, sondern denen, die "ba von allen Creaturen in der Eigenheit ausgehen und fich in das "Leiden und Sterben Jesu Chrifti gang einergeben, des eigenen Wil-"lens in und mit Chrifto fterben, mit Ihm begraben werden und "in Ihm eines neuen Willens und Gehorfams aufftehen und der "Gunde gram werden" u. f. w. Ja man konnte von ähnlichen Aleugerungen aus felbft folden Stellen noch einen haltbaren Sinn beilegen, in welchen er fagt: "Darum es alles ein Ungrund ift, was "Babel von der äußern zugerechneten Gerechtigfeit und von außen "angenommenen Kindschaft lehret; denn es gilt nicht eine zugerech= "nete Gerechtigkeit; ein Fremdling fann Gottes Reich nicht erben, "fondern eine eingeborene Gerechtigfeit aus Gottes Befen-"heit" (Br. an Dr. Joh. Dan. Kojchwitz vom 17. Oct. 1621, vgl.

ben Br. an einen Ungenannten vom 1. Nov. 1622 §. 15 ober ben Sat: Es muß Chrifti Blutvergießen auch in mir geschehen in bem Br. an einen Ungenannten vom J. 1623 §. 16). Denn man fonnte das alles so deuten, als wolle er nur gegen die einseitige Bervorhebung ober gegen die Beräußerlichung einzelner Puntte des Bekenntniffes basjenige betonen, mas basfelbe Bekenntnig unter bem Namen der neuen Geburt geltend macht. Allein abgesehen bavon, daß uns nirgend bei Böhme eine genauere Bekanntschaft mit ben Urfunden des firchlichen Bekenntniffes felbst entgegentritt, so werden wir später zu zeigen haben, daß auch das scheinbar Gleichlautende bei Böhme einen gang anderen Sinn hat und aus gang heteroge= nen Grundvorstellungen herauswächst. Und man muß wenig bavon wiffen, wie und in welchem Sinne er sowohl die katholische, als die reformirte und lutherische Lehre vom Abendmahl als einen Streit "nur um ein buchftabifch Bild" verwirft (f. von Chrifti Tefta= ment des h. Abendmahles 5, 10) oder wie er in Bezug auf die Lehre von der Taufe meint, daß man in dieser jetigen Zeit, da man nur um Meinungen ftreitet, "fast gar weit vom rechten Berftande geschritten sei" (in ber Borrede zum Büchlein von der h. Taufe), wenn man behaupten will, daß Böhme in Bezug auf einen solchen Hauptpunkt, wie die Sakramente, wesentlich lutherisch gedacht habe. Man hat so und so oft das wörtlich scheinbar Gleichlautende für fachliche Uebereinstimmung gehalten.

Auch vor einem anderen Mißverständniß muß Böhme bei seiner Meinung von dem bevorstehenden Untergang der bisherigen Kirchenbestände verwahrt werden. Es könnte bei seiner oftmaligen Berufung auf Stellen der Apokalypse den Schein gewinnen, als ob er nach der Weise alter und späterer Schwärmer etwa von Mißzbeutung dieses Buches aus zu seinen Anschauungen gekommen sei. Allein dies ist mehr denn zweiselhaft. Vor Allem paßt es gar nicht zu seiner Grundanschauung vom Wort oder Buchstaben, wie der heiligen Schrift überhaupt, so der Offenbarung Iohannis im Besonzbern. Neber Letzteres vergleiche man nur das merkwürdige Sendschreiben

an Paul Raym von den letten Zeiten. Da heißt es (im II. Theil §§. 55 fgg.): "Bermahne Guch bemnach gang brüderlich und drift= "lich, wollet ja zusehen, daß Ihr den Sabbat in der Ruhe Chrifti "ergreifet, und Guch nicht laffet bes Geiftes Entzündung bewegen. "Forschet aber im Lichte der Natur, ob Ihr das möchtet "grunden und erreichen, fo möget Ihr wohl fortfahren. - -"Es läffet fich auch nicht mit Schriften, die etwann ba= "bin möchten angezogen werden, bewähren; fie geben "auch das Widerspiel und können gar wohl anders ange= "Bogen werben. Go fich mein Gemuth nicht hatte in die Liebe "und Ruhe Christi eingewandt, so wollte ich es Euch weisen nach "Art der jetigen Bank-Welt. Apocalypsis ift geistlich und "ftehet im Mysterio. Es will ein hoch erleuchtet Gemuth "und Berftand haben, das da Gewalt hat, in das Myste-"rium Gottes einzugreifen. Es redet magisch, es ge= "boret auch ein magischer Berftand dagu"). Auf diese Beise" (nämlich in ber Urt ber jetigen Bankwelt) "finde ich ben magischen "Begriff nicht, benn es ift ein hiftorischer Begriff. Wer Magiam "himmlisch ergreifen will, der muß die himmlischen Figuren erkennen "von Geftalt des innern himmels, als das Centrum oder Lebens= "Circul, davon alle Wesen urständen, davon diese Welt ift erboren. "Sat er aber denselben magischen Führer nicht in fich, so laffe er die "himmlischen Figuren stehen, oder turba magna") hat dann Gewalt, "daß fie ihn aus der göttlichen Magia ausspeiet. Johannes der Evan-"gelist, oder wer Apocalypsin geschrieben, hat die Figuren der Ma-"giae Gottes erkannt u. f. w. und wiewohl es ift, daß fie felber

<sup>1) &</sup>quot;Magia ist in Summa das Thun im Willen-Geiste" (vgl. von sechs mystischen Punkten Punkt 5), oder, wenn ich so sagen darf, das Hinein-Imaginiren in den wesenklichen Willensgrund Gottes.

<sup>2)</sup> Turba magna ist, paracelsisch, "bes ganzen Gestirns Bersammlung" und "ihre Wirkung", s. Ruland, lexic. alchemiae s. h. v. Bei Böhme ist es Gottes Zorns und Fenerwille, die essentialische Grimmigkeit, aber auch die Gewalt des Sternenreichs.

"offenbar werden, so gehöret ein solcher Magus bazu, ber thesauri-"nellam 1) verstehet: Er muß alle brei Principien mit ihren Figuren "versteben, alsbann hat er Gewalt; fonft fället seine Arbeit ber turba "beim, rede ich gang wohlmeinend". Wo alfo, um mit anderen Worten Böhme's zu reden, nicht "die Begierde ift, die fich in die "finftere Natur einführet, und durch die Natur in Feuer, und durchs "Fener, durch das Sterben ober Grimm, ins Licht zur Majeftat", da bleibt das Wort der Apokalypse versiegelt. Denn das ist Magia aus und in den drei Principien. Sodann kommt noch dazu, daß er ausdrücklich erklärt, ihm fei vom Welt = Sabbat, vom Millenario, nichts zu erkennen gegeben. "Er habe beffen feine Findung im "Mysterio — — und wenn man auch die Möglichkeit und Unmög= "lichfeit im Mysterio betrachte, so scheine es, als wollte in dem ängst= "lichen Spiegel des göttlichen Wesens kein Sabbat sein. Denn der "Teufel ist ein Fürst dieser Welt; sollte er dann gleich tausend Jahr "in die finstere Welt gebunden sein, so herrschen doch die grimmigen "Sterne in dieser Welt, und Sitze und Ralte, und ift in dieser Welt "nur ein Jammerthal" (f. dasselbe Sendschr. an Paul Raym 2, 46). Und wenn auch jenes Millenarium, jener Welt = Sabbat, ein hifto= rischer Begriff sein sollte, so hat er eben als historischer für Böhme feinen Werth. "Wenn wir nur ben neuen Menschen "in Chrifto erlangen, jo find wir demfelben nach ichon "im Sabbat" (ebendas. 2, 48). Was er also hofft, ift anders, als im gewöhnlichen Sinne bes Worts: "Chiliaftisch"2).

<sup>1)</sup> Das ist ein dem Paracelsus entlehnter Ausdruck, welcher von diesem im Sinne sowohl von "Schatzgräberei", als von "Schatzgräber" ("die himmlische Thesaurinella" und: "der Thesaurinella coelestis") gebraucht wird. S. Philosophia sagax B. II.: "Was coelestis Nectromantia sei", W. W. Th. I. Aussgabe von Huser, Straßburg 1603, S. 447. Uebrigens hat ebenfalls bereits Pasracelsus, und nicht erst Böhme, gesagt, daß die Offenbarung Johannis nur "ein Magus" aussegen könne. Philosoph. sagax I, 6. W. W. Th. I. S. 376.

<sup>2)</sup> Es ist nicht zu bedauern, daß 3. Böhme uns zur Apokalypse keine Auslegung im "magischen" Verstand geschenkt hat. Was dabei herausgekommen wäre, kann man ungefähr seiner Erklärung des ersten Buchs Mosis entnehmen. Zwar

### 3. Bohme und die hoffnung feines Berufs.

Gleichwohl nennt Böhme das, was er hofft, auch "ein aureum "seculum, welches mitten im Feuer zu Babel werde anheben zu "grünen" (Brief an Christ. Bernhard vom 8. Juni 1621 §. 2)<sup>1</sup>).

fonnte von biefer bie neuere Rritif insofern etwas profitiren, als er bort wie in ber "Aurora" gar oft weiß, ob ber "Scribent" Moses ober ein Anderer gewesen fei, namentlich aber, wo ber Autor von ber Sache nichts verftanden habe. 3m Uebrigen aber ift jener Commentar ein mabrer Buft ber oft bobenloseften und willfürlichst allegorisirenden Einlegungen, nicht Auslegungen. Seine hermeneutit erinnert lebhaft an die hermeneutische Grundregel ber alchymistischen Schrift: "Auffteigung ber Morgenröthe". Da beißt es: "In bem Borbergebenben ift gewiesen "worben einem Berftanbigen aus ber göttlichen beiligen Schrift, bag biefe Beisheit "nichts anderes fei, benn eine Gabe Gottes und Sacramentum ober "Beugniß mit manderlei vorbildenden Reben und parabolifden "Gefprächen und auch mit Fragen, Die ba eine beimliche Bebeutung "baben, umgeben. Und foldes barum, bamit nicht bie Rarren und Un-"verftanbigen, bie die Ratur nicht wiffen, und boch A, B, C, D lefen "tonnen, ihnen foldes zueignen und brauchen. Wenn ihr bermegen biefe "Beisheit begehret, miift ihr euren Berftand fubtil und icharf machen, oft "und aber oft (id est für und für) inwendig und außen, vor und nach lesen und "wieberholen die Spriiche ber Weisen. Denn bas gebilbret ben Beisen nicht, bag "fie närrisch reben, wenn ber Berftand und Meinung berselben Borte "aufe höchfte dem Laut der Buchftaben guwider ift. Denn wer "ben Laut ber Borte angenommen und ben innerlichen ober eigent-"liden Berftand nicht bat, ber bilft ihm nichts" (f. turba philosophorum G. 141 fg.). Was hier als hermeneutische Grundregel für die Schriften ber Weisen, b. b. ber Aldymisten, aufgestellt ift, bas wendet 3. Bobme auf bas Wort ber h. Schrift an. Das angerliche Wort ift nicht fowohl zur Offenbarung, als gur Berbergung und Berichleierung ber beimlichen Beisheit ba. Das Bort erichließt nicht, fonbern wird vom inwendigen gottlichen Ratur= geift ericbloffen.

1) Bgl. die aurea hora in der alchymistischen Schrift: Aufsteigung der Morgenröthe a. a. D. S. 140 (in der Borrede). Aureum seculum redivivum ist ebengalls Titel einer alchymistischen Schrift von Henricus Madathanus, neu aufgelegt im Musaeum Hermeticum, Francosurt. 1625, No. 2. Das aureum se-

Und er will dafür ein prophetisches Wort sowohl des neuen als des alten Teftamentes haben. Aus dem neuen Teftament beruft er fich u. A. wiederum auf die Apokalppfe und fagt im Brief vom 17. Dct. 1621 an Dr. Koschwit (§. 36): "Ich füge dem herrn wohlmei= "nend zu wiffen, daß die itige Zeit wohl in Acht zu nehmen ift; "denn der fiebente Engel in Apocalypsi hat seine Posaune gerichtet". Und in demfelben Briefe (§. 29) glaubt er aus dem alten Tefta= mente anführen zu dürfen: "Gott hat durch die Propheten verheißen, "fonderlich in Joel 3, 1, daß Er seinen Geift will ausgießen zur "letten Zeit über alles Fleisch, so ift die Zeit in Acht zu neh= "men". Und damit meint er, daß die Beit nahe und vorhanden fei, da der Religionsftreit foll in die Temperatur') eingehen (Br. an Carl von Endern vom 14. Februar 1622 §. 3). Diefe Temperatur vollzieht fich aber nicht innerhalb der Konfessionen, son= bern durch eine Offenbarung außerhalb berfelben, burch einen "Bu= ichlaa", wie temperatura alchymistisch verdeutscht wird. Von dieser Offenbarung ichreibt Bohme in bem Brief an Carl von Endern vom 18. Januar 1618 geheimnisvoll: "Sie" (die Gegner) "werden "boch nicht aufhalten den Sohn, den die sehnliche Mutter in ihrem "Alter wird gebaren2). Denn das zeiget der Simmel an, Gott wird "thn erleuchten wider alles Wüten und Toben des Teufels und wird "feinen Glanz vom Aufgang zum Niedergang ftreden. Nicht schreibe "ich von mir; denn ich zeige nur an, daß es vorhanden sei und

culum ist noch spät im beutschen Driginal abgebruckt worden in dem Buch: Die Lehren der Rosenkreuzer aus dem 16. und 17. Jahrhundert, Altona bei Joh. Dan. Ant. Echardt, 1788, fol. 3 Hefte. Im specifisch Böhme'schen Sinn hat aber das aureum seculum schon Paracelsus. "Und wird in der Religion und der Kirzchen Gene Bereinigung und Fried werden, bis zu der güldinen und letzten "Zeit". Lib. de Imaginibus Cap. 6. W. W. I, 304.

<sup>1)</sup> Temperatura ein alchymistischer Ausbruck; man kennt eine prima, secunda, tertia. S. Ruland, lex. alch. s. h. v.

<sup>2)</sup> Es ist fraglich, in welchem Sinn ber Sohn gemeint ist. Filius spielt sonst im alchymistischen Proces eine große Rolle. Man vgl. die später noch zu nennenden figurae von Lambsprinck und M. Ruland, lex. alch. s. v. filius.

"tommen wird". Während es hier zweifelhaft erscheinen tann, ob das "von mir" bedeute "von meiner Person" (de me) ober "von mir aus" (ex me) im Gegensatz zu höherer Erleuchtung, fraft beren er "anzeigt", so bezeichnet er anderwärts beutlicher seine Soffnung. Go über ein Jahr fpater in einem Brief an benfelben C. v. Endern vom 1. Dec. 1619. Nachdem er vorher gefagt, daß jetzund fast alles in Babel ift und wird ein großer Riß geschehen u. f. w., fährt er fort: "Aber unterdeffen grünet die Lilie im Thal, wider welche der "lette Antichrift Berfolgung erreget, ba bann sein Ende fommt, benn "die Erscheinung bes herrn erftickt ihn. - Doch werden meine "Schriften zur Zeit wohl dienen; benn es fommt eine Zeit "vom herrn, die nicht aus dem gestirnten himmel ift". -"In der Finfterniß der Mitternacht", heißt es im Postscript des Briefs an Abrah. von Frankenberg vom 20. Februar 1623, "gehet eine "Sonne auf, welche ihren Schein aus den senfualischen Gigenschaften "ber Natur aller Wesen, aus dem geformeten, ausgesprochenen "und wieder aussprechenden Worte nimmt; und das ift das "Bunder, deffen fich alle Bölker freuen". — Und unter feinen Schriften, die zu dieser Zeit "wohl dienen", nennt er als "gar ein mun= berichon Büchlein" die Schrift von bes Menschen breifachem Leben (de triplici vita hominis), benn fie "handle sonderlich von "der ichonen Lilien"), welche Gott ber letten Belt gon= "nen wolle" (Br. an Carl von Endern vom 1. December 1619). Diese "Lilienzeit", darin des Teufels Gericht und viele hohe Ge= heimniffe follen offenbar werden (von den drei Principien göttlichen

<sup>1)</sup> Die Lilie, der Lilienzweig ist der neugeborene Geist, Christus in uns, wie denn auch bei den Alchymisten lilium und lilii flores zur Bezeichnung sür Mercurius und seine Wirksamkeit in der tinctura philosophorum, der quinta essentia sulphuris, dient. S. n. A. Ruland, lex. alch. s. v. lilium. Ebenso ist der blühende Lilienzweig die emblematische Bezeichnung des Ziels der "güldinen Kunst", vgl. z. B. das Titelblatt des Buchs de Alchimia opuscula complura veterum philosophorum, Francos. ad Moen. 1550, 4 to — oder rosarium philosophorum mit den Figuren in der turba philosophorum B. II. S. 200 fgg.

Wefens 17, 105), Diefe Lilienzeit erachtet nun Bohme für bereits angebrochen 1). Und wie er auf beren Sieg ichon in der Aurora unter dem Bild der "mitternächtlichen Krone" hingedeutet, fo gibt er in dem Brief an Valentin Thinnes vom 6. Juli 1622 eine zweifache Deutung, die erfte allegorisch, wonach das "mitternächtig" auf die Finfterniß hinweift, in welcher ber Geift Chrifti wirkfam werde2), die andere Deutung aber von einer "Figur des äußerlichen Reiches" redet, "da die großen Berwirrungen und Streite werden "fein, — - welche Bölker siegen werden, und wie unterdeffen in "folder trübseligen Zeit werde Chriftus offenbar und erkannt wer-"ben" u. s. w. Dieser letten Deutung bleibt er benn auch in dem Brief vom 20. April 1624 an einen Ungenannten in Lübeck treu, wo es heißt: "Wiffet, daß euch mitternächtigen gandern eine "Lilie blühet. Go ihr dieselbe mit dem Sectirischen Banke ber "Gelehrten nicht werdet zerftoren, so wird fie zum großen Baume "bei euch werden. Werdet ihr aber lieber wollen ganken, als den "wahren Gott erkennen, so gehet der Strahl vorüber, und trifft nur "Etliche; fo muffet ihr hernach Waffer für den Durft euerer Seelen "bei fremden Bölfern holen. Werdet ihr das recht in Acht nehmen, "fo werden euch meine Schriften großen Anlag und An-"weisung bagu geben, und ber Gignatftern3) über eurem "Polo wird euch helfen; benn feine Zeit ift geboren". Alfo, wie man den fpateren Samann den Magus bes Nordens nannte, fo fah Böhme in fich mit seinen Schriften den für den Norden

<sup>1)</sup> Und wenn der Lisien Zeit um ift, so wird das Ende der Welt anbrechen. S. von den drei Principien göttl. Wesens 14, 48.

<sup>2)</sup> Bgl. Aurora 11, 43. Wo liegt die Krone? gegen Mitternacht; benn mitten in der herben Qualität wird das Licht helle.

<sup>3)</sup> Die stella signata und Lucifer ist, paracelsisch, "ber gezeichnete und "Morgenstern, welcher in dem (alchymistischen) Werk die Zeichen gibt, leuchtet erst"lich vor, dann nach der Sonnen Abends und Morgens, welches ein Wunderlust
"zu sehen". Bgl. Dr. Mart. Ruland, lexic. alchemiae s. v. materia prima
No. 13.

bestimmten Magus. Warum gerabe für den Norden, weiß ich nicht beftimmt zu fagen. Deshalb, weil feine Schriften damals bort Gin= gang fanden? Dber weil er gerabe in ben mitternächtlichen ganbern die Finfterniß des "fectirischen Buchstabendienstes" concentrirt erachtete1)? Mag bem sein, wie ihm wolle, so ift boch flar, was nach seiner Meinung dem Streit ein Ende machen follte. Das war die Ausführung aus dem Worte des Buchftabens in den Geift des inwendigen Wortes. Hören wir ihn darüber, wie er dies theils muftisch (theosophisch), theils menschlich = deutlich bezeichnet. Im sogenannten Mysterium magnum, der Erflärung bes erften Buchs Mofis Cap. 36 §§. 43 fgg. heißt es: "Go ift uns fein befferer Rath zur Ginigung, "daß wir mögen mit uns felber wieder Gins fein, Gin Bolt, Gin "Baum, Gin Mensch, Gine Seele und Leib, als daß wir die Bil= "ber ber Buchstaben in uns alle zerbrechen und töbten "und fein einziges leben laffen, nichts mehr von Gott be-"gebren zu wissen und zu wollen, als nur einzig und allein, "was Gott in und durch uns wissen will, daß wir ber Geelen "Gunger und Begierde einig und allein ohn alles andere Wiffen in "die fünf Bocales einsenken; benn barinnen ift ber große beilige "Name Gottes IEhOVAh ober JESVS, als das lebendige Wort, "das allen Dingen Leben gibt, offenbar, und nicht nach der Natur "Gigenschaft der Unterscheid vieler Willen, sondern in der einigen "Liebe=Sonne ift er darin offenbar. — Aus dem senfualischen "Geiste der andern Buchstaben ift ein eigenwilliges Thier der Ichheit

<sup>1)</sup> In einer seltsamen Weise stimmen diese Aeußerungen Böhme's, theilweise ganz wörtlich, mit einem sogenannten Prognostikon des Paracelsus überein.
"Ich mag gedenken", sagt Paracelsus, "daß du mir nicht glauben werdest, wann
"ich dir werd sagen, wie mein dieser Zeit verachtet Schriften noch bei den Weisen
"und Hochverständigen so in großer Werth gehalten und geachtet werden. Es ge"schieht aber nicht, so lang bis die große und erschreckliche Eclipsis der
"Sonnen fürüber ist. Alsbann, sag ich, wird mit dem größten Fluß und Ge"wässer mancherlei Empörung, Aufruhr, Krieg, Todschlag, Mord, Brand und alles
"llebel in die Mitternächtige Länder fließen". W. W. Th. I. S. 607.

"und Gelbheit worden, das nur todtet und todte Frucht wirket. Denn "Paulus faget: Der Buchftabe todtet, aber der Geift macht leben= "dig. Das verftehe alfo: Die zertheilte senfualische Bunge tödtet nur "und macht uns uneinig, führet uns in Babel. Aber der Geift ber "Vocalium als der heilige Name Gottes macht uns in Ihm wieder "lebendig u. s. w. u. s. w. Und das ist das große Thier der "Babylonischen Sure in une, daß wir une in Bilder ber "Buchstaben einführen, und machen uns Meinungen; die= "felbe Meinung ift ein Thier". - In das freigemeindliche u. f. w. Deutsch unserer Tage übersett, heißt dies: Das Dogma ift das Thier; aber der Geift unseres Gewiffens oder das Gewiffen un= feres Geiftes tödtet das Thier und macht uns lebendig. Rur daß der modernen Sprache alle "Bokale" 3. Böhme's fehlen. Wem aber obige Stelle aus dem Mysterium magnum zu dunkel ift, der fann fich dafür jener Worte in ber zweiten Schutschrift wider Balth. Tilfen bedienen (§. 298), wo es heißt: "Wenn ich gleich fein an-"ber Buch hatte, als nur mein Buch, das ich felber bin, fo hab "id Buder genug; liegt boch die gange Bibel in mir, fo "ich Chrifti Geift habe; was darf ich benn mehr Bucher? "Coll ich wider das ganten, das außer mir ift, ehe ich lerne "tennen, was in mir ift? So ich mich selber lese, so lese ich in "Gottes Buch und ihr meine Brüder feid alle meine Buchstaben, "bie ich in mir leje; benn mein Gemuth und Wille findet euch in "mir, ich wünsche von Herzen, daß ihr mich auch findet". -

Das war das hoffnungsreiche Unionsprincip J. Böhme's, in welchem, wie er dachte, der Streit der Konfessionen ersterben sollte. Hätte er später und nicht in Sachsen gelebt — er hätte Anlage zu einem unionistischen Hofphilosophen gehabt. Aber als Böhme die obigen Friedensworte schrieb, saß, wie ich denke, der Affe Gottes das neben und lachte. Aus dem Blühen des Lilienzweiges in den mitternächtlichen Ländern ist zwar nicht so sehr viel geworden. Allein der Lachende merkte sich das Stichwort und gab es, nur mit veränderter "kormula", wieder in unseren Tagen aus. Der arme Böhme würde

zwar nicht ohne jeglichen Grund gegen die Verballhornung Protest einlegen. Allein — mir däucht, es wäre doch besser gewesen, der Fremde mit den "lichtstrahlenden" Augen hätte nicht gerusen: Jakob, komme herauß! — Wer aber in einem einzigen, freilich etwas mysteriösen, leberblick die Summa der Erkenntniß kennen lernen will, in deren Licht die Finsterniß erlischt, der betrachte sich jene Tasel, welche dem Briese Böhme's an den Dr. med. Gottsried Freudenhamsmer und den Münzmeister Joh. Huser von Glogau vom 11. Nov. 1623 beigelegt ist und welche die Unterschrift trägt: "So der Leser "dieses alles verstehet, so höret aller Streit und Fragen in "ihm auf und stehet Babel im Spotte").

## 4. Bohme in der Gewißheit feiner Miffion.

So gering und demüthig J. Böhme an unzähligen Stellen von seiner Person spricht, so gewiß ist er doch seiner göttlichen Sendung. Denn was er hat und bringt, das will er nicht aus sich und aus menschlicher Kunst und Weisheit, sondern aus dem Geiste Gottes haben<sup>2</sup>). Weshalb er denn in einem Briefe von 1620 an Abraham von Sommerfeld bemerkt, wenn er in seinem Schreiben bald Ich bald Wir sage, so "wolle er eröffnen, daß in dem Wir der Geist "verstanden werde und in dem einfachen (Ich) der Autor sich selbst "verstehe". Denn, wie er schon in dem Brief an Carl von Endern

<sup>1)</sup> Bon biefer Tafel noch fpater unten.

<sup>2)</sup> llebrigens mag sogleich hier bemerkt werben, daß man den Autor einer von 3. Böhme belobten, nachher näher zu besprechenden alchymistischen Schrift, genannt "der Wasserstein der Weisen", am Schluß des Buchs (Frankfurt 1619, S. 136 fg.) fast wie Böhme selbst sprechen hört: "So wisse doch, daß ich kein "Schriftgelehrter oder itziger Welt Aristotelischer Theologus, sondern ein "Bürger und Privatperson bin, der ich solche mir von Gott verliehene scientiam "auf keiner Universität oder hochberümbten Academia studirt und erlangt, son"dern auf der allgemeinen Schul der Natur und aus dem großen "Bunderbuch, in welchem alle Gottesgelehrte vor viel hundert Jah"ren gestudirt, erlernet und studirt habe".

vom 22. Det. 1619 fagt: "Co ich schreibe, dictiret mir es der Geift "in großer wunderlicher Erkenntniß, daß ich ofte nicht weiß, ob ich "nach meinem Geifte in Diefer Welt bin". "Ich habe", schreibt er in dem vorerwähnten Brief an Abrah. von Commerfeld, "dem "Geift immer nachgeschrieben, wie Er es diftirt hat, und "ber Bernunft feine Stätte gelaffen". "Aus der hiftprischen Runft "diefer Welt", so äußert er fich in einem Brief an Chrift. Bern= hard vom 15. Nov. 1619, "habe ich wenig, und schreibe nicht um "berselben Hoffart ihrer Runft willen; benn ich bin nicht von ihrer "Runft erboren, fondern aus dem Leben Gottes, auf daß ich "Frucht bringe im Paradeifischen Rosengarten Gottes". Wenn ich aber fage, daß Böhme fich den Quell folder Erfenntniß anders benft, als was man etwa fonst Eingebung bes beiligen Geistes zu nennen pflegt, so will ich nur auf einige andere Aussagen in seinen Schriften aufmerksam machen. Go erklärt er fich 3. B. in der Bor= rede zur Aurora hinfichtlich feiner eigenen Gabe folgendermaßen: "Weil der heilige Geift in der Geele freatürlich ift als der "Seelen Gigenthum, fo forschet fie bis in die Gottheit und auch "in die Natur; denn fie (die Seele) hat aus dem Wefen der "gangen Gottheit ihren Quell und Berkommen. Wenn fie "vom heiligen Geifte angezündet wird, fo fiehet fie, mas Gott "ihr Bater machet, gleichwie ein Gohn im Saufe wohl fiehet, "was der Bater machet; fie ift ein Glied ober Kind in des himm-"lischen Baters Hause". Aus diesem Quell kommt ihm "was von "der Welt her verborgen blieben und in feines Menschen "Berg also gang und gar offenbar worden", weshalb er fich selbst viel mehr, als sich der Leser vielleicht verwundern wird, ob der hohen Offenbarung verwundere (Aurora 14, 38). In demfelben Sinne äußert er fich in dem Brief an Caspar Lindner vom 10. Mai 1622 (1621?): "Gott wohnet in dem edlen Bildnif (ber Geele) und nicht "im Sternen = und Glementen = Beift1); Er befitet Nichts, als nur

<sup>1)</sup> Das ist ber schon von Paracelsus betonte siderische Geift, der alls gemeine Menschen wie Thieren eigene Naturgeist, in welchem Gutes wie Boses quillt.

"sich selbst in seines Gleichen. Und ob Er wohl Etwas be"sitzet, als Er denn Alles besitzet, so ergreift Ihn doch nichts, als
"nur das, so von Ihm entsprungen und herkommen ist, als die
"Seele in der Gleichheit Gottes".

Aber eben weil er weiß, daß das ihm geoffenbarte Geheimniß in seiner Schrift gleich bem alchymistischen Stein ber Weisen ("lapis philosophorum" vgl. Br. von 1620 an Abrah. v. Sommerfeld §. 20) liegt, fo weiß er auch, daß seine Schriften nicht für Alle find und nur unter besonderen Umftanden und Bedingungen ihren Ginn und ihre Rraft erschließen werden. Darum bittet er auch feinen Freund, den Dr. Balth. Walter, in einem Brief vom 7. Juni 1620, daß er seine Schriften nicht einem Jeden wolle in die Sande geben, benn sie seien nicht Jedermanns Speise. Db er schon viel wisse und ihm eine große Offenbarung gegeben sei, so wisse er boch auch wohl, daß er allen benjenigen ftumm fei, die nicht aus Gott geboren find. Darum bitte er, mit seinen Schriften weislich zu handeln, auch feinen Namen zu verschweigen, bis daß endlich die finstere Racht fomme, wie ihm gezeiget fei, alsbann folle bas Perlein gefunden werden. - Er bitte und begehre deshalb auch, daß von wegen des Druckens außer feinem Willen fich Niemand bemühe, benn das geschehe erft nach dem großen Ungewitter. Auch zweifelt er gar nicht in Bezug auf feine Schriften, bag, "was fein "Vaterland wegwirft, werde von fremden Bölkern mit Freuden auf= "gehoben werden" (Br. an Martin Mofer vom 15. März 1624): aus seinem kleinen Senfkörnlein werde ein großer Baum erwachsen (Br. an Dr. Tob. Rober vom 13. Juni 1624). Und fo schreibt er noch in diesem seinem Todesjahre 1624 in einem Brief an einen Ungenannten vom 8. Mai: "Ihr werdet noch wunderliche Dinge "hören, daß die Zeit geboren, davon mir vor drei Jahren gefaget "ward durch ein Gesichte, als nemlich die Reformation; das "Ende befehle ich Gott, ich weiß es noch nicht eigentlich". Und er wußte es allerdings eigentlich nicht recht. -

Dagegen getröftete er sich noch anderer wunderlichen Gaben,

welche ihn seiner Berufung und Erkenntniß gewiß machen sollten. Dazu rechnet er namentlich sein Verständniß der Natursprache. Auch in seinen Briefen gebenkt er beren öfter. Go erklart er sich in einem Briefe an Chrift. Bernhard vom 15. Nov. 1619 über feinen Gebrauch lateinischer Worte babin: "Mein Ginn rubet "in Wahrheit nicht blos in der lateinischen Bungen, fondern viel= "mehr in der Natursprache. Denn mir ift auch etwas aufge= "ichloffen worden, die Geifter der Buchftaben zu gründen von "ihrem Unkunde" (Urgrunde?). Und diese vermeintliche Gabe schätt Böhme noch höher, benn "bas Wunder" ber ihm zu Theil gewordenen Offenbarungen. Denn, so sagt er in dem Brief von 1620 an Abr. von Sommerfeld (§. 29), "das noch größer ift, "ift mir die Natursprache eröffnet worden, daß ich kann in "meiner Muttersprache die allergrößesten Geheimniffe verstehen, und "wiewohl ich nicht sagen tann, ich habe es ergriffen und gelernt, "sondern also lange als die Sand Gottes über mir hält, "fo verstehe ich es". Wie er benn auch anderwärts geheimniß= voll über diese hohe Gabe redet (vgl. Brief an Valentin Thinnes vom 6. Juli 1622, oder Aurora 20, 90, wo er die Natursprache die Burgel ober Mutter aller Sprachen nennt, worinnen die gange vollkommliche Erkenntniß aller Dinge ftehe). Rur muffe man, wie es "vom dreifachen Leben ber Menschen" 5, 85 heißt, den Begriff der drei Principien haben, denn ihrer feien drei, die das Wort bilden, als Geele, Geift und Leib. (Bgl. im Mysterium pansophicum oder vom irdischen und himmlischen Mufte= rium Text 8, 6-11 ober "von der Geburt und Bezeichnung aller Wesen" 1, 16, wo diese Natursprache die "signatura rerum" genannt wird, und zwar als diejenige, welche nach der Ausl. des 1. B. Mosis 35, 8 die Sprache der Menschen vor der "Sündfluth" war.)

Bei dem außerordentlichen Gewicht, welches Böhme auf diese vermeintliche Erkenntniß legt, wird es nicht unzweckmäßig sein, im Folgenden einen eigenen Abschnitt der Beleuchtung dieser absonderslichen Gewißheit der Berufung Böhme's zu widmen.

## 5. Bohme und fein Verftandniß der "Naturfprache".

Wenn der Leser hier die allerseltsamsten Dinge zu hören bestommt, so muß er sich dies um so mehr gefallen lassen, als Böhme in diesem Punkt wirklich ganz original ist. Zugleich läßt sich selbst an den ungeheuerlichsten Phantasmen eine gewisse Feinfühligkeit der Beobachtung nicht verkennen, in welcher der in seiner Imagination Erregte dem Eindruck eines Lautes, der Lauts und Wortbildung, der Zungens und Lippenstellung, dem Einziehen und Ausstoßen des Hauchs, und andern Phänomenen des Lautwerdens nicht blos eines Wortes, sondern auch eines Vocales oder Consonanten die auf deren äußere Gestalt und Figur nachgeht. Man kann die reine Verschwensdung dieser Scharssinnigkeit bedauern, man wird auch eben so oft die daran sich knüpfende Deutung in ihrer Combination ganz unsfasslich sinden, man kann aber, um die Eigenart Böhme's zu versstehen, von diesem Capitel nicht Umgang nehmen.

Beginnen wir, um mit bem oft Rathfelhafteften anzufangen, mit der angeblichen Bedeutung einzelner Gelbftlauter und Mitlauter. Da hören wir denn z. B. über den Bocal A: A ift der erste Buch= ftab und dringet ausm Bergen aus und hat feine Natur, fondern wir verstehen klar darin die Sucht des ewigen Willens außer der Natur, in welchem fich die Natur erbieret, welche von Ewigkeit gewesen u. f. w. Er ist Bater und Sohn und seine Kraft, die davon ausgehet, ist der Geift des ewigen Lebens (de triplici natura hominis Cap. 16 §§. 44 fg.). Warum? das fann nur der Natursprache= Rundige felbst wiffen. Bom Buchstaben 3 heißt es dagegen an einer Stelle, daß er "das Centrum der höchften Liebe" fei (Myster. magn. 52, 41). Ift es deßhalb, weil der Laut I wirklich den Mittelpunkt des Wortes Liebe bildet? Oder weil das Wort Jesus damit be= ginnt? - Dagegen erhält in derfelben Schrift (54, 25) der Buch= stabe I, aber diesmal lateinisch (I) geschrieben, die Deutung, er sei "ber Charafter des unius, als des ewigen Ginen in der göttlichen

"Luft" u. s. w. Etwa darum, weil das römisch geschriebene große 3 (I) dieselbe Gestalt hat, wie das römisch geschriebene Gins (I)? Dagegen läßt fich eher vermuthen, warum unter ber Boraussetzung, daß "ein jeder Buchstabe ein Geift und eine Geftalt des Centri" fei, der Buchstabe R "der Charafter des Fener= Dualles" ist (de tripl. vita hominis 5, 88). Denn das R schnarrt, praffelt und raffelt ohne allen Zweifel. Schwerer dagegen läßt fich fagen, warum das S Charafter des "beiligen Feuers" sei (Myster. magn. 52, 42). Es müßte benn dabei an das fanfte Bischen des Lautes gedacht sein. Warum aber der Gelbstlauter II (an beiden Stellen mit dem romi= ichen V geschrieben) einmal "ben Ausgang bes heiligen Geiftes" (Psychol. vera I, 102), das andere Mal den "Ausgang aus dem Fener" (Myster. magn. 52, 42) bedeute, weiß ich wiederum nicht zu erklären, wenn sich nicht an die Geftalt des römischen Buchstabens der Eindruck oder das Bild des Ausgangs von der Enge in die Beite geknüpft hat. Doch hiebei wollen wir es an Beispielen theo= sophischer Deutung einzelner Buchstaben bewenden laffen.

Ebenso wenig wollen wir auf die natursprachliche Deutung biblisscher, hebräischer Namen eingehen. Es wird genügen, zu wissen, daß man "mit Cain in der Natursprache einen Duell aus dem Centro "der feurischen Begierde verstehet" (Myster. magn. 29, 18).

Dagegen dürfte es wichtiger sein zu ersahren, woran man denn fraft der Natursprache bei dem heiligen Namen Sesus Christus nach Böhme zu denken habe. Er erklärt sich darüber öfter. So heißt es einmal (de trib. principiis 29, 87. 88): "IE ist seine Er"niedrigung aus seinem Vater in die Menschheit; die Sylbe Sus
"ist der Seelen Einführung in die Trinität, wie denn die Sylbe
"Sus in die Höhe durch Alles dringt". (Hat Böhme vielleicht
etwas vom Laut: sursum so. corda in den Ohren gehabt?) Vom
Namen Christus aber sagt er: "Chris dringet durch den Tod und
"bedeutet seinen Eingang in den Tod und den mächtigen Streit;
"aber die Sylbe Tus bedeutet seine starke Macht u. s. w., denn die
"Sylbe Tus ist wie ohne Tod". Bei dieser Chris= und Tus-Erklä-

rung geht mir jeder Schlüffel zum Berftandniß ab. Eher läßt fich nach der oben angegebenen Buchstabenbedeutung verstehen, wenn (Myst. magn. 52, 42) nach vorausgegangener, halb mahnsinniger Deutung von Jakob = Jesus gesagt wird: In Jesus ist bas S bes heiligen Feuers Charafter, und das U (V) des Ausgangs aus dem Feuer sein Charafter. Und auf der Basis der zuerft angeführten Deutung des Namens Jesus Chriftus halten fich auch andere Erflärungen wie z. B. in der I. Schrift gegen Gaias Stiefel, wo es §§. 81. 82 heißt: "In dem Ramen Jesus wird in der hochsten "Zungen verstanden die Bewegung des göttlichen Centri als eine aus-"gehende Luft, die Niedrigkeit in der Demuth, in der (sic) ausgeben-"ben Freudenreich, in der Majestaet ausführende. Und in dem Na= "men Christus wird verstanden eine Gingehung der Liebe in Born, "eine Berbrechung oder Tödtung der Grimmigkeit und eine ganze "Transmutation" (alchymiftischer Kunstausdruck) "mit Ausführung "ber (sic) Freudenreich". Und ähnlich in der signatura rerum 7, 27 u. 31: "Der Rame Jesus ift die Eigenschaft der freien Luft "ber Ewigkeit, welche fich ins Centrum ber Gebärerin als ins Ba= "ters Eigenschaft einergiebet und im Centro als bes Baters Eigen-"schaft als ins Vaters Teuer zu einem Worte der ewigen Kraft fign-"riret u. f. w. Chriftus aber heißt in der Natursprache ein Durch= "brecher, dem Grimme seine Gewalt nehmend, ein Schein des Lichts "in der Finsterniß, eine Transmutation, da die Liebeluft über die "Feuerlust als übern Grimm herrschet" u. f. w. — Bielleicht, baß es heute noch Liebhaber solcher Deutungen gibt. Aber psychologisch merkwürdig bleibt, wie Jemand von solchen Natursprache = Geheim= niffen die lösung ber Sprachenverwirrung in "Babel" hoffen und erwarten fonnte.

Am merkwürdigsten ist in dergleichen Natursprache=Deutungen die Procedur J. Böhme's bei deutschen Wörtern, z. B. wie man kraft dieser Natursprache erst recht die eigentliche Bedeutung von "Tag, Nacht, Wasser, Erde, Mensch oder auch Gott und Himmel, "Glauben, Teufel" u. s. w. inne werde. So heißt es in der Aurora

(19, 84 fgg.): "Das Wort Tag faffet fich im Bergen und fährt ber= "vor zum Munde und fährt burch die Strafe der herben und bit-"tern Qualität und wecket die herbe und bittere Qualität nicht auf; "fondern gehet ftart burch ihren locum, welcher am hinteren Gau-"men über der Bunge ift, hervor, gang sanfte und der herben und "bittern Qualität unbegreiflich. Wenn es aber hervor auf die Zunge "fommt, so schleußt die Zunge mit dem obern Gaumen das Maul "Bu. Wenn aber ber Geift an die Bahne ftoget und will raus, fo "schleußt die Zunge das Maul auf und will vorm Maule raus, und "thut gleich einen Freudensprung zum Maule raus. Wenn aber das "Wort durchbricht, so macht sich das Maul inwendig weit auf, und "das Wort faffet fich mit feinem Schalle hinter der herben und bit-"tern Qualität noch einmal, und wecket dieselbe als einen faulen "Schläfer in der Finfterniß auf und fähret gähling zum Munde aus. "Alsdann garret die herbe Qualität hernach als ein schläfriger Mensch, "ber vom Schlafe aufgeweckt wird; aber ber bittere Geift, welcher "vom Feuerblit ausgehet, bleibet liegen und höret nichts, beweget "fich auch nicht. Dieses find nun gar hohe Dinge, und nicht so "fcblecht, wie der Bauer wohl vermeinet". Run follte man meinen, daß das Wort Nacht ganz entgegengesetzte Deutung habe. Allein nach meiner geringen Erkenntniß läuft, was darüber (Aurora 19, 110) gejagt wird, ungefähr auf basselbe hinaus. "Das Wort Nacht", heißt es dort, "faffet fich erftlich auf dem Gerzen und grunzet der "Geift mit der herben Qualität, doch der herben Qualität nicht gang "begreiflich. Hernach faffet fichs auf der Zungen. Weil es aber auf "bem Herzen grunzet, so schleußt die Zunge das Maul berweil zu, "bis der Geist kommt und faffet fich auf der Zungen; dann macht "fie das Maul geschwinde auf und läffet den Geift hinaus".

Bei zweisylbigen Worten erschließt die selbstständige Deutung jeder Sylbe große Geheimnisse. So erfahren wir vom Worte Wasser (Aurora 20, 92 fgg.): "Das Wort Wasser stößet aus dem Herzen "und macht die Zähne zu und gehet über die herbe und bittere Dua= "lität und rüget (reget) sie nicht und fährt durch die Zähne raus,

"und die Zunge rafft fich auf und inqualiret mit dem Geifte, und "ber Geift geht gang mächtig burch bie Bahne raus. Wenn aber ber "Geift zum meiften Theil raus ift" (nemlich mit der Gulbe Waf), "so rafft fich erst der herbe und bittere Geift auf und inqualiret erst "hintennach mit dem Worte. Er bleibet aber in seinem Sede figen "und garret mächtig in ber Geele Ger hernach". Bas hieraus nachher weiter auf geiftliche Dinge, Bewegung im Bergen Gottes u. bgl. gefolgert wird, mag ber geneigte Lefer bort felbst nachschlagen. Noch complicirter geht die Beobachtung der Lautbildung, Zungenftellung u. f. w. bei ber Erflärung Erde ober Erden ihren Gang (Aurora 18, 71-74). Es mag hier genug fein, auf die Schrift Myster. magnum 10, 47 fg. zu verweisen, wo Erde oder Erden als "Grimm im Wefen" gedeutet wird; Er drückt die Coagulation (alchymiftische technische Bezeichnung) aus, de ober ben bas Element, bas Weben, die Kraft. Umgekehrt hilft sich ber Autor bei einfilbigen Wörtern manchmal mit einer Art Ausstoßung ober Zusammenziehung, wie er benn aus Mensch das Wort Mesch bilbet ober wenigstens den Menichen aus bem Meich (foll wahrscheinlich von Mischen herkommen) aller Wesen, aus aller Rräften Eigenschaft und Gestirnen gemacht fein läßt, weshalb auch ber Mensch ein Limus aus allen Wefen sei (Myster. magn. 15, 6).

Aber nicht blos über irdische und innerweltliche, sondern auch über göttliche und überirdische Dinge oder Beziehungen gibt die Natursprache Aufschluß. So erfährt man von Gott: "Das Wort Gott "fasset sich mitten auf der Zungen und stößet aus dem Herzen dahin "und lässet das Maul offen, und bleibet auf seinem königlichen Sessel "sitzen, und schallet aus sich und in sich. Wann es aber ausgesprochen "ist, so thut es noch einen Druck zwischen den obern Zähnen und "Zungen herauß" (Aurora 18, 60). Was das nun in Bezug auf Gottes Schöpfermacht und Regiment bedeute, mag man ebenfalls dort weiter nachlesen. Vom Worte Himmel will ich nur Folgendes anssühren: "Das Wort Himmel fasset sich im Herzen und stößet bis "auf die Lippen, da wird es verschlossen (Him), und die Sylbe Mel

"macht die Lippen wieder auf, und wird mitten auf der Zunge ge"halten und fähret der Geist auf beiden Seiten auß dem Maule.
"Das bedeutet, daß die innerste Geburt vor der äußersten ist durch
"die greuliche Sünde verschlossen worden, und ist der äußerlichen
"verderbten Geburt unbegreiflich. Dieweil es aber ein Wort mit
"einer zweisachen Sylbe ist, und die andere Sylbe Mel das Maul
"wieder aufmachet, so bedeutets, daß die Porten der Gottheit sind
"wieder aufgeschlossen worden" (Aurora 18, 62—64). Mit der weiteren dort sich sindenden Ausdeutung glaube ich abermals den Leser
verschonen zu dürfen.

Vom Worte Glauben aber erfährt man bei Besprechung des Gebets (de tripl. vita hom. 16, 47) Folgendes: "Beten hat zwei "Dinge in sich: Ernsten Willen u. s. w., welcher sich ins Herze Gottes "einergibet, das heißt Glau; und dann isset der Wille von der götts "lichen Kraft, das heißt Ben. Denn der Seelen Wille ergreifts und "hälts mit der Junge an den Jähnen, verstehest du es in der Naturs "sprache".

Wendet man fich nun in Glaube und Gebet an ben barm= herzigen Gott, so weiß ich nicht, ob die Natursprache über das Wort barmbergig sonderlichen Troft erschließt. Ich will aus der langen Erörterung (Aurora 8, 74-77) nur Einiges herausheben. "Siehe das Wort Barm ift nur auf beinen Lippen, und wenn du "fprichft: Barm, so machft du das Maul auf und knarreft binten= "nach, und das ift die herbe Qualität, die umschleußt das Wort d. i. "fie figuriret zusammen das Wort, daß es herbe wird und die bittere "Dualität zerscheidet es u. f. w. Wenn du fprichft: Barm, fo figu-"riren die zwei Qualitäten, Berbe und Bitter, das Wort Barm gar "langfam zusammen, benn es ift eine lange ohnmächtige Gulbe von "wegen ber Qualitäten Schwachheit. Wenn du aber fprichft: Berg, "fo fähret ber Beift in bem Bort Berg geschwind wie ein Blit heraus, "und gibt des Wortes Unterscheid und Berftand. Wenn du aber fprichft "ig, so fängest du den Geift mitten in den zwei andern Dualitäten, "baß er muß barinnen bleiben und bas Wort formiren". -

Und schließen wir diese Mittheilungen aus der Deutung deutsscher Wörter mit etwas Infernalem, nämlich dem Worte Teufel, ab, so wird es uns auch nicht viel helfen zu wissen, daß das Wort Fel seinen Ursprung vom Falle hat, Teu dagegen seinen Ursprung von dem harten Pochen oder Tönen (Aurora 14, 26).

Db Böhme mit der Deutung einiger seiner zweisylbigen, gesliebten alchymistischen Wörter glücklicher ist, will ich auch dem Leser zur Entscheidung überlassen. So z. B. wenn ihm bei dem Worte Sulphur bald Sul Gott, Phur aber die innere Natur, bald Sul das Licht oder die Seele, Phur dagegen das Centrum der inneren Natur, oder Sul die Kraft aus dem Lichte und Phur die Kraft aus den vier Gestalten der Natur ist (vgl. de tripl. vita hom. 2, 19. Psycholog. vera 7, 10).

Das Ungeheuerlichste aber leistet er in der Erklärung des Wortes Tinctur nach der Bedeutung der aufeinander folgenden Buchstaben (I. Tafel der drei Principien §. 30), wo es heißt:

T ist das dreifache Y I 3, ist den Vater andeutende;

I ift das geborene I, ift Jefus;

N ift das dreifache I im Geifte;

C ift Chriftum andeutende;

T im fünften Spatio ift ber Bater in Chrifto;

V ist der Geist Christi im Wort das da lebendig machet;

R ist der königliche Thron, um welchen Licht und Finsterniß streitet, da Satan und Christus gegen einander stehen u. s. w. Und statt daß wohlmeinende Nathgeber ihm auf seinem wunderlichen Abweg Widerstand geleistet hätten, reizte ihn das anstaunende Ver-wundern und Anfragen seiner sogenannten "Freunde" nur zu immer neuen, monströsen Versuchsleistungen solcher Art.

Doch mit dem letzten Beispiel verlassen wir schon das Gebiet des eigentlich Driginellen, und betreten ein anderes, auf welchem J. Böhme Vorbilder in Menge hat. Das weiß derjenige, welchem die kabbalistisch=alchymistischen Schriften jener Zeit bekannt sind. Ob ein Zusammenhang zwischen ihnen und J. Böhme stattfindet, ob er

deren gekannt hat, und ob sie nicht noch einen ganz anderen Einsfluß, als blos auf seine "Formeln" gehabt haben, dies zu untersuchen, soll die Hauptaufgabe des folgenden und letzten Abschnitts sein.

## 6. Sohme und die Alchymisten.

Db wir ein Recht haben, beibe zusammenzustellen, darüber muß querft und vor Allem Böhme felbft gehört werden 1). Dag er, wie er sich ausdrückt, seine "formulae" nicht aus sich habe, sondern aus anderer Autoren Schriften, erflärt er, wie bemerft, felbsteigen und zwar schon in seiner erften Schrift (Aurora 22, 12. 13). "Beil", jo fagt er, "die Menschen "Götter"2) find und haben die Erkenntniß "Gottes bes Ginigen Baters, aus bem fie find herkommen und in "bem fie leben, so verachte ich ihre formulam der Theosophiae, "Astrologiae und Theologiae gar nicht. Denn ich befinde, daß fie "meiftentheils gar auf rechtem Grunde fteht, und will mich auch be= "fleißen, daß ich ihrer formula möchte nachfahren. Denn ich muß "ja sagen, daß ihre formula mein Meister ift und ich aus ihrer "formula meinen Anfang und erfte Erfenntniß habe. Ich bin auch "nicht des Willens, daß ich ihre formulam will umkehren oder ver-"beffern; denn ich kann auch nicht, habe fie auch nicht gelernet, son= "bern laffe fie in ihrem Sede fiten". Damit fteht nicht in Wiber= ipruch, was er vorher ebendaselbst (10, 27) gesagt hat, wo es heißt: "Ich habe viel hoher Meifter Schriften gelesen in Soffnung, ben

<sup>1)</sup> Die Thatsache der Abhängigkeit Böhme's von den Alchymisten ist im Allgemeinen längst bekannt. Bgl. Bernh. Kopp, Geschichte der Alchemie, Th. II. seiner Geschichte der Ehemie, Braunschweig 1844, S. 238. Für die Erklärung Böhme's aber ist sie im Ganzen wie im Einzelnen noch viel zu wenig verwendet. Im Allgemeinen hat schon der Böhme sehr mild beurtheisende Engländer H. Morus, desgleichen Erasmus Francisci in seinem "Gegenstral der Morgenröthe" u. A. auf Böhme's Abhängigkeit von Paracelsus u. s. w. hingewiesen.

<sup>2)</sup> Ist im Paracelsischen Sinn gemeint. "In uns ist das Licht der Natur, "und das Licht ist Gott. Darum wir billig Götter genannt werden". Philosophia sagax lib. I. W. W. Th. 1. S. 375.

"Grund und die rechte Tiefe darinnen zu finden; aber ich habe nichts "funden, als einen halbtodten Geist, der sich ängstet zur Gesundheit "und kann doch um seiner großen Schwachheit willen nicht zu voll"kommener Kraft kommen". Ich sehe davon ab, daß für den, welcher die Sprache der damaligen Zeit kennt, nicht verborgen ist, welche Schriften er unter den Schriften der hohen Meister verstanden hat. Aber wenn er ihren Geist einen halbtodten nennt, so widerspricht dies durchaus nicht der Beibehaltung ihrer formula. Der Unterschied zwischen diesen Meistern und Böhme ist nur der, daß er die Formeln der ersten auf ein anderes und höheres Gebiet transponirt und sie in diesem Sinne und nach seiner Meinung geistig und lebendig macht. Aber wer sind diese Meister?

Wenn ich die Alchymiften nenne, so habe ich zunächst Bohme's eigene Aussagen für mich. Man braucht nur etwa den Brief an Dr. med. Joh. Daniel Roschwitz vom 3. Juli 1621 zu lesen, um inne zu werden, wie genaue Anleitung er bort (§§. 10-20) bemfelben, allerdings mit der gewöhnlichen Burudhaltung der Weisen, über den alchymistischen Proces gibt. In Form ähnlicher Specialkenntniß, wenn ichon mit Uebertragung auf ein anderes Gebiet, äußert er fich auch im Brief an Gottfr. Freudenhammer vom 27. Febr. 1623 §§. 13. 22. 23. Und obgleich er wiederholt, worin ihm Glauben zu ichenken ift, verfichert, daß er selbst niemals eigentlich praktische Aldymie getrieben habe, so kennt er boch Recepte und weiß etwas über ben Gang des chemischen Processes. Gin solches Recept findet man 3. B. im Brief an Valent. Thinnes vom 6. Juli 1622. Und fo verdeckt er es andeutet, so weiß er doch oder will wiffen, daß "es "gar fein Geld toftet ohne was auf Zeit und Rahrung des Leibes "gehet, sonsten fonnte es einer mit zwei Gulben bereiten und noch "weniger"1). Ebendaselbst' fagt er gang conform mit seinen Meistern,

<sup>1)</sup> Nebrigens ist die ganze Angabe fast wortwörtlich der alchymistischen Schrift: "der Wasserstein" entnommen, nur daß es dort, wie im deutschen Text, so auch in der lateinischen Nebersetzung, statt "zwei Gulden" heißt: trium florenorum modum non excedit, deutsch: "über drei Floren nicht zu stehen thut". S. Wasser-

daß das eigentliche Agens im alchymistischen Processe "nicht Dueck"silber noch ein anderes Mineral oder Metall" sei"), und meint, daß,
wenn man blos die äußerlichen Handgriffe ansehe, "die Arbeit ge"ring und die Kunft gar einfältig sei und es ein Knabe von zehn
"Sahren machen möchte" (§§. 12—14). Auch kennt er die mehrfach wiederholte Schmelzung nach Lehre und Praxis der Alchymisten
(Aurora 23, 99—106).

In welchem Umfang er sich alchymistischer Worte ober formulae bediente, ist längst bekannt und Sedermann auffällig. Er thut es nur auch darin in seiner Weise, daß er z. B. in seiner ersten Schrift, der Aurora, aus göttlicher Eingebung beharrlich Markurius statt Mersturius geschrieben haben will, und erst später um der Schwachheit der Menschen willen sich zu "Merkurius" bequemt. Und daß er solche seltsame Worte, wie Iliaster, Cagaster (Cagastrum), Aquaster, Evestrum, zunächst von Paracelsus hat, haben Andere schon längst mit Recht bemerkt<sup>2</sup>). Wichtiger wäre, zu erfahren, welche Bücher der Art Böhme selbst nach eigener Aussage gelesen habe. Aber ich sinde nur eines von ihm dem Valentin Thinnes im vorher angessührten Brief empsohlen. Das ist "der Wasserstein") der Weisen".

stein. Frankfurt 1619. 16. S. 145. Duo aureoli veranschlagt ber lud. pueror. fol. 137 b.

<sup>1)</sup> Bgl. die 129 propositiones Geberi ac Lullii cet. in den Dialogi duo de Alchemia, Norimb. ap. Joh. Petreium 1548. 4. Prop. 23: Sulphur et argentum vivum commune non sunt principia naturae, ergo neque artis principia erunt. Und so bei vielen Anderen 3. B. aus der Zeit Böhme's in dem 1619 zu Frankfurt bei Luc. Jennis gedruckten Tractat Joh. von Mehung's: Beweis der Natur u. s. w. S. 161: "Nicht aber ein solches argentum vi"vum und sulphur, wie du siehest, welches allhier nichts soll".

<sup>2)</sup> S. namentl. Paracels. philos. ad Athen. lib. 2. §§. 18. 19. S. 14 und lib. Azoth s. de ligno et linea vitae S. 521. W. W. Ausg. v. Hufer. Straßburg 1603. Th. I. und ebendas. philosophia occulta S. 290. Bgl. auch über die angeführten Wörter Dr. Mart. Ruland, lexicon Alchemiae. Das spätere lexic. chymicum von Gul. Johnson, Londin. 1657, ist vielsach nur ein ziemlich plagiarischer Auszug aus Ruland.

<sup>3)</sup> Der Rame ber Schrift bezieht fich auf ben bekannten Satz ber Alchy-

Es ist das dieselbe Schrift, welche mit dem Titel: Hydrolithus sophicus, zum ersten Mal in bas Lateinische übersetzt (in gratiam filiorum doctrinae, quibus germanicum idioma ignotum, in Latinum conversum), unter No. 3 im Jahre 1625 in bas alchymistische Sammelwerf: Musaeum Hermeticum cet. Francof. sumptib. Luc. Jennisii. 4. aufgenommen wurde 1). Das deutsche Driginal fam nebft zwei Tractaten: 1. Johann von Mehungs und 2. via veritatis der einigen Wahrheit 1619, Frankfurt, bei Luc. Jennis heraus. Db und inwieweit diese und andere Schriften zum Berftandniß 3. Bohme's dienlich seien, ift nachher zu erörtern. Nur dies möchte bier gleich zu bemerten fein, daß gedachter "Wafferstein" im vierten Theil ebenfo, wie die alchymistische Schrift: "Aufsteigung der Morgenröthe" in dem, vom wahrscheinlich reformirten Uebersetzer des Standals wegen ausgelaffenen, erften Capitel reichlichfte Unleitung zu der von Bohme beliebten allegoristischen Umdeutung des Schriftwortes gibt. Doch dies geht eigentlich durch alle alchomistischen Werke des driftlichen Beitraums hindurch 2).

misten: Noster lapis coagulata aqua est. Egl. 3. B. ben aureus tractatus de lapide philosophorum ©. 27 im Musaeum Hermeticum. Francosurt. 1625.

Dieses Musaeum ist als Sammlung rosenkrenzerischen Ursprungs. Hieraus folgt an sich noch nichts für Ursprung und Richtung der einzelnen Stücke. Sonst aber ist der Unterschied wohl zu beachten, welcher zwischen Rosenkrenzern und älteren Alchumisten nicht blos hinsichtlich der chemischen Arbeit, sondern auch in Bezug auf die theosophische Theorie stattfindet.

<sup>2)</sup> Nur kann ich mich nicht enthalten, um der speciellen Verwandtschaft mit Böhme'schen Anschauungen über die kirchliche Theologie willen, folgende Stelle aus dem vierten Theil des von Böhme belobten "Wassersteins" mitzutheilen. Es heißt dort S. 91 fg.: "Allhie wäre zu wünschen, daß dem größten Hausen der vermeinten Gelehrten die Augen recht eröffnet, und ihnen ihr sinstere ausgesteckte Brilglen oder sophistische Larven, so ihnen fürgehenkt, abgethan, und doch einmal sehend "gemacht würden Luc. 10". (Es ist B. 21 gemeint, was den Weisen und Klugen verborgen, aber den Unmündigen offenbaret ist.) "Insonderheit alle Aristotes "lischen und in göttlichen Werken blinden Sophisten, bei denen so "mancherlei disputationes heutiges Tages noch in göttlichen "Sachen unchristlich getrieben, und des vielfältigen Distinguirens,

Vor Allem möchte ich mir noch einige allgemeine Bemerkungen über die verschiedene Art und die hievon abhängige Verbreitung und ben Eingang ber alchymistischen Schriften und Doctrinen mit beson= berer Beziehung auf 3. Böhme erlauben. Coweit es fich nämlich in benfelben um fpecielle Unleitung gur Scheidefunft, und namentlich zur Goldgewinnung handelt, fonnte man diese Schriften wegen ihrer Räthselhaftigfeit und Dunkelheit für unzugänglich und einflußlos halten. Wenigstens konnten fie für den praktischen Behuf ohne mund= liche Auslegung und Anweisung eines Erfahrenen und Gingeweihten faum dienlich sein. Aber nach allgemein menschlicher Erfahrung und nach der besonderen Art jener Zeit lag ein unermeglicher Reiz schon im Rathfel des Inhalts und in der geheimnisvollen Urt der Dar= stellung. Und für fromme und driftlich angeregte Gemüther noch besonders darin, daß in einer für uns jett fast frevelhaften Weise die göttlichen Typen des chemischen Processes in Worten ber Schrift, im Berfohnungs = und Erlofungs = Werke Chrifti, in feiner gottmenfch= lichen Person, seinem Blute, seiner Marter, seinem Tode, seiner Grab= legung, Auferstehung, in der Wiedergeburt der Menschen1) u. dgl.

<sup>&</sup>quot;Divibirens und Permiscirens kein Endt nit ist noch sein will von dem "in H. Schrift wohl versasten hochwürdigen Artikul de unione naturarum et "communicatione idiomatum in Christo (2. Tim. 3), wann sie Gott und seinem "Bort sonsten ja keinen Glauben geben wollten, so könnten und möchten sie "aus des oft gedachten Chimischen Berks (wie oben vermeldt) geschener "Conjunction und Bereinigung der zweien Wasser Merkurien" (des Merc. solutivus und solvendus vgl. Chrysopoeia Schwaertzeriana S. 182) "und Solis Wesen erlernen und ihme gleichsam mit Fingern "greisen. Aber ihr hohe Schulkunst der heidnischen philosophiae "und in heiliger Schrift oder christlicher theologia ungegründte, ja nichts gedultige" (d. h. zu dußende) "fundamenta und praecepta Aristotelica de "substantia et accidentibus und andere sassen sie zu solchem nit "gesangen" u. s. w. — Daher und aus solchen Schriften hatte J. Böhme seine Grundanschauungen und Grundurtheise, nicht von außen veransast durch "kryptokalvinische" oder andere krackliche Streitigkeiten der damaligen Zeit.

<sup>1)</sup> Bgl. auch J. Böhme de signatura rerum 11, 86. 5, 11. 12. 10, 46. 47 u. a. a. D.

gesucht und gefunden wurden 1). Als Thatsache fann wenigstens be= hauptet werden, daß die alchymistischen Schriften in einer uns jetzt faum vorftellbaren Beife Gingang und Berbreitung fanden2). Gie zogen wie die Gewalt eines unterirdischen Stromes dabin, wenn auch mit ihrer Macht und ihrem Ginfluß minder oft auf der Dberfläche direct bemerkbar. Wozu neben ihrer Dunkelheit und Vieldentigkeit auch noch häufig, trot scheinbar driftlichen Unftrichs, ihre Gering= schätzung der sogenannten Formeln der firchlichen Lehre auch nach der Reformation fam. Allein fie verhießen, felbft auf diesem Gebiete, bem Gebiet religiöfer Fragen, höhere Weisheit und Erkenntnig im Geheimniß (in mysterio) mittelft Naturerkenntniß der philosophi (im Gegensatz zu den Theologis) zu wirfen und zu erschließen. Und wenn Viele, wie 3. Bohme felbst, diese Erkenntniß nicht zu 3wecken der praftischen Alchymie verwendeten oder verwenden wollten, so zog Andere und vielleicht noch Mehre, wenn nicht der gewöhnliche Reiz des Mufteriösen, so doch im Falle tiefer angelegter Natur jene "Theosophie" an, wie man fie seit ben Tagen bes Porphyrius (de abstin. II, 45) nannte, und welche fich in ftehenden Grundzügen wie ein rother Faden durch die alchymistischen Schriften jener Zeit binburch zieht 3). Dazu bas Ansehen dieser Schriften bei Soch und

Die wahrhaftige Alchimen, Und die rechte Theosophen Seind beide also nahe verwandt, Als dem Leib ist die rechte Handt.

<sup>1)</sup> Als grundlegender Typus dieser Art mag schon aus dem 13. Jahrhundert die Allegoria SS. Trinitatis et Lapidis philosophici des Basilius Balenstinus bezeichnet werden. S. Bernh. Kopp, Geschichte der Achemie, Th. II. seiner Gesch. d. Chemie S. 236 fg.

<sup>2)</sup> Man vgl. nur die Unsumme alchymistischer Schriften des 16. Jahrh., wie sie sich in der Geschichte der Chemie von Joh. Friedr. Gmelin (8. Abtheil. der Geschichte der Künste und Wissenschaften) Bd. 1. S. 187—495, Zeitalter des Paracelsus, sindet. Götting. 1797. S. auch Bernhard Kopp, specielle Geschichte der Alchemie, Th. II. seiner Geschichte der Chemie. Braunschweig 1844. S. 186—188.

<sup>3) 3</sup>m "Wafferstein" fängt ein Boëm mit ben Worten an:

Riedrig. Gin Jahr nach ber Reformation, im 3. 1518, widmete sein in pomphaften herametern geschriebenes und bei Froben in Bafel splendid gedrucktes Buch: Chrysopoeiae Libri III sammt dem Geronticon liber primus (lettes in Jamben) Johann Aurelius Augu= rellus P. Ariminensis dem Papfte Leo dem Zehnten 1). Und, um von so vielen Anderen zu schweigen und hart an die Zeit Böhme's zu ruden, so wiffen wir, in welchem Unfehen 3. B. ber früher genannte Thurneiffer von Thurn, ber Schüler bes Paracelfus, bei dem Markgrafen von Brandenburg Johann Georg geftan= ben war. Auch fammtliche Aerzte aus der Freundschaft 3. Bohme's waren Renner und Liebhaber ber alchymistischen Kunft und Weisheit. Wenn man aber bei vielen Schriften, von Form und Inhalt abge= feben, ichon um ber lateinischen Sprache willen nur an beren Gin= gang in höhere und nach damaliger Art und Zeit wiffenschaftlich ge= bildete Kreise benten kann, so gibt es auch wieder eine ganze Reihe beutscher alchymistischer Werke, welche auch dem Bolfe mundgerecht zu werden vermochten. Lieft fich doch z. B. ber Germon und Rebe Morieni Romani, des Ginfiedlers zu Jerufalem, feine Fahrt zum weisen Abfar in Alexandrien, sein Berschwinden in der Ginode, seine Aufsuchung durch den ägyptischen Rönig Calid, das Gespräch und

<sup>1)</sup> Obschon es in einem enchklopädischen Lehrbuch am Ausgange des 15. Jahrschunderts, in der margarita philos. des Karthäuserpriors Greg. Reisch v. 1496, vom gewöhnlichen Schlag der Alchymisten heißt: Non ab re est, si a magistratibus et communi bono providentibus a fatua rerum praesumtione coërcerentur. Videntur enim esse de numero illorum, de quidus Paulus Ap. scribit: Semper discentes et nunquam ad scientiam veritatis pervenientes. Freisich hatte schon der Papst Johann XXII. in seiner Bulle: Spondent quas non exhibent v. J. 1317 die Alchymisterei, aber fruchtlos, verdammt. Uebrigens verehrte Papst Leo X. dem bedicirenden Goldmacher zum Dank nichts als einen Leeren Geldbeutel. Desto fanatischere Beschützer der Alchymie waren deutsche Fürsten des 16. Jahrhunderts, wie Kaiser Rudolph II., die sächsischen Kursürsten August und Christian, Herzog Friedrich von Witremberg, von kleineren Gerren abgesehen. Bgl. Bernhard Kopp, Geschichte der Alchemie, II. Theil seiner Gesichichte der Chemie. Braunschw. 1844. S. 196—199.

Sermon Galip's, des Knechts und Gefangenen des Königs Calid, des Sohnes Gezid, des Macoya Sohn, mit allen darin enthaltenen Abenteuerlichkeiten wie ein wahrhaftiges Volksbuch der damaligen Zeit<sup>1</sup>). Und vollends so schöne Bilder wie in Lambsprinck nobilis germani Philosophi antiqui libellus de lapide philosophorum (ursprünglich deutsch, erst 1625 ins Lateinische übersetzt und gestruckt bei Luc. Tennisius in Frankfurt) oder die Bilder im deutschen rosarium philosophorum nebst eingestreuten Reimen<sup>2</sup>)! — Mit solschen Mitteln und Wegen konnte auch dem ungelehrten Volke die alchymistische Weisheit nahe kommen.

Jedenfalls wiffen wir, wenn auch in dürftiger Bereinzelung, von 3. Bohme felbit, daß er mit alchymiftischen Schriften in Berührung gefommen war, und welcher Art wenigstens die eine, von ihm einem Freunde empfohlene, Schrift angehörte. Und fo richtig es ift, bei ihm Belege ber Befanntichaft mit Paraceljus zu finden, fo murde ich es doch für ungerechtfertigt halten, bei Paracelfus allein stehen zu bleiben. Nur versteht es fich von selbst, daß man bei dem Vergleich der Alchomiften und ihrer Theosophie mit Bohme einen gewiffen, geschichtlich abgegrenzten Rreis mahlverwandter Schriften nicht überschreiten barf. Und das fichere Treffen solcher Momente, welche wirklich zur Erklärung und Berftandigung jener Unschauungen dienen, die an Böhme von außen her kamen, ift um fo weniger leicht, als die alchymistische, Jahrhunderte lang sich durchziehende Tra-Dition, wie sie griechische, arabische, judisch = fabbalistische und andere Elemente in fich aufnahm und verarbeitete, feineswegs blos bas Bild eines einheitlichen Fadens darbietet, sondern sich auch gespalten in manche, fich gegenseitig befämpfende Schulen und Fractionen zeigt. Tritt dies nun auch gleich noch viel mehr vom sechszehnten bis zu dem achtzehnten Jahrhundert ein, so läßt es sich doch auch nicht in

<sup>1)</sup> S. im II. Theil ber turba philosophorum "von der Zurichtung der güldinen Kunst". Basel 1613. Nr. 1. S. 1—18.

<sup>2)</sup> S. turba philosophorum Th. II. S. 185 - 368.

der Litteratur der früheren. Periode verkennen<sup>1</sup>). Und man wird in Bezug auf Böhme gut thun, sich zunächst an jene Schriften zu halten, welche, obschon fast alle einer älteren Zeit angehörig, in alchy= mistischen Sammelwerken des sechszehnten und Anfangs des sieb= zehnten Jahrhunderts einen Platz und damit ein Zeugniß ihrer da= maligen allgemeineren Anerkennung und Geltung erhielten.

Da ich nachher mich nicht zum Beleg für einzelne theosophische Sauptfätze der Alchymiften auf die minutiofe Bezeichnung der Duellen einlaffen werde, so burfte es genugen, hier im Allgemeinen auf die Hauptschriften der mir vorliegenden Sammelwerke zu verweifen. Da fommt denn für deutschgeschriebene Schriften vor allen die ichon angeführte turba philosophorum in Betracht, welche, wie oben angegeben, den weiteren Titel hat: Das Buch von der güldinen Runft neben andern Authoribus, welche mit einander 36 Bücher in fich haben u. f. w. Das zweite, ältere und ebenfalls ichon genannte Buch ist anonym herausgegeben, hat den Titel De Alchemia Dialogi II, behandelt im ersten Dialog die Lehren Geber's, im zweiten die des Raimundus Lullus, und ift in Nürnberg bei Joh. Petreius in latei= nischer Sprache 1548 erschienen. Das britte und größere Sammel= werk mit dem ichon benannten Titel: De Alchemia opuscula complura veterum philosophorum, ift von Cyriacus Jacobus in Frant= furt am Main 1550 gedruckt (4.), dem Pfalzgrafen Dtt = Seinrich gewidmet und enthält folgende neun Schriften: 1. Correctio eorum qui absque studio philosophico conentur artis Alchimisticae fructum percipere; 2. de lapide philosophorum liber vocatus: Clangor buccinae; 3. tractatus brevis et compendiosus de lapide

<sup>1)</sup> Die verschiedene Gestaltungssorm der alchymistischen Theorie und Weisheit hat einen sehr einfachen Grund. Denn sie entwickelte sich und beharrte unter sehr verschiedenen Cultureinsstüssen, wie z. B. unter hellenistischen zur römischen und grieschischen Kaiserzeit, unter muhamedanisch arabischen, unter rabbinisch kabbalistischen, unter römischstatholischen während des Mittelalters, und unter mannigsach gemischten nach der Zeit der Resormation im 16. u. 17. Jahrhundert, von ihren späteren Gesschicken ganz abgesehen.

vegetabili, quem semitam semitae vocavit Philosophus¹); 4. tractatulus Avicennae de natura metallorum; 5. compendium animae transmutationis, Ruperto Anglorum regi per Raimundum transmissum; 6. liber dictus Scala Philosophorum; 7. opus mulierum, tractatulus, sive ludus puerorum; 8. Raimundi Lulli de tincturis compendium; 9. Aristotelis (daß ift der "jüngere" Ariftozteleß, welcher sich selbst einen Schüler der Araber und namentlich des Avicenna nennt) de practica lapidis philosophici. — So viel zu allenfallsiger Controle für die nachher aufzustellenden Hauptsähe. Wer sich in der unermeßlichen Litteratur der Alchymisten näher orienztiren will, der kann, abgesehen von den 59 Nummern griechischer Scribenten bei Fabriciuß (Biblioth. graeca T. XII. p. 760—775 und noch Andere vorher p. 740—760) über die spätere Zeit unten angesührte Sammlungen wie litterarhistorische Werse vergleichen²).

Ich aber werde mich jetzt anschiesen so, als hätte ich I. Böhme nie gelesen und kennen gelernt, dem Leser einige Haupt= und Grund= anschauungen der Alchymisten vor Augen zu stellen, wie sie die Basistheils ihrer chemischen Operation, theils ihrer so zu sagen natur= philosophischen Theorie bilden, immer aber ein zusammengehöriges und in einander greisendes Ganze ausmachen. Dann werde ich dens selben Leser bitten, dassenige, was er von I. Böhme sei es aus

<sup>1)</sup> Dem Arnoldus de nova Villa beigelegt.

<sup>2)</sup> Außer beutschen Sammelwerken des 17. Jahrhunderts, wie: Elucidatio secretorum u. s. w. Frankfurt 1602. Duodez; Franz Kieser, Cadala Chymica u. s. w. Frankfurt 1606. Octav; Joh. Grashof (Condespanus), Dyas chymica tripartita. Frankfurt 1625. Ouart; vgl. 1. Theatrum chemicum (Ursellis 1602) Argentor. TT. VI. 1613. 8.; 2. Joh. Jac. Manget, bibliotheca chimica curiosa. Genev. TT. II. 1702. fol.; 3. Litterargeschichtlich: Rob. Constantini nomenclator insignium scriptorum cet. Paris. 1555. 8.; 4. Olai Borrichii conspectus Chemicor. illustrium. Havniae 1697; 5. Lenglet du Fresnoy, histoire de la philosophie hermétique. Paris 1742. 12.; 6. Morhof, vom Gosbmachen. Bayrenth 1764. 8.; 7. Joh. Friedr. Gmesin, Geschichte der Chemie Bb. I. Göttingen 1797; 8. Dr. Bernhard Kopp, Geschichte der Chemie. 2 Theise. Braunschweig 1843. 1844 (der Alchemie im Besonderen Th. II. S. 141—260).

bessen Schriften selbst oder aus den Darstellungen Anderer über ihn weiß, mit diesen alchymistischen Grundanschauungen zu vergleichen, und werde ihm selbst die Entscheidung überlassen, ob zwischen den beiden Gedankenkreisen eine Wahlverwandtschaft bestehe oder nicht. Ich selbst werde mich begnügen, nur einige allgemeine Fingerzeige zur Würdigung und zum Verständniß J. Böhme's daran zu knüpfen.

Dagegen muß ich gleich Eingangs bemerken, daß ich mich bei der Charakteristik alchymistischer Grundvorstellungen auf solche Sätze beschränken werde, welche einer Uebertragung auf das Gebiet der Böhme'schen Speculation an sich fähig sind und eine solche Ueber-tragung wirklich gefunden haben, nur nicht zuerst bei 3. Böhme.

Die Aldymie an fich bewegt fich im Gebiete bes Ginnenfälli= gen, Innerweltlichen, Außergöttlichen jedoch fo, daß fie zugleich inner= halb desselben einen Centralpunkt festhält, welcher zugleich über dies Alles hinausführt. Denn wenn fie von Alters her den Satz festhält: Eins ift das All und wodurch das All wird ("Er eou to nav zai δι οὖ τὸ πᾶν1)), so hat dies zwar nicht pantheistischen Ginn in der gewöhnlichen Bedeutung des Worts, noch weniger ift damit eine ge= schöpfliche Ableitung des Alls von feinem Schöpfer gemeint, fondern es bedeutet die Bedingtheit alles Manchfaltigen und Erscheinenden burch eine einheitliche erste Materie (prima materia), die ihre Wurzel in Gott hat und allem Geschöpflichen real innewohnt. Rur ist diese erste Materie alles eher, als etwas quantitativ Megbares. Sie ift vielmehr (wenigftens bei den Unhängern des Avicebron) das, was in sich die Möglichkeit der korporalischen Formirung hat (possibilitas formae). In ihrer formirenden Thätigfeit heißt sie erstes Element (oder auch fünftes Element als Beweger der vier elementarischen Rräfte); als innewohnende einheitliche Substang der elementarischen Formation trägt fie den Namen fünfte Essenz (Duintessenz, quinta essentia). Ehe die schiedliche

<sup>1)</sup> Bgl. Έρμηνεία τῆς ἐπιστήμης τῆς χουσοποιίας ἱερομάχου τοῦ ΚΟΣΜΑ.
MS. ap. Fabric. bibl. gr. XII. p. 762.

Thätigkeit eintritt, ift die erste einheitliche Daseinsform der Materie bas Chaos, nicht im Sinne ftofflichen Gemengfels, sondern im Sinne ber geeinigten Möglichkeit aller Formen und jeglicher Figurirung, ob= schon es actu in sich feine Form hat. Die Formirung tritt erft bann ein, wenn Feuer den dunkeln Grund (die tenebrae) durchbricht und in vierfach elementarischer Machtwirfung Gestaltung schafft. Nur baß man mit Feuer wie mit Element andere, als die herkommlichen, Borftellungen verbinden muß. Denn einmal gibt es dreierlei Feuer, das uranfängliche (ignis primordialis), welches feine Greatur ift, sondern aus Gott urftandet, im Gegensatz zum feindunnsten (ignis tenuissimus) und dem dichten Feuer (ignis spissus1)). Co= dann sind das, was vierfaches Glement, verschlossen in der ersten Materie, genannt wird, nicht die groben Glemente: Feuer, Waffer, Luft, Erde, sondern Potengen (qualitates primae) ber Sitig= feit, Trodenheit, Frostigkeit, Feuchtigkeit (caliditas, siccitas, frigiditas, humiditas2)). Und nicht neben einander und un= abhängig von einander bilden fich die vier Elementarfräfte, sondern in beständiger gegenseitiger Wechselwirfung in Rraft ihrer gegen = fählichen Art, so jedoch, daß das Feuer ber Impuls der Bewegung ift. Denn im Schöpfungsproces ober Werdeproces war die Erde zuerst Waffer, das Waffer zuerst Luft, der Luft Princip war Fener, das Teuer aber geht von Gott aus. Und dies alles besteht in immer= währendem gegenseitigen Austausch und verschiedenartiger Bechselwirfung. Doch ift zu unterscheiden die prima materia und quinta essentia des Weltgangen und die quinta essentia oder prima materia des Erdgangen mit seinen Geschöpfen. Rur participirt

<sup>1)</sup> Hievon sind wiederum, wie natikrlich, verschieden die Grade des Alchymisstischen Feuers, soweit dieses Feuer nicht naturalis, sondern artisicialis ist, wie 3. B. der liquor Alkahest des Paracelsus. Ueber des setztgenannten Liquors Fabel-haftigkeit vgl. Bernhard Kopp a. a. D. S. 240—243.

<sup>2)</sup> So heißt es 3. B. von der Erde: Ista propria terra, quam calcamus, non est verum elementum, imo est elementata a suo vero quinto elemento.

zugleich die zweite an der Dualität der ersten, wenn auch in min= derer Reinheit.

Was die rabbinisch fabbalistische Alchymistik über das aus Gott stammende Verhältniß des primordialen Feuers zur Elementargestaltung und über deren gegenseitige Durchdringung und zwar so sagt, wie man etwa im Jahrhundert Böhme's die kabbalistische Lehre darftellte'), oder wie man es kabbalistischen Schriften selbst, wie dem Buche Jezirah, entnehmen kann, das lasse ich hier weg, weil sich außer einem ganz verworrenen Gebrauch des Wortes Cabala (f. 177 Fragen von der göttl. Offenbarung 4, 34. 6, 11) keine Spur einer gen naueren Bekanntschaft mit dergleichen Schriften bei Böhme findet').

Halten wir den oben bezeichneten Begriff von Element, den Zusammenhang elementarischer Gestaltung mit dem aus Gott stammenden primordialen Feuer, die sich immer erneuernde Durchdringung und Umgestaltung der Elemente als Bedingung des Naturwerdens und Naturbestandes sest, und fragen nach deren Anwendung auf das alchymistische System, so wird wenigstens dem Sinne der Alten gemäß lauten, was ein späterer Alchymist<sup>3</sup>) sagt: Die groben von den Bauern so genannten Elemente sind nur das visibile elementorum, worin die wahren Elemente verborgen. — Licht (Feuer), Luft, Wasser, Erde, zwei geistlich, zwei leiblich<sup>4</sup>); Licht geht in Luft (männlich und weiblich), Luft in Wasser, Wasser in Erde oder

<sup>1)</sup> Bgl. z. B. das "Berzeichnuß der General» und Haubt-Lehrsätzen der alten Cabbaliften". 1698. 16. S. 18—20.

<sup>2)</sup> Schon aus diesem Grunde konnten die Versuche, Böhme nach kabbalistisichen Schriften zu erklären, wie schon im 17. Jahrhundert ber Hauptpaftor Dr. Abrah. hindelmann in Hamburg that, nicht recht befriedigen.

<sup>3)</sup> Joh. Friedr. Baron von Graban (Kurländer), phisosophische u. s. w. Gebanken über ben uhralten Stein der Weisen (dem Markgrafen Wilhelm Friedrich von Brandenburg und seiner Gemahlin dedicirt). Magdeburg (?) 1718. 8. S. 24 fg.

<sup>4) &</sup>quot;Zwei Spiritual» Elemente (Fener und Luft) und zwei leichnamliche (corporalische) Elemente (Wasser und Erde); jene sind der Mann, diese die Frau". Paracels. secreta creationis. W. W. III. 108.

Staub — Licht, der Anfang, Erde (Staub) das Ende aller Dinge, auch der philosophischen Arbeit').

Was aber diese Arbeit selbst betrifft, so ist sie auf jenes samenhaft Göttliche gerichtet, welches, wenn auch im Zustande der Gebundenheit, allem Creatürlichen, in besonderer Art aber bestimmten Substanzen des Erdkörpers innewohnt. In diesem Sinne wird die Arbeit Naturbefreiung, Naturerlösung, Entbindung eines Unvergänglichen im Vergänglichen. Es wohnt nämlich dem irdisch Stofflichen, aus vier Elementen von zum Theil seindlicher Natur Zusammengesetztem eine subtile Substanz, ein wurzelhaft inshärirendes Feuchtes überirdischer Art als fünste Essenz inne, welches, durch die elementaren Theile ausgegossen, einfach und unzerstörzlich ist und durch die Scheidung (Solution, Putresaction u. s. w.) des irdisch Stofflichen als Gebärmutter alles Lebens (matrix omnis vitae) gewonnen werden muß<sup>2</sup>). Es ist ein göttlich Zeugungsträftiges, im irdischen Stoff selbst Liegendes, zu befreien und der Kunst dienstdar zu machen.

Wird diese Anschauung auf das ethisch=geistige Gebiet der Erlösung durch Christus übertragen, so ist es nur folgerichtig, wenn die lette ebenfalls so oder anders, mehr oder weniger in eine Art che= mischen Processes umgewandelt wird, als deren Ziel durch So= lution und Putrefaction hindurch die Befreiung des inneren göttlichen Seelengrundes erscheint<sup>3</sup>). Denn nach den Alchy=

und sal sei. Das lette Ziel ift bas von aqua und oleum gereinigte sal.

<sup>2)</sup> Raymundus im lignum vitae: Subtilis quaedam substantia est et radicale humidum intrinsecum, quinta essentia dicta, per partes elementales diffusa, simplex et omnino incorruptibilis. Ober: Est aliquid praeter elementa nec ex crasi horum ortum, divinum auctore et effectis.

<sup>3)</sup> Möge hier vorläufig nur eine allgemeinere Parallele zwischen dem alchymistischen Werke und dem Werk Christi aus älterer Zeit stehen. Et ut Jesus Christus de stirpe Davidica pro liberatione et dissolutione generis humani peccato captivati ex transgressione Adae naturam humanam assumsit, sic et in arte nostra. Raymundus Lullus in codicillo c. 9.

misten ist in dem aus den vier Elementen gebildeten Menschen die Seele allein aus dem Feuer, dem uranfänglichen Princip aller Dinge, geschaffen (creatur ex solo igne ex primordiali principio universorum).

Bas nun aber die Art des alchymistischen Processes selbst betrifft, so hat sie an dem Stoff, um denselben in die viersache elementarische Gestalt eingehen zu lassen, die viersache Operation der Lösung, Abwaschung, Einigung und Virirung (solvere, abluere, conjungere, sigere) vorzunehmen. Die Lösung wandelt den "Stein" in seine erste Materie d. h. in sein Wasser, die Abwaschung in Luft, die Einigung in Feuer, die Firirung in eine Erde geistiger Tinctur (in terram spiritualem tingentem). Dies wird auch Ausgleichung des Streites der feindlichen Elemente genannt. (Duo sunt amica, terra et aqua; duo inimica ignis et aqua.) Und wenn diese Lösung Liebes Lösung, nicht GewaltsLösung (solutio amorosa, non violenta) genannt wird, so hat das zwar für die Technis seine nächste Bedeutung in Bezug auf die Temperatur des chemischen Feuers, dient aber auf geistiges Gebiet übertragen zu anderen Folgerungen und Nutzanwendungen.

Thut doch der Mensch im alchymistischen Process nur, was Gott in ähnlicher oder gleicher Weise im Creaturleben der organischen und unorganischen Natur thut<sup>2</sup>). Es sind deshalb mehr denn Gleich=

Eine nach allen Seiten hin durchgeführte und viele Blätter füllende Parallele zwisschen dem Stein der Weisen und Christus kann man auch im vierten Theile des von J. Böhme empfohlenen "Wassersteins" (hydrolithus sophicus ed. m. p. 139—163) lesen. Wie denn z. B. dort Alles, was die Schrift von Christus dem Eckstein, dem Stein des Anstoßes u. s. w. sagt, auf den lapis philosophorum besogen wird.

<sup>1)</sup> Ueber die chemische Schwierigkeit einer entsprechenden Bestimmung des alchymistischen Begriffs "Fixirung" vgl. Bernhard Kopp, Geschichte der Chemie Th. I. S. 45.

<sup>2)</sup> Paracelsus vom Fundament der Weisheit und Künste. W. W. Th. I. S. 363: "Gott will, daß wirs auch machen und ihm nachthun, aus Kraft sol"cher gebner (gegebner) Natur durch ihn".

nisse, wenn die Alchymisten ihren Proces bald dem Werdeproces der göttlichen Weltschöpfung, bald dem der menschlichen Zeugung, bald dem des Saatsprießens aus dem Saatsorn vergleichen. Nur ist das tertium comparationis nicht bei jeder Vergleichung ein und dasselbe. Eine nähere Darlegung dieses Bilder= und Gedanken=Kreises ist für uns auch wegen seiner Uebertragbarkeit auf das geistig=religiöse Ge= biet von Bedeutung.

Bei der Vergleichung des chemischen Processes mit dem Werdesproces der Schöpfung findet vielsach eine directe Bezugnahme auf die mosaische Schöpfungsurkunde statt.). Die Vergleichung dient dem Zweck, darzuthun, daß die Gesetze des alchymistischen Processes idenstisch mit dem Naturgesetz seien, welches sich primitiv an der göttlichen Schöpfung nachweisen lasse. Was aber von selbst vom göttlichen Schöpfungsproces hinweg zum Vergleich mit der animalen Zeugung der Menschen und mit dem vegetabilen Keimprocest treibt, scheint mir unter Anderem auch darin zu liegen, daß im alchymistischen Proces die Momente der separatio, solutio, divisio untergesordnete Ansanssmomente, die Hauptmomente dagegen conjunctio, impraegnatio, multiplicatio sind.

An dem Schöpfungsproceß kommen nun vor Allem folgende Punkte in Betracht: Das Chaos²) oder die Hyle, wie sie in Einem Verschiedenes und Entgegengesetzes birgt, die Scheisdung durch Licht als Erzeuger von Wärme und Hitze, die Gestalt der Scheidung und Firirung in Flüssiges und Vestes, die Samenhaftigkeit aller Creaturen. Mit letzter ist nicht gemeint, was als zoor wie Mensch, Thier, Pflanze, Samen

<sup>1)</sup> So namentlich in der dem Paracelsus beigelegten Schrift: secreta creationis, im appendix zu bessen Werken Th. III. Straßburg 1605. S. 102 fgg. Diese Schrift und die Paracelsische de ligno et linea vitae, W. W. Th. I. Straßburg 1603. S. 519 — 543, sind für J. Böhme zu vergleichen von Wichtigkeit.

<sup>2)</sup> Raifer Ferbinand III. ernannte ben Achpmisten Richthausen nach gelungener Transmutation von Quecksilber in Gold im J. 1648 zum Freiherrn von Chavs.

hat, sondern vor Allem das, was in gebundener Art die Potenz des Licht = (feurig), Luft = (gasartig), Waffer = (fluffig), Erbe = (fest), Seins und = Werdens in fich hat. Diese Potenzen hat die Runft zu erschließen. Dasjenige, woran die Runft arbeitet, muß deshalb etwas sein, was dem Chaos (dem Tohn Wabohu) der Schöpfung gleicht, nur darin von ihm verschieden, daß es nicht in fich die Po= tenz alles Creatürlichen, sondern deffen trägt, mas die Runft her= ftellen will, aber nur fo herftellen fann, daß fie die Werdegestalt des vierfachen elementarischen Processes hervorruft, welcher Proces auch aller Metallbildung zu Grunde liege. Das Mittel hiezu ift bas "philosophische Feuer", welches feurig und mäfferig zugleich aus Mine= ral und Metall gewonnen wird. Wirksam aber ift es nicht an sich, fondern nur in Contact mit einem gegebenen Stoff, welcher Metall= mutter ift und Feuer-, Luft-, Waffer- und Erde = Geftalt annehmen fann. Auf diesem Wege ift die durch Lichtfeuer bewirkte Umwand= lung in Luft = ober Gas = und Dampfgeftalt nicht die Sauptfache, sondern nur Anfang und Bedingung, um den Riederschlag zuerft in Waffer (Del, Metallöl), dann in Erde (Ralf, Salz) zu bewirken1). In der Analogie mit dem Werdeproces der Schöpfung findet jedoch bei dem chemischen Proces eine Differenz insofern ftatt, als der 3weck nicht blos ein Segen und Produciren, sondern zugleich ein Reinigen ift. Denn die vierfache Elementargeftalt, in welche bas Object bes chemischen Processes umzuwandeln ift, und welche nur ineinander= greifende Uebergangsftufen bilbet, hat zugleich den 3weck ber Reini= gung (purgatio) des zu gewinnenden Productes von den Sefen der stofflich gewordenen Elemente (faeces elementorum)2). Die substantia simplex et omnino incorruptibilis fann in ber bermaligen Geftalt der Dinge nur durch Ausscheidung des elementarischen cor-

<sup>1)</sup> In der Natur wird die materia simplex zur schaffenden Kraft durch solarischen und siderischen Einfluß. Durch Kunst kann es an Stoffen nur bewirkt werden, cum figuram adeptae fuerint vaporis.

<sup>2)</sup> Lapis dividendus est in quatuor elementa, ut quodlibet per se secundum exigentiam naturae possit purificari.

ruptibile gewonnen werden. Und eben weil dem so ist, so kann in der technischen Operation die erste Materie nicht eine einsache Substanz sein, sondern sie ist eine Zusammensehung (compositio) von Stoffen conträrer Art (contrariae), welche passiones et operationes und Zusammenziehungs = Fähigkeit haben (passiones et operationes solvendi et coagulandi). Und diese beiden Stoffe haben den Namen Merkurius und Sulphur.). Das eigentliche Hauptagens aber ist der Merkurius, und der soll sich in allen Elementarkörpern sinden, weil Alles aus dem Merkurius herrührt (noster Mercurius reperitur in omnibus corporibus elementalibus, quia omnia sunt ex Mercurio, quod vocatur generalissimum in nostra philosophia).

Der Umstand nun, daß das "philosophische Feuer" nur dann productionsfähig wird, wenn es die rechte matrix findet, führt zur Analogie der Zeugung. Nur ist das Feuer nicht durch sich selbst das in der matrix Zeugende, sondern es entbindet die in der matrix selbst enthaltene Zeugungsfraft. Und daraus wird weiter gesolgert, daß das Object, an welchem die befreiende und entbindende Kunst arbeitet, selbst ein Gedoppeltes in Einem sein muß, welches sich zu einander wie agens und patiens, solvens und solvendum, solvens und coagulans verhält. Actu kommt dies

<sup>1)</sup> Im summarium philosophicum Nicolai Flamelli (beutsch im Anshang zum "Wasserstein". Franks. 1619) heißt es vom männlichen sperma Sulphur: "ist nichts anderes als Fener und Luft", und vom weiblichen sperma Argentum vivum: "ist nichts anderes als Wasser und Erde". Bereinigt durch Fener sind sie Mercurius, "ein gistig Ranch oder Damps, schäe". Lich, sehr bitter, entzündet, und das ärgste Gist" u. s. w. S. 215 fg. Das Berhältniß des Feners zum Merkurius wird dort (S. 229) damit bezeichnet, daß das Fener "seines Gleichen" ist. Die derselben Schrift (S. 231—272) beigesigte via veritatis aber polemisirt gegen die Namen sulphur, Mercurius und andere termini technici als gegen Alchymistische "Sophistereien" und Schwinsdeleien. Gegen den Schluß (S. 258) heißt es ganz ominös, daß "sich viel unvers"stendige Leute wie Schuster, Schneider u. s. f. in die Alchimen begeben". Böhme, so scherzigt.

Gine zu folder Gegenwirfung nur durch die Runft; die Potenz aber bazu hat es von Natur (unum non numero sed genere ut masculus et femina sunt sufficientes ad prolem generandam sine additamento). Mehr zur Bezeichnung ber Stadien bes chemischen Processes, als eines bemselben zu Grunde liegenden allgemeinen Ge= bankens bient, was über bie Aufeinanderfolge von Bereinigung bis zu Geburt und Ernährung (in fünf Stufen) gesagt wird. Bedingung der Geburt aber ift das Vorhandensein und die Wirksamkeit eines fermentum, welches fich zum Stoff wie die Geele zum Leib verhalt und zugleich den unreinen Leib reinigt und weiß macht (mundat ac dealbat). Die Analogie ber Zeugung bient auch zur Bergegenwär= tigung des hauptsates, daß bei dem Proces nie Stoff in Stoff auf= geht, Stoff mit Stoff fich mischt ober mengt, sondern ein in einem Stoff gebundenes Agens mit bem in einem anderen Stoff gebunbenen Patiens bei dem chemischen Contact frei und in neuen Berbindungen wirksam wird. — Daneben mag noch bemerkt werden, daß die Analogie der Zeugung auch an einen planetarischen Ginfluß erinnern foll, welcher, wie bei ber Entwicklung des Fotus bis zur Ge= burt, so bei dem alchymistischen Proces bis zu dessen glücklichem Ergebniß anzunehmen sei. Möglich, daß hiebei eine alte Aristote= lische Reminiscenz mit eingewirft hat1). Die Dauer des chemischen Processes wird aber von den Aelteren nicht nach dieser Analogie, son= bern auf sieben bis zwölf Monate angenommen 2).

Ein ganz anderer Vergleichspunkt liegt wiederum der Analogie mit dem vegetabilischen Keimproceß zu Grunde. Da ist es jene Um= wandlung (transmutatio), welche wie Leben aus Tod erscheint, Er= zeugung aus Auflösung, Vereinigung aus Scheidung, Empfängniß

<sup>1)</sup> Όπες ποιεί γόνιμα είναι τὰ σπέςματα, θείόν τι καὶ ἀνάλογον τῷ τῶν ἄστς ων στοιχείω. Aristot. de gener. animal. II, 3.

<sup>2)</sup> Daneben spielen nach Typen der heil. Schrift im chemischen Process auch die vierzig Tage eine große Rolle. Bgl. den "Wasserstein" oder hydrolithus sophicus p. m. 159.

aus Verwesung ist (generatio ex solutione, conjunctio ex separatione, conceptio ex putrefactione). Kommen ja doch hier dieselben Momente in Betracht, wie sie am Keimproceß des Saatsorns wahrs genommen werden. Denn auch hier erschließt sich durch Verwesung hindurch die im Saatsorn beschlossene und nicht von außen hineinzubringende Kraft des Lebens, und zwar in Reproduction und Multiplication. Nur als mitwirkende Kräfte von außen erscheinen auch hier wieder Feuer (Licht und Wärme), Luft, Wasser und Erde. Auch versinnbildlicht oder indicirt diese Anaslogie den Alchymisten noch eine andere höchst wichtige Bedingung für das Gelingen des Processes. Das ist der Wärmes und Hitze Grad des philosophischen Feuers, dessen Steigerung sie den Wärmegraden des Sonnenlichts vom Frühling bis zum Hochsommer parallel stellen und nach dem Eintreten der Sonne in die verschiedenen Zeichen des Thierkreises benennen.

So viel über die Grundzüge und beren Zusammenfallen und Auseinandergehen in der Durchführung der drei Sauptparallelen gött= licher Ordnung in der primären Weltschöpfung wie in der secundaren Ordnung creatürlicher Reproduction mit dem alchymistischen Processe. Sie hängen mit beffen Wefen zusammen und finden fich mehr ober minder ausgeführt fast überall. Nicht dem Gebiet vorausgesetzter realer Analogie, sondern dem mehr zufälliger phänomenaler Aehn= lichkeit gehört z. B. an, was fich öfter aus anderen Erscheinungen im Pflanzenreich wie im Thierreich zur Bezeichnung biefes ober jenes Stadiums im chemischen Proces verwendet findet. Go find unter Anderm die Farben = Erscheinungen, welche bei den einzelnen fritischen Stadien des Processes eintreten, Sauptanlaß jener Namengebung, welche von Natur = Gegenständen gleicher Farbung entlehnt ift. Un= berer mythologischer, allegorischer, parabolischer Ginkleidungen und Berhüllungen gang zu geschweigen. Mehr eine Spielerei von Alchymiften ber driftlichen Beit scheint, wenn man ba und bort bas im chemischen Proces eine große Rolle spielende "Rothfluffige", von ihnen auch Blut genannt, mit bem Blute bes Erlösers verglichen

findet'). Wenigstens wird Böhme eher Recht haben, wenn er sagt, daß "diese Tinktur" (die im Blute Christi besteht) "den Alchymisten "verborgen ist, dieweil sie sich aus dem Ewigen urkundet, und sie "die aber irdisch suchen" (vom dreif. Leben der Menschen 4, 23). Dagegen sindet sich schon vor Böhme eine bis ins Einzelne durchsgesührte Analogie des trinitarischen Verhältnisses, der Menschwerdung und Erlösung mit Basis und Proces der Alchymie auch in der meines Erachtens ächten Schrift des Paracelsus: Secretum magicum von drei gebenedeiten magischen Steinen, W. B. Th. I. S. 671—682. Vater, Sohn, Geist 3. B. ist dort — Sal, Sulphur, Mercurius<sup>2</sup>).

Mit Paracelfus benennen wir das wichtigfte und einfluß= reichste Mittelglied zwischen J. Böhme und ber allgemeineren alchy= mistischen Tradition. Aber aus zwei Grunden durfte von der letten nicht Umgang genommen worden. Ginmal weil Bohme felbft auf Schriften dieser Art hindeutet und eine derselben ausdrücklich mit Namen nennt und fie empfiehlt, während ich des Namens "Paracelfus" von ihm fast nirgend gedacht finde, ein Umstand, welchen ich lieber unerklärt laffe. Sobann lag mir etwas an ber Charafteriftit jener Atmosphäre, in welcher Geifter wie Paracelfus und 3. Böhme athmeten, und von beren Eigenthümlichkeit bas Geschlecht unserer Tage fehr seltsame und meift nur gang verworrene Vorstellungen zu haben pflegt. Was an der den alchymistischen "Weisen" eigenen chemischen Runft und Theorie und deren Voraussetzungen vom Standpunkt der exacten Forschung unserer Tage aus als falsch, phan= taftisch und unhaltbar bezeichnet werden mag, geht uns hier nicht an. Wenn man die absichtlich mufteriose und in Rathsel gekleidete Dar=

<sup>1)</sup> Das oft gebrauchte Bild vom "Phönix" (sic), der seine Jungen mit seinem Blute speise, gehört auch hieher. Bgl. den "Wasserstein" oder hydrolithus sophicus p. m. 152.

<sup>2)</sup> Sulphur, Mercurius, Sal wird auch bezeichnet mit: An-pater, Ansirfilius, Ansirarto-spiritus, s. Guil. Johnson, lex. chym. s. h. voce. Es gab eine Zeit, wo begeisterte Hegelianer in setzter Formel vielleicht eine Weissagung auf das Zauberische: Ansich, Fürsich und Anundfürsich erblickt hätten.

stellungsart unverständlich, ungenießbar und fratenhaft findet, so fann das als Geschmacksfache ebenfalls auf fich beruhen bleiben, wenn man nur nicht außer Acht läßt, daß hinter der Verkleidung oder dem "Un= sinn" Absicht und "Methode" steckt. Was ich aber aus der allge= meinen alchymistischen Ueberlieferung als einige der wesentlichen Haupt= züge heraushob, das geschah, weder um ein erschöpfendes Bild der Gesammtanschauung zu geben, noch um hiemit Puntte zu bezeichnen, welche etwa fo, wie dort, fich auch bei Böhme wiederfinden. Meine Anficht ift am allerwenigsten die, daß Bohme seine Gedanken oder beren Darftellung jenem Gedankenkreise einfach abgeborgt habe. Aber — das Wort im alchymistischen Sinne gebraucht — das Ferment zu den Gebilden seiner "magischen Imagination" oder Theosophie hat er aus diesem Kreise, von Böhme's völlig alchymistischer Ter= minologie ganz abgesehen. Denn einmal ift die ganze Alchymie nicht blos Anleitung zu chemischer Technik, noch lediglich auf chemische Er= perimentalerfahrung gebaut, sondern fie ruht zugleich auf einer Grund= lage philosophisch = speculativer Gedanken und ift von ihnen durchwebt. Und zweitens tritt fie dem religiös erregten Gemüthe nicht blos barin nabe, daß fie die Runft felbft in religiöfer Stimmung betreiben beißt und ihr Berftandniß wie ihr Gelingen nur als eine Gabe besonders Gottbegnadeter darftellt, sondern fie übt diese Anziehungsfraft auch barin aus, daß fie bei ihrem Syftem ben erften Schritt nicht thut, ohne über Gott und wenigstens fein Berhältniß zum All ber creaturlichen Dinge zu speculiren. Dies Alles trat 3. Bohme als ein Gegebenes und Abgeschlossenes entgegen, Manches ber Ergänzung, Erweiterung ober auch Umformung fähig, aber in seiner Bafis nicht erft neu zu ichaffen, noch von Böhme wirklich erft neu geschaffen.

Nur, daß wir den Schritt, welchen Böhme weiter that, nicht recht verstehen und deuten können, ohne zuvor nach einem Hauptpunkt hin noch einen Blick auf Paracelsus zu werfen. Und um hier vorbereitungsweise die Richtung gleich näher anzudeuten, so sage ich: Während die alte Alchymie von den Kanones ihrer chemischen Speculation aus zunächst und zumeist das Verhältniß Gottes ad

extra, zur creatürlichen Welt außer ihm, festzustellen und begreiflich zu machen suchte, wandte sie sich mit Paracelsus und von ihm aus besonders mit Böhme auch der umgekehrten Richtung zu und suchte von alchymistischen Grundprincipien aus auch Gottes Verhälteniß ad intra d. h. die Relationen seines innergöttlichen Wesens zu ergründen und zu bestimmen.

Doch auch in Bezug auf Paracelsus gestattet Raum und Absicht dieser Darstellung mir nur, meine Behauptung mit ein paar wesentlichen Grundzügen der paracelsischen Lehre zu stizziren und zu belegen. Ueber die Bekanntschaft Böhme's mit paracelsischen Schriften war schon früher zu reden und gelegentlichen Nachweis zu geben mehr als ein Anlaß. Eine genauere Erschöpfung dieses Nachweises ist hier nicht am Platze, noch ist sie bei der Zweisellosigkeit des Vershältnisses ein Bedürfniß.

Ich habe ichon früher auf die paracelfische Schrift secreta creationis hingewiesen 1). Sie hat längst vor Böhme's Schriften eriftirt, und zum mindeften läßt fich die Unbefanntschaft Bohme's mit ihr als wahrscheinlich, geschweige benn als nachweisbar nimmermehr bar= thun. Seben wir zunächst aus dieser Schrift einige Sauptfate, ben Gottesbegriff oder die Anschauung von Gottes Wesen betreffend, heraus. Die Tendenz und Anlage dieser Schrift ist noch die alttradi= tionelle, nämlich im Anschluß an das "Sechstagewert" der Schöpfung und auf Grund der demfelben gegebenen Deutung die Grundprincipien bes alchymistischen Processes zu veranschaulichen. Um aber Gott, Gottes Wesen und Wirken auch als die eigentliche Kraft und Seele (Anima) der "Runft" begreifen zu fonnen, muß zwischen dem Princip der Kunft und der Wirksamkeit derselben und zwischen dem welt= ichaffenden und welterhaltenden göttlichen Princip und beffen Wirfungeweise eine Gleiche ftattfinden. Diese wird in dem Teuerprincip gefunden, welches vom wesentlichen Lichte des anfang = und endelosen

<sup>1)</sup> Sie findet sich W. W. III. S. 102-115 der Straßburger Ausgabe. Dieser Theil erschien im Jahre 1605.

Gottes unterschieden das scheidende und gestaltende Wort Fiat ift. In diesem Sinn fagt Paracelfus: Und Gott, ber da ift ein ewig Wefen, in welchem da waren die Formen aller feiner Geftaltnuß, seiner Weisheit, des Gohnes und in dem Willen seines heiligen Beiftes, war bei biefer Geftaltnuß und Form ein Schein bes Feuers in seiner Gottheit. Darum kann Gott wohl verborgen sein, wo er will, und wohin er will und was er will, das fann er auch offenbaren. Darum ift seine Berborgenheit und Offenbarlichkeit "fein gemein Feuer", und das verborgene Teuer nennt Paracelfus in einem Sinne, ben ich nicht gang verftebe, "ein Augenschein und ein widerscheinend Schein" (wenn es nicht Feuerschein nach Innen und Fenerschein nach Außen bedeuten foll). Die Sauptsache aber ift, daß Paracelfus aus diefem Unterschied von Teuer und (Licht=) Geift folgert, Gott sei ein Corpus und ein Geift, benn er sei fichtig gewesen gleich einem Feuer in einem (sic) duftern Flammen. Denn ein Feuer werde gehalten für ein Corpus und für einen Spiritum, und darum werde gesagt, Gott ift ein Teuer und ein Geift, und ber Beift ift gewesen in seinem eigenen Wesen, welches Wesen ift gewesen das Licht und die Klarheit alles Lichtes, welches da ift ein Spiritual=Corpus, ein luftig Wesen. (hiermit find die bei= ben sogenannten "Spiritual-Elemente" ber alchymistischen Runft, Feuer und Luft, in Gott felbst gesett, wie benn auch im Menschen bas göttliche Ebenbild ebenfalls in der Anima (der Feuerseele) und dem Spiritus (bem Luftgeift) gesucht wird.)1) Zugleich erhellt hieraus, wie

<sup>1)</sup> Nur geht nach Paracelsus ber Begriff "Geist" im Menschen hierin nicht auf. Denn ein anderes ist der Geist als das von Gott ausgehende spiraculum vitae, ein anderes der siderische Geist des siderischen Leibes, ein anderes wiesder der, Mensch wie Thier gemeinsame, animalische Geist des corporalischen Leibes. Nur der erste Geist ist ewig; aber silr die Seele verlierdar. Jeder dieser Geister aber, oder das dreisache Geistwesen, ist nicht die Seele, sondern ein dominium der Seele. Die Seele sitzt im Herzen und ist das beherrschende Fenerprincip im Mensschen. Philosophia sagax W. W. Th. I. S. 433 fgg. Die Seele ist immer unssichtbar, der siderische Geist kann auch sichtbar sein als der "Schatten Leibes und

wenig der viel ventilirte Begriff der "Leiblichkeit" Gottes ein Boh= me'icher Driginal=Gedanke ift. Er erscheint in der alchymistischen Litteratur nicht einmal zuerft bei Paracelfus. Rraft biefes "fpiritualen Feuer = und Luft = Glements" ift Gott die Anima, die Anima und das Leben der Naturen und ein lebendiger Spiritus und Anima. Und barum, von der Anima, heißt Gott ein Schöpfer aller Dinge. Denn "burch das Wesen bes ewigen Wesens ift alles Ding "ein Wesen". Und "weil Gott ein verborgen Feuer ift, darum hat "er auch geschaffen ein verborgen Feuer in der ersten Materie". Ja, jenes "Wort" Gottes selbst, in welchem die ganze Natur im himmel und auf Erden begriffen ift, war das Wort, das da leuchtet in ber Finfterniß, ein Wort des finftern Geftubs, mit ben fenchten Wolfen verborgen, das mahrhaftige Licht in der Finfterheit, aus welchem das verborgene Feuer in der erften Da= terie kommt und mit seinem Licht Leben und Geele aller ge= ichaffenen Dinge ift, welches Licht Gott felber ift, und ift bie Sexta Essentia und das Medium aller Dinge. Denn Gott ift die Sexta Essentia. Und sie setzt nur aus sich selbst heraus die quinta essentia der geiftlichen Elemente, und die quinta essentia der materialischen Elemente, und ist das geiftliche Feuer, allein Gott bekannt, das da figuriret die Naturen der Geifter. -Wer nur Böhme, aber nicht Paracelfus gelesen hat, konnte ber nicht meinen, diese paracelfischen Worte rührten von J. Bohme ber?

Was aber derselbe Paracelsus über den Iliaster oder Iliastes als die allerallgemeinste Substanz der ersten Gesammtmaterie aller Dinge, über die Scheidung dieser allgemeinen Materie in die drei genera: sulphur, mercurius und sal durch den obersten dispensator Archaeus, und über die schließliche Scheidung in die den drei genera entsprechenden sormae, species und individua durch den naturae dispensator Ares sagt, dies übergehe ich hier, da ich auch

ber Seele". De animab. mortuorum B. W. Th. I. S. 272 und philos. sagax S. 382. (Dahin gehört ber Begriff: Evestrum B. W. I. S. 14. 290.)

nachher bei Böhme die hierauf bezüglichen Anklänge an Para= celsus nicht weiter verfolgen will.

Auch sind es gang andere Worte des Paracelsus, die uns recht eigentlich in das den Chriften berührende Centrum der Bob= me'ichen Unichauung führen, aber eben hiemit auch barthun, baß Diefes Centrum fein Bohme'icher Driginalgedanke ift. Es find dies die Worte, in welchen Paracelfus furz fagt, daß "die Schöpfung "ber gangen Ratur ibr Fall ift"1). Um dies aber im Para= celfischen Sinn trot alles seines angeblichen Unschlusses an bas Schrift= wort recht zu verstehen, muß an folgendes erinnert werden. Gben weil die Schöpfung eine Schöpfung "aus Nichts" genannt wird, ift das Anfangbildende nicht aus Gott. Der Anfang aber ift die prima materia, dieselbe ift aus Nichts (ober, wie Paraceljus jagt, "wider die Natur") geschaffen, beißt deshalb Abyssus, Abgrund, ift die matrix mundi, eine Mischung bestehend aus ber Geele ber vier Gle= mente, aus Rein und Unrein, Gold und Gilber, Licht und Finfterniß und erft ber Scheidung und Reinigung bedürftig, welche in allmählicher Stufenfolge in Rraft der drei ersten Principien: Mercurius, Sulphur und Sal, vollzogen werde. Was aber ben erften Menschen betrifft, fo ift es falsch, nach dem groben Wortverstand anzunehmen, Gott habe ben menschlichen Leib aus "einem gemeinen rothen Erdleim" gebildet. Bielmehr fei dieser erfte und ursprüngliche Leib aus bem berrlichften Compositum und dem feinsten Ertract der gangen machina mundi, aus dem "Centrum aller vier Birkel" (ex centro omnium quatuor eirculorum) formirt gewesen. Was nun bort bei Paracelfus weiter von der Bersuchung, dem Fall und den Folgen desselben auch für den Leib des Menschen gesagt wird, das schließt fich im Wesentlichen an die Worte der Genesis an und führt die specifisch Paracelfischen Gedanken nicht weiter aus. Und die Parallele, welche im Folgenden zwischen der Menschwerdung Chrifti, der Er=

<sup>1)</sup> S. decretum magicum von breien gebenedeiten Steinen W. W. Th. I. (1603 gebruckt) S. 677.

lösung, Reinigung und Wiedergeburt und dem Werk der alchymifti= ichen Kunft gezogen wird, kann man im Wefentlichen ebenso auch bei anderen Alchymiften lesen. Dagegen läßt fich über die Art, wie aus bem Adam "unarius" ein "binarius" ward, manches mit Böhme Gleichlautende der Schrift de ligno et linea vitae (28. 28. Ih. I. S. 529) entnehmen, mas freilich munderlich und verworren genug ift. Ziemlich abrupt und unerflärt heißt es nämlich einmal ebenda= felbst (S. 532): "Eva hat die Seele von dem Adam geerbet nach "bem Fall; ein großer Puntt". Defto deutlicher fann man dort (S. 533) wie bei Böhme hören, daß der jetige Geschlechts= unterschied ein "monftrofisch Zeichen" fei. Denn die Fortpflan= zung des menschlichen Geschlechts sollte nach ursprünglicher Ordnung nicht in "viehischer Weise" geschehen, nicht "salnitrisch", sondern "ilia= ftrisch", ober - wenn das vielleicht durch Paracelfische Beispiele aus ber "Naturgeschichte" beutlicher wird - so, wie "bie Schildfrote aus "ber Baumgans (nämlich ber verweften), der Froich aus dem Ant= "vogel, die Maus aus dem Aal geboren wird" (ebendaf. S. 534. 535). Daß es aber anders fam, das war die Folge davon, daß die erften Menschen von dem Baum "der viehischen Scieng" agen (ebendaf. S. 537). Der lette Grund von allem Uebel ift aber ber, daß gleich im Anfang der Teufel in die Matrix und Anima majoris mundi fein Fiat eingemischt hat (ebendas. S. 540). Und Eva hätte fich an ber Schlange gar nicht "monstrosisch verseben", wenn nicht in Eva und Abam, des großen Cosmi Kindern, schon vorher die imaginatio macrocosmi und microcosmi eins und durch Einmischung des teuf= lischen Fiat verderbt gewesen ware (ebendas. S. 541). Ja, wenn die secreta creationis von Paracelfus felbst find oder Paracelfische Gedanken enthalten, fo liegt die Grundmöglichkeit des Falles darin, daß "Adam der erfte Mensch geschaffen ift von allen Elementen, "gut und bos in einem Stuck". Paracelf. 28. 28. Th. III. S. 114. Denn Gott schuf die "Luft der erften Materie gut "und bos, und erkannte barinnen alle Ding, gut und bos; aber "das Bose war im Guten beschaffen und bezwungen, bis in

"Lucifer die boje unreine Luft die flare reine Luft über= "wand" ibid. S. 107. Wenn nun aber Diefer ober Jener behauptet hätte, daß diese Erkenntniß Paracelsi sich doch nicht recht mit bem "Wort ober Buchstaben" bes Mofes ober ber Schrift reime, fo hatte ihn ichon Paracelfus eines Befferen belehren konnen. Denn, fagt er, "Monfes hat fich feiner Physica unterftan= "ben; benn er schreibet particulariter theologisch; er "fchreibet theologisch auf den Glauben für die Ginfälti= "gen". — "Bielleicht hat ers wohl nit anderst gewußt; denn er "melbet nichts von keiner Proporz, Qualität, prima materia Limbi "Aeterni et Limbi Elementorum; zeiget allein an die materiam "ber Erben, daraus der Mensch boch nur ein Theil; hat geschwiegen "ber drei Theil als Luft, Waffer und Feuer. Dann ift er von Ju-"gend auf fein Physicus gemesen. — Denn der Physicus behilft "fich nit im Glauben, wie der Theologus, sondern allein im Werk "ber Proba und Experienz; benn in augenscheinlicher Proba lieget "die Physica, und nicht im Glauben" (ebendaf. S. 542). Und fo geht benn Paracelfus, der Physicus, auf Grund feiner Proba und Experienz her, fagt und weiß, was Mojes nicht gewußt und gesagt hat, weiß genau, wie der Leib des erften Menschen beschaffen war, weiß auch, daß dem Adam bei bem erften Sprechversuch ber Leib geborften ware, wenn ber Leib einen Nabel gehabt hatte, und belegt naturwiffenschaftlich mit gar schönen Grempeln, was für monftrofische Umformungen und Migbildungen die Imaginatio &. B. bei Schwangeren hervorbringen fonne (ebendaf. S. 542. 543).

Derselbe Paracelsus aber ist die fruchtbare Muttererde, aus welcher in I. Böhme's Geiste so und so viel Gesichte und Offensbarungen entsprossen sind, deren Ursprung die gleichzeitigen Bewunderer Böhme's auf göttliche Eingebung zurückführten. Und wenn es sich um nichts als darum handelte, die oft bis in die einzelnen Ausdrücke hineingehende Abhängigkeit Böhme's von Paracelsus zu erweisen, so gäbe die letzterwähnte paracelsische Anschauung vom Urstand und Fall des Menschen die beste Gelegenheit zum eviden-

testen Belege. Denn um nur Einiges, sowohl Erweiterndes als rein Wiederholendes, aus Böhme's Auslaffungen ins Gedachtniß zu rufen, so wußte auch er, daß Abam nicht als Mann mit mann= lichem Geschlechtsunterschied geschaffen war, sondern als ein Jungfrau-Wefen mit mannweiblicher Potenz, welches fich durch Magie habe fortpflanzen follen'). Es war Böhme'n auch weiter ausgemacht, daß vor dem Fall Adam feinen Magen gehabt habe, sondern nur mit dem Munde und in dem Munde die paradiefische Speise fich habe aneignen sollen, daß er alles deffen nicht bedurft habe, was Gedärme heißt u. f. w., daß seine Anochen vor dem Fall nicht hart, sondern weich waren, daß ihm kein Schlaf nöthig, ja daß der erfte Schlaf sein erster Fall gewesen sei. Und doch fehlte es Abam nicht auch an alchymistischer Begabung und Ausstattung; benn er hätte leicht den Stein der Beisen (ben "lapis philosophorum") finden mögen, "da hatte er das außere Leben mit Golde, Gilber und "Perlen schmücken können, hätte auch der thierischen Kleider nicht "bedurft, denn er ging nadend mit des himmels Tinctur befleibet". Auch war er nicht aus "einem groben Erdenflos" gemacht, sondern "aus dem Ewigen (sic) im Paradiese" oder, wie es anderwärts heißt, "sein Leib war ein Limus aus bem Wesen aller Wesen", ober aus "ben drei Principien göttlichen Wesens" genauer bestimmt eine Einheit "zweier firer Leiber", der eine "aus der Liebe = Wesenheit "bes innern Simmels", ber andere "aus dem Limus der Erden". Aber eben mit dem andern Leibe war die Poteng des Bofen da. Denn dieser war aus "bem von Lucifer inficirten Salitter ber Erde" (sal nitri) geschaffen. Es hatte nämlich den "Salitter Gottes Lucifer "in seinem Revier angezündet". Und zu einem Ersatzmanne an der

<sup>1)</sup> Bei den Alchymisten kommt übrigens die Meinung von Adam als Ansdroghn schon lange vor der Zeit des Paracelsus vor. Sie wird in den bereits früher genannten dialogi II. de Alchemia (Norimbergae apud Jo. Petreium 1548. 4.) als Lehre Geber's angesührt und unter Hinweisung auf den platonischen Mythus im Symposium in alchymistischem Sinn und zu alchymistischen Zwecken umgedeutet (s. dialog. I. fol. 9b).

Stelle des gefallenen und verstoßenen Lucifers war Adam bestimmt und geschaffen. Aber diese Bestimmung machte er damit zu Schansden, daß "er nach der Irdigkeit imaginirte", sich an den Thieren versah, in welchen die Scheidung der Geschlechter "auß der Scheis"dung der Feuers und Wasser-Tinktur im Sulphur urständet", daß er so durch "die Lust in die vier Elemente siel", grob irdisch wurde und damit zur Scheidung in zwei Geschlechter mit "monstrossischer Bildung" Anlaß gab. "Adam schlief ein der göttlichen Welt, und "wachte auf der äußern Welt". Wie das in und mit der Bildung Eva's aus Adam geschah, mag man des Näheren bei Böhme z. B. in seiner II. Schrift gegen Es. Stiesel und Ezechiel Meth §§. 365 bis 373 nachlesen.

Aber wenn diese und andere Beispiele dazu dienen konnen, die Abhängigkeit Böhme's von Paracelfus zu veranschaulichen, fo wurde man doch fehr irren, wollte man fich Bohme blos als Rach= treter des Ersten denken. Bielmehr ging die alchymistische Grund= anschauung in Böhme wirklich einen gigantischen Schritt weiter und fam, wenn auch mit einer fast inneren Nothwendigkeit, in ihm zu bem ungeheuerlichsten Abschluß. Denn aus bem Sate: "Giner ift bas "All und wodurch das All wird" machte er in ganz anderem Sinne als die früheren Alchymisten völligen Ernst, und während man vor= her von Gottes Wesen und Natur als einem Unaussprechlichen und nur in und aus dem Schriftwort Enthüllten und Enthüllbaren Salt machte, dagegen Gottes Wirkungsweise in der Welt mit den Kanones der alchymistischen Kunft identificirte und diese Wirkungsweise sich nach jenen Kanones zurechtlegte, so marf Böhme, so zu sagen, Gott selbst in die alchymistische Retorte und construirte seinen ewigen Werde= und Wesensproces nach den Recepten dieser Kunft. Alle die Begriffe, welche bei den früheren Alchymisten vor das Angesicht Gottes und außer Gott zu stehen kamen, wie Abgrund, Chaos, matrix, prima materia u. bgl. wurden nun hinter Gott und zugleich in Gottes Wesen selbst hinein verlegt. Und man muß, um Bohme recht zu verstehen, nicht blos die gewöhnlichen, dem Schriftwort ober

der Theologie entnommenen Borstellungen wie von Bater, Sohn und Geist u. s. w. sich aus dem Sinne schlagen, sondern man muß auch bei rein alchymistischen Ausdrücken sich dessen enthalten, sie aussichließlich nach jenen Beziehungen deuten zu wollen, welche sie bei den älteren "Beisen" hatten. Die Gegensätzlichkeit der Potenzen, welche man sonst nur für das kreatürliche Naturleben gelten ließ, sie wird von Böhme mit Consequenz in Gott selbst hineinverlegt. Zwarnicht diese verirdischte Natur, aber ihr Gegenbild, ihre Präsiguration und die matrix, in welche diese verirdischte Natur dereinst zurückzusehren hat: Die uranfängliche ewige Natur und Gott sind Eins. Der abstrakte Spiritualismus erliegt in Böhme einem materialischen und chemischen Realismus, wie er seines Gleichen wesder vorher noch nachher gehabt hat.

Um nun freilich die Art und Weise, so wie den Umfang, in welchem dies geschah, anschaulich zu machen, bedürfte es nicht weniger als eines Ueber- und Einblicks in Bezug auf den ganzen geschlossenen Gedanken- oder Imaginationskreis Böhme's. Und ein solcher ist bei ihm viel mehr, als bei dem desultorischen Paracelsus, zu fin- den, dessen Darstellungsweise in ihrer Art noch barocker und schwer- verständlicher ist, als bei Böhme. Allein abgesehen davon, daß mir nicht blos die Zeit, sondern auch die Neigung abgeht, ein Gesammt- Bild des Theosophen Böhme, das in seinem, Böhme selbst eigenen Colorit geschaut werden will, in einer modern-abgeblaßten Farben- stizze zu geben, so überschritte es auch die Absicht und den Raum dieser Blätter, wollte ich jetzt mehr thun, als nur mit einigen Hauptzügen den alchymistischen Charakter der Böhme ischen Gottesanschauung mit deren mißlichen Folgen für den ethischen oder auch, wenn man will, den biblischen Gottesbegriff darzustellen,

Zwar könnte man im Gegensatz zu Paracelsus oder im Untersschied von ihm auch in Bezug auf die alchymistische Terminologie dassjenige hervorheben, was Böhme dieser Terminologie kraft der ihm gewordenen Eröffnung der Natursprache von Geheimnissen absgelauscht hat. Allein es wird hier statt aller weiteren Proben kaum

mehr als eine einzige in Bezug auf den Namen eines folden Sauptbegriffs und Hauptfactors wie Merkurius genügen. Denn also wird nur nach ber Natursprache das Geheimniß dieses Namens (vom dreifach. Leben des Menschen 2, 42) gedeutet: "Mercurius begreifet "alle vier Geftalten wie das Leben aufgehet, und hat doch seinen "Anfang nicht im Centro" (b. i. im ersten Anfang der Natur) "wie "Phur" (er meint im Worte Sulphur); "fondern nach dem Feuer-"Blite" (bem "ichielenden Blit, dem Urftand bes Feuers"1), "als "die herbe, harte, finftere Geftalt erschrickt, ba fich die Särtigkeit in "die weiche Schärfe manbelt, da der andere Wille, als der Wille "der Natur, welcher Angst heißt, entstehet — da hat der Mercurius "seinen Urftand. Denn Mer ift das gitternde Rad2), gang erschreck-"lich, scharf und giftig=feindig, welches fich in der Gerbigkeit im "Feuer = Blit also nimmt, daß das grimme Leben entstehet. Die "Sylbe Cu ift der Druck ausm ftrengen, angftlichen Willen des Ge= "müthe der Natur; das ift auffteigend und will oben aus. Ri ift "die Fassung des Feuer=Bliges, welches in Mer einen hellen Ton "und Rlang gibt3). Denn der Blitz macht den Rlang. Also wird "ber Salzgeift ber Schall und ift feine Geftalt grieslicht gleich bem "Sande. Und hierin entstehen Stimmen, Sall und Laute, also daß "Cu den Blitz begreifet. Go ift der Druck gleich als ein Wind, "der über fich ftößt und gibt dem Blige einen Geift, daß er lebet "und brennet; also heißt die Sylbe Us das brennende Feuer, wel-"des mit dem Geiste immer von sich treibet und die Gylbe Cu "dringet immer auf den Blith". Wenn aber ber Lefer meint, ich

<sup>1)</sup> Fulmen, fulgur ist ein Hauptmoment im alchymistischen Processe, s. M. Ruland, lex. alch. s. v. fulminatio.

<sup>2)</sup> Die vier rotae ber elementarischen Essentien sind paracelsisch; vgl. namentlich bessen wundersame Lehre von den vier Scaiolae, siehe auch Ruland und Johnson s. h. v.

<sup>3)</sup> Sonus bei der Dampf = und Gasbildung und das magisterium soni ist im alchymistischen Process von größter Wichtigkeit; s. Ruland, lex. alch. s. v. magisterium.

hätte die unverständlichste Stelle ober eine folche gewählt, in welcher nicht vom göttlichen Wefen die Rede ift, so moge vergleichsweise eine andere folgen, welche der Schrift von den drei Principien gott= lichen Wefens entnommen ift und wo fraft der Natursprache über Mercurius (2, 13) Folgendes gesagt wird: "Das Wort (sic) Mer "ift erstlich die ftrenge Berbigkeit; benn im Wort auf der Jungen "versteheft du es, daß es aus ber Berbigkeit farret, und versteheft "auch, wie der bittere Stachel darinnen fei. - Das Wort Cu ver-"steheft du, daß es sei des Stachels Reibung ober Unruhe, der mit "ber Berbigkeit nicht zufrieden ift, sondern fich erhebet und auffteigt. "Denn die Sylbe bringet mit Kraft vom Bergen zum Munde; alfo "geschiehet es auch in der Kraft primae materiae im "Geift. Weil aber die Sylbe Cu also einen ftarken Nachdruck hat "vom Herzen und doch auch bald von der Sylbe Ri gefangen und "in dieselbe der gange Berftand verwandelt wird, so bedeutet und "ift es das bittere und stachlichte Rad in der Gebärung, das fich "brehet und ängstet so geschwind als ein Gedanke. Die Sylbe Us "ift der geschwinde Feuerblitz, daß sich die Materie im geschwinden "Drehen zwischen ber Berbigkeit und Bitterkeit im geschwinden Rabe "entzündet. Da verstehet man im Worte gar eigentlich, wie die "Berbigkeit erschricket, und die Rraft im Wort wieder zurücke aufs "Berze finkt und ohnmächtig wird, gang bunne. Der Stachel aber "mit dem drehenden Rade bleibet im Blit und fahret gum Munde "durch die Bahne aus, ba dann ber Beift zischet gleich einem ange-"Bundeten Feuer und fich gurude im Wort wieder ftartet".

Db die Leser aus dieser zweiten Stelle ein besseres Verständniß von Mercurius gewinnen, weiß ich nicht. Aber das möchte ich bezweiseln, daß Paracelsus mit der Bereicherung seiner Einsicht durch das Licht der Böhme'schen Natursprache zufrieden gewesen wäre. Wir wollen deshalb auch an diesem Ort von weiteren Beisselen des Natursprache=Verständnisses Umgang nehmen.

Gleichwohl ist dieses Natursprache=Produkt nicht außer Acht zu laffen. Denn es versteht sich von selbst, daß Böhme nicht aus dem

Rlang und Laut ber Sylben herausgehört hat, was Mercurius fei, sondern daß dieser Klang ihm etwas vorsang oder verfinnbildlichte, was er schon vorher über irgend ein Agens im alchymistischen Proces wußte. Bas ift benn nun diefer Mercurius, diefes fluffige Feuer, mit seiner Grimmigfeit, seiner freffenden Gucht, feiner giftigen Feind= lichkeit oder jener Stein der Weisen, von welchem ein gereimtes Aenigma im "Bafferstein" fagt: "Gein Empfängniß geschieht "in der Söllen", und boch — ein Bater alles alchymistischen Le= bens? — Ich maße mir zwar nicht an, eine entscheidende Antwort zu geben, zumal da man aus den verschiedenen Alchymiften Berschiedenes herauslesen oder auch von ihnen angedeutet und wirklich gemeint finden fann 1). Aber im Gangen wird man nicht fehl geben, wenn man unter bem Böhme'schen Merfurius mit seiner grimmigen Rraft bes Scheidens jene Schwefelfaure verfteht, welche auch Bitriol=Del genannt wird, wobei es unbenommen bleiben mag, ob nicht Andere richtiger an reine Salpeterfäure2) (Salpeter= und Schwe= felfaure) ober an mit Waffer verdünnte Salpeterfaure (Scheidewaffer) benten. Denn nicht an ber genauen chemischen Bestimmung liegt mir etwas, fondern baran, was benn wohl Bohme über bas bomi= nirende Agens beim Beginn des alchymiftischen Processes erfahren haben fann. Und da ift es wenigstens nicht unberechtigt, an alchy= mistische Aussagen alter Zeit zu benten, wo Bitriolauflösung eine Rolle spielt. Go 3. B. schon in ben Anfangsbuchftaben bes alchymistischen Spruches: Visitetis Interiora Terrae Rectificando Invenietis Occultum Lapidem Veram Medicinam. Schwärter in der nachher anzuführenden Schrift fügt hinzu: Denn allein in der ersten Mutter des Vitriols, der alle Metallen solviret u. f. w. liegt die ganze Runft und der lapis philosophorum (S. 184). Bergleiche ferner ältere Gate, wie in den centum viginti novem

<sup>1)</sup> Ueber die Schwierigkeit irgend einer sicheren Ermittlung im Allgemeinen voll. Bernhard Kopp im Abschnitt: Darstellung des Steins der Weisen in seiner Gesch. der Alchemie, Th. II. der Gesch. der Chemie, S. 224—240.

<sup>2)</sup> Bgl. ben Bohme'ichen "Galnitter" in Gott bem Bater.

propositiones Gebri ac Lullii propos. 12: Ex vitriolo soluto duplex fumus resolvitur, et hi duo fumi a Philosophis Sulphur et Mercurius dicuntur. Daneben fann immerhin bestehen, was ebenstasselbst (prop. 21) gesagt wird: Vitriolum commune principium remotum est ab arte, da es doch vorher (prop. 14) hieß: A metallis imperfectis diversa vitriola (supserblaues, zinsweißes, eisensgrünes Bitriol?) accipimus nobis et utilia et necessaria. — Wenn aber (z. B. im vademecum Raymundi) die prima materia eine terra subtilis sulphurea genannt wird, so erinnere ich daran nur wegen der Rolle, welche sulphur bei Böhme spielt, und überlasse dem Leser, etwa bei Raymundus dassenige nachzulesen, was ihn vor allzustricter Dentung dieser Bezeichnung behüten soll.).

<sup>1)</sup> Bon Gebald Schwerzer ober Schwärter, welcher 1584-1591 "Artift" und Abept bei ben fachfischen Rurfürften Auguft († 1586) und Chriftian († 1591) war, bann, nach des Letzten Tod, zu Raifer Rudolph II. fich begab und als Berghauptmann in Joachimsthal 1601 ftarb, eriftirten bamale, b. h. gur Beit Bohme's feine burch ben Drud veröffentlichte Schriften. Seine Schrift über ben lapis philosophorum, nach ber Vorrede begonnen im Jahre 1584, 3-4 Jahre hindurch fortgesetzt, ward unter bem Titel: Manuscripta von ber mahrhaften Bereitung bes philosophischen Steins u. f. w. aus bem furfürftlich fächfischen Sausarchiv erft im Jahre 1718 in Samburg herausgegeben. Aus biefer Schrift will ich nur bervorbeben, was bort für ben Beginn bes chemischen Processes als Sauptagens angegeben wird. Es beift ba G. 7: "Man nimmt ein recht gut Agnafort von Bi-"triol und Salpeter und folviret D (Silber) barinnen auf, bas recht auffolviret "ift, und ichlägts mit warmem Salzwaffer nieber, und nehmt bes Waffers befto "mehr, und wascht barnach noch mehr mit lauterm reinen Waffer ab aufs aller-"reinste, und lagt allgemach zu Grunde fallen bie Afchen ober ben Ralf" u. f. w. Und nachbem bort bas nächst weitere 21 resp. 30 tägige Berfahren beschrieben ift, heißt es: "So wird ber & (Merkurius) fo in D (Silber) ift, fich alle "aufsublimiren" u. f. w. Später in ber clavis (S. 102) wird bas oleum vitrioli, mit biefen Worten, als bochft wirtsam für ben Proceg empfohlen und (G. 97) als Sauptmittel ichon bes Bafilius Balentinus genannt. Bas als Mittel gur Solution unter bem Ramen aqua regis angeführt wirb, bat noch Schwärter (S. 70) als Bestandtheile 1 Pfund Bitriol, 10 Ungen Salpeter und 6 Ungen Salmiat (sal ammoniaci) gemischt und bestillirt. Ueber Berstellung ber prima materia läßt er fich aber also vernehmen (S. 63 fg.): Bum Ersten macht man ein Waffer

So unglaublich und undenkbar nun auch für uns ober an sich eine Parallele zwischen Schwefelsäure und Gott dem Vater¹) ersicheinen mag, so läßt sich doch vorerst an ein paar anderen Zeichen nachweisen, daß Böhme nichts als jenes Hauptagens bei dem Besginn des alchymistischen Processes im Sinne gehabt haben könne. Denn oben in der ersten Stelle hat er gesagt, daß dieser Merkurins "alle vier Gestalten begreiset wie das Leben aufgehet". Ueber diese 4 Gestalten (wohl zu unterscheiden von den 7 Gestalten der 7 Duellgeister Gottes) sagt Böhme selbst an einem andern Orte (Vom dreisachen Leben der Menschen 2, 44. 50): "Diese vier Ges"stalten sind eine Ursache aller Dinge, alles Leben hat Gift

und Del vom Bitriol, und ziehet seine metallische Rraft aus, bag er ohne alles Metall ift, barnach bestillirt ibn wie ibr wift und ber Gebrauch ift, baf bie vier Elemente b. i. Phlegma, Spiritus, Oleum et Sal aus ihm fommen; wenn folches geschehen, so ift die erfte Arbeit vollbracht. Es gehört Fleiß bagu, bag ein jedes wohl gereinigt werde; nebenftebende materia bebt auf und ift prima materia metallorum. - 3ch führe biefe Stellen als Erweis an, bag man im 16. Jahrhundert bem Bitriolol für ben Beginn bes Processes großes Gewicht beilegte. Gleicherweise aber geht zweitens aus biefen Stellen hervor, bag unter Merkurius biefes Del felbft nicht gemeint ift. Ebenfo wenig aber ift bier ober fonft Merturins bas gemeine Quedfilber. Lettes ift überhaupt nirgend bas Gubject, bas agens, fonbern nur ein Object, ein patiens im alchymistischen Proceg. Desgleichen ift sulphur nirgend ber gemeine Schwefel. Bgl. Bernh. Ropp, Geschichte ber Chemie Th. I. C. 45. Th. II. C. 225. Dagegen bezweifle ich, bag bas, was Ropp als aldymis ftische Bebeutung bes Merkurius angibt, richtig und überall anwendbar ift. Diefer Begriff ift viel protensartiger. Bobme aber muß für bie Analogie mit ber Belturfache unter Mercurius bas Sauptagens beim Beginn bes Processes verftanben haben. Dies ift bei Schwärtzer demijd benannt. Db bie Uebertragung bes Namens Mercurius barauf blos von Böhme herrührt, ober auch fouft vorfommt, muß ich unentschieben laffen. Heber bas "Gublimat", bas bei Gow. & beifit, f. clav. G. 101.

<sup>1)</sup> Damit es nicht scheine, als schöbe ich Böhme etwas Falsches unter, bemerke ich mit seinen eigenen Worten, daß hier nicht "der bloße, lautere Gott" gemeint sei, sondern "sein ausgestossenes wesentliches Wort, als ein Schatten des in"nern Grundes, damit sich das Wort hat in eine natürliche Wirkung geführt und
"damit materialisch gemacht". Schutsschrift wider Gregor Richter §. 17.

"und die (sic) Gift selber ist das Leben; der Schwefelgeist "ist ihr Licht, welches sie in sich selber müssen erwecken". Und, wie es ebenfalls anderwärts (in der dem Brief an Gottst. Freudenshammer und Joh. Huser vom 11. Nov. 1623 beigelegten Tasel I.) heißt: die vier Gestalten oder gestaltenden Kräfte im ersten Prinscipio (d. h. der ersten Ausgeburt göttlichen Wesens) nemlich Gottes in Zorn sind 1. Begierde (Finster, Herbe, Härte, Schärfe), 2. Stackel (Scienz, Bewegen, Fühlen), 3. Angst (Essenz, Gemüthe, Sinnen), 4. Feuer (hiemit Scheidung des I. vom II. Principium oder von Gott in Liebe und seinem Lichts und Liebes Feuer), und des Zornseuers doppelte Wurzel ist a) die kalte Feuerswurzel und Mutter aller Sälze: Sal und Mercurius, und die hitzige Feuerwurzel: Sulphur.

Aber erst aus dem Eingreisen des II. Princips, nemlich Gottes in seinem Licht = und Liebefeuer entsteht das reine Element, die Wurzel der 4 Elemente, während fraft des III. Princips nemlich Gottes in Zorn und Liebe, ausgehend durch den Himmel und die quinta essentia, die vier Elemente aus dem I. Princip, als aus dem geistlichen Sulphur, Merkurius und Sal entstehen.

Ich gestatte mir nun hier, scheinbar zusammenhangsloß, etwas auß einem alchymistischen Manuscript einzuschalten, dessen Alter ich zwar bestimmen könnte, nicht aber daß Alter der alchymistischen Trasbition, welche dem Manuscript zu Grunde liegt. Es enthält eine bildliche Darstellung der sogenannten via longa artis. Die Bilder bestehen in Darstellungen von Retorten, deren Farben und symbolische Zeichen die Stadien des Processes andeuten. Nur wenige Worte wie separatio, conjunctio, fixatio, exaltatio, sublimatio u. dgl. bezeichnen den kritischen Unterschied der einzelnen Stadien. Dieser Stadien sind im Ganzen vierundsechszig. Das Hauptagens ist an der Spitze mit Merkurius bezeichnet. Vier Stadien: praeparatio, divisio, destillatio, acuatio bilden den Eingang. Der leo viridis (Vitriol) tritt im fünsten Stadium auf. Die putresactio erscheint nur einmal im zwölften Stadium, und zwar regelrichtig

vor conceptio. Die purgatio ebenfalls nur einmal und erst im 28. Stadium.

Dagegen find die Stadien 16 und 17, 18 und 19, 20 und 21, 22 und 23, 24-26, 30 und 31, 32 und 33, der Schauplatz einer siebenmal sich wiederholenden separatio und conjunctio, von welchen die auf die erfte Doppelgahl folgende Biergahl uns die vier Glementarfrafte und deren Berftellung und Wechselwirfung in breifacher Combination zeigt: 1. a) geschieden: aqua, aër, ignis, terra, 2. a) verbunden: aqua in aëre, aër in aqua, ignis, terra, 1. b) geschieden: ignis, aqua, aër, terra, 2. b) verbunden: aër in igne, ignis in aqua, aqua in aëre, terra; 1. c) geschieden: aër, aqua, ignis, terra; 2. c) verbunden: ignis in aëre, aqua in igne, aër in aqua, terra, (bie terra also überall als Niederschlag). Dar= auf folgt eine sechste und siebente, nicht näher bezeichnete, separatio und conjunctio. Die lette und siebente aber ift die entschei= bende Vorftufe für jene exaltatio mit dem Zeichen bes mit feinem Blute feine Jungen nährenden Phonix, welche dem erften Auftreten ber quinta essentia vorangeht. Denn biese tritt in III Stu= fen (35, 53 und 63) auf und hat ihren Abschluß in der letten oder vierten fixatio. Denn brei andere Fixirungen find ichon im 36., 45. und 54. Stadium, jedes vom andern getrennt burch neun Bwischenstadien, vorgekommen. Dem zweiten Auftreten der quinta essentia im 53. Stadium geht eine calcinatio (ber Reihenfolge nach die dritte unter vieren) mit dem Zeichen des rothen Drachen vorher. Dem dritten und letten Erscheinen der quinta essentia wird von einer nicht näher bezeichneten zweiten exaltatio vorbereitet, und den Schluß bildet mit Nr. 64 die vierte und lette fixatio.

Dieses alchymistische Manuscript hat für mich Bedeutung, weil es nach meinem Dafürhalten rein dem chemischen Proces dienen soll, nicht die geringste Beziehung auf theosophische Grundgedanken zu enthalten scheint und sich doch in manchen Punkten mit der theosophischen Tafel I. Böhme's berührt. Die "schiedliche Schärfung" bildet auch hier einen wesentlichen Theil des Anfangs des Processes, und

daß man durch eine fiebenfach wiederholte gleiche Operation, die in ihrer Mitte eine dreifache Combination der vier einander paarweise feindlichen Glementarformen trägt, zur Erschließung der quinta essentia in drei Gradationen fommt, läßt rückwärts und umgekehrt auf das Berhältniß des dem All' innewohnenden Ginen auch einen Schluß wie den zu, daß diefer göttliche, dem Merfurius in herber Schärfe gleichende Grund, in breifacher Position einer quinta essentia, mittelft sieben in einander aufgehender Duellgeifter die vierfache Elementargestalt des creatürlichen Naturdaseins aus sich herausgesetzt habe. Bas aber speciell meine Deutung des chemischen Begriffs von Merkurius bei Bohme betrifft, fo kann ich mich auf ein anderes, schon früher erwähntes, alchymistisches Bildwerf, nämlich die figurae von Lambsprinck, berufen, wo der Mercurius recte et chymice praecipitatus vel sublimatus, in sua propria aqua resolutus et rursum coagulatus auf Tafel VI. als Drache dargestellt und mit den Worten: Draco summe venenosus bezeichnet ift. Und Dieser Draco sitt nach Böhme im ersten Principio des göttlichen Wesens, in Gott bem Bater ober Gott im Born! - Bur Erklärung dieses Phänomens bedürfen wir noch anderer Mittelglieder, als der blogen Voraussetzung eines traditionellen alchymistischen Sauptbegriffs und ber beliebigen Uebertragung besfelben auf ben Gottesbegriff.

Versuchen wir, mit Worten Böhme's selbst zu veranschaulichen, wie er von gewissen alchymistischen Hauptbegriffen aus an die Construction des göttlichen Wesens geht, und dann wie er sich deren Answendbarkeit in geistig ethischem Sinne zurechtlegt.

Wir haben früher gesehen, welche Bedeutung sür die alchymistische Theorie als Voraussetzung der Begriff des Abgrundes (abyssus) und Chaos, sowie des uranfänglichen Feuers (ignis primordialis), sodann die aus ihm hervorgehende erste Materie (prima materia) mit den in ihr beschlossenen, theils freundlich theils feindlich sich zu einander verhaltenden Potenzen der Hitzigkeit, Trockenheit, Frostigkeit und Feuchtigkeit, endlich für den Proces selbst die rechte Temperatur der Feuermacht habe.

Achten wir nun darauf, wie dies alles bei Böhme für den Begriff des göttlichen Wesens Bedeutung gewinnt.

"Das erfte und größte Mufterium", fagt Böhme (vierzig Fragen von der Geele Fr. I. Nr. 120) "ift der Abgrund, da fich "bas Nichts in einen Willen einführet, der Bater beißt, oder "der Urftand zum Etwas. Aus dem Mysterio des Baters ift die "Schöpfung durch die Natur geurständet". - "Chaos" aber "ift "Gott selbst als das Wesen aller Wesen" (de signatura rerum 3, 40). "Da nun Gott diese Welt sammt Allem hat erschaffen, bat "er feine andere Materie gehabt, daraus er es machte, als "fein eigen Wefen aus fich felbft. Dun ift Gott ein Geift, "ber unbegreiflich ift, ber weder Anfang noch Ende hat, und feine "Größe und Tiefe ift alles. Gin Geift aber" (b. h. unter voraus= gesetzter Materialifirung des Begriffs) "thut nichts, denn daß er auf-"fteige, walle, fich bewege und fich felbst immer gebare, und hat für= "nemlich dreierlei Geftalt seiner Geburt in fich als 1. Bitter, "2. Berbe, 3. Sitig. Und ift diese Geftalt doch feine die erfte, an= "bere ober britte, sondern es find alle brei nur eine, und gebieret "eine jede die andere und dritte. Denn zwischen Berbe und Bitter "gebieret fich das Feuer, und die Grimme des Feuers ift die "Bitterfeit ober ber Stachel felber, und ift die Berbigfeit, ber Stock, "biefer beider Bater, und wird doch auch von ihnen geboren. Denn "ein Geift ift wie ein Wille oder Ginn, der auffteiget und fich felbft "in seinem Aufsteigen sucht, inficirt ober gebiert. — Man kann nicht "fagen, daß in Gott sei Feuer, Bitter, oder Berbe, viel weniger Luft, "Waffer, oder Erde. Allein man fiehet, daß es baraus wor= "ben ift. Man kann auch nicht fagen, daß in Gott fei Tob, ober "böllisch Feuer, ober Traurigfeit. Aber man weiß, daß es baraus "worden ift. - Giehe es find fürnemlich drei Dinge im Ur-"funde, daraus find worden alle Dinge, Geift und Leben, Weben "und Begreiflichkeit, als Sulphur, Mercurius und Sal. Da "wirft bu fagen, es sei in ber Natur und nicht in Gott. Ja recht "alfo; die Natur aber hat ihren Grund in Gott, verftebe

"nach dem ersten Principio des Baters; benn Gott nennet sich auch "einen zornigen, eifrigen Gott. - - Nun hat Sulphur, Mercurius "und Sal solchen Berftand, freatürlich" (in der Natursprache) "zu "reben. Sul ift die Geele, ober ber aufgegangene Beift, ober in "Gleichniß Gott; Phur ift prima materia, baraus ber Geift ift er= "boren, sonderlich die Herbigkeit. Mercurius hat in sich viererlei "Gestalt, als Herbe, Bitter, Feuer, Wasser. Sal ift das "Rind, das diese vier geboren, und ift herbe, ftrenge und ein "Urfach der Begreiflichkeit. Nun verstehe recht, was ich dich "bescheide: Berbe, Bitter, Feuer sind im Urfunde im erften Prin-"cipio; der Wafferquell wird in ihnen erboren. Und heißet Gott "nach dem erften Principio nicht Gott, sondern Grimmigkeit, "Bornigkeit, ernstlicher Quall, davon sich das Bofe ur= "fundet, das Wehethun, Bittern und Brennen" (von den drei Principien göttl. Wesens I, 3-8). Nun wird weiter geschildert, wie das alles durch den "Schrack des Feuerblitzes" fich selbst entgundet und in Bewegung kommt, wobei benn der Merkurius "Feuer= "und Schwefelmaffer" oder "dunner Schwefelgeift" genannt wird. Und weiter wird von Merkurius in seiner vierfachen Geftalt und seiner Bedeutung als Quell aller "Beweglichkeit und Begreiflich= "feit" gesagt: "Es ift ein giftig, feindig Wesen, und also "muß es fein, fonft mare feine Beweglichfeit, fondern "alles ein Nichts; und ift der Zornquell der erfte Urfund "ber Natur" (ebendaf. I, 14).

Das ist in Bezug auf das göttliche Wesen die erste und grund= legende Speculation Böhme's auf alchymistischer Basis. Man be= achte aber wohl, daß dieser Gott "der Vater" nach Böhme noch nicht Gott heißt.

Das ist auch in Bezug auf Gott so wenig möglich, als in der Alchymie es möglich wäre, blos die Feuer=Matrix als die abge=schlossene Grundkraft des alchymistisch=schöpferischen Processes zu denken. Denn soll es zu einem rechten Product kommen, so muß die Feuer=Matrix aus sich eine chemische Wasser=Matrix heraussetzen,

welche dann beide in Ginigfeit wirffam find (vgl. den von Bohme selbst citirten hydrolithus sophicus seu aquarium sapientum und die bei den Alchymiften unter dem Namen currus Phaetontis befannte aqua Mercurialis mit dem Sat im tractatulus Avicennae c. 4: Permutatio corporis in aquam est tinctura cujuslibet corporis). Das war vor Böhme ichon die wesentliche Bedeutung ber matrix aquae bei Paracelsus, das lebendige Waffer, nicht jenes Waffer, das wir mit Augen sehen, sondern das rechte elementum aquae, in welchem das verbum domini Fiat ift1). Und was bei Paracelfus Aquaster beißt, verliert bei Bohme diefe Bedeutung und wird bei ihm "himmlische göttliche Wesenheit (= Leiblichkeit) "als himmlisches Waffer, darin Mercurius, Sulphur und Sal ift". Bur Baffer = Matrix aber kann es von der Feuer = Matrix aus nicht ohne weitere Vermittlung kommen, so wenig als irdisch Feuer zu elementarischem Waffer wird. Wie fich Bohme die Vermittlung oder den Mittler denkt, kann etwa mit folgenden Worten desfelben veranschaulicht werden. "Alle Wesen urftanden vom Feuer. — Wie-"berum wiffet ihr, daß im Feuer und Waffer alles Leben ftehet. -"Go ift nun das Feuer die erfte Urfache des Lebens, und das "Licht die andere Urfache und der Geift (= Baffer) die britte "Urfach, und ift boch ein Wefen, welches fich in einen Leib schließet, "und offenbaret, und also mit bem Suchen findet. — Aus bem Lichte "entstehet die rechte Wesenheit, denn es ift eine Erfüllung des Wil-"lens; bas Baffer entfteht aus ber Sanftmuth bes Lichts "- - Die Sanftmuth ift ein Wefen des Feuers, eine Lofdung des "Grimms und eine Leiblichkeit des Feuers - und dieses (geiftige) "Baffer ift des Lichts Erfüllung in feinem Begehren" (vierzig Fragen von der Geele Fr. I, 209 fgg.). Wenn aber Bohme bei seiner Darstellung der "Geburt göttlichen Wesens" nicht bei einem Princip fteben bleibt, sondern drei Principien namhaft macht,

<sup>1)</sup> Bgl. lib. Azot B. B. Th. I. S. 531 und die aqua spiritualis in den secreta creationis B. B. Th. III. S. 106.

so geschieht dies viel weniger vom trinitarischen Gottesbegriff ber Rirche aus, als auf Grund jener vielfach gestalteten, sehr alten alchy= mistischen Tradition, welcher ber Gat von den drei Principien aller Dinge als eine ihrem Syftem eigenthümliche Bafis feststeht 1). Um nun die chemische Grundlage selbst genauer zu bestimmen, mußte sei es mir sei es an sich klarer sein, was die Alchymisten über den Pro= teus Merkurius aussagen. Denn der alte Martin Ruland citirt schon ganz richtig in seinem alchymistischen Wörterbuch ben Ausspruch: Merkurius ist in allen chymistischen Büchern vorn und hinten, er hat Alles gethan, macht Jedermann viel zu schaffen, greift Manchem tief in Seckel und in das Gehirn. — Und nicht minder richtig ift, was derfelbe in Bezug auf die verschiedenen Combinationen des Merkurius im alchymistischen Proces später sagt: Du mußt wiffen, was von Mercurio in genere und in specie geredt sei, von mercurio vulgi und nostro. Tritt doch auch deshalb der Merkurius bei den Alchy= misten mit den verschiedensten Beinamen oder auch Schleiernamen auf. Aber mag es nun schwierig ober kaum möglich sein, chemisch genau den Punkt festzusetzen, an welchen Böhme nach der alchy= mistischen Tradition den Uebergang vom ersten zum zweiten Princip oder vom Bater zum Sohn (= Licht und ewigem Wort) anknupft, jo scheint der Inhalt seiner Gedanken nicht dunkel, sondern wohlbestimmbar. Weniger zwar, so weit bie Terminologie rein alchy=

<sup>1)</sup> In welchem verschiedenen Sinne gesagt wird tria sunt principia omnium rerum, darüber vgl. z. B. clangor buccinae p. m. 25 b. Das erste principium ist das artisiciale (Deus conditor, d. i. das sormlos wirsende Princip); das zweite das exemplare (d. i. das ideal sormende und gestastende Princip, manans ab ipso, sapientia); das dritte materiale (d. i. das in corporale Gestast aussührende Princip, creatum cum sapientia, quae procedit a Deo, elementum primordiale, Yle d. i. Hyle, vly. Dagegen werden anderwärts unter den tria principia die chemischen Substanzen Sal, Sulphur und Mercurius verstanden, vgl. M. Ruland, lex. alch. s. v. anima. Bei Paracelsus namentsich sind es die drei species primae materiae als ignis (sulphur), sal und Mercurius verglichen mit Gott dem Bater, dem Sohn und dem heil. Geist. Lib. Meteororum c. 2. W. B. Th. I. S. 72 fg.

mistisch ift. Denn es wird und nicht viel nuten zu hören, bag "ber "himmlische, ewige Merkurius sein (Gottes) Wort ift, das der Bater "in Entzündung seines Lichts ausspricht" (de signat. rerum 4, 32), daß Merfurius "ber Archaeus Separator" (paracelfisch) ift, "vom Sulphur erboren wird, Licht von Finsterniß ober bie finftere "Besenheit von der Lichts = Wesenheit scheidet" (ebendas. 3, 16), daß "in Sulphur Merfurius das Leben, Sal aber in Merfurius das leib= "liche Wesen seines hungers" ift (ebendas. 6, 19), daß der "Schrack" im Mercurio Galitter (sal nitri) heißt und biefer "aller Galze Mutter "ift" und dgl. mehr. Aber das verfteben wir, wenn gefagt wird: Gott ift feine Perjon, als nur in Chrifto (myster. magn. 7, 5). Denn dann begreifen wir auch, wie dem Begriff des Baters - um dies anders als Böhme'sch auszudrücken - ber Begriff einer potentiellen ewigen natura naturans substituirt wird. In ihr liegen alle die gegenfählichen, einander feindlichen und fich verzehrenden Potenzen, die sich im irdischen Naturleben mahrnehmen laffen, nur daß fie in Gott in ungertrennlicher Ginheit mit dem aus dem "Fenerschract" fich gebärenden Lichte stehen, welches als die fanfti= gende Tenertemperatur (oder auch der alchymistischen resp. chemischen "transmutatio" verglichen) Chriftus der Gobn, das Berg und die Liebe Gottes, ift und welches in Ginheit mit dem erften Princip das öl= und maffergleiche Ausgeben des Geiftes als weltformendes und weltgestaltendes drittes Princip ermöglicht. Wir fonnen dies junachst mit jenen Worten der Erftlingsichrift Bohme's (Morgenröthe u. f. w. 23, 59 fag.) andeuten, wo es heißt: "Co fieheft du, wie die Natur "nicht fonne von den Rraften Gottes unterschieden wer= "ben, fondern es ift alles ein Leib. Die Gottheit, das ift "die heilige Kraft des Bergens Gottes" (oder der Gohn) "wird "in der Natur geboren. Auch jo entstehet ober gehet der beilige "Geift aus dem Bergen des Lichts burch alle Rrafte des Baters "immer aus und figuriret alles und bildet alles. - Die ganze Ge= "burt, welche ift aller Himmel Simmel, sowohl diese Welt, welche "ift in dem Leibe des Ganzen, sowohl der locus der Erden und

"aller Creaturen, und wo du nur bin finneft und benfeft, das alles "Jufammen ift Gott der Bater, ber weder Anfang noch Ende "hat, und wo du nur bin finnest und benkest, auch in dem fleinsten "Birtel, den du erfiesen magft, ift die gange Geburt Gottes voll-"tommlich und unaufhaltlich und unwiderstreblich. Das andere Theil "ober die andere Person ist das Licht, welches aus allen Rräften "immer geboren wird, und erleuchtet hinwiederum alle Rräfte "des Baters und hat aller Kräfte Quellbrunn. Es wird aber darum "von dem Bater als eine sonderliche Person entschieden" (unterschie= ben), "daß es die Geburt des Baters nicht fann ergreifen, und ift "boch bes Baters Cohn, ber aus bem Bater immer geboren wird. "Deffen haft bu ein Erempel an allen angezündeten "Feuern in dieser Welt; dente ihm nur nach 1). Und ber "Bater liebet diesen seinen eingebornen Gohn barum alfo herzlich "jehr, daß er das Licht und das sanfte Wohlthun in seinem Leibe "ist, durch welches Kraft aufgehet des Baters Freud und Wonne. — "Und der heilige Geift ift der Lebens = Geift, und ein Formirer und "Schöpfer aller Dinge und ein Verrichter des Willens in Gott; der "hat formiret und geschaffen aus dem Leibe und in dem Leibe "des Vaters alle Engel und Creaturen, und hält und formiret noch "täglich alles und ift die Schärfe" (alchymistisch: acuatio) "und der "lebendige Geift Gottes".

Daß zwischen diesen drei Principien und dem christlich=firchlichen Trinitätsbegriff außer den Namen gar keine Gleiche besteht, wird kaum eines weiteren Erweises bedürfen. Zum Ueberfluß will ich noch eine Stelle aus einer späteren Schrift Böhme's hersetzen. Sie findet sich in dem sogenannten mysterium magnum oder der Er=

<sup>1)</sup> Damit ist ohne Zweisel gemeint: Alles Fener brennt aus einem finstern Wesen; das Fener hat in sich der finstern Welt grimmige Essenz, und das Licht hat in sich die ewige Freiheit als eine stille sanste Wonne (s. erste Schutzschrift wider Balth. Tilken §§. 153. 155). Es sind contradictorische Gegenssätze, keiner dem andern an sich begreislich, in welchen die Geburt der zwei Principien stehet.

klärung des erften Buchs Mosis, und zwar an demselben Ort, an welchem gejagt ift, daß Gott feine Person als nur in Christo fei. Da heißt es weiter (7, 6 fgg.): "Der Bater ift erftlich der Wille "bes Ungrunds, er ift außer aller Natur oder Anfänge der Wille "zum Schts (Etwas), der faffet fich in eine Luft zu feiner Gelbit= "offenbarung. Und die Lust ift des Willens gefaßte Kraft, und ift "fein Sohn, Berze und Sit, der erfte ewige Anfang im Willen, "und wird barum ein Gohn genannt, daß er im Willen einen ewigen "Anfang nimmt mit bes Willens Gelbstfassung. Go spricht fich nun "ber Wille burch bas Faffen aus fich aus als ein Aushauchen ober "Dffenbarung, und basselbe Ausgehen vom Willen in Sprechen oder "Hauchen ift der Geift der Gottheit oder die "dritte Person", wie "es die Alten gegeben haben. Und das Ausgehauchte ift die Weis= "beit" (die himmlische Sophia) "als die Kraft der Farben" (das getheilte Licht')) "und Tugend des Willens, welche er in ein Lebens= "Centrum oder Berze zu seiner Wohnung ewig faffet, und aus der "Fassung, als aus seiner ewigen Form, ewig wieder ausspricht und "boch auch ewig wieder zu seines Gerzens Centrum faffet. - -"Allbie fann man mit feinem Grunde fagen, bag Gott "brei Perfonen fei, fondern er ift dreifaltig in feiner ewigen Ge= "barung. Er gebaret fich in Dreifaltigkeit, und ift in dieser ewigen "Gebärung doch nur ein einig Befen und Gebärung zu ver= "fteben, weder Bater, Gohn noch Geift, sondern bas einige, ewige "Leben ober Gut". - Gbendaselbst findet fich auch jene Stelle, in welcher dem heiligen Geift, mit dem webenden Leben, jene Tinctur bes "blischen und mässerischen Lebens" (nach ber Unalogie bes "Metallöls" im alchymistischen Proceß?) beigelegt wird, fraft beren er, der Geift, im Feuer und Lichte offenbar wird "als in einer großen "feurischen Licht= und Liebe=Flamme nach der freien Luft Gigen= "schaft" u. s. w. Es ist eine seltsame Tronie des Geschicks, daß

<sup>1)</sup> Uebrigens unterscheiben bie Alchymisten auch Leib, Geift und Seele ber Natur, und bie Farbe ift ihnen = anima.

hiemit Bohme von gang anderen Prämiffen aus auf die Bahnen der aristotelischen Scholaftifer gerath, welche wie Thomas Aquin u. A. ben trinitarischen Gottesbegriff auch nur in eine breifache Modalität eines und desfelben Wesens umsetten1). Doch wird das Vorausgeschickte ausreichen, um jett uns noch beffer jene früher erwähnte Tafel verstehen zu laffen, welche Böhme im Jahre 1623 bem Briefe an Freudenhammer u. f. w. beigelegt hatte. Es ift das jene erfte Tafel, mit deren Berftandniß, wie die Unterschrift be= fagt, im Lefer aller Streit und Fragen aufhören und Babel im Spotte stehen foll. Diese Tafel foll uns unter Anderm verfteben lehren, was Gott außer Natur und Creatur sei. Und da ift benn der erfte und generelle Begriff oder Unbegriff Gottes, der Ungrund, b. h., um es mit anderweitigen Worten Bohme's näher zu bezeichnen: Eine Stille ohne Wesen, ein Seben ohne Wesen, ein Auge, bas fiehet, und boch nichts im Geben führet, womit es fieht; er ift als Ungrund die ewige Sucht, die nichts hat, das Nichts, das nach dem Etwas hungert, aber außer der Natur das Nichts ift, weil allein die ewige Natur sein leiblich Wesen ist; es ist ein Nichts, weil es weder Grund noch Form hat, wohl aber eine Magia, deren Magus der Wille ift, indem der Anfang aller Wesen nichts als jene Imagination des Ungrunds ist, da sich der Ungrund durch seine eigene Lust in eine Imagination einführt, in welcher das Nichts zum Etwas wird. Wenn man diesen Ungrund Jehovah nennt, so bezeichnet Je (wobei man an Jesus zu denken habe) den Bater als den, der "Nichts und Alles" ift, Ho aber den Sohn als "Luft oder Infaflichkeit des Willens", Vah endlich den Geift als Scienz (= magnetischem "Ziehen") und Bewegniß. Diese Dreiheit ift der ewige Berftand und Urfach aller Wesen. Und Gottes ewiges Wort ist die Schiedlichkeit im Berftande, als das Sprechen der Empfindlichkeit seiner selber, mah=

<sup>1)</sup> Bgl. hierüber die lesenswerthe Schrift von Dr. J. Nep. Paul Dischinger, die chriftliche und scholaftische Theologie u. s. w. Jena bei Friedr. Mauke 1869. S. III fgg.

rend die Beisheit das ausgesprochene Bort als die Kraft der Beschaulichkeit andeutet, darinnen ihm Gott selber verständlich, empfindlich und offenbar ist. "Und so weit ist Gott der Creatur unz "sichtlich und unbegreislich, auch unnatürlich und uncreatürlich". Empfindlich und findlich sür Etwas, was nicht Gott ist, wird Er erst, "wenn Er sich in Liebe und Zorn in die ewige Natur einführt". —

Und es wird zuzugeben sein: Wenn die Weisheit dieser Tafel Wahrheit ist, so stehet Babel d. i. die christlich firchliche Erkenntniß im Spotte. Zum Spott aber wird die Weisheit dieser Tasel, wenn die christlich firchliche Erkenntniß Gottes aus der Wahrheit geboren ist. Tertium non datur. Ist dagegen Gott die ewig sich selbst gebärende Ausgeburt der drei alchymistischen Principien, dann ist die Tasel in allen ihren Theilen richtig. Denn sowohl das principium artisiciale, exemplare und materiale der alchymistischen Schristen, als z. B. des oben angeführten clangor duccinae, kommt hier zur Anwendung, wie auch die paracelssische Parallele von Gott Vater, Sohn und Geist mit ignis (sulphur), sal und mercurius im alchymistischen Proces.

Das bisher Erörterte könnte nun zum Erweise, daß der Böh=
me'schen Theosophie eine alchymistische Tradition zu Grunde liege,
als ausreichend erscheinen. Und eine weitere Zergliederung des bei
Böhme sich findenden, sogenannten trinitarischen Gottesbegriffs würde
diesen Beweis nur verstärken. Meine Absicht aber ist zunächst nur
die, im Allgemeinen und an gewissen Hauptmomenten darzuthun, mit
welch' gutem Grund zu behaupten sei, daß man Böhme ohne Kennt=
niß und Berücksichtigung der alchymistischen Tradition nicht verstehen
oder richtig deuten könne. Die Durchsührung sedoch des Beweises
an allen Punkten seiner theosophischen Anschauung würde mich weiter
führen, als mir Zeit und Neigung gestattet. Dagegen muß ich seht
noch Einiges hervorheben, was nicht lediglich auf Nechnung äußerer
Einflüsse und alchymistischer "kormulae" kommt, sondern dem inner=
sten Gedanken= und Gemüthskern dieses merkwürdigen Mannes an=
gehört. Und wenn wir ihn da redend einführen, dann trägt auch

meistens seine Rede eine mit fremdem Beiwerk unverworrene und mehr gemeinverständliche Art und Form.

Was aber im tiefften Grunde Bohme's Sinnen und Denken bewegt, das kann man recht eigentlich ein verzehrendes Feuer nennen. Denn es ift in seinen Anfängen und erften Bewegungen ein Feuerblit des Schreckens, ein Blick voll Grauen hinein in die Todes = und Nachtgeftalt des Naturlebens im Allgemeinen, wie des menschlichen Seelenlebens im Besonderen. Er erinnert hierin unwillfürlich an einen neueren, freilich fehr heterogenen Philosophen. In diesen Abgrund voll nächtlichen Grauens blickte auch Arthur Schopenhauer und weinte. Aber seine Thränen waren Scheidewaffer. Und fie fragen und verzehrten ihn selbst und Andere. Bei Böhme dagegen fließt aus einer wahren und tiefen Angst heraus basjenige hervor, was er Licht und Troft feiner Erfenntniß nennt. Seine Speculation ift wirklich Frucht der "Qual" eines Herzenskampfes, und hat nichts gemein mit jenem Eisgebilde fühler Geifter, als welche fich das falonfähige wie das ichulmäßige abstracte Denken charafterifirt. Aber die rechte Lösung zu finden, baran hindert ihn die von vorn herein durch gang eigenartige Ginfluffe inficirte Imagination. Gein Gottesgebanke ift ebenso wenig der richtige, als seine Vorstellung vom vitalen Zu= fammenhange der Menschen mit Gott dem Schöpfer und Erlöser oder, um paracelfisch und bohme'sch zugleich zu reden, von der Ab= fpiegelung und Immaneng bes Makrokosmus im Menschen als Mikrotosmus. Die falsche Ibentification bes göttlichen Werdeprocesses in Gott felbft mit dem Processe der Geburt (= Schöpfung) und Wieder= geburt der Menschen verleitet ihn zu einer schiefen, ja geradezu fal= ichen Auffassung bes Bosen und ber Gunde, wie der Berfohnung bes Sünders mit Gott. Die Jugendeindrücke mahrer und aufrichtiger Frömmigkeit werden zwar nie völlig ausgelöscht, aber sie erscheinen entstellt und verunreinigt von gang frembartigen Glementen. Das macht: Nicht das Wort war das Licht seiner Geele, sondern fein Seelenlicht follte das finftere und dunkle Wort durchleuchten. Um an den letten Sat anzufnüpfen, fo legt Böhme in dem Brief vom

10. Mai 1622 (andere 1621) an Caspar Lindner fich felbft feine Eigenheit also zurecht: "Die Gaben der Menschen quellen alle aus "Giner Wurzel, die ift die Mutter der drei Principien; wie eines "Beben seelischer Geift in der ewigen Mutter conftellirt "wird, alfo ift auch feine Offenbarung und Erkenntnif. "Denn Gott führet teinen neuen ober fremben Geift in uns; "fondern er eröffnet mit seinem Beift unfern Beift, als das "Berborgene ber Beisheit Gottes, welche in jedem Men= "ichen lieget, nach dem Maß und auf die Art feiner ver-"borgenen Conftellation. Denn Chriftus fprach: Mein Bater "wirket, und ich wirke auch. Go wirket nun der Bater in der "Effenz der feelischen Eigenschaft, und der Gohn in der "Effenz des Ebenbildes Gottes als in der göttlichen Gleich= "heit" — b. h. so, daß der Lichtwille der Menschen eins wird mit dem Centro der Dreieinheit der drei Principien; die Form der Ausgestaltung aber verschieden ift je nach der vom "Bater", b. h. dem ewigen Naturgrunde, ausgehenden seelischen Constellation der Einzelnen.

Wohl redet Böhme öfter und schärfer als Andere wider die Bersuchung der Eigenheit und Ichheit, wie von satanischen Bersuchungen, mit welchen der Mensch zu fampfen habe. Aber gerade an einem Ort, wo er bes letterwähnten Kampfes gebenft, beschreibt er ben Aufgang feiner Glaubens = und Giegesgewißheit folgender= maßen (Aurora 11, 68 fgg.): "Wenn er (Satan) überwunden ift, fo "gehet die Simmelpforte in meinem Geifte auf; bann fiehet der Geift "bas göttliche und himmlische Wefen nicht außer bem Leibe, sondern "im Quellbrunn des herzens gehet der Blit auf in die "Sinnlichkeit des Sirns, darinnen speculiret der Geift". -Und "wenn der Blit im Quellbrunn bes Bergens gefangen "wird, fo gehet er in den fieben Quellgeiftern auf ins "Sirn wie eine Morgenröthe, und darinnen steckt der Zweck "und die Erfenntniß. - Sierinnen fiehet nun ber Geift bis in die "Tiefe ber Gottheit; - und berfelbe Gott, von bem ich in Diefem "Buch schreibe, der ift sowohl in seiner Dreiheit im corpus

"ber heiligen Geelen, als im Simmel. Bon biefem nehme "ich meine Erfenntniß und von feinem andern Dinge; ich "will auch nichts anderes wiffen, als benfelben Gott, und "ber macht auch die Gewißheit meines Geiftes, daß ichs "beständig glaube und auf Ihn traue. Und ob mirs gleich "ein Engel vom Simmel (anders) fagte, fo würde ichs boch "nicht können glauben, viel weniger faffen, denn ich wurde immer "zweifeln, ob sichs auch also verhielte. Aber so geht mir die "Sonne felber in meinem Beifte auf; darum bin ich beg ge-"wiß, und febe felber die Ankunft der heiligen Engel und aller Dinge "im Simmel und in diefer Belt. Denn die heilige Geele ift "ein Geift mit Gott. Db fie gleich eine Creatur ift, jo ift fie "doch den Engeln gleich; auch fo fiehet der Menschen Seele "viel tiefer als die Engel; die Engel sehen allein bis in die "himmlische Pomp (= Pracht), die Geele aber fiehet die himm= "lifche und höllische, denn fie lebet zwischen beiden". -

Das heißt mit anderen Worten: In der Seele der Christen vollzieht sich zeitlich derselbe Geburtsproceß, wie außerzeitlich und ewig innerhalb Gottes selbst kraft der zwei ersten Principien, und dieser innere auß Finsterniß urständende Lichtblitz ist die Mutter jener Erleuchtung, welche zweisellose Glaubens=Erkenntniß und Zuversicht wirkt. Wohin war in Böhme's Seele der Blitz jenes apostolischen Wortes (Gal. 1, 8) entsunken: Aber so auch wir oder ein Engel vom Himmel euch würde Evangelium predigen, anders denn das wir euch gepredigt haben, der sei verslucht?! Ja, wohl erinnert er sich dieses Spruchs; aber er macht ihn (von den drei Principien u. s. w. 18, 71) nur zu einem Kennzeichen Babels, das mit diesem Spruch als einem Deckmantel seine eigenerfundenen Satungen und "Meinungen" decke. Nach Böhme's Evangelium hat man die entgegengesetzten Lehren nur wie verschiedene Blumen zu betrachten, welche alle den einen Garten Gottes schmücken.). Warum er selbst dann gleichwohl die

<sup>1)</sup> Ein oft wiederkehrender Bergleich, s. 3. B. von der Gnadenwahl 13, 21 u. a. a. D.

verschiedenen Rirchen so heftig befämpft1), bas fonnte unbegreiflich ericheinen, wenn diese Erscheinung nicht überall wiederkehrte, wo man unter dem Namen der Ginigung, Freiheit und Liebe Berrichaft für die eigene Meinung erftrebt und Alles getilgt wünscht, was die Wahrheit höher stellt, als die sogenannte Ginheit, Treiheit und Liebe. Die "Meinungen" follen nichts gelten; aber die eigene Meinung ja, das ift etwas Anderes! - Wer freilich, wie Bohme, von Luther nichts zu jagen weiß, als daß er "bes Papftes Gelbsucht, "Abgötterei, Finanzen und Betrug in Deutschland aus der Kirchen "gefegt" habe (Aurora 9, 7), dem mochte es nicht schwer fallen, mit Enthers übrigen "Meinungen" fraft eigener "vorher nie erhörter "Dffenbarung" fich abzufinden. Denn diese Offenbarung ftand aller= bings nicht im "Buchstaben" jenes Wortes, von welchem Euther fang: "Das Wort fie follen laffen ftan". Ihm, Bohme, ift ja bas Wort der Schrift nur wie ein zugerichtet Werk, ein Instrument, Posaune ober Orgel; es flinget nur, je nach der Beschaffenheit beffen, welcher in die Posaune bläft oder die Orgel schlägt, und daher rührt bie Substang bes großen Babylon (Myster. magn. 28, 56 fag.). Das geschriebene Wort ift allerdings ein Werkzeng, damit der Geift Gottes leitet, aber nur da, wo der Geift Gottes durch die ewige Beisheit wohnet, der in seinen Rindern weiß, was er will, und durch feine Rinder feine Beisheit und Bunder ausgeußt, nicht burch das Schriftwort als "eine Glocke ohne Rloppel" (vgl. eben= das. 28, 59 und von der neuen Wiedergeburt 7, 13). Nach Böhme's Meinung (Brief an Joh. Butowisti vom 13. Dec. 1622) muß ber rechte Verftand ber Schrift aus bem inwendigen Grunde, aus dem lebendigen Worte Gottes, welches im Menschen muß zuvor eröffnet werden, in das buchftabische Wort eingeben, baß es. eine Concordang fei (nämlich bas äußere Wort mit bem Wort im inneren Centro ber Geelen), sonft ift alles Lehren vom göttlichen Wesen ein Nichts als nur ein Bauen bes großen

<sup>1)</sup> Bgl. wiber bie vier Parteien ber Kainischen Kirche Myster. magn. 28, 27 — 33.

Babylon, - als ein Wiffen aus ber Siftorie bes buchstäblichen Worts oder, wie er anderwärts fagt, von der hiftorie "mit welcher "Babel rumpelt" u. f. w. Ja, wie derfelbe im Mysterium magnum (35, 63) eröffnet, es fann fein Menich bas Wort ber Schrift ohne Kenntniß der sogenannten sensualischen Zungen im Unterschied von ber "mentalischen Sprache ber fünf vocalium", b. h. ber Böhme= ichen Naturiprache (!), richtig verfteben. Darum "muß der Menfch, "foll er zur Erfenntniß fommen, fich ben Buchstaben vorhin "tödten laffen, alsdann macht ihn ber Beift im Buch= "staben erft recht lebendig, er muß allen Buchstaben ab= "sterben" u. s. w. (von der Gnadenwahl 12, 34); denn der heilige Geift ift in seinen Rindern an den Buchstaben nicht gebunden, und, die fich an den Buchstaben halten, find nichts denn "Buchstaben= wechster". Benn Böhme nun gleichwohl gange Bücher mit foge= nannten Auslegungen bes Schriftwortes füllt, während er boch an= dererseits (Myst. magn. 28, 58) meint, "das Inftrument" (nämlich die heil. Schrift) "wäre rein geblieben, fo man feine Erflä= "rung über das apostolische Wort hätte eingeführet und "dasselbe in andere Formen gefasset", so wäre es fehr wun= derlich, fich darüber als über eine Inconsequenz zu verwundern. Denn er hat fraft seiner besonderen Erleuchtung das Privilegium dazu; er befitt - um mit feinen Worten zu reden - den rechten "Klöppel für die Glocke". -

Doch genauer betrachtet, dürfte man nicht einmal also sprechen. Denn wenn man nur recht wüßte, wie der Mensch beschaffen sei, so müßte man allen Menschen, Juden wie Heiden, den Schlüssel zum rechten Verständniß Gottes zuerkennen. Denn in ihrer Aller tiesstem Seelengrunde liegt das ewige, lebendige Wort verborgen; sie müßten nur besser lernen dasselbe in sich, statt außer sich zu suchen und zu finden. Das Wort Luthers: Suche dich nur in Christo und nicht in dir, so wirst du in ihm dich ewiglich sinden, lautet bei Böhme: Suche Christum nur in dir, so wirst du Christum und dich in ihm ewiglich finden. Nur versteht sich von selbst, daß dieser

allen Menschen zugängliche Schlüffel nicht eine Pforte bes Biffens im Buchstaben, sondern des Wesens im Musterio öffnet und ein un= wissentliches Weben und Leben im ewigen Wort ermöglicht. Und dies findet überall statt, wo fraft der "eingeleibten Gnade, des einge= sprochenen Worts" eine Regung des Willens zu Gott, ein fich Gehnen und Mengften ift. Und das ift bei allen Menschen möglich, denn aller Menschen Leben ist in und aus Gott, und stehet in Gott es sei gleich in Liebe oder Zorne. Wer aber in der Liebe Gottes wallet, der wallet im Lichte, das Licht aber ift das Herz Gottes (b. h. der Sohn). Und mögen auch die Türken der herben Qualität, die Seiden der bittern sein — so nur das Licht in der herben und bittern Qualität scheinend wird, so leuchtet es auch. Und wenn nur der Mensch sich sehnet, sollte er in seinem Sehnen nicht schwanger werden? So er aber schwanger ift, so fann er auch gebären. Im "äußerlichen Licht" mag er ben Gohn nicht kennen, wenn aber bas Licht aufgeht am jüngsten Tage, so wird er ihn erkennen. Leben boch die Beiden auch in Gott. Denn - und jett citirt Bohme Apoftelgesch. 10, 35: Wer recht thut, der ist ihm lieb und angenehm (vgl. Aurora 11, 30-42; Myst. magn. 70, 77-84). Ift doch "das Naturgesetz die "göttliche Ordnung aus dem centro naturae; wer darin leben fann, "darf kein ander Gesetze, denn er erfüllet Gottes Willen" (Aurora 11, 23). Und "ein jedes Rind, aus Mannes und Weibes Samen "geboren, hat das Gnadengeschenk (die Tinctur des heiligen Liebe-"feners) in feinem innern Grunde in des Lebens Licht ent-"gegen fteben; es beut fich einer jeden Geele an und rectet feine "Begierde die ganze Zeit des Menschenlebens gegen die Geele aus "und rufet ihr: Romm her zu mir, und gehe von der irdischen Bild= "lichkeit im Grimme und von der Phantasen aus" (von der Gnaden= wahl 8, 39). Denn "Chriftus darf nicht erft von feiner Stätte wei-"den und in uns einfahren, wenn wir in 3hm neugeboren werden. "Das göttliche Wejen, darin er geboren war, halt an allen Orten "und Enden inne das andere Principium. Wo man fagen "fann: da ift Gott gegenwärtig, da fann man auch fagen: allda ift

"die Menschwerdung Christi auch gegenwärtig; denn sie ift "in Maria eröffnet worden und inqualiret also hinter sich "Burud bis in Abam, und vor sich bis in den letten "Menschen" (von der Menschwerdung 3. Chrifti Th. I. Cap. 12, 19). So hat "ein Jeder den Schluffel zu Gott in fich; wer "das Buch in ihm liefet, der ift gelehrt genug, das ander ift Babel "und Fabel, daß einer will im Buchftaben außer ihm gelehrt fein, "ehe er sein eigen Buch tann lesen" (zweite Schutsschrift wider Balth. Tilfen 304 fg.). Denn in diesem inneren Buch lebt die Flammen= schrift des göttlichen Borns wie der göttlichen Liebe, und mit unserm Willen vom Born ausgehen und uns in das Lichtfeuer hinein imagi= niren und in Liebe und Sanftmuth leben, bas heißt in Gott bem Sohne leben. Und also find alle Menschen, es seien gleich Chriften, Juden, Türken. oder Heiden: In welchem die Liebe und Sanftmuth ift, in dem ift auch Gottes Licht, und "so du heilig lebeft, so "bift du felber Gott, wo du nur hinfieheft, da ift Gott" (Aurora 22, 52. 46). Wenn man von diefen Gaten eine Buthat von mystischer Theosophie abstreicht, so wird sie auch ein Uhlich gern unterschreiben. Aber, so wunderlich es flingt, zwischen theoso= phischer Mustif und Rationalismus gibt es mehr benn einen Berüh= rungspunft, so fehr die erfte abgrundliche Tiefe, der zweite aber ober= flächliche Plattheit liebt und begehrt.

Es zeigt sich das auch an einem anderen Punkte, nämlich in der Fälschung oder Verslachung des Begriffs vom Bösen und von der Sünde. Denn so wenig Böhme daran denkt, das Böse als eine directe Wirkung Gottes oder als einen an sich nothwendigen Durchgangspunkt zur Erwerbung bewußter menschlicher Sittlichkeit darzustellen, so sehr er mit allen Kräften seiner Imagination sich in dasselbe als in eine Folge von Lucifers und der Menschen schuldshaftem Fall hineinvertieft, so sehr er in seinem Begriff von Selbstheit und Ichheit einen positiven, nicht blos negativen, und einen geisstigen, nicht blos sensulen und materialen Begriff des Bösen festhält, so verlegt er doch gerade bei dem Menschen den Fall und die böse

Luft nicht blos zu einseitig, sondern auch von willkürlichen Boraussetzungen aus in das Begehren nach "Berirdigung" als einer an sich
nicht gottgemäßen Daseinsform, während er auch andererseits die
alchymistische Lehre von der Nothwendigkeit conträrer Potenzen in
höchst bedenklicher Weise auf Gott selbst wie auf seine Wirksamkeit
in der Welt überträgt.

Zwar wenn er von der Natur redet und fragt, warum benn "nichts als Grimmigkeit in dieser Welt fei"? und die Urfache davon "in den erften vier Gestalten der Natur findet, da ja eine die an= "dere anfeinde, und doch die Urfachen des Lebens feien", so bringt er das zunächst in Zusammenhang mit der Anzündung des göttlichen "Salitters" durch Lucifer, und sucht nicht die Urfache in "bem Gott, der doch Mes felber fei" (Aurora 9, 42 fgg.). Dagegen lautet eine andere Aeußerung viel bedenklicher. Die an fich merkwürdige Stelle will ich deshalb ausführlicher einschalten. Gie findet fich in der Schrift von göttlicher Beschaulichkeit, wo es (1, 7 fgg.) also heißt: "Die Vernunft spricht: Warum hat Gott ein peinlich "leidend Leben geschaffen? Möchte es nicht ohne Leiden und "Dual in einem beffern Buftand fein, weil Er aller Dinge Grund "und Anfang ift? Warum bulbet er ben Wiberwillen? Warum "Berbricht Er nicht das Bofe, daß allein ein Gutes fei in allen Din= "gen? Antwort: Rein Ding ohne Widerwärtigkeit mag ihm "felber offenbar werden. Denn jo es nichts hat, bas ihm "widerstehet, so gehets immerdar vor sich aus und gehet "nicht wieder in fich ein" (wie ein Stoß ohne Wegenftoß). "Co "es aber nicht wieder in fich eingehet als in das, daraus es ift ur= "fprünglich gegangen, so weiß es nichts von seinem Urftand. Wenn "bas natürliche Leben feine Widerwärtigfeit hatte und wäre ohne ein "Biel, fo fragte es niemals nach feinem Grunde, woraus es fei ber= "fommen, so bliebe der verborgene Gott dem natürlichen Leben un= "erkannt. Auch so feine Widerwärtigkeit im Leben ware, so ware "auch keine Empfindlichkeit, noch Wollen, noch Wirken, auch weder "Berstand noch Wiffenschaft darinnen. Denn ein Ding, das nur

"Einen Willen hat, das hat feine Schiedlichfeit. Go es nicht einen "Biderwillen empfindet, der es zum Treiben der Bewegniß urfachet, "fo ftehets ftille. Und ob es gleich in fich gut ift, fo fennets "doch weder Gutes noch Bofes, denn es hat in fich nichts, "das es empfindlich mache. Alfo auch fonnen wir von "bem Willen Gottes philosophiren und fagen: Benn fich "ber verborgene Gott, welcher nur ein Ginig Befen und "Wille ift, nicht hatte mit seinem Willen ausgeführet "und hatte sich aus der ewigen Biffenschaft im tempe-"ramento in Schiedlichfeit des Willens ausgeführet, und "hätte nicht dieselbe Schiedlichfeit in eine Infaglichfeit "Bu einem natürlichen und freatürlichen Leben einge= "führet, und daß dieselbe Schiedlichfeit im Leben nicht "im Streit ftunde, wie wollte ihm benn ber verborgene "Wille Gottes, welcher in sich nur Giner ift, offenbar "fein? Wie mag in einem einigen Willen eine Erkennt= "niß seiner felbsten fein? - Go fpricht die Bernunft: Bogu "ift das gut oder nute, daß bei dem Guten muß ein Bofes fein? "Antwort: Das Bose ober Widerwillige ursachet das Gute "als den Willen, daß er wieder nach feinem Urftand als "nach Gott dringe und das Gute als der gute Wille be= "gehrend werde. Denn ein Ding, das nur gut ift und "feine Qual hat, das begehret nichts, denn es weiß nichts "Befferes in fich oder vor fich, darnach es konne luftern. "Also auch können wir vom Einigen guten Willen Gottes "philosophiren und sagen, daß Er nichts in sich felber könne "begehren. Denn er hat nichts in oder vor fich, das ihm "etwas könnte geben, und führet sich darum aus sich aus "in eine Schiedlichkeit, in centra, auf daß eine Wider= "wärtigkeit entstehe im Ausfluß als in dem Ausgefloffe: "nen, daß das Gute in dem Bofen empfindlich, wollend "und wirkend werde, als nemlich sich wollen von dem "Bofen icheiden und wieder wollen in den Ginigen Willen

"Gottes eingehen". Um nun aber Böhme nicht mißzuverfteben, hat man zuerst darauf zu achten, daß ihm primitiv und namentlich in Bezug auf Gott gedacht und gebraucht, der Begriff des Bofen fein moralischer, sondern so zu fagen ein physischer Begriff, näm= lich der des Leidens, des Wehes, der Angft, der wehethuenden Empfindung ift. Bum andern aber hat man fich baran zu erinnern, baß die Verlegung einer solchen Zuständlichkeit ober eines solchen agens und patiens in Gott gar nicht denkbar ware, truge nicht bei Bohme bas erfte unter ben brei sogenannten göttlichen Principien ben Charafter eines Naturgrundes, einer natura naturans, welcher man der natura creata analoge gewiffermaßen phyfifche Pradicate beilegen fann. In diesem Sinne fagt Böhme (Schrift von der Gnadenwahl 2, 30): Daß der Leser "nicht einen bosen und guten Willen in "bem Ginigen, unnatürlichen, untreatürlichen Gott fu= "den, daß er aus den Bilden von der Kreatur ausgehen folle, wenn "er Gott, feinen Willen und fein emigfprechendes Wort betrachten "wolle; auch wenn er will betrachten, wovon Gutes und Bofes ur-"stände, daß er fich alsdann zur ewigen Natur als zum ausge= "fprochenen, compactirten, geformten Worte als zur an= "fänglichen zeitlichen Ratur wenden folle, darinnen die Crea-"tion dieser Welt liege". Aber eben diese zeitliche Natur urftandet aus der ewigen Natur, und wenn nicht dieser "ewigen Natur" ein Begriff physischer contrarer Potenzen zu Grunde läge, so ware es rein unmöglich die sogenannten fieben Quellgeifter Gottes (des Baters) 1. als herbe Qualität (= Begierde), 2. als suße (= Stachel ber Empfindlichkeit), 3. als bittere (= Angft), 4. als harte (= Feuer), 5. als Licht (= Liebe = Begierde), 6. als Ton oder Schall (= Geftal= tung der fünf in einander zusammengefaßten Geifter) und 7. als Leib ober Wesen die lette-Ausgeburt und Zusammenfaffung aller fieben Geifter (= ewige Natur, Duellgeift ber Natur) zu bezeichnen 1). Dieje

<sup>1)</sup> In der Bezeichnung bleibt sich indessen Böhme nicht constant gleich; etwas anders 3. B. in der Aurora Cap. 11 als in der Tafel zum Mysterium

lette "forporliche Vertrocknung" versteht Bohme unter bem Namen bes göttlichen "Salitter's", welchen Lucifer in seiner Region ange= gundet hat (Aurora 11, 47). Mit dieser Darstellungsweise stimmt auch allein der andere principielle Satz (vom dreifachen Leben der Menschen 2, 10) überein: Der erfte Wille heißet nicht Gott, fondern Natura1). Dies ift das grimmige Ungeheuer, und doch die Mutter alles Lebens, in Gott nur ewig umschlungen und um= faßt vom Licht der Liebe, dem Sohne, in welchem Gott Person wird, im Menschen aber oder in jeder willensfähigen Creatur das von dem Lichtprincip denkbar isolirte Object der creatürlichen Sucht, Begierde und Imagination, und in dieser Isolirung Duell des Bosen. Und während die Schrift das Werk der Schöpfung von Gott felbft als "gut" bezeichnen läßt, verhält es fich bei Böhme trot allen Bufammenhangs mit Lucifers Fall gang anders. Denn alles Boje (b. h. Schädliche, Webethuende u. f. w.) ftammt "aus der einen grimmen "matrix her; in der Zeit der Schöpfung ift alles, Bos und "Gut, hervorgegangen; es ift in allen Dingen Bofes und "Gutes, und hat fich das Reich des Bornes ganglich mit ein= "gebildet" (vom dreifachen Leben der Menschen 9, 10). Und fo muß es fein. "Es muß" in allen lebendigen und unlebendigen Creaturen "Gift und Bosheit sein, sonft mare fein Leben noch Be= "weglichkeit, auch wäre weder Farbe, Tugend, Dickes ober Dunnes "ober einigerlei Empfindniß, sondern es mare Alles ein Richts. "In solcher hohen Betrachtung findet man, daß dies alles "von und aus Gott felber herkommt und daß es feines "eigenen Befens" (= Leiblichfeit) "ift und Er felber aus "sich also geschaffen habe. Und gehört das Bose zur Bildung"

magnum 7, 21 und ben im Jahre 1624 entworfenen Tafeln ber brei Principien Taf. I.

<sup>1)</sup> In welchem Sinne, sagt beutlicher Myster. pansoph. Text 3, 3: Den ewigen Willengeist erkennen wir für Gott, und das regende Leben der Sucht für Natur. Beides ist ohne Ansang und ist je eines eine Ursache des andern und ein ewig Band.

"Gottes eingehen". Um nun aber Böhme nicht mißzuversteben, hat man zuerst barauf zu achten, daß ihm primitiv und namentlich in Bezug auf Gott gebacht und gebraucht, ber Begriff bes Bofen fein moralischer, sondern so zu sagen ein physischer Begriff, näm= lich der des Leidens, des Webes, der Angft, der wehethuenden Empfindung ift. Zum andern aber hat man fich baran zu erinnern, daß die Berlegung einer solchen Zuständlichkeit ober eines solchen agens und patiens in Gott gar nicht bentbar mare, truge nicht bei Bohme bas erste unter ben brei sogenannten göttlichen Principien ben Charafter eines Naturgrundes, einer natura naturans, welcher man ber natura creata analoge gewiffermaßen phyfische Pradicate beilegen fann. In diesem Sinne fagt Bohme (Schrift von der Gnadenwahl 2, 30): Daß der Leser "nicht einen bosen und guten Willen in "bem Ginigen, unnatürlichen, untreatürlichen Gott fu= "den, daß er aus den Bilden von der Kreatur ausgehen folle, wenn "er Gott, feinen Willen und fein ewigfprechendes Wort betrachten "wolle; auch wenn er will betrachten, wovon Gutes und Bofes ur= "ftande, daß er fich alsbann zur ewigen Natur als zum ausge= "sprochenen, compactirten, geformten Worte als zur an= "fänglichen zeitlichen Natur wenden jolle, darinnen die Crea-"tion dieser Welt liege". Aber eben diese zeitliche Natur urftandet aus der ewigen Natur, und wenn nicht dieser "ewigen Natur" ein Begriff physischer contrarer Potenzen zu Grunde läge, so mare es rein unmöglich die sogenannten fieben Duellgeifter Gottes (bes Baters) 1. als herbe Qualität (= Begierde), 2. als suße (= Stachel der Empfindlichkeit), 3. als bittere (= Angft), 4. als harte (= Feuer), 5. als Licht (= Liebe = Begierde), 6. als Ton ober Schall (= Geftal= tung der fünf in einander zusammengefaßten Geifter) und 7. als Leib ober Wesen die lette Ausgeburt und Zusammenfassung aller sieben Geifter (= ewige Natur, Duellgeift der Natur) zu bezeichnen '). Dieje

<sup>1)</sup> In ber Bezeichnung bleibt sich indessen Böhme nicht constant gleich; etwas anders 3. B. in der Aurora Cap. 11 als in der Tafel zum Mysterium

lette "forporliche Vertrocknung" versteht Bohme unter bem Ramen bes göttlichen "Salitter's", welchen Lucifer in feiner Region ange= gundet hat (Aurora 11, 47). Mit diefer Darftellungsweise ftimmt auch allein der andere principielle Satz (vom dreifachen Leben der Menschen 2, 10) überein: Der erfte Bille beißet nicht Gott, fondern Natura1). Dies ist das grimmige Ungeheuer, und boch die Mutter alles Lebens, in Gott nur ewig umschlungen und um= faßt vom Licht ber Liebe, bem Sohne, in welchem Gott Person wird, im Menschen aber oder in jeder willensfähigen Creatur das von dem Lichtprincip denkbar isolirte Object der creatürlichen Sucht, Begierde und Imagination, und in dieser Isolirung Quell des Bosen. Und während die Schrift das Werk der Schöpfung von Gott felbft als "gut" bezeichnen läßt, verhält es fich bei Böhme trot allen Busammenhangs mit Lucifers Fall gang anders. Denn alles Boje (b. h. Schädliche, Wehethuende u. f. w.) ftammt "aus der einen grimmen "matrix her; in der Zeit der Schöpfung ift alles, Bos und "Gut, hervorgegangen; es ift in allen Dingen Bofes und "Gutes, und hat fich das Reich des Bornes gänzlich mit ein= "gebildet" (vom dreifachen Leben ber Menschen 9, 10). Und fo muß es fein. "Es muß" in allen lebendigen und unlebendigen Creaturen "Gift und Bosheit sein, sonft mare fein Leben noch Be-"weglichkeit, auch wäre weder Farbe, Tugend, Dickes oder Dunnes "ober einigerlei Empfindniß, fondern es mare Alles ein Richts. "In solcher hohen Betrachtung findet man, daß dies alles "von und aus Gott felber herkommt und daß es feines "eigenen Besens" (= Leiblichfeit) "ift und Er selber aus "fich also geschaffen habe. Und gehört das Bose zur Bildung"

magnum 7, 21 und den im Jahre 1624 entworfenen Tafeln der drei Principien Taf. I.

<sup>1)</sup> In welchem Sinne, sagt beutlicher Myster. pansoph. Text 3, 3: Den ewigen Willengeist erkennen wir für Gott, und das regende Leben der Sucht für Natur. Beides ist ohne Ansang und ist je eines eine Ursache des andern und ein ewig Band.

werdung angenommenen geiftlichen Menschheit bem Menschen, der das Abendmahl gläubig genießt, effentiell innewohnt (S. von Christi Testament des h. Abendmahls 3, 27 fgg.) 1). Der Wille aber ift "ber Brautwagen der Seele", damit fie in Ternarium sanctum einfähret (vom breifachen leben bes Menschen 16, 31). Denn "das Centrum des Gemüths ift frei und gebieret den Willen "von Hören und Unschauen, daraus entsteht die Imagination und "Luft" (de trib. princ. 11, 10). Ja, "Glauben ift anders nichts, "als seinen Willen mit Gott vereinigen und Gottes Wort und Rraft "in seinen Willen einnehmen, daß diese beide, als Gottes Wille und "bes Menschen Wille, Gin Substang und Wefen werden, "daß der menschliche Wille Gottes Wille werde. Alsdann ift ihm "Chriftus in seinem Leiden, Sterben, Tod und Auferstehung in "feine eigene Menschheit zur Gerechtigfeit gerechnet, "daß der Menich Chriftus wird, verftehet nach dem geiftlichen "Menschen. — Wer anders lehret und will, der ift noch in der "compattirten, unzerschellten Unglaubens = Junge, in der Surerei zu "Babel" (Myster. magn. 15, 8). Und die Möglichkeit folder Ginigung hat der Mensch in sich fraft der drei Principien (Sulphur, Mercurius und Sal), welche bem Menschen ebenso wie Gott inne= wohnen, und die Angst der Feuerseele wirken, welche wie ein Blitz ben fiderischen Geift, jenes Gehäuse ber Feuerseele, durchbricht, und das schmerzliche Verlangen nach dem sanften Licht= und Liebe= Geift entzündet, welcher seit der Menschwerdung des Wortes allen Menschenfindern eingeleibet ift (vgl. die gange merkwürdige Schrift vom dreifachen Leben des Menschen). Go fann man benn sagen: "Die "Seele ift bas ausgesprochene Wort, bas geformte Bort, "fie ift der Geift und das Leben der drei Principien gott= "licher Offenbarung"; barin nur von Gott verschieden, daß fie nicht "unverrücklich" ist (Myst. magn. 15, 25). Und so ift auch "ber

<sup>1)</sup> Für diese durch die Sakramente zu wirkende besondere Leiblichkeit hat die alchymistische Weisheit den mir nicht erklärlichen Namen: Aniadum. Bgl. Guil. Johnson, lex. chymic. Londin. 1657 s. h. v.

"gange Mensch mit Leib und Geele breifach und boch nur ein einiger "Mensch. Der Leib ift aus breierlei Wejen und die Geele aus "breierlei Gigenschaften bes Geiftes. Gin Erempel habt ihr "an Teuer, Licht und Luft. — In dem feurischen geiftlichen Leibe "wohnet der feurische Geift als die feurische Geele, und in dem Lichts= "leibe vom heiligen Element als dem wahren himmelsbilde, welcher "stehet in einem geiftlichen Sulphure, Mercurio und Sale, wohnet "die heilige Seele als der Seelen mahrer Beift, der ein Tempel "Gottes ift; und in dem außern Leibe, welcher ein Limus der Erde "und ber andern Glemente ift, als in bem äußern Geftirne ber fünf "Sensus, wohnt die äußere Geele als der mahre Geift der äußern "Welt" (ebendaf. 15, 27. 28). (Das Wort " Gewiffen " fennt und braucht Böhme nicht.) Bas nun die rechte beilige Geele betrifft, jo "wächst fie als ein Halm aus ber Wurzel, ausm Centro Naturae, "und ift ein anderes als das Centrum, und das Centrum gebieret "fie boch; und fie schwebet in Allmacht über dem Centro "und herrschet über ihm wie Gott über die Natur. — Und "wie Gott von der Natur frei ift, und die Natur ift doch "seines Wesens und von Gott ungetrennt, also auch die "Seele. Die ift von der Natur frei und ift ein herr der "Natur; benn fie ift ein Geift mit Gott, und blübet ober "wächset boch aus ber Ratur" (vom dreifachen Leben bes Men= ichen 16, 37). Für die Geele, die im rechten Berhältniß gu Gott stehen will, gilt es also nichts, als mit der Imagination 1) ihres Willens ausgehen von der Bielheit in das Gine, vom Meußern in das Innere, von der Erdigkeit in das himmlische, vom Born in die Liebe2). Denn eben dazu ftehet die Geele in zwei Wur=

<sup>1)</sup> Man darf hier wie überall nicht vergessen, daß bei Paracelsus und Böhme Imagination eine real auf Geist und Leib einwirkende magische Geistestraft ist. S. Paracels. philos. occulta "von der Imagination" W. W. Th. I. S. 292 fg. Es coincidirt mit ihr immer eine astralische (siderische) Wirkung. Lgl. desselb. lib. de imaginibus cap. 12. W. W. Th. I. S. 308.

<sup>2) &</sup>quot;Alles ist Sünde, was begehret bas Aeußere in ben Willen zu führen;

geln, dem Fenerleben und dem Lichtleben (vierzig Fragen von ber Seele I, §. 57), und die Liebe wird aus dem Born geboren und er= scheint völlig in ber Zersprengung bes Borns (de trib. princip. 20, 69. 76). Und in dem Werf der Wiedergeburt ist der menschliche Willensgeift der Magus, der es zu Stande bringt, allerdings nicht aus sich heraus, sondern auf Grund des Gottes, der in seiner Mensch= werdung sein ungründlich und unmeglich Wefen in die Menschheit eingeführt hat. "Und ift uns jetzt erkenntlich, worinnen unsere neue "Wiedergeburt stehe, nemlich blos in der Imagination, daß "wir mit unserm Willen in Gottes Willen eingehen und uns Ihm "ganz eineignen und übergeben, welches Glauben heißt. Denn das "Wort Glauben ift nicht hiftorisch, sondern ein Nehmen aus Gottes "Wesen, aus Gottes Wesen effen, Gottes Wesen mit ber Imagina= "tion in sein Seelenfeuer einführen, seinen hunger damit ftillen und "also Gottes Wesen anziehen, nicht als ein Rleid, sondern als einen "Leib der Seelen. Die Seele muß Gottes Befen in ihrem Feuer "haben, sie muß von Gottes Brod effen, will fie Rind fein" (von der Menschwerdung Jesu Chrifti Th. I. Cap. 11, 8. Bgl. ebendas. Th. III. Cap. 3, 3).

Das allgemeine Kennzeichen aber aller Gotteskinder, sie mögen sonst Namen haben, wie sie wollen, ist eben deshalb Liebe, Barmscherzigkeit, Sanstmuth. "Wer Liebe in seinem Herzen hat und führet "ein barmherziges und sanstmüthiges Leben und streitet wider die "Bosheit und dringet durch den Jorn Gottes ins Licht, der lebet "mit Gott und ist Ein Geist mit Gott. Denn Gott bedarf keines

<sup>&</sup>quot;ber Wille soll schlecht in die Liebe und Sanftmuth gerichtet sein, gleich als wäre "er nichts ober todt. Er soll nur Gottes Leben begehren, daß Gott in ihm schaffe" (vierzig Fragen von der Seele 15, 5). "Die ewige Einheit, welche ich sonst die "ewige Freiheit nenne, die ist sanst, still und lieblich. Die drei Eigenschaften zur "Natur sind scharf, peinlich und schrecklich" (Böhme's clavis 49). "Dieses ist "eben der schwere Fall Abams, daß er seinen Willensgeist in das äußere Leben als "in das äußere Principium in die falsche Sucht einsetzte und imaginirte nach dem "irdischen Leben" (von der Menschwerdung Jesu Christi Th. III. Cap. 5, 16).

"andern Dienstes, als daß sich sein Geschöpfe, welches in feinem "Leibe ift, nicht von ihm verrucke, fondern heilig fei, wie Er ift" (Aurora 22, 60 fg.). Wer aber genauer wiffen will, wie fich Böhme die Liebe denke, der hore in der Schrift vom überfinnlichen Leben den Meister zum Jünger sagen: "Der Liebe Tugend ift das Nichts, und "ihre Rraft ist durch Alles, ihre Sohe ist so hoch als Gott, und "ihre Größe ift größer als Gott; wer fie findet, der findet Nichts "und Alles" (§. 26) — und lese dann die, zwar nicht ungefün= ftelte, aber wirklich tieffinnige Erklärung biefes rathfelhaften Spruches (§. 27). Aber thut man von allen folden Auslaffungen die theofo= phische Zuthat, die Mysterien der Geburt, den Reiz der wunder= lichen Darftellung weg und hält fich blos an das, was Böhme als zuständliche Rennzeichen eines wahren Gotteskindes benennt, fo erschrickt man fast vor der Dürftigkeit und Sinfälligkeit diefer Zeichen. Ja, sie erinnern wiederum an alles dasjenige, was die Alchymisten von ihren Jüngern verlangen, wenn ihnen nicht der Schatz und Segen ber "gulbinen Runft " zum Unfegen gereichen folle. Es ift die Forderung einer Liebe zu Gott, die fich in Liebe, Barmberzigkeit und Wohlthätigfeit gegen ben Nächsten ober in Uneigennützigkeit, freilich in niedererm Sinne, als im Sinne Bohme's, erweisen foll. Aber auch höher oder in Böhme's Ginn gefaßt, wie foll benn un= fere Liebe, unfere Barmbergigfeit, unfere fogenannte Seiligfeit uns zur Gewißheit über unsern Rindesstand vor Gott verhelfen? Ra= tionaliftisch genommen, ließe fich dies alles erklären; daß aber Böhme aus seinen Tiefen heraus zu solchen für ein Rind der deutschen Reformation unfaßbaren Schlüffen ober beffer Intuitionen fommt, bas ift ein bedenkliches Zeichen. Allein wir können es gang furg fo be= zeichnen: Er ftrich ben Chriftus fur uns, und ließ nur ben Chriftus in uns fteben. Und zwar bas eine wie bas andere unter falscher Bestimmung sowohl der Gbenbildlichkeit und Unebenbildlichkeit des Menschen, wie der Redintegration seines Verhältnisses zu Gott. Wie in Gott selbst eine Art Naturproces von ewiger Ueberwindung des Grimms durch Liebe verlegt wurde, so wurde

auch die Erlösung zeitlich in die Wirkungsweise einer göttlichen Naturmacht innerhalb des geschaffenen und gefallenen Menschengeschlechts verwandelt, welche der Wille des Menschen entbinden und so die Rücksehr des Ausgeflossenen in seine ursprüngliche matrix vollziehen sollte. Dies aber konnte nicht ohne wesentliche Verletzung der ethischen Momente in dem Begriffe Gottes sowohl als des Menschen und ihrer beiderseitigen Beziehungen zu einander geschehen. Und vollends das Wort oder den "Buchstaben" der Schrift mit solchen Vorstellungen vereinigen zu wollen, dies war nur auf dem Wegiener gewaltsamen Verrenkungen möglich, wie sie uns bei Böhme's Schriftbehandlung in den verschiedensten Formen entgegentreten.

Mit Vorstehendem habe ich Alles eber beabsichtigt, als einen vollständigen Ueberblick über die Gesammtheit ber Bohme'ichen Un= schauungen geben zu wollen. Mir lag nur einerseits baran, jene Hauptmomente hervorzuheben, an welchen sich der Zusammenhang mit der alchymistischen Tradition nachweisen läßt, und andererseits zu zeigen, von welchem Ginfluß dies auf seine driftliche Denkweise war, und in welchem Verhältniß diese zu der dem Schriftwort ent= nommenen driftlich = firchlichen Erfenntniß ftebe. Denn in Bezug auf den letten Punkt genügt es nicht, von Bohme felbft zu horen, daß er diese in den wesentlichsten Momenten befämpfe. Denn man fonnte diese Befämpfung, wie ichon Eingangs angedeutet, entweder für bloges Migverständnig halten, ober fie nur der scholaftischen Be= handlung der Lehre entgegengesetzt benken. Beides ift aber nicht der Fall. Die Principien der Anschauungen Bohme's fteben im dirette= ften Widerspruch mit den Grundprincipien jener Glaubenserkenntniß, wie fie Euther in der deutschen Reformation geltend machte. Ueber dieses Verhältniß soll und darf man sich nicht täuschen. Wer das noch nicht müßte, der könnte es schon an der Entwicklungsgeschichte Jener lernen, welche wie Gichtel und die Gichtelianer zwar weniger spekulativ, aber besto mehr praktisch aus den Anschauungen Böhme's die vollen Consequenzen richtig zogen').

In der Natur dieser meiner Hauptaufgabe lag es auch, daß ich mich mehr ben Schatten= als ben Lichtseiten ber Bohme'ichen Schrif= ten zuwenden mußte. Aber ich habe schon früher ausdrücklich bemerkt, daß seine Berirrungen einen Kern acht driftlicher Sinnesweise nicht zu tödten vermochten. Man wird bas inne, wenn man z. B. feine zwei Büchlein von der mahren Buge, mehr noch, wenn man seine Schrift vom heiligen Gebet, die in ihr gegebene Anleitung zum Beten und einige ber ebendaselbst niedergelegten Gebete lieft. 3mar ftogt man auch in den letzten, und noch häufiger in den zwei erstgenannten Büchlein auf Worte und Ausdrucksweisen theosophischer Eigenerfinbung, welche einem einfältigen Chriftenmenschen jehr überflüffig, ja ftorend erscheinen. Aber ein Theil der Gebete selbst ift wirklich so schlicht und innig, daß man sich heute noch daran erbauen kann. Ja, gerade der Contraft biefes Gebetsringens mit den Berftiegen= heiten seiner Speculation ift es, was mich bei ber Betrachtung des Gesammtbildes von Bohme immer mit bem Reig und Antheil eines tragischen Eindrucks erfüllt hat. Und gerade, weil dem fo ift, glaubte ich dieses Bekenntniß den vorangehenden Erörterungen beifügen zu sollen. Man soll nicht meinen, daß mir daran gelegen wäre, blos die Rehrseite des Bildes hervorzuheben. Aber daran lag mir, ben verschiedenartig falich gemahlten Bildern Böhme's fo viel als in der Kürze möglich ein Bild des wirklichen Böhme entgegen= zuhalten. Diejenigen, welche in ihm blos einen "Narren" erblickten, gingen eben so irre, als Jene, welche sich vor seinen Musterien wie vor göttlichen Offenbarungen beugten. Aber, wenn man einen leib= haftigen Menschen nach seinen geschichtlichen Wirkungen verstehen will, so muß man ihn mahlen, wie er wirklich war, aber nicht so, daß man schließlich nicht begreifen fann, warum ein und derselbe Mensch Gegenftand sowohl berechtigten Lächelns als berechtigter Berwunde=

<sup>1)</sup> Bgl. ben Anhang: 3. G. Gichtel's Leben und Irrthumer.

rung werden fonnte. Denn er ift des Bermunderns werth felbft ba, wo er Einem manchmal gang unleidlich wird. Ich benke hiebei weniger an die widerwärtige alchymistische Terminologie, welche mir wenigstens so und so oft wie eine Kinderklapper für speculativ Un= mundige vorkommt. Mir schwebt vielmehr jene Monotonie vor, mit welcher er für die verschiedenartigsten Fragen und Rathsel driftlicher Forschung und Erkenntniß ben Schlüffel immer und immer wieder in denselben Formeln seiner drei Principien barbieten zu konnen meint'). Woher es denn auch kommt, daß man kaum ohne Ueber= treibung fagen fann: Wer eine ber Bohme'ichen größern Schriften aufmerksam gelesen hat, der habe sie alle gelesen. Und gleichwohl ist es des Berwunderns werth, mit welcher Consequenz und Scharf= finnigkeit dieser ungeschulte Mann himmel und Gölle, Gott und Mensch, Geift und Natur, Zeit und Ewigkeit von dem einen Central= punkt aus, den er gefunden zu haben meint, fich und Andern zu construiren und zurechtzulegen unternimmt. Leute, wie der Ghren= Primarius Gregor Richter hatten freilich blos für "ben Schufter und das Schufterpech" Geruch und Berftandniß.

<sup>1)</sup> Bum Beleg, in welcher faft unglaublichen Beife 3. Bobme für bie Lojung ber allerverschiebenften Fragen seine brei Principien Sulphur, Sal, Mercurius bei ber Sand hatte, biene nur folgendes Beispiel. Der verftorbenen Fran bes Sans bon Schellenborf, eines Ebelmanns im Liegnitifchen, hatte ber Wittwer ein fteinernes Grabbenkmal mit ihrem Bilbniß feten laffen. Den Leuten tam es vor als brange oft eine Maffe aus ben Augen bes Bilbes, wie wenn basselbe geweint batte. Bohme ward aufgeforbert, biefes Phanomen zu erflaren. Er balt bie Erflärung zwar für ichwer, beftimmt aber ben Bergang als "eine Magifche Be-"wegniß" ausgebend "von bem Beifte, beffen Bilbnig in bem Steine "ausgehauen und abgemobelt worben". Um nun zu begreifen, wie ein Beift an einem Stein eine folche "magische Bewegniß" wirfen fonne, muß ber Stein felbft in "einem Beiftlichen und einem Leiblichen", ober in "einer "bimmlifchen und einer irbifden Gigenschaft eingeschloffen fteben". Dies aber ift ber Fall, weil auch ber Stein "in breien Dingen, in Sal, Sulphur und "Mercurius fteht". (!) - Den weiteren Aberwitz moge man in Bohme's 22. theosophischem Genbichreiben an S. v. G. vom 1. Januar 1622 nachlesen.

Doch felbst gegen diesen möchte ich wenigstens nach einer Seite hin nicht so gang unbillig sein. Denn daß Böhme's Speculation mit dem Glauben und dem Bekenntniß seiner Rirche unvereinbar sei, das wußte Richter zwar mehr injuriös zu behaupten, als richtig nachzuweisen, aber er fühlte es nicht mit Unrecht heraus. Und was die Böhme'sche Sanftmuth und Demuth betrifft, so fonnte ihm diefe aus Böhme's Anspielungen auf die theologischen Maftsäue und das hurenwesen in Babel doch wohl kaum so recht empfindbar und eindringlich werden. Man wird beghalb gut thun, lieber bei Beiden etwas zuzudecken, als blos von jener Gemeinheit Richters zu reden, von deren Art bei Böhme fich allerdings nichts findet. Denn die Antwort Bohme's auf Richter's schmutiges Pasquill von 1624 fiel zwar verdientermaßen spitig, jedoch auch nicht in allen Punkten so aus, daß nicht etliche ordinäre Recriminationen mit untergelaufen waren. Dagegen thut es einem, welcher Untheil an Bohme nimmt und fich der von ihm erlittenen Mighandlungen in Görlitz mit Unmuth erinnert, aufrichtig wohl, daß der aus Görlit 1624 Vertriebene noch in diesem Jahre seines Todes von den "grimmigen Orthodoren" in Dresden so schonende Behandlung erfuhr. Gin un= freiwilliges Verdienft dabei mag freilich auch das gemeine Verfahren des Görliger Primarius felbst gehabt haben. Aus dieser Zeit des Aufenthalts in Dresden besitzen wir noch vier Briefe Böhme's vom 15. Mai bis zum 13. Juni 1624. Nicht nur rühmt er da die freund= liche Begegnung, welche ihm von den weltlichen Gerren am Sofe, wie dem Raiferl. Churfürftl. Rath Joachim von Log, dem Sausmarichall, bem Dberftstallmeifter, bem oberften Rämmerer und Anderen, bie er nicht nennt, widerfahren sei, sondern er ist auch mit dem Dresdner Superintendenten Aegidius Strauch, der "feine Schriften liebe", mit dem Doctor und Dberhofprediger Goë von Goënegg, welche beibe "jetzt auch die neue Geburt und den innern Menschen "felber lehrten", höchlich zufrieden, und fieht in seinem letten Brief vom 13. Juni dem Gefpräch, das er am nächsten Sonntag mit bem Superintendenten Strauch abhalten folle, getroft entgegen. Rach

einem spätern Bericht des Dr. med. Cornel. Weißner in Breslau vom 21. Febr. 1651 hatten neben andern ichon Genannten bem Colloquium sogar keine geringeren Theologen, als die berühmten Doctoren Meigner, Balduin, Gerhard und Lenfer beige= wohnt, welche zwar, weil fie ben Mann nicht recht verfteben können, "bis er sich hinfuro klarer vernehmen laffe", sich eines bestimmten Urtheils enthalten, aber auch, wie Meigner und Gerhard erklärt haben sollen, daß sie nicht dazu beitragen möchten, den Mann, den fie nicht begriffen, zu verurtheilen 1). Wobei bemerkt werden mußte, daß Böhme's Schriften erft nach Gerhard's Tod gedruckt mur= den. Thatsache aber ift, daß der Churfürst ihn in Gnaden entlaffen, und den durch Rathsbeschluß aus Görlitz Vertriebenen angewiesen hat, fich wieder dorthin zu begeben. Sein Gegner Gregor Richter war bereits vor Böhme's Rückfunft und zwar am 14. August 1624 geftorben. Böhme felbft aber, auf bem Lande bei einem feiner abelichen Freunde in Schlesien erfrankt, ließ sich im November nach Görlit bringen, woselbst er am 17. deffelben Monats im Jahre 1624 eines fanften Todes, 49 Jahre alt, verblich. Einen ausführlichen Bericht über bie letten Lebensumftande Bohme's bis zu feinem Leichenbegängniß, datirt vom 21. November 1624, besitzen wir von ber hand seines Freundes, des Dr. med. Tobias Rober im Unhange zu Böhme's fammtlichen Schriften. Gin Cohn aber feines Saupt= gegners Richter war es, der als Handlungsbefliffener in Thorn Collectaneen aus Bohme's Schriften, unter bestimmte Rubrifen geordnet, in acht Octavbänden (ohne Angabe des Jahres und des Druckorts, aber mahrscheinlich 1652 in Thorn, auf seine Roften ge-

<sup>1)</sup> Ich vermuthe, daß sich aus den angeblichen, später bekannt gegebenen, zwar nicht billigenden, aber zurückhaltenden Aeußerungen Meißner's und Gerhard's die Sage von deren Anwesenheit bei dem Colloquium in Dresden gebildet habe. Böhme selbst nennt nur Hoë und Strauch. Die ganze Existenz dieses Colloquiums ist mit Recht schon von Calov in seinem Anti-Böhmius praes. und von Erasmus Francisci bezweiselt worden. S. dessen Gegenstral der Morgenröthe. Nürnb. 1685. S. 723 fgg.

druckt) herausgab. So erwuchs dem Gefränkten aus dem Fleisch und Bein seines Hauptseindes selbst eine Art von Ehrenretter. Ich aber habe dieser bekannten äußern Lebensumstände blos deshalb kurz gedenken wollen, weil sie gewissermaßen den versöhnenden Schluß der Betrachtung bilden, welche, wie in den Eingangsworten gesagt, nicht blos dem Theosophen Böhme, sondern auch ihm als Menschen und Christen gelten sollte.

Warum ich es aber nicht für überflüffig hielt, mir diefes Thema zu wählen, darüber möchte ich zum Schluffe auch noch einige Worte verlieren. Es ift nicht blos das geschichtliche Interesse im Allgemeinen, welches mich zu diesem Bersuche bewog, die Eigenart Bohme's naber zu beleuchten. Bon biefem Intereffe aus fonnte es mir ge= nugen, ju zeigen, daß folche Parallelen, wie fie gu Bohme's Beit ichon Abraham von Frankenberg zwischen Böhme und Tauler oder Runsbroech oder Seinrich Sarphius zog, oder die Art wie Spätere die "Imaginationen" Böhme's unter die Rategorien der speculativen Dialektik brachten, der Frage viel mehr Dunkel, als Licht verliehen. Denn mas die älteren Muftifer betrifft, so möchte ich bei deren Vergleich mit Böhme das Wort des alten alchymistischen Lexiko= graphen Ruland wiederholen: Man muß den Mercurius in genere von dem Mercurius in specie unterscheiden. Denn bei aller inneren Wahlverwandtschaft läßt sich eben die species Böhme aus dem genus jener von Frankenberg noch ohnedies nicht geschickt zusam= mengeftellten brei Myftifer nicht im Mindeften erflären. Und mahrend bei einem Driginalvirtuofen, wie dem alten Meifter Edhart, bie Sprache aus bem tiefen ureignen Born ber Beiftesbewegung quillt, macht uns bei Böhme ichon die Ausdrucksweise barauf aufmerkfam, daß sein Waffenzeug aus Rüstkammern stammt, welche nicht der theo= logischen Mystif als solcher angehören. Und wenn ich auch nicht leugnen will, daß die speculative Dialektik einer spätern Zeit gar Manches von Böhme geborgt hat, so hat sie es nicht gethan, ohne feine Gedanken umzumodeln, fo daß man viel eher die fpatern Ge= burten aus Böhme, als ihn aus ber Gedankenoperation ber Gpätern erflären und näher bestimmen fann. Gang anders verhält es fich mit dem Vorläufer Paracelfus und seinem Nachfolger 3. Böhme. Wenn man den Zweiten richtig verstehen will, so kann man nicht an dem Ersten vorübergeben. Denn da erschließt fich uns eine wirkliche, nicht blos erdachte, geschichtliche Wurzel, und eine Wesens= und Formverwandtschaft, welche, um wieder alchymistisch zu reden, zugleich die wahrnehmbare "Gradation" der aus= und inein= ander gebärenden Glementargestalten ober Duellgeifter einer greiflichen Zeitströmung erkennen läßt. Indeffen habe ich, wie gesagt, nicht blos ein geschichtliches Interesse gehabt, ben richtigen Standpunkt zur Erklärung und zum Berftandniß Bohme's genauer zu bezeichnen. Vielmehr ichien mir eine erneute Behandlung dieser Frage auch aus Erwägungen wünschenswerth, welche mit bem Verftandniß Bohme's an fich außer allem Zusammenhang stehen, wohl aber in Erscheinun= gen der Gegenwart ihren Grund und Anlaß haben. Go ift es 3. B. eine weitverbreitete Meinung, daß jene Gegnerschaft, wie fie fich jett zwischen Naturforschung und driftlicher ober theologischer Schrifterfenntniß mit besonderer Oftentation bemerkbar macht, lediglich eine Folge der neueren Fortschritte der Naturwissenschaft und der durch fie gewonnenen Resultate erafter Forschung sei. Dies ift nun, bas gegnerische Verhältniß im Allgemeinen betrachtet, insofern geschichtlich unrichtig, als diese Gegnerschaft viel älteren Datums ift. Nur trat fie früher fehr verftectt und vorsichtig auf. Dies namentlich zu ber Beit, wo man noch die mit weltlichen Machtmitteln ausgerüftete Rirche zu fürchten hatte. Aber auch sonst wollte man sich, wenn nicht aus Furcht, doch aus einer gewiffen Schen der Pietat nicht in offenen Widerspruch setzen. Man bediente fich deshalb gewiffer Kautelen wie 3. B. wenn man fich in Schriften ber Alchymiften ober alchymiftischen Theosophen auf Erörterungen über das Wefen der menschlichen Seele einließ.- Man sagte da, es solle dies nur eine naturkundige, nicht eine theologische Begriffsbestimmung (definitio physica, non theologica) der Seele sein. In solcher Weise fand man fich auch mit der Schrift felbft ab. Mofes - fo fagt Paracelfus, wie wir früher gehört

haben — Moses hat nur theologisch geschrieben; ich aber, Paracelsus, schreibe als Physicus, und so ist's fein Wunder, daß ich etwas gang Anderes fage, als Jener. Nun wird man aber nicht behaupten wollen, daß dasjenige, was der um die Arzneimittellehre als "Jatro= chemifer" ober "Chymiatrorum princeps", wie ihn Angelus Gala im 17. Jahrhundert nannte, wirklich fehr verdiente Paracelfus aus feiner "proba" und Experienz im Gegensatz zu Moses z. B. über die Beschaffenheit des ersten Menschen lehrt, ein Resultat erakter Naturforschung gewesen sei. Es war eine Sppothese, bei welcher er die Schriftaussagen über die Wirkungen des Falles theilweise für fich zu haben meinen konnte, während er gegen fich hatte, was die Schrift über die Beschaffenheit des ersten Menschen als Wirfung schöpferischer Gottesthat aussagt. Die Wurzeln aber ber hypothese lagen ganz wo anders als in der Schrift oder in den Resultaten der damaligen Naturerkenntniß. Wie denn auch die heutigen Naturforscher sich ichwerlich auf Paracelfus als wiffenschaftlichen Gewährsmann bafür berufen werden, daß das Menschengeschlecht von mehr denn Ginem Abam abstamme. Und gleichwohl hatte schon dieser es im Sinblick auf die Bewohner der neuentdeckten Inseln der transatlantischen Welt behauptet. Jest freilich wiffen wir, daß bei Paracelfus die Sy= pothese nur eine Frucht der Unwissenheit ober des Unvermögens war, fich erklären zu können, wie benn Menschen ber alten Welt über bas große Waffer hinüber hätten auf jene Infeln gelangen können. Gleich= wohl hieß dies auch damals, als Naturkundiger (physicus) auf Grund von "proba" und Experienz argumentiren. — War denn nun aber die Empfindung, daß man auf beiden Gebieten, dem Gebiet der dristlich-religiösen Erkenntniß und dem der Naturforschung, mittelft specifisch verschiedener Geistesoperationen zur Erkenntniß fomme, ein schlechthin unrichtiges? Damals so wenig, als heutigen Tages. Aber damals wie heute formulirte man die Verschiedenheit falsch als Gegen= fat von Glauben und Wiffen. Damals wie heute verwechselte man auf beiben Seiten das, mas als Bafis der zu gewinnenden Erkennt= niß feststehe, mit der Sicherheit und Richtigkeit der aus ihr abge=

leiteten Erkenntniß und ben Rriterien ber zuläffigen Ableitungsart. Damals wie heute warf man die erfahrungsmäßige, wirkliche Er= fenntniß und die zu ihrer Formulirung erforderlichen prasumtiven Annahmen oder Hypothesen durcheinander. Damals wie heute unter= schied man auf beiden Seiten nicht eine dem beiderseitigen Erkenntnißgebiet eigene, für die erfahrungsmäßige Erfenntniß unzugängliche transcendente Seite von berjenigen, welche bem erfahrungsmäßigen Erkennen wirklich zugänglich ift und bleibt. Damals wie heute wollte die eine wie die andere Seite die ihrem Gebiet eigenthümliche Erfahrungsmäßigkeit für die ausschließliche Vermittlung sicherer und unanfechtbarer Erkenntniß ausgeben, als ob für die Thatsachen der finnenfälligen Welt und für die Thatsachen ber geiftigen Beziehungen zwischen Gott und Mensch ein und dieselbe Art der Erfahrung auch nur gedacht werden fonnte. Confequenter Beife hatten die Theolo= gen das Sinnenfällige und beffen Erkenntniß für Täuschung, die physici aber das religioje Erfennen überhaupt für Wahn erflären muffen, und die Geschichte alter und neuer Zeit zeigt, daß es auch dahin gekommen ift. Der Unterschied zwischen heute und damals b. h. der Zeit der Paracelse und Bohme und jett besteht nur barin, daß die exakte Naturforschung mit demjenigen, was diese Män= ner aus dem Buche der Natur oder als Naturkundige über Rosmo= gonie und irdische Naturbeschaffenheit lehrten, gar nichts zu thun hat, fondern daß diese Lehren, wenn man fie nicht Phantasmen nennen will, reine Sypothesen waren. Gine Gleiche, nicht mit ber heutigen Naturforschung, aber mit so manchem Naturforscher von heute, be= fteht jedoch immer noch darin, daß man Sppothesen, wie man beren zum sustematischen Busammenfassen vereinzelter experimentaler Bahr= nehmungen bedarf, felbst für Resultate erafter erfahrungsmäßiger Gr= fenntniß ausgibt. Und diesem Gebahren tritt auch heute noch die Theologie ober Schrifterkenntniß übel entgegen, wenn fie nicht basjenige, was die Schrift sagt und den Zweck, wozu fie es gesagt hat, von den Folgerungen unterscheidet, welche die Theologie oft richtig, oft unrichtig und fehr häufig zu gang andern Zwecken aus der Schrift

zieht, als wozu das Schriftwort an Ort und Stelle felbft geschrieben fteht. Nur dient, wie gesagt, der Fortschritt der heutigen Natur= wissenschaft nicht bazu zu erklären, warum benn schon längst vorher ein Zwiespalt zwischen Natur= und Schriftkundigen bestand. Und zu wiffen, daß er beftand und wie er beftand, ift bei aller Ungleichheit ber Dinge zur Zeit eines Paracelfus und Bohme verglichen mit ber Jettzeit auch für das Verständniß der Gegenwart, wie mir bäucht, nicht ohne Belang und Wichtigkeit. Denn felbst bei aller Beschränktheit eines Primarius Richter zwingt es uns jett nur ein gacheln ab, wenn ihm Bohme in seiner Gegenschrift vorhalt, baß er nichts von den Geheimniffen der Natur verftebe. Wie war benn bas beschaffen, was Bohme von ihren Geheimniffen wirklich verftand? Meines Bedünkens verftanden Geifter wie Reppler und Newton wirklich etwas davon, und fie befanden fich gleichwohl mit der driftlichen Erkenntniß ihrer Kirche in vollem Ginflang.

Dagegen ift es eine gang andere, wenn auch nicht häufige, Wahrnehmung aus neuerer Beit, welche wiederholt meine Aufmertfamkeit auf Böhme's Schriften gelenkt hat. Es kommt nämlich hie und da vor, daß sich in theologischen Auseinandersetzungen ein Gebrauch von Böhme'schen "formulae" so gemacht findet, wie etwa ein Maler Effetts halber aus einem Farbentopf grelle Lichter auffett, welche zum sonstigen Golorit des Gemäldes nicht im Mindeften paffen. Man streut da etwas von "Turba", von "Sophia", von dunkelm Grund in Gott, von Gottes Leiblichkeit u. dgl. ein, was freilich, näher betrachtet, meiftens einen gang andern Ginn, als bei Böhme zu haben pflegt, gleichwohl aber einen spekulativen Geruch à la Böhme verbreiten foll. Mir scheint nun fehr wünschenswerth, daß man bergleichen unterlasse. Denn wenn einem ganzen Menschen solch halbes Anbequemen, das schließlich auf eine Täuschung hinaus= läuft, in der Seele zuwider ift, so geht eine solche Procedur nun vollends bei J. Böhme gar nicht. Denn mag man nun feine "Imagination" gut heißen oder nicht, so steht wenigstens so viel

fest, daß das ihm Eigenthümliche alles aus einem Guß ist. Will man nun das, was Böhme's ist, sich aneignen, so kann man das nicht loth= oder quentchenweise thun. Denn wenn von irgend Einem, so gilt in Bezug auf Böhme: Entweder ganz oder gar nicht. Die ihm abgeborgten Farbenklerchen aber werden dem Kundigen zu reinen Karikaturen, welche auf fremdem Grund und Boden vollends wie fabelhafte Irrlichter tanzen, aber alles eher als klares Licht versbreiten. Und so wollte ich denn an meinem Theile wenigstens dazu beitragen, daß man sich nicht mehr zu solchen Berwendungen Böh= me's reizen lasse, indem man seinen Worten Gedanken unterlegt, die er gar nicht gehabt hat, wodurch allein es möglich wird, ganz heterogene Anschauungen in Böhme'sche formulae als in eine ihnen zustehende Livree zu kleiden.

Wollte man aber bas Gesagte so verfteben, als hatte ich biefe fleine Schrift als eine Warntafel zunächst ober vorzugsweise für die Gegenwart geschrieben, so ware dies wiederum ein Irrthum. Denn meine Meinung ift wenigstens gang und gar nicht die, daß Böhme's Schriften für das Geschlecht dieser Tage eine besondere und gefährliche Anziehungstraft befäßen ober bemnächft erlangen würden. Ich fürchte viel eher ben vollen Anbruch ber von niebuhr einst ge= weiffagten Barbarei, als eine Berirrung in Bohme'iche Tiefen und Abgrunde. Denn die herrschende Richtung ift, bei allem Fortschritt bes Wiffens auf materiellem Gebiet, für alle höheren geiftigen Fragen von einer fo unfäglichen Abgeftumpftheit, Plattheit und Geiftes= armuth, daß es ihrer "Weisheit" fehr leicht werden wird, Böhme's grübelnde Gedanken als "Narrheit" abzufertigen. Alfo für jene Beifter, beren Geiftlofigkeit mit gu ber "Signatur" unferer Gegenwart gehört, find diese Bogen nicht geschrieben. Aber daß es fo, wie jetzt, nicht bleiben wird, dafür haben wir bereits, freilich kaum weniger bedenkliche, Zeichen. Man wird der Plattheit und des Aufflärichts mube werden; ja ein Hunger nach Myfterien, wenn auch in Geftalt eines fehr ungesunden Appetits, hat fich felbst in Deutsch= land unter seltsamen Symptomen eingestellt. Ich bente zunächst an

jene Spiritiften = Conventifel neuesten Datums 1), in welchen die Geifter des Apostels Paulus und des Evangelisten Johannes so gefällig find, fich einzustellen und Sing wie Rung mit Aufschlüffen über bie Geheimniffe einer höheren Welt und über das rechte Verftandniß der heiligen Schrift zu bedenken. So lang nun freilich diese äußerft bequeme und wohlfeile Quelle der Erleuchtung fließt und benützt wird, werden die fie frequentirenden Liebhaber fich noch weniger geneigt fühlen, fich an ben Rathfeln ber Weisheit Bohme's zu zerarbeiten. Indeffen die Bahl derselben ift nicht groß und wird flein bleiben, und die blafirte Menge ber übrigen Aufgeklärten wird nur doppelt über die Narrheit diefer Schwärmer lachen. Aber auch bei diefem Lachen wird es nicht bleiben. Wenigstens ift die deutsche Urt nicht darauf angelegt, auf die Länge bei blogem Strohfutter fich wohl zu fühlen. Und wenn fie auch von ihrem Hungerstand aus nicht sofort zum Verlangen nach gefunden Speifen übergeben wird, fo wird ihr doch über furz oder lang das Rauen an Träbern verleidet fein, und fie wird Gelüften nach Naschereien bekommen. Db gerade nach Böhme, das weiß ich nicht, wohl aber nach verwandten Pikante= rieen. Und wenn diese Uebergangszeit kommt, und die Hungrigen, welche die einfältige Wahrheit nicht kennen, etwa wieder mit dem Reiz musteriöser Tieffinnigkeiten geködert werden, da könnte vielleicht auch diese Schrift als ein Trau-Schau-Wem dienen und die Unbebachten vor Fußangeln warnen. Ich wenigstens will mit dem Ge= ftandniß schließen, daß wenn ich mich am Tage an Alchymisten, Paracelfus und Böhme mude gearbeitet hatte, ich mich am Abend hinsetzte, um mich an der Gabe des alten Wandsbecker Boten, Matthias Claudius, als an einem Becher frischen gesunden Waffers zu erquicken und zu ftarten. Wollen die Lefer nach überftandener Lecture dieser meiner Schrift ein Gleiches thun, so habe ich an meinem Theile nicht das Mindeste dagegen zu erinnern.

<sup>1)</sup> S. das Leipziger "Daheim", Decemberheft 1869, über die Leipziger Spiritisten S. 199 — 202.

### Nachtrag zu S. 21 und 40.

An den oben bezeichneten Orten war gelegentlich der "Rosen= freuzer" und "rosenkreuzerischer" Schriften zu gedenken. Die Untersuchung über bas, mas unter Rosenkreuzerei zu verstehen sei, ift meines Grachtens noch lange nicht zu einem befriedigenden Abichluß gekommen. Die Fragestellung, ob Rosenfreuger überhaupt eriftirt haben, ift nach meiner Kenntniß der Dinge eine entschieden falfche. Man fann nur fragen, ob und feit wann fie etwa als geschloffene, organifirte Verbrüderung, als Orden, eriftirt haben. Die Alchymiften bildeten auch eine Art Berbrüderung, aber feine organifirte, geichloffene Gefellichaft, feinen Orden. Die Erifteng der alteren Alchy= miften ift aber ebenso gewiß, als die der späteren Rosenfreuger. Ich will hiefur zunächft nur bemerken, daß ich den Verleger fennen möchte, ber fein Gelb auf ein in feiner Anlage fo toftspieliges Wert, wie die G. 21 erwähnten "Lehren der Rosenfreuger aus dem 16. und 17. Jahrhundert", 1788 bei Joh. Dan. Edhardt in Altona erschienen, verwenden möchte, wenn er nicht auf ficheren Absatz bei Solden rechnen fonnte, welche als Sinnesverwandte ober Gingeweihte geneigt gewesen waren, fich eine fo theuere, für gewöhnliche Menschenkinder gang ungeniegbare Schrift anzuschaffen. Gewiß ift nur, daß Rosenfreuger nicht existirten, als fich Joh. Valentin Un= dreae im 3. 1614 seine, wenn auch immerhin gut gemeinte, aber in meinen Augen und bei ber damaligen Zeitrichtung verwerfliche Mustification mit seiner "Fama Fraternitatis ober Entbedung ber "Brüderschaft des löblichen Rosenfreuzes" erlaubte. Er mußte felbft noch inne werden, welche schlechte Früchte seine unbedachte Aussaat trug. Wenn Arnold in feiner Rirchen= und Reger= Geschichte bie Grifteng von Rosenkreugern gang in Abrede ftellte und Alles auf die Mystification des "lutherischen Theologen" reducirte, so mochte

ich meinerseits annehmen, daß dieser Behauptung nicht blos eine unfreiwillige Täufchung zu Grunde liegt. Gei dem aber, wie ihm wolle, fo ift und bleibt eine spätere Grifteng von Rofenfreugern, gleichviel ob förmlich organifirt, oder ob blos als geiftesverwandte Berbrüderung, eine unbestreitbare Thatsache. Und zwar im Unterschied von den älteren Alchymisten als Richtungsverwandte von Paracelfus und 3. Bohme. Gine Differeng ber alchymiftischen (resp. chemischen) Grundsätze zeigt fich z. B. schon in ber an fich verrückten Ableitung ber Benennung rosea crux von ros (Thau) und crux. Gie legten, mas feinem alteren Alchymiften ber ftricten Schule zu Sinne gefommen ware, bem wirflichen Than (bem Sim= melsthau) als Agens eine große Bedeutung und Wirksamkeit für die demische (alchymistische) Operation bei. Für ihre Verwandtschaft mit 3. Bohme will ich nur die Schrift Gines aus fpaterer Beit nennen, welcher fich selbst als Rosenkreuzer bezeichnete. Es find die von Bergog Ernft Auguft') von Sachfen = Weimar verfaßten, "zu dem höchsten alleinigen Jehovah gerichtete theosophische Bergens= "andachten" u. f. w., deren Driginalausgabe in nicht zahlreichen Gremplaren 1742 gedruckt und vom Herzog an Befreundete und Geiftesverwandte verschenkt ward. Die Driginalausgabe ift ichon von außen an dem rothen, goldverzierten Maroquinband mit der herzoglichen Krone und Namenschiffre erkennbar. Db bei der Ab= faffung ober Redaction diefer Schrift noch Undere mitgewirft haben, ift gleichgültig. In ben "Curiofitäten ber Bor- und Mitwelt" Bb. 9. S. 359 (Weimar 1821) wird ein Hofprediger Dr. Tr. genannt. Nach einer mir zugekommenen, wie es scheint verlässigeren, Notig war ein Pfarrer Endrich in Domannstedt bei Weimar dabei betheiligt. Wovon fich aber Jeder felbft überzeugen kann, das ift, daß die im II. Theil ber Schrift S. 84 fgg. befindlichen "Betrachtungen vom "Kern und Duint-Effenz der wahren göttlichen Weisheit" nach Form und Inhalt gang und gar auf der Theosophie 3. Bohme's ruben.

<sup>1)</sup> Geftorben 1748, Großvater bes Bergogs Carl Auguft.

Sonst war der Herzog der Meinung, daß jest die dritte Weltsökonomie, nämlich die des heiligen Geistes oder das philadelphische Zeitalter, angebrochen sei, und zwar wegen der allgemeinen Neigung zu "Verbrüderungen", unter welchen er namentlich eine bereits besstehende "letzte große Brüders-Verbindung" hervorhebt. Nach der Schlußwignette der Schrift meint er die rosenkreuzerische. (Vgl. S. 130. 131 fg. 147). Uebrigens mag um diese Zeit schon der Uebergang von Rosenkreuzerei in die Freimaurerei, d. h. die Versschmelzung der Rosenkreuzer mit letztgenanntem Orden, sich vorbesreitet oder begonnen haben.

Die an die Deffentlichkeit gelangten vier alchymistischen Briefe des Herzogs aus den Jahren 1741 und 1744 sind zwar für ihn und eine gewisse Zeitrichtung sehr charakteristisch, geben aber über das Verhältniß der Rosenkreuzer zur älteren Alchymie keinen näheren Aufschluß (s. das Journal: Litteratur und Völkerkunde Bd. V. Nr. III. S. 258—268. Dessau 1784).

Diese und eine Reihe anderer und älterer Thatsachen hatte ich im Sinne, als ich S. 40 Anm. 1 bemerkte, man müsse bei aller Verwandtschaft zwischen Rosenkreuzern und älteren Alchymisten einen Unterschied "nicht bloß hinsichtlich der chemischen Arbeit, sondern "auch in Bezug auf die theosophische Theorie" machen.

# Anhang.

## 3. G. Gichtel's Leben und Irrthumer.

#### Vorbemerkung.

Die Erwähnung Gichtel's auf Seite 153 dieser Schrift hat in mir zunächst den Gebanken an Beifügung biefes Unhangs angeregt. Es konnte mich nicht die Erwägung abhalten, daß der Wiederabdruck einer ichon vor nennundbreißig Sahren geschriebenen Abhandlung 1) vielleicht prätentiös erscheine. Denn einmal ift feit dieser Zeit über Gichtel nichts geschrieben worden, worauf ich als auf eine eingehendere und umfaffendere Darftellung verweisen fonnte. Sodann war zwar bei jener Beschreibung ber Irrthumer Gichtel's ber Name Böhme's mit zu erwähnen; aber ein näheres Eingehen auf deffen "Theosophie" schien damals nicht am Plate. Jest aber empfängt burch die vorausgehende Untersuchung über Böhme auch die von diesem Manne herstammende Richtung Gichtel's ein ge= naueres Berftandniß. Ferner bewog mich zum Wiederabdruck auch ber Nebenumftand, daß in Sandbüchern der Rirchengeschichte noch jest auf diese meine damaligen Auffate verwiesen wird. Allein, verftreut wie fie in einzelnen Nummern jenes alten Jahrgangs der genannten Zeitung find, durften fie verhältnigmäßig Wenigen guganglich fein, mahrend fie bier wiederabgedruckt nicht nur zugang= licher werden, sondern auch dazu dienen, einzelne in dieser Schrift niedergelegte Behauptungen ober Urtheile näher zu illuftriren ober

<sup>1)</sup> Erschienen in ber Berliner Evang. Kirchenzeitung. Jahrg. 1831. Sept. u. Oct. Heft Nr. 77—78. 80. 82 — 85 und 87.

zu begründen. Endlich möchte ich auch nicht unerwährt lassen, daß dieser Anhang nicht ein bloßer Abdruck jener Abhandlung ist. Zwar habe ich nicht Neues zugefügt, wohl aber ist Manches weggelassen, was entweder bloß eine Nebenreslerion, veranlaßt durch Beziehungen der damaligen Zeit, war, oder was mehr dazu diente, den Lebenszgang und die persönliche Art Gichtel's zu charakterisiren. Zu letzem rechne ich die Episoden der in Gichtel's spätere Jahre fallenden, verschiedenen Heirathsanträge und deren Ablehnung durch Gichtel, welche hier zu wiederholen mir nicht zweckdienlich schien. Dies die Gründe, welche mich zur Beifügung dieses Anhangs in der vorliegenden Gestalt veranlaßten.

Rur für Golde, welche fich bisher mit Gichtel ober mit 3. Böhme nicht näher beschäftigt haben, möchte ich hier Giniges über bie außern Beziehungen bes Erften gum Zweiten vorausschicken. Daß biefe Beziehungen feine perfonlichen waren, ergibt fich ichon aus bem Geburtsjahre Gichtel's. Denn feine Geburt fällt in das Jahr 1638, also in das vierzehnte Jahr nach Böhme's Tod im 3. 1624. Am bekanntesten wurde wohl Gichtel's Stellung gu Böhme durch die in Amfterdam 1682 herausgekommene erfte Besammtausgabe ber Bohme'schen Schriften, an beren Redaction Bichtel ben wesentlichsten Antheil hatte. Die Befanntschaft mit Diesen Schriften machte er aber allmählich erft in Umfterdam, wohin er sich im Jahre 1668 begeben hatte. Dort in Umfterdam waren Böhme's Schriften schon seit Langem namentlich durch die Bemühungen Abraham Willemsson van Beyerland's verbreitet und bekannt, welcher vom Jahr 1634 bis 1642 eine gange Reihe von etwa achtzehn Schriften Bohme's meiftens in hollandischer Ueber= setzung hatte in den Druck geben laffen. Ebenso waren in den Jahren von 1628 bis 1682 zu Amfterdam an breißig Schriften Böhme's in beutscher Sprache und in Ginzelausgaben, faft alle bei Beinr. Bette (ober Beets), einem eifrigen Unhanger Bob= me's, in Druck erschienen. Genannter Bette ftarb 1708 in Sam= burg achtzig Sahre alt.

Diese Thatsachen sollen nur zur Erklärung dienen, warum, von den früheren, höchst wechselvollen Geschicken Gichtel's ganz abgesehen, es äußerlich dazu kam, daß er erst später und gerade in Amsterdam zur Bekanntschaft mit Böhme's Schriften gelangte. Wie und woher schon viel früher eine mit Böhme wahlverwandte Richtung sich bei Gichtel entwickelt habe, das ist in den nachfolzgenden Blättern zu lesen.

Geit Reinbed und feiner Lebensgeschichte Gichtel's, feit Rindervater's und Reinhard's Schriften über ihn und feine Anhänger find der Urtheile viele und gar fehr verschiedene über biefen Mann gefällt worden. Parteilichem Saffe und parteilicher Liebe konnte man lange Zeit den Grund des Widerspruchs beimeffen. Jest, wo das Interesse an der Partei und ihrer Be= fämpfung ober Bertheidigung fehr aufgehört hat, könnte ber Wider= fpruch der Urtheile zum Mindeften nicht mehr parteilicher Befangenheit, sondern allein einer Berschiedenheit leidenschaftslofer Anficht zugeschrieben werben. Gine folde Anficht über religiöse Dinge findet den unwandelbaren Maßstab ihrer Wahrheit in dem geoffen= barten Worte. Der Menschen Verfehrtheit fann zwar auch dieses fich felbst verkehren, und durch fie fann die Wahrheit für Ginzelne aus diesem Zeitleben exilirt werden; fie fonnen glauben, Wahrheit zu haben, und befigen Irrthum. Damit aber hort ber Maßstab nicht auf, Maßstab zu sein, so wenig als ein Stab frumm wird, weil sein Bild fich im Waffer bricht. Die Wahrheit wird zwar gemeiftert, aber zulett richtet fie. Wer den Richter allein und un= bedingt sucht und liebt, hat Grund, vor seinem Spruche fich nicht zu fürchten.

Die Person, deren Lebensgang wir hier betrachten, ist wichtig, nicht weil sie viele oder wenige Anhänger hat, sondern weil sie ein Bild einer ganzen Richtung ist, und überdies ein abschreckendes Bild. Wichtiger noch ist sie, weil man dies Bild schön gefunden hat. Die Briefe Gichtel's und seine Biographie, der Ausgabe von 1722 vorgedruckt, die Hauptquelle, aus welcher nähere Angaben zu schöpfen sind, liegen in demselben Exemplar vor uns, das einst Gichtel's zweiter Biograph, der selige Kanne, benütte. Wir könenen aber nicht sagen, daß er tren copirt habe, und eine genaue Vergleichung wird das Jedem erweisen. Wir wollen uns also an die Quellen halten und nach ihnen möglichst wörtlich berichten.

### 1. Gichtel's Kinder- und Jünglingsjahre.

Johann Georg Gichtel ward geboren zu Regensburg den 4. ober 14. Mai bes Jahres 1638. Er ftammte aus einer guten und reichen Familie evangelischer Confession; benn sein Bater mar Rathsverwandter und zwar Steuerherr daselbft, von Stadt und Rath geliebt und geachtet. War er ja auch einer von benen, die bei des Raisers Ferdinand III. Einzug in Regensburg den Thronhimmel über ihm trugen, und des Raifers gnädiges Wort, das er gu bem Steuerherrn fprach, blieb gar wohl im Gedachtniffe ber Seinigen, wie auch seines Sohnes, beffen Biograph es anzumerken nicht vergaß. Aber ber Auszeichnung gleich fam auch bes alten Gichtel's Gewiffenhaftigfeit und Aufopferung. Denn wie er bie öfter ihm angetragene Stelle bes Stadtfammerers ober Burgermeifters beharrlich abschlug, weil er fich ein Gewiffen machte, über Blut zu richten, fo opferte er auch, als Bergog Bernhard von Sachfen = Weimar von der Stadt eine bedeutende Summe Schut= gelb forderte, und ber Rath in Berlegenheit mar, fein ganges Bermogen von 18,000 Rthlrn. bem bringenden augenblicklichen Bedürfnisse. Und es ward ihm dies nie und auf feine Beise, trop mancher Versprechungen wieder erftattet, weshalb des jungen Gich= tel's Geschwifter in größter Armuth starben.

Unter dieses Vaters Augen (von der Mutter wissen wir wenig) wuchs nun der junge Gichtel auf. Daß sich frühe in ihm Empfänglichkeit sowohl für die strafende Stimme des Gewissens, als

auch für einen näheren Umgang mit Gott zeigte, geht aus einzelnen Zügen seines Kindeslebens hervor. So verleitete ihn manchmal feine Luft zum Malen, etwas Gelb zum Ankauf ber Farben zu nehmen. Aber allemal fam er felbst weinend zu den Eltern, und klagte ihnen, was er gethan habe. In seinem neunten Jahre, ba er in der Schrift von Mofes, David und anderen heiligen Man= nern gelesen hatte, daß fie mit Gott und Gott mit ihnen gerebet, war er ebenfalls gar begierig nach foldem Gespräche mit Gott. Deswegen ging er manchmal, wenn nicht Schule mar, allein ober mit einem fleinen armen Anaben seiner Befanntschaft, halbe Tage lang auf dem Felde umber, oder fie fetten fich verborgen in eine Schange, damit fie allein und entfernt von Menschen seien, und faben nun auf zum Simmel und warteten, bag Gott mit ihnen spräche. Auch beteten fie ober fangen ein Lied, und sprach bann Gott immer noch nicht, so gingen fie betrübt nach Sause, und Gichtel holte feine Gebetbücher, und las jum offenen Fenfter hinaus oder unter freiem Simmel, damit, wie er meinte, fein Lefen ungehindert zum Simmel auffteige.

Sein armer kleiner Spielgefährte starb bald, und nun erstickte bose Gesellschaft seiner Schulkameraden diese zarten Regungen; doch vor groben Sünden, obschon sie ihm häusig im Beispiel Anderer vor Augen traten, bewahrte ihn die göttliche Gnade.

Ein dunkler Drang war in ihm aber geblieben, der ihn zu suchen trieb, was er nicht fand. Aus eigener Erfahrung und im Zusammenleben mit Anderen war ihm nun eine Erkenntniß der menschlichen Verderbniß aufgegangen. Was er von Verläugnung seiner selbst und der Nachfolge Christi gehört hatte, wollte er verwirklicht sehen. Er suchte sie schon damals zunächst in der äußeren Verläugnung irdischer Genüsse und Vortheile. Zwar hätte man glauben können, es sei dies mehr auf Nechnung einer ganz allzemeinen kindischen Abenteuerlichkeit zu schreiben. Aber der junge Sichtel scheint mit besonderer Eigenthümlichkeit so früh und in eigener Meinung Selbstverläugnung in solchem äußerlichen Werk

Arotestanten dieses nicht sindend, heftige Neigung zum Klosterleben fühlte, und seiner Baterstadt Klöster vielsach besuchte. Die reichen Bettelmönche sagten ihm freilich bald nicht zu, und der Guardianen einige, gegen die er seine Meinung frei geäußert zu haben scheint, riethen ihm zum Einsiedlerleben. Besser behagten ihm die Theastiner. Doch blieb es bei diesem Behagen, und er trat in keinen Orden, wie dies ihm seine Eltern auch wohl würden verwehrt haben.

Daß des Anaben aufgeregte Einbildungstraft auch von anderen Bildern nebenbei versucht wurde, deutet sein Biograph an. Unsbeutlich aber ist, ob seine Erzählung — die aus Gichtel's eigener Mittheilung floß — daß seit Gichtel's vierzehntem Jahre vier ganzer Jahre lang der Weltgeist ihm ein großes Rad in bunten Farben spielend vor die Seele führte, nur die Versuchung in theosphischsbildlicher Sprache wiedergibt, oder ob wir in ihr schon eine Probe der frankhaften Gereiztheit finden, die oft im späten Leben dieses Mannes seltsame Visionen in ihm erzeugte.

Indeffen nahmen feine Studien auf bem Gymnafium feiner Baterftadt einen rafchen Fortgang. Gein Gedächtniß mar groß. Ueberlas er eine Octavseite nur einmal, jo konnte er fie ohne Un= ftoß hersagen. Schon auf der Schule nannte er die griechische Sprache seine Muttersprache, Sebräisch, Sprisch, Arabisch seine Ge= schwifter; benn auf orientalische Sprachen hatte er fich vorzugsweise gelegt, Frangösisch hingegen konnte er nicht schreiben, obwohl er es zu überseben vermochte. Große Zuneigung hatte er zur Mufif, fand aber nicht gehörige Anleitung; auch versuchte er fich in Mathematif, Arithmetif und Aftronomie mit großer Luft, und beschäftigte fich mit der letteren noch in späteren Jahren; über geschichtlichen Büchern aber faß er oft gange Nächte. Budem ging er fleißig in Predigten und zeichnete fie fich auch auf. Tropbem bestimmte ihn fein Bater für Erlernung ber Apothekerkunft, und da ber Gohn fich gehorsam bezeigte, so war er baran, nach Augsburg in die Lehre zu geben, als die unerwartete Nachricht vom Tobe des Apothefers,

mit welchem sein Bater unterhandelt hatte, das Gange rückgängig machte. Jest ward ihm erlaubt, die Universität in Strafburg zu beziehen, und obichon der Bater, vermuthlich wegen seiner erschöpften Bermögensumftande, ihm feinen Seller Geld mitgeben fonnte, bupfte ber Gohn vor Freuden über das unerwartete Glud, und begehrte nichts als des Vaters Erlaubniß und Segen. Dort nun in Straß= burg suchte er fich seinen Unterhalt mit Unterrichtgeben zu verschaf= fen, und Gott fegnete fein Bemühen, daß er ohne sonderliche Ueber= laft seinen wöchentlichen Tisch und die Wohnung, die er bei einem alten, frommen Magifter hatte, bezahlen fonnte. Er ftudirte nun Philosophie und Theologie; wofür ihn seine Reigung bestimmte, und übte fich mit Disputationen in der Polemif. Geine Lehrer waren Dr. Johann Schmidt'), unter beffen Leitung oft Disputationen über die Gnadenwahl gehalten murben, welchen Gichtel fleißig beiwohnte, ohne sonderliche Frucht aus diesen Distinctionen zu fühlen. Bei Böckler2) hörte er über die Theologie der Beiden,

<sup>1)</sup> Joh. Schmidt, aus Bauten gebürtig (geb. 1594), hatte nach einem Leben voll Dürftigkeit und Entbehrung sich in Straßburg zu ansehnlichen Würden und Aemtern emporgeschwungen. Die scholastische Manier der damaligen Orthodoxie war aber leiber auch ihm eigen. Außer Predigten und Disputationen besitzen wir ein einziges polemisches Buch von ihm gegen die Calvinianer. Daher auch seine häusigen Disputationen über die Gnadenwahl, in denen Gichtel so wenig Erquickung sand. Daß er aber bei seinen Zeitgenossen sehr in Ansehen stand, bezeugt die Gesdächtnißrede des Dr. J. Rudolph Salzmann auf ihn, vgl. Spitzel. templ. honor. reser. p. 251, Witte mem. theol. p. 1266, die biblioth. Schrader. t. 1. c. 3 u. A.

<sup>2)</sup> Joh. Heinr. Böckler aus Kronheim in Franken, ein Schiller Joh. Schmidt's, hatte damals großen Ruhm. Die Königin Christine von Schweden rief ihn nach Upsala, ernannte ihn nach einem Jahre zum Historiographen, worauf er nach Stockholm kam. Auch als er aus Liebe zum Baterlande um seine Entlassung bat, bezeigte sie ihm ihre Gewogenheit durch einen jährlichen Gehalt von 800 Athlr. In Straßburg verliehen sie ihm alsbald die Prosessur der Geschichte, und später gaben ihm Kaiser Leopold sowohl als König Ludwig XIV. freigebige Beweise ihres Wohlwollens. Seine Schriften sind verzeichnet in Witte memor. philosoph. P. II. p. 563 und in Fecht's Borrede zu Böckler's allgemeiner Gesichichte der vier ersten Jahrhunderte nach Christus. Er starb im Jahre 1672.

woraus er vielen Nuten in Bezug auf historische Kenntniß gezogen zu haben gesteht, und bei dem damals jungen Candidaten Phil. Jak. Spener genealogische Collegien. Aber als er so mitten im Studium der Theologie war, starb sein Vater, und seine Vormünder geboten ihm, daß er sich, um der Stadt besser nüten zu können, zur Jurisprudenz wenden solle, was er auch willig that.

So verfloß seine Studienzeit, über die es uns leider an nabe= ren Aufschlüffen gang fehlt. Nach ihrer Beendigung hatte er als Sofmeifter ben Pringen von Baben = Durlach auf einer Reife nach Paris u. f. w. begleiten fonnen; aber der Wille feiner Bormunder gebot ihm, nach Speper zum Reichstammergerichte zu geben, und er gehorfamte auch hier willig, obwohl er abermals wieder ohne die geringste Unterftützung an Geld eine neue ungewiffe Laufbabn antreten mußte. Doch fand er bort freundliche Aufnahme und Unterstützung bei einer Anverwandten von ihm, einer Wittwe. Seine Abneigung gegen die Che aber bewog ihn, diese Berhalt= niffe abzubrechen, als er die Absicht der Wittwe gewahrte, ihm ihre Tochter zu geben und ihn als Gohn anzunehmen. Nun fam er zu einem berühmten alten Advocaten, der, erblindet durch über= mäßige Arbeit, ichon lange einen tüchtigen Gehülfen gesucht hatte, was ihm aber bis jest nicht gelungen war, obschon er, ba man es für ein Glüd hielt, bei einem fo erfahrenen Juriften Beschäftigung und Anleitung zu finden, genug Zulauf gehabt hatte. Denn die häßliche Sitte ber Ehrentrunte1), von welcher seine jungen Practifanten durch ihres Geren vielverzweigte Geschäfte oft versucht wurden, hatte fie noch alle zur Böllerei verleitet und fie waren unbrauchbar geworden. Die Mäßigkeit und die feste Beise Gich= tel's, mit der er gegen die Sitte ohne Trunk bei gegebener Ge= legenheit sich verabschiedete, brachte ihm anfangs Spott, nachher

<sup>1)</sup> Diese Unsitte des Zutrinkens abzuschaffen, waren früher Fürsten in förmlichen Berträgen übereingekommen; s. einen solchen merkwilrdigen Bertrag von 1524
aus Mich. Herer's histor. Reisebeschr. abgedruckt in den unschuld. Nachr. von 1717,
S. 554 ff.

Ehre und Achtung bei ben herren felbst zuwege, und erwarb ihm die volle Liebe feines alten Advocaten. Db feiner Geschicklichkeit nannte man ihn in Speyer nur den anderen Doctor, und die Affef= foren bei ber Rammer ließen nicht eher mit Bitten von ihm ab, bis er sich als Advocat hatte examiniren und immatrifuliren laffen, weil fie fich großer Dienste von ihm versaben. Allein es ging anders. Der alte Advocat ftarb, und hinterließ eine noch junge Wittwe, obwohl der Advocat ihr dritter Mann gewesen war. Die Wittme hatte Streitigkeiten mit verheiratheten Kindern ihres letten Mannes und der junge Gichtel unterftütte fie treulich, ja mit Gefahr seines Lebens, da ihn die Tochtermänner einft eine hohe Treppe hinabstürzten, wo ihn nur das Treppenseil rettete, welches er im Fallen ergriff. Der große Reichthum, den die Wittme befaß, machte ihr vollends glaublich, daß ihr junger Anwalt ihre Hand nicht verschmähen würde. Gie versuchte ihn zu gewinnen, zuerft mit Worten, dann mit gemeiner Lockung; allein eben hiemit war es verloren, und Gichtel floh und ging mitten im Winter (mabr= scheinlich Januar ober Februar 1664) mit Fuhrleuten im tiefen Schnee zu Fuße nach Regensburg zurück. Und hiemit schließt die schönfte Periode seines Lebens, in der man ihn wahrhaft lieb ge= winnen mußte. "Er hatte", wie fein Biograph fagt, "bis in's 26. Jahr bem Geift ber Welt (b. h. bem gemeinen Beften) treulich gedient, in unfträflichem Wandel, mit auswendigem Gottesbienft; ging fleißig zum Gehör der Predigten, auch zur Beicht und Abend= mahl, war auch fehr belesen in der Bibel und hatte fast alle Ca= pitel und Verse im Gedächtniß u. f. w." Noch war er nicht der verkehrten Meinung geworden, als sei der mahre Gottesdienft mit bem Schweiße des bürgerlichen Berufes nicht vereinbar. Es war eine spätere Ansicht, in welcher er sagte: "In welchem Principio der Mensch stehet, dem soll er treu dienen, es sei Gott oder der Welt. Zweien Herren zu dienen, gibt ein vermischt Leben, da man feinem getren ift, und weder Gott noch Menschen nütet". Damals hatte er schon vergessen, daß es nur ein Principium sei, das ge=

biete, zu beten und zu arbeiten, und es war ihm später unvermerkt entschlüpft, daß eine wahre Selbstverläugnung die Seligkeit des inneren Lebens mit Gott sich gern beschränken lasse durch den von Gott gegebenen Beruf äußerer Wirksamkeit; daß des wahren Christen Beharrlichkeit darin stehe, in Drang und Mühsal seiner irdischen Thätigkeit das Auge nicht von Gott abzuwenden und daß er das auch könne; daß es geistiges Wollüsteln sei, dem Behagen erbauslicher Empfindung den Schmerz unerbaulichen Ningens und Kämspsens in Mühe und Arbeit nachzusehen, da doch eine göttliche Barmsherzigkeit selbst mit dem Fluch: im Schweiße deines Angesichts sollst du dein Brot essen, Segen und eine heilsame Arzenei dem gefallenen Menschen reichte, der nicht auf die Erde kommt, die Ruhe des ewisgen Sabbaths und die Seligkeit des Schauens Gottes in selbstsgemachtem Traume vorauszugenießen.

Als charafteristisch jedoch schon für sein damaliges inneres Leben ift nicht zu vergeffen, was fein Biograph anmerkt: daß ein im Jahre 64 erschienener Romet und ein Traum von einem ihm ausgefallenen Backenzahn Gichtel'n in eine große Traurigkeit verfest habe, in welcher es ihm nur um fo leichter war, die äußeren Bersuchungen zu überwinden. Denn mogen wir dies auch unter ben bamaligen Umftanden zugleich als Rettungsmittel betrachten, durch welche er unter göttlicher Gnade einer Verfündigung entging, fo erscheint es uns wieder auf der anderen Seite als ein Beleg der Geneigtheit Gichtel's, über Erscheinungen der äußeren Natur oder Bewegungen feines Gemuthes zu grübeln, und besondere Beziehungen auf fich in ihnen zu finden, mit welchen Beziehungen er jedoch nach Befinden ber Umftande wechselte, wie er in einem Briefe an Martin John vom Jahre 1668 jenen Rometen als ein Zeichen des über die ungläubigen Prediger hereinbrechenden Gerichtes betrachtete. Gine folche Geneigtheit findet ba ftatt, wo das Gine was Noth thut, noch nicht erfannt ist, oder wo man sich an der geoffenbarten Gnade nicht genügen läßt, sondern noch nach Beichen fich umfieht, wo Gott uns längft das Wesen durch Chriftum

gegeben. Gichtel's späteres Leben wird uns noch reichliche Belege hiezu liefern.

2. Advocatur in Regensburg. Reformationsversuche. Reise nach Holland. Verbannung aus dem Vaterland.

In seine Vaterstadt zurückgekehrt, ward Gichtel als Advocat beeidet und zugelassen. Einem Amte aber, zu welchem er durch eine Heirath gelangen sollte, wich er wieder aus.

Gleich nach feiner Zurückfunft traf es fich nun, daß er in einem Buchladen mit dem Ungarischen Baron Juftinian Ernft v. Welt zusammenkam, einem Manne, bem es nicht an Ginficht in die Mängel des driftlichen Gemeinlebens und an Gifer, ihnen abzuhelfen, wohl aber an Weisheit in der Wahl der rechten Mittel fehlte. Er beabsichtigte nicht allein, den Frieden zwischen Luthe= ranern und Reformirten wiederherzustellen und fie zu vereinigen, fondern auch für die Berbreitung des Evangeliums unter den Seiden, wie für eine beffere Auswahl berer, welchen das Predigtamt über= geben werden follte, durch Bereine und bestimmte Uebereinkunft unter den Theologen zu wirken. Die Meinung von der nahen Ankunft bes tausendjährigen Reiches war es ebenfalls, die seinen Gifer verftärfte, aber auch irre leitete und seine Bemühungen unter den Geiftlichen fruchtlos machte. Gichtel's Berg war von diesem Manne bald gewonnen. Der Baron feinerseits freute fich über ben eifrigen jungen Rechtsgelehrten um so mehr, da verschiedene Candidaten der Theologie, die er für seine Zwecke gewonnen zu haben glaubte und unterhielt, in ein ärgerliches Leben verfallen waren. Gichtel's Gulfe beschloß er nun fogleich zur Ausarbeitung einer Schrift in Anspruch zu nehmen, die dem Corpus der evan= gelischen Gesandten zu Regensburg noch in diesem Jahre (1664) wirklich vorgelegt wurde, und den Titel hatte: Ginladungstrieb zum herannahenden großen Abendmahle und Vorschlag zu einer drift= erbaulichen Jesus-Gesellschaft, behandelnd die Besserung des Chriften= thums und Bekehrung des Heidenthums, wohlmeinend an Tag ge=

geben durch Justinianum<sup>1</sup>). Unter den Säpen, die sie bei Angabe der Mittel, dem Berfall des Christenthums zu steuern, aufstellten, war auch der, daß man nicht bloß auf Gelehrsamkeit, sondern auf die Erleuchtung des heiligen Geistes sehen müsse, wenn auch die Lehrer ungelehrte Handwerker wären. Die Gesandten hätten nun, so heißt es, alle diese Borschläge mit Freuden aufgenommen, und der Baron Welt deponirte auch schon ein Kapital von 30,000 Rthlrn. in Nürnberg und Franksurt, von dessen Renten christliche Männer sollten besoldet werden, die sich zu solchem Dienste würden bereit sinden lassen. Die Geistlichkeit aber, obwohl der Baron die Meinung aller angesehenen Theologen in Deutschland zuvor über sein Borhaben eingeholt und kast allgemeine Zustimmung erhalten haben will (die Briese nahm Weltz mit nach Amerika und sie sind verloren gegangen), konnten damit gar nicht übereinstimmen und gingen, Dilherr²), Gerhard³) und Einige außgenommen, wieder

<sup>1)</sup> Gleichen Zweck und gleichen Inhalt hatten die wahrscheinlich um dieselbe Zeit erschienenen Schriften: Kurzer Bericht, wie eine neue Gesellschaft unter den orthodogen Christen Augsburgischen Bekenntnisses errichtet werden könnte, mit einer christlichen Vermahnung an die Resormirten, die Lutheraner, welche die Bruderhand reichten, weder heimlich noch öffentlich zu vorsolgen. (S. über den Inhalt des Büchseins Joh. Fabricius in hist. diblioth. Fabric. P. V. p. 45.) Dann: Die christliche Vermahnung an alle rechtgläubigen Christen zu einer sonderbaren Gesellschaft, durch welche möchte die Evangelische Religion ausgebreitet werden. (Gottfr. Arsnold, Kirchens und KeizersGesch. Th. II. B. 17. Cap. 15, 23. S. 592 ff.) Ueber den verderbten Zustand der Kirche hat er schon 1663 in dem zu Ulm gedruckten Büchlein: Einsiedlerleben, wie es nach Gottes Wort und der heiligen Einsiedler Leben auzustellen sen, geklagt. (Gottfr. Arnold, Kirchens u. KeizersGesch. Th. III. Cap. 15, 18. S. 146.)

<sup>2)</sup> Joh. Mich. Dilherr, jener berühmte Prediger an der Kirche St. Sebald zu Nürnberg, der dahin von Jena im Jahre 1642 berufen worden war, wo er die Professur der Eloquenz, der Geschichte, der Poesse und eine außerordentliche Professur der Theologie zugleich bekleidet hatte. Er starb im Jahre 1669. In seinen Predigten ist Vieles ausgezeichnet an Tiese und Erbaulichkeit. Bgl. Witte memor. theol. p. 1621 sqq. Spizel templ. honor. reser. p. 295 sqq. Unschuld. Nachr. vom Jahre 1708 und 1712 u. A.

<sup>3)</sup> Joh. Ernft Gerhard, Gohn bes befannten Joh. Gerhard. Er war

zurud. Und wenn fie gegen die Berufung von Sandwerkern gum Lehramte protestirte, jo hatte fie volltommen Recht. Giner ftreiten= ben Rirche thun Waffen jeder Art Roth, und die Ginfalt ift zwar die geborene Bemahrerin, feltener aber die Berfechterin des Glaubens, wo es gilt, fich auf des Gegners eigenes Gebiet zu begeben und beffen Blößen zu zeigen. Bor Allem ift es aber auch bier ber Segen des Schweißes in gewöhnlicher Arbeit, welcher den Theologen frifch und bedürftig halten foll für bie Segnungen ber göttlichen Gnabe, mabrend ber Mangel hieran nur zu oft feine faulen Früchte in dem entseplichsten Sochmuthe solcher, die fich auf außergewöhnlichem Wege zum Lehramt berufen glaubten, und ba, wohin fie bereits berufen waren, nicht blieben, gezeigt hat. Es ift eine sehr mabre Erfahrung Paul Anton's, daß Niemand mehr in Gefahr der Seuchelei fei, als der geiftliche Stand, weil er im= mer mit beiligen Sachen umgehe, und berfelben endlich gewohne. Richt die Wenigsten berer, welche die driftliche Rirche verschiedener Beiten von ihrer Gemeinschaft ausgeschloffen hat, find in der ver= zweifelten Unftrengung eines immerwährenden Safchens nach Erbaulichem zu Grunde gegangen1).

Wir sagen das für die jetige Zeit, und als eine Entschuldisgung, nicht aber als Rechtsertigung des damaligen Versahrens der Geistlichkeit gegen Welt und Gichtel und Andere, die den innerslichen Versall der protestantischen Kirche erkannten, aber auf mehr oder weniger zweckwidrige und versehlte Art Heilungsversuche unternahmen. Statt darüber, wo man mit Grund Abirrungen nachsweisen konnte, sich liebreich mit den Irrenden zu verständigen, schwang man sogleich das Schwert einer unbarmherzigen Polemik. Die Schärfe, die nur gegen das Widerchristliche sich zu kehren hat,

ebenfalls Professor der Theologie zu Jena, starb aber schon im 47. Jahre seines Alters im Jahre 1668. Seine Schriften s. bei Witte mem. theol. p. 1600.

<sup>1)</sup> Ganz vortrefflich ist über ben Werth und die Bedeutung akademischer Stubien ber Brief Spener's an Breckling vom Jahre 1678. Zum ersten Male abgedruckt in den Unsch. Nachr. vom Jahre 1728, S. 364, u. S. 374 ff.

zerschnitt hier gleich alle Bande gemeinsamer christlicher Ueberzeus gung, welche die Andersdenkenden noch gar fest an die Kirche knüpften. Zudem kam, daß die Geistlichkeit gar zu leicht ihre Corporation und die Kirche Christi als Eines betrachtete, und Angrisse gegen die erstere als Verletzung der letzteren behandeln zu dürsen glaubte. Dieses und Aehnliches trat bei dem Regensburger Supersintendenten Joh. Heinr. Ursinus jest schon und noch mehr später deutlich hervor.

Dieser erklärte sich zuerst gegen den Vorschlag der Beiden in einer Schrift, die er unter dem Namen Benevolanus herausgab, und in welcher er unter Anderem den Weg, den Welt einschlagen will, einen verdammlichen Weg nennt, da die im Vorschlag ausgesprochenen Klagen über das Verderbniß des Lutherthums ihm hinreichend erschienen, um dies als Lästerung wider Mosen und Aaron, selbsterwählte Gottseligkeit, Leutbetrügerei, und die Urheber als Müngerische, Quäkerische Geister bezeichnen zu dürfen. Gegen die Ermahnungen zur Verbreitung des Evangeliums unter den Heiden bemerkt er besonders zweierlei: daß die Lutheraner ja ohnes dem genug Juden und Heiden unter sich hätten, welchen die Lehre

<sup>1) 30</sup>h. Beinr. Urfinus (nicht zu verwechseln mit 30. Urfinus, bem Sohne bes befannten Schillers Melandthon's, bes von Rurfürft Friedrich von ber Pfalz fo hoch geschätzten Zachar. Urfinus) ward zu Speper im Jahre 1608 geboren, woselbst er auch bis zum Jahre 55 als Prediger lebte. In diesem Jahre erhielt er ben Ruf nach Regensburg. Er war ein eifriger Freund gelehrter Studien, wie seine acerra philologica, analecta sacra, sein arboretum biblicum u. A. und seine eigenen Aeußerungen bezeugen. Auch als Bolemiker trat er öfter als einmal (3. B. gegen bie Braabamiten, gegen Bernb. Renbaufer u. A.) auf. Der Schwäbische Rangfer Forftner, ein frommer Mann, bielt viel auf Urfinus. Er fagt von ihm: De ecclesiae fato haud paulo melius sperare incipio, ex quo in nostris quoque partibus superesse experior qui antiquam fidem, simplicemque et nullis inutilium subtilitatum nodis implexam pietatem ante eruditionis famam habent. (Ep. Chr. Forstneri ad J. H. Ursin. Anhang an Pachomii Synops. Logomachiar.) Urfinus ftarb im 59. Jahre feines Alters 1667. S. über ihn und seine Schriften Spizel I. l. p. 313 sqq., Witte l. l. p. 1569 sqq., Sagittar. Introd. in hist. eccl. p. 192 etc.

Christi hesser als sonst unter dem Himmel gepredigt würde, und zweitens: daß die Weissagung von Bekehrung der Heiden schon durch die Apostel erfüllt sei und die lutherischen Prediger keinen Besehl dazu hätten; denn jenes Wort: Gehet hin in alle Welt u. s. w. ginge nur die Apostel an. Fast komisch klingt es, wenn er sich darauf beruft: daß die Lutheraner ja so viel stattliche Büscher gegen das Judens und Heidenthum geschrieben, als wäre damit genug gethan; und daß die Papisten selbst die Heiden auf den wahren Grund des Christenthums und zum lutherischen Glauben bekehrt hätten, wenn sie auch ihren Sauerteig mit untergemengt. Ein Hauptgrund der Abneigung gegen dieses Unternehmen bestand aber gewiß mit darin, daß Welt und Gichtel durch ihre zugleich ausgesprochenen Abweichungen vom orthodoren Lehrbegriff als "Phanstasten" betrachtet wurden, die man nicht unterstüßen dürse.).

So waren die Anstrengungen der Beiden fruchtloß, wie dies der Gothaische Gesandte wohl vorausgesagt hatte, und Welt verssuchte nun, auf Anregung des Mainzischen Gesandten, das in eigener Person auszuführen, wozu er vergebens Andere aufzumuntern gestrebt hatte und beschloß, selbst nach Südamerika zu gehen. Gichetel wollte ihn begleiten; in Amsterdam sedoch, wo der Baron verstell wollte ihn begleiten; in Amsterdam sedoch, wo der Baron vers

<sup>1)</sup> Bgl. Arnold a. a. D. Th. II. S. 592 ff. Arnold hat bort auch nicht uninteressante Notizen über ben Widerstand, ben die Anregungen zum Missions-wesen bei der orthodoxen Geistlichkeit fanden. Um jedoch nicht ungerecht gegen die Geistlichen damasiger Zeit zu sein, müssen wir an die Bedenklichkeit Spener's in diesem Punkt erinnern, der nicht ohne Grund schrieb (Schr. an Breckling U. N. vom Jahre 1728, S. 371): Im Uebrigen bin ich selbst der Meinung, daß das: Gehet aus in alle Welt und sehret alle Völker, nicht ausgehört habe; wie es aber anstellig gemacht werden könne, und wo die Leute dazu zu finden, gestehe ich, daß ich noch nicht habe absehen können, oder jetzo nur einige Vorschläge wüßte, wie die Sache anzugreisen. Ist aber vielleicht eine Sache, die der gesammten Kirche obliegt, und wo wir erstlich innerhalb unserer Manern der Evangelischen Kirchen die Sachen in gehörigen Stand gebracht hätten, würde Gott Mittel und Wege zeigen, wie man sie serner und unter Anderen auszubreiten vermöchte.

weilte, um einige Studenten der Theologie zur Unterstützung seines Vorhabens einzuladen, ward beschlossen, daß Gichtel in Deutsch= land bleiben sollte, weil v. Welt seiner Dienste daselbst benöthigt sein könnte. Und so schiffte sich denn Jener allein ein, ohne daß man später etwas Genaueres über ihn erfahren hätte<sup>1</sup>).

Bestimmte Seiten, von welchen aus Welt auf Gichtel's religiöse Ansichten eingewirkt hätte, vermöchte etwa nur der anzusgeben, der die seltenen Schriften jenes Mannes zu sehen Gelegensheit hätte. Doch kann sein Einfluß, nach der Angabe seines Biosgraphen wenigstens, nicht bedeutend gewesen sein, zum Mindesten nicht grade Neues in Gichtel hervorgerusen haben. Gewiß ist, daß er Gichtel'n nicht seine rege Thätigkeit für Verbreitung des Evangelii mittheilte, eine Thätigkeit, die diesem nachher mehr und mehr fremd wurde, so daß Gichtel in seiner späteren Ansicht seisnem ehemaligen Freunde ganz abhold wurde<sup>2</sup>).

Schon auf der Hinreise nach Amsterdam aber hatte Gichtel einen Mann kennen lernen, der ungleich bedeutender auf ihn einswirkte, nämlich Friedrich Breckling, evangelischen Pfarrer in Zwoll. Auf dem Rückwege nach Regensburg, wo Gichtel nun thätig sein wollte, verweilte er ebenfalls einige Zeit bei ihm. Es war dies ein Mann nicht ohne inneres Leben, eifrig für eine Resformation der verwilderten Geistlichkeit, aber mit zu viel fleischlichem Eifer, und zu sehr geneigt, subjectiven sogenannten Erleuchtungen die Einfalt des göttlichen Wortes nachzusehen, welchen letzteren

<sup>1)</sup> Jo. Fabricius (H. B. F. P. V. p. 45) gibt nur kurz, ich weiß nicht aus welcher Quelle, an, daß er um 1670 in Amerika gestorben sei. Breckling (s. Arsnolb IV. S. 764) berichtet, daß er sich bei ihm in Zwoll habe zum Heibenboten einsegnen lassen.

<sup>2)</sup> Anders wenigstens kann ich nicht die an sich dunkeln Worte beziehen, die Gichtel selbst in Extracten aus Briefen an Ueberfeld (Zugabe zum Lebenslauf S. 460) ausspricht: Mein erster Mann, Baron v. Weltz, der von einem finssteren Geist gefangen war, welcher ihn zur Hölle gezogen, ward ersledigt (d. h. indem Gichtel sich selbst zum Opfer darbrachte, im Geist in die Hölle ging, und ihn erlöste; wie aus dem Zusammenhange erhellt).

Irrthum sein Umgang mit Gifftheil, Betke') und später mit Gichtel selbst am meisten hegte und mehrte, während sein unschriftliches Poltern durch eine ebenso unchristliche Verfolgung von Seiten der orthodoren Geistlichen gereizt und herausgefordert wurde<sup>2</sup>). Dieser Mann war es, durch den Gichtel eine ihm ganz neue Ansregung ersuhr, welche ebenso heilsam für ihn hätte werden können,

<sup>1)</sup> Ueber Gifftheil s. Arnold K. u. K. H. III. 12, 8—13. S. 98—102. Von seinem ungebändigten, fleischlichen Eifer nur ein Beispiel. Er hörte 1634 in Tübingen den Dr. Osiander predigen. Was er aber predigte, däuchte ihm gar nicht der Schrift gemäß. Da kann er sich nicht mehr halten, und mit gezogenem Schwert läuft er die Kanzel hinauf und ruft dem Prediger drohend zu: Warum lehrst du nicht Gottes Wort? In's Gefängniß gebracht, hatte er dann Zeit, seiner unschristlichen Wuth nachzudenken. Ueber Betke ebend. III. 13, 10—13. S. 125—128.

<sup>2)</sup> Wie Bredling war, erfiebt man freilich fo wenig aus Gichtel's Berichten gegen ihn, als aus Urnold's Darftellung für ihn, benn beibe find febr parteiff. Raiver Beife beftätigt bies Bredling in Bezug auf Arnold felbft, indem er fagt: Er wolle gar ben Retzern bas Wort reben, und alle Flattergeifter auf ben Thron heben; sei beshalb cum judicio spiritus zu lesen. (Auszug aus einem Briefe Bredling's in ben Unich. Nachr. vom Jahre 1728, G. 521.) Die unbarteiischfte Schilberung Bredling's, Die wenigstens wiber ihren Billen am Rlauften und Deutlichsten bervorbebt, wie seine Berirrungen großentheils eine Frucht ber ebenso ungerechten als thörichten Berfolgungswuth seiner Gegner waren, gibt ber fonft febr parteiische Abelung in feinem (schlechten und trivialen) Buch: Beichichte ber menschlichen Narrheit Th. IV. G. 1 ff., wo besonders bas Berfahren bes Schleswig'ichen Superintenbenten Dr. Stephan Rlot in Klensburg gegen Bredling genau bargestellt wirb. Die Facta finden fich auch in Joh. Moller Cimbria litter. Th. 3. G. 72-89. Das richtigfte und gemäßigfte Urtheil über Bredling gibt Joh. Kabricius ab, indem er fagt (H. B. F. P. V. p. 44): Ex Lutheri et Jo. Val. Andreae lectione et propria experientia corruptionem ecclesiae nostrae, immo trium quasi statuum, quum cognovisset, malo illi medicam adhibiturus manum multos scripsit libros etc. Neque potest negari, zelum et fervorem auctoris pro asserenda gloria Dei et ecclesiae aedificatione satis inde cognosci, modo a duriusculis verbis et invectivis abstinuisset. Bir werben noch öfter Gelegenheit haben von ihm zu reben. Uebrigens verweisen wir, um Bredling tennen gu fernen, auf feine Schrift: Letzter Abschieb und Ausgang, die nebst andern abgebruckt ift in Gottfr. Arnold's R. u. R. S. Th. IV. Sect. 3. Mr. 20. S. 785 ff.

als er nun, gereizt und nach Außerordentlichem haschend, wie er war, sie verkehrte und unfruchtbar machte. Es traf sich nämlich einst, daß er seinen Freund im Berborgenen auf den Knieen liegen und beten fah. Der Anblick ergriff ihn ungemein; nie war ihm bergleichen gelehrt worden, und immer hatte er nach Andachtsbüchern oder der Bibel gebetet. Sogleich versuchte er es auch, aber lange vergeblich, so daß er mit sich selbst zürnte und traurig ward. Aber wie solche Traurigfeit über Unfähigfeit zum Gebete oft des Gebetes beste Förderin ist, so erging es auch ihm; da er sich demuthigte, ward ihm gegeben, und die große Freudigkeit, die ihn durchdrang, war ihm so neu, so seltsam, daß es ihm däuchte, als spräche ber Bersucher zu ihm: Nun hab ich bich beseffen, du bist mein! Er= ichrocken fprang er auf, und ergriff, bem bofen Bedanken zu mehren, das N. T. Und wie wunderbar ward ihm zu Muthe, als er da die Stelle aufschlug: Wiffet ihr nicht, daß euer Leib ein Tempel des heiligen Geiftes ift, der in euch ift, welchen ihr von Gott habt, und nicht euer felbst seid? (1 Cor. 6, 19.) Dag Gott also in uns fei, erschien ihm als eine neue, unerfannte Wahrheit, und in einem langen Gebete brachte er seinen Dant fur Diese Erfenntniß dar, und verband sich boch und theuer, Christo niemals untreu zu werben, wenn nur Gott alfo ibn felbft wolle auf feinem Pfabe führen und leiten. Aber die Art, wie er fich feiner neuen Erfahrung freute, war nicht rein. Die wahre driftliche Demuth macht folde Erfahrungen unbewußt; Gichtel war in ihnen allen seiner felbft nur zu bewußt. Daß er Gott alfo gefunden, war ihm nicht genug, es fiel ihm gleich dabei "ber außere falsche Gottesbienft und ber Lehrer Blindheit" ein. Daß fein Dankgebet fünf Stunden bauerte, darüber hätte er fich nicht verwundern, sondern es gar nicht merken follen. Und daß er "von Stund an fich getrieben fühlte, das Lutherthum zu verbeffern", war wirklich der Berfucher, der ibn feftbielt, benn wie er es beffern wollte, zeigt feine fpatere Geschichte, und er, ber ben lebendigen Gott erft hatte fennen lernen, hatte fich bei mahrer Ginfalt und Demuth erft zu eigener Befferung und

Sinnesänderung müssen bewogen fühlen. Das bemerken wir, weil der Biograph, gewiß nicht ohne Gichtel's eigene Veranlassung, auf diese Erfahrung Gichtel's und die Art, wie er sie sich zu eigen machte, als auf einen Wendepunkt seines Lebens, besonderes Gewicht gelegt und jeden einzelnen Zug genau bemerkt hat. "Daran erst", sagt er, "erkannte Gichtel, daß der Himmel, darinnen Gott wohnet, in uns ist, und hat das Vorurtheil von der Enthusiasterei weggeworfen, womit ihn unsere Lehrer erschreckt hatten".

So zog er also wieder von dannen nach Regensburg zu, verssäumte aber nicht unterwegs den eifrigen Prediger Joh. Jac. Fastricius, der früher Breckling's Stelle in Zwoll bekleidet hatte und nun in Sulzbach war, zu besuchen, welcher ihn wohl empfing und sein Freund ward und blieb'). Wahrscheinlich nicht ohne dessen Anregung und Beistimmung schrieb Gichtel nun schon von hier aus an die Geistlichkeit zu Nürnberg, und kam auch bald darauf selbst hin. Dort aber richtete er gleich ein zweites Schreiben an die Geistlichen in Regensburg, worin er, wie es heißt, "die Falschsteit, Heuchelei und Gottlosigkeit derselben, insonderheit des Regenssburgischen Superintendenten antastete, weil dieser sammt den Andes

<sup>1)</sup> Joh. Jac. Fabricius (nicht zu verwechseln mit Jac. Fabricius, ber früher Beichtvater Gustav Abolph's, später General-Superintenbent in Borpommern wurde), ist als Eiserer gegen die damalige Geistlichkeit bekannt. Gegen sie schrieb er sein Buch diabolus prudens, sanctus, doctus mit einer Borrede des Berf. der Evangelischen Bußposannen nebst anderen Schriften, die Arnold's R. n. R. H. II. 15, 21 ansührt. (Ugl. Breckling's Nachricht von Zeugen der Wahrsheit in Arnold's R. n. R. H. Th. IV. Sect. III. Nr. 18, 12. S. 762.) Seine Kenntniß der Hebräschen Sprache (denn in seinem Hause redete alles, Mann, Fran und Kind, Hebräsch), hat ihn vermuthlich dem damaligen Herzogl. Hose empschlen, an welchem ein eigenes Leben und Treiben geherrscht haben muß. Da war Herzog Christian August von der Pfalz selbst ein eisriger Liebhaber der Kabbala und nebendei alchymistischer Künste; der Herausgeber der Cabbala denudata, Knorr v. Rosenroth, sein geheimer Nath und Kanzler; Franz Mercur. v. Helmont sebte ebenfalls um diese Zeit dort, und zu ihnen Allen kam der abentenerliche Planmacher Becher, der auch eine Zeitlang an diesem Hose sich muß ausgehalten haben.

ren gleich garm geblasen und die Sturmglocke geläutet hatte". Das war nun freilich ein sehr verkehrter Weg zu reformiren; er, ber früher von Jenen Geschlagene, hatte nicht wieder schlagen sollen; war es ihm um die Sache zu thun, fo mußten zuförderft die Perfonen ganglich aus bem Spiele gelaffen werben, und was Gifer fein follte, machte fich unter feinen Berhaltniffen burch ben Schein per= fönlicher Gereiztheit verdächtig. Auch hatte es natürlich eine üble Rückwirfung. Die Prediger dort, ohnedies schon auf ihn erbittert und jest, da er aus Solland gurudfam, vollends ber Meinung, er moge gang auf die Geite ber Widertäufer getreten fein, verklagten ihn mit der Schonungslofigfeit, die bem verfnocherten Orthodoris= mus jener Zeit eigen war, als einen Reger, Phantaften und Enthufiaften bei ber Dbrigfeit, welche ihrerseits fich nun gleich an ben Magistrat in Nürnberg mit ber Bitte mandte, auf ihre Requisition Gichtel'n gefänglich einzuziehen. Dies that benn auch ber Magiftrat fraft ber zwischen beiden Städten beftebenden Bertrage, obschon fie fonft ihn in seinem Gefängniffe auf bem Thurme Lug in's Land freundlich behandelten, auch nicht gegen ihn inquirirten. Aber in Regensburg, wohin er nach vierzehn Tagen gebracht wurde, verfuhr man defto härter mit ihm. Durch das höhnende Bolf mit Diebsleitern und Bütteln geschleppt, murbe er in einen ftinkenben Rerfer geworfen, und trop feiner Protestation, daß er feiner Secte zugethan fei, dreizehn Wochen in bemfelben festgehalten. Urfinus und die anderen Prediger brangen nun von allen Geiten auf ihn ein. Bom Genuffe des Abendmahls ward er fogleich ausgeschloffen, feine Brüder und Schwestern warnten fie vor ihm, indem fie fagten: er habe einen Teufel, daß er mit ber Schrift fo umzugeben mußte, daß Niemand ihm widerstehen fonnte, (benn seine unerwartete Rennt= niß der orientalischen Sprachen hatte die Prediger in Berlegenheit gebracht), und aus seinen Antworten suchten fie auf alle Beise ben Erweis herauszulocken, daß er wirklich ein Widertäufer geworden fei. Mehr als dies aber peinigten ihn innere Qualen und Bersuchungen, die ihn ebenso zu fündlichen Entschlüffen reigten, als fie

fich auch in bedenklichen forperlichen Bufällen äußerten. Gine ungeheure Angst ergriff ihn, in welcher er über die gewöhnliche Lehre von der Gnadenwahl brutend, an feiner Geligkeit verzweifelte, und, feinem gequälten Leben ein Ende zu machen, ichon fein Tuch um den Hals und an einen Nagel gefnüpft hatte. Aber eben als er vom Stuhle herabspringt, bricht ber nagel und die Bersuchung wich. Ja, den Bersucher selbst glaubte er in forperlicher Erscheinung zu feben, wie er ihm mit beiden Sanden Feuer in's Untlig merfe, und eine vierstündige Dhnmacht folgte auf diese Erschütterung seines gangen Wefens. Den anderen Tag wiederholte fich ber Anfall, nur daß er jest mährend der Dhnmacht eine ihm tröftliche Bifion hatte, in welcher die Macht des Bofen in ihm durch die Gnade Chrifti gebrochen ichien. Und nachher fand er fich, als er zum Bewußtsein gurudfehrte, auf ber Erde figend, aber erleichtert und fuchte Starfung im Gebete. Dies Alles icheint in ben letten Tagen feiner Gefangenschaft auf Gichtel'n, bei bem fo fehr geschwächten und angegriffenen Körper, eingestürmt und sein gereiztes Gemuth noch mehr gereigt zu haben. Aber daß fein Buftand Mitleid erregt hatte, lefen wir nicht. Bielmehr, als er einft die Geiftlichen fragte: was benn Glaube mare, weil fie fagten, daß er ben Glauben verläugnet hätte, und er ihn doch nicht habe verläugnen fonnen, weil er feinen habe? antworteten fie ihm zögernd: Er wolle fie zurechtweisen, und wiffe nicht einmal, daß nach ber Schrift ber Glaube eine ge= wisse Zuversicht sei. Darauf konnte er freilich blos entgegnen: Das ftehe mohl in der Schrift, aber nicht in feinem Bergen geschrieben.

Alls nun aber sein Proceß eine immer schlimmere Wendung nahm, ja der Magistrat ihn criminell machen wollte, indem sie sagten: wer die Lehrer antastet, schilt und lästert, lästert auch die Obrigseit, da appellirte Gichtel an den Kaiser. Darüber ward der Rath uneinig, und namentlich der Stadtkämmerer Ge. Fuchstimmte entschieden gegen das Halsgericht, das über Gichtel sollte verhängt werden. So kam es endlich zum Urtheil, das den Ge=

fangenen als Reger seiner Advocatur entsetzte, ihn seines Bürger= rechtes, Geldes und Ehren verluftig erklärte und auf ewige Zeiten aus Stadt und Land verbannte.

Bier alte Bemden und ein Rleid war Alles, mas fie ibm ließen, und fo follte er im Februar 1665 mitten im falteften Win= ter fortziehen. Aber fiebe, ploplich ichien fich ihm Gulfe zeigen gu wollen. Che er noch die Stadt verlaffen, fommt ein Ginfpanniger (Rathsbiener) und trägt ihm im Namen bes Magiftrats eine Gyn= bicatur an, in welchem Amt er an die Stelle eines verftorbenen Rathes treten follte. Was die Beranlaffung zu folder plotlichen Menderung war, ift unbefannt; wahrscheinlich geschah es auf Betrieb desfelben Stadtfämmerers, ber ichon früher für ihn gesprochen hatte und wohl auch jest noch die Barte der über Gichtel ge= sprochenen Senteng nicht billigen konnte. Dies fam Gichtel'n gu unerwartet; er bat fich Bebentzeit aus und fie murbe ihm gewährt. Run fampfte er einen heftigen Rampf. Nahme er fie an, fo bauchte ihm, es hieße dies: die Sand an den Pflug gelegt haben, und fie wieder gurudziehen, und er fürchtete, bas Lette mochte bann ärger sein als das Erfte. Er hatte so gern den Willen Gottes in diefer Sache erforscht, aber er fand nichts, mas er als Wint hatte be= trachten können. Der Diener fam wieder und wollte Antwort. Zweifelnd ftand Gichtel vor ihm. "Berfucht dich Gott, fo versuchft du ihn auch", bachte er und fagte: Der Rath felbft moge entscheiden, er hatte über ihn zu gebieten; urtheilte er, bag er ber Stadt nüten fonne, fo wolle er ben Ruf erwarten. Dieje Unt= wort brachte der Diener gurud; aber der Rath entschied nicht. Denn ba es gebräuchlich war, in folden Fällen eine schriftliche Supplication einzureichen, fo hielt man Gichtel's Benehmen für Sochmuth, die Stelle murbe einem Anderen gegeben, und Gichtel mußte fort in die Berbannung.

Wie man auch über den letten Schritt Gichtel's urtheilen möge — und wir glauben nicht, daß irgend Jemand hier ihn richten könne — eines bleibt gewiß: daß Gichtel's spätere Ver=

irrungen einem großen Theile nach jenen Geiftlichen Regensburg's zur Last fallen. Den Gequälten und Geängsteten verspotteten sie, den Strauchelnden stießen sie zu Boden, den Gefallenen hoben sie nicht auf. Keine Liebe versuchte sich an ihm, den rechten Weg ihm da, wo er irrte, zu zeigen. So war nun Gichtel allein und sich selbst überlassen, verstoßen von denen, die am allerersten berufen gewesen wären, mit Christo die verlorenen Schafe aufzusuchen und zurückzubringen.

## 3. Wanderung. Aufenthalt in Gersbach, Wien, Iwoll. Verbannung aus letterer Stadt.

Außen vor dem Thore in fnietiefem Schnee, ohne zu miffen, wohin er fich wenden konnte und follte, wollte Gichtel anfangs freilich verzagen. Aber es tröftete ihn ber Spruch: Siehe an bie Bögel unter bem Simmet, die faen und erndten nicht, und Gott ernähret fie doch; bift du nicht viel mehr? und die feste Zuversicht, daß Gott für ihn forgen werde, verscheuchte auch den Gedanken, ob es nicht beffer fei, mit irgend einem Sandwerk seinen Unterhalt fich zu verschaffen. Go zog er fort nach Westen; benn er meinte eine innerliche Weisung erhalten zu haben, daß er nur von Often gegen Weften seine Reise richten folle. Wirklich fand er auf seinem Wege durch Gottes gnädige Führung immer was er bedurfte, und es war Gichtel'n gegeben, die Bergen der Menschen für fich zu gewinnen. Denn er fam durch große Städte wie Augsburg, Ulm u. a., ging in die erften Gafthäuser, und feste fich neben die Gafte nieder in gewiffer Erwartung, daß für ihn werde gesorgt werden. Und wollten fie ihn, wie es öfter geschah, wegen feiner Bauern= tracht wegweisen, und nahmen ihm Teller und Löffel weg, fo litt er bas schweigend, schnitt fich löffel und Teller aus Brobt und af fort. Das fiel benn auf, man vermuthete, daß er nicht fo niedrigen Standes fei, als fein Meußeres ichließen ließ, man ichamte fich, bat um Bergebung, fragte nach feinen Schickfalen und immer ge=

lang es ihm, durch Erzählung seiner Leiden der Gorer Bergen gu rühren, daß fie für ihn forgten, im Gafthause bezahlten, und ihm Empfehlungsbriefe für seine fernere Reise mitgaben. Länger irrte Gichtel noch so umber, bis er endlich, nach langem vergeblichen Suchen, im Schwarzwalde einen Ruheplat in Gersbach, einem Baden = Durlachischen Städtchen, gefunden zu haben ichien. Dort nämlich lebte ein gottesfürchtiger Prediger, Piftorius aus Darm= ftadt. Gichtel ging zu ihm; aber bas erftemal fah der Prediger ihn für einen Bettler an und wies ihn rauh zurück. Gichtel je= doch ließ sich nicht abschrecken, auch hatte er wohl zu viel schon von ihm gehört und nun ihn selbst durchschaut, als daß er nicht ben paffenden Weg hatte finden follen, bei ihm Gingang zu ge= winnen. Denn er wartete, bis ber Prediger von ber Rirche nach Hause ging, und trat da gradenwegs zu ihm bin mit den Worten: Berr Paftor, ich wollte gern mit Ihm von der Wiedergeburt fpre= chen. Erstaunt blickt ihn jener an und fragt: Wo habt Ihr benn bavon gehört? "Das möchte man wohl fragen," war Gichtel's Antwort. Der Prediger ergriffen, führt ihn nach Sause in sein inner= ftes Bimmer, läßt fich von ihm Alles ergablen, und erkennt mit freudigem Staunen in dem Frembling einen im Geifte ihm eng verbrüderten Freund. Für heute ichieden fie nun wieder, benn Gich= tel fehrte in das Wirthshaus zurud, in welchem er Berberge ge= nommen hatte. Aber der Prediger hatte Gichtel'n zu lieb ge= wonnen, als daß er nicht, so oft es nur anging, gesucht hätte, ibn zu sprechen und auch die Glieder seiner Gemeinde mit ihm befannt zu machen. Da ber Bericht über Gichtel's Aufenthalt in Gers= bach aus seiner eigenen Mittheilung floß, so muffen wir ihn ichon als eine Probe jener verborgenen, aber tiefen Gitelfeit betrachten, die in Gichtel's Briefen fo oft hindurchleuchtet, und mit der er - auf wirkliche und vermeinte, innere und außere Gnadenerweise Gottes und Lockungen des Versuchers als auf Außerordentliches forgfältig zu achten fich mehr und mehr gewöhnte. Diefe Bewun= berung, anfänglich ber rettenben und beseligenden Gnabe zugewendet,

artete nachher in eine Bewunderung der Person aus und ließ in dem Gewöhnlichsten Ungemeines, ja Ungeheures gewahren.

Gichtel's Aufenthalt nämlich war, wie der Biograph ergählt, von ungemeinem Segen für die Gemeinde begleitet, und es wurde jenen armen Leuten das zugewandt, "was die Baterftadt des Ber= bannten von sich gestoßen und so sich beffen unwürdig gemacht hatte." Bei einem Mahle, welches der Prediger hielt und wozu er Die Tüchtigften aus ber Gemeinde zu fich gebeten hatte, zeigte fich, durch das Gespräch Gichtel's und des Predigers veranlaßt, eine folde Erregung, daß fie von Mittag bis 3 und 4 Uhr Nachmit= tage nichts von den Speisen anrührten, die auf dem Tische ftanden. Ebenso ging es, als Gichtel seinerseits nun auch den Prediger und jene Männer zu Tische lud, freilich blos in Erwartung, daß auf irgend eine Beise durch Gottes Fügung er in den Stand ge= jest werden würde, die Roften zu bezahlen; benn er hatte auch nicht das Geringste an Geld. In dieser hoffnung schlug er auch des Wirthes Anerbieten ab, die Gafte auf feine eigene Rechnung bewirthen zu wollen. Un folden besonderen Fügungen fehlte es nun allerdings in Gichtel's Leben nicht. Zwar wäre er hier im Drte auch auf andere Beife aus der Berlegenheit geriffen worden, indem dadurch, daß er des Wirthes Rind heimlich im Lefen und Schreiben unterrichtet und mit beffen ichnell erworbener Fertigkeit darin den Bater überrascht hatte, der Bater so höchlich erfreut wurde, daß er ihm Alles, was er in einem ganzen Jahre verzehrt hatte, schenken wollte. Allein, auch dies lehnte Gichtel ab. Da traf es fich nun, daß zwei abelige herren im Gafthause abstiegen, und Gichtel ihnen, auf des Wirthes Ansuchen, mahrend des Mit= tagessens Gesellschaft leiftete. Beibe robe Menschen setten ihres Adels Erweis in Fluchen und Schwören. Gichtel fprach dagegen ohne Rückhalt, aber auch so treffend, daß fie nicht läugneten, das Sägliche diefer Gunde zu erfennen und den Bunfch zeigten, es ablegen zu können. "Es ift nur boje Gewohnheit", fagte Gich= tel, "und läßt sich abgewöhnen". Als Gichtel aber zu einem

Spaziergang vor dem Thore aufgestanden war und seine Gäste verlassen hatte, brach die alte Natur bei Jenen wieder heraus, sie geriethen in heftigen Streit, und, obwohl Schwäger, stiegen sie auf ihre Pferde und in der größten Wuth ging es hinaus zum Thore. Dort geht eben Gichtel. Er sieht die Beiden heraussprengen, und ganz in seiner Nähe zieht der Eine seine Pistole, auf den Schwager zu schießen. Eilends springt Gichtel hinzu, fällt dem Pferde in die Zügel, ergreift des Mannes Arm, und der Mord ist verhütet. Jenen ergriff dies aber so, daß er augenblicklich vom Pferde stieg, hundert Reichsthaler seinem Erretter von Todsünde schenkte, ja, auch das Pferd nicht wieder bestieg, sondern Gichtel'n es aufdrang, weil, wie er sagte, Gott selbst es ihm in die Hand gegeben, und nicht eher sich zufrieden gab, als bis er ihn auf dem Pferde der Stadt zu reiten sah. Er selbst aber wandte sich und ging in tieser Reue zu Tuße nach Hause.

Es ist begreiflich, daß dieser Vorfall im Orte sowohl, als auch namentlich bei Piftorius, großen Gindruck machte, und der Ge= meinde Liebe zu ihm ging fo weit, daß fie ihn aus ihren geringen Mitteln als Caplan und Lector neben ihrem Prediger besolben wollten. Ja felbft burch eine annehmbare Beirath bachten fie für ihn zu sorgen. Aber dies hatte wohl Gichtel'n allein wegge= trieben. Dazu kam plöglich noch vor Ausgang bes Jahres 1665 ein Brief mit einem Wechsel an ihn, der ihm eine Rechtscommis= fion in Wien übertrug, und er fonnte es um fo weniger ausschla= gen, da die Sache ein But seines Freundes v. Welt betraf. Auf biefe Weife murbe er gang unerwartet aus feinem außerlich arm= lichen Leben in Gersbach in eine glänzende Lage, ja in noch viel glänzendere Versuchungen in der Raiserstadt versett. Befannte nämlich aus Speyer waren es, die Gichtel in Wien traf und von benen er dem Raiferlichen Sofe empfohlen ward. Man trug ihm eine Secretariatsftelle bei ber Gefandtichaft an, welche nach Mailand geben follte, die Infantin Margaretha Theresia, Phi= lipp's IV. von Spanien Tochter, Raifer Leopold's fünftige Ge=

mahlin, abzuholen, mit welcher Stelle ihm freie Tafel, eine Rutsche mit sechs Pferden, und ein wöchentlicher Gehalt von 100 ober 200 Dutaten 1) (??) verheißen wurde. Die Juden wollten ihn für die Sache ihres falschen Meffias Sabbatei Safi, die Ratholiken für ihre Rirche unter großen Anerbietungen gewinnen. Er wies Alles jurud. Bor vielen Sunderten, meinte Gichtel, die geschickter ge= wefen, als er, sei ihm bas begegnet, weil ber Weltgeift etwas gang Besonderes in ihm muffe entbeckt haben, das ihm felbft verborgen geblieben fei. Auch fpater lehnte er Antrage zu bedeutenden Stellen, die ihm von anderen Sofen gemacht wurden, ab. "Gott habe ihn bereits in seinen himmlischen Weinberg angenommen und gedungen", war die Antwort. Go ichenkte er auch, als die Stadt Regensburg, aufmerkfam geworden auf den vom Sofe fo begunftigten Mann, ihm den Rest des väterlichen Bermögens, das doch noch 4000 Rthlr. betrug, zur Disposition stellte, die gange Summe seiner altesten Schwefter. Ihr Mann verarmte tropbem, und bas war nicht Gich = tel's Schuld. Sätte er nun blos Glang und Reichthum verschmäht, und den Lohn geringer Arbeit gesucht, fo möchte man ihn preisen. Aber er hing bes Diogenes Mantel um, und fuchte seinen Glanz in felbsterwählter Armuth. Und als nachher fein Bruder in Breslau abbrannte, feine betagte Mutter feiner Unterftütung "zum hoch= ften nöthig hatte", ba konnte er, bem Gott fo reiche Gaben gegeben, ihnen nicht helfen, weil er, nicht in göttlicher Führung, sondern aus eigenem Belieben bas Pfund vergraben hatte, bas Gott mit irdischen Gutern zum Frommen Underer hatte fegnen konnen. Gich= tel suchte die Selbstverläugnung in der Verläugnung äußeren Be= figthums, die Gelbftsucht innerer Gitelfeit, mit ber er jenes außer= lich Werk erstrebte, ward er nicht gewahr. Er trug die Außenwerke ab, und den Feind innerhalb der Befte ließ er ruhig schlummern. Das ward ihm zum Falle.

Gegen die Bersuchung gemeiner Luste, die er in Wien öfter

<sup>1)</sup> So fagt wenigstens Gichtel felbft, Br. v. Jul. 1700. Th. VI. S. 3295.

zu bestehen hatte, bewies er sich übrigens, wie immer, ftark. Und als seine Commission beendigt war, und er das Rittergut in Kroa= tien im Namen seines Committenten in Befit genommen hatte, legte er seine sammtnen und seidenen Rleider ab, zog einen ledernen Roller an und trat wieder feine Irrfahrt nach Weften an. Dies war im Jahre 1666. Nicht geringen Leiden ging er entgegen; hatte er fie nur als Warnung betrachtet und benütt, wie fie es wohl haben sein sollen. Er wendete fich nämlich wieder nach 3woll zu Breckling, wo er im Januar des Jahres 1667 anlangte. Bredling benutte fogleich seine Dienste, nicht nur indem er ihn gum Caplan und Borfanger, sondern auch gut feinem Dienftboten machte, der ihm fochen, waschen und betten mußte und dafür nur gemeine Roft empfing, die er, ber Berr, verschmähte. Bie Bredling bazu fam, Gichtel'n so zu behandeln, ift nicht begreiflich, wenigstens scheint etwas Anderes noch als gewöhnlicher Egoismus ihn zu foldem Berfahren bestimmt zu haben. Dem fei wie ihm wolle, Gichtel unterwarf fich geduldig der unwürdigen Behand= lung, ja, ba Bredling in Streit mit feiner Gemeinbe gefommen war, und das Confiftorium zu Amfterdam, unter welchem 3woll, obichon Reichsstadt, als Stadt der Proving Dbernffel ftand, nicht nur in der Sache nicht entschied, sondern Bredlingen, gegen ben es seiner früheren Sändel wegen ein schlimmes Vorurtheil gefaßt hatte, seines Amtes zu entsepen suchte, fandte Gichtel einen Auf= fat an das Confiftorium (ben 5. October 1667), in welchem er Brecklingen gegen das Confistorium und die Obrigfeit in 3woll vertheidigte, und auf baldige Entscheidung ber Streitsache brang. Gleich auf dieses Schreiben ließ ihn das Confiftorium feftsegen, und als er freigelaffen einen zweiten Brief gleichen Inhalts an dasselbe ergeben ließ, brachte ihn abermals die Behörde in 3woll auf Ansuchen ber Amfterdamer geiftlichen Behörde in's Gefängniß. Der Präfident des Confistoriums, Floris Bischer, felbst fam als Bevollmächtigter nach 3woll, sowohl die Absetzung Breckling's als die Bestrafung Gichtel's durchzusepen. Dies gelang ihm auch,

nicht ohne Anwendung unwürdiger Mittel, wie Gichtel's Biograph wiffen will. Die ftrengfte Untersuchung wurde gegen Gichtel ein= geleitet. Da er seine Beschwerbe nicht von Bredling hatte unter= zeichnen laffen, konnte man feinen Schritt um fo leichter als un= berufene Ginmischung, ja als Berletung ber Würde ber oberften geiftlichen Beborde betrachten. Wie weit die Form ber geftellten Beschwerde den Amfterdamern etwa einen rechtlichen Grund gum Inquiriren gab, wiffen wir nicht zu fagen. Die Briefe an bas Confistorium, die Gichtel nachmals im Jahre 1668 zu Rampen drucken ließ, find uns nie zu Geficht gekommen. In diefer Druckschrift wollte er jedoch auch erweisen: daß er ausdrücklichen Befehl von Gott gehabt habe, Jene vor fein Gericht zu citiren, woraus man auf die Art ber Beschwerbestellung wenigstens im Allgemeinen ichließen fann'). Genug, wären auch rechtliche Gründe zu einer obrigkeitlichen Ahndung vorhanden gewesen, fo ift ihre Strenge und Barte boch nimmermehr zu rechtfertigen. Wollte er aussagen, baß er nicht bei fich selbst gewesen, als er feine Schrift geschrieben, so sollte ihm die Strafe erlaffen sein. Als er sich aber weigerte, ward das Urtheil über ihn gefällt, das ihn auf 25 Jahre aus 3woll und ber ganzen Proving Dberuffel verbannte. Bevor ihn aber zwei Stadtfnechte zur Stadt hinausführten, mußte er noch an bem Pranger fteben, wo der Genker ihm feine Schrift in's Geficht ichlug, fie verbrannte, und ihm das Schwert, mit dem fie ihn bedroht hatten, vor die Augen legte. Dies geschah den 6. März des Jahres 1668. Bredling wurde auch nachher abgesett. Gichtel wandte sich aber zuerst nach Rampen zu einem Freunde von ihm, dem Prediger Charias2), den später ebenfalls das Loos der Absetzung traf, und

<sup>1)</sup> Hieher gehört auch die Stelle aus einem Briefe an Ueberfeld vom 6. December 1700: Als ich Anno 1667 bei Breckling eingezogen, hat er stark an mir gearbeitet, mich in seinem Feuer anzuzünden; worin ich aber unschuldig und deswegen durch die Bannissrung von ihm bin geschieden worden, und nach Amsters dam gekommen, da ich dann nüchtern worden.

<sup>2)</sup> Bon Charias gibt Breckling furze Notiz in feiner Relation von Zen-

zog nach kurzem Aufenthalt bei demselben in die Stadt Amsterdam, wo er nun bis zum Ende seines Lebens blieb. Seinen Freund Charias nahm er nachher bei sich auf, von Breckling jedoch sagte er sich los, und gestattete ihm, als er nach seiner Vertreibung vom Predigtamte ebenfalls zu Gichtel sich flüchten wollte, nur ein Nachtlager, was Brecklingen nun ebenfalls zu einem heftigen Gegner Gichtel's machte.

Durch so viel äußere Leiden hatte Gichtel bis jest gehen müssen. Ein einfältiger Christ hätte auch in ihnen etwas Verdienstes erkannt, und bei äußerer Ansechtung nicht auf seine innere Vorstrefflichkeit, sondern auf die Gnade Christi gebaut. Anders Gichstel. Wie jener Mystiker Bromley seinen Trost auf dem Sterbebette darinnen zu finden glaubte: daß er ein seiner Erleuchtung gemäßes Leben geführt habe, und deshalb sein Gewissen vollkommen ruhig sei, so freute sich auch Gichtel seiner Leiden und sagte: Man könnte, Gott Lob, von ihm nichts Böses sagen. Sein in Gott verborgenes Leben und sein Märtyrerthum bewunderte er, statt daß er an die Brust geschlagen, und nichts als Gottes unversdiente Langmuth bewundert hätte. Weil er als Reiner zu leiden sich einbildete, ward ihm auch die Frucht des Leidens zu einer unsreinen und vergifteten.

4. Gichtel in Amsterdam. Visionen, Seine Ansichten von der heiligen Schrift und Gott in uns; von der Kirche und dem Sacrament.
Sein geistlicher Hochmuth.

Wir kommen nun zu der Lebensepoche Gichtel's, die an sich selbst die geeignetste ist, von seinem äußeren Leben weg uns mehr auf die Gestaltung seines innern blicken zu lassen. Die Stürme waren vorüber gezogen; aber in unthätiger Stille entwickelte sich ihre schlimme Nachwirkung nur um so schneller, und sicherer. Der

gen ber Wahrheit im 17. Jahrhundert, Nr. 14. Bei Arnold R. u. R. H. IV. 3, 18. S. 762.

Hendete ihn über sich selbst, und seine natürliche Gereiztheit hielt er für Erregungen des Geistes. Das göttliche Wort und seine Kraft däuchte ihm viel zu gewöhnlich, darum lauschte und baute er auf besondere Erleuchtungen.

Gleich in den Anfang feines Aufenthalts zu Amfterdam fest fein Biograph, nach brieflichen Aeugerungen Gichtel's, den An= fang einer besonderen Aufregung seines Gemuths, die, wenn nicht Gichtel durch spätere Deutung selbst ihre ursprüngliche Gestalt verwischt hat, als Ausbruch lang gehegter Irrthumer, wie als Grundlage der gangen Reihe fpaterer Berirrungen merkwürdig ift. Wir erzählen so viel als möglich mit den eigenen Worten des Berichterftatters. Er war eines Abends nach Sause gegangen und hatte wieder im Gebete Chrifto Beift, Geele und Leib zum Pfande gegeben mit dem feften Borfat, lieber fein Leben zu laffen, als von ihm in Lieb oder Leid zu weichen. Da kamen ihm die Worte Pauli in den Mund (Rom. 9, 3): Ich wünschte verbannt zu sein für meine Brüder, und faum hatte er es gesprochen, so fiel auch, heißt es, ein sehr fanfter, lieblicher Strahl in feine Seele. Er hielt dies (denn in Nachahmung apostolischer Worte und Handlun= gen gefiel er fich ungemein) für ein Zeichen der gnädigen Unnahme feines Opfers, und legte nun feine Seele für alle Menschen, Juden, Türken und Seiden in Chrifti Blut und Tod als Opfer bar. Darauf ward seine Seele mit Gott wesentlich vereinigt; benn als eine runde, feurig flammende Rugel, wie fie J. Böhme im umgewandten Auge der Seele beschreibt (§. 10; er hatte damals Böhme noch nicht gelesen), wurde fie mit dem ganzen Leibe wie zusammengerollt, und in Gottes majestätisches Wunderauge ohne Ende eingetaucht, wo sie schwamm u. f. w. u. s. w. Dies wieder= holte sich fünfmal in fünf Tagen, wenn er nämlich Abends betete, nacheinander, wodurch feine Geele gang Flamme murde, und fein Inwendiges aus seinen Augen herausstrahlete, so daß er faft mit Enoch aus diesem äußeren in's innere Leben genommen und ein=

geschlungen zu werden gedachte, hatte nicht Gott Anderes mit ihm vorgehabt. Go war es auch etwas Neues, daß er jest Gott wefent= lich als lautere Liebe erkannte, während er vorher fich den Bater nur als Born gedacht, auch nicht unmittelbar zum Bater, fondern nur zu Chriftus hatte beten konnen. In folder außerordentlichen Stimmung will er nun zwei ganzer Jahre verlebt haben. Rur zwei Stunden schlief er des Nachts, die übrige Zeit brachte er im Gebete gu. Aber bafur hatte er auch die feltfamften Erscheinungen. Säufig war es, daß Engel zu ihm tamen und mit seinen Saaren spielten, selbst am Tage. Gin ander Mal murde er wieder hinauf in ihre Chore geführt, wo er fich ihre Namen aufzeichnen wollte, was man ihm aber verwehrte. Auch ward ihm dabei gesagt, daß er durch das Engelische Licht hindurchdringen, und in den Ursprung selbst eingehen müßte. Go ward er also wirklich in den dritten Himmel erhoben, ob er im Leibe dabei gewesen, wußte er nicht. Aber wie in den Simmel, so führte Gott ihn auch in die Solle, und zeigte ihm der Geifter Unterschied, ebenso die Feuergeifter, Metallgeifter und Luftgeifter biefer creaturlichen Welt, mit ihrer Macht, Wirfung, Regiment, Geftalt und Farbe, die eine unglaub= liche Majestät präsentiren foll.

Bu bemerken ist, was erzählt wird, daß Gichtel sehr Mühe gehabt habe, dies zu verstehen, weil er damals ohne allen Weg-weiser war; als er aber nach einiger Zeit Böhme's Schriften in die Hände bekam und die drei Principien und sieben Naturen erkennen lernte, sei ihm das Verständniß auch der tiefsten, göttlichen Verborgenheit aufgeschlossen worden. Zu den neuen Eröffnungen gehörte denn die Entdeckung des Melchisedekischen Priesteramtes, das er, wie wir nachher sehen werden, zum Mittelpunkte seiner Meinungen machte, ferner daß Gott sich jest ein Bethaus aus allen Völkern und Zungen errichten wolle, daß die Zeit des Kampfes zwischen Michael und dem Drachen bereits eingetreten sei, und daß der Ruf an ihn erginge: Du wirst mit dem Drachen (Apokal. 12.) kämpfen müssen.

Um aber zu begreifen, mit welcher Leichtigkeit grabe Gichtel Bifionen und Abenteuerlichfeiten aller Art erleben fonnte, muffen wir einige Buge bes bis zur Lächerlichkeit gesteigerten Sochmuths gleich jest anführen, mit welchen er noch in seinen spätesten Sahren das Unbedeutenofte außer oder an ihm als die geheimnifvolle Spur übernatürlicher Kräfte verfolgte, und sich als Mittelpunkt aller Diefer Anftrengungen mit Behagen betrachtete. Bom 28. September 1708 3. B. ichreibt er an Ueberfeld, seinen vertrautesten Freund, daß ber Satan aus seinem Innern wieder ausgestoßen fei, und mit allem feinen Erheben nichts mehr habe thun können "als eine Sputerei mit einer großen Ratte, die in feiner Rammer verschloffen gewesen, anrichten, welche solche Actiones gemachet, daß man recht verlegen worden, weil man's eher von einem Geift, als einer Ratte follte vermuthen fonnen". Sie habe ihn nicht allein baburch in ber Nachtrube gestört, sondern ihn endlich gezwungen, aufzusteben und ein Licht zu schlagen, worauf die Ratte fich in seinen Unter= hosen verborgen habe, bis fie endlich von ihm am Morgen sei auf= gejagt, gefangen und getöbtet worden. "Go fei es alfo nicht allein Diefer Ratte Spuferei, fondern des Bornfürsten Grimm gemesen, der eine angftliche Bitterfeit in feinem Gemuthe aufgeregt, daß er habe feiner Ruhe genießen fonnen". Gin anderes Mal hatte er Babnweh. Woher diefes? Er forscht tiefer und immer tiefer in feinem Beifte nach, und fiehe da fteigen endlich "im Fenercentro" die Geifter zweier seiner Freunde auf, "die in großer Demuth da lagen" und von denen er merkte, daß fie durch ihn wollten "in die himmlische Jungfrau eingeboren werden", d. h. daß fie durch seine Bermittelung zur Ginigung mit der wesentlichen Weisheit gu fommen wünschten. Nach langem Ringen im Gebet fei dies auch endlich von der Jungfrau gewährt worden, er habe fie "in seinen brüderlichen Liebewillen adoptiren dürfen", und nun sei auch der Bahnschmerz vorbei gewesen (f. Br. an Ueberfeld vom 13. Jan. 1709).

Aus dem Wenigen, was wir bis jest angeführt haben, wird flar sein, daß die entsetlichen Verirrungen Gichtel's unmöglich

mit einer richtigen Erkenntniß vom Worte Gottes und unserem Verhältnisse zu ihm bestehen konnten. Von diesem Punkte aus war allein der Weg zu jedem Irrthum geöffnet.

Die Schrift stand gar nicht als die ewige göttliche Wahrheit über Gichtel, er beugte sich nicht unter sie, sondern sprang nach Belieben mit ihr um, und machte eine subjective sogenannte Ersteuchtung zur Norm, nach welcher er dolmetschen zu dürfen glaubte. "Ich achte", schreibt er an Georg Vechtmann (14. Nov. 1699), "die heilige Schrift als unsere normam sidei et vitae sehr hoch; allein sie muß unter dem Lehrmeister sein und diesem keine Negel des Verstandes vorschreiben; denn wir verstehen ohne den heiligen Geist gar nichts, wissen auch nicht eins, was wir bitten sollen, das Gott angenehm wäre, wenn er nicht Worte in unseren Mund leget".

Von diefer Sohe eigener Erleuchtung aus verlor auch für Gich = tel die Bibel ihre Kraft. "Ich konnte auf die heilige Schrift mich nicht verlaffen", beißt es in einem Briefe vom Jahre 1697, "bis Gott im Geift von Angeficht zu Angeficht erschienen und Mund zu Mund meiner Vorforge mich verfichert hat". "Die außere Bi= bel", sagt er anderswo, "war mir zu schwach; ich konnte wegen ber vielen Auslegungen und Verdrehungen mich barauf nicht betrauen; mich hat nichts erquiden fonnen, und fann meine Geele noch nichts fättigen, als allein nur Gott in mir felbft im innern Grund, welches ist Jesus in uns. Ich habe meine Imagination nie weiter geben laffen, Gott an feinem Orte gesuchet, gefunden, angebetet ober geehrt, als in mir felbft. Ich achte außer mir nichts, gebe alles in den Tod, und halte mich allein an den innern Gott in mir". Daber fummert es Gichtel'n gar nicht, daß feine Saupt= lehre, das Melchisedefische Priefterthum, in der Schrift nicht begründet ift; ja er nennt es grade beswegen: "eine theure Gnade Gottes, ein foldes Geheimniß verfteben zu lernen, von beffen Urftand in der Schrift boch nichts Gründliches gemelbet werde" (d. d. 13. Juni 1702. Theof. Genbichr. Th. 1, G. 421). Denn, meinte Gichtel, "die selbst im inneren Centro ausgeborene Erstenntniß ist die sicherste", und die rechte Erkenntniß, ja den Grund derselben, Gott selbst, habe jeder Mensch in sich, er dürse nur in sich hineingehen und suchen. "Mir hat Gott", schrieb er 1676 an eine fürstliche Person, "noch den Reichthum seiner Gnade eröffnet, wie Gottes Reich in meiner Seele war, da ich in meiner Mutter Leibe verschlossen lag, und bin gar gewiß, wie jeder Mensch (Inde, Türke, Heide oder wie man Namen gibt) sollte es in seiner Seele sinden, wo er nur mit Ernst darnach graben und in sich suchen möchte". Und in einem Briese von 1696 heißt es: "Das ersleuchtete Gemüth kann in keinem menschlichen Wort ruhen; es gehet immer auf's Centrum, und forschet in sich im Lichte der Natur nach dem Grund, welcher Gott selbst ift, und was es darinnen nicht gegründet sindet, das lässet es als eine gute Meinung fahren, und ruhet in Gott".

Mit dieser Meinung von bem in jedem natürlichen Menschen verborgenen Reiche Gottes war nothwendig auch die andere gepaart, welche Worte und Wirkung der Gnade zu einem blogen Werke eingeborener Rräfte verfümmert. "Wir muffen nicht auf Kräfte von Außen warten", schreibt er an Jemanden im April 1699, "fie liegen alle schon in der Geele und muffen nur durch den Streit erweckt werden". Der Apostel schreibt: Gott ift es, ber in euch wirket beide das Wollen und das Vollbringen, und: wir find nicht tüchtig, von uns felber etwas zu benken als von uns felber, fon= bern daß wir tüchtig find, ift von Gott. Bei Gichtel heißt es bagegen anderwärts (Brief an Jones Wider vom 3. März 1699): "Der Glaube liegt ichon in der Geelen Grund eingefäet, diefem fommt Chriftus alsbald zu Gulfe; benn die Gaben und Kräfte Gottes liegen alle in der Seele verborgen, als ein Samen im Ader, und liegt nur baran, daß wir mit ernftem Gebet banach graben und solche aufweden". Daß diese gang verkehrte Innerlich= feit, mit welcher Gichtel nur in fich suchte, grub und leider fand, wenn fie ichon fo febr bem geoffenbarten Worte und ber unermeß=

lichen, freien Onabe Gottes überall abbrach, auch die rechte Unerfennung der äußeren Gnadenmittel werde aufgehoben haben, konnte man mit Recht von vorn berein vermuthen. Wahrhaft hochmuthig lauten die Worte, die er an eine Erulantin in dem Jahre seiner Berbannung aus Zwoll schrieb: "Ich bin selbst in mir im innerften Grund die Mutter Jesu; benn wenn ich Jesum nicht in mir ge= boren, in Glementen und außeren Wesen finde ich ihn nicht, habe also die wahre Mutter, die Rirche, in mir". Mit den driftlichen Confessionen ift er schnell fertig. "Die papstische, lutherische ober wes Secten es find, werden im Johanne die hure, so auf'm Thier reitet, genannt", heißt es in bemfelben Briefe. Und wie er vom heutigen Predigtamte fagt, daß es durchaus nicht Gottes Ordnung fei, daß alle Wiedergeborene fonigliche Priefter und Geiftliche waren, nicht der lange Stab (Br. vom 13. Nov. 1703), so äußert er fich über die lutherische Kirche besonders hie und da sehr bitter. "Die Augsburgische Confession hindert ben Geift Gottes", fagt er in einem Briefe vom 5. Märg 1700, "und fo lange ein Gemuth an einer äußerlichen Religion hanget, fann es nicht zur Philadelphischen Liebesgemeinschaft durchbrechen; benn es betet bas Thier an". Gichtel findet aber auch noch überhaupt: "man sei zur Zeit der Reformation mit Abbrechung bes Papftthums vergnügt gewesen und habe nichts Befferes an die Stelle gefest" (Brief vom 4. Jan. 1697), und besonders ift es auch die evangelische Lehre von der Rechtfertigung, von Euther fo bestimmt hervorgehoben, die Gich = tel'n febr viel Anftoß gibt, fo daß er zu sagen fich nicht entblödet: "Enther hat einen Mittelweg gebahnt, darauf man zwar ohne Streit fich eine Seligkeit eingebildet und die Buhörer in eine fleisch= liche Sicherheit gebracht, daß man nun Chrifti Rreuz für lauter Thorheit achtet und die, so von dem gemeinen Weg der Weltkinder ein wenig abweichen, verfolgt, verkepert und verdammt" (Brief vom Jahre 1702). Nur Eines kann man bier zu Gichtel's Entschuldigung fagen: daß er über Euther urtheilte, ohne ihn zu fennen, und ihn und die evangelische Lehre nach dem Buftande der Rirche

seiner Zeit bemaß. Auf Gichtel's eigene Meinung über diesen Punkt kommen wir später.

MIS Gichtel nach Amfterdam fam, fand er bort einen alten Prediger seiner Bekanntschaft, herrmann Jungius, der in Monidendamm, ein paar Stunden von Amfterdam, angeftellt war. Diefer Mann brachte es nun durch vieles Unhalten dabin, daß er in seiner Gemeinde zweimal das Abendmahl genoß. Allein, wie Gichtel's Biograph nach mehreren Stellen in feinen Briefen er= gablt, er nahm bei fleißiger Ginkehr mahr, daß Gott fich aus bem Mengeren entzogen, und ihn falt, unempfindlich und fraftlos fteben laffen, daß er mit Schaben wieder nach Sause gefommen u. f. w. Statt daß diese betrübende Erfahrung Bichtel'n auf seinen innern Buftand aufmertfam gemacht hatte, ftatt daß er befümmert, befturgt geworden ware, dachte er gar nicht baran, diese troftlose Entbedung auf seine Rechnung zu nehmen, sondern vielmehr "er eröffnete dem Prediger und ftellte ihm vor, daß er zwar fein Berächter der Ordnung jei, sondern nur bemerke, daß folder äußere Gebrauch eben sowohl ein Zeichen des Thieres und der hure fei, daraus fich Gott entzogen, und er daffelbe also mit der Gemeinde ferner nicht mehr genießen fonne". Und seit der Zeit ging er nie weder gur Rirche, noch jum Abendmahl. Wir haben einen merkwürdigen Brief Gichtel's vom Jahre 1675, wo er fich über Exorcismus, Taufe und Abendmahl äußert, den unnöthigen Streit der zwei Confessionen bervorbebt und eine Ausgleichung für fehr leicht möglich erachtet, besonders aber an dem Migbrauch bes Abendmahls, als eines äußerlichen Werfes, von dem man Geligfeit erwarte, ohne Chrift durch innere lebendige Erfahrung zu fein, Anftog nimmt. Go recht er nun in dieser Beziehung hatte, so falsch mar es, die Sache sammt bem Migbrauch zu verwerfen. Ja, er scheut fich nicht zu fagen: "Daß folche Glieder, die in fich Jesum lebendig empfänden und schmeckten, mit den Thier=Teufeln (d. i. die halb thierisch oder teuflisch leben) nicht mehr das Brodt brechen und des Herrn Blut gemein machen wollten" (Brief vom 15. Juni 1697). Und höchstens wie eine

Concession lauten die Worte: "Um der Schwachen Einfalt willen aber sage ich dieses: wer Christi Tempel in seinem Herzen mit in die steinerne Kirche trägt, was mag ihm das Aeußerliche schaden?" Sonst aber sagt er: "Ich wünschte, alle Menschen träten zu mir und wären wie ich, es sollte wohl besser in der Welt gehen". (Br. an Mart. John vom 18. Februar 1699.)

5. Armuth Christi. Beten ohne Arbeiten. Seine Ansicht über den Fall Adam's und das Wesen der Selbstverläugnung. Verachtung des Wissens; Hochachtung der Speculation. Das Böse und die Materie. Ehelosigkeit.

Bahrend ber erften Beit seines Aufenthalts zu Amfterdam hatten sich die Hausgenoffen Gichtel's, Charias und ein ge= wiffer Soffmann, entschloffen, ihren Unterhalt durch Ueberfegen und Correcturen zu suchen, wozu ihnen die Befanntschaft mit einem Antiquar Namens Banfen behülflich war, von welchem Gichtel das Anerbieten erhalten hatte, für diesen Zweck ihn bei der berühmten Blaem'ichen Buchdruckerei einzuführen. Gichtel zwar ichlug es ab mit der Aeußerung, er wolle erft Gottes Willen erwarten, ob er hier ober an einem anderen Orte feine Dienfte brauchen wolle. Aber als jene das Anerbieten benutten, schloß er fich nicht aus, fondern übersette auch mit, und da er hierin fich geschickt erwies, fehlte es nicht an Arbeit und Berdienft, obwohl das Geld nie gu= reichen wollte. Dies fand nun Gichtel gang in der Dronung, benn er glaubte nicht, von Arbeit Segen erwarten zu durfen. Und wenn dann außerordentliche Gulfe nach feinem Gebete um diefelbe fam, fo brauchte er dies als einen Beweis für feine Sausgenoffen, daß seine theosophische Praxis beffer als ihre Theologie ware.

Daß Gichtel's Leben nicht arm an solchen unerwarteten Zeischen göttlicher Fürsorge war, haben wir allerdings schon gesehen. Auch bei seiner Ankunft in Amsterdam erfuhr er sie. Denn als er schon am ersten Tage seine ganze Baarschaft bis auf wenige Stüber hatte für Lebensbedürfniffe ausgeben muffen, und nun ohne Geld, ohne Freunde, in fremder Stadt feine Roth Gott flagte, ward ihm ichon des anderen Morgens Gulfe gesendet. Gin ihm unbekannter Mann, der von ihm früher mochte gehört haben, trat berein und legte ihm 6 Dictthaler auf die Bettbecke, und ging mit freundlichem Gruße wieder fort. Aber nicht zu läugnen ift, daß diese Gute Gottes von Gichtel'n wie auf Muthwillen gezogen wurde. Denn hatte er zuerft eine Wohnung fich fur 9 Groschen wöchentlich gemiethet, fo glaubte er auch jest, nach erhaltener Gulfe, ohne Weiteres fich ein Säuschen um 32 Rthlr. jährliche Miethe aussuchen zu durfen. Denn er meinte: ein rechter Streiter Chrifti lebe in unabläffigem Gebete, und werde "zu außerlichen Brodtfünften gang inhabil gemacht; ber innere Brodthunger, wie er fich ausdrückt, dringe immer vor und trete ben Brodthunger bes Natur= lebens zu Boben, in welchem Falle Gott bann bem Geiftleben gu Gulfe fommen und die Reichen bewegen muffe, folden Streitern Gutes zu thun". Und für Gichtel war nicht gesagt: fo Jemand nicht will arbeiten, ber foll auch nicht effen (2 Theff. 3, 10-12); fondern hielt man ihm diese Stelle vor, jo fagte er mit der Go= phistif der Bibelverdrehung, die jenen Leuten eigen ift, entweder: es stehe in unserer Macht nicht, benn es heiße, fie sollen Alle von Gott gelehrt fein (!), ober: man benebele fich mit Pauli Worten und verstehe bas Myfterium ber Armuth nicht (Br. vom 17. Juli 1708), und lebe nicht des allerheiligften Glaubens, in welchem man vom verbo Domini (bem innerlichen Worte) mit Begierde und hunger effe u. f. w. 1) Die Armuth Chrifti, pflegte er zu fagen,

<sup>1)</sup> Dieser allerheiligste Glaube ist die fünfte der sieben Glaubensstusen, deren der Berfasser von Gichtel's Lebenslauf, indem er verschiedene Aeußerungen Gichstel's sustematisirend zusammenstellt, gedenkt. Noch tieser, heißt es dort, ist sünftens der Glaube, der im ewigen Grunde mit dem Worte Gottes schafft und bildet und Speise wirkt, die nicht vergänglich ist, da Gott mit dem himmlischen Manna das änsere Brot gibt.

ift der erfte Trapp des engen Weges, und wer vom Altar leben will, darf nicht von seiner Sande Arbeit leben. Das Gegentheil nannte er am irdischen Mammon hängen, und fo lange man bies thue, fonne man nicht glauben, weil ber Glaube ichaffe, ba nichts geschaffen ift (Br. vom 26. Juli 1697). Daher arbeitete auch Gich = tel nach dem Tobe seiner Sausgenoffen, des Predigers Charias (im Jahre 1673) und Soffmann's (im Jahre 1677) gar nichts mehr, sondern ergab sich, wie fie das nannten, ganglich in ben Willen Gottes, und ließ fich von fremden Wohlthatern ernähren. Und wie er dies felbst that, so rieth er auch seinen Freunden, weder ein Handwerk zu lernen, noch felbst durch Information ber Rinder fich Unterhalt zu verschaffen (f. Br. vom 16. Aug. 1697 und 26. Det. 1700 u. A.); denn wenn Gott die Seele ganglich ergreife, und in feinen Weinberg führe, wurde man weber bas Gine noch bas Unbere zu thun bequem fein'). Die Welt aber, fagt er anderwärts, ist nicht werth, das Mysterium der Armuth Christi zu wiffen: maßen ich's auch allezeit verborgen gehalten, und leiden muffen, daß es wider meinen Willen durch meine Mitzweige ift aufgedectt und ichandlich verachtet worden. Diese Gelbstverläugnung und eigenerwählte Seiligkeit in Entäußerung von allem Irdischen bing mit seiner Meinung von der Art des Falles Adam's zusammen. Der Gedanke "weil Abam in eine Annehmlichkeit bes Irdischen eingegangen, ift Chriftus baraus gewichen, und hat in biefer Welt nichts Gigenes beseffen, auch nur die Nachfolge gelehrt", fehrt in seinen Briefen oft und weiter ausgeführt wieder2). Nach Gichtel

<sup>1)</sup> Gegen die Ansicht Gichtel's von Arbeit und arbeitslosem Glauben ist zum Theil die 1724, 4., in Leipzig erschienene trefsliche Epistola des Jo. Fr. Buddens gerichtet, die man vergleiche.

<sup>2)</sup> S. Th. V. Br. 131. S. 3754. So heißt es in einem Briefe an Jo. Fr. Schultze vom 16. August 1707: Es ist offenbar, daß Adam uns in die Begierde der Irdigkeit eingeführet, weswegen wir sterben müssen. Christus hergegen hat uns mit seiner Berläugnung des Irdischen aus der irdischen Sucht ausgeführet, und die Berläugnung durch sein Blut besestigt, daß, Amen, Niemand, er mag so gesehrt sein

hatte man nicht fagen burfen: die Gunde, fondern: bas Irbifche ift der Leute Berderben, denn alle Berührung mit Dingen, die nicht an fich geiftlich find, bauchte ihm bem innern Leben zu wider= ftreiten, als ob bas Sichtbare nicht auch ein Bert ber Banbe Gottes, und die Ordnung natürlicher Verhältniffe nicht göttliche Ordnung ware. Go gehörten nach Gichtel felbst die Freundschaftsbande bes Blutes zu dem, mas man, wie allen irdischen Besit, verläugnen muffe, um los und ledig und von Allem frei zu fein, woran ber Weltgeift uns noch festhalten fonnte (Br. vom 27. September 1702. Th. VI, S. 1618). Rein Wunder ift bemnach, daß er die Mufit, welche ihn noch in der erften Zeit manchmal erquickt hatte, indem er Abends zu seinem Rlaviford ein geiftliches Lied sang, endlich auch "durch den Tod Chrifti führte, daß fie ihm aus der Sinnlich= feit wegfiel, und nachmals lieber im Geifte eine ftille Sarmonie machte", damit er nur nichts mehr mit der "äußeren Musik" zu thun habe. Daß er in ber Berläugnung alles Meußeren doch ge= wiffe Schranken fannte, aber auch, wie er dies besonders gut ver= ftand, vollfommen genügende Erflärung von deren geiftlichen Noth= wendigkeit bereit hatte, beweift folgender Bug. Er hatte anfangs viel gefaftet, um die nöthige Stimmung für bas Gebet zu erhalten. Allein er fand, "daß dies nicht beffere, fondern nur die Natur irritire und grimmig mache, fo daß man nicht einer Mücke Saufen ertragen könne, was dem Werke Gottes mehr hinderlich als forder= lich sei". Er fastete nun nicht mehr. Dagegen nahm er jest öfter zwei Mahlzeiten statt einer zu sich, ohne daß es ihn beschwerte, wobei er sogleich die Bemerkung machte: "daß wenn der hunger der Seele in der Liebe Jesu groß wäre, auch des äußeren Menschen Appetit nach der Speise machse".

Zu den unnüßen äußeren Dingen rechnete er natürlich alles Wiffen. Er verachte zwar die Gelehrtheit nicht, fagte er, denn er habe von diesem Stoff auch ein Kleid an, aber daß die Memorie

als er will, sein Discipul sein kann, er verlängne sich denn selbst mit allem Irdisschen. Besonders vgl. noch Th. V. Br. 22. S. 3250.

in äußeren Wiffenschaften schwach werde, erführen alle Nachfolger Chrifti: ber Dagon fonne bei ber Bundeslade nicht befteben; folle Chriftus allein in dem Gedachtniß leben und fixiret werden, fo muffe alles andere Wiffen weg. Damit tröftet er auch einen Freund, ber über schwaches Gedächtniß flagt. Wenn ihr's, lieber Bruber, schreibt er, gründlich verftundet, solltet ihr euch beswegen nicht be= flagen; denn weil wir den Jesum crucifixum in der Memorie halten muffen, fo fann barinnen nichts bestehen. Und in einem Briefe vom 15. Septbr. 1699 heißt es: Die Gelehrtheit herrichet wohl mit ihrem vernünftigen Studiren und suchet alle Mufterien Gottes in der Sobe, als im Geftirne; allein fie fpricht feine Rraft, fondern nur Wiffen aus, und ift wie eine Gactpfeife, welche ber Pfeifer aufblasen muß, foll fie tonen und schallen. Daß Gichtel hiemit nicht den Migbrauch der Gelehrsamkeit, sondern fie felbst meinte, und wie er wahrhafte Chriften eben um ihrer allein willen migachtete, beweift am beutlichften eine Stelle bes ichon früher an= geführten Briefes vom 5. Marg 1701, wo er über Gpener fagt: "Seine Episteln wollte er wohl lesen, ware die Zeit nicht so furz; er wiffe aber ichon vorbin, daß Spener bas malum hujus saeculi, die boje Beit, weder heben, noch Babel beilen werde, barum fei ihm wenig daran gelegen. Seidnische Gelehrtheit wolle es nicht thun". Wir fennen Gpener's heidnische Gelehrtheit. Gich= tel'n fonnte freilich weder Spener's Ernft für wahre Wiffenschaft, noch seine evangelische Rüchternheit, Demuth und Ginfalt behagen 1).

<sup>1)</sup> Wir verweisen, was Spener'n betrifft, hier abermals auf seinen treffslichen Brief an Breckling in den Unsch. Nachr. vom Jahre 1718, und heben nur eine Stelle, S. 376 ff., heraus. Er hat dort nämlich zuvor vom Nutzen der Sprachsstudien, des Studiums der Geschichte, der Philosophie u. s. w. für den Theologen gesprochen, und fährt nun sort: Nur daß man das Nöthigste am meisten treibe, und die Auditores dahin anweise, daß sie wahrhaftig glauben, ihr Fleiß und des Präceptors Arbeit möge ihnen die göttliche Erkenntniß nicht in das Herz bringen, sondern sie müßten, sobald sie ihre Studia ansingen, alsobald die erste göttliche Wahrsheit, so in ihren Herzen bezeugt wird: wie wir mit Christo der Sünde sterben und zu einem neuen Leben auserstehen müßten, dazu lassen kräftig sein, daß sie darnach

Er felbst, der viel Bücher ohne Unterschied früher gelesen hatte, entsagte nun solchem Lesen, benn ber Teufel, so meinte er, habe ihm baburch fo viel liftige Einwurfe in's Gemuth geschoben, bag er oft wünschte, so viel Wiffen nicht gesammelt zu haben und nun andere gute Gemüther durch seinen Schaden flug zu machen suchte. Das Leben der Altväter von Arnold, ein (das Bervorheben einer falschen Ascetif abgerechnet) gutes Buch, hielt er zuerst noch beson= bers hoch. Allein alle vergaß er über Jakob Bohme, von dem er fagte, bas er ihm beim Lefen ber beiligen Schrift weit befferen Dienft gethan habe, als alle Wiffenschaften ber boben Schule, in= bem er fich oft verwundert, daß diefer einfältige Mann die bebräi= ichen Namen viel tiefer ausgewickelt als Juden und Chriften. Wenn etwas in beiliger Schrift dunkel, magisch ober muftisch ge= fcrieben fei, Böhme lofe Alles auf (Th. II, G. 1034). Bor Allem lobte er feinen 27. Gendbrief. Man mag von Bohme halten, mas man wolle, so ift doch gewiß, daß er schon als Driginal beffer war,

ibr Leben anzustellen fich befliffen und in einem folden Stanbe ftanben, worin ber beilige Beift burch ihrer Bräceptoren und ihren eigenen Fleiß bei ihnen die wahre Erfenntnig wirke, bamit es nicht eine bloge buchftabliche, fonbern rechtschaffene gottliche Erkenntniß fei. Damit fteben bie akademischen Studia in beiligem Gebrauch, und werben nun nicht mehr zur Segung bes Sochmuthe ober als akabemische Eigenheit, sondern zu Gottes Ehren eingerichtet. Da wird ber Weg auch nicht mit Lucifer und Abam aufwärts geben, Gott etwas mit eigener Beisheit und Besuch abzurauben, sondern der Mensch wird fich nur befleißen, allemal die Gnade angunehmen, und berfelben treulich zu brauchen, die ihm ber Berr gibt und ihn immer zu weiterer Gnade fähig macht. Da wird's nicht mehr unser Werk, sondern Gottes Wirfung in uns fein, mas wir haben. Sierauf laffet uns mit Bermahnen, Erinnern, Strafen, Bitten und Fleben arbeiten, ob's babin auf Universitäten gebracht, ober nur an einem Orte ber Anfang gemacht würde, auch folches öfter bezeugen, baß wir NB. nicht ber Afabemien und Studien Untergang, sondern ihre Seiligung suchen. Go werben wir burch Gottes Gnabe mehr ausrichten, als wo ber Berbacht, es werbe alle Gelehrtheit verworfen und ber Schulen Berberben verlangt, auch bie rechtschaffenen Gemitther, welche bie Befferung felbst verlangen und barnach fich nach Möglichkeit bestreben wiirben, von ber gangen Sache abschrecket ober fie guwiber macht.

als feine Copie, beffer aber auch, weil der Schufter neben feiner Speculation einfältig und tren forticufterte, mabrend ber Rechts= gelehrte bes Schufters Schriften las und baneben — nichts that. Uebrigens hatte Böhme auf Gichtel'n ben schlimmen Ginfluß, ben er auf Jeben haben muß, ber nicht mit bem schlichten Worte Gottes fich auf jenen Fels gestellt hat, auf dem man das wilbe Waffer speculirenden Uebermuths fann getroft heranspulen feben. Die einzigen Schriften, Die Gichtel neben Bohme las, waren Bücher von Naturforschern, "um des Lichtes der Natur willen". Auch das war schlimm, wenn er gleich von dem damaligen berrschenden Sang zur Alchymisterei durchaus frei blieb, welche er zwar nicht unbedingt verwarf, eben fo wenig aber unbedingt billigte, für feine Perfon wenigstens nie barauf einging, und alles Goldmachen, Aufsuchen metallischer Tinkturen u. f. w. für unnüt erklärte1). Denn mit der Naturforschung verhalt es fich wie mit dem Studium der Philosophie; der Becher muß ausgetrunken werden, foll er uns zum Duell ber mahren Weisheit führen. Mit bem blogen Nippen am Becher, zumal an dem der bamaligen "Naturfunde", war rein gar nichts gethan.

Wir sehen jedoch aus dem Angeführten, daß Gichtel eigent= lich nicht alles Wissen verachtete, sondern nur das, was seiner Stim= mung nicht zusagte. Das ist ein diesen Leuten sehr gewöhnlicher

<sup>1)</sup> S. besonders einen Brief von 1697, Th. V. S. 3209 ff., vom 5. März 1701, Th. IV. S. 2608 f. und vom 2. Juni 1702, Th. III. S. 2413. In einem Briefe von 1703, Th. V. S. 3340 heißt es: "Die Seele ist aus einem tieferen Centro, nämlich aus Gott selbst ausgehallet, und lebet nicht vom Brodt, sondern vom verdo Domini; daher auch Gott die metallische Tinctur unter eine undes schreibliche Einfalt beschlossen, daß keine Bernunft, wie scharf sie auch ist, solche ers gründen, erforschen und finden kann". In einem anderen Schreiben von 1703, Th. V. S. 3332 sagt er: mir hat sophia, nicht tinctura auri beliebt. Bon den Goldmachern sagt er ebendaselbst S. 3334: "Gott und die Natur hasset solche falsche Gemilither". Unter der Erbschaft des alten Bansen, der Gicktel'n Alles vermachte, sielen ihm auch an 400 chemische Processe zu, die er aber alle weggab, wie er in mehreren Briefen erzählt.

Brrthum, in der Ginbildung ganglicher Willenlofigkeit und Gelbft= entäußerung ihrem subjectivften Belieben nachzugehen. Siezu fam noch, daß bei Gichtel ber Irrthum einer vermeinten ganglichen Gelbstverläugnung von einer anderen Seite genährt mard, indem er das Ich und seine Gelüste im Körper und seinen Begierden hauptsächlich finden und befämpfen wollte, das für den schwerften Sieg hielt, deffen Ueberwindung äußerlich am wehften that, und darüber den Eigenwillen seine feinsten Gewebe im Innern ruhig fortspinnen ließ. Denn, sagte er (Br. vom 14. Mai 1709), "ber Teufel wohnet im außeren finfteren Bleisch, und wirft fein Ggeft in die äußeren Sinne und Gemuth, bedecket nur das Licht der Natur, als des Geftirns, den inneren Menschen ober Willen fann er aber nicht regen, als nur durch Imagination. Darum muffet ihr euch nur an den innern Menschenwillen halten, der in seinem Simmel verborgen lebet und nicht fündigen fann, sondern des Teufels Egeft und Ginfluffe verflucht". Dieje Unberührbarkeit und Unbefleckbarkeit des innern Menschen durch die Ginfluffe des außern war bei Gichtel zur festen Gewißheit nicht ohne eine gewiffe Confequenz geworden, die fich ihm aus seiner verkehrten Anficht vom Falle des erften Menschen ergeben mußte. Der 78. und 79. Brief bes erften Theiles ber theosophischen Sendschreiben verbreitet fich hierüber ausführlich, obwohl in vielen andern dieselbe Materie wiederholt wird. Die alte Meinung, welche Gichtel hatte burch Böhme kennen lernen, war es, nach welcher auch er ben erften Menschen in die Claffe der Kryptogamen versetzte und seine Berrlichfeit barin fand, daß er zuerft Mannweib ober die Poteng von Beiden war. Durch Imagination sollte das Menschengeschlecht fortgepflanzt werden; aber Abam war durch den Anblick der Thiere zu dem Wunsch einer Aenderung geführt, den Gott auch gewährte, ber irdischen Sucht, welche ber Teufel in den reinen frustallinischen Leib Adam's gebracht, nachgab, den Adam mit einem irdischen Leibe bekleidete, und im Schlafe die Eva bildete u. f. w. Daß aber Gott an dieser Aenderung einen Efel habe, foll Jakob's Streit,

ber Bund ber Beschneibung u. A. beweisen, wie auch bie Stelle im 1. Br. an Tim. 2, 14 fo verdreht wird, daß es dort heißen folle: das Weib sei in der Uebertretung gemacht worden. Allen diesen Träumereien, von denen die Schrift fein Wort fagt, liegt ber Saupt= gedanke zu Grunde: des Menschen Berderben besteht in der Rei= gung vom Geiftigen weg zum Erdischen und Sinnlichen, und barin bestand auch der Fall des erften Menschen. Demnach ware folge= recht auch nur die einzige Umfehr in Abtödtung der Sinnlichkeit zu suchen. Go nun auch Gichtel. Er war noch zu ehrlich, um fich in bas, was man allein als Gunbe anerkennt, wie in ein angenehmes Unglud mit Schick zu fügen. 3war glaubte er, eine Nothwendigkeit bes Streites zwischen Materie und Geift, Bos und Gut gefunden zu haben. Sagte er ja doch mit Bohme: Das Contrarium machet Gott herrlich: benn wenn feine Finfterniß wäre, follte das Licht nicht fo werth geachtet werden (Br. an Andr. Morell vom Jahre 1697). Und er wollte unter Satan Gottes Born verstanden wiffen, welcher in der von Gott felbft hervorge= rufenen Finfterniß in Gottes Wefen seinen Ursprung habe, nur daß Liebe und Born in Gott in gleichem Gewichte und Sarmonie ftanden, während dies in der äußern Welt nicht der Fall sei, da der Born burch Adam's Fall fich emporgeschwungen habe und das Dberregiment prätendire (f. Br. vom 13. Juli 1697 und Märg 1698, Th. II. S. 702 ff., 846 u. f. w.). Er fah freilich nicht ein, daß die vollkommene Gute, die in ein Gleichgewicht von Bos und Gut gefest wird, eben so fehr aufhört vollkommen zu sein, als fie das Bofe nicht mehr bos sein läßt. Ebenso fiel ihm nicht ein, daß ein Sinderniß, welches hochnütlich fei, nur höchft uneigentlich Sinderniß genannt werden fonne, sondern Forderungsmittel beigen muffe, und daß es daher absurd sei zu fagen: der irdische elemen= tarische Leib ift uns eine gewaltige Sinderung im Geiftlichen und doch zum rechten Wachsthum des Innern hochnütlich, als der Mift auf dem Acker zur Saat ift') (Br. vom 14. Juli 1699). Es war

<sup>1)</sup> In einem Briefe von 1695, Th. I. S. 214 heißt es: bag ber irbische

barum jene gute praktische Inconsequenz, welche so oft die gemachte systematische Weisheit Lügen straft, und nun auch Gichtel'n beswog, jenen von der einen Seite als heilsam erkannten Mist gar nicht ruhig auf dem Acker faulen zu lassen, sondern mit aller Macht ihn wegzuräumen. Das Unglück lag darin, daß er nicht erkannte, es sei eine Verkehrtheit des Geistes, die den Leib schände und des Leibes Triebe zu Dienern ihrer Bosheit mache, während der Leib an sich so gut Gefäß der Finsterniß, als ein Tempel des Lichts und des heiligen Geistes sei, so daß er, wie jener geistreiche Mann sich ausdrückt, Wüste oder Paradies sein könne, je nachdem man ihn baue.

Consequent war aber Gichtel in der Uebertragung seiner ver= meinten Erfenntniß auf bas praftische Gebiet, wir meinen in seinen Unfichten und feinem Berhalten in Bezug auf die Ghe. "Batte Buther", fagt Gichtel, "im Beginn ber Reformation ben Coli= batum fein gelaffen, follte er viel beffer gethan haben; fo wäre noch ein Nachdenken geblieben, aber so hat die viehische Sucht bas Oberregiment gefriegt u. f. w." Wer von seinen Freunden sich verheirathete, galt in seinen Augen nichts mehr. Brecklingen machte er bittere Vorwürfe darüber; doch wiffen wir nicht genau, wie weit Gichtel's anderweitiges Migverhältniß zu diesem Manne oder eine wirkliche Unziemlichkeit Breckling's bei diesem Schritte, welche Gichtel's Biograph andeutet, hiebei einwirkte. Aber auch den wirklich frommen, wenn auch in mancher Berirrung befangenen Arnold entblödet fich Gichtel nicht, einen blinden Pharifaus zu schelten, der durch den freien Umgang mit Gaftereien und Umgang mit Weibsleuten gefangen worden sei, anfangs zwar in sophiam fich verliebt, nachher aber Alles refutiret habe, als er fich mit der S. Tochter ehelich eingelaffen, was aber nur ihm, nicht Gichtel'n

elementarische Leib ein ganz fremdes Wesen am Bilde Gottes und nur ein finsteres Gefängniß der Seelen sei, darin der Teufel sein Raubschloß habe und sein höllisch Egest immer in's Gestirn werfe. Und anderwärts Th. III. S. 1877 nennt er den Körper: den Saustall des irdischen Fleischhauses.

und seinen Anhängern, Schaden gethan habe (Br. vom 16. August 17071).

3war äußert fich Gichtel öfter, daß er die Ghe nicht gradezu verbiete, z. B. in einem seiner letten Briefe vom 14. Januar 1710 (Th. I. S. 587), wo er fagt: "nicht daß wir die Ghe verbieten; wer freien will, der sündigt nicht; aber dieser schweren bedrängten Beit zu entgehen, achten wir beffer zu fein, fich um des Simmel= reichs willen beschneiden", und anderwärts (Th. III. G. 2213), wo er sich gegen Jemand, der ihm vermuthlich die Stelle im 1. Br. an Tim. 4, 3 vorgehalten hatte, ausdrücklich damit verwahrt, daß es dort ja heiße, verbieten werde der Antichrift zu ehelichen, mas er, Gichtel, nicht thue. Daß dies übrigens eine bloße Ausflucht war, die Gichtel mahrscheinlich dieser Stelle wegen traf (obichon er tropbem immer noch in eine Kategorie mit Jenem, von Dan. 11, 37 bezeichneten, fiel), daß er die Che, zum mindeften allen ehelichen Umgang, als burchaus ber Wiedergeburt und Erneuerung zum gott= lichen Cbenbilde widerstrebend, ebenso hatte verbieten muffen, als er ihn verwarf, das geht aus ungabligen Stellen feiner Gendichrei= ben hervor, und ward auch von seinem Freunde und Nachfolger Ueberfeld unumwunden behauptet und gelehrt2). Rur Gines fam auch noch hinzu, was Gichtel'n am ausdrücklichen Berbote hindern mochte: weil er diese hohe Vollkommenheit blos als eine Gabe weniger betrachtete, wo dann ein allgemeines Berbot hatte unnüt erscheinen mögen. Go fagt er (Br. vom 1. Juli 1702): Wir verbieten die Che nicht, fondern melden mit Grund: wer uns nachfolgen, Jesum anziehen und wieder im Gemuth zur Rube kommen will, muß Weib, Rind, Magb, Rnecht, Bieh von fich thun, und dieses Mufterium ift eigentlich bes Melchisedefischen Priesteramtes Grund. Wie allgemein nothwendig ihm jedoch von an-

<sup>1)</sup> Bgl. die bitteren Aeußerungen über ihn Br. 101 des 1. Thls. u. 3. S. 409. Th. I. Br. 134. S. 572. Th. III. Br. 78. S. 2190. Th. IV. Br. 48. S. 2700.

<sup>2)</sup> S. die Auszüge aus zwei merkwürdigen Briefen Ueberfeld's vom Jahre 1716 in den Unsch. Nachr. vom Jahre 1721, S. 328 — 32.

berer Seite die Chelofigkeit ober Enthaltung erscheinen mußte, läßt fich leicht flar machen. Die Wiedergeburt und Erneuerung gum göttlichen Gbenbilde, zu welcher er doch wahrscheinlich alle Chriften berufen glaubte, findet er in einer Versetzung des Menschen in ben ursprünglichen Stand Abam's, in welchem die göttliche Dreiheit (wir bedienen uns, fo viel als die Deutlichkeit guläßt, feiner eigenen Worte) Bater, Gobn, beiliger Geift im Innern bes Menfchen foll ausgeboren werden, was eben badurch geschieht, daß wir, wie Abam Mann und Weib zugleich war, ebenfalls bieje beiben Geschlechter in uns vereinigen, indem wir allein mit der Sophia, der wesent= lichen Weisheit, ein geiftiges Chebundniß eingehen 1). Diefer gei= ftigen Che widerstrebt nun gradezu die leibliche. Wie fann diefe aber göttliche Ordnung fein? Dies bezweifelt anch Gichtel. In einem Briefe vom 18. Januar 1704 fagt er: "Der Teufel werde zur Che rathen, mit dem Borgeben, fie fei Gottes Dronung", und an einer anderen Stelle (Br. vom Jahre 1699, Th. III. S. 2216) beißt es: "Chriftus hat uns ja die Zeit Roa vorgeftellt, daß man werde freien und fich freien laffen, welches man ja für Gottes Drbnung halt, und boch mit unter die Gunden ber letten Welt geftellet feben muß". Wenn Gichtel ebenfo dann auch das Effen, beffen in bemfelben Berfe gebacht wird, unter bie Gunden ber letten Welt rechnete, so war freilich nichts zu machen. Um Abscheulichsten ift, mas er in einem Briefe vom 1. Juli 1702 weit= läufig entwickelt (vgl. andere Stellen unten in der Anmerk.), daß ber Cheftand vor Gott nur eine Hurerei und wider die erfte Ord=

<sup>1)</sup> Man vergleiche vor Allem den 94. Brief des dritten Theils S. 2253—64. In einem Briefe vom Jahre 1704, Th. IV. S. 3056 heißt es: Wer den alten Menschen erheben will, mag's thun; wir suchen den verborgenen Menschen zu ersöffnen, welcher herrschen soll, und der die Jungfran der Jucht, Reinigkeit und Keuschsbeit selbst und in der Begierde zur viehischen Bermischung todt ist. — Ich habe Einigen, die das Chebett so hoch erheben, gezeigt, daß es auf's Allerbeste genommen nur eine Hurerei vor Gott sei; denn es doch wider Gottes erste Ordnung ist. Ebendasselbe Brief vom 25. März 1702, Th. VI. S. 1474 ff.

nung ber Schöpfung fei. Mit welcher Wahrheit biblifcher Begrundung er sich auf Stellen wie 2 Mof. 19, 15; 1 Sam. 21, 4; 1 Cor. 7, 5 berief, um aus ihnen die Nothwendigkeit ganglicher Enthaltung zu beweisen, fieht Jeder, der die Worte dort felbft vergleicht. Wo war also die biblische Gewißheit, mit der Gichtel schreiben zu durfen glaubte: Darum sage ich in guter Treue: wen das Paradies mit dem Baume des Lebens in dieser Zeit innerlich zu ichauen, empfinden und ichmeden lüftet, haffe alles Irbische und meibe ja die Benus (natürlich bier nicht: Ausschweifungen und Gunden ber Wolluft, wie fie nicht weniger innerhalb, wie außerhalb der Ghe ftattfinden fonnen); denn die hineinfallen, fonnen zur Mahlzeit nicht kommen, nach Chrifti eigener Lehre? Was war es mehr als abentenerliche Schriftverdrehung, wenn er mit Bezug auf die angeführte Stelle im 1. Corintherbriefe fagte: weil ein Priefter Chrifti unabläffig beten muffe, fo muffe er fich auch durchaus dem Weibe enthalten? Wenn er in einem Briefe vom 4. September 1696 (Th. II. S. 639) ichreibt: Er habe verschiedene von Gott erwedte Bergen gefannt, die bei fich felbft beschloffen hatten, einfam zu bleiben und nachber fich verheirathet, aber immer geseufzt und gewünscht hatten, daß fie nicht getraut waren, weil fie Berluft an den gottlichen Rräften fühlten, und Gichtel nun meint, daß barunter ein großes Geheimniß fteche, er es ihnen vorher wohl gesagt, fie aber nicht gehört hätten, und daß ihm die Jungfrau (Sophia nämlich) geoffenbart habe, daß ohne gangliche Reinheit man ihrer nicht be= ftändig genießen fonne - fo laffen wir Gichtel'n mit feinem gemachten Geheimniß, und bedauern, daß er nicht lieber jene Manner, die er als Zeugniffe für seine Ginbildung betrachtete, auf die Che aufmerkfam machte, die allein die Berheißungen für fich hat, in welcher die Männer die Weiber lieben, gleichwie Chriftus geliebt hat die Gemeinde, die Weiber unterthan find ihren Mannern, als dem Herrn, und der Mann des Weibes Saupt ift, gleichwie auch Chriftus ift bas Saupt ber Gemeinde und ift feines Leibes Beiland (Eph. 5). Eine folche in Chrifto geheiligte Che, ein folches Abbild des Verhältnisses Christi zu seiner Gemeinde, das eben dadurch als göttliche Ordnung sich erweist, kannte Gichtel nicht, weil er nichts sehen wollte, als was ihm zu sehen gutdünkte.

Daß er eine natürliche Abneigung gegen den Cheftand gehabt habe, noch ehe eine entschiedene Meinung ihn dagegen bestimmte, wiffen wir aus feiner früheren Lebensgeschichte. Auch fagt er später in einem Briefe vom 15. Mai 1700, "daß ber Gerr ihm ein feufches Gemüth gnädig gegeben habe, das den bemakelten Rock des Bleisches haffe", und fein Leben ift, soweit es eines Menschen Auge vorliegt, ein Zeugniß für diese seine Behauptung. War ihm bas nun gegeben, jo mochte er mit vollfommnerem Recht in bem Stande bleiben, in welchem auch der Apostel blieb. Daß er aber dabei so oft an den Apostel bachte, daß er auch hierin ein neues Feld fah, einen Triumph über allerlei Bersuchungen zu feiern und beffen rühmend zu gedenken, das war febr vom Uebel. Gichtel that nichts und beschäftigte fich nur mit fich; fein Wunder, daß alle Briefe ein Wiederhall seiner Kämpfe find, die er beschaute und anpries und wieder beschaute und zu preisen nicht aufhören konnte. Daber find wir benn auch in ben Stand gefett, in eine fehr verwidelte Geschichte von Seirathsantragen aller Urt zu bliden, die, wenn Gichtel nicht allein von fich zu erzählen gewußt hätte, ber Welt gewiß wären verborgen geblieben. Auffallend ift wirklich, daß Gichtel in diesem Punkte so oft auf die Probe gestellt wurde. Pflicht, Dankbarkeit, ja einmal auch Neigung zogen ihn - er wies aber Alles von fich ab. Wäre die Gefinnung, in welcher er es that, gang lauter gewesen, so mußte man feiner Unerschüt= terlichfeit fich freuen. Go bleibt man gum Mindeften ungewiß, ob Gichtel in allen diesen Fällen recht handelte. Von den in ihrer Art merkwürdigen Ginzelfällen, in welchen Gichtel feiner Abneigung gegen die Che treu blieb, glauben wir aber bier Umgang nehmen zu dürfen.

## 6. Das Meldifedekifche Priefteramt.

Wenn irgend Jemand eine ichreckliche Warnung erfahren bat, was es für Folgen haben fonne, wenn man, ftatt bem bestimmten ausgesprochenen Willen Gottes im Worte der Schrift überall zu folgen, in jedem einzelnen Falle noch auf außerordentliche Winke im Innern wartet, fo war es Gichtel felbft. Der altere Bruder einer Gichtel näher stehenden Wittwe hatte fich vom Anfange seiner Bekanntschaft mit Gichtel an nicht allein als gärtlicher Freund, sondern als mahrhaft freigebiger Wohlthater ihm gezeigt. Dieser junge Mann faßte eine heftige Reigung zu der Tochter seines Dheims in Samburg, befragte Gichtel'n, der, weil er bas Mädchen nicht fannte, anfangs gar feinen Rath gab, endlich aber, weil Jener mit Bitten nicht abließ, nach fast anderthalb Jahre langem Faften und Beten, wie ergählt wird, Aufschluß von Gott erhalten zu haben meinte, wonach er seinem Freunde abrieth. Diefer bankte und war zuerst entschlossen, dem Rathe zu folgen; allein er anderte fich, reifte nach Samburg, und vergaß ben Rath, was Gichtel'n nicht wenig schmerzte. In jener Stadt nämlich angekommen, bemühte er fich auf alle Beife, das Berg des Madchens zu gewinnen, und verschwendete ungemeffene Pracht und Ge= ichenke, fo daß in Jahresfrift eine Summe von 30,000 Gulden ver= gendet, und er felbft noch dazu seinem ersehnten Biele nicht einen Schritt näher gefommen war. Da ward er mißmuthig und verzweifelnd; er hatte Niemanden, bei bem er Troft und Stärfung hatte finden konnen, und bat daber in einem furgen Briefe Gich= tel'n bringend, er moge boch eiligst zu ihm nach Samburg fommen, er habe ihm etwas zu fagen, das er keinem Briefe anvertrauen durfe. Des Freundes angelegenfte Bitte, seine eigene gangliche Berufslofigkeit, die Verpflichtung für den Wohlthater, alles natur= liche Gefühl, geschweige benn ber Schrift Gebote, weit entfernt, Gichtel'n abzuhalten, hätten ibn, fo benft man, auf Flügeln ber Liebe zu bem Unglücklichen treiben follen. Aber nein. Der Brief

ftimmung im Willen erst zu erlangen; Gott aber hat das Gemüth verschlossen", erzählt er selbst. Umsonst sehnte sich jener Berzweisfelnde nach dem Freunde; nicht einmal Antwort erhielt er. Da geht er hinaus zur Stadt, gibt seinem Kutscher Befehl ihm zu folsen, aber ehe dieser nachkommt, hat sich sein unglücklicher Herr mit fünf Wunden erstochen.

"Bie mich diefer Fall geschmerzet", schreibt Gichtel in einem Brief vom 12. October 1709, "fann ich nicht ausdrücken. Denn wenn ich in's Gebet einfehren wollen, ift mir bie Geele erschienen, welches mir nicht wenig Sinderniß beigebracht. Als ich nun in folder Befturgung ftand, sprach das innere oraculum im Licht: bu mußt der Seele helfen. Ich fragte das Wort, womit? welches mir dann das Wort Luc. 16, 9 (machet euch Freunde mit dem ungerechten Mammon, auf daß fie euch aufnehmen in die ewigen Gut= ten) geöffnet. Mit höchfter Verwunderung war ich umgeben, daß ich diese Worte so vielmal mit Unbedachtsamkeit gelesen, und bat Gott berglich, daß er es in mein Berg in der Kraft einschreiben wolle. Welches Gott gnädig erhört. Also hab ich mein Leben in die Sand gefaßt und fieben ganzer Jahre mit Gott gerungen, bin auch ein ganzes Jahr des Nachts außer meinem Leibe gewesen, der Geele ernstlich Muth einsprechend, daß er fich in meinen bruberlichen Willen einfaffen und mit eben der Furie, damit er fich aus bem irdischen Leibe gerückt, aus bem Gefängniß reißen muffe. Welches endlich burch Gottes mitwirkende Kraft gelungen, daß er aus bem Fener mit einem fo ichonen Glang, ber alle Sterne über= trifft, gekommen und in das Paradies eingegangen". - - Sich felbft alfo, als "Selbftschuldner", glaubte er darbringen zu können, um seines Freundes Seele zu erlosen, und nicht genug hatte er an biefer mahnfinnigen Berirrung, sondern nachdem er diefen unge= meinen Gieg errungen, glaubte er Gott auch bitten zu durfen, er möge ihm die Teufel schenken, damit er fich für fie zum Opfer bringen und fie erlösen könne. Run sei er auch wirklich sowohl in

das Gefängniß (den Hades) zwischen Zeit und Ewigkeit, worin Christus den Geistern gepredigt, als in die Hölle der Teufel von Gott geführt worden, ob im Leibe, wußte er nicht. Dort fand er nichts als Dämmerung, hier Finsterniß und Angstqual. Es ging ihm aber mit seinem Opfer, wie seiner Vorgängerin, der Franzistanerin Angela de Foligni¹), die er wahrscheinlich nachahmte; er fand, daß jene bösen Geister sich nicht wollten demüthigen, die Liebe versluchten, und ihm mit seinem Anathema in's Gesicht schnellten und flohen (vgl. Br. vom 21. September 1697).

Das war der Gipfel jener Offenbarungen, deren fich Gichtel gewürdigt glaubte. Für ihn war natürlich nicht gesagt: kann boch ein Bruder niemand erlösen, noch Gott Jemand versöhnen; benn es koftet zu viel, ihre Seele zu erlösen, daß er's muß laffen an= stehen ewiglich (Pf. 49, 8. 9). Er vielmehr hatte eine viel vor= trefflichere Analogie mit der Zauberin von Endor bereit. Konnte biefe Samuel heraufbringen, warum nicht ungleich leichter er burch Gulfe Chrifti eine Geele aus der Golle erlofen? Die Stelle bei Lucas migbrauchte er besonders auf wirklich abscheuliche Weise. Auf fie ftust er fich 3. B. wenn er erzählt, daß einer seiner Un= hänger, durch einen anderen verführt, fich dem Trunke ergeben habe, in deffen Folge er an der Waffersucht geftorben fei. Dort nun habe er Sollenpein ausstehen muffen, was Gichtel erfuhr, weil er ihm erschien und ihm seinen brennenden Mund zeigte. Allein seine Erlösung ward doch bewerkstelligt, und auf welchen Grund bin? Wegen eines Legats, bas er in seinem Testamente Gichtel'n vermacht hatte; dieses Geldgeschenk mar es, was ihm ben Weg zur Geligkeit bahnte. Sätte Gichtel fich nur baran

<sup>1)</sup> Diese Person, eine angesehene Frau aus dem Herzogthume Spoleto, war erst nach dem Tode ihres Mannes in jenen Orden getreten, und ihr Beichtvater gab zuerst ihre Werke in Lateinischer Sprache heraus, die nachher (1601) zu Paris gedruckt wurden, auch nebst ihrer Lebensbeschreibung in den act. sanctor. Bolland. stehen. Ebenso haben wir eine Französische Uebersetzung: La vie et les oeuvres de la beate Angèle de Foligni. Amsterd. 1696. Sie starb 1309.

erinnert, was Chriftus vorher gang bei ähnlicher Gelegenheit zum Pharifaer fagt, indem er ihn ermuntert, den Armen Gutes zu er= weisen mit dem Busate: denn sie haben's dir nicht zu ver= gelten, es wird dir aber vergolten werden in der Aufer= stehung der Gerechten (Luc. 14, 14), hätte er überhaupt eine richtige Erkenntniß der alleinigen Erlösung durch Chriftus gehabt, um welche ihn seine vermeinte Erleuchtung betrog, so ware es ihm so wenig eingefallen jene Worte Chrifti so zu verfteben, daß es einem Men= schen beschieden sei, einen Anderen selig zu machen, als man es ein Werf der Eltern nennen konnte, daß ihre Kinder lang lebten und es ihnen wohl auf Erden ginge, wenn fie Bater und Mutter ehrten, weil die Erfüllung diefer Rindespflicht die Berheißung folder Belohnung habe. Aber welcher Wahnfinn fann nicht in einem Bergen wurzeln, bas in eitler Berblendung grade bas als große Geheimniffe und Mittheilung besonderer Gnade preift, wovon man in der Offenbarung Gottes nichts findet? Und eben dies war ja der Fall mit seiner Lehre vom Melchisedefischen Priefterthum, wie er feinen erträumten Beruf, Andere zu erlösen, nannte. Wir haben beffen schon früher gedacht. Sest bleibt nur noch übrig, diese traurige Berirrung Gichtel's im Zusammenhange mit seiner Anficht von der Verföhnung durch Chriftum, in welchem fie ihrer Natur nach stehen muß, genau zu entwickeln.

Die Lehre der lutherischen Kirche bekämpfte er, ohne nur sie recht zu kennen, auf das Aeußerste. "Sollte man gründlich nach Gottes Wort, Sinn und Willen informiren", sagt er in einem Briese vom 6. Januar 1708, "so müßte man das heutige Christensthum ganz umschmeißen, und der Jugend zeigen, daß es nur Babel und die Hure mit dem Thiere sei, und also den Grund auf Chrisstum in uns legen, und den verkehrten Lehrpunkt, Christum pro nobis, gründlich mit dem Leben lehren, dawider sich alle Prosessons und Prediger legen und schwere Verfolgung anrichten sollten". Denn, heißt es anderwärts, "Christus ist nirgends zu finden als in der Nachsolge, welche bei der äußerlich zugerechneten

Gerechtigkeit Chrifti boch nicht ein will", und "Chriftus pro nobis ift dem alten Abam angenehmer, als der neue Wein Chriftus in uns, und foftet einen schmerglicheren Tob, baran noch unfere Lehrer, noch ihre Buhörer Schmack haben". Bang recht hatte Gichtel, wenn er meinte: "Es hilft nicht, daß Chriftus fur uns Alles ge= than, wo wir nicht unfer Gleisch sammt ben bofen guften freuzigen"; aber weder die Schrift noch die Reformatoren, noch ihre auch da= mals zahlreichen achten Nachfolger, burfen unter bas "man" ge= rechnet werden, von dem er fagt: "Man hat dem alten Menichen zu weiche Polfter untergelegt, ihn gelehrt, daß Chriftus für uns geftorben und wir nicht fterben durfen". Alfo hatte blos befampft werden muffen, was ein sündlicher Irrthum lehrte, als fei ber Glaube an die Gerechtigfeit, die Chriftus uns erworben, genügend, der nicht zugleich den Menschen aufwecke von den Todten, und ihn durch Christum erleuchten laffe. Sollten wir, die da suchen durch Chriftum gerecht zu werden, auch noch felbft Gunder erfunden mer= ben, fo mare Chriftus ein Gunbendiener. Das fei ferne! (Gal. 2, 17). Aber das hatte Gichtel nicht erfahren und erkannt, was es beiße: Chriftus hat uns erlöset vom Fluche des Gesetes, da er ward zum Fluch für uns (Gal. 3, 13), wenn er Chriftus für uns bis auf das armselige Residuum verflüchtigt: "Als Chriftus ift in's Bleisch gekommen, haben die Juden ihn nicht in seiner niedrigen Geftalt gefannt; Diefer Chriftus war pro nobis, nun ift er uns im Geiste erschienen". Wie fonnte bas auch anders fein? Bufte ja boch Gichtel auch nichts von einem Born, einer Gerech= tigkeit Gottes, welche die Gunde ftraft und richtet. "Gott ift und bleibet ewig Liebe; der Born ift nur der Natur, nicht Gott; er ift nur Gottes Inftrument, welches ohne ben Meifter nichts thun fann". Nicht die Gewißheit, daß wir einen Fürsprecher bei bem Bater haben, sondern das Rasonnement, daß Gott nur beffernde Liebe sei, follte Gichtel'n Bernhigung geben. "Ich habe", schreibt er im Jahre 1697, "Gunde und allen Quark mit einem Schlag ernstlich verflucht, ja den Teufel und seine Mutter mit, und mich

an die Liebe gehalten, benn Gott ift die Liebe und außer ihm fenne ich keinen anderen Gott. Der uns anklaget, ift nur ber zornige Rnecht, der Teufel, und nicht Gott (vgl. dagegen Röm. 2, 15); den verfluche ich ewig; ich soll Gott fürchten und nicht den Teufel mit seinem Gundenregifter. Da fam der Teufel auf der anderen Seite: die Gott lieb bat, gudtiget er, und du willft feine Strafe und Buchtigung mehr im Gewiffen leiben, ein Libertiner fein, und frei nach beiner Luft leben. Golche Knüttel bringet ber Teufel; aber ich verfluche ihn mit feiner Schrift und aller feiner Unflage, ich will feinen Gott absolut fennen, ehren, anbeten, der anklagt, fon= dern die Liebe, die beffert; der Ankläger aber turbiret und raubet uns Gottes Liebeherg". "Die Gebrechen im Fleisch und Blut", fagt er an einem anderen Orte, "muffet ihr felbft todten, verfluchen und mit eurem Willen barüber hinschreiten, benn unfer Wandel nicht im Fleisch, sondern im Willengeist ift. Chriftus nimmt fie, die Gunde, nicht in fich, sondern wir geben mit dem Willen aus ber Sunde und werfen fie hinter uns gurud". Go, fagt Gichtel, habe er es gemacht, fich auch nimmer geängstet, und nicht angesehen, was David in seinen Psalmen bete (Br. vom 3. Januar 1708). Wir werden jest auch leicht einsehen, daß es eine gang andere Bedeutung, als die gewöhnliche evangelische, bei Gichtel habe, wenn es einmal heißt (Br. von 1698, Th. II. S. 1210): "Es hat zwar Chriftus den Born bes Baters in der ewigen Natur burch fein Blut geftillt und gebunden und ihm feine Macht, Gewalt, Berr= schaft und Reich genommen"; benn es erhellt dies schon gleich aus bem Nachsage: "seinen Rindern aber und Gliedern in dieser Welt zur Uebung noch übrig gelaffen, daß fie auch nachfolgen und fam= pfen follen".

Nur aus einer solchen Stimmung, die auf den Ankläger im Gewissen gar nicht hörte, welcher ihm sonst den Christus für uns und die uns durch den Tod Christi wieder zugewendete Gnade Gottes und die Gewißheit eines auf solche Weise versöhnten Va=ters wohl zum immerwährenden Bedürfniß möchte gemacht haben,

nur aus der Stimmung, die auf nichts fab, als auf die eigene innere Erleuchtung, und dieje Gelbstbeschauung bis gu bem Babnfinn steigerte, in welchem er einmal, da er meinte, lange Jahre auf hoffnung gefampft zu haben und nicht zu fühlen, ob fein innerer Mensch an Kräften zugenommen, von Gott heftig begehrte, ihm seinen inneren Menschen zu zeigen, und als ihm dies, wie er= zählt wird, gewährt worden, von deffen herrlichem Lichtglang fo ge= blendet wurde, daß er Gott dankte, den dritten Tag hernach gegen Abend wieder gedruckte Schrift lefen zu fonnen, - nur aus einer solchen Stimmung schrecklich verblendeten Sochmuthes ift auch allein das zu erklären, was ihm jene erfte Vision vorspiegelte, die Mei= nung, daß er berufen und in den Stand gesett fei, durch Darbringung seiner selbst im Gebete Andere erlofen zu fonnen. Dies war es, was er als seine ihm zugewiesene Thätigkeit wollte erkannt haben. Der Born ist da noch nicht gelöscht; nicht versöhnt hat die Welt das Lamm, das einmal für fie wurde in den Tod zu all= genugsamem Opfer gegeben, sondern immer neue unter - ben Sündern werden gerufen, fich zur Berfohnung zu opfern. Das ift "bas tiefe Geheimniß", wie Gichtel es nennt, "worin der Chrift bem Gbenbilde Chrifti gleichformig wird, wo bann ber ernfte Stand folgt, da ein Chrift wesentlich in den Proces Chrifti treten, sein Leben als ein Anathema und Fluchopfer im Blut und Tod Jesu für seine Brüder darftellen muß". "Es wird uns", fagt er an einem anderen Orte, "ein priefterliches, feusches Leben angezogen, welches dem Altar dienen und fich in Chrifto Jesu dem creatur= lichen Born opfern fann gur Berfohnung; benn wir im Gebet im= mer unsere Rrafte burch Imagination in andere Geelen magisch einführen, daß fie in ihnen dieselben auch empfinden und aus ben= felben Rräften in göttlicher Erfenntnig machfen". Go und mit unwesentlichen Modificationen in ungabligen Stellen seiner Briefe. "Darauf nun", so erzählt Gichtel's Biopraph, "war fürnemlich ihr Meldisedekisches Priefterthum (Benigen befannt, ihm aber burch Gottes Gnade früh offenbart, fagt Gichtel in einem Briefe vom

4. Mai 1703) gegründet, in Chrifto ein erbarmendes Mitleiden mit ben armen nothleidenden Seelen zu tragen. Und daher fam es benn auch, daß ihr ganges Werf im Geifte ein unabläffiges Gebet gewesen, als Priefter des Allerhöchften Gott in feinem Allerheilig= ften in ihnen immerdar Rauchopfer jum füßen Geruch anzugunden, heilige Sande aufzuheben und für das Bolt, das im Borhofe fteht, Berföhnopfer zu thun, d. i. ihr Leben Gott zu consecriren, auf daß fein Born in der Creatur geloscht, und die Seelen Gott gewonnen werden möchten, welches nicht ohne empfindliche Angstichmerzen zu= geht". Dabei aber ließ fich Gichtel vollkommen durch die gar große Freude tröften, welche die Seelen, deren er fich erbarmte, ihm follen gezeigt haben, wie er benn unter bem 20. Juni 1697 an eine Anhängerin schreibt: "Es ift wohl zu merken, daß, als die armen Geelen unfer Gebet gefühlt, angefangen haben vor Freuden zu rufen: Ach, da kommt mir ein Engel zu Gülfe! und fich in unserem eindringenden Willen geftärkt und gefaßt und also den Teufel überwunden". "Und", fährt er fort, "weil ich erkannte, daß es nicht meine Seiligfeit und Frömmigfeit, sondern allein Got= tes Gnade war, vertiefte ich meine Seele im Blut und Tod Jesu, als ein Anathema für alle gefallenen Menschen, beren viele fich gang verteufeln und feine hoffnung einer Erlösung haben. Denen wird und foll noch das Evangelium in dem Gefängniß gepredigt werden, davon ich nun schweigen foll". Denn an eine ewige Un= seligkeit von Menschenseelen glaubte Gichtel nicht, indem er fagte, bas Wort "ewig" im Grundterte bedeute bloß eine bestimmte Zeit, wolle man nicht mit der entgegengesetzten Meinung Chrifto die Schlüffel Simmels und der Solle nehmen, der Gläubigen Gebet vereiteln u. s. w. (f. Br. vom 8. Februar 1698. Th. III. S. 1898). Rur die Wiederherstellung der Teufel läugnete er. Er habe Er= fahrung barin gemacht, pflegte er zu fagen.

Er beschränkte jedoch sein Amt nicht allein auf eine Erlösung Anderer aus geistiger Bedrängniß, sondern auch bei äußerer alls gemeiner Noth. 3. B. in Kriegszeiten lag es ihm ob, auf eine gang besondere Weise zum Beften bes Landes zu wirken. 2118 unter Anderem die Frangosen im Jahre 1672 in Holland plöglich einfielen, Utrecht eroberten, das gange Land in Beforgniß mar, und namentlich in Amfterdam Biele ichon ihre Sachen gur Flucht über die Gee zusammenpackten, ba rieth Gichtel durchaus ab. Saben wir das Gute im Lande empfangen, warum sollen wir nicht auch bas Bofe mitnehmen, fagte er mit Ergebung. Du mußt jest, dachte er aber auch zugleich, dich vor die Bresche stellen! Und was geschieht? "Er nahm fich", so lautet die Erzählung, "der allge= meinen Roth bergeftalt tief an, daß ihn Gott im Beifte gegen ben Feind mit anführte, da ihm die Esquadrons und Bataillons der Rriegsgeifter im Geifte begegnet, eben wie die Goldaten im Felde batailliren; also auch mußte er gegen die Borngeifter im Geifte fclagen, welches mit ben auswärtigen Begebenheiten accurat übereinkam, wie er nachher aus den Zeitungen ersah, und der Feind mußte wieber bas gand raumen".

## 7. Gichtel's Verhältniß zu seinen Anhängern. Seine letzten Jahre und sein Tod. Kanonisches Ansehen seiner Schriften.

So brachte Gichtel seine Tage in Amsterdam hin. Besondere Offenbarungen, die er von Zeit zu Zeit zu ersahren glaubte,
waren mehr Bekräftigungen seiner früher schon gehegten Meinungen und des besonders innigen Verhältnisses, in dem er zu Gott
stehen wollte, als daß sie neue Aufschlüsse ihm gegeben hätten.
Von einer solchen Vision im Jahre 1674 erzählt er, daß sie ihm
namentlich die verborgenen Geheimnisse des Falles Adam's, die Wiederbringung des Verlorenen durch die Menschheit Christi und
unsere Viedergeburt in ihm aufgedeckt hätte, wie er sich auch
rühmte, daß ihm dieselbe Gnade wie dem Apostel Paulus widerfahren sei, nämlich in den dritten Himmel entzückt worden zu sein,
und des ersten Adam's himmlischen Leib bereits wieder angezogen
zu haben. Sein zerrüttetes Gemüth ward durch solche Dinge in

beständiger Aufregung erhalten, benn bas Bundersamfte mar ihm alltäglich. In einer Krankheit des Jahres 1680 glaubte er achtmal in acht Tagen die Pein und den Geftant der Golle ausgehalten zu haben, und diese Rrantheit, ein viertägiges Fieber, follte ihm durch das Gebet Bredling's und seiner Frau angezaubert worden fein. Denn, da er, dem Tode ichon nahe, von Bredling, der bas mochte erfahren haben, wegen früherer Mighelligkeiten um Berzeihung gebeten murde, bob ihn, wie man ihm das von Bredling ausrichtete, eine unfichtbare Sand aus dem Bette und legte ihn platt auf den Boden, und damit war, fo meinte er, die Ge= walt des Teufels gebrochen. Aber auch gefund follte er von be= fonderen Anfechtungen gequält worden fein. "Der Satan", erzählt er, "wollte ihn zweimal von seinem Betfämmerlein verjagen, als er Abends vor Gott lag. Und weil er fah, daß der Streiter Chrifti feine Furcht nicht achtete, tam er, ergriff ihn bei ben Saaren, bob ihn eine Spanne hoch von der Erde auf, und wollte ihn zum Fen= fter hinunterfturgen. Es sprach aber seine Seele: Ei, verflucht muß das haar auf meinem Saupte fein, das bich fürchtet, du Schandgeift; ich soll meinen Gott und herrn fürchten! und ber Teufel mußte mit Stant weichen". - -

Nicht ohne große Selbsttäuschung berichtet er nun auch, daß er eigentlich diese seine wundersam erlangte Erleuchtung habe für sich behalten wollen, wenn ihm nicht erst von der Sophia eröffnet worden wäre, daß er auch den übrigen Brüdern und Schwestern, welche noch schwach seien, zu Hülfe kommen müsse. Denn wir müssen leider mit denen, welche Gichtel seine falschen Brüder nennt, in diesen und ähnlichen Eröffnungen nicht grade eine göttliche Weißheit, sondern sehr ungöttlichen Hochmuth anerkennen, der zum Theil auf wahrhaft lächerliche Weise äußere Dinge für diesen seinen innersten Kipel zu deuten wußte. Dahin gehört z. B. was der Biograph uns berichtet: daß beatus (Gichtel) an seinem rechten Fuß zwei Nägel verloren hätte, an deren Statt ihm zwei lange Ablersklauen gewachsen wären. Und was zeigte dies an? Es war

eine Signatur des steigenden oder fliegenden Geistes, durch welchen Gott andere Seelen fangen und in sein Netz treiben wollte, wie der Geist Gottes Gichtel'n innerlich gedeutet und in der That bezeugt habe, wovon er jedoch schwieg, d. h. nicht eben Jedem erzählte.

Daher erklärt Gichtel in einem Briefe an eine fürstliche Perfon vom 14. December 1677, er fei burchaus von der Pflicht über= zeugt, bas empfangene Gnabenlicht vor ber Welt leuchten zu laffen; aber neue Secten zu fuchen, halte er für gang bedenklich. Die Secten predigten blos einen fectirischen Chriftus, nicht ben allge= meinen. Er aber und seine Anhänger seien die zerftreute, allge= meine, unfichtbare, im Glauben lebende Rirche; Mitglieder, wie er anderwärts fagt, ber alten apostolischen Rirche, nicht Theilnehmer an irgend einer neuen Absonderung. Hätte Gichtel dies burch die Uebereinstimmung seiner Lehre mit der Schrift, dem alleinigen fichtbaren Grundpfeiler der mahren Rirche, erwiesen, fo hatte diefe feine Erklärung ein gang anderes Gewicht. Go bleibt die Berblendung einer folden eingebildeten Usurpation nur zu bedauern, und die polemischen Ausfälle gegen die Secten seiner Zeit fallen größtentheils auf ihn felbft gurud. Gegen bie Quafer erflart er fich mehr als einmal heftig und entschieden. "Nicht auf Chrifto, fondern auf For beruhe die Quaterei, fie hatten auch vom Guren= felch getrunten, sprächen äußerlich viel vom innerlichen Licht, und lebten wie alle Weltkinder in Sorge ber Nahrung, sammelten Schäbe, mäfteten ben Bauch, und es ftehe ihr Trieb, wie er fich auf seine Weise ausbrückt, in astro Veneris und habe in seinem Rade über fich ben eigenfinnigen Martem u. f. w.

Mit Rothe<sup>1</sup>) und Antoinete Bourignon setzt er auch in eine Classe Labadie<sup>2</sup>) und seine Anhänger, als Leute, die im Trieb des Feuers nach dem eigenen Willen ausliesen; weder An=

<sup>1)</sup> S. über ihn Arnold a. a. D. Th. III. Cap. 25.

<sup>2)</sup> Ausführlich handelt von ihm Arnold Th. II. B. 17. Cap. 21.

toinette noch die Labadiften hatten den Glauben gefäet u. dgl. Sein Berhältniß zu ben Lababiften ift besonders merkwürdig. Er tam mit ihnen in genaue Berührung; benn ihr berühmtefter Lehrer, der Nachfolger Labadie's, Dvon, wohnte Gichtel'n in Amfter= bam längere Beit gegenüber, hatte große Buneigung zu ihm gefaßt, und drang nicht wenig in ihn, ihrer Berbrüderung beizutreten. Sie hatten nun wirklich vielfache Berührungspunkte in Bezug auf die Lehre von der Schrift, der Erleuchtung, der Armuth oder beffer Gütergemeinschaft; nur in ihrem Festhalten an ber Calviniftischen Lehre von der Pradeftination ergab fich eine wesentliche Differenz. Aber auffallend genug war es gar nicht biefe, welche Gichtel'n abhielt, zu ihnen zu treten, sondern eine Beforgniß, die fich wenig= ftens nicht im Mindeften mit dem Borwurf reimen läßt, welchen ihre Gegner ihnen über ihre Geringschätzung der Ghe machten. Er meinte, er möchte durch fie zu einer Seirath verleitet werden, und mehr als einmal macht er in dieser Sinficht über die Lababiften spöttische Bemerkungen, ober weiß gang specielle Umftande ihrer Vorsteher in Beziehung hierauf zu berichten (f. z. B. Ih. III. S. 2416. Th. VI. S. 1710 f.). Anfangs günftig, später aber verwerfend äußert er fich über Johanna Leade und ihre Offenbarungen; die Met= ler'ichen und Buttler'ichen Abscheulichfeiten rügt er mit volltom= menem Recht. Allein immer bleibt es charafteriftisch für jene Leute, daß fie außer fich eigentlich Niemand gelten laffen, und die Verwerfungsurtheile, die Gichtel grade über folche ausspricht, die feiner Meinung nahe ftanden, wie über Quirinus Ruhlmann1) u. A., find nicht ein Beweiß ber Reinheit seiner Lehre, sondern vielmehr der unbedingten Untrüglichkeit, die er sich nicht ohne Con= fequenz beilegen mußte, wie der Unumftöglichkeit, die er nicht der Schrift, fondern der eigenen Erleuchtung beimaß.

Gichtel selbst hatte vom Anfang seines Aufenthalts in Am= sterdam an einen Briefwechsel mit auswärtigen Freunden unterhalten,

<sup>1)</sup> Sein Leben, seine Schriften und sein ungliickliches Ende (er wurde in Moskan verbrannt) behandelt Arnold Th. III. Cap. 19.

ber immer ftarter wurde, da diese auch Anderen von jenem Manne, beffen Schicffale an fich auffallend waren, mochten berichtet haben. Siezu fam, daß ber Druck außeren Glends und ber Mangel an wahrem Leben innerhalb der evangelischen Kirchen damals in Deutsch= land und angrenzenden gandern eine heftige unbefriedigte Gehnfucht nach Befferem erregt hatte, die eben fo fehr den schwärmerischen Gifer unberufener, zum Theil höchft abentenerlicher Propheten, Buß= prediger und Sectenstifter in Menge erzeugte, als fie die Gemüther Vieler bestimmte, mit heftiger Begierde das Dargebotene, je mehr es bem ungeftumen Drang entsprach, um so lieber zu ergreifen. Wie in einer Zeit bes Mangels bas Ungeniegbare, ja Efelhafte verschlungen wird, weil es an Brod fehlt, so fann man auch am Ende des 17. und im 18. Jahrhunderte folde Erscheinungen in geistiger Beziehung in abschreckender Geftalt vielfältig sehen. Das einzig mabre Brod des Lebens, die Rraft des geoffenbarten Wortes, war durch Schuld ber Seelforger und Lehrer ben Gemeinden entzogen; ein ungeftilltes Bedürfniß führte die fich felbst überlaffenen Glieder auf mancherlei Wege, auf benen fie Gättigung gu finden glaubten, die Rirche felbft aber fam in immer größere Zerrüttung und Verwilderung, ohne daß das Schreien und Rufen der glaubensleeren und unlebendigen Bächter dem zu wehren vermocht hätte. Dies war es gewiß, was Gichtel'n, für den seine Freunde thätig waren, Anhänger verschaffte. "Wie fehr ich mich eingeschloffen", schreibt er an Arnold (1699), "habe ich boch nicht verborgen sein können, und die mich kaum ge= feben, find bergeftalt mit Liebe in Jesum angefeuert worden, daß fie in fich folch heilig Fener nicht verborgen halten können, sondern Anderen mitgetheilt haben". Diese wollte aber Gichtel nicht als Glieder einer Secte angesehen haben. "Hätte ich wollen bier eine Secte aufrichten", heißt es in einem Briefe aus Umfterdam vom Jahre 1683, "es follten fich genng Discipel gefunden haben; allein ich befinde, daß es eitel Wert ift, und Secten genug in ber Welt find". Aber irrige Lehren finden, wenn fie nur ausgesprochen werden, immer Anhang, ein folder Anhang ift an fich eine Absonde= rung, und zumal hier, da das Saupt ein von der protestantischen Rirche ausgestoßenes Glied war, wurde ohne Gichtel's besonderes Buthun von felbst eine Secte baraus. Bom Jahre 1674 jedoch war es, daß fich eine Zahl von Leuten um ihn fammelte. Dies geschah vorzugsweise durch den Gifer eines gewiffen Alard de Raadt, der feine Professur zu hardermyd in Gelbern megen feiner Berbindung mit dem vorgedachten Rothe hatte aufgeben muffen, und durch die Schrift Gichtel's über feine Berfolgung in 3woll, welche Raadt in Amfterdam bei Bredling vorfand, mit Gichtel'n felbft befannt wurde. Raadt, ber in einem troft= lojen und höchft aufgeregten Buftande nach Amfterdam fam, fand Beruhigung bei Gichtel, glaubte zu haben, mas er bedürfe, und von Gichtel auf leibliche und geiftige Beife unterftut, breitete er seinen Namen auf mehreren Reisen in den benachbarten Provinzen aus. Bald sammelten fich Viele, die fich in Amfterdam und umliegenden Städten und Flecken niederließen, und, beweibt oder unbeweibt, Gichtel's Weg der Armuth und Enthaltung gehen wollten, trop der Vorstellungen, die er selbst hierüber, als etwas nur Wenigen Erreichbares, ihnen machen zu muffen glaubte. Gine Zeitlang lebten fie, etwa dreißig an der Zahl, in großer Gintracht. Wenn auch getrennt von einander und fich nur manchmal besuchend, glaubten fie doch in einem Leben des Geiftes zu fteben, und mit einander die Güter zu genießen, die ihnen ihr Gebet und ihre Er= leuchtung innerlich wie äußerlich follte zugewendet haben. Allein es ging, wie es bei jedem Zusammenleben hochmuthiger Schwarmer zu gehen pflegt: Einer legte fich vor dem Anderen eine besondere Salbung zu, Saß und 3wietracht entfremdete in beffen Folge die Gemüther, die Ginen gaben fich ärgerlichem Leben, Trunt und Diebstahl bin, ober trieben Goldmacherfünfte, Alle, bis auf Wenige, fagten fich von Gichtel los, und, an fich felbst unglückliche Bengen seines verkehrten Wirkens, läfterten sie ihn noch obendrein auf ungerechte und unziemliche Beise. Auch der Professor Alard de Raadt war unter ihnen. Die erfte Beranlassung zum 3wie=

spalt war die Herausgabe der Werke Jatob Bohme's, deren Leitung Gichtel in Folge einer Schenfung von 6000 Gulben übernommen hatte, die von einem reichen Freunde zu diesem Behufe waren hergegeben worden. Wahrscheinlich verdroß den Professor die Rolle, die Gichtel dabei spielte, da er sich gleicher Gin= ficht, wenn nicht größerer, rühmen zu durfen meinte. Siezu fam eine neue Befanntschaft Gichtel's mit dem jungen Raufmanne Ueberfeld, der, ein eifriger Berehrer Jakob Bohme's, getrieben worden war, ben Berausgeber von deffen Werfen fennen zu lernen, und an ihm, wie erzählt wird, fand, was er suchte, "nämlich Pau= lus, den hocherleuchteten und hochversuchten Apostel". Er fam nach Amfterdam im Frühling 1683, obwohl ihm ein Geficht schon 1668 den gezeigt haben foll, mit dem er zu folch' hoher Erleuchtung follte berufen werden. Gichtel gewann diesen Mann bald mehr als Alle lieb, und Raadt wurde eifersüchtig1) und mißmuthig. Nach vielen Mighelligfeiten und vergeblichen Guhneversuchen zer= ftreute sich nach zehnjähriger Dauer im Jahre 1684 die ganze Berbrüderung, Raadt verfiel ebenfalls in ein ärgerliches Leben, und fuchte Gichtel überall, wo er hinfam, über Gebühr dem Sohne und der Verachtung preis zu geben. Gichtel und Ueberfeld waren nun fast die Ginzigen, die in perfonlich naber Berührung zu einander ftanden, und einundzwanzig Jahre lang in Gebet und Fleben, namentlich für Raadt, aber ohne Erfolg, fich aufopferten. Sie mußten nun manche harte Prüfung durchmachen, die fie wohl batte reinigen fonnen; aber ihr unbeugsamer Sochmuth, ihre er= träumte Unfehlbarkeit und Seiligkeit machte die Früchte der Leiden zu tauben und faulen. Breckling ichrieb eine Schrift wider fie: Die reichmännischen Armen, die nicht ohne Wirfung blieb. Ihre reichen Wohlthäter zogen fich zurück, Schulden halber mußten fie ihren Sausrath verkaufen, man predigte öffentlich gegen fie und

<sup>1)</sup> Gichtel sagt selbst (Br. vom 21. December 1708): Raabt hat ber Erstsgeborene sein wollen, und Bruder U. unschuldig gehaßt.

namentlich die Mennoniten äußerten fich gegen fie auf's Seftigfte; Spottlieder wurden gedruckt und auf ben Strafen gesungen, die Jungen beuteten mit Fingern auf Gichtel, wenn er über bie Straße ging, warfen mit Steinen und ichrieen: Duafer, Duäfer! und seine Fenster wurden einmal Nachts zertrümmert. Dazu kam, als etwas noch viel Schwereres, daß, wie Gichtel unglückseliger Weise sich vorlog, der Teufel es war, der ihm mit dem Beispiel bes Paulus, welcher mit seinen Sanden gewirft, und mit dem Spruche: Wer nicht arbeitet, soll auch nicht effen, beftig zusette. Dennoch wies er auch jede Gulfe von Außen, die ihm feinen Unter= halt gewähren fonnte, mit jener hartnäckigen Wuth des Fanatismus zuruck. Gin reicher Wohlthater von ihm wollte ihm ein Capital von 12,000 Gulben zu jährlicher Leibrente von 1200-Gulben ver= machen, allein er lehnte es öfter als einmal unwiderruflich ab. Gbenfo ichlug es Ueberfeld feinen Eltern und Geschwiftern ab, die fich erboten hatten, ihn zu versorgen. Die Noth wuchs daher immer mehr, die Bersuchung ftieg immer hoher. Die Gebanken an Gelbstmord tauchten wieder in Gichtel auf. Der Versucher zeigte ihm, so erzählt er, fünf Tage lang, öfter als einmal bes Tages, ein großes, langes Meffer mit der Borfpiegelung: er folle fich nur nicht lange qualen, sondern fich die Rehle abschneiben. In neuen Offenbarungen, die er erfahren wollte, suchte er seine Stärke gegen folde Versuchungen, und unterlag wirklich durch Gottes wunberbare Langmuth nicht. Das äußere Kreuz nahm aber nicht ab. Krankheiten famen dazu. Im Jahre 1691 erfrankte Ueberfeld, 1692 ein neu Sinzugetretener, Ifaat Paffavant, und 1693 legte fich Gichtel felbft auf's Siechbett. Alle jedoch kamen bavon; Gichtel am schwerften. Die Erkenntniß glaubten fie nur aus ihrer Krankheit gewonnen zu haben, daß ihre himmlische Tinctur feine irdischen Arzeneien leide und fie alle auswerfe und in uns die beste Medicin liege, was aber von den Wenigsten verstanden werde. Endlich ließ die äußere Noth nach; aber — wie fo gar fein Segen war ben Geprüften baraus erwachsen! Nichts hatten

fie gelernt, als erftens: daß fie nicht berufen waren, das Evange= lium zu verfünden und in die Welt auszugeben, sondern nur in fich einzugehen, und zweitens: daß es ihrem ungemeinen Rampf endlich gelungen wäre, den Teufel zu fturgen, der in ihren Brüdern auf dem gangen Erdboden überwunden fei, indem fie ihn felbft 1706 als einen feurigen Blit batten vom himmel fallen feben. Eine solche Nachäffung beiliger Worte war ihnen die ganze Aus= beute jahrelanger Rämpfe. Bon Gichtel's letten Jahren fin= ben wir wenig berichtet. Die Briefe aus jener Zeit enthalten nur eine Wiederholung früherer Gedanken oder früherer Begegniffe. Sein eigentliches Leben war schon damals geschloffen. Thätig war er allein in einem ziemlich ftarken Briefwechsel; außerdem unterzog er fich allen, auch den fleinsten, häuslichen Berrichtungen. Gin natürliches Bedürfen ließ ihn boch wenigstens nach einem Schatten von Arbeitsamkeit haschen. Endlich nahte die Zeit, in welcher Gichtel sollte abgerufen werden. Ein jährlich wiederkehrender Ratarrh mit Suften erschöpfte seine Rräfte. Noch am Tage vor seinem Tode, den 20. Januar 1710, schrieb er an Ueberfeld, der in Leyderdorf wohnte, über seine Unpäßlichkeit in dem ihm eigenen, seltsam aufgeputten Style: "Ich habe mit dem Glement= waffer zu fampfen, und scheinet, was ich effe und trinke, zu lauter Waffer werbe, und wirft's die Natur durch die Rafe und den Reft burch heftigen Suften immer heraus, welches mich abmattet und bem Schlaf viel zerbricht". Doch waren außerdem die Leiben seines Sterbelagers nicht fehr groß, fein Todeskampf schnell und unvermerkt. Dienstags den 21. Januar Nachmittags gegen drei Uhr schlief er ein, fast ebe es die ihn Pflegenden gewahrten. Seine Anhänger, beren Bahl fich nach feinem Tobe fehr vermehrte, festen die Schriften dieses "Sollandischen Engels", wie fie ihn nannten, in den Kanon der Schriften des Neuen Bundes, der ja feineswegs geschloffen sei; fie verehrten fie als die genaueften Er= flärungen des göttlichen Wortes, mit dem Vorbehalt jedoch, daß im Neuen Bunde eigentlich feine Bucher galten, sondern wir Alle sollten von Gott gelehrt sein<sup>1</sup>). Engelsbrüder nannten sie sich der Reinheit des Engelischen Lebens wegen, die sie, als eine auf Erden zu erlangende, besitzen wollten. Aeußerlich bedeutend wurde die Secte nie. Bedeutsam aber ist sie als ein Zeugniß, wozu anfängsliche Erkenntniß sich durch den Abfall von der Einfalt des geoffensbarten Wortes und der ungehenchelten Demuth des Herzens verkehre.

Aus dem Vorstehenden wird sich herausstellen, ob ich S. 103 mit Grund oder Ungrund bemerkt habe, man müsse, um J. Böhme recht zu würdigen, auch die praktischen Consequenzen beachten, welche bei den von ihm beeinflußten Stimmführern, und zwar folgerichtig, sich entwickelten und zu Tage kamen.

<sup>1)</sup> S. Brief Jak. Michelmann's an Rautenberg über eine von ben Pröbsten Porst und Reinbeck zu Berlin geleitete Untersuchung gegen die Gichteslianer vom 27. October 1716. Unsch. Nachr. vom Jahre 1720, S. 830 ff.

## Berichtigungen und Jufațe.

Bu G. 39 Anm. 1. Aus ben in die Zeit Bohme's fallenden alchymistischen Schriften mag auch noch auf die zu Frankfurt 1605 fl. Dctav erschienene, dreihundert Seiten ftarte Schrift des Joseph. Quercetanus doct. medicusque regius aufmertjam gemacht werben, weil fie auch für die Argumentationsweise ber damaligen Zeit lehrreich ift. Sie hat den Titel: Ad veritatem hermeticae medicinae ex Hippocratis veterumque decretis cet. cet. adversus cujusdam Anonymi phantasmata responsio. Hieher gehört nur bie Stelle S. 149, wo er die tria principia: Sal, sulphur et mercurius in vitriolo finden läßt, den Mercurius als prorsus aethereus, spiritum viridem, acidulum tantumque agendi ac penetrandi virium possidens beschreibt, ut brevi momento corpora metallica ac substantias durissimas, sive metallicae, sive lapideae sint, cujuscumque generis dissolvat, ihn als ben leo viridis des Ryplaeus (bes Engl. Ripley) bezeichnet, und G. 150 mit den Worten schließt: Hine judicare facile est, tria ista Chemicorum principia non esse salem, mercurium ac sulphur vulgaria.

3u S. 42 Anm. 1 3. 1 v. v. ft. 13 l. 15.

Zu S. 43 3. 1 v. v. Die Widmung des Gedichtes des poëta laureatus Giovanno Aurelio Augurelli geschah schon 1514; der ersten Druckausgabe zu Basel 1518 folgte eine Reihe anderer Ausgaben, ja auch Uebersetzungen ins Französische und Deutsche.

Ngl. Karl Chrift. Schmieder Gesch. der Alchemie, Halle 1832. S. 258 fg.

Zu S. 44 3. 4 v. v. Dhne Bilder erschien der libellus von Lambsprinck (auch Lambspringk und Lambspring geschrieben) schon 1599 in einer lateinischen Uebersetzung von Nicole Barnaud (Barnaudus) in der triga chemica, de lapide philosophorum tractatus tres No. I. Lugd. Batav. ex offic. Plantin. kl. 8. Lgl. auch K. Chr. Schmieder in d. angef. Gesch. der Alchemie S. 229.

Albert dem Großen (geb. 1193, geft. 1280) zugeschrieben.

Ebendas. 3. 4 v. o. Die scala Philosophorum soll von Guido de Montanor (Anfang des vierzehnten Jahrhunderts) herrühren.

S. 66 3. 15 v. u. ft. Giner I. Gines.

S. 66 3. 12 v. u. ft. von l. vor.

S. 68 3.3 v. o. ft. nur l. uns.

S. 117 3. 1 v. o. ft. 153 l. 103.

Berlin, Drud von Guftav Schabe. Marienstraße Rr. 10.



Superior to the superior of th 

