# Part of the Opus tertium of Roger Bacon: including a fragment now printed for the first time / edited by A.G. Little.

#### **Contributors**

Bacon, Roger, 1214?-1294. Little, A. G. 1863-1945.

### **Publication/Creation**

Aberdeen: University Press, 1912.

#### **Persistent URL**

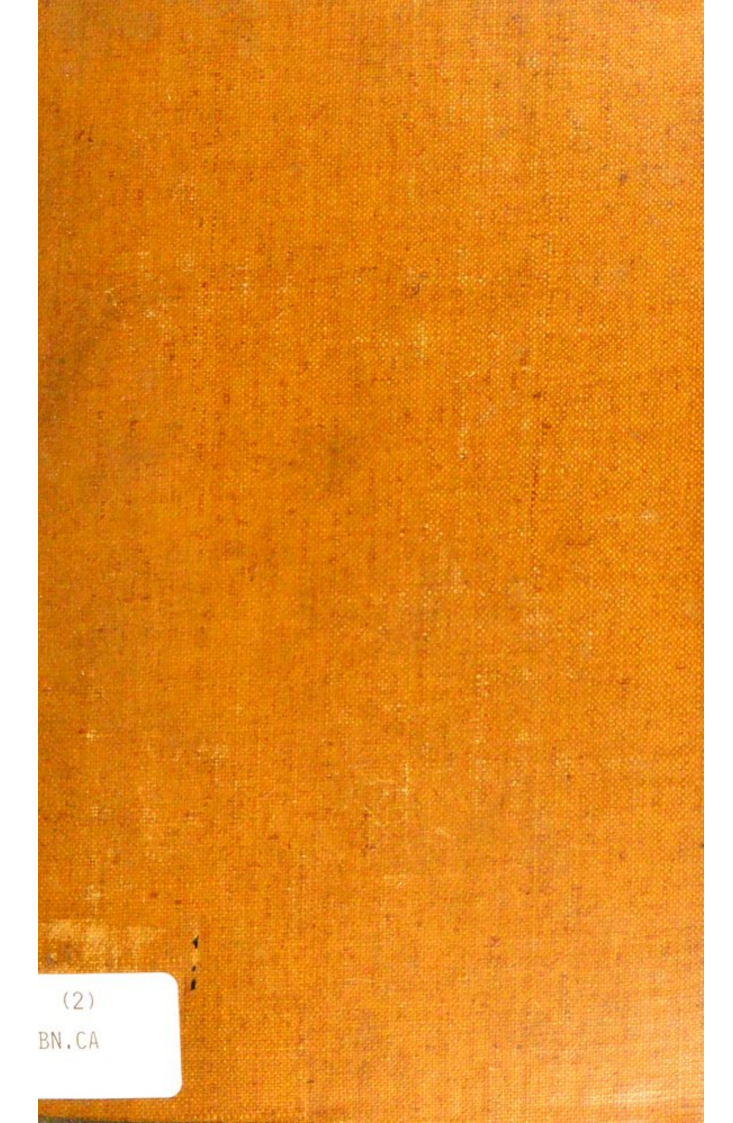
https://wellcomecollection.org/works/uukk6jeh

#### License and attribution

Conditions of use: it is possible this item is protected by copyright and/or related rights. You are free to use this item in any way that is permitted by the copyright and related rights legislation that applies to your use. For other uses you need to obtain permission from the rights-holder(s).



Wellcome Collection 183 Euston Road London NW1 2BE UK T +44 (0)20 7611 8722 E library@wellcomecollection.org https://wellcomecollection.org



N.ix. Bac

(2) BNICA.

X34966



22101083484

Digitized by the Internet Archive in 2016

https://archive.org/details/b2485895x



## BRITISH SOCIETY OF FRANCISCAN STUDIES

VOL. IV

### List of Officers of the Society, 1912.

Hon. President :- PAUL SABATIER.

#### Committee :-

A. G. LITTLE, Chairman.
Professor T. W. ARNOLD.
G. G. COULTON.
P. DESCOURS.
Rev. W. H. FRERE.
T. E. HARVEY, M.P.
C. L. KINGSFORD.
Professor W. P. KER.
E. MOON.
Rev. Canon H. RASHDALL.
Rev. H. G. ROSEDALE.
Professor M. E. SADLER.
Miss E. GURNEY SALTER.
Professor T. F. TOUT.

Hon. Secretary and Treasurer:—

Mr. PAUL\_DESCOURS, 65 Deauville Road, Clapham Park,

London, S.W.

# PART OF THE OPUS TERTIUM

OF

# ROGER BACON

INCLUDING A FRAGMENT NOW PRINTED FOR THE FIRST TIME

EDITED BY

A. G. LITTLE

ABERDEEN: THE UNIVERSITY PRESS

1912

(2)

(2) BN.CA



### PREFATORY NOTE.

A word is due to the members of the Society to explain the substitution of another volume on Roger Bacon for the promised volume on the Franciscans in Ireland. Father Fitzmaurice, O.F.M., who is responsible for the latter, has been appointed guardian of the Franciscan Convent at Waterford, and has had neither the leisure nor the materials for the prosecution of his historical studies. It was necessary therefore to issue something else this year; and the discovery of an unknown fragment of Roger Bacon, together with the near approach of the seventh centenary of his birth (1214-1914), which it is proposed to celebrate in a manner worthy of the greatest champion of experimental science in the Middle Ages, suggested the present volume.

A. G. L.



### CONTENTS.

|                                                        | PAGE |
|--------------------------------------------------------|------|
| Introduction                                           | viii |
| SUMMARY OF THE PART OF THE OPUS TERTIUM HERE           |      |
|                                                        | xxi  |
| PART OF THE OPUS TERTIUM—                              |      |
| De Utilitate Mathematice ad Rem Publicam dirigen-      |      |
| dam                                                    | I    |
| De radicibus judiciorum astrologie                     | 5    |
| De locis mundi                                         | 9    |
| De bonis promovendis et malis impediendis              | 13   |
| De Perspectiva                                         | 20   |
| De decem necessariis que ad visum requiruntur, cap. i. | 24   |
| Que sint visibilia, que in viginti duo distincta sunt, |      |
| cap. ii                                                | 26   |
| De particularibus modis videndi, cap. iii              | 28   |
| De bonitate videndi, cap. iiii                         | 29   |
| De triplicibus universalibus modis videndi, cap. v     | 30   |
| De cognitione rei vise per sillogismum, cap. vi        | 32   |
| De tribus partibus perspective, cap. vii               | 34   |
| De visu facto per lineam fractam, cap. viii            | 37   |
| De comparatione scientie ad sapientiam, cap. viiii     | 40   |
| De Scientia Experimentorum                             | 43   |
| De scientia quinte essentie                            | 47   |
| De Morali alias Civili Scientia                        | 55   |
| D 1                                                    | 57   |
| De taurie parte marrie abile cabie                     | 59   |
| De sus de seute se sulle abile achie                   | 61   |
|                                                        |      |
| De quinta parte philosophie moralis                    | 75   |
| De Opere Minori                                        | 77   |
| De Enigmatibus Alkimie                                 | 80   |
| De expositione enigmatum alkimie                       | 83   |
| De clavibus alkimie                                    | 86   |

### INTRODUCTION.

ON 22 June, 1266, Clement IV. (who had been elected Pope on 5 February, 1265) wrote to Friar Roger called Bacon of the Order of Minors, thanking him for his letter and for the vivâ voce explanations furnished by "our beloved son G. called Bonecor, knight". "In order (the Pope continues) that we may better understand your meaning we command you by apostolic writings, notwithstanding the precept of any prelate to the contrary or any constitution of your Order, to send to us as soon as possible a fair copy of that work which before we became Pope we asked you to communicate to our beloved son Raymond de Laon; and to explain to us by your letter the remedies which you think advisable for the dangers which you lately pointed out; and this you shall do without delay as secretly as you can."

In answer to this command Roger Bacon composed the Opus Majus (for the Pope was wrong in thinking that the work was already written). The Opus Majus goes by various names: Opus Majus or Opus Primum or Principale in contradistinction to the Opus Minus or Opus Secundum, and to the Opus Tertium: Tractatus præambulus in contradistinction to the Scriptura principalis or Scriptum principale, an encyclopædic work on all the sciences which Bacon hoped to write but never completed. In the text of the work itself Bacon usually alludes to it as haec persuasio. Throughout he emphasizes the practical usefulness of knowledge in a way likely to appeal to the man of the world.

The Opus Majus consists of the following seven parts of unequal length:—

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bliss, in Cal. of Papal Registers, I., 420, reads "Bone Cornules" for "Bonecor miles".

- I. On the causes of human ignorance.
- II. On the connexion of philosophy with theology.
- III. On the usefulness of the study of languages.
- IV. On the usefulness of mathematics:-
  - 1. In praise of mathematics.
  - 2-4. On physical forces and their subjection to mathematical laws.
  - [5]. The application of mathematics to sacred subjects, including judicia astronomiae and correctio calendarii.
  - [6]. The application of mathematics to political matters, divided into a treatise on Geography and a treatise on Astrology.
  - V. On the science of optics.
- VI. On experimental science.
- VII. On moral philosophy.

All these are printed in Bridges' edition, except the last two (fifth and sixth) divisions of Part VII., which are missing.

After finishing the *Opus Majus*, Bacon was induced to compose the *Opus Minus* by the following considerations: (I) a single work might be lost on the way; (2) the manifold occupations of the Pope made a short summary and an easier exposition of many difficulties desirable; (3) some matters had been forgotten in the first work and might be inserted in the second; (4) "having found remedies for earlier difficulties I could add some necessary things which I was not able to insert before"—a cryptic saying which perhaps refers to the alchemical treatises included in the *Opus Minus*.<sup>1</sup>

The Opus Majus and the Opus Minus, together with the De multiplicatione specierum and a separate treatise on Alchemy, were sent to the Pope by the hand of John, Roger Bacon's favourite pupil.<sup>2</sup>

The same reasons which led Bacon to write the Opus Minus next led him to undertake the Opus Tertium,3 with

<sup>1</sup> Opus Tert., ed. Brewer, pp. 5, 42-3; cf. p. 77 below.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid, pp. 3, 227, 230; ed. Duhem, pp. 164, 183 (= pp. 61, 82 below). (Cf. Comp. Studii, ed. Brewer, p. 414.)

<sup>3</sup> Opus. Tert., ed. Brewer, p. 67.

which we are specially concerned. Bacon was writing this in 1267.<sup>1</sup> There is no evidence that it was ever sent to the Pope (who died 29 November, 1268), or indeed that it was ever finished.

The *Opus Tertium* as edited by Brewer consists of seventy-five chapters (the division into chapters being modern).

Chaps. I.-XXI. form an introduction and incorporate much of the introductory matter of the *Opus Minus*.

Chap. XXII. summarizes Opus Majus, Part I.

Chaps. XXIII.-XXIV. are concerned with Opus Majus, Part II.

Chaps. XXV.-XXVII. are concerned with Opus Majus, Part III.

Chaps. XXVIII.-XXIX. is concerned with Opus Majus, Part IV., Dist. i.

Chaps. XXX.-XXXV. are concerned with Opus Majus, Part IV., Dist. ii.

Chap. XXVI. is concerned with Opus Majus, Part IV., Dist. iii.

Chaps. XXXVII.-LII. are concerned with Opus Majus, Part IV., Dist. iv.

Chaps. LIII.-LXIV. are concerned with Opus Majus, Part IV., Mathematicae in divinis utilitas (Bridges, 175-238).

Chap. LXV. is concerned with Opus Majus, Part IV., Judicia Astronomiae (ibid., 238-53).

Chaps. LXVI.-LXXI. are concerned with Opus Majus, Part IV., Correctio Calendarii (ibid., 269-85).

Chaps. LXXII.-LXXV. deal with music and do not correspond to any section in *Opus Majus*.

It will thus be seen that the *Opus Tertium* as edited by Brewer stopped short in its analysis of the *Opus Majus*, in Part IV. of that work, containing nothing on the last two sections of Part IV., and nothing on Parts V., VI. and VII.

In 1909, Professor Duhem of Bordeaux published the most important Roger Bacon discovery that has been made in recent years under the title *Un fragment inédit de l'Opus Tertium de* 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Opus Tert., ed. Brewer, pp. 277, 278.

Roger Bacon (Quaracchi). This fragment, hidden in a MS. in the Bibliothèque Nationale 1 under the title Tertius liber Alpetragii, contained the summary of Part V. of the Opus Majus (including a long digression on the motions of celestial bodies), of Part VI. (in which is inserted a discussion on the halo and its relation to the rainbow), and of Part VII., including the last two unknown sections. This is followed by a brief summary of the Opus Minus, three chapters on alchemy, and finally the beginning of a treatise De rerum naturalium generatione.

Professor Duhem pointed out that there still remained a gap between the end of the fragment edited by Brewer and the beginning of the fragment discovered by himself: we still lacked the summary and commentary in the *Opus Tertium* of the last two sections of Part IV. of the *Opus Majus*, those namely dealing with geography and astrology—or, as Bacon puts it, with the value of mathematics in affairs of State. The missing portion has now been discovered and is printed on pp. I-19 of this volume for the first time.

The Manuscripts.-I. Winchester College MS. 39.

My attention was drawn to this MS., which I had failed to note in my List of Roger Bacon's Works, by Dr. M. R. James, and I desire to thank the College authorities (and especially Mr. Hardy, the Acting Librarian, and Mr. Chitty, the Bursar) for allowing me free access to the MS. and for sending it to the British Museum for my use.

The manuscript was apparently 2 presented to the College

<sup>1</sup> No. 10264, fonds latin.

This is not quite certain. The inscription "ex dono Willelmi Mory quondam huius collegii alumni—1543°" occurs on the first leaf of the volume: but the contents of the volume appear at one time to have been bound separately. The old catalogue printed by Bernard in his Catalogi Librorum MSS. Angliae et Hiberniae, Oxon. 1697, Tom. II., Part i., p. 30 mentions: "24. Liber de Famulatu Philosophiae Evangelicae" (which is another name for the Tractatus de Consideratione Quintae Essentiae, the first treatise in the volume now numbered 39): "26. Rogeri Bacon tractatus de multiplicatione specierum. Ejusdem varii tractatus de Sapientia Divina, ostendentes quomodo Mathesis, Grammatica, &c. inserviunt Theologiae" (i.e. the remaining treatises in the volume now numbered 39). All the treatises belong to the same period and are written on paper of the same size.

(along with others 1) in 1543 by William Moryn, quondam hujus collegii alumnus. It is on paper, contains 206 leaves, not numbered, measuring c.  $12\frac{1}{2} \times 8$  in., and dates from the middle of the fifteenth century. It is not rubricated, blanks being left for the initials. The contents are:—

- (1) Tractatus de consideratione quinte essentie. Inc. Lib. i.: "Dixit Salomon cap. vii" Sapiencie: Deus dedit mihi". "Explicit tractatus de 5ª essentia quem aliqui attribuunt magistro rogero bachon, aliqui Joanni de rucepissa" (sic), etc., ff. 1—32b.
- (2) [Alchemical treatise without title,] *Inc.* "Quesivistiquis trium lapidum nobilior brevior et efficacior plane hoc aliis libris declaravi. . . . In nomine sancte trinitatis ac eterne unitatis, Raimundus. Cum in multis et diversis modis super hoc regimine tractavimus. . . . *Expl.* super gramen et tandem consequi gloriam. Explicit hoc totum quod paucis est bene notum," ff. 33-42.
- (3) Tractatus magistri Rogeri Bacon de multiplicatione specierum. Inc. "Primum igitur capitulum," ff. 47-86.
- (4) [Rogeri Bacon Opus Majus] "Pars prima hujus persuasionis in qua excluduntur 4° universales cause". . . Inc. "Sapientia perfecta consideratio": ending abruptly with the words "transit in Cili[ciam]" in the treatise on Geography in Opus Majus, Part IV. (Bridges, I., 350), "ciam" forming the catchword of the next (lost) quire, ff. 87-182.
- (5) [The fragment here printed.] *Inc.* "Post hec sequitur operacio mathematice. . . ." *Expl.* "fraudulentum, ffinitur 2<sup>m</sup> opus fratris Rogeri Bacon," ff. 183-98.

Mr. Hardy informs me that one William Moryn of the parish of Aldingbourne (Sussex), entered the College in 1524 aged 13.

Among them appears to have been a small MS, treatise of thirteen leaves, on paper, late fifteenth century, ascribed to Bacon; it was at one time bound up with a printed copy of the Obligationes Strodi which was given to the College by William Moryn. The MS, treatise, now numbered Y, 8., begins: "Scribo vobis qui vultis de mutabilibus pronosciorum elementorum que ab astris contingunt omni tempore seculi huius. Obsecro igitur ne quis dicta faciliter reiciat hec (?) sed experimento credat magis et teneat veritatem." The colophon runs: "Explicit tractatus subtilissime consideracionis fratris R. B. ordinis minorum qui experimentarius dicitur".

(6) Opus 3<sup>m</sup> fratris Rogeri Bacon. Inc. "Sanctissimo patri," ending abruptly with the words "de his radicibus" (Brewer, p. 38), ff. 199-206.

Some characteristics of § 5, the fragment here printed, may be noted. Another hand begins here: the writing is poor and at first remarkably cramped: fifty-two lines are crowded on to the first page; on the remaining pages the number of lines varies between forty-three and forty-nine. Blanks of different sizes are left for the initials: I have endeavoured to represent these variations in the printed text. The largest blank, extending over four lines of the MS. text, is that for the first initial. The inference is that the scribe was copying from a manuscript which began at this point and that he regarded this as the beginning of a treatise. There are no titles or rubrics of any sort.

II. Tanner MS, 116 in the Bodleian.

This volume is a small folio of III leaves, on parchment, double columns, dating from the end of the thirteenth century, formerly in the possession of Archbishop Sancroft. It contains several extracts from Roger Bacon's works (including the missing fragment of the Opus Tertium) which are not noticed in the Catalogue. I give a list of the contents of the first part of the volume, marking with an asterisk those items which are included in the following pages (the last part of the volume does not concern our immediate purpose).

- (1) Tractatus brevis et utilis ad declarandum quedam obscure dicta in libro Secreti Secretorum Aristotilis . . . quem tractatum fecit frater Rogerus Bacun de ordine minorum intuitu caritatis ad instructionem quorundam sapientum. . . . (fol. 1—61).
- \*(2) Item capitulum extractum de quodam opere quod fecit idem frater Rogerus Bacun de ordine minorum ad mandatum pape et valet ad exposicionem dictorum et dicendorum in textu.¹ "Sequitur de sciencia experimentali . . . . sicut aves inviscatas. Explicit "(fol. 6<sup>r</sup>—8<sup>r</sup>) [i.e. pp. 43-54 below].
- \*(3) Item bene post in eodem libro dicit: "Deinde cogitavi opus aliud mittere... et sic terminatur intencio operis utriusque et sic explicit" (fol. 81) [i.e. pp. 77-9, below].

<sup>1</sup> The text, namely, of the Secretum Secretorum.

- (4) Item aliud capitulum ejusdem fratris Rogeri Bacun de ordine minorum de potestate verbi et illud capitulum est extractum de prima parte majoris operis quod fecit ad mandatum pape Clementis. "Deinde comparo linguarum utilitatem ad ecclesiam Dei . . . quia natura est instrumentum divine operacionis. Explicit capitulum" (fol. 8<sup>r</sup>—9<sup>r</sup>). [Not Opus Majus, but Opus Tertium, cap. xxvi.; Brewer, pp. 95-100.]
- (5) Item aliud capitulum ejusdem fratris Rogeri de eadem materia. "Vestre [MS. Nestre] peticioni respondeo diligenter . . . inflammatur et lucent" (fol. 9<sup>r</sup>—11<sup>r</sup>) [i.e. Epistola de secretis operibus artis et naturae, capp. i.-v., and the first lines of cap. vi.; Brewer, pp. 523-36].<sup>1</sup>
- \* (6) Item frater Rogerus Bacun in tercio opere sic dicit: sed quod hic scribitur usque ad perspectivam non est in majori opere, sed tamen illud idem in secundo opere lacius continetur et aliter explicatur. "Post hec sequitur operacio mathematice ad rem publicam . . . veniunt Christiani" (fol. III—I3V) [i.e. the newly discovered fragment, with an additional paragraph not in the Winchester MS., pp. I-I9 below].
- (7) Liber Secreti Secretorum Aristotilis ad regem Alexandrum, qui liber intitulatur liber decem scienciarum cum quibusdam declaracionibus fratris Rogeri Bacun de ordine minorum (fol. 13v—65v).<sup>2</sup>

III. Cambridge University Library, Ff. IV., 12 (fol. 318). This is a volume of treatises and extracts on alchemy, written by Robert Greene of Welbe in 1528 and 1529. Among them is a fragment of the *Opus Tertium* without title (fol. 318 et seq) containing the summary of the fifth part of the moral philosophy, the summary of the *Opus Minus*, and the three chapters on alchemy (pp. 75-89 below). The MS. appears to have been copied neither from the Paris MS. nor

<sup>1</sup> This is the earliest MS, version of the Epistola yet discovered.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Trinity College, Cambridge, MS. 1036 (sec. xv.) contains an incomplete copy of the Tanner MS. Dr. James has just drawn my attention to MS. 153 of the McClean collection in the Fitzwilliam Museum (fully described in his catalogue, 1912). This is of the late fifteenth century, and the contents are exactly the same as those of the Tanner MS., from which it is probably copied. I have not, however, examined it.

from the Winchester MS. and so to represent an independent tradition. But the MS., even apart from its late date, is not of much value: the scribe is so much interested in alchemy that he sees "Elixir macedonicus" in Alexander of Macedon.

The colophon appended to our fragment in the Winchester MS. at once attracts attention: "ffinitur 2m opus fratris Rogeri Bacon". There is no doubt that this is a mistake. Such phrases as "nunc in hoc Opere Tertio volo figuras protrahere," together with the references to the *Opus Minus* and the fact that the treatise includes a summary of the *Opus Minus*, prove that we have to do with a fragment of the *Opus Tertium*. But "2m Opus" is not a slip of the pen for "3m Opus". For on the next page, fol. 199, which is not the beginning of a new quire, the same scribe who wrote the treatise which he calls "2m Opus" proceeds: "Opus 3m fratris Rogeri Bacon. Sanctissimo patri," etc. as in Brewer's edition. The mistake emphasizes the fact that the *Opus Tertium* had already been split into two parts and that the connexion between them had been forgotten.

The next question to be answered is: Does the newly discovered fragment fit on immediately to the end of the fragment printed by Brewer? That fragment ends with the discussion of the usefulness of mathematics in divinis, with special reference to astrology, the correction of the calendar, and music. The new fragment begins with the relation of mathematics to the affairs of the world, discussing first the influence of celestial bodies on things below "tam in naturalibus quam in voluntariis," and then, very briefly, the value of a knowledge of geography.

The Opus Majus treats of the usefulness of mathematics in divinis (Bridges I., 175), with special reference to astrology (p. 238) and the correction of the Calendar (p. 269). It then goes on to the usefulness of mathematics to the affairs of this world (p. 286); this section consists mainly of a treatise on

geography (pp. 288-376) followed by a treatise on astrology (pp. 376-403).

Two points arise here: (1) one is the existence of the section on music in the *Opus Tertium* which has nothing corresponding to it in the *Opus Majus*: (2) the second is that the newly discovered fragment of the *Opus Tertium* does not follow closely the order of subjects in the *Opus Majus*.<sup>1</sup>

(1) Professor Duhem suggests (p. 28) that there is a lacuna in the existing text of the *Opus Majus*. There is no evidence for this supposition.<sup>2</sup> On the other hand there is some evidence that the chapters on music were a later addition to the *Opus Tertium*. In cap. lxxv. Bacon twice refers to the treatise on the "Sins of Theology" in the *Opus Tertium* as being already written: "Sicut in secundo opere et hoc Tertio Opere in Peccatis Theologiae declaravi" (p. 304): "Sicut praecipue exposui in Peccato Septimo studii theologiae in opere secundo, et in Peccato Octavo in hoc Opere Tertio" (p. 309). Other

### 1 Comparative table of

| Pages of this |    |       |  |    | Corresponding passages    |                         |  |
|---------------|----|-------|--|----|---------------------------|-------------------------|--|
| edition.      |    |       |  |    | in Opus Majus, (Bridges). |                         |  |
|               | I  |       |  |    |                           | 286-87.                 |  |
|               | 2  |       |  |    |                           | 287, 379, 380, 387.     |  |
|               | 3  |       |  |    |                           | 387, 385, 263, 265.     |  |
|               | 4  |       |  |    |                           | 263, 288, 387: 45, 176. |  |
|               | 5  |       |  |    | 160                       | 235, 377, 380.          |  |
|               | 6  |       |  |    | 11.0                      | 381-82 (258-61).        |  |
|               | 7  |       |  |    |                           | 378, 386 (263).         |  |
|               | 8  |       |  |    |                           | 387-88, 384.            |  |
|               | 9  |       |  |    |                           | 384.                    |  |
|               | IO |       |  |    |                           | 301.                    |  |
|               | II |       |  |    |                           | 301-2.                  |  |
|               | 12 |       |  |    |                           | 303.                    |  |
|               | 13 | (end) |  |    |                           | 304-76.                 |  |
|               | 14 | (e)   |  |    |                           | 388-90.                 |  |
|               | 15 | 0.00  |  |    |                           | 392-93.                 |  |
|               | 16 |       |  |    |                           | 394, 395.               |  |
|               | 17 |       |  |    |                           | 395, 402.               |  |
|               | 18 | 19    |  | 46 |                           |                         |  |
|               |    |       |  |    |                           |                         |  |

<sup>2</sup> According to a passage in the Tanner MS. (f. 13<sup>r</sup>), the subject of musical instruments was touched on after the treatise on geography; but it is not clear whether Bacon is here referring to the *Opus Majus*, or to the *Opus Minus*; see p. 18 below.

references to the *Peccata* or *Remedia Studii* are in the future (Brewer, cap. xxiv., xxv., lxiv). It seems probable further that these chapters on music existed as a separate treatise in the sixteenth century, and as such were known to Bale.<sup>1</sup>

(2) The explanation of the second difficulty is suggested by the heading of the new fragment in the Tanner MS. "In the Opus Tertium Roger Bacon speaks as follows: but what is here written as far as the Perspective is not in the Opus Majus, but is contained at greater length in the Opus Secundum and otherwise explained." More accurate and more authoritative are the statements found in the fragment itself (p. 18 below): "The points which I have just touched on concerning the places of the world and the alterations of places and things by celestial bodies, and concerning forecasts (judiciis) and secret works, I did not put them all in the Opus Majus, but only the part concerning places. The others I put in the Opus Minus, when I came to expound the intention of that part of the Opus Majus. For I did not propose to treat more subjects at this point in the Opus Majus, wishing to be quick in accordance with the command of your Holiness,"

It is clear from this that the treatise on Astrology which follows the *Geographia* was not part of the *Opus Majus* but has been inserted and adapted from the *Opus Minus*. The treatise is found in the Digby MS.<sup>2</sup> of the *Opus Majus* and its derivatives. In Royal 7 F. vii., a note is added that the treatise *De Astrologia* ought to be inserted after the *Geographia*. It is not found in the Vatican MS. nor in Cotton Tib. C. V.

In his summary of the *Opus Minus* (p. 77 below) Bacon says: "Then, in enumerating the parts of the *Opus Majus*, I have inserted in the part on Mathematics many things touching the knowledge of celestial bodies, in themselves and in relation to things below which are generated by their virtues, in different regions and (in the same region) at different times; and this is

VOL. IV.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Bale's Index Brit. Scriptorum (ed. Poole), p. 395: De valitudine musices, lib. i.: "Secundum Boetium et ceteros autores musices". Cf. Op. Tert. (Brewer), p. 296.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> The Digby MS. (No. 235) has at the end of the Geographia. "Finitur quarta pars majoris operis," and then goes on to the astrological treatise.

one of the chief things that I have written". Apart from Bacon's opinion of the comparative value of the treatise, this is an accurate description of the contents of the Astrologia: it does not describe the contents of the much longer treatise De Coelestibus which forms the second book of the Communia Naturalium, with which Professor Duhem (p. 59) wishes to identify the treatise on celestial bodies contained in the Opus Minus.

 Some portions of the newly discovered fragment have reference not to the treatise on Astrologia but to that called Judicia Astronomiae (Bridges, I., 238-69). In Opus Tertium cap. lxv. (Brewer, pp. 268-70) Bacon alludes only to the opening passages of this section, referring the Pope for further information to the separate "fuller treatises" on judicial astronomy "which John has". It may therefore be asked whether the bulk of the section on Judicia Astronomiae was this separate treatise (as Opus Tertium, cap. lxv., seems to suggest) or whether it was incorporated in the Opus Minus (as one might infer from the passage of the new fragment just quoted). But neither of these suggestions is tenable. The treatise contains an explanation of the astrological terms, house, exaltation, triplicity, etc.: and for this in the new fragment of the Opus Tertium (p. 6 below) Bacon refers explicitly to the Opus Majus; while in the earlier part of the Opus Tertium (Brewer, p. 27) he speaks of the fourth part of the Opus Majus, "ubi de judiciis astronomia fit sermo specialis".

The passage of the new fragment quoted above (p. xvii) continues: "After this I added the works of geometry, arithmetic and music, which are also among the greatest secrets of nature and the noble arts, and in them is nothing magical in reality but only in appearance": and he goes on to refer to burning glasses, flying machines, ships and chariots which are propelled without any apparent cause, etc., in words which closely resemble those used in the *Epistola de secretis operibus* 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mr. Steele kindly allowed me to see his proofs of this treatise.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> According to the Tanner MS., the subject of musical instruments was here discussed (p. 18 below).

naturae.<sup>1</sup> There is nothing about these things in the Opus Majus, as we have it, and the probable inference is that Bacon is still referring to the Opus Minus, which in that case would have incorporated parts of the Epistola de secretis operibus naturae or De mirabili potestate artis et naturae. This view receives support from Chapter XXVI. of the Opus Tertium (ed. Brewer, p. 99). "Sed in Opere Minore ubi de coelestibus tractavi, exposui magis ista, ubi maxima secreta naturae tetigi, quae non sunt cuilibet exponenda, sed solis sapientissimis viris."

Among the most interesting passages of the new fragment is that in which Bacon defends, and urges the Pope to regulate, the study of magic (pp. 17-18).

The remainder of the treatise here printed corresponds in the main, apart from certain exceptions which will be noted presently, with the fragment edited by Professor Duhem.

The Perspectiva follows closely the order of subjects adopted in Part V. of the Opus Majus, but there is evidence that the sections into which Part V. was then divided did not correspond to the parts and distinctions found in Bridges' edition. In the Opus Tertium (p. 24 below) Bacon says: "Et hec et omnia eis annexa verifico in tribus distinctionibus cum capitulis suis. Deinde in 4<sup>a</sup>, 5<sup>a</sup> et 6<sup>a</sup> distinctione procedo ad ulteriora istius scientie, et primo declaro que exiguntur ad visum". The "fourth distinction" certainly corresponds to Dist. viii. of Part I. in the Perspectiva as we have it; and probably Dists. v. and vi. corresponded to Dists. ix. and x., Dists. i. ii. and iii. to Dists. i.-vii. It seems therefore that in a later revision of the Opus Majus, a different division of the material was adopted either by Bacon himself or by an editor.

In the section De Scientia Experimentorum the earlier chapters of Part VI. of the Opus Majus are summarized in a single page. The sub-section De quinta essentia 2 corresponds generally to pp. 215-22 of the Opus Majus, but contains some

<sup>1</sup> Cf. p. 532 et seq. in Brewer's edition.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>I suspect that *De quinta essentia* was originally a marginal note referring to the preceding sentences, not a heading to a new chapter.

additional matter, especially a list of magical books, which should be compared with the list given in the *Epistola de Secretis Operibus Naturae* (ed. Brewer, pp. 531-32) and that in *Speculum Astronomiae* generally ascribed to Albertus Magnus, but attributed by Father Mandonnet to Roger Bacon.<sup>1</sup>

The division of Moral Philosophy into six parts corresponds with the division in the printed text of the *Opus Majus* so far as the latter goes, i.e. to the end of the fourth part. The summary of the fourth part in the *Opus Tertium* shows that Bridges' text of this part in the *Opus Majus* is essentially complete. The summary of the lost fifth part adds some details to the summary already given in Chapter XIV. of Brewer's edition of the *Opus Tertium*.<sup>2</sup> The subject of the sixth part was the administration of justice by the law courts, but this was never written: "excusavi me ab expositione istius partis".<sup>3</sup>

From two passages in the Opus Tertium (ed. Brewer, p. 305, ed. Duhem, p. 164; below, p. 61) it appears that Bacon was at first unable to send a corrected copy of the last portion of Moral Philosophy to the Pope. "Quae de ira scripsi plana sunt, quia correxi illa et signavi. Alia vero quae sequuntur non ita patent, quia non sunt correcta nec signata; propter quod modo mitto exemplar correctum." "Sed hec alias non potui corrigere propter superfluitatem occupationum. Et ideo nunc mitto exemplar correctum, ut Johannes cum suis sociis corrigat ea que remanserunt incorrecta." The original version was corrected as far as the end of the section on anger, i.e. to p. 298 in Bridges' edition. A revised version was prepared of the remainder. Does the Digby MS. (the only independent copy we have of this part) represent the corrected or the original version? Dr. Bridges' text does not help us to decide this question. "The errors in the Seneca quotations," he says in a note to Vol. II., p. 365, "are so numerous that to embody

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Albertus Magnus, Opera Omnia (ed. Boignet, Paris), t. x., p. 629 seq., Mandonnet, Siger de Brabant, 2nd ed. (Louvain, 1908-10), and "Roger Bacon et le Speculum Astronomiae" in Revue Néo-Scolastique de Philosophie, August, 1910.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> P. 52; cf. ibid., p. 308.

<sup>3</sup> P. 76 below; cf. Op. Tert., ed. Brewer, p. 52.

them in the text would have made it in many places quite unintelligible." 1

The summary of the *Opus Minus* is clear but disappointingly brief. It consisted of (1) introduction, which was expounded in the *Opus Tertium*; (2) enumeration of the parts of the *Opus Majus*, with a treatise de celestibus inserted in the part on mathematics (see below); (3) Practical <sup>2</sup> Alchemy "in enigmatibus"; (4) Peccata Studii with a treatise (inserted in the sixth "Peccatum") de generatione rerum ex elementis, called elsewhere Speculative Alchemy, which dealt with (a) animals and plants, the causes of the prolongation of human life, together with an explanation of some alchemical enigmata; (b) the generation of metals, especially of gold; (c) the relation of these things to the interpretation of Scripture; (5) Remedia Studii. I shall discuss the composition of the Opus Minus only in so far as it bears on the composition of the Opus Tertium.

The chapters on Alchemy, which follow, formed evidently the treatise composed for the *Opus Tertium*, not the separate treatise, a rough copy of which Bacon sent to the Pope by the hand of John. It may be noted that Bacon's explanation of the alchemical terms for metals agrees with that which Chaucer puts into the mouth of the "Chanouns Yeman".

The Winchester MS. differs from the Paris MS. edited by Professor Duhem in that it omits (1) the long digression *De motibus corporum celestium* (Duhem, pp. 98-137); (2) the discussion on the halo (*ibid.*, pp. 138-48); (3) the beginning of the treatise *De rerum naturalium generatione* (*ibid.*, pp. 190-93).

The first two of these are undoubtedly additions, but additions made by the author and intended for insertion in the Opus Tertium. It may be pointed out that the early Tanner MS., which contains the chapter De scientia experimentorum, omits the treatise on the halo. It is probable that the earliest version of the Opus Tertium did not contain these additions;

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Vol. III., p. 183. <sup>2</sup>See p. 81 below; Duhem, p. 183. <sup>3</sup>See below, p. 82; Duhem, p. 183.

and there is some evidence that the first of them, that *De motibus corporum celestium*, gave Bacon a good deal of trouble. What appear to be two versions of it occur in the *Communia Naturalium*, Bk. II., Pt. V. The first of these occupying Chapters II.-XVI. is adapted from the treatise as printed by Duhem, the preamble addressed to the Pope and some other details being omitted. The second occupying Chapters XVII., XVIII. and XIX., is clearly an earlier and less complete version. Professor Duhem thinks that it formed part of the treatise *De Coelestibus* in the *Opus Minus*, but we have already seen that he has misapprehended the nature and scope of that treatise. There can be little doubt that it really represents an early sketch for the *Opus Tertium*. Bacon himself alludes more than once to his habit of rewriting his treatises "four or five times" before he could get a satisfactory version.

The third omission is that of the beginning of De rerum naturalium generatione. Three pages of this are found in the Paris MS., the scribe, Arnold of Brussels, noting at the end: "In exemplo sic cadduco non repperi plus": and adding the date, 15 December, 1476. Professor Duhem assumes that this formed part of the Opus Tertium from the mere fact that it is included in the Paris MS. Yet the evidence of the manuscript itself, such as it is, points in the opposite direction. Here is the title: Hic incipit magnus tractatus et nobilis: De rerum naturalium generatione: per quem tota philosophia naturalis quantum ad potestatem generationis rerum sciri potest cum illis que dicta sunt in aliis de efficiente et de unitate materie. This reads like the beginning of another distinct work, not a continuation of the same: and this interpretation is supported (1) by the general title prefixed in the Paris MS, to the fragment of the Opus Tertium, which in enumerating the subjects treated in that work ends with De Alkimia and does not include De rerum naturalium generatione; (2) by the Winchester MS. which at the end of the De Alkimia adds the colophon: "ffinitur 2m Opus fratris Rogeri Bacon".

The fragment De rerum naturalium generatione in the Paris

MS. begins: "Hiis habitis volo descendere ad ea que pertinent rebus generabilibus et corruptibilibus, ut prosequar ea que in Operibus aliis non sunt tacta. Oportet vero incipere a principiis, quia horum cognitio previa est. Et de principio efficiente scripsi satis in Tractatu [or tractatibus] de speciebus et virtutibus agentium naturalium. Et de materia verificavi quod non est una numero in rebus omnibus, nec una specie, nec genere subalterno, sed generalissimo. Et solvi cavillationes in contrarium" (Duhem, p. 190). Save for the first two words, this fragment is identical with the beginning of Bacon's Communia Naturalium, Book I., Dist. ii., cap. i., which begins in the Mazarin MS. "Nunc volo descendere," etc. (Steele, p. 65).

Professor Duhem, starting from the ill-supported assumption that the treatise De rerum naturalium generatione formed part of the Opus Tertium, proceeds to advance the following conjectures: (1) "It is probable that the Communia Naturalium reproduced in its entirety the Tractatus de generatione composed originally for the Opus Tertium. (2) It is probable that this treatise De generatione has supplied to the first book of the Communia Naturalium all that extends from the beginning of Pars secunda, distinctio secunda to the end of the book" (pp. 54-55). In other words we are to add to the Opus Tertium that part of the Communia Naturalium which occupies pp. 65-308 in Mr. Steele's edition.

The additional arguments which he brings forward to support this thesis are: (1) The references which Bacon gives in the opening words of the Tractatus de generatione to the Tractatus de Speciebus and to the discussion de materia are interpreted as alluding to the well-known Tractatus de multiplicatione specierum and to Chapter XXXVIII. of the Opus Tertium, respectively. (2) Towards the end of the first book of the Communia Naturalium, in a chapter on "the parts of the intellect," Bacon says: "Nam ponitur quod agens sit pars anime, quod est improbatum in 2ª parte Primi Operis, deinde in hoc Tercio Opere explanavi hoc, et solvi objecciones [in] contrarium": while in the preceding chapter are passages which seem to come from the Opus Tertium, such as: "De operibus vero principalibus

nutritive et augmentative disputavi copiose in hiis que de vacuo in superioribus conscripsi. . . . Set elongatur a serie istius persuasionis. Et causa principalis est quia omitto hec et multa quia tempus non habeo. Nam in aliis consideracionibus meis certificavi de hiis, set non habeo scripturam ad presens. Et in tractatu alkimistico quem divisim Johannes habet ab operibus tanguntur radices circa ista."

With regard to the first argument, we may remark (as Professor Duhem himself has pointed out) that the first part of Book I. of the *Communia Naturalium* treats *De multiplicatione* specierum, and the first distinction of the second part is concerned with matter: and these are naturally referred to in the second distinction of the second part.

With regard to the second argument, it should be remembered that Bacon habitually transfers whole chapters written for one work to another work on the same subject. Thus in the Communia Naturalium, Book I., as Mr. Steele has pointed out, several passages are extracts from the Opus Tertium as edited by Brewer: Steele, pp. 173-79 and 225-39, correspond to Brewer, pp. 189-97 and 168-84. This in itself is enough to show that the Communia Naturalium, Book I., is not a part of the Opus Tertium. Now in the chapters at the end of the book just mentioned (Steele, pp. 297, 298) we undoubtedly have another extract from the Opus Tertium, and that from a missing part of the Opus Tertium. This was probably a digression De anima or De partibus anime, similar to the digression on vacuum in Brewer, pp. 149-99, and that on the motions of celestial bodies in Duhem, pp. 98-137 (which latter is incorporated in Communia Naturalium, Book II.). It may have corresponded to Dist, iii. of Part IV. of the first book of Communia Naturalium (Steele, pp. 281-302). And it might naturally be inserted in the first part of the summary of Part V., for the first distinction of the Perspectiva treats "de partibus animae".1

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. Gasquet's fragment in E. H. R., XII., p. 511: "de prima que est de partibus anime".

Here then we have evidence of a part of the *Opus Tertium* which is not found in any MS. of that work. And this is not the only part still missing. It appears from Roger Bacon's allusions to the *Peccata Studii Theologiae et Remedia* that some sections of this work were inserted in the *Opus Tertium*.

The allusions to the Peccata in the Opus Tertium are as follows:—

- (I) "Et iste [i.e. the doctor of Paris who is quoted as an authority in the schools—probably Thomas Aquinas] non solum magnum detrimentum dedit studio philosophiae sed theologiae, sicut ostendo in Opere Minori, ubi loquor de Septem peccatis studii Theologiae; et praecipue tertium peccatum est contra istum, quod discutio apertius propter eum" (Brewer, p. 31).
- (2) "Unde Latini nihil magnificum scire possunt sine notitia harum linguarum, sicut satis declaro in illa tertia parte operis [majoris], et in Opere Minori, ubi loquor de potestate studii theologiae, scilicet in tertio peccato, et quinto et sexto" (ibid., p. 33).
- (3) "Radices autem alkimiae speculativae ego posui secundum considerationem Avicennae, praecipue in expositione peccati sexti in studio theologiae. Nam ibi texui totam rerum generationem ex elementis . . ." (ibid., p. 41).
- (4) "De hoc autem capitulo pro jure divino et canonico et civili, et toto studio, iterum faciam mentionem in Remediis Studii. Nam non est mirum si theologi negligantur in regimine postquam jus ignoratur canonicum; nec est mirum si tractantes hoc jus sine theologia vacillent ad jus civile et abusum ejus. Et ideo oportet in Remediis Studii aliquid super his annotari" (ibid., pp. 87-8).
- (5) "Et in comparatione numerorum ad theologiam in quarta parte Operis Majoris addidi specialiter quaedam exempla de numerorum falsitate; et in Minore similiter addidi exemplum specialissimum cum omnibus modis probationis; scilicet in quinto Peccato studii theologiae, quod est de literae corruptione. Clamo ad Deum et ad vos de ista corruptione literae; quia vos soli potestis apponere remedium sub Deo per consilium illius

sapientissimi de quo superius sum loquutus,<sup>1</sup> et per alios, sed maxime per eum, secundum quod in Remediis studii apertius declarabo" (*ibid.*, p. 93).

- (6) "Caeterum linguae specialiter requiruntur ad intellectum utrumque, etsi litera esset optime correcta. Quod ostendo manifeste per exempla tam in Opere Majori in hoc loco, quam in Opere Minori per exempla egregia in Peccato Sexto studii theologiae" (ibid., p. 94).
- (7) "Cum igitur probavi in operibus utrisque quod Scriptura sciri non potest, nisi homo sciat legere et intelligere eam in Hebraeo et Graeco, et ideo sancti se dederunt ad hoc, et prius de hoc tetigi, et postea in Peccatis Studii et Remediis hoc exponam . . . ; tunc ad plenum intellectum textus Dei necessaria est scientia de metris et rhythmis" (*ibid.*, pp. 265-66).
- (8) "Principalis intentio ecclesiae . . . est opus praedicationis, ut infideles ad fidem convertantur, et fideles in fide et moribus conserventur. Sed quia utrumque modum vulgus ignorat, ideo convertit se ad summam et infinitam curiositatem, scilicet per divisiones Porphyrianas, et per consonantias ineptas verborum et clausularum. . . . Quoddam enim phantasma est pueriliter effusum, et a pueris adinventum, vacuis ab omni sapientia et eloquendi potestate, ut manifeste patet cuilibet intuenti, sicut in Secundo Opere et hoc Tertio Opere in Peccatis Theologiae declaravi" (ibid., p. 304).
- (9) "Et quia praelati, ut in pluribus, non sunt multum instructi in theologia, nec in praedicatione dum sunt in studio, ideo postquam sunt praelati, . . . mutuantur et mendicant quaternos puerorum, qui adinvenerunt curiositatem infinitam praedicandi, penes divisiones et consonantias et concordantias vocales, ubi nec est sublimitas sermonis, nec sapientiae magnitudo, sed infinita puerilis stultitia, et vilificatio sermonum Dei; sicut praecipue exposui in Peccato Septimo studii theologiae, in Opere Secundo, et in Peccato Octavo in hoc Opere Tertio" (ibid., p. 309).
  - (10) "Post hec [i.e. Alchemy] descendi ad peccata studii

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Op. Tert. (Brewer), pp. 88-9; Gasquet in Engl. Hist. Rev., XII., 516; cf. Denifle in A.L.K.G., IV., 298.

et ejus remedia, et in sexto peccato manifestando, descendi ad generationem rerum ex elementis, et texui illam totam, usque ad generationem animalium et plantarum. . . Et specialiter descendi ad generationem metallorum, quia hec requiritur in sexto peccato studii. . . . Deinde revolutis peccatis studii, descendi ad remedia, ostendens per quos,¹ et quibus auxiliis et expensis, et quibus modis debet fieri utilitas infinita . . ." (Duhem, pp. 180-81, from the summary of the *Opus Minus*).

From these quotations it appears that Bacon enumerated seven sins of the study of theology in the *Opus Minus*, inserting in the sixth sin a treatise on the generation of animals, followed by one on the generation of metals, and that finally he added a disquisition on the remedies advisible, suggesting the persons who could carry them out and the means to be employed.

The Opus Minus as edited by Brewer contains the first six "sins," together with part of the treatise on the generation of animals and plants, and fragments (at the beginning and end) of that on metals. The seventh "sin" (on preaching) and the whole of the treatise on remedies are missing.

It appears further that Bacon added in the Opus Tertium an eighth "sin" on preaching; and that he intended to speak of the need of a knowledge of Greek and Hebrew in Peccatis Studii et Remediis, of the "homo sapientissimus" who can correct the Sacred Text, and of the study of civil and canon law in Remediis Studii. The eighth sin and the remedies are not found in the Opus Tertium as we have it. It may be doubted whether the "remedies" were ever written. The references to them as a part of the Opus Tertium are in the future tense.

Professor Duhem argues (p. 31) that the *Opus Tertium* further contained a discussion on the Trinity and Incarnation, and Bacon certainly seems to promise this in the following passage: "Nam veritates speciales circa esse divinum, ut quod sit trinus in personis, scilicet Pater et Filius et Spiritus Sanctus, et quod Filius sit incarnatus, et hujusmodi, non debent hic

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The Cambridge MS. reads per quas vias (see p. 78 below).

tractari, nec requiruntur hic, sed inferius habent explicari suo loco" (p. 67 below). But these subjects are not treated in the *Opus Majus*, and "inferius" may mean nothing more than "on a subsequent occasion".

Professor Duhem, following M. Emile Charles, seeks to identify the so-called Metaphysica of Roger Bacon with the Peccata Studii et Remedia in the Opus Tertium. The title of the Metaphysica in the Digby MS. runs: Incipit Metaphysica fratris Rogeri ordinis fratrum minorum de viciis contractis in studio Theologie. The opening words are: "Quoniam intencio principalis est innuere vobis vicia studii theologici que contracta sunt ex curiositate philosophie cum remediis istorum; ideo in theologicis autentica inducam philosophorum". That we are here concerned with a work sent to the Pope, Professor Duhem thinks is proved by the following words: "Propter rerum inestimabilem difficultatem de quibus loqui, et propter multitudinem et pondus occupationum, non potui cicius transmittere; nec adhuc complere possum in particulari, et in propria disciplina. Opus tamen universale, si placet, intueri poteritis ut saltem ex partibus tota, ex minoribus majora, ex paucioribus plura cogitare valeatis." There is certainly no proof here that the person addressed was the Pope.

It can, I think, be shown (1) that the *Metaphysica*, edited by Steele, is what it professes to be, i.e. a fragment of a work which Bacon called *Metaphysica*; (2) that it was written before the *Opus Majus*; (3) that the bulk of it is incorporated word for word in the *Opus Majus*.

I. (a) Bacon in the *Opus Majus* emphasizes the close connexion between metaphysics and moral philosophy; "nam utraque de Deo negotiatur et angelis et vita aeterna et hujusmodi multis" (*Op. Maj.*, II, 226): and he refers to "scientia civilis" in relation to Metaphysics.

The fragment on Metaphysics is concerned with God, angels, immortality, etc., and the laws and aims of the state.

(b) In the Communia Mathematica he says: "Cause vero erroris humani universales sunt primo considerande in omni

negotio studii et vite et officio. Et ideo in principio Methaphisice que ordinat totam sapienciam demonstravi maliciam istarum causarum, auctoritates raciones et exempla sapientum copiosius ingerendo" (quoted by Steele, *Metaphysica*, p. 54).

The fragment begins, after a short introduction, with the

signs of human errors.

(c) In the Opus Majus he says: "De immortalitate animae in Metaphysicis est tactum . . . . Non solum autem Aristoteles et Avicenna dederunt vias utiles ad immortalitatem animarum, . . . sed philosophi in moralibus sunt locuti. Nam primo in Quaestionibus Tusculanis, Cicero sententiat immortalitatem animae et per totum librum istum investigat. . . , Et similiter in libro de Senectute eadem immortalitas a Marco Tullio determinatur" (II, 238).

That the "Metaphysica" here mentioned is the metaphysics of which the fragment is preserved is proved by the corresponding passage in the fragment: "Et ideo non solum Aristotiles, nec Avicenna, nec alii quorum libri noti sunt diffiniunt animarum immortalitatem, set in primo De Quescionibus Tusculanis Cicero per totum laborat ad ostendendum immortalitatem anime modis multis et pulchris. Et similiter in libro De Senectute eadem immortalitas a Marco Tullio determinatur" (Steele, p. 14).

II. The above passage proves that the *Metaphysica* was written before the *Opus Majus*, as the latter refers to it as a work already in existence. Cf. also *Opus Majus*, II, 241.

III. The close resemblance between the Metaphysica and parts of the Opus Majus has been briefly indicated by Mr. Steele in his Introduction to the former work. Pp. 7-9 of the Metaphysica occur almost word for word in Opus Majus, II, 229-33; pp. 12-14, in Opus Majus, II, 235-36; p. 15, in Opus Majus, II, 240; pp. 15-16, in Opus Majus, II, 245-46; pp. 16-17, in Opus Majus, II, 241-42; pp. 18-20, in Opus Majus, II, 258-63; pp. 23-27, in Opus Majus, II, 251, 247, 246, 247, 248, 250, 251, 252; part of p. 28, in Opus Majus, II, 252; and part of p. 29, in Opus Majus, II, 267; pp. 30-36, in Opus Majus, II, 267-74. All these passages occur in the Seventh

Part, i.e. that on Moral Philosophy. Further pp. 42-44, and 45-52 coincide with *Opus Majus*, I, 254-67 in the treatise on *Judicia Astronomiæ*. After having already summarized these passages in the *Opus Tertium*, it is not likely that Bacon would have repeated them over again in the same work.

To sum up, I am inclined to think that we have the whole of the Opus Tertium, as Bacon wrote it, now before us, except (1) a digression de partibus animæ (which may in substance be supplied from Com. Nat., Bk. I, Part iv., Dist. iii.); (2) the eighth "sin" of the study of theology which dealt with preaching; and (3) possibly some discussion of the remedies for the "sins" of the study of theology.

The text of the present edition is based on the Winchester College MS.¹ This has been compared with the Tanner MS. and with Professor Duhem's edition of the Paris MS. All variants are noted except differences in the order of words and differences in spelling. The fragment in the Cambridge University Library has been collated, but only such variants as seemed of importance have been given. Titles of chapters, etc., which are entirely wanting in the Winchester MS. have been taken from the Paris MS. so far as this extends: the titles in the new fragment are supplied from the context. All these, together with any paragraphs or sentences inserted in the text and not found in the Winchester MS., are enclosed in square brackets.

W = Winchester College MS. 39.

T = Tanner MS. 116 in the Bodleian Library.

C = Cambridge University Library, Ff. 12.

P = Professor Duhem's edition of the Paris MS. Bibl. Nat. lat. 10264.

<sup>1</sup> References to the folios in the text are to the Winchester MS.

### SUMMARY.1

ON THE VALUE OF MATHEMATICS IN DIRECTING THE STATE.

MATHEMATICS is valuable to the state (I) in giving knowledge of past, present and future; (2) in promoting wonderful contrivances for the advantage of the state. The method of making forecasts has already been laid down, but little has been said about the practical applications of the science (p. I).

For both objects we must know the "complexions" of things. For as complexions vary, so vary health and sickness, sciences and arts, occupations, languages, morals in different regions; and there are similar differences in the same region, and at different times (p. 1).

But the complexions of things cannot be known unless the causes of these complexions are known (p. 2). The causes of diversities of complexions and of all things below are the celestial bodies. This is specially clear in the case of the sun, whose influence on generation is most marked. Avicenna maintains that all normal generation and growth and the beginnings and ends of life and death depend on celestial motions and influences. Besides the various motions of sun and moon, and days, weeks, months and quarters, the revolutions of the higher planets have to be considered. Their motions are slow, Mars completing his orbit in two years, Jupiter in twelve, Saturn in thirty, and so their effects are seen after a long time, and recur at stated intervals (pp. 2-3). Similarly after many revolutions important results follow not only in the natural but also in the political and religious world (p. 3). Thus, as Albumazar points out, in the kingdom of the Persians after ten revolutions of Saturn, the kingdom of

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A summary of a summary presents special difficulties, and the present summary amounts in parts almost to a translation.

Alexander arose; after another ten, Jesus Christ appeared; after ten more Manes, and after ten more, Mahomet. Changes of this kind are not confined strictly to ten revolutions: they may happen in the ninth or eleventh, and this according to the influence of the conjunctions of Saturn and Jupiter, of which we have spoken in our section on religions (p. 3). There are three kinds of these conjunctions,—great, greater, greatest. Albumazar shows that every 20 years a great conjunction signifies scarcity of corn, the elevation of the powerful, etc.; every 240 years a greater conjunction signifies atmospheric changes and a tendency to changes of faith and manners; every 960 years a greatest conjunction signifies floods, earthquakes, fiery impressions in the air, revolutions of kingdoms and empires. Further, monstrosities also occur according to the configurations of the heavens (pp. 3-4).

Philosophers therefore ascribe all events on earth to celestial influences, which either are the direct cause, as in the natural world, or produce a tendency, as in the domain of human will; for the will cannot be forced, as both true faith and all philosophy assert, and yet it can be urged by the complexion of the body, and by the influence of the heaven, which is the cause of such complexion, so that a man voluntarily wills that to which celestial inclination moves him: just as we often see the intellect following the promptings of sense, not on compulsion but voluntarily.

These things are proved by experience and indubitable authority. For Noah and his sons first taught this science to the Chaldeans; from them through Abraham it came to the Egyptians; and thence to the Greeks and Latins (p. 4).

## ROOTS OF ASTROLOGICAL JUDGMENTS.

The roots of these judgments or forecasts are found in the natures of the stars. We ought to know the properties of the seven planets, and the fixed stars, especially the stars of the twelve signs of the Zodiac, and what regions, things and parts of things are dominated by each. For at the beginning of the world, according to one explanation, the planets and twelve

signs were in direct of certain regions, and then the atmosphere of each region was changed, and this change has proved lasting, since impressions received in youth remain in age (p. 5).

So with different things in the same region; for they are brought to birth when different planets and different signs are elevated over them, though the region is the same. Further different combinations of celestial influences come from the same stars to different parts of the same region. To every point of the earth come cones of influences from the stars, and these produce different tendencies in every point of the earth. Examples are different kinds of grasses growing nearly in the same place, twins of different complexions in the same womb (p. 5).

Different stars have special relation to different parts of the body, e.g. the Ram to the head, the Bull to the neck, etc. This is shown by results. Thus if the moon is in the sign that has relation to a particular member, it is dangerous to touch that member with iron, as Ptolemy says and Haly explains more fully (p. 6).

There are other roots of astrological forecasts.

One ought to know the *dignities* of the different planets in the different signs and in different parts of the same sign. Each planet has five dignities, called house, exaltation, triplicity, term, face—the strongest being the house, the weakest the face, so when the sun is in the sign in which is his house, i.e. Leo, his influence is strongest; when he is in the opposite sign, Aquarius, his influence is least; and so on (pp. 6-7).

Further the aspects of the planets have to be considered, i.e. their relations to each other. These aspects take five different modes, namely, conjunction, opposition, sextile, square, trine (p. 7).

Thus the powers of the planets and their effects in this world for good and evil vary marvellously, as all authorities teach and as we know by experience, though the common herd of philosophizers gives no heed. Thus Jupiter is always beneficent in himself, yet when he is in conjunction with the moon, it is no use to take medicine; for the patient is so

strengthened by the beneficent action of Jupiter that he resists the power of the medicine (p. 7).

We have already mentioned what wonders result from the conjunctions of Jupiter and Saturn; and certainly the other aspects of these and the rest of the planets have wonderful influence. In the treatise on religions the importance of the conjunctions of Jupiter with each planet has been shown, in connexion with the number, order and times of the various religions (p. 7).

Next we must notice carefully the *position* of the planets in their orbits. Thus when the sun is in the higher part of his orbit, things born on earth grow more in a week than at other times in a month. When the moon is so situated, the tides are stronger, and the force of all moist things, fish are largest, etc. (p. 8).

Special attention is to be given to the conditions of the moon, which has great influence owing to its nearness to the earth and the varieties of its motion, light and shape. Besides the aforesaid conditions common to all planets, the effects of the twenty-eight mansions of the moon, as it passes through the Zodiac in twenty-eight days, have to be considered, which are especially of importance in forecasting the weather. Then we must observe when the moon is in the head or tail of the Dragon, and when eclipsed. For if a difference in the moon's light causes changes in the world, much more must the removal of its light. And though the change is greater in an eclipse of the sun when it happens, there are more eclipses of the moon (pp. 8-9).

#### ON GEOGRAPHY.

Besides considering the various ways in which the heavenly bodies influence the earth, we must fifthly take into account the earth itself, firstly distinguishing the habitable parts. The first thing is to describe these in writing and in a map on parchment, drawn up according to the rules of astronomy and the reports of travellers, so that we may see with our eyes the relative positions and sizes of the various regions and cities, and learn the differences in religion, laws, etc., of the peoples and sects inhabiting them (pp. 9-10).

We shall then (I) know the relative positions and sizes of the places of the world; (2) be led by this to learn their "complexions," when we consider their relation to celestial forces (e.g. distance from the sun which is the main cause of differences of complexion in the various zones); (3) be able to infer the complexions of natural things in each district; (4) consider the different tendencies in the human inhabitants, in sciences and arts, languages, laws, religions, etc.; for men though not forced (as will is free) are strongly inclined in various directions by complexion and celestial influence. As a fact we know that men do differ in different places. (5) This knowledge helps us to interpret the Scriptures, both in the literal and spiritual sense. It is valuable (6) for the conversion of the infidels; missionaries should know geography so as to avoid dangers which have been fatal to many; and they should know the religion of the people to whom they go: for different arguments are necessary for different religions. And (7) for the repression of the barbarian invaders. Jerome says that the nations shut in by Alexander will break their gates and come out to meet Antichrist. If we knew from which side they will come. we could reckon that Antichrist will come from the opposite side. Are the Tartars the people indicated? (pp. 10-12).

[Astronomy is absolutely necessary to the rulers of Church and state—as it is to the sailor, farmer, alchemist and physician,—for the election of favourable times. The Tartars, as we know from the words and writings of those who have lived with them, pay the greatest attention to this and act always when the constellations are favourable. Astronomy also teaches us the changes produced by change of environment: e.g. a plant poisonous in one district becomes edible when transplanted to another. The processes of nature can be enormously accelerated by the human reason: thus in the transmutation of metals alchemy by means of an artificially prepared elixir can do in one day what nature could hardly do in a hundred years] (pp. 12-13).

ON PROMOTING GOOD AND HINDERING EVIL.

I have therefore described and put in a map the places of the world according to the laws of astronomy, and then given a fuller account of all the nations according to the evidence of saints, natural philosophers and travellers—for two main reasons:—

- (1) That we may have knowledge of past, present and future both in the world of nature and in the world of human will. Such knowledge is more certain in the world of nature. To attain greater certainty, we should examine the histories and find out when marvellous things happened: then we should consider the astronomical tables for those times and see what constellations caused or signified these marvels: then by extending the tables to future times, we shall find similar constellations and have foreknowledge of future events (pp. 13-14).
- (2) Still more important is the promotion of foreknown good and the prevention of foreknown evil. It is of great importance to choose the favourable times for every undertaking (pp. 14-15). Further, the fate of a whole population can be changed by a change of atmosphere, such as is produced by a strong constellation. If the celestial forces could be fixed and preserved artificially, in a medicament or anything else scientifically prepared, we could produce such changes at will. And this leads one to consider whether charms, prayers, curses, etc., have any power: the vulgar regard these as magical, but the wise as in many respects philosophical (pp. 15-16).

Magicians properly so-called are either unconscious self-deceived charlatans, or deliberate impostors. These effect nothing except by chance, unless demons assist them and produce results in order that they and their dupes may be further confirmed in their errors. There is another kind of magicians, those who work on scientific principles but for evil ends; of this kind will be Antichrist and his followers who will work with full scientific knowledge and entirely for evil ends: and when science fails, demons will do the rest, to the confusion of the whole world (pp. 16-17).

These magnificent sciences should not be denounced because evil men through them can work mischief, but the study of them ought to be confined to certain persons authorized by the Pope. "And so if the Church ordained de studio, good and holy men could labour at these magical sciences by special authority of the Pope" (pp. 17-18).

I did not treat all these subjects (i.e. about geography, alterations of places and things by celestial powers, forecasts and secret works) in *Opus Majus*, but only geography. Other subjects I treated in the *Opus Minus* when explaining that part of the *Opus Majus* (p. 18).

After these I added the works of geometry, arithmetic and music, which are among the greatest secrets of nature, but in which there is nothing magical. As wonderful things of this sort have been done in my time as well as in old times, I can speak briefly of them without being thought to exaggerate—e.g. burning glasses (most efficacious in war), flying machines, sailing machines, and scythed chariots moving without animals to draw them, [musical instruments], and so forth, some of which I have touched on elsewhere (p. 18).

Afterwards I touched briefly, as I had done before in the section on the six religions, on the value of mathematics in confirming the faith and converting infidels and repressing the reprobate. For the weapons which Antichrist will use against the Church may now be used against the Tartars, Saracens, etc. Otherwise they will never be properly overcome, for wars are doubtful and as often disastrous to Christans as to infidels; as is clear from the last invasion of Damietta by King Louis of France. And if the infidels are defeated, they recover their lands as soon as the Christians return to their own country (pp. 18-19).

#### ON OPTICS.

The science of Optics is necessary for all sciences: it is neglected by the Latins: hence I give special attention to it. In case the work sent to Your Holiness be lost, I give here a summary. The subjects treated of are: the sensitive powers of the soul, with their organs, objects and operations; the origin and composition of the eye, the optic nerves and their relation to the brain, the coats and humours of the eye—with diagrams (pp. 20-22). I then take the function of vision, and show that impressions (or "species") must emanate from the visible object, and explain the difficulties arising from (I) the smallness of the pupil; (2) the mixture of colour rays in the pupil; (3) the mixture of colour rays in the medium (pp. 22-4).

Chap. I. Next the conditions necessary to vision are considered—species of the object, light, distance; the object must be in front of the eye (contrast hearing and smelling), of suitable size, denser than the medium; other conditions are rarity of medium; time; healthy state of eye: position—an oblique angle of vision sometimes producing a double image (pp. 24-6).

Chap. II. Next the classes of things of which vision takes cognizance, and the three general modes of vision, viz. through sense, recognition, and argument (pp. 26-8).

Chap. III. Particular modes of vision (connected with the structure of the eye) (pp. 28-9).

Chap. IV. Errors arising from rays proceeding from the eye and the object. Why, e.g. do we see a cloud at a distance but not when we are in it? Double vision considered (pp. 29-30).

Chap. V. Further consideration of the three general modes of perception in relation to the conditions of sight. Excessive light impedes vision. Effects of excessive distance and of rapidity of motion on accurate perception of light and colour (pp. 30-1).

Recognition, or knowledge derived from repeated experience, makes clear diversities perceived but not distinguished by sense: e.g. the variety of the moon's light; or the colour of an object seen through a fine parti-coloured cloth (pp. 31-2).

Chap. VI. Of perception through reasoning. Ways of judging distances. Different phases of the moon explained in a long chapter. Reasoning process also needed in estimating

size. In looking at a sphere we see less than half. Stars at rising or setting look larger than at the meridian: explanation of this (pp. 32-3). Optical illusions resulting from motion and rest. Discussion of the difficult problem of scintillation of the fixed stars (pp. 33-4).

Finally the question is considered whether vision by recollection and argument implies the co-operation of the rational soul. I maintain that it does not, as animals use these processes. It belongs to the sensitive soul, whose power includes thought, imagination, memory and calculation (p. 34).

Chap. VII. Direct vision having been treated, there remain reflected vision and refracted vision, the laws of which have been explained in the *Opus Primum* and the *Opus Tertium* but chiefly in the *De multiplicatione specierum* (pp. 34-5). In the present treatise on Optics I have applied these laws to show how rays proceeding from objects act on vision. In a mirror the real object is seen. In a plane mirror the image and the object appear as equidistant on opposite sides of the mirror. In the six other kinds of mirrors—spherical, conical, cylindrical, each of which may be either concave or convex,—the apparent "place of the image" varies greatly, and its shape. These points are explained in the *Opus Majus* with diagrams (pp. 35-6). Incidentally, it is shown how the changes in the plumage of a peacock's tail or a dove's neck depend on the angles at which the light falls on them (p. 36).

Double images are explained, and the cause of the scintillation of a bright distant object, such as a cross on a church tower: both points on which experts on optics generally go wrong (p. 37).

Chap. VIII. Refraction. Rays falling perpendicularly on the first coat of the eye or cornea, enter the opening of the uvea as far as the lens, and are refracted on the surface of the vitreous humour. Rays falling obliquely on the cornea are there refracted and so reach the lens where is the power of vision (pp. 37-8). The "place of the image" is then investigated in the various kinds of refraction. Refraction needing a twofold medium, the eye may be in the rarer medium, the

object in the denser, or vice versa: refraction may take place at plane surfaces, at concave, or convex. The ten various combinations are explained with diagrams, and illustrations given from common experience (pp. 38-9). All wonder why a stick looks broken in the water; "artists" are always discussing this in their disputations de quolibet, but none of the Latins could ever give the right explanation, because they are ignorant of the laws of refraction (p. 39). The appearance of unusual size, which sun, moon and stars get owing to the interposition of vapour, is another illustration of these laws (pp. 39-40). And I have shown how a lens placed over small letters makes them appear larger—an instrument very useful to old people (p. 40).

Chap. IX. On the practical application of this science (a) to Divine wisdom, in interpreting the Scriptures correctly (p. 40); (b) to political problems (p. 41). By refractions of mirrors, one man can be made to appear a multitude. Hidden things can be disclosed; distant things brought near. These applications are useful for the conversion of the infidel and the repression of the reprobate (p. 41).

No man can at first understand these scientific truths; he must take them on trust, hoping in time to understand. How much more humble ought we to be in the presence of things divine! This argument is more convincing than words (p. 42).

#### ON THE SCIENCE OF EXPERIMENTS.

This part is more valuable than all the others. For this science is more helpful to all the others, than any one of them is to any other. It is both a science in itself and a method applicable to all sciences. Knowing that argument may lead to truth but does not remove doubt, it neglects argument, and both investigates the reasons on which conclusions are based, and tests the conclusions themselves, by experience (p. 43).

This science has three leading features: (1) it verifies all other sciences by bringing them to the test of experience; the form, colours, etc. of the rainbow are taken as an example

(pp. 43-4); (2) it explains truths which belong to other sciences but lie beyond the scope of their methods of investigation. An example in Medicine is the art of prolonging human life: the physician gives only rules of health which no one can keep: the experimenter tries the various means which he has observed are effective in the case of animals (pp. 44-5). In Mathematics an example is the spherical astrolabe which should move automatically with the motion of the heavens (p. 46). In Alchemy again the experimenter, having examined the various degrees of gold existing, seeks a medicine which will remove all corruptions of baser metals and produce the perfect gold—and this is the secret of secrets, which by reducing all things to the prima materia, will also remove all corruptions of the human body and prolong life (pp. 46-7).

This science further lays bare all magical arts, separating truth from falsehood.

Its value beyond the limits of other sciences lies in a knowledge of things future, present but secret, and past: in this it surpasses judicial astronomy (pp. 47-9).

(3) The remaining point in which its value consists is in the observation of miracles of nature and the application of them to inventions. Such are the mutual attractions of various bodies, such as metals, or of parts of animate things when divided (pp. 49-50). Since I saw this, nothing seems incredible to me, if properly attested, though I may not see the reason of it (p. 49).

There are means of producing perpetual warmth, fire, and light: for many things burn which are not consumed by fire. Aristotle in his Book of Secrets gives marvellous examples of the power of plants and stones to produce changes in individuals and multitudes (pp. 50-51).

Then wonders can be done by explosive substances. There is one used for amusement in various parts of the world made of powder of saltpetre and sulphur and charcoal of hazelwood. For when a roll of parchment about the size of a finger is filled with this powder, it produces a startling noise and flash. If a large instrument were used, the noise and

flash would be unbearable; if the instrument were made of solid material, the violence would be much greater (p. 51).

This science commands other sciences to make its instruments. It orders the geometer to make a mirror by means of which it can burn anything combustible, melt every metal, turn every stone to lime; and destroy armies and castles at any distance (pp. 51-2). It orders the astronomer to choose certain constellations, and in them the experimenter produces medicaments by which he can alter the complexion of individuals or multitudes. Words at such times receive the power of the heavens and have more effect when they last, than things: and words can be written and will last as long as things (p. 52).

This is the origin of all philosophic images and incantations. And so this science distinguishes between those made according to the truth of philosophy and those made according to the falsity of magical art (p. 53).

Aristotle used this science when he gave the world to Alexander; and Antichrist will use it far more powerfully than Aristotle (pp. 53-4).

### ON MORAL OR POLITICAL SCIENCE.

The science of the good of the soul rules all other sciences, which are only useful to man so far as they serve the good of the soul. So this science ordains who shall teach and who shall learn all the other sciences (p. 55).

It has six principal parts (p. 55).

(1) The first deals with things concerning God, angels and demons, the resurrection of the body, future life, and concerning the high priest who is the law-giver or founder.

I have collected here witnesses to Christ from many pre-Christian philosophers, to whom God revealed much of His sacred truths (pp. 55-7).

(2) The second part deals with public laws (a) those which pertain to divine worship; (b) those which pertain to marriage, justice and police (pp. 57-9).

(3) The third part deals with personal morality. I have

quoted largely from heathen philosophers (especially Seneca), whose morality may well put Christians to shame, and I have written at length on anger, the worst vice of rulers (pp. 59-61). (The latter sections of this part I had not time to revise before sending, and I now send a corrected copy) (p. 61).

(4) The fourth part is superior to all the rest of philosophy; it considers religion with a view to finding the one which alone contains the salvation of mankind; as Aristotle in his Politics considered the laws of all states that he might find the supreme good (pp. 61-2).

We are certain that the Christian religion is this one. Yet professed Christians are few compared with the adherents of other religions: and real Christians are few compared with professed Christians (p. 62).

The objects of this part of philosophy are (a) to convert the whole world to the truth; (b) to fortify men against all temptation; (c) to bring the imperfect to the perfect knowledge of truth; (d) to furnish the faithful with reasons for their faith (p. 63).

There are two ways of proving the truth of religion (p. 63). One is by miracles: but this is not in the power of man. The other is by philosophy, which is a general revelation of God to all mankind (p. 64).

In pursuing this latter method, I have mentioned the six chief religions of the world, and the three principles on which they are distinguished, namely according to their ends, according to nations, according to planetary influences (pp. 65-7).

Next in considering which religion should be preferred, we have to establish the universal truths concerning God. God is the first cause, eternal, having infinite power, wisdom and goodness, creator and ruler of all. From this it follows next that man should do the will of God (p. 67).

To do the will of God, he must know it. For this special revelation is necessary. For, as all philosophers agree, man cannot know the smallest material thing as it really is, far less spiritual things (p. 68).

It follows that God will make a revelation; divine wisdom and infinite goodness require that he should (p. 69).

God, I argue, is one and the human race one; therefore the revealed religion will be one and will be communicated through one perfect and sufficient law-giver (p. 69).

I have then investigated the methods by which the perfect law-giver may be known (p. 70).

Pagans and idolaters, who have many gods and worship created things, need not be considered. Tartars though monotheistic tend in some directions to idolatry. The other three religions are more reasonable, the law of Christ, the law of Moses, the law of Mahomet (p. 70).

Philosophy is shown to be favourable to the Christian religion, and opinions of non-Christian philosophers in condemnation of the Jewish and Mohammedan religions are quoted (pp. 70-1).

Considering the laws more particularly, we see that the Jewish religion is not complete in Moses and waits for the Messiah, which is Christ. Jewish religion in practice was irrational and displeasing to God, as appears in the Scripture. Its promises are mainly material, not spiritual. Mahomet prefers Christ to all the prophets: and philosophy reproves the Mahometan religion. Mahomet himself was an adulterer (pp. 71-2).

The different religions are based on certain histories which are recognized as authoritative by the adherents of each. If we wish to use our histories in favour of our religion, we must for the sake of argument grant the histories of others; if we concede their histories, they will concede ours. We shall then be able to prove that neither Moses nor Mahomet is to be compared to Christ (pp. 72-3).

Further Alpharabius gives many ways of testing religions: one is that the perfect law-giver should have the evidence of preceding and succeeding prophets. Christ has this. Another way is by miracles. Christ performs the greatest of all miracles in forgiving sins (p. 73).

Further the highest moral ideals are found in the Christian religion, not in the others (pp. 73-4).

After this I went on to show how the hardest articles of the faith can be proved, especially that most difficult one concerning the Sacrament of the altar. This is proved by holy writ, all the Saints, the consensus of Catholic doctors and infinite miracles. And as the Creator is present in every creature, so the Redeemer must be present in every one redeemed: and this union is in the Sacrament (pp. 74-5).

(5) The fifth part of moral philosophy is concerned with practical results. For faith without works is dead. Of the four kinds of argument which moral philosophy and theology use to persuade people, two—the dialectic and demonstrative—appeal to the intellect; two—the rhetorical and poetical—to the heart. The latter are the best (p. 75). These are little known to the Latins.

As the whole power of rhetoric is needed here, I have considered the different styles—the homely, the moderate, and the grand—and applied them to the treatment of divine things (p. 76).

(6) Finally, I come to the last part of moral philosophy, which concerns lawsuits, and I excused myself from dealing with this (p. 76).

So ends the summary of the principal work.

### ON THE OPUS MINUS.

Then it occurred to me to send Your Holiness a preliminary work, giving a summary of the subjects treated, that you might easily see the general plan of the greater work, and know what to demand from me, or another, if it were lost; and that I might add some things forgotten or intentionally omitted (p. 77).

I added some introductory matter, explained in the present work. In enumerating the parts of the *Opus Majus*, I added in that on mathematics a treatise on celestial things. After finishing the exposition of the *Opus Majus*, I added a treatise on alchemy, in enigmas, promising an explanation later (p. 77).

Then I proceeded to the sins of study and their remedies, and in the sixth sin I expounded the generation of things from elements, as far as the special generation of animals and plants: and I treated this part more carefully because it involves the roots of natural philosophy, medicine and alchemy. Questions of the immortality of the body after resurrection and of the prolongation of human life are here treated; and some explanation of alchemical enigmas given (pp. 77-8).

The generation of humours from elements, the due proportion in humours, the generation of inanimate things from humours are treated: especially the generation of metals, as this is required in the sixth sin of study. All this subject is of the greatest importance. Then I showed the application of this science to the exposition of Holy Scripture (p. 78).

Next I discussed the remedies for the sins of study, showing by whom, at what expense and by what means great results could be reached, for your Beatitude, the whole multitude of students, the Church and Commonwealth (pp. 78-9).

So ends the summary of both works.

### ON THE ENIGMAS OF ALCHEMY.

A further explanation of alchemical enigmas is required. For alchemy not only procures wealth, but, in conjunction with experimental science, it can prolong life (p. 80).

These secrets must not be revealed to the vulgar (pp. 80-1). For this reason, among others, I have distributed my remarks on alchemy in three places—namely in the Second Work where I wrote (a) on practical alchemy and (b) in the sixth sin of the study of theology, on speculative alchemy; and in a separate treatise a rough copy of which I sent by the hand of John. In this latter, great questions of natural philosophy and medicine, about digestions, humours, etc., are treated in philosophical language, though they are closely connected with alchemy: and at the beginning I have put some things in enigmas. A fourth treatise is now added (pp. 81-2).

All four writings are necessary for a complete understanding of the subject, and it is not likely that all four would fall into the hands of anyone for whom they are not intended. Still as this is possible, I think it best that some secrets should still be reserved for personal communication (p. 82).

Also I do not care to entrust a complete treatise on this subject to a scribe, however safe he may be: though the one who writes this is a man after my own heart (p. 83).

ON THE EXPLANATION OF THE ENIGMAS OF ALCHEMY.

"Bodies" are those things which do not fly from fire, or evaporate, as metals, stones and other solids. "Spirits" are things which fly from fire, as quicksilver, sulphur, sal ammoniac, arsenic.

"Planets" are metals: Saturn = lead, Jupiter = tin, Mars = iron, Sun = gold, Venus = copper, Mercury = quicksilver, Moon = silver (p. 83).

Names sometimes used for gold are "stone," "body of the Ebro" or some other river in which gold is found; also "Hibernian body" or "Hibernian stone," as the Irish used to live on the Ebro (p. 84).

Silver is called "pearl" or "unio"—(on which see Solinus): also "England". Pale gold is called "England"—and good gold is called "Spain" or "Apulia" or "Poland" or any country where good gold abounds (p. 84).

"To rubificate" is to make gold, "to albificate" is to make silver. "To convert Saturn into Sun" is to make gold from lead, and so on. "Medicine" or "laxative medicine" is the name given to that which being thrown into molten lead turns it into gold: it is the same as elixir (p. 84).

The various technical meanings of "greater work" and "lesser work" are given (pp. 84-5).

"Stones" is the name given to the raw material from which the elixir is made; "prepared stone" is the elixir itself.

"Herbal stones" = hairs, "natural stones" = eggs, "animal stones" = blood (p. 85).

The "four elements" are sometimes to be taken literally; sometimes metaphorically, when they mean the four spirits, or the four humours, or the four points of the compass, or the four seasons, or the four principal parts of an animal: because there is a complexional correspondence between each set of

these things. Similarly the humours are called by the names of elements, spirits, etc. (pp. 85-6).

### ON THE KEYS OF ALCHEMY.

The "keys" of this art is the name given to the operations employed for the making of elixir; namely purification, distillation, ablution, heating, calcination, mortification, sublimation, division, incineration, resolution, congelation, fixation, mundification, liquidation, projection (p. 86).

The "hidden spirit" (spiritus occultus) is a humour which is called blood in animals, but, when reduced to the materia common to animate and inanimate things, it is called "the humour of warm and humid complexion," which is found in all things (pp. 86-7).

"To hold medicine in chains" is to fix it so that it does not fly from fire. These are the principal enigmas, of which I now make use (p. 87). Sun and Moon are made artifically in several ways: one way is from mercury and sulphur, which are the constituent parts of all metals (p. 87). Others try to convert mercury alone into Sun and Moon, as they see mercury converted into Saturn. Other forgers make a mercury very like Moon, but it does not answer all the tests. Other sophists purify Venus and Saturn by means of albifying and rubifying waters, melt and throw into them purified spirits of arsenic and sal ammoniac, and produce metals which can only be distinguished from Sun and Moon by the means which I have explained in the Second Work (pp. 87-8). Others again take the four elements, which are called aqua vitæ, the humour of air, the power of fire, and lime (of which I have written in their place), in certain proportions, and produce Sun which they desire. Similarly in the case of Moon (p. 88). Others take only the four elements, in equal weights, and think they can not only make as much Sun as they like, but even arrive at the prima materia. This will suffice for the present. For here is contained the whole intention of philosophers. And with the help of this and my other writings, Your Wisdom can confer with the wise and convict every impostor (pp. 88-9).

So ends the 2nd (sic) work of Friar Roger Bacon.

## [DE UTILITATE MATHEMATICE AD REM PUBLICAM DIRI-GENDAM.] 1

POST hec sequitur operatio <sup>2</sup> mathematice ad rem publicam fidelium dirigendam. Et hec directio est in 2<sup>abus</sup> maximis rebus, scilicet in cognitione presentium, preteritorum et futurorum secundum possibilitatem philosophie, et in operatione mirabilium pro utilitate rei publice. Et jam data <sup>3</sup> est via qualiter possibile <sup>4</sup> est convenienter <sup>5</sup> judicare; sed de operibus parum tactum est.

Non est autem possibile hec duo adimpleri, nisi sciamus complexiones rerum, quia secundum varietates rerum stat <sup>6</sup> omne judicium.

Nam secundum quod complexiones variantur, tam hominum quam aliorum, variantur sanitates et infirmitates hominum, et scientie et artes, et occupationes et negotia, et lingue et mores, ut videmus in diversis regionibus. Nam in omnibus his non solum remote regiones in eodem tempore [variantur], sed propinque, ut omnibus notum est. Item res ejusdem regionis variantur multipliciter in eodem tempore. Nam alie sunt calide, alie frigide; et homines in omnibus predictis variantur in eadem regione, licet non tantum sicut in diversis regionibus. Ceterum res eadem in diversis suis partibus, ut homo et alia, similiter habent (sic) magnam diversitatem in eodem tempore. Item eadem pars rei et eadem res numero mutatur multis

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> No title in W. At the top of the page are the words Jesus, Maria. T. (p. 21) begins: "Item frater Rogerus Bacun in tercio opere sic dicit: sed quod hic scribitur usque ad Perspectivam non est in majori opere, sed tamen illud idem in secundo opere lacius continetur et aliter explicatur".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> T. comparatio.

<sup>3</sup> T. om. data.

<sup>4</sup> W. qualiter publice.

<sup>5</sup> T. om. convenienter.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> T. complexiones rerum habitabilium, quia secundum varietates complexionum stat.

<sup>7</sup> MSS. om. variantur.

VOL, IV.

modis secundum diversa tempora, scilicet in horis diversis et diebus diversis <sup>1</sup> et annis et revolutionibus multorum annorum, et hoc tam in monstruosa generatione quam recta. Sed complexiones rerum istarum sciri non possunt nisi cause huiusmodi complexionum sciantur.

Cause vero omnium istorum inferiorum sunt celestia que influunt virtutes suas et faciant varias complexiones in diversis. Nam elementa, ut dicit Aristoteles 2° de Generatione,2 respectu celi 3 agunt 4 tantum sicut securis respectu artificis; ergo sicut domificatori per artem suam ascribitur domus et non securi, sic celo ascribuntur 5 effectus in his inferioribus et non virtutibus elementorum, que tamen sunt hic maxime active. Item in eodem libro 6 dicit quod 2x allacio solis in circulo obliquo 7 est causa generationis et corruptionis in rebus et specialiter in rebus animatis. Nam in generatis per putrefactionem idem facit virtus solis quod virtus patrum in seminibus, ut dicit Averoys super 7m Methaphysice.8 Et in vegetabilibus 9 dicit Aristoteles libro suo de illis, quod sol est pater plantarum et terra mater. Et in 2° Phisicorum 10 dicit quod homo generat hominem et sol. Et Averoys dicit quod magis sol quam homo, quia continuat suam virtutem a principio generationis usque in finem; et si ita est de hominibus, multo magis erit de brutis, quia natura est magis sollicita circa homines quam circa bruta. Et 18 de Animalibus 11 Avicenna docet quod tota generatio recta et augmentum in rebus et termini vite et mortis dependent a celestibus motibus et virtutibus.12 Et prima variatio est per dies naturales secundum revolutionem solis: deinde per septimanas secundum figuram et lumen lune et motum in quadraturis

<sup>1</sup> T. adds et septimanis et mensibus.

<sup>2</sup> Cf. Arist. De Generatione et Corruptione, ii. 9.

<sup>3</sup> T. celestium. 4 W. non agunt. 5 T. ascribenter.

<sup>6</sup> Arist. De Gen. et Corrupt., ii. 10. 7 T. sub obliquo circulo.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Not in Averroes' Comment. in Arist. Metaph.; ed. Venet. 1552, vol. viii. In his Epitome, ibid. fol. 173b, Averroes says: "In animalibus vero et plantis sponte genitis ultimum movens est ipsa corpora celestia".

<sup>9</sup> Arist. (or rather Nicholas of Damascus) De Plantis, i. 6.

<sup>10</sup> Nat. Auscult. ii. 2.

<sup>11</sup> Cf. Avicenna, De Animalibus, xviii, fol. 63b col. i. (ed. Venet. 1508).

<sup>12</sup> T. om. motibus et virtutibus.

sui circuli: deinde per menses secundum revolutiones [solis]<sup>1</sup> in signis diversis, precipue<sup>2</sup> per conjunctiones solis et lune: deinde secundum 4<sup>tas</sup> anni per revolutionem solis in 4<sup>tis 3</sup> Zodiaci; deinde per revolutiones planetarum altiorum qui sunt Mars, Jupiter et Saturnus, qui sunt tardi motus; ad quos sequitur<sup>4</sup> effectus per revolutionem temporis multi; secundum quod in quadraturis suorum circulorum moventur per magna tempora, accidunt effectus varii et longis<sup>5</sup> temporibus interceptis et secundum quod complent suos circulos: ut Mars in 2<sup>bus</sup> annis, et Jupiter in 12 et Saturnus in 30. Sic tardantur effectus et suis temporibus renovantur.

Similiter secundum quod complent multas revolutiones, fiunt multa et non solum naturalia sed renovationes principatuum et regnorum, secundum quod dicit Albumazar in Libro Conjunctionum<sup>6</sup>, ut<sup>7</sup> in tempore regni Persarum fuerunt 10 revolutiones [Saturni] 8 pertransite, exortum est regnum Alexandri. Et quando 10 alie revolutiones [sunt complete],9 dicit quod apparuit dominus Jesus filius Marie, super quem sunt orationes cum permutatione secte: non quod celestia sint cause legis christiane, sed sunt in signum quantum ad Christum; sed hoc expositum est prius in distinctione de sectis. Et quando complete sunt 10 alie, venit Meni 10 quidam rex cum lege que est inter paganos et nazarenos. Et post 10 alias venit Machometus cum lege sua. Et non artantur hujusmodi mutationes ad 10 revolutiones, quia fortasse aliquando fiunt in 9ª, aliquando in IIa revolutione, et hoc secundum potestatem conjunctionum Saturni et Jovis, de quibus dictum est quando de sectis actum est.

Et cum <sup>11</sup> conjunctiones sunt tres, scilicet magna, major et maxima, ut habitum <sup>12</sup> est, docet Albumazar quod in omnibus 20 annis per magnam conjunctionem accidit mutatio rerum magna. Nam signat super gravitatem annone et sublimationem

<sup>1</sup> W. om. solis. 2 T. om. precipue. 3 T. quartis.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> T. consequentur. <sup>5</sup> T. et in longis.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Albumazar (Jafar ibn Muhammad), De Magnis Conjunctionibus, Venet. 1515. Tract. ii., Differentia 8 (prope finem).

<sup>7</sup> T. ut quando.

<sup>8</sup> W. om. Saturni.

<sup>9</sup> MSS. om. sunt complete.

<sup>10</sup> T. Neni.

<sup>11</sup> T. om. cum.

<sup>12</sup> W. et habitum.

potentum et multa. Major vero conjunctio accidit in omnibus 240 annis et signat super aeris alterationes, et ad sectarum mutationes et consuetudinum movet corda hominum et excitat. Maxima vero fit post quoslibet 960 annos et signat super diluvium, terremotus, ignitas impressiones in aere, mutationes regnorum et imperiorum.

Et non solum in recta generatione rerum accidunt hujusmodi per revolutiones celestes, sed in monstruosa,<sup>2</sup> sicut in libro memorato dicit Avicenna,<sup>3</sup> secundum figurationes celestium virtutum accidunt huiusmodi monstra, ut quod filius hominis habuerit caput arietis, et similia.

Philosophi igitur omnia que contingunt in his inferioribus ascribunt celestibus, scilicet vel causaliter et effective ut in omnibus naturalibus, vel de occasionaliter et inductive ut in voluntariis. Nam voluntas cogi non potest, ut non solum fides recta sed etiam philosophia tota clamat, et tamen valet excitari per complexionem corporis et virtutem celi que causat hujusmodi complexionem, ut gratis velit homo illud ad quod celestis inclinatio movet, non coactus. Secundum quod nos videmus quod homines ad presentiam rerum delectabilium, ut ciborum et potuum et aliarum rerum, mutant suas voluntates, et similiter per presentiam tristibilium; et tamen sola species venit ab eis et alterat sensum, et intellectus sequitur gratis inclinationem sensus sine coactione, ut etiam contra legem Dei faciat, [fol. 183, v] immo mutat legem suam, sicut Salamon coluit idola propter amorem mulierum.

Et jam per experientiam probatum est quod hujusmodi alterationes mundi contingunt per celestia, et auctores certi sunt de his. Nam Noe et filius ejus Sem et primogenitus Sem docuerunt primo Caldeos, deinde Abraham exivit de Uz Caldeorum et docuit Egiptios, sicut hystorie et sancti et philosophi testantur, quamvis vulgus philosophantium hec ignoret, et ab Egiptiis et Caldeis venit hec scientia ad Grecos et Latinos.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> T. consuetudines. <sup>2</sup> W. menstruosa.

<sup>3</sup> Avicenna, De Animalibus, xviii. f. 63a, 1, ed. 1508.

<sup>4</sup> T. et (for vel). 5 T. om. etiam. 6 W. per p'n'icia'.

<sup>7</sup> W. p'm'icia'. 8 T. om. suam. 9 Cf. Op. Majus, i. 176.

# [DE RADICIBUS JUDICIORUM ASTROLOGIE.]

R ADICES 1 horum judiciorum inveniuntur penes naturas stellarum. Nam oportet hic scire que sunt proprietates 7 planetarum, et que provincie sequuntur complexiones cujuslibet eorum, et que res et que partes ejusdem rei. Et similiter de stellis fixis et maxime de 1022 quarum quantitas potest apprehendi per instrumenta, et inter illas precipue de stellis 12 signorum, ut sciantur bene proprietates illarum in effectu; et que regiones et que res et que partes rerum alterantur per singulas. Nam a principio mundi fuerunt planete et signa 12 in directo regionum determinatarum, et tunc aer cujuslibet regionis fuit alteratus nova et subita alteratione. Et quod nova testa capit inveterata sapit. Et ideo per hanc viam dant philosophi causam quare diversis regionibus dominantur planete diversi et signa diversa, quamvis et alias ponant rationes.

Similiter de diversis [rebus ejusdem regionis. Nam quando generantur semper in diversis]<sup>7</sup> temporibus, diversi planete et signa diversa elevantur super eandem regionem. Et similiter in eodem tempore veniunt diverse figurationes virtutum celestium ab eisdem stellis ad diversas partes ejusdem regionis. Immo si precise velimus loqui, scimus quod ad singula puncta terre veniunt coni <sup>8</sup> diversarum piramidum virtuosarum a stellis eisdem, que piramides inducunt diversitatem <sup>9</sup> in singulis punctis terre. Quod probamus per effectum. Nam quasi in eodem <sup>10</sup> puncto terre, vel in propinquissime positis punctis, nascuntur herbe diversarum specierum, et in eadem matrice nascuntur gemelli diversarum complexionum, et qui ex propria complexione concreverant, <sup>11</sup> inclinantur ad diversos mores et ad diversas artes et officia et alia multa.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> T. Radices vero: with marginal note: Quomodo inveniuntur radices judiciorum.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> T. horum. <sup>3</sup> T. sed. <sup>4</sup> W. 1422.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> W. non potest. Cf. Com. Nat. (ed. Steele), 395; Op. Majus, i. 235.

<sup>6</sup> T. quod nova testa capit, etc. Cf. Horace, Epist. i., 2, 1. 69-70.

<sup>7</sup> W. om. words in brackets. 8 T. om. coni. 9 T. diversitates.

<sup>10</sup> T. uno. 11 T. concreverint.

Et causa varietatis partium ejusdem rei accidit similiter ex diversis partibus <sup>1</sup> stellarum et ex diversis figurationibus illarum virtutum. Et conformantur stelle <sup>2</sup> in natura et proprietate, secundum quod caput conformatur stellis Arietis in complexione, et collum Tauro, et sic ulterius per singula membra. Et hoc probamus per effectum. Quoniam si luna sit in signo conformato membro, periculum est tangere membrum ferro; ut dicit Ptolomeus in Centilogio.<sup>3</sup> Nam, ut Haly <sup>4</sup> in expositione istius verbi dicit, tunc ad membrum illud confluunt humores et multiplicant <sup>5</sup> ibi, et inde accidunt multa incommoda sepe.<sup>6</sup> Nam putrescit locus ex superfluitatibus <sup>7</sup> humorum et generantur apostemata et fistulantur membra, et hoc ante oculos nostros sepe accidit, sed vulgus non considerat quia nescit celestia.

Et alie radices sunt horum judiciorum. Nam oportet bene scire dignitates planetarum in signis, quoniam quilibet planeta habet magnam convenientiam et differentiam respectu diversorum signorum et respectu partium ejusdem signi, unde secundum hoc fortius agunt vel deterius agunt <sup>8</sup> in hoc mundo. Et quilibet habet 5 dignitates que vocantur domus, exaltatio, triplicitas, terminus, facies; et sunt hec nomina methaforica, [secundum quod a principio fere omnia vocabula scientiarum secretarum sunt data per methaforas] <sup>9</sup> ut ab indignis et vulgo occultarentur, et in Majori Opere sunt hec nomina exposita, <sup>10</sup> nec modo vis est, nisi quod <sup>11</sup> sciamus quod maxima fortitudo est domus et facies <sup>12</sup> minima, exaltatio valet 4<sup>or</sup>, triplicitas tres, terminus duas.

Secundum igitur quod Sol est in signo quod est domus ejus, ut Leo, tunc fortissme agit, ut 13 videmus hoc per effectum. Nam calor fortissimus est tunc; et secundum quod est in

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> T. virtutibus. <sup>2</sup> T. stellis.

<sup>3</sup> Cf. Centiloquium, § 20 (ed. Basil. 1541).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> I have failed to find the passage in Haly's De Judicus Astrorum (Basil-1551) which however is not an exposition of Ptolemy's Centiloquium: Bacon may be referring to another work of Haly.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> T. multiplicantur. <sup>6</sup> T. se. <sup>7</sup> T. superfluitate.

<sup>8</sup> T. om. agunt. 9 W. om. words in brackets.

Vol. i, pp. 259-61.
 T. ut (for quod).
 T. facies est.
 T. et (for ut).

opposito signo, sic minimum habet effectum, ut in Aquario; tunc enim omnia mortificantur. Nam et ille mensis vocatur mensis mortuus, unde Aquarius vocatur detrimentum Solis, unde animalia non faciunt fetum in illo mense, quamvis multa omni alio mense producant fetum, ut columbe. Et quando planete sint is sic in suis dignitatibus, videndum est quis eorum habeat plures dignitates in conjunctione et secundum hoc stabit alteratio rerum inferiorum ad illud tempus.

Et preter hec considerandi sunt aspectus planetarum. Nam non solum ex signis habent diversitatem sed ex seipsis, secundum quod aspiciunt se 5 modis. Nam possunt esse in eodem signo et tunc vocatur conjunctio, vel in oppositis et tunc vocatur oppositio, vel unus in 3° signo ab alio et tunc vocatur sextilis aspectus, vel in 4° et tunc vocatur 4<sup>us</sup> aspectus, vel in 5<sup>to</sup> et tunc vocatur trinus.

Et sic 5 miro modo variantur [fol. 184, r] virtutes planetarum et operationes eorum in hoc mundo tam in malum quam in bonum, secundum quod auctores omnes docent et nos videmus in effectu et per experientiam, licet vulgus philosophancium non consideret. Nam licet Jupiter sit semper [causa] 6 bonarum operationum quantum est de se, propter bonitatem sue virtutis, que vitalis est et confortat, tamen, si Lune conjungatur, non prodest accipere medicinam. Nam in tantum confortatur natura 7 ex beneficiis 8 Jovis quod resistit virtuti medicine et impedit operationem eius, sicut volunt Ptholomeus et Haly ejus expositor in Centilogio.9 Et jam exemplificatum est superius de conjunctionibus Jovis et Saturni, quomodo accidunt mira in hoc mundo, et certe sic est de aliis aspectibus eorum et ceterorum planetarum. Et in tractatu de sectis 10 manifestatum est quomodo mira contingunt ex conjunctionibus 11 Jovis cum singulis planetis, secundum quod per has conjunctiones investigatur 12 numerus et ordo et tempora sectarum.

```
<sup>1</sup> T. columba.

<sup>2</sup> T. sunt; om, sic.

<sup>3</sup> T. habet.

<sup>4</sup> T. in quo est (for in conjunctione).

<sup>5</sup> T. similiter.

<sup>6</sup> MSS. om. causa.

<sup>7</sup> W. om. natura.

<sup>8</sup> T. beneficio.

<sup>9</sup> Centiloquium, § 19 (ed. Basil. 1541).

<sup>10</sup> Opus Majus (Bridges) i, 253-269.

<sup>11</sup> T. conjunctione.

<sup>12</sup> T. investigantur.
```

Ceterum considerandum est diligenter, quando planete sunt in altioribus partibus suorum circulorum, et quando sunt in inferioribus, et quando sunt in mediis locis, scilicet in quadraturis. Nam secundum hoc variantur res mirabiliter, quoniam, quando Sol est in parte superiori sui circuli, vel prope, ut in solsticio estivali, tunc omnia terre nascentia plus crescunt in una septimana quam alias in quindena, et plus in una quindena quam alias in mense, et plus in uno mense quam alias in duobus, sicut ad sensum videmus. Et similiter quando Luna est in partibus superioribus suorum circulorum, scilicet epicicli et ecentrici, fiunt multe mutationes rerum et fortes.1 Nam tunc accessio maris est 2 fortior et virtus omnium humidorum, et tunc pisces marini,3 et maxime qui 4 degunt in conchis, sunt meliores, et multa fiunt, sicut docent auctores 5 et experientia : et sic de aliis planetis accidit, et 6 maxime de individuis altioribus, que sunt Mars, Jupiter, Saturnus.

Specialis vero consideracio est de conditionibus Lune. Nam quia propinquior est terre, et quia multas habet varietates in motu, luce et figura,7 quas non habent alii planete remotiores a nobis, miris modis alterantur res. Et preterea omnes conditiones dicte superius communes omnibus planetis 8 considerande sunt in Luna. Et preter has consideratur eius variatio penes mansiones suas 28 quas habet, secundum quod transit per totum Zodiacum infra 28 dies. Quantum enim transit in die vocatur mansio, et Luna habet in qualibet mansione diversas virtutes; et secundum has oriuntur diversi venti, et alteratur aer in siccitate et humiditate, calore et frigore; ita quod homo exercitatus in his posset omni die pronosticare aeris dispositiones, secundum quod dicit Albumazar in maiori Introductorio Astronomie,9 et experientia scitur hoc. Deinde videndum est quando est 10 in cauda vel capite Draconis vel prope, quia per 11 hoc multum variatur ejus operatio propter qualitates

<sup>1</sup> W. multe divinationes rerum et sortes. 2 T. quantum potest (for est).

<sup>3</sup> W. maximi. 4 T. que. 5 T. actores.

<sup>6</sup> W. om. et. 7 T. motu et luce et signa. 8 T. adds maxime.

<sup>9</sup> Cf. Jafar ibn Muhammad, Introductorium in Astron., i. cap. 5, Venet. 1506.

<sup>10</sup> W. om. quando est. 11 T. secundum.

capitis vel caude Draconis: deinde quando eclipsatur. Nam si ejus luminis diversitas multum alterat 1 mundum, oportet quod privatio sui luminis sit causa magne transmutationis, sicut absentia naute est causa periculi navis, cujus presentia est causa salutis. Et licet major sit mutatio mundi in eclipsi Solis quam Lune ad tempus illud, tamen frequens est eclipsis Lune in eadem regione, non sic de Sole.

# [DE LOCIS MUNDI].2

HEC igitur et hujusmodi 3 consideranda sunt in celestibus I quatenus sciamus complexiones et naturas rerum in hoc mundo inferiori. Sed 5tum quod est hic sciendum,4 et primo est ut sciamus distinguere partes habitabiles 5 secundum situs suos et 6 figuras, et hoc est unum de maximis fundamentis 7 sapientie, tum propter divina tum propter humana. Nam primo occurrit hic 8 divisio locorum et descriptio tam in scripto quam in pictura seu figuratione in membrana, ut oculis nostris contemplemur nomina et situs et distantias omnium regionum et civitatum famosarum ad invicem,9 ut sciamus omnium gentium diversitates in linguis, in moribus, in sectis, ritibus 10 et legibus, et que sunt sine lege, ut sciamus ubi sunt 11 pagani, ubi idolatre, ubi Tartari, ubi scismatici, ubi Sarraceni, ubi Christiani et Judei et alie diversitates.

Hic ergo 12 oritur cognitio locorum mundi et decursus marium plena et perfecta, cujus utilitas pulcra est. Nam primo possumus contemplari totum hunc mundum secundum distinctionem partium suarum, quantum qualiter 13 quelibet distat ab oriente et occidente, septentrione 14 et meridie, secundum eandem proportionem quam habent in rerum natura; quia

11 T. sint.

<sup>1</sup> T. alteret.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Title in T. Quod per astronomiam possunt sciri presentia preterita et futura.

<sup>3</sup> T. adds multa.

<sup>4</sup> The text seems to be corrupt; but cf. Op. Majus, i. 376, 390.

<sup>5</sup> T. habitabil'. W. habitabilis. 6 T. vel. 7 W. fundatis. 9 W. ab invicem. 8 T. hoc.

<sup>10</sup> T. in ritibus. 12 T. igitur. 13 T. om. qualiter. 14 T. et 7trione.

secundum illam formam qua posita sunt sub celo, possunt poni<sup>1</sup> ante oculos nostros in scripto et figura per leges astronomorum et naturalium philosophorum, qui per experientiam itineris et navigationis investigaverunt omnes partes habitabiles, tum per se ipsos tum per fide dignos. Nam Aristoteles misit plura milia hominum per mundi loca auctoritate <sup>2</sup> Alexandri magni, et similiter alii sapientes et reges scrutati sunt et certificaverunt de his.

Pulcra igitur est consideratio de his et utilis valde. Nam primo sciemus quantitates et situs et distantias et figuras locorum; 2° excitabimur per hoc ad cognoscendum complexiones eorum, cum comparavimus ea ad celestes virtutes. Nam de plano videbimus quantum elongantur singula loca a Sole vel appropinquant ei, et penes hoc est principalis variatio regionum in complexione secundum diversa climata et spacia ante climata et post illa, ut in universali prius est inquisitum. Et auctores 3 docent qui planete et que signa dominentur singulis regionibus. Et 3° variantur per stellas fixas que fe[fol. 184 v]runtur super eas, et docetur in libris que sunt 4 ille stelle et quas habent virtutes, ut sic possint loca singula cum complexionibus suis notari.

Deinde possumus 3<sup>am</sup> utilitatem considerare, ut sciamus complexiones omnium rerum per complexiones locorum, quia secundum varietatem virtutum locorum est rerum varietas in sanitate et infirmitate.

4<sup>to</sup> possumus considerare varietates hominum in scientiis et artibus, in <sup>5</sup> linguis et moribus et consuetudinibus et sectis et legibus et negociis et officiis. Nam licet ad hoc non cogantur homines, quia liberum arbitrium non potest cogi, tamen ad hec omnia fortiter inclinantur et inducuntur per complexionem et per virtutem celi, ut hec omnia velint gratis ad que celestis virtus cum complexione inclinat. Videmus enim quod variantur homines secundum hec, scilicet locorum mundi et celi varietatem.

5<sup>to</sup> possumus <sup>6</sup> per hec loca scire totum decursum textus

<sup>1</sup> W. om. poni.

<sup>2</sup> T. actores.

<sup>3</sup> T. actoritate.

<sup>4</sup> T. sint.

<sup>5</sup> T. et (for in).

<sup>6</sup> T. considerare (expuncted).

sacri, et necessarium est <sup>1</sup> non solum ad sensum literalem sed ut eliciantur sensus spirituales. Nam majora misteria in his locis continentur quam auris mortalis potest audire aut mens humana potest intelligere, sicut dicit Origenes super 18° Josue, et sicut in Opere Majori exposui suo loco.<sup>2</sup>

6ta est utilitas grandis propter negotia Christianorum apud infidelium naciones tractanda, et maxime propter negocia ecclesie, et super omnia propter conversionem infidelium. Nam necesse est talibus qui mittuntur, ut sciant quas naciones petant et per quas incedant; ut in temporibus electis transeant regiones calidas et frigidas vel temperatas, ne mortem vel pericula diversa incurrant, secundum quod multi boni et magni viri sepius ex hac ignorantia incurrerunt. Item ut sciant quas naciones petant, an paganos, an idolatras, an Tartaros, an <sup>3</sup> Saracenos vel Christianos, et hos <sup>4</sup> vel hereticos vel scismaticos vel Nestorianos aut Nichoalitas vel alterius secte homines. Nam Christianorum diverse secte sunt et ritus, secundum quod magis et minus instructi sunt in fide.

Necesse <sup>5</sup> est has diversitates sciri <sup>6</sup> a nunciis Christianorum et ecclesie, tum propter vitandos magis contrarios Latinis, tum propter hoc quod, si agendum est de negociis ecclesie et maxime de conversione infidelium aut de rectificatione malorum Christianorum, sciant illi qui vadunt invenire facilius eos quos intendunt, ne in una nacione <sup>7</sup> pro alia cadant, et sic a suo frustrentur proposito. Nam alia suasio <sup>8</sup> debetur genti unius secte quam alterius, et ideo necesse est ut diversitates regionum et nacionum presciantur.

7° accidit utilitas maxima et finalis propter violentiam gentium que invadent mundum, ut sunt Judei inclusi in montibus Hircanorum et Gog et Magog, et naciones incluse ab Alexandro ad portas Caspias, et propter Antichristum et suos. Nam isti exibunt contra dies Antichristi et fines mundi, ut visitent hominum naciones; quoniam Ieronimus scribit quod

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> T. et est necessaria <sup>2</sup> Opus Majus, i., 184. <sup>3</sup> T. vel (for an). <sup>4</sup> T. om. vel: and et hos. <sup>5</sup> T. Necesse igitur. <sup>6</sup> W. om. sciri,

<sup>7</sup> T. in unam nacionem. 8 T. persuasio.

<sup>9</sup> The reference is to the Cosmographia of Aethicus, (ed. Wuttke, Leipzig, 1853)

naciones incluse ab Alexandro exibunt portas et claustra ejus, et obviabunt Antichristo, et eum vocabunt deum'deorum. Si ergo sciverimus ex qua parte isti venient, possumus considerare quod a parte contraria veniet Antichristus. Et proculdubio Tartari ruperunt portas et transiverunt claustra Alexandri et mundum vastaverunt, unde timendum est multum de eis.

[Sed 1 astronomia est omnino necessaria respectu rei publice fidelium et hoc quantum ad opera naturalia et artificialia pura. Sicud enim naute et agricultores et alkimiste et medici per vias astronomie considerant tempora electa in quibus operentur et in quibus dimittant, sic ad alias utilitates infinitas contingit eligere tempora bone constellacionis ad multa et maiora quam volo dicere, et operari pro salute ecclesie et fidelium contra inimicos ecclesie. Unde si principes et prelati essent instructi in astronomicis, sicud expediret, possent tueri ecclesiam et infideles expugnare, sicud vellent, per constellaciones debitas, in quibus res2 eligerent que maximam virtutem haberent, seu per herbas, seu per lapides, seu per alia inanimata, seu aliis modis, que omnia miram efficaciam haberent in temporibus electis, quam alias non haberent; que nunc salvarent aeris, aquarum et terrarum et hominum complexionem, et immutarent in melius: nunc dignos pena inficerent et corrumperent: nunc claustra aperirent serrata: nunc sompnia certa excitarent in cautelam multorum, sicud multi ex parte de plebeis sciunt 3 et non ignorant. Dicit enim Aristoteles in libro Secretorum quod quedam est herba, et determinat nomen et naturam et proprietates, cujus grana si fuerint trita in ortu Luciferi et Veneris, ita ut radii ipsorum tangant ipsa, et aliquis dederit alii illam bibere, timor dantis intraret accipientem, et semper obediret ei accipiens toto tempore vite sue.4 Sunt et

which was supposed to have been translated by St. Jerome. Cf. Opus Majus, i., 268, 303, 354; ii., 234. Jerome refers to the legend in Epist. lxxvii. (Migne i., col. 695).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> T. Marginal note: Quod omnia naturalia et artificialia debent fieri sub certa constellacione. This passage in brackets occurs here in T, but not in W.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> At top of page (T. p. 24) in another (contemporary) hand: Nota hic secundum quem modum loca mundi deberent describi et cognosci.

<sup>3</sup> MS. sunt.

<sup>4</sup> Three Prose Versions of the Secreta Secretorum, ed. Steele (E.E.T.S.), p. 92.

alia multa in herbis: testis est martagon: et in lapidibus et aliis rebus: sed transeo nunc de hiis. Sic Tartari mundum prostraverunt, qui super omnes homines considerant temporum electiones, et tantum confidunt in eis quod vexillum non levant contra aliquam nacionem nisi juxta temporis idonei qualitatem. Ita dicunt et scribunt qui fuerunt apud eos. Propter quod subito veniunt super aliquam nacionem in tempore electo, et facta vastacione recedunt usque ad annos multos, donec tempus debite constellacionis inveniant ad alterandas regiones et voluntates hominum excitandas, licet non cogendas, in stuporem et tactum et figuram. Set et locorum naturales diversitates et modos varios et mirabiles locatorum inducentes sola astronomia docet. Belenum enim in Persia vel Perside est perniciosissimum: transplantatum Jerusalem fit comestibile.

Si quis condiciones locorum sciret per certas vias astronomie secundum longitudines et latitudines earum, possit omnia cognoscere juxta suas virtutes, que mutata de locis ad loca miras transmutaciones facerent in corporibus. Hec autem naturalia sunt considerata tamen per rationem mathematice, sed mathematica longe mirabiliora docet facere per artem perficientem naturam et adjutricem nature et aptantem eam. Quando enim industria rationis humane addit ad virtutem ut eam compleat, plus facit uno die quam natura in centum annis: testis est alkimia, que, preparato alicxir quod est medicina laxativa et transmutativa vel transmutandi metalla vilia in aurum et argentum, facit uno die quod natura sola vix facit in centum annis, ut vult Aristoteles in libro Secretorum.]<sup>4</sup>

[DE BONIS PROMOVENDIS ET MALIS IMPEDIENDIS].5

POSUI ergo 6 propter has causas loca mundi astronomice in scripto et figura, et deinde copiosius omnes naciones

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>I do not understand these words; probably something is omitted.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Marginal note: Nota quid docet astronomia.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cf. Op. Tert. ed. Brewer, p. 91; Op. Majus, Bridges iii., 82. Nic. Damascenus, De Plantis, ed. Meyer, pp. 23, 101.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>The passage which occurs in T. only ends here.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> The heading in T. is: Quod constellaciones observande sunt in omnibus actibus.

<sup>6</sup> T. igitur.

secundum sanctos et naturales et eos qui propria experientia mundum pervagati sunt. Et hec omnia feci principaliter propter duo, scilicet propter cognicionem futurorum, presentium et preteritorum tam in naturalibus quam in voluntariis secundum proprietatem cujuslibet; certius tamen in naturalibus transmutacionibus quam aliis, quia magis sequuntur inclinaciones celestes: et jam sunt radices superius tacte de his.

Et ad cautelam maiorem possumus revolvere historias et invenire quando acciderunt mira in hoc mundo, ut diluvia, terremotus, comete et cetere impressiones ignite notabiles, et alterationes aeris et tempestates et fames et pestilencia, et renovaciones consuetudinum et sectarum et legum, et mutationes regnorum et imperiorum, et multa mirabilia. Et tunc revolvere debemus tabulas et canones ad illa tempora, et sic invenimus omnium istorum causas in celo vel signa. Et tunc possumus extendere tabulas ad tempora futura et consimiles constellaciones invenire, ut sic presciamus consimiles effectus in hoc mundo inferiori fore venturos. Et in hoc modo¹ judicandi magnum secretum est, quod latet astronomos, quia non utuntur isto modo, cum tamen necessarius est et utilis omnino.

Aliud autem est principalius et ultimum quod potest fieri, ut bona cognita promoveantur, et mala previsa impediantur, [quatinus omnes utilitates reipublice fidelium expediantur et omnia alia] excludantur. Et hec sunt opera astronomie et geometrie et aliarum scienciarum diversa. Nam astronomia habet proprias sapientie considerationes; prout rectificet omnia opera scientiarum aliarum, ut Medicine, Alkimie et agriculture et hujusmodi omnium, quarum opera electa tempora requirunt. Et non solum opera istarum scientiarum sed opera artificialia et moralia, quando scilicet melius et perfectius et sine impedimento fiant, salva tamen in omnibus arbitrii libertate. Sed dico propter hoc quod animus potest inclinari per celestes virtutes, licet non cogi. Et ideo omnia opera

<sup>1</sup> W. mundo. 2 For the words in brackets W. reads: et contraria.

<sup>3</sup> MSS. duarum (for scientiarum). 4 W. primo ut.

<sup>5</sup> T. trium for omnium. 6 T. alia.

constituendi civitates, castra,¹ domus et omnia alia ² artificialia. Et similiter in moralibus expedit, ut scilicet tempus in omnibus queratur,³ quia omnia tempus [fol. 185 r] habent, sicut ait scriptura. Et ideo sive ⁴ homo operetur in pace sive in bello, sive studium aggrediatur sive mercationem sive iter sive quod-cumque aliud, in omnibus potest tempus eligere idoneum vel contrarium evitare.

Sed 5 majora sunt hic. Nam ultima secreta nature et sapientie humane hic reperiuntur, quoniam possunt res fieri in temporibus electis, que omne bonum persone et reipublice producant, et in contrarium omne malum pariant eis qui digni sunt. Nam ut alterentur homines ad sanitatem, longevitatem, fortitudinem et audaciam, prudentiam et sapientie eminencias 6 et ad bonos mores et ad eufortunia in rebus, negociis, officiis 7 et omnibus, potest per hujusmodi procurari. Et per contrarium qui digni sunt horum contrariis, possunt in his omnibus deprivari. Et hec quantum ad multitudinem civitatis vel 8 regionis dimittendam 9 fiunt per alterationem aeris, secundum quod Aristoteles Alexandro, querenti consilium quid faceret de quadam gente pessima, an occideret eam vel vivere dimitteret, rescripsit sub his verbis: Si potes alterare eorum 10 aerem, dimitte eos vivere; si non, interfice omnes.

Scimus enim quod secundum diversitatem aeris in diversis regionibus mutantur complexiones hominum et mores et omnia, ut prius dictum est, et patet quod aer diversarum regionum continet 11 diversas virtutes stellarum, et certe sic accederet 12 diversitas in complexione et in moribus hominum ejusdem regionis et civitatis, si eorum aer mutaretur per celorum virtutes in temporibus diversis. Et hoc patet in exemplo communi. Nos enim videmus quod secundum 4 tempora anni variantur complexiones rerum et hominum, et similiter homines

T. instrumenta. 2 T. omnia opera alia.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> T. adds aptum. <sup>4</sup> T. si.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> T. begins a new chapter here with the heading: Quod res possunt fieri in temporibus electis que producant bonum persone et reipublice.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> T. eminenciam.

<sup>7</sup> T. et negociis et officiis.

<sup>8</sup> T. et.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> T. immutandam.

<sup>10</sup> T. om. corum.

<sup>11</sup> T. retinet.

<sup>12</sup> T. accideret.

inclinantur ad diversos mores, ut patet in estate, autumpno, hieme¹ et vere, ut notum est omnibus.² Quare³ si fortes constellationes renovantur, possunt complexiones mutari et mores et omnia; et maxime si res alique preparentur, que recipiant et retineant celestem virtutem post horam constellationis, sive fuerit medicamen sive cibus sive potus sive aliud secundum rectam rationem constitutum.

Et hic est origo <sup>4</sup> cognoscendi an virtutem aliquam habeant ymagines, caracteres, carmina, orationes et deprecationes et multa hujusmodi, que estimantur a vulgo esse magica sed a sapientibus in multis <sup>5</sup> philosophica. Nam hec possunt fieri bene et male, et bona intentione et mala, et ad bonum vel malum; sicut per arma fiunt bona et mala, et per cultellum scinditur panis in mensa et interficitur homo, et similiter injuste <sup>6</sup> alium occidit.

Sed tamen sciendum quod proprie dicuntur illi esse magi<sup>7</sup> qui non operantur secundum artem et philosophie potestatem, sed aut ex ignorantia operantur, estimantes tamen se scire veritatem, aut fingunt se philosophice agere,<sup>8</sup> cum sciant quod non sic operantur,<sup>9</sup> aut in omnem eventum agunt aliqua levia considerantes, quibus colorent sua facta; sed isti nihil producunt in effectu, quantum est de potestate suarum operationum, sed <sup>10</sup> aliquando a casu et fortuna accidit quod aliquid contingat. Et similiter demones perficiunt quod tales falsarii intendunt. Unde propter superfluitatem erroris et pravitatis istorum hominum, quia non solum contra Deum sed contra philosophiam operantur, demones assistunt suis occupationibus et producunt <sup>11</sup> effectus, ut confirmentur magis in erroribus, et ut decipiant alios.

Hi igitur sunt vere magici qui a philosophia sunt alieni, sicut a veritate Dei, et a philosophis reprobantur, sicut <sup>12</sup> ab Aristotele et <sup>13</sup> Platone, ut dicit Ysidorus in tractatu suo de

T. et hyeme. 2 T. et notum est hominibus.

<sup>4</sup> W. et hec origo. 5 T. om. in multis.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> T. ilil magici vel magi. <sup>8</sup> T. facere.

<sup>10</sup> T. licet.

<sup>11</sup> W. perducunt.

<sup>13</sup> T. om. et.

<sup>3</sup> T. Quare igitur.

<sup>6</sup> W. juste.

<sup>9</sup> T. operentur.

astronomia,<sup>1</sup> et Plinius reprobat per totum librum suum Naturalis Historie et precipue 30<sup>mo</sup> libro, et omnes philosophi.<sup>2</sup>

Cum etiam aliqui ex odio vel amore operantur secundum philosophiam et inducunt effectus malos et damna aut personis aut reipublice, hi, quia contra legem Dei et contra legem philosophie, prohibentis peccata et mala hujusmodi fieri, operantur, possunt vocari magici,3 quia malum operantur et intendunt, sicut alii magici, de quibus dictum est. Et quia secundum eandem apparentiam agunt, scilicet referentes suas actiones ad virtutes celestes, quamvis priores magici sint sophiste in operationibus suis et nihil operentur 4 nisi a casu et fortuna; hi autem operantur secundum veritatem sed tamen contra legem 5 philosophie, sicut ille qui interficit hominem cultello injuste. Antichristus vero et sui operabuntur secundum plenam potestatem philosophie, sed non nisi malum personarum et reipublice, et ideo erunt de 2° genere magicorum. Et ubi potestas philosophie deficit, demones adimplebunt residua, ut totus mundus conturbetur 6 et confundatur.

Quamvis igitur mala possunt <sup>7</sup> a malis fieri per philosophiam, non tamen propter hoc est philosophia reprehendenda, sed abusus philosophie. Et tamen verum est quod iste scientie magnifice, per quas <sup>8</sup> magna bona fieri possunt sicut et magna mala, non debent sciri nisi a certis personis, et hoc auctoritate summi pontificis, qui subjecti et subditi pedibus Romane <sup>9</sup> ecclesie debent pro utilitate magna ad papale imperium operari, ita quod ecclesia <sup>10</sup> possit <sup>11</sup> in omnibus suis tribulationibus recurrere ad ista, ut tandem finaliter obviaretur Antichristo et suis [fol. 185 v] ut, cum similia <sup>12</sup> opera fierent per fideles, ostenderetur quod non esset deus, et impediretur ejus persecutio in multis et mitigaretur per hujusmodi opera perpetranda. Et

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The reference is probably not to *Etymolog*. lib. iii., cap. 27, but to a separate treatise on Astronomy attributed to St. Isidore. Cf. Migne, tom. 81, col. 629, 817.

<sup>2</sup> T. adds veri.

<sup>3</sup> T. om. magici.

<sup>4</sup> T. operantur.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> T. legem tamen.

<sup>6</sup> T. turbetur.

<sup>7</sup> T. possint.

<sup>8</sup> MSS. que.

<sup>9</sup> W. ratione (for Romane).

<sup>10</sup> W. etiam.

<sup>11</sup> T. posset.

<sup>12</sup> T. consimilia for cum similia.

ideo <sup>1</sup> si ecclesia de studio ordinaret, possent homines boni et sancti laborare in hujusmodi scientiis magicis auctoritate summi pontificis speciali.

Hec autem que <sup>2</sup> jam de locis mundi et <sup>3</sup> alterationibus locorum et <sup>4</sup> rerum per celestia et de judiciis et operibus secretis tetigi, non posui omnia in Majori <sup>5</sup> Opere, sed de locis tantum. Alia posui in Minori Opere, quando veni ad declarandam intentionem istius partis Operis Majoris. Non enim proposui tunc plura ibi in Opere Majori tractare, volens festinare propter Vestre Sanctitatis mandatum.

Post hec adjunxi opera geometrie et arismetice et musice, que sunt similiter de maximis secretis nature et arcium magnalium, et ibi nichil secundum veritatem est magicum, nec secundum apparentiam, sed fiunt opera utilissima secundum veritatem philosophie et tante sapientie quod non est finis. Et quia 6 temporibus meis facta sunt 7 sicut et antiquis, ideo possum loqui certius,8 ut non estimer falsum dicere propter rerum magnitudinem infinitam; ut scilicet est de speculis conburentibus in omni distantia quam volumus, ut omne contrarium reipublice comburatur, sive castrum sive exercitus sive civitas seu quodcunque. Et de instrumento volandi, et de instrumento navigandi, uno regente navem plenam multitudine armatorum cum incredibili velocitate. Et de curribus falcatis, qui armatis pleni arte mirabili currerent sine beneficio animalis, et omnia obstantia rumperent et secarent. [Similiter de instrumentis et armoniis musicalibus de quibus prius tetigi, et maxime si fierent in constellacionibus debitis, ut celestes virtutes reciperent speciales],9 et sic de aliis infinitis, quorum aliqua tetigi in aliis, sed tamen nec hic nec in operibus prioribus potui omnia explicare.

Postea exposui quomodo mathematica valet ad conversionem infidelium secundum modum quem superius tetigi de consideratione sectarum 6 principalium, que consideratio potest

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> T. om. ideo.

<sup>2</sup> T. Sed que (jam de, added in margin).

<sup>3</sup> T. et de.

<sup>4</sup> T. om. et.

<sup>5</sup> T. majore.

<sup>8</sup> W. extino (2)

<sup>6</sup> W. om. quia. 7 T. om. sunt. 8 W. artius (?)

The words in brackets are not found in W.

fieri ad confirmationem fidei quam tenet ecclesia, et potest fieri ad conversionem infidelium ad eandem fidem, et ideo breviter ibi 1 pertransivi. Similiter de operatione Mathematice respectu reprobandorum qui converti non possunt : eadem enim opera que pro utilitate reipublice fidelium fieri possunt, de quibus nunc feci memoriam [tam de astromicis quam de geometricis et aliisl,2 possunt fieri contra inimicos ecclesie et Christianorum, ut reprimantur et confundantur, sicut necesse est. Nam ista 3 opera, que Antichristus faciet per astronomiam et geometriam et alias contra ecclesiam, possunt nunc fieri contra Tartaros, Sarcenos, idolatras 4 et alios infideles; et certum est quod nunquam aliter reprimentur ut exigit utilitas mundi; quia bella sunt dubia, et ita male accidit Christianis sepe sicut infidelibus, ut patet de ultima invasione Damiete per dominum regem Francie Lodowicum. Et si aliquando vincantur infideles, tamen redeuntibus Christianis ad propria, infideles suas recuperant regiones et semper multiplicantur ut parati sint bella dare, quandocunque velint, Christianis.5

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> W. om. *ibi*. <sup>2</sup> These words are omitted in W. <sup>3</sup> T. *illa*.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> T. et Saracenos et ydolatras. <sup>5</sup> T. quandocumque veniunt Christiani.

#### [DE PERSPECTIVA.]1

OSTQUAM manifestavi mathematice potestatem, aspiravi 2 ad perspective dignitatem. Que quia pulcrior est omnibus scientiis, et utilitates habet respectu omnium sine qua nulla sciri potest; insuper, respectu sapientie 3 absolute et relate, est utilis et efficax, et miris modis quibus alie scientie non utuntur; ideo prosecutus sum hanc scientiam diligentius quam precedentes, et precipue quia non solum a vulgo Latinorum, sed a sapientibus multis ignoratur, propter sui novitatem et mirabilem profunditatem. Et propter hoc decrevi quod non imitarer unum auctorem, sed ab omnibus eligerem electiores sententias.4 Nam licet Perspectiva Alhacen 5 sit in usu aliquorum sapientum Latinorum, tamen paucioribus est Perspectiva Ptolomei precognita, que tamen est radix illius scientie, a qua Alhacen sumpsit originem sue sapientie. Nam nihil aliud facit, nisi quod fideliter explicat Ptolomeum; quamvis tamen superfluus est ultra modum. Sententias etiam electas extraxi ab aliis auctoribus, scilicet a Jacobo Alkindi, et a Tideo, et ab Euclide, et a libris de Visu et Speculis, secundum quod hic videbatur michi expedire; multa relinquens propter superfluitatem eorum et quia inutilia sunt, et alia propter abbreviationem, secundum formam persuasionis intente, quia non feci scripta principalia, sed preambula, ut sepe dixi. Nichilominus tamen perfectius longe tractavi hanc scientiam propter pulcritudinem, et quia [magis]6

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> No heading in W. In P. the title runs: Liber tertius Alpetragii. In quo tractat de perspectiva: De comparatione scientie ad sapientiam: De motibus corporum celestium secundum ptolomeum. De opinione Alpetragii contra opinionem ptolomei et aliorum. De scientia experimentorum naturalium. De scientia morali De articulis fidei. De Alkimia.

<sup>2</sup> P. aspreavi.

<sup>3</sup> P. sapit.

<sup>4</sup> P. scientias.

<sup>5</sup> P. Albateni.

<sup>6</sup> P. W. om. magis.

ignota est quam alias scientias. Et nunc volo discurrere per principales veritates tactas in singulis distinctionibus et capitulis; ut si scriptum quod misi fuerit amissum, videat Vestra Sapientia que debetis a sapientibus hujus mundi de hac scientia nobili requirere. Discussi igitur in hac scientia omnes virtutes anime sensitivas, et organa earum, et objecta, et operationes. Virtutes 1 sunt 10,2 et maxime de interioribus dixi,3 que sunt sensus communis, ymaginatio, cogitatio, estimatio et memoria. Et certificavi has, propter summam difficultatem, et errores qui hic dicuntur; et quia una 4 radix istius scientie consistit in eis, sicut manifesto. Deinde certifico originem et compositionem [fol. 186, r] oculorum, quia sine hoc non potest sciri quomodo fiat visio. Declaro hic 6 quomodo nervi optici, id est 6 concavi, in quibus est virtus visiva, oriuntur a partibus cerebri, et quomodo 7 componuntur ex triplici 8 tunica, et quomodo 9 in modum crucis se intersecant in superficie cerebri, in qua sectione est organum principale videndi, et non in oculis; quia visio 10 non perficitur antequam species rei vise veniat ad locum illum; 11 et qualiter tunc ab illa sectione venit nervus dexter ad sinistrum oculum, et sinister ad dextrum; et quomodo tunc nervus ingreditur foramen ossis oculi; et qualiter se expandit 12 in concavitate 13 ossis; et sicut componitur ex triplici tunica nervali, sic se explicat in 3bus pelliculis, que faciunt 3es 14 tunicas oculi, infra quas 15 continentur tres humores, per quos perficitur visus, licet tamen in uno eorum sit virtus visiva. Et hec omnia nomino 16 et certifico secundum auctores perspective, cum adjutorio naturalis philosophie et medicine, quoniam perspectivus dicit hec 17 in universali, et supponit quod omnis qui ista 18 vult scire habeat noticiam radicalem a naturali philosophia et medicina. Et hec 19 est pulcra consideratio cum exclusione 20 multorum errorum.

```
1 P. que virtutes.
4 P. om. una.
7 P. eo modo.
10 P. visus.
```

<sup>13</sup> P. concavitatem.

<sup>16</sup> W. nomina.

<sup>19</sup> P. hic.

<sup>2</sup> P. decem.

<sup>5</sup> P. Detego ergo.

<sup>8</sup> W. 3ci. 11 P. suum.

<sup>14</sup> P. tribus . . . tres.

<sup>17</sup> P. hoc.

<sup>20</sup> P. expulsione.

<sup>3</sup> P. om. dixi.

<sup>6</sup> P. scilicet.

<sup>9</sup> P. et que.

<sup>12</sup> P. extendit.

<sup>15</sup> W. om. quas.

<sup>18</sup> P. om. ista.

Deinde prosequor figuram oculi, et omnium tunicarum ejus, et humorum, ut inveniantur centra omnium, quia sine his non potest intelligi visio; et pono figuram oculi magnam,1 qua signantur tunice oculi, et humores, et centra omnium. hec 2 est difficultas, et pulcritudo, et exclusio erroris multiplicis.

Deinde ostendo proprietates nobiles omnium tunicarum, et humorum, et omnium que attinent oculo, ut ciliorum et palpebrarum, ut appareant utilitates singulorum speciales in operatione videndi.

Et post hec ostendo quod species rei exigitur ad visum, et quomodo tollitur omnis confusio videndi, que triplex esset, nisi natura sagax occurreret. Et una estimaretur esse propter parvitatem pupille, que videt maxima corpora, et fere quartam 3 celi, et hoc distincte secundum omnes partes 4 ejus; et illud est mirabile, nec fieret,5 nisi propter figuram oculi determinatam.

Alia posset estimari, quia ad omnem partem pupille veniunt species a singulis partibus rei; et ideo species diversorum colorum 6 miscentur in qualibet parte pupille. Quare videretur 7 fieri confusio visionis. Res enim quelibet multiplicat speciem suam in omnes dyametros, et undique sperice, ut probatum est in geometricis. Et ideo quelibet pars rei vise facit speciem ad quamlibet partem pupille, quia in qualibet parte eius confunduntur species, et miscentur, ut fiat visio confusa, nisi operatio nature secreta obviaret.

3ª videretur, quia procul dubio species venientes a diversis visibilibus, et a partibus diversis ejusdem rei, miscentur vera mixtione in quolibet puncto aeris; et ideo videtur quod fieret visio confusa. Nam estimant omnes quod species distinguuntur in quolibet puncto aeris,8 quatenus fiat visio distincta. Sed hic est error magnus fictus in vanum, eo quod dabimus veram mixtionem specierum in quolibet puncto aeris, et tamen salvabimus distinctionem visus;9 et hoc est inauditum usque ad hoc tempus. Nam invenimus quod non solum vulgus naturalium,

8 P. om. et ideo-aeris.

7 P. videtur.

<sup>2</sup> P. hic. 3 W. 4tam (as usual). <sup>1</sup> P. om. magnam, adds in.

<sup>4</sup> W. om. partes. 5 P. fieri [potest?] 6 W. occulorum (!) om. ideo. 9 W. visionem.

sed perspectivi et auctores multi dicunt 1 species esse in medio distinctas, propter distinctam visionem. Sed dando oppositum, possumus veraciter salvare visionem: et hoc ostendo in figura, et probo sine contradictione, quod species in omni puncto aeris miscentur vera mixtione naturali. Unde multum erratur in hac parte.

Deinde quia tolleretur visio, nisi fieret fractio speciei inter pupillam et nervum communem, in quo est nervorum sectio,2 de qua superius dixi; et dextra videretur sinistra, et e converso; ideo demonstro hoc per legem fractionum, in geometricis expositam, ut sic salvetur visio. Et nichilominus tamen oportet quod species rei vise multiplicet se novo genere multiplicationis, ut non excedat legem quam 3 natura servat in corporibus mundi. Nam species a loco istius fractionis incedit secundum tortuositatem nervi visualis, et non tenet incessum rectum quod est mirabile, sed tamen est 4 necesse, propter operationem anime 5 complendam. Unde virtus anime facit speciem relinquere leges communes nature, et incedere secundum quod expedit operationibus ejus.

Et adjungo, quod omnibus est contrarium, cum tamen veracissimum sit, et ab Aristotele 19° de Animalibus, et ab Augustino sexto Musice,6 et 7 in pluribus locis, et a Ptolomeo, et a 8 Tideo, et Jacobo Alkindi, et aliis multis 9; et est: Quod visus fiat extramittendo.10 Et fit virtus visiva, vel species oculi animati, radiosa usque ad omne visibile quod videtur: quamvis Aristoteles in Topicis suis 11 exemplificet secundum opiniones vulgatas, quod visus non fiat extramittendo. Et Averroys, et Avicenna, et Alhacen videntur secundum hoc stare; ex quo omnes capiunt errorem; et ita vulgatum est, et 12 infixum in cordibus vulgi, quod nolunt contrarium audire. Et pauci vident

<sup>1</sup> P. dicant : om. multi. <sup>2</sup> P. communis sectio nervorum.

<sup>3</sup> P. leges quas. 4 P. om. est. P. a se instead of anime.

<sup>6</sup> Cf. Arist. De generatione animalium, v. 1. August. De Musica, vi. 10. Bridges, Opus Majus, ii. 49-50.

<sup>7</sup>W. om. sexto Musice et. 8 P. om. a.

<sup>9</sup> Some such word as affirmatum is required.

<sup>10</sup> These words are underlined in W. 11 Cf. Topica, i. 12, § 2. 12 P. et ita.

19<sup>m</sup> libium <sup>1</sup> de Animalibus; et illi negligunt sensum Aristotelis, propter opinionem vulgatam. Et ideo probo hic et expono quomodo fiat visus extramittendo, et explico Avicennam, et Averroys, et Alhacen [fol. 186, v] in perspectiva, quomodo non sentiunt sicut vulgus, sed sicut Aristoteles, et sicut veritas est. Et hec, et omnia eis annexa, verifico in 3<sup>bus</sup> distinctionibus, cum capitulis suis.

[DE DECEM NECESSARIIS QUE AD VISUM REQUIRUNTUR. CAP. 1<sup>m</sup>.] <sup>2</sup>

DEINDE in 4<sup>a</sup>, 5<sup>a</sup> et 6<sup>a</sup> distinctione, procedo ad ulteriora istius <sup>a</sup> scientie, et primo declaro que exiguntur ad visum.

Nam sunt novem; 4 quoniam species rei vise est primum, de qua dictum est in prioribus.

2<sup>m</sup> est lux, sine qua nichil videri potest; et causas hujus signo veras, reprobando <sup>5</sup> falsas.

3<sup>m</sup> est distantia. Nam sensibile positum super sensum non sensitur <sup>6</sup>; cujus causam assigno; et quot miliaria potest a remotis videri, <sup>7</sup> et in plana terra, et in altiore monte.

4<sup>m</sup> est oppositio recta visibilis respectu visus, quando fit visus sine reflexione,<sup>8</sup> sed tamen audimus et olfacimus undique; et hoc est mirabile et ignotum.

5<sup>m</sup> est quod quantitas rei vidende exigitur debita; sed quantum possit ad plus videri ab oculo, estimant perspectivi quod 4<sup>ta 9</sup> celi, et hoc si oculus esset in centro terre. Et hic faciunt perspectivi maximam vim, et curiosissimam movent <sup>10</sup> dubitationem, et errant multum, sicut probo per rationes et experientiam. Nam non potest videri 4<sup>ta</sup> tota ab oculo, nec in centro, nec alibi, sed fere 4<sup>ta</sup>; et hoc est propter dispositionem oculi, sicut declaro.

<sup>1</sup> P. XVIIII: om. librum.

<sup>4</sup> P. decem.

<sup>7</sup> P. W. videre.

<sup>9</sup> P. quartam.

<sup>2</sup> W. om. titles throughout.

P. reprobo.

<sup>8</sup> P. add. et fractione.

<sup>10</sup> W. om. movent.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> P. hujus. <sup>6</sup> P. videtur.

6m quod ad visum exigitur specialiter est ut visibile, quod per se et de se natum est facere speciem suam in visum, quod vocamus communiter objectum visus et visibile, sit minus rarum medio videndi, quod est aer, et ideo minus rarum igne et orbibus celestibus, qui sunt medium in visu; sed non oportet esse minus rarum aqua; quia aqua et cristallus et alia media videndi possunt videri per se; sunt enim sensibilia per se, et non per accidens. Et ideo si omnes orbes celestes sunt rari, nichil videmus in eis nisi stellas, quamvis estimemus aliquid videre spericum et rotundum, in quo sunt stelle. Nam Ptolomeus dicit, 2° Perspective, quod ex magna distantia medium 1 quantumcunque rarum potest terminare speciem visus, ut ultra se non multiplicet, et stat sicut ad densum quod est prope, et ideo deficit visio, et non est aliquid quod videtur.2 Si vero aliquod celorum esset totum densum, ut orbis stellatus, secundum quod aliqui estimant,3 vel saltem celum aqueum, et decimum, tunc terminabitur visus ad eos, et erunt vere visibilia. Sed de his latius dictum est in Opere Majori.

Ad que tamen addendum 4 est hic quod celum nonum ponitur per omnes astronomos, et celum 10<sup>m</sup> secundum Ptolomeum, et Mesahala, 5 et alios; et secundum theologos ponitur celum 10<sup>m</sup>, et nonum, quod est aqueum; qui celi influunt in hec inferiora, ad salutem mundi; et ideo celum octavum non videtur esse densum, sed rarum, ut per ipsum influentia superiorum transeat celorum.

7<sup>m</sup> est quod oportet quod <sup>6</sup> medium sit rarum, ut non impediatur transitus speciei; sed licet rarum medium exigatur <sup>7</sup> respectu oculi humani, de quo loquitur perspectiva, tamen linx videt per medium parietum solidorum, ut <sup>8</sup> dicunt philosophi. Si etiam medium esset vacuum, non fieret visus, quia medium naturale exigitur ad operationes nature; et ideo nec <sup>9</sup> generatio speciei potest fieri in vacuo, sicut nec motus naturalis, ut superius dictum est.

8m quod requiritur est tempus sensibile quod exigitur ad

<sup>1</sup> P. om. medium.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> P. videatur.

<sup>3</sup> P. existimant.

<sup>4</sup> P. attendendum.

<sup>5</sup> P. Messaalac.

<sup>6</sup> W. om. quod.

<sup>7</sup> P. exigitur.

<sup>8</sup> P. sicut.

<sup>9</sup> P. add. visio, nec.

visum, et ad judicium visus, et ad multiplicationem speciei. De judicio enim manifestum est, quia tempus potest esse tam parvum quam visus nichil judicabit de visibili. Sed de multiplicatione speciei, an fiat in instanti,1 mira et ineffabilis est dubitatio, non solum apud magistros sapientes naturales, sed apud auctores; ita quod ipse Aristoteles in libro de Sensu et Sensato 2 dicit quod multiplicatio soni et odoris fit in tempore, de luce vero aliud est; et in 2º de Anima 3 estimatur idem sentire; et omnes auctores declinant ad hoc, quod in instanti fiat, preter Alhacen,4 in sua Perspectiva. Nam et Jacobus Alkindi asserit in sua Perspectiva quod in instanti fiat, et hoc conatur demonstrare.5 Sed istam6 contentionem discussi in Opere Primo, et probavi de necessitate quod fiet 7 in tempore, quia omnis virtus finita agit in tempore, ut prius probatum est. Et solvo omnes rationes in contrarium, et expono auctoritates Aristotelis in 2° de Anima, et in libro 8 de Sensu et Sensato; nec est aliquod 9 dubium consideranti ea que scribo.

9m est sanitas visus; quia oculus infirmus et turbatus male videt, ut patet.

10m est situs; quia oportet quod visibile objiciatur 10 visui, vel facialiter,11 vel ex obliquo; et tantum potest obliquari quod videbitur unum, duo. Sed hoc coincidit cum aliis dicendis in sequentibus, ut magis exponatur. Hec autem novem 12 cum non egrediuntur temperamentum, nec per defectum, nec 13 per superfluitatem, faciunt visionem bonam. Quando vero egrediuntur temperamentum,14 tunc faciunt errorem aliquem in visu.

## [QUE SINT VISIBILIA, QUE IN VIGINTI DUO DISTINCTA SUNT. CAP. IIm.]

OST hec considerari debent que sint visibilia per se, que debent videri sine errore per hujusmodi octo, quando

```
1 P. add. vel in tempore.
3 De Anima, lib. ii., cap. vii. § 3.
```

D. om. Nam-demonstrare.

<sup>7</sup> P. fiat.

<sup>9</sup> P. aliquid. 13 W. om. nec.

<sup>12</sup> P. decem.

<sup>10</sup> W. om. objiciatur.

<sup>2</sup> De Sensu, cap. vi.

<sup>+</sup> W. Alacen.

<sup>6</sup> P. add. longam.

<sup>8</sup> P. om. in libro.

<sup>11</sup> W. faciliter.

<sup>14</sup> W. om. temperamentum.

non egrediuntur temperamentum; et qui modi universales cognoscendi omnia. Et hujusmodi visibilia sunt 22: ut lux et color, [que sunt propria visibilia1] et alia 20,2 que sunt communia sensibilia, quia communiter [fol. 187, r] sentiuntur ab aliis sensibus, et maxime a tactu, ut dicit Ptolomeus 2° Perspective; 3 quia omnia que a visu sentiuntur, preter lucem et colorem, potest tactus sentire; et omnia que potest tactus sentire, preter calidum, frigidum,4 humidum et siccum, potest visus judicare. Et inter omnia visibilia alia 5 a luce et colore, et tangibilia alia a quatuor predictis, sunt 20 que dicuntur per se sensibilia. Aristoteles autem, 2° de Anima,6 non nominat nisi 40r vel 5 de istis: ut magnitudo, figura, numerus, motus, quies. Sed Alhacen 7 ponit omnia in 2° Perspective, que sunt ; remotio, situs, figura, magnitudo, continuatio, separatio, numerus, motus, quies, asperitas, lenitas, diaphaneitas,8 spissitudo, umbra, obscuritas, pulcritudo, turpitudo, similitudo, diversitas. Et quedam alia sunt, que ad hec 9 reducuntur, et sub his comprehenduntur, ut expressi in Opere Majore.10 Omnia vero alia ab his dicuntur sensibilia per accidens. Sed qualiter hoc intelligendum sit, expressi in Opere Majore; nam fideli indiget expositione. Et de istis aliis visus non judicat per se, sed mediantibus istis 22.

Tres autem sunt modi cognoscendi ista 22°; et ut perspectivo 11 utar eloquio, dico quod vocantur cognitio per sensum solum, et cognitio per scientiam, et cognitio per sillogismum vel argumentum. Sed hec verba sunt male translata; quia bruta animalia non habent scientiam, nec sillogismum, et tamen cognoscunt his 3bus modis secundum quod exprimuntur in Perspectiva; sed non est vis de vocabulis, dummodo in sensu non erremus.

Lux igitur in universali et color universalis dicuntur cognosci solo visu,12 sine alia virtute anime adjutrice, quia visus

```
1 W. om. que-visibilia.
                                    <sup>2</sup> P. Alia viginti (om. et).
3 Ptol. Optic. lib. ii. p. 11.
                                     4 P. et frigidum.
                                                               5 P. et alia.
6 De Anima, lib. ii. cap. vi.
```

<sup>7</sup> W. Halgacen.

<sup>8</sup> W. diafoneitas; P. dyaphonitas. 9 P. hoc.

<sup>10</sup> P. Majori (as usual). 11 P. perspectivarum. 12 P. solo sensu visus.

sufficit ad hec.<sup>1</sup> Sed lux particularis, vel <sup>2</sup> lux Solis, vel Lune, vel candele, et color albus, vel niger, vel rubeus, et hujusmodi non cognoscuntur solo sensu visus, sed indigent virtute alia que vocatur virtus distinctiva, que distinguit universale a particularibus et particularia ab invicem; et hujusmodi est memoria. Nam quando vidi aliquando <sup>3</sup> colorem rubeum, et iterum mihi presentetur, et recolo quod ego <sup>4</sup> prius viderim rubeum, habeo notitiam de rubeo, et scio quod est rubeus. Si autem tradidero oblivioni, tunc ignoro quis color sit.

Sed illa 20 aliter cognoscuntur. Non enim sufficit habere visum, nec memorari preteritum, sed exigitur 5 quod multa considerentur a vidente, antequam illa cognoscat. gratia: Aliquis tenet aliquando lapidem 6 diaphanum, vel aliud transparens, in manu sua, et nescit quod sit diaphanum7 et transparens; sed si teneat illud in aere, et post illud prope sit aliquod corpus densum, et sit lux sufficiens, tunc videbit illud densum per medium lapidis vel alterius quod in manu sua tenebit. Et quando considerat hec omnia, tunc scit quod hoc quod in manu sua tenet sit diaphanum.8 Et ideo diaphaneitas non cognoscitur solo visu, nec per memoriam, sed per 9 collectionem quorundam que exiguntur ad hujusmodi visionem, ut posui in exemplo. Et quia videns sic discurrit per multa, antequam percipit diaphanum, sicut arguens et sillogisans discurrit per propositiones plures ad unam conclusionem, ideo vocatur cognitio per argumentum et per sillogismum. Notabile vero est quod lux et color tantum multiplicant speciem in visum, et alia non. Et hoc dicit Ptolomeus 2° libro; quamvis tamen objectiones sint 10 in contrarium; sed solvuntur in Opere Majori.

## [DE PARTICULARIBUS MODIS VIDENDI. CAP. IIIm.]

POST hec descendo ad modos cognoscendi particulares. Et quia eadem est scientia oppositorum et propter brevi-

3 P. aliquem.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> P. hoc. <sup>2</sup> P. ut.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> P. om. ego. <sup>5</sup> P. oportet. <sup>6</sup> P. aliquem lapidem.

<sup>7</sup> W. diaphonum . . . diafonum. 8 W. diafonum . . . diafoneitas.

<sup>9</sup> P. om. per.

<sup>10</sup> P. sunt.

tatem,1 simul demonstravi errores visus cum recta visione. Et primo exposui omnia que contingunt visui de bonitate videndi et impedimento propter compositionem tunicarum oculi et humorum. Et dedi causas omnium eorum, secundum quod perspectivi et 2 naturales et medici communiter 3 concordant. Et primo quare homines habentes oculos profundos longius vident. Et hujus assignavi causas 40r per experientiam, cum exclusione cavillationis in contrarium. Et juxta hoc declaravi quare senes, quando 4 volunt certius 5 videre, apponunt visibile longius a se quam in juventute, cujus causam dat solus Ptolomeus in 6 2º libro. Et adjunxi causas quare aliqui acutius, discretius,7 et certius vident quam alii, et quare multi in tenebris et parva luce vident melius, et alii econtrario.8

Deinde dedi causas quare visus aliquando judicat unum duo. Et hoc potest esse propter compositionem oculi malam, sicut in lusco, et propter 9 motus spirituum secundum diversos situs, et propter vacillationem humorum in nervo visibili, et propter multa que contingunt a parte oculi : et iterum propter vapores ascendentes ad oculos propter iram 10 aut propter ebrietatem, aut ex materia alicuius 11 morbi. Et pluries accidit quod aliquis humor extraneus cooperit medium pupille ex transverso vel secundum longum; et tunc aspiciens oculo 12 judicat unum duo. Et aliquando accidit quod in uno oculo 13 sint due pupille; et oportet tunc quod unum videatur duo. Sed hec omnia explicavi de plano in Opere Majori, in quibus magna et occulta sapientia nature reperitur.

## [DE BONITATE VIDENDI. CAP. IIII.]

EINDE descendi ad bonitatem videndi, et errores a parte specierum visus et visibilium. Et primo, quare homoexistens in nube vel vapore, non videt nubem vel vaporem;

```
1 P. om. et propter brevitatem.
                                      2 P. om. et.
                                                         3 P. naturaliter.
4 W. quando senes (om. quare).
                                      5 P. rectius.
                                                         6 W. om. in.
7 P. et discretius.
                                      8 P. econverso.
                                                         9 P. om. propter.
10 P. vaporem qui venit propter iram ad oculos.
```

<sup>11</sup> P. alterius. 12 P. oculo uno.

<sup>13</sup> P. loco.

[fol. 187, v] sed quando a longe est, tunc potest videre. Et qualiter unus punctus rei vise videtur in fine certitudinis; et alie partes non 1 videntur, nisi 2 valde remote et oblique, sed non in fine certitudinis; potest tamen quilibet 3 certificari, per diversum visus, per singulas 4 ordinate. 5 Et accidunt hic errores videndi, scilicet quod unum videatur duo, multis de causis; et est ibi pulcra consideratio, sed non potest exprimi pro 6 plano veritas, nisi in figuris; et propter hoc figuras posui ad omnes casus visionis in hac parte, et docui instrumenta figurari, ut homo per experientiam possit hec videre. omnes hi errores ex diversitate situs ipsius visibilis respectu visus contingunt. Et exposui quomodo accidit aliquando quod quando videtur unum duo, tunc si oculus dexter claudatur, disparebit imago sinistra; et si oculus sinister claudatur,7 disparebit imago dextra. Quod valde admiratus est beatus Augustinus 11° de Civitate Dei, capitulo 2°; et dicit quod longum esset dare causam hujus rei; et vere longum, nisi homo sciat optime que scripsi 8 in hac parte. Et tamen non semper accidit hoc; sed aliquando, sinistro oculo clauso, disparet imago sinistra, et dextro clauso disparet imago 9 dextra, quamvis hoc non exprimat Augustinus; et hoc potest quilibet experiri in crepusculo estatis, aspiciendo stellam aliquam in celo, si rite experiatur quod hic exigitur.

## [DE TRIPLICIBUS UNIVERSALIBUS MODIS VIDENDI. CAP. V.]

HIIS habitis, descendo 10 ad modos triplices universales 11 videndi, et ad novem 12 superius tacta, que requiruntur ad visum; que, cum temperamentum non excedant, faciunt visum bonum, et alias erroneum.

Primum istorum fuit lux, quia nichil videtur sine luce. Et quando superfluit, tunc impedit visum; unde non videmus

| <sup>1</sup> P. om. non. | <sup>2</sup> P. nisi sint. |
|--------------------------|----------------------------|
| 4 P. singulos.           | 5 W. ordinare.             |

<sup>7</sup> P. clauditur. 8 P. scripsit. 9 P. om. sinistra—imago.
10 P. descendi. 11 W. utiles. 12 P. decem.

<sup>3</sup> P. quelibet. <sup>6</sup> P. de. lucem stellarum de die, sole existente super orizonte, et oculo existente in superficie terre, quia lux solis egreditur de temperamento respectu stellarum videndarum, et occultat lucem earum. Sed quando oculus est in loco profundo, ut in puteo, potest videre stellas, quia tunc lux solis temperata ingreditur os putei; que est accidentalis, sicut prius dictum est. Sed de galaxia, mirum est quod non potest apparere in spera celesti, nec in spera aeris, sed in spera ignis tantum, cujus causam reddo per egressum lucis a temperamento.

2<sup>m</sup> fuit distantia; ex cujus egressu a temperamento cum<sup>2</sup> egressu<sup>3</sup> raritatis medii a temperamento apparet, quare videmus lucem in aurora, sole existente sub orizonte per 18 gradus in suo circulo altitudinis,<sup>4</sup> et non ante.

Deinde consideravi quare impressiones lucentes in aere que vocantur a vulgo stelle cadentes, et a philosophis secunde <sup>5</sup> stellarum, ut Assub ascendens et descendens, et alie multe, videntur esse magne longitudinis, licet sint parve quantitatis. Et similiter in scintillis evolantibus a caminis consimilis causa est.

Et sicut visio diversificatur circa lucem, propter illa novem, sic est de colore. Nam si corpus coloratum applicetur immediate cristallo, vel alii perspicuo, a parte post, videtur esse color cristalli; si distet multum, non sic videtur. Et cum viderit oculus colores, et converterit se ad loca luminosa, species coloris remanens in oculo apparebit primo quasi color puniceus, deinde purpureus, 3 niger, et sic evanescet. Et plures colores videntur unus ex distantia superflua; ut in troco habente colores diversos in partibus suis, velociter moto, apparet unus color compositus ex omnibus, propter causas certas quas Ptolomeus assignat.

Deinde manifestavi quomodo per illa novem <sup>12</sup> visio varietur in cognitione per scientiam. Unde luna habet lumen album extra umbram terre, et in superiore parte umbre <sup>13</sup> habet lumen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> P. temperantius. 
<sup>2</sup> P. om. egressu—cum. 
<sup>3</sup> W. egressio. 
<sup>4</sup> P. altitudines. 
<sup>5</sup> W. secunda. 
<sup>6</sup> P. add. seu decem.

<sup>7</sup> P. om. coloratum. 8 W. sed distat. 9 W. convertit. 10 P. et in toto.

<sup>11</sup> P. add. (after moto): ut in troco diversis coloribus colorato.

<sup>12</sup> P. add seu decem. 13 P. om. umbre.

rubeum, et in inferiore parte non apparet; et similiter in conjunctione sua cum sole, non apparet per duos dies, ut plurimum, Et 1 similiter de colore. Nam si inter visum et rem boni coloris ponitur pannus 2 rarus habens foramina et intervalla magna. color rei apparebit sicut est: si vero sint foramina parva, tunc color apparebit mixtus, et erit error in scientia circa colorem.

## [DE COGNITIONE REI VISE PER SILLOGISMUM. CAP. VI.]

POSTEA consideravi qualiter per illa novem fiat cognitio per sillogismum, secundum quem modum cognoscuntur illa 22 3 communia sensibilia, que sunt distantia et cetera. Et hic ostendi qualiter certificatur omnis distantia, et dedi causam quare in locis planis non certificatur 4 altitudo nubium, sed in locis montuosis. Et quare videtur nobis quod due res, ut muri vel alia, 5 que multum distant, videntur nobis esse non distantia, quando sumus prope unum illorum et respicimus 6 aliud. Et quare res multum distantes, ut arbores, vel homines, vel animalia, ex longinquo videntur esse continua, vel multum propinqua. Et quare stelle erratice, id est planete, videntur esse in eadem superficie cum stellis fixis, id est non plurimum 7 distare. Et corpus multorum laterum equalium videtur spericum longe. 8 Et spera estimatur plana figura, ut stelle; et circulus videtur recta linea.

Et juxta hoc manifestavi quare luna habet multas figurationes sui <sup>9</sup> luminis secundum quod nos videmus ad sensum, quod est valde difficile. Nam aliquando <sup>10</sup> linea que est terminus piramidis lucis solis recepte in corpus lune est linea recta, ut in septima die et 21<sup>a</sup>; et aliis diebus semper est circumferentia vel arcus circuli. Mirum est de hac diversitate, et ideo magnum capitulum composui de hoc.

Et sicut ostendi visionem diversificari penes distantiam in

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> P. om. et.

<sup>2</sup> P. ponatur pennus.

<sup>3</sup> P. viginti.

<sup>4</sup> P. certificatur nobis.

<sup>5</sup> W. alique.

<sup>6</sup> P. aspiciamus.

<sup>7</sup> P. W. plus: Duhem corrects to minus: but cf. Op. Maj. ii. 108, l. 6.

<sup>8</sup> P. a longe.

<sup>9</sup> W. sue.

<sup>10</sup> W. aliqua.

multis, addidi de comprehensione magnitudinis.1 Et estimaverunt Latini, ante translationem Perspective, quod magnitudo comprehenditur per quantitatem anguli in oculo; sicut dicitur in libro de Visu quod majora sub majori angulo apparent, et minora sub minori, et equalia sub equalibus. Sed hec falsa esse ostendunt auctores perspective in exemplis ad oculum. Nam latera quadrati 2 sunt equalia, et tamen 3 [fol. 188, r] sub inequalibus angulis comprehenduntur; et diametri in circulo sunt 4 equales, et tamen non videntur sub angulis equalibus, ut patet in figura.

Et exposui quomodo non potest visus videre medietatem corporis sperici, sed necessario minorem ejus portionem. Et licet stelle in ortu et occasu videantur majores quam in meridie, quando vapores interponuntur inter eas et visum, cujus causa postea in fractionibus radiorum dicetur, tamen semper est quod majores apparent ex causa perpetua, que est difficillior 5 quam hic expono in figura.

Deinde manifestavi visionem circa motum et quietem, et quomodo accidit error in eis; ut quando celum coopertum est nubibus aeris,6 et luna 7 poterit videri per medium earum, tunc apparet velocissime moveri; quando vero nubes 8 sunt pauce et distantes, vix apparet moveri, aut 9 parum.

Et quare videtur homini ambulanti versus Lunam vel Solem, quod Luna vel Sol precedat 10 eum; et quando fugit Lunam, videtur quod ipsa 11 sequatur; et videtur homini semper quod sit in eadem distantia respectu stellarum. Et si homo vadat 12 ad oriens, vel occidens, et Luna vel Sol sit in meridie semper videtur ei quod Luna et Sol sint in directo ejus. Et similiter si multi homines stent in eadem linea inter oriens et occidens, licet multum distent, videtur tamen cuilibet quod Sol sit in directo sui. Et stelle, licet moveantur velocissimo motu, tamen videntur stare. Et quando homo revolvit se in circuitu, tunc, quando quiescit, videtur ei quod res moveantur

```
1 W. multitudinis.
```

3 P. om. tamen.

6 P. raris.

<sup>4</sup> P. sub (for sunt).

<sup>7</sup> W. et luna non poterit.

<sup>10</sup> P. Luna et Sol precedant. VOL. IV.

<sup>2</sup> P. quadri.

<sup>5</sup> P. que ex difficilis.

<sup>8</sup> P. om. nubes.

<sup>9</sup> P. et. 12 P. vadit. 11 P. om. ipsa.

circulariter. Et quando homo est in navi mota, videtur ei quod res in ripa moveantur. Et omnium husjusmodi dedi causas.

Et his adjunxi rem dubitationis infinite, que est in ore omnium, et auctorum, et magistrorum, scilicet de causa scintillationis; quare scilicet planete non scintillant, sed stelle fixe, ut dicit Aristoteles primo Posteriorum 1 et 2° Celi et Mundi.<sup>2</sup> Et ideo sermonem copiosum feci de hoc, et investigavi causas multas ex <sup>3</sup> quibus una completur.

Et in fine omnium istorum, discussi que virtus anime est illa que cooperatur visui in cognitione per scientiam et per <sup>4</sup> sillogismum. Videtur etiam <sup>5</sup> esse anima rationalis, quia ea sola habet scientiam et sillogismum. Sed declaro per multa exempla et experimenta quod anima sensitiva est hujusmodi, et quod est quadruplex <sup>6</sup> virtus anime sensitive, scilicet: cogitatio, ymaginatio, memoria et estimatio. Et propter hoc a principio distinxi omnes virtutes anime sensitive.

### [DE TRIBUS PARTIBUS PERSPECTIVE. CAP. VII.]

SIC<sup>7</sup> igitur tetigi in summa ea que latius tractavi circa visum factum super lineam rectam, scilicet de visu recto. Nam postea tractavi de visu facto <sup>8</sup> super lineam curvam, et fractam, et reflexam; quia tres sunt partes perspective principales: Una est de visu facto super lineam rectam; alia, secundum lineam reflexam; tertia <sup>9</sup> secundum lineam fractam. Due ultime communicant multum cum prima, et 3<sup>a</sup> cum 2<sup>a</sup>; et prima facilior est aliis, et 2<sup>a</sup> quam 3<sup>a</sup>, propter quod sic ordinantur.

Que vero sint leges reflexionum et fractionum communes omnibus actionibus naturalibus, ostendi in tractatu geometrie, tam in Opere Tertio quam Primo; 10 sed principaliter in Opere

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Analyt. Poster. lib. i. cap. xiii. § 2. <sup>2</sup> De Coelo. lib. ii. cap. viii. § 6. <sup>3</sup> P. de. <sup>4</sup> P. om. per. <sup>5</sup> P. videretur autem. <sup>6</sup> W. 4\*.

<sup>7</sup> P. Hic. 8 P. fracto. 9 P. et tertia.

<sup>10</sup> Op. Maj. Pars. iv. Dist. ii. and iii. Op. Tert. (ed. Brewer), cap. xxxi.-xxxvi. The Opus separatum is the De multiplicatione specierum.

separato ab aliis,<sup>1</sup> ubi totam generationem specierum, et multiplicationem, et actionem, et corruptionem explicavi in omnibus corporibus mundi.

Sed in hoc tractatu 2 perspective, applicavi illas leges ad actionem specierum visibilium in visum. Et ostendi in prima parte quomodo fit actio in visum secundum speciem venientem super lineam rectam; et in aliis duabus partibus, quomodo secundum reflexionem et fractionem, in quibus longe est major difficultas, et pulcrior consideratio, et utilior. Que tamen 3 sunt propria istis sunt pauciora in quantitate, licet,4 majora in virtute. Nec mirum si propria sint 5 pauciora, quoniam multa que dicta sunt de visu recto hic requiruntur. Nam illa que a principio dicta sunt de partibus anime, et de compositione oculi, et de incessu speciei in tunicis oculi et humoribus; et illa triplex 6 cognitio per sensum solum, et per scientiam, et per 7 sillogismum; et illa novem que 8 requiruntur ad visum; et illa 22 visibilia hic observantur sicut in visu recto. Et ideo non oportet quod hic exponantur ista; sed diversitas que oritur, respectu visus recti, per reflectionem et fractionem hic consideratur.

Replicavi hic igitur de operibus predictis qualiter fiat reflexio speciei, et quid ad hoc exigitur. Nam oportet quod densum corpus resistat; et ad sensibilem et manifestam reflexionem, oportet quod sit corpus lene et politum, ut est speculum, propter causas certas. Et exposui quomodo omnis reflexio fit ad angulos equales angulis incidentie; et hoc demonstro multipliciter, tam in planis speculis, et concavis, et convexis; et pono demonstrationes diversorum auctorum ad hec.<sup>9</sup> Deinde ostendo quod nichil in speculo <sup>10</sup> videtur nec est, sed sola res videtur a qua venit species. Unde species non est in speculo, nec ymago aliqua, nec ydolum, licet hoc estimat vulgus; nec aliquid tale videtur, sed res ipsa. Et hoc ostendo per causas certas. Et adjungo quod res visa per reflexionem

<sup>1</sup> P. his.

<sup>4</sup> W. et in (for licet).

<sup>7</sup> P. om. per.

<sup>9</sup> P. hoc.

<sup>2</sup> W. tractavi.

<sup>5</sup> P. sunt.

<sup>8</sup> W. om. que.

<sup>10</sup> P. speculis.

<sup>3</sup> P. tunc.

<sup>6</sup> W. 32.

non apparet in loco suo; sed, ut in pluribus, apparet in concursu radii visualis cum catheto, licet non semper. Quia cathetus et radius visualis aliquando eque distant,1 sed raro. Et quando concurrunt, tunc concursus esse potest vel in oculo vel retro caput, vel in superficie speculi, et aliquando infra speculum, et 2 aliquando ultra. Et hec diversitas accidit ex diversitate speculorom. Et propter hoc 3 descendo ad omnia genera speculorum regularia 4 in quibus ars consistit. Et sunt 7: planum, spericum, columnare, pyramidale, intus et extra polita; que sunt 7; nam 3ª ultima possunt esse concava vel convexa, et hoc est intus et 5 [fol. 188, v] extra polita. Ostendi ergo qualiter 6 fit visio in omnibus his speculis. Et in planis accidit minimus error, quoniam res apparent 7 in quantitate et figura debita, sed situs partium mutatur. Et in his speculis res apparet tantum ultra speculum quantum res distat a speculo, quod non accidit in aliis; et hoc demonstro in figura. Et tunc discurro per omnia specula alia, quot errores contingunt in singulis, et ubi est locus ymaginis, id est ubi res appareat; quia apparitio rei vocatur locus ymaginis, ab ipsis perspectivis. Et pono in figura quomodo in eodem speculo 8 res potest apparere in oculo, vel retro caput, vel in speculo, vel ultra, vel equidistanter catheto. Et quia in libro de Speculis tangitur quod diversimode fit reflexio a concavo speculo, si visibile sit prope vel distans, et in hoc erratur multum. Nam commentator illius libri male figurat, et pejus demonstrat, et omnino errat, ideo attuli veram figurationem et certam demonstrationem ad hoc. Et juxta hoc manifesto 9 causam quare diversitas apparitionis coloris fiat in collo columbe et in cauda pavonis, secundum diversitatem casus lucis super illa ad angulos diversos; quia uni videbitur unus color, et alii alius, simul existentibus et aspicientibus ista.

Et quare infirmi et ebrii vident se ante facies suas ambulare, ut Aristoteles exemplificat 3° Metheororum, 10 et Seneca.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> P. equidistanter.

<sup>4</sup> P. regularium.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> P. apparet.

<sup>9</sup> P. demonstro.

<sup>2</sup> P. om. et.

<sup>3</sup> P. propterea.

<sup>5</sup> P. vel.

<sup>6</sup> P. igitur quomodo.

<sup>8</sup> P. om. in eodem speculo.

<sup>10</sup> Meteorol. lib. iii. cap. iv.

in Naturalibus; 1 et hoc duobus modis 2 potest intelligi, secundum quod declaro, scilicet vel per visum reflexum, vel per rectum; et utrunque est mirabile.

Et dedi causam quare quando homo aspicit ad candelam, videt magnam multotiens lucis dispersionem attingere ad oculum ejus, cujus conus est in candela, ac si candela emitteret a <sup>3</sup> se radios infinitos in <sup>4</sup> modum pyramidis; et satis est occulta hec causa.

Et dedi causam mirabilis apparitionis que accidit quando homo aspicit a longe aliquod splendidum, ut crucem vel aliud super campanilia et turres ecclesiarum. Nam videtur ei quod illud splendidum scintillet. Et hic assignavi specialem modum scintillationis, et causam ejus, preter ea que superius annotavi. Et hic <sup>5</sup> aliqui periti <sup>6</sup> in perspectiva estimant multa, sed in vanum, quia aliter est quam ipsi putant.

Deinde majus mendacium <sup>7</sup> enunciavi. Nam mira hominum <sup>8</sup> fantasia vertitur super apparitionem ymaginum plurium in speculo posito in aqua, et credunt quod ad radios Solis videant Solem et aliquam stellam erraticam juxta Solem; et estimant quod sit Venus, quia non multum elongatur a Sole. Sed stultitia hec magnorum virorum apparet ad radios Lune, et, quod plus est, ad candelam. Nam proculdubio apparet duplex ymago ad Lunam et ad candelam, sicut ad Solem. Sed nulla stella potest dari respectus candele, ut patet, nec etiam respectu Lune. Dedi igitur causam hujus apparitionis, que communiter invenitur in Sole, et Luna, et candela.

### [DE VISU FACTO PER LINEAM FRACTAM. CAP. VIII.]

POST hec converti stilum ad visum factum per lineam fractam; et ibi sunt majores veritates quam in precedentibus, et multa requirerentur hic certificanda, nisi quia patent ex eis que in partibus prioribus dicta sunt. Quod

<sup>1</sup> Nat. Quaest. i. 3.

<sup>2</sup> W. 2ter (dupliciter).

<sup>3</sup> P. ex.

<sup>4</sup> W. om. in.

<sup>5</sup> P. hoc.

<sup>6</sup> P. valde periti.

<sup>7</sup> P. mendacium perspectivorum.

<sup>8</sup> P. omnium.

autem specialiter hic primo¹ requiritur est² quod non solum ab oculo videtur illud a quo venit piramis radialis, sed multa que extra cadunt. Piramis vero radialis seu visualis est composita ex speciebus venientibus a partibus rei vise que cadunt perpendiculariter super primam tunicam oculi, que vocatur cornea; et illa piramis ingreditur in foramine uvee usque ad anterius glacialis, et pertransit postea in humorem vitreum, in cujus superficie frangitur, propter necessitatem visionis recte, sicut ostendi in principio.³ Multa igitur posita a lateribus istius piramidis faciunt species suas super corneam, ad angulos obliquos; et per fractionem attingunt⁴ he⁵ species ad glacialem, ubi est virtus visiva, et ideo videntur. Posui igitur demonstrationem ad hoc in figura.

Secundo adjunxi quod omne quod videtur per lineam rectam vel reflexam, videtur per fractam; et hoc est de bonitate visionis, et complemento, ut non videatur res aliqua uno modo, sed pluribus, de necessitate, quatenus visio fiat certior et melior. Et hoc ostendi in figura cum demonstratione. Et non solum videtur eadem res per unam lineam fractam, sed per infinitas, ut visio compleatur.

Et 3° declaravi quod aliquid 6 videtur fracte, 7 et non recte, quamvis visibile sit in directo visus.

Et post hoc descendi ad omnem diversitatem visionis per fractionem et rimatus sum concursum radii visualis cum catheto. Nam locus ymaginis ibi reperitur. Et quia hoc potest variari penes corpora plana, et sperica, et convexa, et concava, et penes medium subtilius et densius, ideo exposui omnes istos modos; et sunt decem principales. Et in his est major nature potestas quam aliquis mortalis possit estimare. Posui igitur omnes casus, et exposui demonstrationes in figuris magnis. Et duo sunt de corpore plano. Nam cum duplex medium exigatur in fractione, tunc oculus potest esse in subtiliori, vel densiori, et res visa e contrario. Si vero oculus sit in medio subtiliori, et res in densiori, tunc oportet quod res propinquius

<sup>1</sup> P. in primo.

<sup>4</sup> P. contingunt.

<sup>7</sup> P. aliquotiens fracte.

<sup>2</sup> W. om. est.

<sup>5</sup> P. hec: W. he.

<sup>8</sup> W. om. medium.

<sup>3</sup> W. a principio.

<sup>6</sup> P. aliquod.

videatur, et major longe appareat. Si e converso, tunc contrarium accidit. Si autem sint1 corpora sperica, tunc vel2 convexitas est versus oculum, vel concavitas; et utrumque est 40r modis. Nam si concavitas 3 est versus oculum, tunc duobus modis potest esse si oculus sit in medio 4 subtiliori, et duobus modis si oculus sit in densiori. Quoniam si oculus sit in subtiliori medio et concavitas medii sit versus oculum, potest oculus esse inter centrum corporis et rem visam, aut centrum inter oculum et rem visam. Si primo modo, [fol. 139, r] res apparet propinquior et minor est ymago quam res. Si 2° modo, adhuc propinquius videbitur et minor erit ymago. Et sic currunt omnes alii 5 canones usque ad 10, cum figuris suis et demonstrationibus, ut appareat mira visionis diversitas; et nusquam sunt pulcriores figure quam hic, nec 6 mirabiliores 7 demonstrationes, nec tam admirandi effectus, Quoniam ostendo primo quomodo et 8 qualiter quedam vulgata nobis apparent et que sint cause hujus apparitionis. Omnes vero admirantur quare baculus apparet fractus in aqua; et artiste querunt semper in suis disputationibus de quolibet; et nullus unquam Latinorum potuit dare causam in tali disputatione, quia nesciverunt has regulas fractionum. Nam per primam et 7am 9 datur causa hujus visionis, sicut exposui in hac parte. Similiter cum lapis vel aliud visibile mittatur in vas sine aqua, et videns se elonget in tantum ut ibi primo 10 non possit visibile contueri, tunc si aqua infundatur, videbit illud visibile, quod sine aqua videri non potuit. Et illud 11 est valde mirandum. Sed causa ejus patet ex primo et 7 canone. Similiter, quando 12 Sol, et Luna, et stelle videantur insolite magnitudinis propter interpositionem vaporum, quando 13 sunt in ortu et occasu, accidit per 3m canonem, cum ejus figura. Et hic solvo objectiones perspectivorum in contrarium factas, quibus valde periti decipiuntur. Et stelle omnes apparent

1 P. sunt.

<sup>4</sup> W. om. modis and medio.

<sup>7</sup> W. mirabiles.

<sup>10</sup> P. om. primo.

<sup>12</sup> W. quod.

<sup>2</sup> W. om. vel.

<sup>5</sup> P. om. alii.

<sup>8</sup> P. om. quomodo et.

<sup>11</sup> P. istud.

<sup>13</sup> W. qui.

<sup>3</sup> W. convexitas.

<sup>6</sup> W. om. nec.

<sup>9</sup> P. et per 7am

minoris quantitatis quam si esset unum medium inter nos et eas, quia cadit hic canon 5<sup>us 1</sup>: quando oculus est in medio subtiliori, et concavitas corporis est versus oculum, et oculus est inter centrum corporis et rem visam. Et solvo hic dubitationes occurrentes. Et declaravi quod si corpus spericum ponatur super literas minutas, apparebunt magne, quod instrumentum est valde utile senibus. Et cadit hic canon precipue 7<sup>us</sup>; quia melius fit visio per ipsum quam per alios. Et sic possunt infinita determinari in rebus naturalibus.

# [DE COMPARATIONE SCIENTIE AD SAPIENTIAM. CAP. VIIII.]

CED postquam comparavi potestatem istius scientie prout necessaria est ad sapientiam philosophie absolute, tunc comparavi eam ad sapientiam divinam absolute3 et relate, et ostendi in exemplis quomodo necessaria est sapientie divine intelligende et exponende. Nam nihil plus multiplicatur in Scriptura sicut ea que pertinent ad visionem, et lucem, et colores, et specula, et hujusmodi ; Scriptura enim pregnans est his. Dicit enim Apostolus: Videmus enim 4 nunc per speculum in 5 enigmate, tunc autem facie ad faciem.6 Et beatus Jacobus comparat auditorem verbi, qui non est factor, homini consideranti vultum nativitatis sue in speculo.7 Et audivi hic magistrum in theologia et 8 famosum dicere: quod illud 9 simile attenditur in hoc, quod ymago videtur in speculo, et non res, et ideo statim oblivisceris qualis fueris, 10 sicut Jacobus dicit: et omnes credunt hoc; sed falsum est hoc. Nam ostendi in hac scientia, quod 11 res ipsa sola videtur, et non ymago aliqua. Et ideo videmus facie ad faciem, sed non per rectas lineas, sed per reflexas, et reflexio multum debilitat speciem; et ideo obscure et sub enigmate videmus. Non igitur intellexit Apostolus quod videns alium, vel seipsum, in speculo nullo modo

```
<sup>1</sup> P. quintus: Cf. Op. Maj. II., p. 155 l. 22, "ex canone primo".

<sup>2</sup> P. perspicuum.

<sup>3</sup> W. postea for postquam; om. tunc—absolute.

<sup>4</sup> P. eum (1 Cor. xiii. 12).

<sup>5</sup> W. et in.

<sup>6</sup> I Cor. xiii. 12.

<sup>7</sup> Jac. i. 23.

<sup>8</sup> P. om. et.

<sup>9</sup> P. istud.

<sup>10</sup> P. obliviscitur . . . fuerit.

<sup>11</sup> P. quam.
```

videat facie ad faciem, sed quod non per visionem rectam, licet per reflexam1 videamus facie ad faciem; et ideo sub enigmate et obscuritate. Enigma enim Grece sonat 2 obscuritatem Latine, et non est ymago, vel species. Sed talia sunt exempla pene innumerabilia in Scriptura, que indigent certa interpretatione per hanc scientiam, sicut ostendi in hac scientia.

Et postea comparavi hanc scientiam ad rem publicam dirigendam, et ibi majora continentur quam non solum vulgus, sed sapientum multitudo possit assignare. Soli enim sapientissimi possunt hec dare in instrumentis figuratis 3 ad sensum. Nam sic potest una res videri multe, ut unus homo videatur populus, per diversas fractiones 4 speculorum. Sic enim plures Soles et Lune aliquando videbantur simul, sicut Plinius et historie docent. Et sic res possunt veraciter videri; et cum videns iret 5 ad loca visionis, nichil inveniret. Et sic abscondita et occulta possunt investigari et ostendi, et distantia manifestari, et minima apparere maxima, et econverso, et propinquius posita videri in omni 6 remotione quam volumus: et quantumcunque res distent, possunt videri juxta nos: ita quod 7 ex incredibili distantia legeremus litteras minutas, et arenas maris numeraremus; et Solem,8 et Lunam, et stellas videremus inclinari supra capita nostra. [Et sic Sol et Luna possunt videri discurrere per omnes angulos castri, vel domus.9] Et sic puer appareret gigas, et parvus excercitus videretur magnus, et econverso. Et sic de aliis infinitis mirabilibus, que hic possunt fieri, secundum quod expressi in hac scientia.

Et hec eadem valent [fol. 189, v] ad conversionem infidelium. et ad reprobationem eorum qui converti non possunt. Nam postquam omnis homo hec a principio non intelligeret, sed oporteret quod crederet ut, excercitatus in hac scientia, horum rationes videret; et 10 sic manu duceretur ad divina, ut subdat colla eis, et credat donec sit tritus in illis, et rationem percipiat

8 W. om. et solem.

<sup>1</sup> P. reflexum.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> P. signat.

<sup>2</sup> P. figurans.

<sup>4</sup> W. figurationes.

<sup>5</sup> P. erit.

<sup>6</sup> P. cum (for in omni).

<sup>7</sup> P. itaque.

<sup>10</sup> P. om. et.

<sup>9</sup> W. om. this sentence.

qua intelligat et sciat. Cum enim videmus quod intellectus noster non potest attingere ad veritates creaturarum, que nulle sunt respectu veritatum divinarum, debet homo considerare quod multo magis debet gaudere in credendo divina quam creata, quatenus ex fide facili Deus ipse prebeat intellectum, secundum quod dicitur in Ysaia, secundum Septuaginta interpretes: Si non credideritis, non intelligetis.1 Et hec persuasio de fide fortior est et melior quam per verbum predicationis, quia plus est opus<sup>2</sup> quam sermo. Et hec via persuadendi est similis miraculorum operationi. Et ideo potentius est quam verbum. Et similiter patet quod hec valent ad reprobationem eorum qui non possunt converti. Nam quicquid valet ad defensionem rei publice fidelium, valet ad reprobationem infidelium. Omnia enim eorum secreta possent deprehendi, et terrores infiniti possent eis fieri ut minimum non expectarent, sicut patet satis ex istis mirabilibus que tetigi.3

Hic terminatur pars quinta Maioris Operis.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Is. vii. 9. <sup>2</sup> P. om. opus.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> In P. there follows here a long treatise on the motions of heavenly bodies with exposition, criticism and comparison of the views of Ptolemy and Al Bitrogi: in Duhem's edition, pp. 98-137. The colophon forms in P. the beginning of the next chapter.

[DE SCIENTIA EXPERIMENTORUM: QUE DICITUR DIGNIOR OMNIBUS PARTIBUS PHILOSOPHIE NATURALIS DE PER-SPECTIVIS: ET IDEO NOTANDA EST MAXIME.] <sup>1</sup>

Seguiture pars sexta,² que est dignior omnibus aliis et potentior longe. Nam etsi quelibet scientia juvet aliam et mutuis ³ se foveant auxiliis, tamen hec ⁴ habet majus posse in omnes quam aliqua respectu alterius. Et hec nihilominus habet suas ⁵ considerationes absolutas, et preterea utitur omnibus aliis sicut suis ancillis. Et vocatur scientia experimentalis, quia ⁶ per antonomasiam ⁷ utitur experientia. Novit enim quod argumentum persuadet de veritate, sed non certificat; et ideo necligit argumentum; ⁶ et non solum causas rimatur conclusionum per experientias, sed ipsas conclusiones experitur.

Hec <sup>9</sup> igitur 3es habet dignitates; sed prima est duplicata in radicibus, secundum quod exposui superius versus principium <sup>10</sup> istius <sup>11</sup> Operis, <sup>12</sup> ubi me excusavi quare non potui principalia et completa scripta per me solum a tempore Vestri mandati persolvere. <sup>13</sup> Dixi igitur <sup>14</sup> ibi quod hec scientia habet unam dignitatem: quod <sup>15</sup> certificat omnes scientias per vivas experientias et completas. Nam alie scientie aut utuntur argumento quod non potest certificare, quia sola experientia certificat, aut experientiis incompletis; <sup>16</sup> et posui exempla

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> This section is inserted in T. p. II, with the heading: Item capitulum extractum de quodam opere quod fecit idem frater Rogerus Bacun de ordine minorum ad mandatum pape et valet ad expositionem dictorum et dicendorum in textu (i.e. in text of Secretum Secretorum).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> T. Sequitur de scientia experimentali.

<sup>3</sup> T. mutuo.

<sup>4</sup> W. om. hec.

<sup>5</sup> W. 2as.

<sup>6</sup> P. qui.

<sup>7</sup> T. has a marginal note: i.e. excellenciam.

<sup>8</sup> P. ideoque negligit argumenta. T. et ideo negligit argumenta.

<sup>9</sup> T. has.

10 P. initium.

11 T. hujus.

12 Op Tert., ed. Brewer, cap. xiii.

13 P. absolves

<sup>12</sup> Op Tert., ed. Brewer, cap. xiii. 13 P. absolvere. 14 T. ergo. 15 P. quod ipsa.

<sup>16</sup> P. om. Nam-incompletis. T. aut habent experiencias incompletas.

magna de yride et circulis coloratis qui apparent circa stellas. Nam hujusmodi sunt veritates naturales, et perspective, et astronomice.1 Nam et naturalis, et perspectivus, et astronomus habent aliqua de his assignare, sed isti omnes 2 imperfecti sunt. Naturalis enim philosophus narrat et arguit, sed non experitur. Perspectivus vero<sup>3</sup> et astronomus multa experiuntur, sed non omnia, neque sufficienter. Reservatur igitur huic scientie experientia completa. Et propter hoc rimatus sum omnes experientias in istis et, quantum potui, in scriptis explanare proposui,4 precipue secundum tempus quod habui, et 5 secundum quod requisivit persuasio quam feci. Oporteret vero omnia que scripsi verificari per instrumenta et per opera; quod fieri potest, quando 7 Vestre placebit 8 voluntati. Quod si essent ad plenum explicata, tunc mirarentur Latini quod 9 nunc consistunt 10 in ignorantia densissima in hac parte, sicut et in aliis.11

Habet autem hec scientia aliam prerogativam, <sup>12</sup> quod in terminis aliarum scientiarum explicat veritates, quas tamen nulla earum potest intelligere, nec investigare, ut est prolongatio vite, que est in terminis Medicine. Sed ars Medicine nichil de hoc<sup>13</sup> loquitur. Experimentator <sup>14</sup> autem <sup>15</sup> videt quod animalia bruta, ut cervus, <sup>16</sup> et aquila, et alia se sanant per herbas et lapides, et renovant juventutem, et prolongant vitam suam; et ideo excogitat quod sapientia hec non est brutis concessa, nisi propter hominem. Et ideo excogitat quomodo hec <sup>17</sup> possunt fieri in corpore humano [fol. 190, r]. Et ideo considerat <sup>18</sup> unde habet abbreviato vite ortum, ita quod homines longe citius moriantur quam veniant <sup>19</sup> termini vite quos Deus <sup>20</sup> constituit in humana specie; et loquor post peccatum quod

```
3 T. om. vero.
                                        2 W. homines.
    <sup>1</sup> T. astronomie.
                                                           6 T. Oporteret etiam.
                                        5 T. om. et.
    4 P. T. posui.
                                        8 T. placuerit.
    7 P. T. cum.
    9 T. qui (for Latini quod).
                                       10 P. consistant.
    11 P. in multis aliis. P. inserts here a treatise on the halo, occupying in
Duhem's edition, pp. 138-148.
                                                            14 W. experimentaliter.
                                             13 P. hac.
    12 T. dignitatem seu prerogativam.
                                                            17 P. om. hec.
                                          16 P. corvus.
    15 T. enim.
                                        19 P. deveniant.
                                                            20 P. deus ipse.
    18 P. non considerat.
```

obligavit ad mortem. Per Historiam enim sacram invenimus, cum expositione Josephi, quod homines vixerunt mille annis; sed nunc vix in potentatibus per octoginta annos 1 aliquis vivit, et amplius accidit labor et dolor, sicut ait David propheta. Cum ergo a mille annis decucurrit 2 vite abbreviatio usque ad 3 circiter octoginta, manifestum est quod termini naturales constituti in mille annis multum preveniuntur his diebus. Et ideo accidentalis est abbreviatio et contra naturam. Et omne tale habet remedium ei possibile, et ideo elongari potest vita longe ultra id quod vivimus.4 Et hujus causa accidentalis potest 5 patere per defectum regiminis sanitatis. Nam patres non servant hoc regimen, et ideo dant corruptam naturam filiis; nec filii servant, quia impossibile est quod servetur. Nam nec dives, nec medicus potest illa conservare que medicina proponit ad regimen sanitatis; que sunt cibus et potus, somnus et vigilia, motus et quies, constrictio et evacuatio, sanitas aeris, passiones animi. Nullus 6 mortalis potest medium semper in his tenere, quod tamen ad conservationem sanitatis oporteret 7 fieri a nativitate usque ad finem vite.

Sed natura non deficit in necessariis, nec ars perfecta. Et ideo excogitate sunt vie, per potestatem hujus artis que experimentalis vocatur, que omnem corruptionem quam filius contrahit ex errore proprio valent delere; sed non omnem que a patribus descendit, quia illa crevit saltem a tempore diluvii. Sed licet totam corruptionem paternam non posset in filio hec scientia evacuare, tamen bene potest magnam partem tollere. Et hoc probavit sapientia multorum. Ultra communem vitam per centum annos et plures <sup>8</sup> annorum centenarios vitam produxerunt. De quibus scribo in Opere Majori in parte 6<sup>a</sup>, et pono medicinas eorum aliquas, licet sub enigmate, propter secretorum magnitudinem.<sup>9</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> P. T. om. annos. <sup>2</sup> T W. decurrit. <sup>3</sup> W. aut.

<sup>4</sup> T. om. Et omne-vivimus. 5 T. et hujusmodi causa potest.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> P. nullus enim. <sup>7</sup> P. oportet. <sup>8</sup> P.T. et per plures.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> T. adds the following marginal note to this passage in a hand almost contemporary with the text: Hujus sciencie experimentalis experimentator bonus excogitat viam nobilem ad hoc et precipit alkimie practice preparare ei corpus equalis complexionis ut hic experimentator utatur eo. Nam hec scientia ex-

Et hec scientia 1 non solum in terminis Medicine, sed aliarum scientiarum, potest multa producere, ad que ille scientie non valent attingere.2

Nam in terminis Mathematice, potest astrolabium spericum producere, quod moveatur motu celi per naturam; cujus utilitatem nunquam mathematicus 3 cogitaret, nec qualiter fieret, nec de qua materia, nisi per hanc scientiam excitaretur. Et est utilitatis infinite. Nam tunc cessarent omnia instrumenta Astronomie, et horologia et omnia.

Similiter in terminis Alkimie. Nam auri gradus naturales in ventre terre sunt viginti 4or; et ulterius 4 per artificium possunt in infinitum multiplicari. Sed omnes libri Alkimie non docent hos gradus, nec qualiter 17em modi auri componuntur ex eis. Nec tota scientia illa potest vix facere aurum viginti 40r graduum, sicut nec natura in visceribus terre; et tamen hec sunt in terminis 5 Alkimie. Sed venit experimentator, et rimatus est hos viginti 4ºr gradus auri,6 et 17em species auri revolvit; et potest aurum facere ultra viginti 4or gradus quantum vult; quod nec ars Alkimie, nec natura in ventre terre possunt operari. Et medicina quam parat ad hec experimentator est secretum maximum, de quo Aristoteles dicit in libro 7 Secretorum: 8 O Alexander, volo tibi ostendere secretorum maximum, et divina potentia juvet te ad celandum archanum, et ad perficiendum propositum. Nam illud est quod tollit omnes corruptiones metalli vilioris, ut ipsum in aurum convertat. Et illud 9 est quod corruptiones humane complexionis aufert,10 ut vitam quantum satis est prolonget. Et ideo hoc est secretum secretorum, de quo soli sapientissimi sciverunt cogitare; et pauci ad hujus rei perfectionem devenerunt.

perimentalis se habet ad alias sciencias sicud navigator se habet ad carpentatorem, cui precipit navigator ut faciat ei navem quandam, et sicud ars militaris precipit fabrili ut faciat ei arma quibus novit uti miles et non faber; sic in aliis.

1 W. om. scientia.

<sup>2</sup> P. T. pertingere.

3 W. methce . . . methacus.

4 T. sunt 24 tantum : sed ulterius.

<sup>5</sup> P. visceribus. <sup>6</sup> P. T. om. auri. <sup>7</sup> W. libris. T. om. dicit.

<sup>8</sup> Cf. Three Prose Versions of the Secreta Secretorum, ed. Steele (E.E.T.S. 1898), p. 87.

<sup>9</sup> P. T. idem.

<sup>10</sup> W. om. aufert.

Si tamen Arthephius, qui gloriatur se vixisse mille viginti quinque annis, verum dicat, ipse pervenit ad ultimum istius rei, quod est illud de quo¹ Aristoteles dicit in nono² Metaphisice³: Non potest de⁴ mortuo fieri vivum nisi fiat resolutio ad materiam primam. Et in fine Metheororum⁵ dicit⁶ [fol. 190, v] quod sciant artifices Alkimie, species rerum transmutari non posse, nisi reducantur ad materiam primam. Et hoc est corpus equale de quo scripsi in 2° Opere¹ et primo, ex quo componentur corpora post resurrectionem.

### [DE SCIENTIA QUINTE ESSENTIE.]

DEINDE 8 hec scientia nobilissima 9 evacuat omnes artes magicas, et considerat quid fieri potest per naturam, quid per artis industriam, et 10 quid per fraudes hominum, quid per operationes spirituum, quid valent 11 carmina, et caracteres, et incantationes, 12 et conjurationes; ut omnis falsitas tollatur et sola veritas artis et nature stabiliatur.

Unde hec <sup>13</sup> scientia considerat omnes scientias <sup>14</sup> magicas, sicut logicus <sup>15</sup> considerat sophisticum argumentum, ut vitetur scilicet et possit refelli. Et sic hec scientia descendit ad omnia magica, quia non vitatur malum, nisi cognitum.

Et hec scientia damnat omnem demonum invocationem, quia non solum theologia, sed philosophia docet hos vitare. 

Nam omnis homo sane mentis novit quod demones, qui sunt angeli mali, non possunt bene facere, nec aliquid potest agi cum illis ad utilitatem humani generis. 

Et ideo nunquam veri philosophantes curaverunt de demonum invocatione, sed magici insani et maledicti.

Et postquam opera demonum excludantur, tunc similiter

```
1 W. om. quo.
                          2 Metaph. vii. cap. v. § 4.
                                                       3 W. mece.
                        5 W. metharorum.
4 T. ex (for de).
                                                        5 P. T. dicitur.
7 Op. Minus, ed. Brewer, p. 367 seq.
8 T. begins a new paragraph here but not a new division.
9 T. om. nobilissima.
                                 10 P. om. et.
11 P. T. W. velint. Duhem suggests valent.
                                                       12 P. invocationes.
13 T. unde et hec.
                                  14 T. rationes.
                                                       15 P.T. Logica.
16 P. evitare, T. evitari.
                                  17 P. om. nec aliquid-generis.
```

oportet fraudes hominum 1 excludi, quas magi 2 faciunt infinitis modis, per velocitatem manualem, per instrumenta subtilia, per consensum, per tenebras, per figmenta varia, in carminibus, et caracteribus, et constellationibus quas fingunt, et quibus colorant sua dicta et facta. Et isti nichil faciunt secundum veritatem artis et nature, sed 3 seducunt homines; et multotiens operantur demones propter peccata istorum magicorum, et aliorum qui credunt eis, licet isti magici, et illi qui eis adherent, nesciant quod demones operantur.4

Et hic omnes libri magici debent considerari et diffamari; ut liber De Morte Anime, <sup>5</sup> et <sup>6</sup> liber Fantasmatum, et liber De Officiis et Potestatibus Spirituum, et libri <sup>7</sup> De Sigillis Salamonis, et libri <sup>8</sup> De Arte Notoria, <sup>9</sup> et omnes hujusmodi qui <sup>10</sup> demones invocant, vel per fraudes et vanitates procedunt, non per vias nature et artis.

Et quoniam hec scientia potest hec omnia evacuare, et stabilire opus nature et artis, et veritatem defendere, ideo est summe dignitatis.

Et ejus dignitas extra terminos aliarum scientiarum consistit in duobus: in cognitione rerum futurarum, et presentium occultarum, et preteritarum. Nam Ptolomeus docet in libro De Dispositione Spere quod astronomus non potest certificare de futuris; et in libro Centilogii <sup>11</sup> illud idem docet, et in Quadripartito. <sup>12</sup> Et propter hoc docet <sup>13</sup> quod est alia scientia homini necessaria, que currit secundum <sup>14</sup> vias experientie, super quas <sup>15</sup> Aristoteles nobilis fuit fundatus, et multa turba fidelium <sup>16</sup> philosophorum, et domini <sup>17</sup> judiciorum astrorum sustentati sunt.

```
<sup>1</sup> T. omnes fraudes hominum oportet.

<sup>2</sup> T. magici.

<sup>3</sup> W. et.

<sup>4</sup> P. T. operentur.
```

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Cf. Speculum Astronomiae, printed among works of Albertus Magnus (X, p. 642, ed. 1891) "Sed qui omnium pessimus invenitur est liber quem scripsit Aristoteles Alexandro regi, qui sic incipit: Dixit Aristoteles Alexandro regi; si vis percipere. Hic est liber quem quidam vocant mortem animae."

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> P. om. et. <sup>7</sup> T. liber. <sup>8</sup> T. liber.

<sup>9</sup> A treatise with this title is preserved in MS. Sloane, 513, fol. 192. Ct. Epist. de Secretis Operibus Naturae, ed. Brewer, p. 532.

<sup>10</sup> P. qui et. 11 Centiloquium, § 1. 12 Quadripart. cap. 1.

<sup>13</sup> P. dicit. 14 T. per. 15 P. quam.

<sup>16</sup> P. om. fidelium. 17 P. dictum.

Et hec habet 4 scientias magnas quibus astronomie defectus supplentur.<sup>1</sup> Et unam scientiarum istarum tangunt Ambrosius et Basilius in suis <sup>2</sup> libris de operibus sex dierum; et hec <sup>3</sup> est per considerationem in elementis, et in animalibus, et in his que renovantur in aere, quam scientiam Arates philosophus <sup>4</sup> exposuit.

Alie vero sunt occultiores et solis sapientissimis note.

Religum in quo consistit ejus dignitas mirabilis b est in operibus sapientie. Et aliqua istorum habent pulcritudinem sapientie immensam; ut si non esset notum mundo quod magnes traheret ferrum,6 videretur esse magnum miraculum. Sed experientia sapientum invenit hoc, et 7 ulterius rimati sunt multa opera in his que vulgus ignorat. Et quod non solum ferrum attrahatur 8 a lapide, sed aurum, et argentum, et omne metallum; et de lapide qui currit ad acetum, et de plantis, et aliis rebus ad invicem currentibus. Nam partes rerum animatarum divisarum concurrunt ad invicem, si rite et debito modo adaptentur. Et quando vidi hoc,9 nichil potest michi 10 esse difficile ad credendum, si debitum auctorem habeat, licet rationem non videam; quia sapientes longi temporis habent causas et rationes unde possunt probare que proponunt. Mira sunt hec. Et in his potest deprehendi magici consideratio et philosophi.

Nam magici in his faciunt carmina et caracteres, et rerum concursum naturalem attribuunt carminum et caracterum potestati. Sed philosophus negligit 11 carmina et caracteres, et adheret operi nature et artis.

Unde magici acci[fol. 191, r]piunt virgas coruli et salicum, et dividunt eas secundum longitudinem, et faciunt eas distare secundum 12 quantitatem palme, et addunt carmina sua, et con-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> T. W. supletur. <sup>2</sup> P. illis. <sup>3</sup> P. hoc.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> This probably refers to the *Phenomena et Prognostica* of Aratus Solensis (Heidelberg, 1589).

<sup>5</sup> T. mirabile. 6 W. traheret ferret (sic) P. trahit ferrum.

P. ut.
 P. T. attrahitur.
 P. T. om. michi.

<sup>11</sup> P. philosophans negliget. T. philosophans negligit. 12 T. ad.

junguntur partes divise; sed non propter carmina, sed ex naturali proprietate. Sicut si alicui, ignoranti quod magnes trahit ferrum, diceret¹ carmina ac caracteres describeret, tamquam per virtutem carminum et caracterum magnes carminatus traheret: certum quidem est quod carmen nichil faceret, sed virtus naturalis in magnete. Sic est hic. Nam hoc probavi certitudinaliter.

Alia sunt opera que majorem pulcritudinem et utilitatem habent, ut est<sup>2</sup> compositio balneorum calidorum que fiunt ex lapidibus exagonis, qui semel percussi radiis solaribus nunquam extinguuntur, sicut Ethicus philosophus et Ieronimus docent. Et Asbeston<sup>3</sup> lapis, semel ignitus, nunquam extinguitur, sicut Ysidorus, et Plinius, et omnes auctores scribunt. Possunt etiam loca sulphurea eligi, quorum natura calida est; et calx viva similiter in magna copia projici.

Sed majora sunt luminaria perpetuo ardentia, quorum quedam per modicum fomentum et invisibile magno artificio possunt perpetuari, ita quod cereus ipse in nullo inveniatur.

Alia vero sic 4 fieri possunt ut sine aliquo fomento luceant, sicut Avicenna docet in libro majori De Anima 5; et in libro Ignium, Aristoteles docet hujusmodi componere. Nam multa inveniuntur que non comburuntur in igne, licet ardeant, ut pellis salamandre, et tale, et quoddam genus ligni, sicut dicit Ieronimus 4<sup>to 6</sup> libro super Ezechielem, et aliqua 7 de quibus posset 8 preparari aliquid quod semper luceret et arderet sine combustione materie.

Sed majora his sunt que personas alterent vel 9 multitudinem per multa genera rerum, secundum quod Aristoteles dicit 10 in libro Secretorum, dicens Alexandro 11: Tere grana plante, 12 et

7 P. T. et alia.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> T. aliquis diceret.

<sup>2</sup> P. est scilicet.

<sup>3</sup> W. albeston.

<sup>4</sup> T. similiter.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Op. Tert. Cf. Brewer, p. 42, "in Majori Alkimia quem vocat Librum de Anima secundum aenigma". Fragments are printed in Sanioris medicinae, etc., 1603.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> P. decimo quarto.

<sup>9</sup> P. T. alterarent et.

<sup>10</sup> P. T. docet.

<sup>8</sup> P. possit.

<sup>11</sup> P. Alexander.

<sup>12</sup> P. T. illius plante.

da cui vis comedere, et tibi obediet 1 in eternum. Et accipe illam 2 lapidem super te, et fugiet a te omnis excercitus.3

Et per ignium coruscationem et combustionem, ac per sonorum 4 horrorem, possunt miri fieri, et in distantia qua volumus, ut homo mortalis sibi cavere non possit, nec sustinere.

Exemplum est puerile de sono et igne qui fiunt in mundi partibus diversis per pulverem salis petre et sulphuris et carbonum salicis. Cum enim instrumentum de pergameno in quo involvitur hic pulvis, factum ad quantitatem unius digiti, tantum sonum facit quod gravat multum aures hominis, et maxime illius qui hoc fieri non perciperet, et coruscatio similiter terribilis turbat valde; si ergo fieret instrumentum magne quantitatis, nullus posset sustinere nec terrorem soni, nec coruscationis. Quod si fieret <sup>5</sup> instrumentum de solidis corporibus, tunc longe major fieret violentia.

Et si ignis fieret alterius generis, ut est ignis grecus et alii ignes violenti, tunc nihil posset sustinere [nec durare].<sup>6</sup> Et in omni distantia fieret qua volumus, ne illi qui facerent lederentur, [et ut alii subito confunderentur].<sup>7</sup>

Consimile fecit Gedeon in castris Madianitarum, qui ex sonitu lagenarum et ydriarum, in quibus conclusit lampades coruscantes,<sup>8</sup> territi sunt Madianite et confusi, precipue quia de nocte et subito, illis non percipientibus, irruit super eos.

Preterea, in quantum hec scientia utitur aliis, potest facere mira. Nam omnes scientie sunt ei subjecte, sicut arti militari est ars fabrilis subjecta, et carpentaria navigatorie.

Unde hec scientia imperat aliis, ut faciant ei opera et instrumenta quibus hec utatur sicut 9 dominatrix.

Et ideo precipit geometre, 10 ut figuret ei speculum ovalis figure, vel anularis, vel prope hoc, quatenus omnes anguli incidentie linearum venientium a corpore sperico in superficiem

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> P. obedient. <sup>2</sup> T. illum.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> P. execratus. (Cf. Three Prose Versions of the Secreta Secretorum, ed. Steele, pp. 89 and 92.)

<sup>4</sup> W. personarum. 5 W. fieri.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> W. om. nec durare. <sup>7</sup> W. om. these words.

<sup>8</sup> T. conclusi lapides vel lampades ardentes vel coruscantes.

<sup>9</sup> P. ut. 10 P. Geometrie, T. geomete.

concavam speculi sint equales. Sed geometer nescit ad quid valeat hujusmodi speculum, nec scit uti eo. Sed experimentator scit per hoc omne combustibile comburere, et omne metallum liquare, et omnem lapidem calcinare; et ideo omnem excercitum, et castrum, et quicquid velit destruere, et non solum prope, sed in quacumque distantia voluerit.

Similiter ei precipit facere alia mirabiliora isto, de quorum aliquibus prius tactum <sup>3</sup> est in Mathematicis.

Eodem modo precipit astronomo ut eligat constellationes certas, quas 4 experimentator vult, et 5 in eis facit opera, et cibos, et potus 6 et medicinas, quibus potest personam omnem et multitudinem 7 alterare, et excitare ad quecumque velit, sine 8 coactione liberi arbitrii. Sed sicut cibus, et potus, et medicine alterant homines in complexione, et in sanitate et infirmitate,9 et in tantum complexionem alterant quod 10 animus sequitur corporis inclinationem, licet non cogatur, sed quod gratis velit ad quod complexio alterata inclinat. Ut sic homo totus alteretur in sciencialibus, in 11 moralibus, in consuetudinalibus et in omnibus, et 12 fiat prudens, et gaudens, et diligat bonos mores, et 13 pacem, et justitiam; [fol. 191, v] vel ad contraria horum excitetur. Sic est hic. Et longe potentius possunt fieri quando virtus celi concurrit specialiter cum 14 his. Et non solum opera, sed verba componit et profert in talibus temporibus, que recipiunt virtutem celestem et virtutem anime, et quatenus fortius alterent, 15 quam opera, dum durant. Quia precipuum opus anime rationalis est loqui. Et 16 quia verba parum durant, nisi scribantur, ideo opera diutius.<sup>17</sup> Sed tamen verba scribi possunt, et durabunt sicut opera.

Et ideo hec scientia principaliter et 18 tanquam dominatrix facit omnia ista, et Astronomia ei deservit in hoc casu, sicut

```
2 P. T. quam voluerit.
1 T. voluerit.
                           T. tactum est: om. prius. Cf. pp. 18-9 above.
3 P. pretactum est prius.
                             5 P. T. et tunc.
4 P. quas ipse.
                             7 P. om. et multitudinem. 8 P. sine tamen.
6 P. om. et potus.
                                                      11 P. et (for in) : T. et in.
                            10 P. quam.
<sup>9</sup> T. et in infirmitate.
                                                      14 P. in.
                            13 T. om. et.
15 T. que fortius alterant (for et quatenus, etc.).
                          17 P. T. diutius agunt.
                                                     18 T. om. et.
16 P. T. sed.
```

deservit Medicine in electione temporum pro minutionibus et medicinis laxativis, et in multis.

Et hic <sup>1</sup> est origo omnium <sup>2</sup> philosophicarum ymaginum, et carminum, et caracterum. Et ideo hec scientia distinguit inter hujusmodi, reperiens aliqua secundum philosophie veritatem facta, et alia secundum abusum et errorem artis magice. Et revolvit species artis magices,<sup>3</sup> et separat eas a veritate philosophie. Sed de his tactum est prius, precipue in hoc Opere, ubi de linguis agebatur; <sup>4</sup> et in 2° Opere,<sup>5</sup> ubi de celestibus agitur; <sup>6</sup> in quibus locis diffusius locutus sum de his, et magis ea explanavi.<sup>7</sup>

Similiter imperat omnibus aliis scientiis operativis, ut ei obediant, et preparent que vult, quibus utitur in admirandis effectibus nature et artis sublimis; quatenus hec scientia per vias quasi infinitas possit omne adversum repellere, et omne prosperum promovere.

Et hac scientia usus est Aristoteles quando tradidit mundum Alexandro. Nam non potuit Alexander armorum potentia subjugare mundum sibi, quoniam non habuit in exercitu suo nisi 32 milia peditum et 4 milia equitum et 8 quingentos. Non magis mirandum est quod vicerit mundum, quam quod ausus fuerit 9 ipsum invadere cum tam parva manu. Sed dictus 10 Aristoteles fuit cum eo, qui tempus elegit aptum aggrediendi mundum, et paravit ea 11 ingenia, et opera, et instrumenta, et verba, et omnia que necessaria fuerunt victorie, per vias sapientie; propter quod primo congressu prostravit de adversariis 12 sexcenta millia hominum, et non amisit nisi centum viginti equites et novem pedites. Et docuit eum opera quibus alteraret regiones, et civitates infortunaret, et infatuaret eas, ut se juvare non possent.

. Et tunc regiones male complexionis alteravit in bonam, ut

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> T. hec. <sup>2</sup> P. add. philosophantium. <sup>3</sup> T. magice.

<sup>4</sup> Cf. Opus Tert. (ed. Brewer), cap. xxvi.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Perhaps the section on Astrology printed in Bridges, Opus Majus, i. 376-403. (See Introduction.)

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> P. T. om. agitur. <sup>7</sup> T. explicavi.

<sup>8</sup> W. om. et. (Cf. Orosius, Hist. III, cap. xvii.) 9 P. fuit.

<sup>10</sup> P. T. dominus. 11 P. ei. 12 P. adversis.

homines malarum complexionum reduceret ad bonas; quatenus per consequens reduceret eos ad bonos mores et ad¹ honestas consuetudines, et sic permisit homines vivere, et tamen² subjectos. Unde Aristoteles sic dixit ei: Altera aerem hominum malarum complexionum et permitte eos vivere. Nam aere alterato, alteratur complexio, et ad alterationem complexionum sequitur alteratio morum. Et hec fuit sapientia ineffabilis.

Et hac scientia mirabili utetur Antichristus, et longe potentius quam Aristoteles, quia sciet plura longe quam Aristoteles; <sup>3</sup> et ideo dividet mundum gratuito, ut dicit Scriptura. Nam omnem regionem et civitatem infortunabit, et reddet imbellem, et capiet omnes sicut aves inviscatas.

Et sic finitur sexta pars Maioris Operis.4

<sup>1</sup> P. om. et ad.

<sup>2</sup> T. virtute (for tamen): arte substituted in margin.

P. om. quia-Aristoteles. 4 P. T. om. Et sic-operis. T. has explicit.

### [DE MORALI ALIAS CIVILI SCIENTIA.]

POST hoc extendi manum ad scientiam moralem, quam <sup>1</sup>
Aristoteles vocat civilem, quia docet regere cives in moribus et legibus, et pace, et justitia, ut vivant <sup>2</sup> sine peccato, quatenus vitam futuri seculi feliciter consequantur.

Et hec scientia practica vocatur, et omnes alie dicuntur speculative respectu illius, quamvis multe earum multa operentur.

Praxis quidem operatio est; sed operationes humane in vita sunt precipue practice, quia omnes alie operationes sunt propter eas, quia ad 3 bonum anime omnia que ad corpus et ad bona fortune pertinent reducuntur.

Et ideo scientia de bono anime, diviso in virtutem et felicitatem, omnibus scientiis dominatur, et requirit usum et servicium earum; quia inutiles sunt homini, nisi quando ei deserviunt <sup>4</sup> ad bonum anime consequendum.

Et ideo hec scientia ordinat de omnibus aliis scientiis, et a quibus et quando debent doceri,<sup>5</sup> et quomodo promoveri, et qui sunt <sup>6</sup> qui in qualibet scientia sunt imbuendi; quia non omnibus omnia <sup>7</sup> valent, nec est quilibet idoneus ad quodlibet.

Hec igitur scientia habet partes sex principales:

Prima tangit ea que tenenda sunt de Deo, et de angelis, et de demonibus, et de resurrectione corporum, et de gloria bonorum in futura [fol. 192, r] beatitudine, et reprobatione malorum in pena futuri seculi; et de summo sacerdote, qui est legis lator; et quod eam recipiet <sup>8</sup> a Deo, et quod debet successorem statuere, et de electione ejus in perpetuum, ut mundus semper sit uni capiti subjectus, ne discordia accidat inter civitates et regiones.

6 P. sint.

<sup>1</sup> W. quas.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> P. durant.

<sup>3</sup> P. om. ad.

<sup>4</sup> P. deserviant.

<sup>5</sup> P. edocere.

<sup>8</sup> P. recipiat.

<sup>7</sup> W. om. omnia.

Et in his que de Deo tangit, multa considerat, quorum aliqua sunt prius demonstrata in Methaphisica et in¹ aliis scientiis, et alia sunt solum hic verificanda. Omnis enim alia scientia ei servit, et preparat veritates, et opera sapientie, et instrumenta. Nam conclusiones aliarum scientiarum² sunt hic principia, quia hec est finis omnium scientiarum. Et ideo quicquid in aliis docetur est propter istam. Unde non accipit aliena, sed que sua sunt, sicut dominus accipit a servo quodcumque ei placet. Quia sicut servus, et omnia que servus habet, sunt domini, ita omnes scientie; et quecunque utilia in eis versantur, sunt istius scientie; ut imperet cuilibet quod det ei quicquid fuerit necesse.

Docet igitur quod Deus sit, et quod Deus sit unus in essentia, et trinus in personis, scilicet 3 Pater, et Filius, et Spiritus sanctus. Et quod non possunt 4 esse plures dii. Et quod ille est infinite potentie, et infinite sapientie, et infinite bonitatis. Et quod non exivit in esse, nec desinet 5 esse, sed quod semper fuit et semper erit; et quod produxit mundum in esse de nichilo, et creavit spirituales substantias angelicas et animas rationales; et quod multi angeli ceciderunt in peccatum, et deputati sunt pene infernali; et quod boni remanserunt in ordinibus suis novem distincti; 6 et quod multi istorum custodiunt regiones, et singulas personas, et multa operantur circa eos, in consiliis occultis,7 et instructionibus, et revelationibus, et in defensionibus a malis,8 et hujusmodi quamplura. Et de resurrectione, et vita duplici malorum et beatorum 9 satis loquitur, et de purgatorio, et inferno. Et quod super omnia mirandum est et notandum, multa tangit de Domino Jesu Christo, et de gloriosissima 10 Virgine Maria, sicut expressas auctoritates congregavi a diversis auctoribus; et quod mundum redimeret et salvaret, et judicaret tam demones quam malos homines, et puniret sine fine, et glorificaret justos, et multa hujusmodi que non possunt hic narrari. Sed non est mirum si hec et similia 11

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> P. om. in.

<sup>4</sup> P. possint.

<sup>7</sup> P. et occultis.

P. bonorum et malorum.

<sup>2</sup> W. om scientiarum.

<sup>3</sup> P. om. scilicet.

<sup>5</sup> P. nec quod desinit.

<sup>6</sup> W. distinctis.

<sup>8</sup> P. et defensionibus et malis.

<sup>10</sup> P. gloriosa.

<sup>11</sup> P. consimilia.

locuti sunt,<sup>1</sup> quia apostolus dicit quod Deus illis revelavit: atque viderunt libros Veteris Testamenti, et alios libros sanctorum <sup>2</sup> prophetarum Hebreorum; ut librum qui vocatur Testamentum Patriarcharum,<sup>3</sup> et libros Esdre 3<sup>m</sup> et 4<sup>m</sup>, et alios multos, in quibus sunt expresse prophecie de Christo.

Et similiter legerunt 4 libros philosophie, quos Adam et filii eius, et Noe et filii eius, et Abraham et successores eius, et Salamon composuerunt. Nam totam philosophiam compleverunt dicti sancti, sicut historie narrant et sancti confirmant et philosophi testantur; 5 sicut probavi in 2ª parte Operis Primi.6 Et sancti semper converterunt 7 omnia scripta sua ad sapientiam Dei; et ideo elevaverunt philosophie potestatem ad divina; et tetegerunt propter utilitatem mundi multa de Deo, que sunt communia theologie et philosophie. Et ideo philosophi, qui fuerunt viri studiosi in omni sapientia, multum perceperunt de divinis per hujusmodi libros sanctorum a principio mundi. Et Sibillis mulierculis Deus multa de se revelavit: et ideo verisimilius 8 est quod philosophis,9 qui fuerunt contemptores mundi hujus et omnium deliciarum corporis, et qui non aspirabant nisi ad divina, quantum potuerunt, quam 10 illis Deus quamplura de suis sacris veritatibus 11 revelavit. Et hoc dicunt sancti, ut declaravi in Opere Primo, scilicet parte 2a, et 7a, scilicet in hac scientia morali.

# [DE SECUNDA PARTE SCIENTIE MORALIS.]

Pars vero secunda hujus scientie moralis statuit omnes leges publicas.

Et primo eas que ad cultum divinum pertinent.

2° eas que ad 12 conjugium, et 13 justiciam et pacem civium et regnorum optinendam. Et constituit omnia officia a maximo usque ad minimum, ut nullus sit ociosus in civitate, qui non 14 faciat aliquid utile rei publice. Et ideo docet hec

2 P. add. et.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> P. om. sunt. <sup>4</sup> P. legunt.

st. 5 P. attestantur.

<sup>3</sup> P. prophetarum patriarcharum.

<sup>7</sup> W. convertunt.

<sup>8</sup> P. verisimilis.

<sup>6</sup> Op. Maj. Pars. ii. cap. ix.

<sup>13</sup> P. et ad.

<sup>11</sup> W. virtutibus.
14 P. quin.

<sup>9</sup> W. philosophi.
12 P. om. ad.

pars quod civitas dividatur principaliter in 4 partes: scilicet in eos qui divino cultui vacare debent; et secundo in sapientes qui de omnibus temporalibus¹ ordinare habent² et judicare; et 3° sunt milites, qui exsequantur edicta publica per potestatem, et observent³ pacem et justitiam, refrenando malos et discolos qui perturbant bonum commune; et 4° est populus, qui distribuatur secundum officia et artes diversas rei publice utiles; et in quolibet officio sit prelatus constitutus, ut omnia ordinentur.

Et docet hec pars quod expellantur omnes artes que impediunt bonum commune; ut sunt ars furandi, et ludendi ad talos, et hujusmodi, et sodomite, et fornicatores, quia hii impediunt bonum prolis hereditarie 4 et corrumpunt civitatem.

Et multa ordinat hec pars hujus scientie. Nam magna est hec pars secunda. Et sub hac continetur jus civile quod est in usu laicorum.<sup>5</sup> Et de hac parte philosophie fuit extractum, sicut <sup>6</sup> auctores docent. Et patet quod <sup>7</sup> in hac parte philosophie docetur per causas et rationes legum; jus civile accipit [leges] <sup>8</sup> absolute, sine causarum et rationum sufficienti assignatione.

[Fol. 192, v]. Nam populus laicorum non indiget ratione <sup>9</sup> ad quodlibet statutum juris; sed sufficit ei scire quod ita statutum, <sup>10</sup> et quod rationes et cause omnium sufficientes habundant apud sapientes qui sciunt juris originem. Sicut enim carpentator <sup>11</sup> utitur figuris, et angulis, et lineationibus, et causas ac rationes horum non assignat, sed geometer; sic est de jure civili laicorum, <sup>12</sup> quod fundatur super sapientiam traditam in libris philosophorum de hoc eodem jure.

Nam philosophia habet causas omnium et rationes sufficienter <sup>13</sup> dare. Et quamvis carpentator causas et rationes operum quibus utitur ignoret, tamen bene scit quod recte facit, et quod opus suum potest demonstrari per causas et rationes geometrie.

```
1 P. om. temporalibus.

2 P. debent.

3 P. conservent.

4 W. hereditare.

5 P. Latinorum (Op. Maj., II., 253, Latinorum).

6 P. ut.

7 P. om. quod.

8 P. W. om. leges.

9 W. om. ratione.

10 P. sancitum est.

11 P. carpentaria: W. carpentatoria (?).

12 P. Latinorum.
```

Similiter et 1 hic populus utens jure civili 2 scit quod recte operatur secundum ipsum, et quod omnia habent rationes 3 et causas penes sapientes qui condiderunt et adinvenerunt primo iura.4

Et ideo jus civile populi laicalis non differt a jure civili philosophico, nisi quod jus civile laicorum est mecanicum, et jus 5 philosophie est sapientiale, quia causas et rationes habet secum, quas 6 jus populare non requirit.

# [DE TERCIA PARTE MORALIS PHILOSOPHIE.]

Tertia pars moralis philosophie consistit in honestate vite cujuslibet preter observantias legis publice. Nam oportet quod homo vivat in virtute, et nitatur vicia declinare. Et hic docetur que sunt virtutes, et quot, et que sunt proprietates earum laudabiles, et effectus, et utilitates magne, tam in hac vita quam propter futuram, ut homines alliciantur de facili ad amorem et usum virtutum; et hec docentur per rationes vivas, et per auctoritates electas, et per exempla pulcra, et per elegantem modum scripture; ut delectatio magna oriatur in cordibus eorum qui legunt hanc partem hujus scientie. Et per oppositum exponuntur 7 que et quot sunt peccata, et que sunt male proprietates eorum, et perversi effectus, et fines mali, tam in hac vita quam in 8 futura. Et afferunt 9 rationes, et auctoritates, et exempla efficaciter ad ista. Et hec pars nobilis docet contemnere superfluitates divitiarum et deliciarum 10 et honorum; et docet quod homo debet 11 uti prosperis in humilitate et modestia, et quod sit fortis et patiens in adversis; et docet quod homo debet 11 esse clemens ad subditos, ut in omni mansuetudine et humanitate regat eos, et pietate paterna corrigat errantes, non tirannidis crudelitate.

Unde docet quomodo prelatus ad inferiores se habeat, et quomodo princeps ad subiectos; 12 quomodo paterfamilias ad suos, quomodo magister ad discipulos se debet habere, in pro-

<sup>1</sup> P. om. et.

<sup>4</sup> P. ipsa jura.

<sup>7</sup> P. exponitur.

<sup>10</sup> P. om. et deliciarum.

<sup>2</sup> P. om, civili.

<sup>5</sup> P. jus civile.

<sup>8</sup> P. om. in.

<sup>11</sup> P. debeat.

<sup>3</sup> P. rationem

<sup>6</sup> P. quod.

<sup>9</sup> P. afferuntur.

<sup>12</sup> P. subditos.

videntia, et regimine utili et pio, et correctione mansueta et clementi.

Et quia hic est 1 philosophorum persuasio mirabilis, et utilis, et magnifica, et ignota, ideo copiosius scripsi de hac parte. Et multum debent Christiani confundi, quando virtutum elegantiam necligunt, quam philosophi infideles toto posse sunt experti. Et ideo utilissimum est nobis ut videamus sapientiam mirabilem quam Deus eis dedit; secundum quod dicit Apostolus Senece in epistola: 2 Perpendenti 3 tibi revelata sunt que paucis divinitas concessit. Magna nobis et facilis persuasio honestati 4 vite induitur,5 cum homines sine gratia nos, in gratia 6 nati et nutriti, videmus assecutos fuisse de vite sanctitate ineffabilem dignitatem. Scripsi igitur de virtutibus et viciis primo in universali. 2º descendi ad quedam in particulari, propter gloriosos libros quos inveni. Tractavi igitur ea que pertinent ad mansuetudinem, et clementiam, et magnanimitatem, et de ceteris virtutibus que his conveniunt, qui sunt in potestate constituti, qui sunt prelati et principes.

Cujus causa duplex fuit: Una quod nobiliores libros reperi de hac materia. Alia est quod scribo illi qui omnibus prelatis et principibus suprafertur, et omnes habet regere, et omnibus consulere, et cunctos reducere ad regimen populi pacificum et salubre.

Et quia vicium maxime repugnans illis qui presunt est ira, quia tollit omnem virtutem que est necessaria regimini; et ubi ira cum potestate est, omnia pereunt, ut vult Seneca; <sup>7</sup> et videmus propter iram cum potestate totum mundum turbari, et omnem rem publicam quassari, et omne regnum <sup>8</sup> desolari, ideo scripsi habundancius de hac materia. Et non solum propter hoc, sed quia fere omnem hominem deducit hoc vicium ad perniciem, et cogit rumpere pacem cum omnibus, <sup>9</sup> etiam <sup>10</sup> cum amicissimis. Nam iratus non parcit <sup>11</sup> patri, nec matri, nec domino, nec amico; sed omnes dehonestat contumeliis, omnes

<sup>1</sup> P. om. est. 2 Epist. xiv. (ed. Giles, Cod. Apocryphus Novi Test., p. 508).

<sup>3</sup> P. Preprudenti.

<sup>4</sup> P. honestate.

<sup>5</sup> P. inducitur.

<sup>6</sup> W. om. nos in gratia.

<sup>7</sup> P. add. sicut scribo.

<sup>8</sup> W. regimen.

P. hominibus.

<sup>10</sup> W. et for etiam.

<sup>11</sup> W. om. parcit.

impetit injuriis, et seipsum periculis quibuslibet exponere non omittit, et <sup>1</sup> Deum blasphemare non veretur. Hoc igitur est vicium per quod homo amittit seipsum, et proximum, et Deum. Et ideo philosophi scripserunt plus de hoc vicio quam de aliis. Inter quos elegantissimus philosophus <sup>2</sup> Seneca conscripsit tres libros nobiles, quorum sententiam collegi diligenter, addens alia de libris suis et aliorum.

Et certus sum quod non est homo mortalis tam iracundus quin abhorreret irasci, si in promptu haberet sensum eorum que scripsi. Quia tanta potestate rationum pulcrarum, auctoritatum solemnium, exemplorum sublimium vallata sunt, per Senecam maxime, quod omnem hominem cogerent ad mansuetudinem, et clementiam, et ad omnem humanitatem. Et hec 3 correxi diligenter, et posui signa exterius [fol. 193, r], ut facilius electiores sententie notarentur. Deinde, intuli multa alia preclara de magnanimitate, et constantia animi, et patientia in rebus adversis, et de contemptu earum, et de vite perfectione, quam Seneca vocat beatitudinem, et de tranquillitate animi obtinenda, et de multis aliis, in quibus posui sententias multorum librorum Senece, qui optimi sunt, et rarissime inveniuntur. Sed hec alias non potui corrigere propter superfluitatem occupationum. Et ideo nunc 4 mitto exemplar correctum, ut Johannes cum suis sociis corrigat 5 ea que remanserant incorrecta.

# [DE 4ª PARTE MORALIS PHILOSOPHIE.]

Quarta pars moralis philosophie est domina aliarum et melior quam omnes ille; immo, melior quam totum residuum philosophie; et ideo ei quodam speciali modo subjiciuntur omnes partes philosophie et serviunt utiliter. Et hec est que sectas revolvit, ut tandem unam inveniat que salutem humani generis sola contineat. Philosophi vero super omnia fuerunt de hac inquisitione solliciti et totam sapientiam suam ad hanc ordinaverunt, scientes quod una debet esse que deducit homi-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> P. etiam. <sup>2</sup> P. om. philosophus. <sup>3</sup> W. om. hec.

<sup>4</sup> W. non (for nunc). 5 W. corrigant.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> P. W. melius. <sup>7</sup> P. serviuntur universaliter.

nem ad beatitudinem alterius vite; que beatitudo est status omnium bonorum aggregatione perfectus, omnem miseriam et adversitatem excludens. Et ad hanc sectam inveniendam Aristoteles in libro suo de Politica descendit, revolvens¹ leges singularum civitatum et regionum, et fines illarum legum, ut per honestatem et utilitatem legum et sublimitatem finis eligat legem que excellat omnes. Nam propter finem omnis lex statuitur; et est illud quod a civibus et incolis regnorum principaliter desideratur; et hoc summum bonum quilibet sibi² constituit, secundum cujus proprietates lex ipsa consistit. Et nos Christiani credimus quod nostra lex sit illa sola que hominis continet finalem salutem.

Alie vero nationes necligunt legem nostram et contenti sunt aliis modis vivendi. Et certum est nobis quod errant, et tamen nos sumus pauci respectu illarum 3 nationum. Et pauci etiam sunt Christiani qui legem Christi observant, quamvis multi habeant 4 nomen christianum. Nam quidam sunt heretici, quidam scismatici, quidam peccatores in peccatis communibus viventes, ut in luxuria, gula, avaricia et aliis, qui habent fidem extinctam et mortuam, secundum beatum Jacobum. Quidam vero sunt boni, sed imperfecte sapiunt fidei veritatem. Quidam, licet rarissimi, sapientiam legis adepti sunt, secundum quod 5 dicit Apostolus se loqui inter perfectos. Boni igitur sunt 6 in statu salutis, et isti sunt 7 paucissimi respectu malorum Christianorum, et nulli sunt respectu eorum qui sunt extra statum salutis, quoniam hii sunt mali Christiani et omnes alie nationes infideles. Totus igitur mundus fere est in statu damnationis, indigens reduci ad legem veram. Et boni temptationibus diaboli continue 8 debellati, atque humana fragilitate sepe deducti,9 indigent confirmari et roborari in sua lege, ut 10 videant ne cadant in errorem. Atque cum imperfecti in statu salutis consistentes sunt plurimi respectu perfectorum, utile est et dignum ut excitentur imperfecti ad vias sapientiales perfectas,11

```
<sup>1</sup> W. revolutiones. <sup>2</sup> W. om. sibi. <sup>3</sup> P. aliarum. 

<sup>4</sup> P. habent. <sup>5</sup> P. quam (for secundum quod). <sup>1</sup> Cor. ii, 6. 

<sup>6</sup> P. qui sunt. <sup>7</sup> P. om. et isti sunt. <sup>8</sup> P. om. continue.
```

<sup>9</sup> P. debilitate . . . devicti. 10 W. om. lege, ut. 11 W. imperfectas.

ut eorum meritum crescat, et premium finaliter augeatur. Sed istis tribus utilitatibus nichil potest comparari, scilicet: ut totus mundus ad veritates¹ legis, in qua sola est salus humani generis, reducatur; et quod contra omnem temptationem homines confirmentur; et quod imperfecti ad noticiam veritatis perfectam attingant. Nam hic salus totius humani generis invenitur, et damnatio eterna excluditur. Hec autem tria docet hec pars moralis philosophie. Nam non solum legem veritatis probat sine contradictione, sed sic eam docet roborare et tam perfectis sententiis concludi, ut nullus mortalis, potestatem hujus scientie considerans, valeat repugnare veritati; quin etiam robur magnum capiat, ut omni temptationi resistat et efficaciter ad omnem perfectionem sapientie fidei excitetur.

4° etiam valet hec sapientia, ut homo fidelis habeat unde rationem reddat de fide sua, ne derideatur ab infidelibus. Beatus enim Petrus, in Epistola prima, vult quemlibet debere rationem scire proponere pro fide sua: et quoniam auctoritas Petri non potest refelli, ideo quod dicit beatus Gregorius: "Fides non habet meritum, ubi humana ratio prebet experimentum," 2 est 3 intelligendum: Ubi homo innititur rationi solum, vel principaliter; et 4 ubi homo innititur rationibus 5 non 6 fundatis super radices 7 fidei. Sed sic non procedit hec persuasio quam hec scientia docet, quia nititur probare quod revelationi credendum est [fol. 193, v], quam revelationem vult potenter juvare per rationes consurgentes ex revelationis proprietate, sicut videbitur 8 suo loco. Et ideo hec scientia, que hec 40r dat, est nobilior, et pulcrior, et melior aliis. Et oportet quod omnium scientiarum virtutem in suum usum requirat, unde 9 ei serviant in omni sapientie potestate, tam in operibus sapientie quam in ipsis veritatibus 10 speculativis: et ideo comprehendit in se omnem 11 dignitatem.

Ad hanc vero persuasionem secte fidelis due vie sunt: Una

<sup>1</sup> P. veritatem.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Greg. Hom. XXVI. in Evang., cf. Th. Aquin. Summa, I, qu. i, art. 8.

<sup>3</sup> P. om. est.

<sup>4</sup> P. ut (for et).

<sup>5</sup> W. super rationibus.

<sup>6</sup> P. om. non.

<sup>7</sup> P. rationes.

<sup>8</sup> W. videtur.

<sup>9</sup> P. ut.

<sup>10</sup> P. virtutibus.

<sup>11</sup> P. omnium.

est1 per miracula, de quibus nullus potest presumere, quia supra nos est hoc genus persuadendi, et non est in hominis potestate. Et ideo cum Deus vult omnes homines salvos fieri, et2 neminem perire vult, et sua bonitas est infinita, semper relinquit aliquam viam possibilem homini, per quam excitetur ad inquisitionem sue salutis; quatinus qui hanc viam velit considerare, habeat posse ad hoc, et 3 ut per eam excitatus, videat manifeste quod debeat querere ea que ultra hanc viam requiruntur, quatenus sciat per hanc quod revelatio est ei necessaria, sicut cuilibet et toti mundo.

Unde usque ad hunc gradum veritatis de se pervenire potest omnis homo, sed non ultra. Et ideo bonitas divina ordinavit revelationem fieri mundo, ut humanum genus salvetur. Ceterum hec 4 via que precedit revelationem est homini data, ut etiam justo judicio damnetur finaliter qui illam non vult considerare, neque querere veritatem pleniorem. Unde Apostolus ad Romanos dicit quod homines 5 inexcusabiles sunt, si negligant veritatem Dei, quia omnibus in universali eam revelavit, et per hanc revelationem universalem possunt convincere,6 quod ei servientibus juxta revelationem universalem non denegabit specialem revelationem, que sufficiat ad salutem. Hec igitur via, que revelationem precedit specialem, est sapientia philosophie, quia hec sapientia sola est in potestate hominis, supposita tamen quadam divina illustratione, que omnibus communis est in hac parte: quia Deus est intellectus agens in animas nostras in omni cognitione, ut prius ostensum est. Et hoc philosophi morales docent. Nam considerationem de probatione secte deducunt usque ad revelationem specialem, et ostendunt quod revelatio necessaria est, et a quo debet revelari, et cui.7 Nec mirum si sapientia philosophie est hujusmodi, quia hec sapientia non est nisi quedam generalis revelatio facta mundo, quia omnis sapientia a Deo est, ut prius dictum est et ostensum, precipue in parte 2ª Majoris Operis, et tactum est Sed tamen nos sumimus revelationem in hoc Opere.8

<sup>1</sup> P. om. est.

<sup>3</sup> W. hec; om. et. 2 P. om. et.

<sup>4</sup> P. om. hec.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> P. omnes (for homines). Rom. ii, 1.

<sup>6</sup> P. conjicere.

<sup>7</sup> W. etc.

<sup>8</sup> Op. Tert., ed. Brewer, p. 74.

specialem, cum dicimus preter philosophiam haberi revela-

Modum autem philosophie in hac inquisitione secte fidelis descripsi sub compendio in Opere Majori. Et ibi dixi quod ¹ hec persuasio debet primo fieri sapientibus qui presunt ² in consiliis principum et vulgi; quibus sapientibus cum persuasum sit, jam in eis persuasum est principibus et populo, quia talium sapientum consiliis principes et populus ² diriguntur. Et ideo hec persuasio est ⁴ sapientialis non vulgaris, sed plena omni sapientie potestate, cum magna tamen facilitate persuasionis, apud illos qui in sapientie magnalibus sunt fundati. Posui igitur in universali hanc persuasionem, et in summa; quia hoc ⁵ sufficit ad intentionem quam hee ⁶ scripture preambule requirunt. Et tamen multiplex probatio inducitur; sed plenior potest afferri, cum fuerit opportunum.

Et primum quod ad hoc requiritur est quod videatur 7 que sunt secte, et quot principales, in hoc mundo, ad quas tam multitudo quam persona quelibet inclinetur. Hoc enim necessarium est ut certitudinaliter una 8 que prevalet eligatur.

Sunt autem sex secte, et non possunt esse plures, usque ad sectam Antichristi. Et divisio sectarum accipitur tripliciter: <sup>9</sup> Uno modo, a parte finium suorum; nam qualis est finis, talis est secta. Fines vero simplices sunt sex, scilicet: voluptas, divitie, honor, potentia, fama nominis, et felicitas vera alterius vite. <sup>10</sup> Et his finibus simplicibus respondent leges sex simplices. Sed fines compositi sunt plures. Nam unus componitur ex omnibus aliis, <sup>11</sup> alius ex paucioribus secundum combinationes varias; et Aristoteles, in Politica sua, i.e. <sup>12</sup> in scientia civili, <sup>13</sup> revolvit has leges simplices et compositas, ut destruat eas que male sunt, et unam, que perfecta est, certificet. Et Alpharabius, in libro de Scientiis, et Avicenna, in Radicibus Moralis Philosophie, et tota familia Aristotelis eum exponit et confirmat <sup>14</sup> in hujus legis certificatione.

```
1 W. om. quod.
2 P. sunt.
3 P. populi.
4 P. om. est.
5 P. hic.
6 P. hec.
7 P. videantur.
8 P. ea.
9 W. multipliciter.
10 P. seculi.
11 P. ex hominibus his.
12 P. et.
13 P. legum (for civili).
14 P. conformat.
VOL. IV.
5
```

Alia divisio legis penes nationes invenitur. Nam nationes que notabiliter differunt in ritu sunt 6: [fol. 194, r] Ut pagani, idolatre, Tartari, Saraceni, Judei, Christiani.

3ª divisio est penes virtutes planetarum, que mundum hunc alterant in omnibus naturalibus proprietatibus, et complexiones hominum singulorum causant, et per consequens excitant quemlibet ad consuetudinem et 1 sectam aliquam, licet non cogant, sicut prius satis dictum est et verificatum in Opere Majori, ut in omnibus salvetur libertas arbitrii, licet fortiter inclinetur et excitetur mens humana per complexiones alteratas ex virtutibus stellarum, quatenus velit sequi complexionem et illas virtutes, sed tamen gratis, salva per omnia arbitrii libertate. Hoc quia sufficienter est expositum in aliis, nunc sup-Secundum hec igitur, philosophi investigaverunt sectas 6 ex conjunctione Jovis cum ceteris planetis, et appropriaverunt eas predictis gentibus, secundum pulcras rationes, ut exposui in parte 4ta, ubi comparavi mathematicam ad Ecclesiam, propter confirmationem 2 fidei christiane, quam astronom i vocant mercurialem, ex conjunctione Jovis cum Mercurio; non quod a planetis causetur, sed sunt signa; nec quod homines fiant Christiani per virtutem planetarum, sed per Dei gratiam.

Sicut enim facta Hebreorum fuerunt signa hujus legis christiane, sic et celestia, ut tota creatura attestetur huic legi imperiali; <sup>8</sup> sicut stella in ortu Domini apparuit, non ut causa, sed ut signum.

Similiter gratia Dei facit Christianos, sed tamen nichilominus complexiones hominum 4 excitant eos ad diversos mores et leges. Et quidam 5 ex complexione sua facilius recipiunt aliquam legem, et firmius adherent; unde complexio cooperatur gratie Dei; 6 sicut videmus quod aliqui ex bonitate complexionis sunt benigni et pacifici, et illi 7 ex bonitate com plexionis servant facilius pacem suam et aliorum, quam gratia Dei facit principaliter.

Sed rationes harum trium divisionum date sunt in Opere

P. et ad. P. propter gloriosam conformationem.

<sup>3</sup> W. has mercuriali written above imperiali. 4 P. hominis.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> P. quidem. <sup>6</sup> W. unde comparatur gratie Dei. <sup>7</sup> W. illius.

Primo, et maxime illius que fit per astronomiam, tum <sup>1</sup> quia pulcrior est et magis extranea. Item assignata est ibi comparatio harum sectarum, quomodo sibi invicem <sup>2</sup> correspondent juxta proprietates suas; ut numerus sectarum et ratio cujus-libet plenius videatur.

Revolutis his sectis, consequenter descendi ad electionem illius que tenenda est. Et <sup>3</sup> omnis secta Deum ponit et cultum ejus, et quantum de Deo sentit, tantum habet de veritate; ideo prima consideratio est in hac parte ut stabiliatur veritas universalis circa esse Dei, quatenus in summa sciantur proprietates divine. In quibus omnis homo recepta persuasione certa habet de facili concordare.

Nam veritates speciales circa esse divinum, ut quod sit trinus in personis, scilicet Pater, et Filius et Spiritus sanctus, et quod Filius sit incarnatus, et hujusmodi, non debent hic tractari, nec requiruntur hic, sed inferius habent explicari suo loco.

Probavi igitur quod nullus sapiens potest negare quin Deus sit causa prima, ante quam non est alia, quia semper fuit, et semper erit; habens infinitam potentiam, et infinitam bonitatem, et sapientiam infinitam; qui creavit omnia, et gubernat, et cuilibet rei tribuit sue bonitatis influentiam secundum quod capax est; qui est unus solus, extra quem non est alius; qui est benedictus in secula seculorum. Persuasiones igitur faciles ad has proprietates divinas induxi, quibus tamen alie multe possunt multipliciter addi cum fuerit opportunum.

Deinde, ex hac radice processi ad hoc quod oportet quod oportet quod homo faciat voluntatem Dei.

Et primo propter infinitatem majestatis, que intelligitur ex infinitate potentie et essentie. Unde propter infinitatem majestatis, debetur ei reverentia infinita.

Et 2º similiter, propter infinitatem bonitatis, debetur ei devotio infinita.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> P. tamen; W. tamen corrected to tum.

<sup>2</sup> P. adinvicem.

<sup>3</sup> P. Et quia.

<sup>4</sup> P. que.

<sup>5</sup> W. om. et.

<sup>6</sup> P. add. et essentiam. 7 W. Proprietates.

<sup>8</sup> W. om. divinas. 9 P. ut.

Et 3º, propter infinitam sapientiam, debetur ei contemplatio infinita. Et hec tria, scilicet reverentia, devotio et contemplatio, sunt tres radices cultus divini.

4ª vero ratio, quare ei sinceritas cultus debetur,¹ est propter beneficium creationis.

5ª propter beneficium conservationis in esse nature.

Et 6a est propter beneficium future felicitatis, quam promisit eius obedientibus.2

Et 7<sup>a 8</sup> est quod non obedientibus <sup>4</sup> minatus est penam eternam.<sup>5</sup> Et induxi auctoritates philosophorum ad hoc, et rationes per immortalitatem hominis futuram, tam in corpore quam in anima.

Et cum oporteat hominem facere voluntatem Dei, tunc 6 necesse est quod eam agnoscat.7 Sed ostendi quod homo de se non potest scire voluntatem Dei, [fol. 194, v.] nec deberet 8 velle per se certificari. Et ideo oportet quod Deus 9 revelet homini voluntatem suam, et hic est pulcra consideratio, et salubris, et facilis 10 et efficax. Nam diversitates 11 sectarum in humano genere ostendunt quod homo de se non potest venire ad veritatem, et quod 12 errat 13 in noticia creaturarum sensibilium, et non potest minimam creaturam cognoscere ut oportet. Et hoc dicunt 14 Aristoteles, et Avicenna, et Alpharabius, et omnes philosophi. Ouoniam intellectus humanus se habet ad divina sicut oculus vespertilionis ad lucem solis, secundum Aristotelem; 15 et secundum 16 Avicennam, sicut surdus a nativitate ad delectationem armonie; et secundum Alpharabium, sapientissimus homo in sapientia sua 17 se habet ad sapientiam Dei, sicut puer indoctus ad sapientissimum hominem. Et multa inferunt propter que oportet quod fiat revelatio secte. Et si homo posset hoc scire

```
<sup>1</sup> P. debeatur. 
<sup>2</sup> P. promittit obedientibus ei. 
<sup>3</sup> P. Septima (om. et). 
<sup>4</sup> P. add ei. 
<sup>5</sup> P. om. eternam. 
<sup>6</sup> P. om. tunc. 
<sup>7</sup> P. quam eam cognoscat. 
<sup>8</sup> P. debet. 
<sup>9</sup> W. om. Deus. 
<sup>10</sup> P. om. et facilis. 
<sup>11</sup> P. diversitas. 
<sup>12</sup> P. W. quia.
```

<sup>12</sup> W. errant. 14 W. om. dicunt.

Met. I., cap. i. (α). Cf. Opus Majus, II, 384: Jourdain, Recherches, 435.
 W. om. secundum. Cf. Avicenna, Met. tract. IX. c.7, "et similiter surdi circa sonos ordinatos".
 17 P. humana (for sua).

per se, adhuc non deberet hoc velle; imo, deberet erubescere velle de his propria auctoritate inquirere et certificare, propter hoc quod Deus auctor istarum veritatum,¹ quia ² in infinitum excedit dignitatem hominis. Et quia hec que ad sectam pertinent sunt infinite dignitatis, ut ea que de Deo credenda sunt, et de vita futura, et hujusmodi, ideo ³ homo debet se omnino reputare indignissimum ad certificandum de his.

Et propter hoc 3° concluditur quod Deus revelabit 4 hec, quia sua majestas infinita requirit ut ei serviatur per notitiam sue voluntatis factam homini. Et ideo si 5 per hominem fieri non potest, oportet quod fiat 6 per ipsum Deum. Et similiter sapientia divina, que est infinita, hoc requirit. Nam infinitas sapientie non posset pati deordinationem creature respectu Creatoris, scilicet quod non serviret ei : et ideo oportet quod Deus revelet, cum aliter sciri 7 non posset. Et bonitas infinita hoc idem concludit, quia si creatura non serviat 8 Creatori, cum teneatur ad hoc multipliciter, oportet quod puniatur infinita pena, et careat bono vite eterne infinito, ut prius habitum est. Cum ergo homo non potest de se scire qualiter Deo serviat, non sustinebit divine bonitatis pietas infinita quod homo sic invitus et ignorans confundatur.

Et post hoc consideravi, quod cum revelatio secte fidelis deberet <sup>9</sup> a Deo fieri, tunc fiet solum uni legis latori perfecto, qui presit mundo sub Deo, et qui de successore suo perpetuando ordinet necessario. Nam aliter hereses et divisiones fierent, et quilibet legis lator suam legem zelaret, et populus ei subjectus.<sup>10</sup>

Item unus est Deus, et humanum genus est unum. Ergo sapientia Dei revelanda <sup>11</sup> homini erit una, et per unum communicanda mundo.

Item, in omni genere est unum ad quod omnia reducuntur, ut Aristoteles dicit, et omnis multitudo ab unitate procedit.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> W. virtutum.

<sup>2</sup> P. qui.

<sup>3</sup> P. et ideo.

<sup>4</sup> P. revelavit.

<sup>5</sup> W. om. si.

<sup>6</sup> P. sit.

<sup>7</sup> P. fleri.

<sup>8</sup> P. servit.

<sup>9</sup> P. debet.

<sup>10</sup> Duhem proposes to supply erraret. It is not found in either of the MSS. 11 P. revelata.

Item cum secta a Deo alicui revelata sit perfecta, ergo illa sufficit, et unus legis lator sufficit, cui omnes subjiciantur. Ergo non debent esse plures. Consequentia hec patet 8° ¹ Phisicorum; et hoc est quod Avicenna et Alpharabius pulcre docent. Et quod ² illi credendum est sine dubitatione, quando fuerit probatum quod ipse receperit legem a Deo.

Et cum ita sit,<sup>3</sup> tunc investigavi modos quibus certificetur legis lator verus et perfectus. Et processi sic: Primo convincens sectam paganorum et ydolatrarum, propter multitudinem deorum, et quia creaturas colunt, et hec prius reprobata sunt; et similiter per communem consensum aliarum sectarum, sicut imperator Tartarorum fecit ante se constitui Christianos, Saracenos et ydolatras, et confusi sunt i ydolatre.

Nam secta Tartarorum, et omnis alia a duabus, ponit unum Deum verum in celis, qui creavit omnia, et cui serviendum est. Et etiam licet Tartari unum Deum colant, tamen declinant ad ydolatriam in duobus articulis, quia ignem colunt, et limen domus, ut exposui; et non habent sacerdotes, nisi philosophos, et credunt quod philosophia sit vera secta. Sed probavi quod non. Et ipsi inclinantur ad sectam Christianorum recipiendam, sicut explicavi. Et patet satis quod hee 3es secte nulle sunt. Sed alie 3es sunt magis rationabiles, scilicet lex Christi, lex Moysy, et lex Machometi.

Sed primo patet quod philosophia dat testimonia preclara de <sup>8</sup> lege Christi, et magis laudat <sup>9</sup> eam, ut patet ex his que exposui in parte Mathematice comparata ad ecclesiam Dei. <sup>10</sup> Nam ibi reperitur per astronomie potestatem quod nobilior est lex christiana, et ideo preferenda. Sed una tantum debet esse secta salutis, ut hic exposui: ergo illa erit christiana. [fol. 195, r] Item philosophia revolvit omnes articulos principales <sup>11</sup> secte nostre, sicut declaravi in prima parte Moralis Philosophie, et ponit Christum <sup>12</sup> esse Deum et hominem, etc. <sup>13</sup>

```
1 P. ex octavo.

4 P. quia sicut.

5 W. confuse; om. sunt.

6 P. inclinant.

7 P. que.

8 P. pro.

9 W. laudant.

10 P. ad. Ethicam.

11 P. om. principales.

12 W. ipsum.

13 P. om. etc.
```

Sed philosophia non dat articulos aliarum sectarum. Cum ergo philosophia sit previa secte, et ad eam terminatur, et disponit per veritates consimiles, et investigat, oportet quod secta Christi sit illa quam philosophia nititur stabilire. Et hoc patet evidenter, cum ponat Christum esse Deum et hominem. Sed si Deus est, lex ejus sola tenenda est.

Ceterum philosophia non solum dat testimonium legi christiane, et veritates illius legis tangit, sed reprobat alias duas, sicut patet per Senecam in libro quem fecit contra Judeorum ritum; et per Avicennam qui redarguit Machometum, quod non posuit gloriam anime, sed corporum ; et Albumasar qui precise determinat destructionem istius legis et ponit annum.

Item per Sibillas patet quod lex Christi sola est.<sup>3</sup> Nam illa tangit articulos fidei nostre, et ponit Christum esse Deum, et omnes nationes dant reverentiam dictis <sup>4</sup> Sibillarum, quia patet quod per <sup>5</sup> revelationem divinam habuerunt, et non per sensum humanum. Ergo cum Christus sit Deus secundum eas, ejus sola lex habenda est.

Postea descendi ad leges magis in particulari. Nam secta Judeorum non habuit finem in Moise, sed exspectant Messiam; sed hic est Christus; quod declaravi per prophesiam Danielis et per Esdram, et per Testamenta Patriarcharum—et respondi ad objectionem de libris apocriphis,—et per Josephum manifeste, et per hoc quod in tempore Christi cessavit sacerdocium eorum, et regnum, sicut fuit promissum eis. Et si bene consideremus scripturam, inveniemus quod secta Judeorum, prout fuit in usu eorum ad litteram, fuit secundum se irrationabilis, et abhominabilis, et importabilis, et Deo displicens, sicut dex multis locis scripture patens est, ut tetigi in Opere Majori.

<sup>1</sup> Not extant.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Avicen, *Metaph.*, tract. IX, cap. vii.: "Lex enim nostra quam dedit Mahometh ostendit dispositionem felicitatis et miserie que sunt secundum corpus".

<sup>3</sup> Cf. Op. Maj. II., cap. xvii.

<sup>5</sup> P. om. per.

<sup>7</sup> P. sicut promissum est.

<sup>10</sup> W. sed.

<sup>4</sup> W. om. dictis.

<sup>6</sup> P. per prophetam Danielem, Esdram.

<sup>8</sup> P. in visu.

<sup>9</sup> P. ideo

<sup>11</sup> P. om. scripture.

<sup>12</sup> P. et.

Et etiam non promittit ad litteram et secundum sensum vulgi, nisi terrena principaliter, et temporalia, et corporalia; sed lex vera transmittit nos ad spiritualia, et ad celestia, et eterna, ut patet ex predictis. Manifestum est igitur quod hec lex Judeorum litteralis non est comparanda legi christiane, sed ei cedit. Ergo christiana lex tenenda est, quantum est ex hac parte.

Similiter vero convenit 1 in particulari descendere 2 ad legem Machometi. Nam Machometus dicit 3 Christum natum de Virgine, afflatu Spiritus sancti; et prefert eum super omnes prophetas. Cum ergo una lex sit tenenda, et unus legis lator, ut probatum est prius, tunc melior est tenendus, et hic est Christus.

Ceterum philosophia non dat testimonia huic secte; immo, reprobat eam, sicut patet per Avicennam in Radicibus Moralis Philosophie, et per alios.

Item dicunt et 4 contestantur quod deficiet, et ponunt tempus determinatum ad hoc, ut superius annotavi et in Operibus expressi.

Item hic legis lator fuit adulter vilissimus et fornicator, sicut patet in Alcorano. Sed adulterium et fornicatio sunt contra jura nature, et contra omnem legem Saracenorum, et contra philosophiam, sicut Avicenna docet in tractatu memorato.

Sed si descendamus interius ad has sectas, inveniemus majorem evidentiam. Et oportet tunc in primis statuere ut concedantur concedenda, et negentur neganda, communiter ex omni parte. Omnes autem nationes et gentes et leges fundantur super historias famosas apud quamlibet gentem. Si ergo volumus uti historiis nostris pro lege nostra, oportet nos in disputatione supponere historias aliorum. Et hoc facto, considerabimus que sunt in historiis legalibus vulgata apud Christianos, et Judeos, et Saracenos; et inveniemus quod oportet Christum preferri, et legem suam solam teneri. Nam si nos 6 concedamus historias eorum, concedent nostras. Sed tunc poterimus per dignitatem legis latoris, et per dignitatem

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> P. contingit. <sup>4</sup> P. quod (for et).

<sup>2</sup> P. descendente.

<sup>3</sup> P. docet.

<sup>5</sup> P. om communiter.

<sup>6</sup> W. om. nos.

legis,¹ et per testimonia, et miracula, et multis modis probare quod lex christiana sola tenenda est. Concedamus igitur quicquid ipsi habent ex historiis suis, ut ipsi concedant nostras. Et dicamus quod nostra evangelica historia dicit, quod nullus surrexerit² major Joanne Baptista, ergo nec Moyses: et cum eadem historia dicat quod Joannes non fuerit³ dignus solvere corrigiam calciamenti Christi, tunc nec⁴ Moyses, nec Machometus potuerunt Christo comparari.

Item Alpharabius in Moralibus 5 docet modos multos [fol. 195, v] probandi sectas, et unus est quod legis lator perfectus debet habere testimonium precedentium prophetarum et subsequentium. Sed omnes prophete priores perhibent testimonium Christo, et non Moysi, nec Machometo, ut exposui. Similiter posteriores ei. Nam ipse Machometus, qui fecit se 6 vocari prophetam, perhibet testimonium de eo, quod et Ysaias, scilicet quod Virgo concipiet Filium. Sed et omnes sancti qui post Christum fuerunt, qui spiritum prophetie habuerunt: quibus sanctis credendum est propter sex rationes magnas, ut explicavi, quibus rationibus nullo modo potest fieri contradictio. Deinde hoc idem probatur per 2<sup>m</sup> modum Alpharabii, qui est per opera miraculorum. Nam ex Joannis ultimo patet quod mundus non potuit capere miracula Christi. Et historia evangelica narrat quod dimisit peccata; sed hoc est majus 7 quam sanare corpora. Et huic annexum est quod est Deus, quia solus Deus potest 8 dimittere peccata, et nullus ignorat. Et tota historia evangelica, et omnes sancti prophete priores et posteriores confitentur ipsum esse Deum, sicut exposui. Sed historie Moysi et Machometi non habent hujusmodi pro illis. Deinde per articulos legum potest idem probari. Multa peccata conceduntur apud legem Machometi et Moysi propter duritiem 9 populi; et nulla vite perfectio. Nam nec virginitas,

<sup>1</sup> W. om. latoris—legis.

<sup>2</sup> P. surrexit.

<sup>3</sup> P. fuit.

<sup>4</sup> W. om. nec.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> I do not know to what work this refers. Al Farabi's treatise *De Scientiis* (Paris, 1638) seems to have influenced Roger Bacon, but the chapter "De Scientia Civili" does not contain the passage referred to in the text.

<sup>6</sup> W. om. se.

<sup>7</sup> W. magis.

<sup>8</sup> P. potuit.

<sup>9</sup> P. W. duriciam.

nec paupertas, nec obedientia perfecta, que sunt 3es articuli perfectionis, reperiuntur apud Moysen et Machometum. Et iterum, certificacio de Deo, et de divinis, et vita futura, habetur solum ex articulis legis christiane, sicut patet ex simbolo, et ex aliis. Sed sic non est in legibus aliorum.

Et postquam hec tractavi, tunc inveniebam quomodo omnes articuli, quantumcumque graves et difficiles, possunt probari. Et descendi specialiter ad unum articulum, qui est difficilior omnibus, et cui magis contradicitur ab hereticis et infidelibus, et quem minus perfecte sentiunt illi qui sunt in statu salutis, et in quo humana fragilitas magis temptatur. Et est de sacramento altaris. In quo Dominus Jesus <sup>3</sup> est in vera humanitate, sicut in deitate <sup>4</sup> sua, vere <sup>5</sup> Deus et homo.

Sed hoc primo probatur, quia est pars legis Christiane, que jam probata est.

2º habet speciales modos, sicut et tota lex. Nam per scripturam sacram; et per omnes sanctos; et per consensum omnium doctorum catholicorum Parisius, et alibi; et per miracula infinita hoc probatur. Et addidi duo magna miracula, que temporibus meis contigerunt.

Deinde descendi <sup>6</sup> ad rationes varias. Nam sicut creator se habet ad creaturam, <sup>7</sup> sic recreator <sup>8</sup> ad recreata. Sed ex majestate creatoris est ut sit <sup>9</sup> presens omni creature. Ergo ex majestate redemptoris est ut cuilibet redempto, qui suam gratiam habet, sit presens. Sed non alibi hoc est quam in isto sacramento.

Et iterum, ex bonitate ejus infinita debet humano generi hoc beneficium communicari.

Deinde ex necessitate nostra. Nam sicut creatura in esse nature <sup>10</sup> stare non potest, sed caderet in nichil, nisi adesset presentia creatoris, sic oportet quod recreatum deficiat, quantum ad esse gratie, nisi manu teneatur presentia redemptoris. Et sicut pro peccato originali oblatus est in cruce, sic oportet

<sup>1</sup> P. quod certificatur.

<sup>4</sup> P. divinitate.

<sup>7</sup> P. creata.

<sup>9</sup> W. sis.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> P. cimbalo.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> W. verus. <sup>6</sup> W. ascendi.

<sup>5</sup> W. verus.

<sup>8</sup> W. creator.

<sup>10</sup> P. om. in esse nature.

quotidie quod pro <sup>1</sup> peccatis actualibus per <sup>2</sup> eamdem hostiam satisfiat Deo Patri. Et sicut dedit se discipulis suis in hoc sacramento, sic <sup>3</sup> oportet quod nobis detur; nam omni <sup>4</sup> indigemus et sub eadem lege constituti sumus. Et multa explicavi, que non solum faciunt ad veritatem fidei, sed ad summam felicitatem. Nam ostendi quod hoc sacramentum est in fine glorie, in <sup>5</sup> fine salutis, et in fine pulcritudinis. Et hoc non solum quantum ad rem contentam, sed quantum ad modum adveniendi et exeundi, <sup>6</sup> et quantum ad usum et modum utendi. Et explicavi insaniam <sup>7</sup> mentis humane, que negligit hanc sacratissimam veritatem, que est decus universi, salus mundi et pulcritudo totius creature. Et explicavi causas quare homines magis vacillant hic quam alibi, et que sunt <sup>8</sup> remedia in hac parte.

# [DE QUINTA PARTE PHILOSOPHIE MORALIS.]

Terminata <sup>9</sup> 4ª parte moralis philosophie, addidi de 5ª; et est quomodo debet fieri persuasio debita et efficax, post legem creditam, <sup>10</sup> quatenus opere compleatur. Nam fides <sup>11</sup> sine operibus mortua est. Et ibi explicavi argumenta quibus moralis sapientia utitur, et theologia, in hujusmodi persuasione. Et exposui quod 4ºr sunt genera arguendi veridica, de quibus tetigi <sup>12</sup> in parte prima Mathematice. Nam duo sunt ad intellectum, ut dyalecticum et demonstrativum, et duo pro affectu, <sup>13</sup> scilicet rethoricum et poeticum. Et duo prima solum excitant <sup>14</sup> ad noticiam veritatum, et hoc <sup>15</sup> in speculativis [fol. 196, r] scientiis: sed <sup>16</sup> alia duo ad amorem veritațis vite, <sup>17</sup> et ad noticiam similiter, que longe meliora sunt primis, sicut virtus et felicitas meliores sunt scientia, et intellectus operativus melior est speculativo. <sup>18</sup>

```
1 P. om. quod: W. om. pro.
                                  2 P. ut per.
                                                      3 P. sicut.
4 P. tantum.
                                  5 P. et in.
                                                     6 P. existendi.
7 P. exprobavi infamiam.
                                 8 P. sint (om. que).
9 C. Determinata. (C. begins here without title.)
10 P. debitam. C. traditam.
                                 11 W. om. Ades.
                                                      12 C. detexui.
13 P. secundum affectum.
                                 14 P. extant. C. expectant.
15 P. hoc est.
                                 16 P. C. om. sed.
17 C. veritatis et vite.
                                 18 C. speculativa.
```

Sed quia <sup>1</sup> libri Aristotelis non sunt in usu artistarum Latinorum, ideo non sunt hec argumenta nota neque theologis, neque philosophis, cum tamen moralis philosophia, et sacra scriptura, et omnes libri sanctorum pleni sunt istis argumentis [et ideo magnum damnum est de ignorantia istorum argumentorum].<sup>2</sup>

Et quia hic exigitur tota rethorice potestas, ideo consideravi genera stilorum, secundum quod dicitur humilis, mediocris et grandis; et quibus modis fiunt; et qualiter sunt in usu <sup>3</sup> moralis philosophie. Et quia omnia que tracto sunt <sup>4</sup> propter theologiam, quia utilitas philosophie non est nota, nisi prout deservit sapientie Dei, ut predixi, <sup>5</sup> ideo elevavi hec argumenta et <sup>6</sup> stilos in quibus fiunt ad divina. Et ostendi per Augustinum 4° de Doctrina Christiana, quod longe excellentius sunt hec omnia in sacra scriptura, et in usu prophetarum, et apostolorum, et Domini Salvatoris, quam in usu philosophorum. Et tetigi qui modi persuasionis adduntur in divinis super modos philosophicos.

Et tandem in fine veniebam 7 ad partem philosophie moralis ultimam, que est 8 de causarum et controversiarum excussione, coram judice, inter partes. Et excusavi me ab expositione istius partis.

Et sic terminatur tota intentio Operis principalis.

1 W. om. quia.

<sup>2</sup> W. om. et ideo-argumentorum.

3 P. visu. 4 C. et quia sunt que traxi.

5 P. ut sepe dixi.

6 C. ad (for et).

7 P. C. innuebam.

8 W. om. est.

# [DE OPERE MINORI.]1

Sanctitati, in quo redderem rationem totius scripti nunc discussi, ut propter <sup>3</sup> Vestras sollicitudines brevius intentionem totius Vestra Beatitudo <sup>4</sup> videret; et si forsan propter viarum pericula amitteretur Opus Majus, hic videritis <sup>5</sup> pondus illius <sup>6</sup> negotii, et laborem meum, et quid a me, vel ab alio, Vestra Dominatio debeat postulare; et etiam <sup>7</sup> ut aliqua adderem, de quibus aut <sup>8</sup> in alio non cogitavi, aut propter ejus magnitudinem et propter alias causas gratis omisi.

Addidi igitur aliqua in principio, que in hoc Opere exposui. Deinde, enumerando partes Operis Majoris, inserui in parte Mathematice multa de noticia celestium, secundum se, et secundum comparationem ad hec inferiora que generantur per eorum virtutes, secundum diversas regiones et, in eadem regione, in diversis temporibus; et hoc est unum de majoribus que scripsi.

Deinde, completa partium Operis Majoris enumeratione, quia 6<sup>a</sup> scientia est Alkimia, que utilis est valde, et est de majoribus scientiis, ideo posui eam sub forma philosophorum in enigmatibus, promittens quod exponerentur <sup>10</sup> ea in sequentibus suo loco.

Post hec descendi ad peccata studii, et ejus remedia; et in 6º peccato manifestando, descendi ad generationem rerum ex

<sup>1</sup> This title occurs in none of the MSS. T. (p. 15) begins: Item bene post in codem libro dicit.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> W. aliquod pretermittere (corr. to premittere). P. C. aliud premittere. T. aliud mittere vel pretermittere.

<sup>3</sup> P. per.

<sup>4</sup> C. totius scripti ut brevius intentionem totius vestra altitudo.

<sup>5</sup> P. videretur : T. videntes.

<sup>6</sup> T. om. illius.

<sup>7</sup> T. W. Etenim. P. Ceterum.

<sup>8</sup> T. om. aut. C. tantum (for aut).

<sup>9</sup> P. istius Operis majoris.

<sup>10</sup> W. exponentur.

elementis, et texui illam totam, usque ad specialem 1 generationem animalium et plantarum: et diligentius hanc partem tractavi 2 quia hic aperiuntur magnarum scientiarum radices, scilicet naturalis philosophie, medicine et alkimie. Et res maxime hic continentur; nam per eas certificatur non solum status generationis rerum corruptibilium sed status 3 innocentie, quantum ad complexiones et causas immortalitatis, que potuit fuisse in primis parentibus, et in omnibus, si non fuisset peccatum. Item status 4 corporum immortalium post resurrectionem. Et ex his extrahuntur cause prolongationis vite humane, et remedia contra infirmitates omnes. Et hic habetur multum de expositione enigmatum alkimisticorum,5 que prius tacta sunt. Et texui generationem humorum 6 ex elementis, et omnes differentias eorum, et ostendi qui sunt inequales,7 et quo modo fiunt; et qualiter equalitas potest esse in humoribus, et hoc est secretum secretorum; et qualiter 8 inanimata generantur ex humoribus, et omnia.

Et specialiter descendi ad generationem metallorum, quia hec requiritur specialiter in sexto peccato studii; et tetigi na[fol. 196, v.]turas essentiales omnium, et proprietates eorum, et effectus; et maxime de auro, quia hoc fuit magis conveniens exemplum ad propositum.

Et tunc comparavi hoc expositioni sacre scripture cum sua expositione. Et hec que tetigi de istarum <sup>9</sup> rerum generatione sunt <sup>10</sup> de majoribus et melioribus que sciri possunt, tam pro speculativis <sup>11</sup> quam pro practicis, et habent maxima <sup>12</sup> secreta, si bene intelligantur.

Deinde, revolutis peccatis studii, descendi ad remedia, ostendens per quos,13 et quibus auxiliis et expensis, et quibus

```
1 P. om. specialem.
```

<sup>2</sup> W. attractavi hanc: T. C. hanc tractavi (om. partem).

<sup>3</sup> P. om. generationis-status. C. om generationis.

<sup>4</sup> W. Item statum : P. iterum status : C. item status.

<sup>5</sup> C. alkemistarum.

<sup>6</sup> W. humanorum. C. humanorum alias humorum.

<sup>7</sup> C. que sunt equales.

<sup>8</sup> W. om. qualiter.

<sup>9</sup> P. ipsarum.

<sup>10</sup> T. est.

<sup>11</sup> P. speculativo.

<sup>12</sup> P. magna.

<sup>13</sup> C. per quas vias.

modis debet fieri utilitas infinita, non solum pro Vestra Beatitudine, sed si vultis, poterit tota multitudo studentium rectificari, ut per consequens ecclesia Dei et respublica fidelium dirigantur in omni bono, per exclusionem cujuslibet mali, et quatenus procuretur conversio infidelium, et obstinati magnifice reprimantur.

Et sic terminatur intentio Operis utriusque.5

<sup>1</sup> P. dirigatur in omne bonum. C. et respublica dirigerentur in omne bonum.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> P. proniretur; T. procreetur. C. et quibus argumentis procuraretur.

<sup>3</sup> P. fidelium. 4 T. deprimantur. C. depremantur.

<sup>5</sup> T. add. et sic explicit.

# [DE ENIGMATIBUS ALKIMIE.]

UONIAM vero non expressi 1 sufficienter enigmata alkimie, ut promisi, ideo hic, ut scripto dignum est, et
decet, intendo addere aliqua ad ea que in aliis Operibus
sunt transcripta. Ceterum, cum de rebus principalibus scripsi,
scilicet de celestibus, de locis mundi, de generatione inanimatorum, volo hic inserere de ceteris que omissa sunt.

Secreta vero alkimie sunt maxima. Nam non solum valent ad omnem habundantiam rerum procurandam, quantum mundo sufficit, sed illud idem, quod potentius et efficacius peragent <sup>2</sup> opera alkimie, potest in prolongatione vite humane, quantum sufficit homini. Hoc <sup>3</sup> alkimista preparat; sed experimentator imperat hoc <sup>4</sup> alkimiste, et novit uti eo, sicut navigator imperat carpentatori <sup>5</sup> de navis fabricatione, et ea scit uti.

Quoniam igitur opera hujus scientie continent maxima secreta, ita etiam ut secretum secretorum attingant, scilicet illud quod est causa prolongationis vite, ideo non debent scribi <sup>6</sup> in aperto, ut scilicet intelligantur, nisi ab his <sup>7</sup> qui digni sunt, Cum enim Alexander Macedo <sup>8</sup> requisivit Aristotelem super his, et reprehenderit eum, quod hoc occultaverit ab eo, respondit princeps philosophie in libro Secretorum, quod esset fractor sigilli celestis, si hec revelaret indignis. Et ibi tacens de hujusmodi, ut occultaret legentibus, scripsit alibi ea que voluit, sed obscurissime, ita ut nullus, nisi ab ore ejus edoctus, aut alio, possit eum intelligere. Dicit enim suo loco: O Alexander, volo tibi ostendere secretorum maximum, et divina potentia <sup>9</sup> juvet te ad celandum archanum, <sup>10</sup> et ad perficiendum propositum.

<sup>1</sup> C. scripsi. 2 P. perageret. 8 P. Hoc autem. C. Hec autem.
4 P. hic. 5 P. carpentori. 6 W. scribent.

<sup>4</sup> P. hic. <sup>5</sup> P. carpentori. <sup>6</sup> W. s
<sup>7</sup> P. eis. <sup>8</sup> C. Elixir Macedonicus (!).

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> P. misericordia. <sup>10</sup> C. secretum.

Accipe igitur lapidem, qui non est lapis; et est in quolibet homine, et in quolibet loco, et in quolibet tempore; et vocatur ovum philosophorum, et terminus ovi. Divide igitur ipsum in 4, scilicet in 1 terram, aquam, aerem et 2 ignem. Et cum hec 3 disposueris, rubificabis 4 et albificabis, Domino concedente.

Quadriga una non portaret 5 libros alkimie, quorum tamen omnium virtus in his paucis verbis continetur; et ideo est obscuritas infinita. Unde Avicenna dicit in Scientia Majoris Alkimie quod Aristoteles nimis occultavit hanc scientiam. Et non est mirum. Quia primo rerum majestatem minuit, qui mistica vulgat; nec manent secreta quorum turba fit conscia,7 Deinde stultum est asino prebere lactucas, cum ei sufficiant cardui.8 3° vulgus et capita ejus nesciunt uti rebus dignis, sed omnia convertunt in malum; nam unus malus homo, si sciret hec secreta, posset totum mundum conturbare. Et ideo archana sapientie semper sunt apud sapientes occultata, et sic scripta, quod vix sapientissimi cum magno studio possunt horum noticiam investigare. Hec 9 enim Deus ordinavit [fol. 197, r] et inspiravit omnibus quibus dedit hec secreta; et quilibet eorum percipit 10 manifeste quod non sunt communicanda propter causas dictas. Et ideo non debeo 11 contra voluntatem Dei et documenta sapientum hec sic scribere, ut intelligantur a quo cunque.

Scripsi enim 12 in tribus locis Vestre Glorie de hujusmodi secretis. Nam in Secundo Opere, scripsi primo de Alkimia practica sub enigmatibus, more philosophorum, innuens 13

```
<sup>1</sup> P. om. in. <sup>2</sup> P. om. et. <sup>3</sup> P. hoc.
```

<sup>4</sup> P. vivificabis. 5 P. portarent.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> C. P. majori. Extracts of this book, called also De Anima, are printed in Sanioris Medicinae, etc., 1603 (the passage referred to is on pp. 45-6).

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> In Opus Majus, Part I. (p. 10) and in Epist. de Secretis Operibus Naturae (Brewer, p. 543) Bacon refers to the Liber Lapidum (i.e. Marbod, Migne, Pat. Lat., clxxi, 1738) for this quotation. MS. C. reads quorum fit conscia turba approaching more nearly to Marbod's hexameter. (P. reads sit).

<sup>8</sup> C. cardones. Bacon I.c. refers to Aulus Gellius for this quotation. I have failed to find it in the Noctes Atticae (ed. Hertz).

<sup>9</sup> P. Hoc.

<sup>10</sup> C. ut . . . percipiat.

<sup>11</sup> C. et non debes (om. documenta).

<sup>12</sup> P. C. tamen.

<sup>13</sup> P. inferens. C. inserens.

enigmata eorum, et inserens aliqua alia secundum quod posteriores ea libertate utuntur qua priores.

Deinde, multa scriptura revoluta, texui omnes¹ radices Alkimie speculative, in 6<sup>to</sup> peccato studii theologie; et ibi continentur multa que valent ad intellectum precedentium, sed non sufficiunt.

3<sup>m</sup> autem scriptum misi de manu mea per Joannem, ut Vestre Glorie transcriberetur; et ibi, licet sit occultatio multiplex, tamen non est per verba enigmatica, nam illa expono multum, sed est per modum magis philosophicum et sapientialem.<sup>2</sup> Nam quia communicant <sup>3</sup> in radicibus naturalis philosophia, medicina et alkimia, ideo simulavi me tradere radices has tanquam essent solum naturalia et medicinalia, cum tamen sunt <sup>4</sup> alkimistica, et pro talibus ea introduxi. Et ille tractatus est valde utilis pro naturalibus et medicinalibus questionibus magnis, circa digestiones et humores, et circa multa. Sed in principio pono enigmata, et postea expono ea per viam dictam, ita quod nullus, nisi sapientissimus, hec <sup>5</sup> valeat percipere. Nunc vero intendo aliqua explicare que prius non sunt plana.

Et gratis tot scripturas variavi propter duas causas. Principalis est ut Sanctitati Vestre possem aperire hec magnalia, sicut possibile est et decet ad hoc tempus.

2ª est, ut ab aliis celentur. Nam vix cadent hec 4 scripta in manu alicujus; et non curo si unum, vel 2º, vel 3ª videat quicunque; quia, nisi omnia 4 º diligenter attendat, nichil poterit de maximis secretis intelligere. Et quia possibile est per aliquod infortunium quod omnia 4ºr deveniant in manu ¹ alterius, ideo oportet, justo Dei judicio, et omnium sapientum consilio et exemplo, quod adhuc sic scribam quod vive voci aliqua reserventur; quia nunquam habita est completa scriptura de his, nec unquam fiet, cum non possit fieri, nisi per homines scientes hec, qui, cogente conscientia, semper occultabunt ³ aliqua que necessaria sunt in hac parte. Et ³ precipue

<sup>1</sup> P. om. omnes. 2 W. sapientientale. 3 P. communicat.

<sup>4</sup> P. sint. 5 P. hoc.

<sup>6</sup> P. quatuor : om. omnia. C. nisi omnia 40r viderit et ea diligenter attendat.

<sup>7</sup> P. manus. 8 C. occultabant. 9 P. Et hoc.

necessarium est ad hoc¹ tempus, propter viarum discrimina, que multipliciter sunt timenda. Etiam abhorreo scriptori, quantumcumque michi familiari et securo, tradere planum et perfectum de istis tractatum; quamvis qui hec² scripsit sit secundum cor meum.

# [DE EXPOSITIONE ENIGMATUM ALKIMIE.]

EXPOSITIO igitur enigmatum universalis est hic primo necessaria.

Dicunt igitur philosophi quod sunt corpora, spiritus,3 et planete, et lapides, et multa.4

Corpora vero sunt ea que ab igne non fugiunt, nec evaporant in fumum,<sup>5</sup> ut sunt metalla, et lapides proprie sumpti,<sup>6</sup> et alia solida.

Spiritus vero dicuntur que evolant ab igne, ut argentum vivum, sulphur, sal ammoniacum,<sup>7</sup> et auripigmentum, quod est arsenicum.

Planete sunt metalla, secundum quod Avicenna primo libro de Anima, id est in Scientia Alkimie Majori, dicit.

Nam plumbum dicitur Saturnus; stannum,<sup>8</sup> Jubiter; ferrum, Mars; aurum, Sol; cuprum, Venus; vivum argentum, Mercurius; argentum, Luna.

Quocumque modo aliter <sup>9</sup> inveniatur scriptum in libris, est vicium scriptoris, vel translatoris, vel occultatio. Nam aliquando invenitur quod es comparatur Marti; sed falsum est. Nam es non est nisi cuprum coloratum per pulverem calamine: et similiter auricalcum et electrum fiunt de cupro per eundem pulverem, vel per pulverem <sup>10</sup> tucie, sicut declaravi in Opere Secundo.<sup>11</sup>

Et argentum vivum vocatur aurum vivum, sicut sepius abutitur Avicenna isto verbo. 12

```
<sup>1</sup> P. om. hoc. <sup>2</sup> P. hoc. <sup>3</sup> P. et spiritus.
```

<sup>4</sup> C. multa alia. 5 W. funum (or sunum). P. summum.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> W. sunpti. <sup>7</sup> W. armoniacum. <sup>8</sup> W. P. stagnum: P. Jupiter. <sup>9</sup> P. alio modo.

W. om. vel per pulverem.
 Op. Minus, ed. Brewer, p. 385 et seq.
 Cf. Sanioris Medicinae, etc., p. 36.

Aurum etiam aliquando designatur per lapidem, vel corpus <sup>1</sup> Hiberi flu[fol. 197, v]minis, vel Pactoli, vel Tagi, vel alterius; quia in istis reperiuntur <sup>2</sup> grana auri.

Et quia Hybernici dicuntur ab Hybero fluvio in regno Castelle, quia ibi sederunt per 300 annos, postquam exiverunt de Egipto, mortuo Pharaone in Mari rubro, antequam rex Anglie dederat eis insulam Hybernie, ut historie certe narrant, ideo aurum vocatur corpus Hybernicum, vel lapis Hybernicus, vel aliquod tale.

Et argentum vocatur margarita, propter coloris candorem; et unio dicitur, quia margarita et unio idem sunt, ut docet Solinus libro de Mirabilibus Mundi.<sup>3</sup> Nam margarita dicitur unio, quia numquam nisi una simul et semel generatur in concha marina. Conche enim se naturaliter aperiunt ad rorem celi capiendum; <sup>4</sup> et una gutta roris recepta,<sup>5</sup> claudit se, et sua virtute coagulat guttam in unionem seu margaritam. Vocatur etiam argentum Anglia, quia ibi habundat argentum. Similiter et aurum minus rufum vocatur Anglia, quia ibi oritur. Et aurum bonum dicitur Hispania, vel Apulia, vel Polonia, vel alia regio ubi bonum aurum habundat.

Rubificare vero <sup>6</sup> est facere aurum, et albificare est facere argentum. Et convertere Saturnum in Solem, vel in Hispaniam, vel in <sup>7</sup> Apuliam, vel Poloniam, est facere aurum de plumbo. Et convertere Venerem in Lunam, vel in Angliam, est facere argentum de cupro, quia aurum habet fieri de plumbo et argentum de cupro. Medicina, vel medicina laxativa, vocatur que, projecta in plumbum liquatum, convertit illud in aurum; et cuprum convertit in argentum. Et hoc vocatur elixir in omnibus libris. Majus opus dicitur quando fit aurum, minus quando fit argentum. Item minus opus vocatur <sup>8</sup> quando una libra medicine convertit decem, vel 20 <sup>9</sup> vel usque ad 100 libras metalli vilioris in nobilius; et majus opus est, quando

<sup>1</sup> P. vel per corpus. 2 C. adds aliquando.

<sup>3</sup> Collect. rer. mem. (ed. Mommsen), pp. 199-200 (from Pliny).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> P. accipiendum. <sup>5</sup> P. accepta. <sup>6</sup> P. om. vero.

<sup>7</sup> P. om. in. 8 C. diciter.

<sup>9</sup> P. add. vel trigenta. C. vel 30.

tam potens est medicina quod una libra ducentas libras, vel mille, vel mille millia metalli vilioris convertit in nobilius. Et quod talis medicina sit possibilis, Avicenna et omnes attestantur.

Vel majus opus dicitur quando fit operatio super partes animalis ut queratur medicina; minus 1 vero, quando super arsenicum, vel sulphur, vel aliud corpus 2 inanimatum, vel super plura eorum, quia nunquam tam nobilis medicina potest haberi per hec inanimata sicut per 3 partes animalium.

Dicuntur autem lapides illa super que operatio fit in principio; sed sunt lapides non preparati, ut sunt spiritus, si super eos fiat operatio, vel partes animalium, sicut sunt sanguis, capilli et ova.

Lapis vero preparatus est medicina inde <sup>4</sup> facta, quod est ipsum elixir, potens transmutare metalla viliora in nobiliora.

Et lapides herbales sunt capilli. Lapides naturales sunt ova. Lapides animales sunt sanguis, sicut Avicenna dicit primo libro de Anima.<sup>5</sup>

Quatuor vero elementa aliquando sumuntur proprie, sicut naturales et medici accipiunt, ut terra, aqua, aer, ignis. Et vocantur methaphorice <sup>6</sup> 4<sup>or</sup> spiritus supradicti; et 4<sup>or</sup> <sup>7</sup> humores; vel 4 <sup>8</sup> loca mundi principalia, scilicet Oriens, Occidens, Aquilo et Auster; vel 4 tempora anni; vel 4<sup>or</sup> partes animalis <sup>9</sup> principales, scilicet cerebrum, cor, epar, vasa generationis vel ossa: quia singula de istis rebus singulis sibi invicem respondent in complexione. Nam unus spirituum est ignee nature, et unus humor, et unus locus similiter, et unum tempus, et una de partibus animalis; et alia respondent aliis elementis per ordinem. Aliquando <sup>10</sup> vero nomina elementorum <sup>11</sup> transumuntur metaphorice ad humores, qui vocantur elementa per omnes libros, quia in quolibet humore unum dominatur elementum, cujus sequitur complexionem, ut manifeste apparet. <sup>12</sup> Et

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C. W. Minor. <sup>2</sup> P. om. corpus. <sup>3</sup> W. om. per.

<sup>4</sup> P. jam. Sanioris Medicinae, etc., p. 49.

<sup>6</sup> W. methace. 7 P. vel quatuor. 8 P. om. 4.

<sup>9</sup> C. hominis. 10 P. C. aliter. 11 P. horum elementorum.

<sup>12</sup> P. scitur. C. ut manifestetur.

iterum hii <sup>1</sup> humores habent nomina illa <sup>2</sup> que dicta sunt, <sup>3</sup> spiritus, loca, terra <sup>4</sup> et cetera. Sed, preter hec, habent nomina magis propria huic scientie, que posui et explicavi in 6<sup>to</sup> peccato studii <sup>5</sup> Theologie, scilicet in generatione rerum ex elementis, ubi radices Alkimie [fol. 198, r] speculative exposui. <sup>6</sup>

# [DE CLAVIBUS ALKIMIE.]

Claves vero artis hujus vocantur operationes que fiunt <sup>7</sup> secundum precepta hujus scientie, ut habeatur medicina que vocatur elixir.<sup>8</sup> Et hee <sup>9</sup> claves sunt : Purificatio, <sup>10</sup> distillatio, ablutio, contritio, assatio, calcinatio, mortificatio, sublimatio, proportio, <sup>11</sup> incineratio, <sup>12</sup> resolutio, congelatio, fixio, mundificatio, liquatio, projectio.

Hec enim opera sunt nota omnibus peritis in hac scientia, et libri pleni sunt his. Et quamplures alkimiste <sup>13</sup> faciunt hec opera, sed nesciunt finem ex his elicere principalem. Et hic ordo operationum est secundum executionem, sed non secundum intentionem artificii. Ad cujus <sup>14</sup> occultationem adduxi auctoritates Aristotelis in primo de Anima et 16° de Animalibus; et Auicenne in primo Phisicorum, et 6° Metaphisice, et alibi; quorum omnium expositio est quod ordo <sup>15</sup> fiat secundum executionem, non secundum intentionem; quia quod est primum in intentione, est ultimum in executione, et econverso, ut patet cuilibet sapienti.

Spiritus vero occultus <sup>16</sup> in partibus animalium, vel in oleo extracto de partibus animalium, vel <sup>17</sup> in arsenico, vel sulphure, est unus de humoribus, scilicet illud quod est sanguis in animalibus; sed non habet nomen sanguinis in aliis; et ideo cum reducitur ad materiam <sup>18</sup> communem animatis et inanimatis,

```
2 C. alia.
                                                           3 P. add scilicet.
1 P. om. hii.
                                      5 P. om. studii.
4 P. om. terra.
                                                          7 P. sunt.
6 Cf. Op. Min. (ed. Brewer), pp. 365-6 (?).
                                                          10 P. Putrefactio.
8 P. om. ut-elixir.
                                     12 W. incarceratio: P. C. inceratio.
11 C. proporcionatio.
                                     14 W. om. cujus.
13 W. quamvis alkimiste plures.
                                     16 P. occultatus.
15 W. om. ordo.
                                     18 P. C. naturam.
17 C. W. om. vel.
```

amittit nomen sanguinis, et vocatur humor calide et humide complexionis, qui fit in animalibus sanguis, et in quem corrumpitur sanguis, quando transmutatur a calore suo et reducitur ad naturam originalem istius humoris, que invenitur in omnibus rebus.

Medicinam vinculis detineri est <sup>3</sup> eam figi, ne ab igne evolet, et hoc est principale in hoc <sup>4</sup> artificio. Nam si evolet in vaporem, non potest convertere vilius metallum in nobilius. Unde quando investigare se dicunt vincula quibus medicina teneatur, volunt querere modos <sup>5</sup> quibus figatur, id est quod non fugiat ab igne per vaporem. Principalia igitur enigmata hec sunt que <sup>6</sup> exposui, per que possunt omnia alia intelligi; et volo de cetero uti eis, ut hic est necesse.

Pluribus autem modis fiunt Sol et Luna per artificia; 7 uno 8 modo ex Mercurio et sulphure, sicut fiunt per naturam in ventre terre, quia omnia metalla fiunt ex eis, 9 secundum quod exposui in Opere 2° evidenter.

Sol igitur <sup>10</sup> fit ex Mercurio vivo purissimo et ex sulphure optimo; sed oportet hec mundari <sup>11</sup> usque ad illum gradum ad quem natura pertingit in visceribus terre: et sic de aliis. <sup>12</sup>

Alii vero laborant in solo Mercurio, ut convertatur in Lunam et Solem. Nam bene vident quod convertitur in Saturnum; quia mortificant Mercurium in Saturno; et ipsum mortificatum ponunt cum thure et sarcacolla, et fit plumbum. Et ideo laborant ut sic, 13 per aliquas res admixtas, faciant Lunam et Solem, quia qua ratione 14 potest 15 fieri Saturnus per artificium ex Mercurio, et alia metalla similiter, cum Mercurius sit materia omnium metallorum.

Sunt vero aliqui falsarii qui reddunt bene Mercurium malleabilem et bene coloratum, sicut veram Lunam, 16 et habens 17

```
1 P. sit.
                      2 P. colore.
                                                 3 P. et (for est).
4 P. isto.
                      5 C. nodos.
                                                 6 P. C. que jam.
7 P. artificium.
                      8 P. Nam uno.
                                                 9 P. C. illis.
10 P. C. ergo.
                      11 C. emendare.
                                                12 P. C. argento.
13 W. et sic laborant.
                         14 P. C. Et qua ratione; om. quia.
                      16 W. vera luna.
15 C. possunt.
                                                17 C. om. habens.
```

pondus Lune, et funditur sicut Luna; sed cum ponitur in igne, non rubescit sicut ipsa.

Sunt etiam alii sophiste, qui habent aquas albificantes et rubificantes,¹ de quibus docetur in libro de Aquis, qui est notus, et mundificant et sublimant spiritus, scilicet arsenicum, et salem armoniacum, et alios, et purificant Venerem² et Saturnum per aquas dictas, et liquant Saturnum et Venerem, et projiciunt spiritus mundificativos³ in ea, et sic albificant illa, et rubificant; ita quod illi qui sunt subtiles in hoc artificio faciunt metalla ita similia Soli et Lune, quod ad oculum discerni non possunt, nec ad tactum cotis, per quem probatur Sol, nec per pondus, nec per fusionem unam, nec duas, nec tres; [fol. 198, v] sed tantum potest⁴ fundi et purgari per modos quos scripsi in Opere Secundo, de purificatione auri et argenti, ita⁵ quod colorem amittant⁶ et redeant ad naturam propriam Veneris et Saturni.

Alii accipiunt 4°r elementa, que vocantur aqua vite, et humor aereus, et virtus ignea, et calx, de quibus scripsi in loco suo, et calcem Saturni, et calcem Solis, et Mercurium sublimatum; et ponunt duo pondera de calce, et tria 7 de aqua vite, et tot de humore aereo, et unum pondus et dimidium de virtute ignea, et medium 8 pondus Mercurii, et complent Solem, 9 quem desiderant.

Similiter pro Luna accipiunt tria de calce, duo de aqua vite, et tot de humore aereo, et medium pondus Mercurii.

Quidam vero accipiunt sola 4ºr elementa, et in pondere equali, et illi non solum credunt facere de Sole quantum ¹º volunt, sed reputant se pervenire ad materiam primam, de qua Aristoteles dicit 9º Metaphisice,¹¹ quod ex aceto non fit vinum, nec ex mortuo vivum, nisi fiat resolutio ¹² ad materiam primam.

Hec igitur nunc sufficiant. Nam habetur hic tota philo-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> P. om. et rubificantes. C. transposes the two clauses, De quibus—notus est preceding sunt etiam—rubificantes.

<sup>2</sup> W. venerent.

<sup>3</sup> P. mundificatos.

<sup>4</sup> C. possunt.

<sup>5</sup> P. W. C. om. ita.

<sup>6</sup> P. amittunt.

<sup>7</sup> C. tercia.

<sup>8</sup> C. unum.

<sup>9</sup> W. complent solent : P. complet solem.

<sup>10</sup> C. quod.

<sup>11</sup> Metaph. lib. vii. cap. v. § 4.

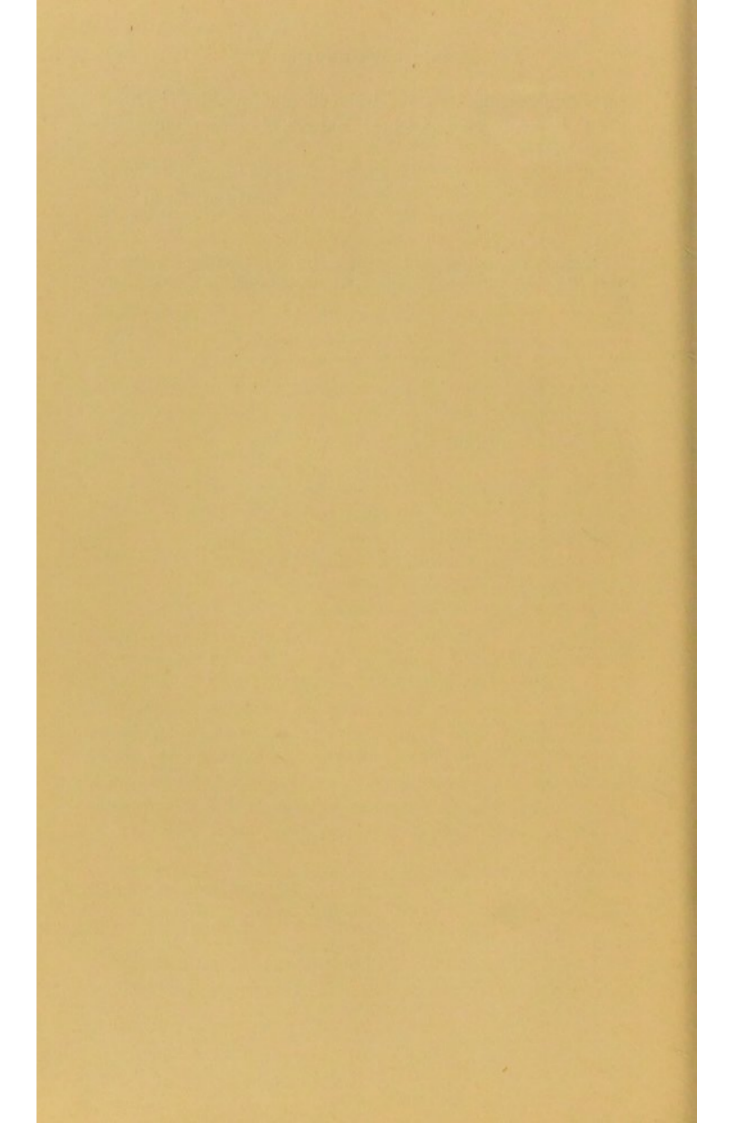
<sup>1?</sup> C. reductio alias resolutio.

sophorum intentio. Et per hec, cum aliis que scripsi, potest Vestra Sapientia cum sapiente <sup>1</sup> conferre, et omnem convincere fraudulentum.

ffinitur 2<sup>m</sup> opus fratris Rogeri Bacon.<sup>2</sup>

1 P. cum omni sapiente.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>P. omits this colophon and continues: Hic incipit magnus tractatus et nobilis: De rerum naturalium generatione, etc. (See Introduction.) No colophon in C.



### INDEX.

ABRAHAM, 4, 57-Adam, 57. Albertus Magnus, 48 n. Albumasar, 3, 8, 71. Alcoran, 72. Alexander, 3, 10, 11, 12, 15, 46, 50, 53-4, Alhacen, 20, 23, 24, 26, 27. Alkimia, etc., 12, 13, 14, 20 n., 45 n., 46, 77-8, 81 et seq. Alkindi, Jac., 20, 23, 26. Alpetragius, 20 n, 42 n. Alpharabius, 65, 68, 70, 73. Ambrosius, S., 49. Anglia, 84. Antichristus, 11, 12, 17, 19, 54, 65. Apulia, 84. Arates, 49. Aristoteles, 16, 48, 65, 68, 69, 76; Analyt. Post., 34; De anima, 26, 27, 86; De animalibus, 23, 24, 86; De Calo, 34; De generatione, 2; Liber ignium (?) 50; Metaph., 47, 68, 88; Meteorol., 36, 47; Phys., 70; Polit., 55, 62, 65; De sensu, 26; Topica, 23; De vegetabilibus, see Nicolaus Damascenus, De plantis; Secretum Secretorum, 12, 13, 43 n., 46, 50, 80; Arist. et Alex. Magnus, 10, 15, 50, 53, 54, 80, 81. Arte notoria, liber de, 48. Arthephius, 47. " artiste," 39, 76. Augustinus, S., 23, 30, 76. Aulus Gellius, 81 n. Averroes, 2, 23, 24. Avicenna, 23, 24, 70; De anima or Scientia majoris alkimie, 50, 81, 83, 85; De animalibus, 2, 4; Metaph., or De radicibus moralis philosophie, 65, 68, 71, 72, 86; Phys., 86.

Basilius, S., 49. "belenum," 13.

CALDEI, 4. Caspie porte, 11. Castella, 84. Christiani, 9, 11, 19, 60, 62, 66, 70, 72. Lodowicus rex Francie, 19.

DAMIETA, 19. Daniel, 71. David, 45.

EGIPTUS, Egiptii, 4, 84. Esdras, 57, 71. Ethicus, 11 n, 50. Euclides, 20.

FANTASMATUM LIBER, 48. Francia, 19.

GEDEON, 51. Gog, 11. Greci, 4; grece, 41; grecus ignis, 51. Gregorius, S., 63.

HALY, 6, 7. Hebrei, 57, 66, see Judei. Heretici, 11, 62. Hibernia, Hibernici, 84, Hiberus, 84. Hircanorum Montes, 11. Hispania, 84.

IDOLATRE, 9, 11, 19, 66, 70. Ieronimus, 11, 50. Infideles, 11, 12, 18, 19, 41, 60, 62, 63, Isaias, 42, 73. Isidorus, 16, 50.

JACOBUS, S., 40, 62. Jerusalem, 13. Jesus Christus, 3, 56, 57, 62, 66, 67, 70, 71, 72, 73, 74. Johannes Bapt., 73. Johannes (discipulus Rogeri Bacon), 61, 82. Johannes Evang., 73. Josephus, 45, 71. Judei, 9, 11, 69, 71, 72.

LATINI, 4, 11, 20, 33, 39, 44, 58 n., 76; latine 41.

(91)

MADIANITE, 51.
magica, magi, etc., 16, 17, 18, 47, 48, 49, 50, 52, 53.
magister in theol. famosus, 40.
magnes, 49, 50.
Magog, 11.
Mahometus, 3, 70, 71, 72, 73, 74.
Marbod, liber lapidum, 81 n.
Maria, B. V. M., 3, 56, 72, 73.
martagon, 13.
medicina, etc., 6, 12, 13, 14, 16, 21, 44, 45, 46, 52, 53, 78, 80, 82, 84, 85, 86, 87.
Meni (Manes) 3.
Mesahala, 25.
Metaphysica (Rogeri Bacon), 56.

Mesahala, 25.

Metaphysica (Rogeri Bacon), 56.

Morte anime, liber de, 48.

Moses, 70, 71, 73, 74.

NESTORIANI, 11. Nichoalite, 11. Nicholaus Damascenus, De Plantis, 2. Noe, 4, 57.

OFFICIS ET POTESTATIBUS SPIRI-TUUM, LIBER DE, 48. Origenes, 11. Orosius, 53 n.

Pactolus, 84.
Pagani, 9, 11, 66, 70.
Parisius, doctores, 74.
Paulus, S., 40, 60, 62 (1 Cor ii. 6), 64.
Persia, 3, 13.
Petrus, S., 63.
Pharao, 84.
Plato, 16.
Plinius, 17, 50.

Polonia, 84.
Ptolomeus, 25, 42 n.; Centilog., 6, 7, 48;

De Disposit. Sphere, 48; Perspectiva, 20, 23, 25, 27, 28, 29, 31, 33;

Quadripart., 48.
pulvis salis petre, 51.

Rogeri Bacon, Opus Majus, passim;
Opus Minus or Secundum, 1 n., 18,
53, 77-9, 81, 82, 83, 86, 87, 88, 89;
Opus Tertium, passim; De mult.
Specierum, 34-5; De rerum naturalium generatione, 89 n.; De secretis operibus naturæ, 48 n., 81 n.; Metaphysica, 56; Discipulus Johannes, 61, 82; Scriptor, 83.

Sacramentum altaris, 74-5.
Salamon, 4, 57; liber de sigillis Salamonts, 48.
Saraceni, 9, 11, 19, 66, 70, 72.
Scismatici, 9, 11, 62.
Sem, 4.
Seneca, 36-7, 60, 61, 71.
Septuaginta interpretes, 42.
Sibille, 57, 71.
Solinus, de mirab. mundi, 84.
Specula, 18, 35-6, 38, 40, 41, 51-2.
Speculis, liber de, 20, 36.

Tagus, 84.
Tartari, 9, 11, 12, 13, 19, 66, 70.
Testamentum Patriarcharum, 57, 71.
Tideus, 20, 23.

Uz, 4.

VISU, LIBER DE, 20, 33.

# BRITISH SOCIETY OF FRANCISCAN STUDIES.

#### PUBLICATIONS.

- Vol. I. Liber Exemplorum ad usum praedicantium saeculo xiii. compositus a quodam Fratre Minore Anglico de Provincia Hiberniae, secundum codicem Dunelmensem editus per A. G. Little. 1908.
- Vol. II. Fratris Johannis Pecham, quondam Archiepiscopi Cantuariensis, Tractatus Tres de Paupertate, cum Bibliographia, ediderunt C. L. Kingsford, A. G. Little, F. Tocco. 1910.
- Vol. III. Fratris Rogeri Bacon, Compendium Studii Theologiae, edidit H. Rashdall, una cum Appendice de Operibus Rogeri Bacon, edita per A. G. Little. 1911.
- Extra Series. Vol. I. Franciscan Essays, by Paul Sabatier and others (Father Cuthbert, O.S.F.C., Father Paschal Robinson, O.S.F., Edmund G. Gardner, A. G. Little, Miss Evelyn Underhill, Miss E. Gurney Salter). 1912.

## In preparation.

- Collectanea Franciscana, by Rev. H. M. Bannister, M. R. James, A. G. Little, and others.
- Collectanea Hiberno-Minoritica, edited by Rev. Father Fitzmaurice, O.F.M.
- The Register of the Grey Friars of London, edited by C. L. Kingsford.
- Volumes are supplied only to Members. Subscription, 10s. 6d. a year.

Secretary and Treasurer: -

PAUL DESCOURS,

65 DEAUVILLE ROAD,

CLAPHAM PARK, LONDON, S.W.

