# Vorlesungen uber die Methode des academischen Studium / von F.W.J. Schelling.

### **Contributors**

Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph von, 1775-1854. Francis A. Countway Library of Medicine

### **Publication/Creation**

Stuttgart: T.G. Cotta, 1830.

### **Persistent URL**

https://wellcomecollection.org/works/wf9djg7k

### License and attribution

This material has been provided by This material has been provided by the Francis A. Countway Library of Medicine, through the Medical Heritage Library. The original may be consulted at the Francis A. Countway Library of Medicine, Harvard Medical School. where the originals may be consulted. This work has been identified as being free of known restrictions under copyright law, including all related and neighbouring rights and is being made available under the Creative Commons, Public Domain Mark.

You can copy, modify, distribute and perform the work, even for commercial purposes, without asking permission.



Wellcome Collection 183 Euston Road London NW1 2BE UK T +44 (0)20 7611 8722 E library@wellcomecollection.org https://wellcomecollection.org No. 3/000/.

# BOSTON MEDICAL LIBRARY ASSOCIATION,

19 BOYLSTON PLACE,

Received.

By Gift of ON Olgansuz Osq.

BIBLIOTHÈQUE

DE

Louis Agassiz.

RES

bulletin en anglais tel Ajoutez à ce bulletin un

cu n'anc et dendere de l'effet que vous font mes lettres, si elles vous ennuient, si elles vous fatiguent; rien ne peut me déplaire, rien ne peut me fâcher que votre mauvaise santé. Adieu : vous ne vous souciez guère de nos nouvelles, ni moi non plus, en vérité.

## Borlesungen

åber

die Methode

# des academischen Studium.

Von

F. W. J. Shelling.



Dritte unveranderte Ausgabe.

Stuttgart und Tübingen, in der I. G. Cotta'schen Buchhandlung, 4830. 19.20, 152

Diese Borlesungen find im Sommer 1802 auf der Universität zu Jena gehalten. Ihre Wirkung auf eine beträchtliche Un: zahl von Zuhörern: die Hoffnung, daß manche Ibeen berfelben, außer andern Folgen, auch fur die nachsten oder doch zu= kunftigen Bestimmungen ber Academieen von einigem Gewicht fenn konnten: der Gebanke, daß, wenn sie ihrem Zwecke nach feine neuen Enthullungen über die Principien erwarten laffen, doch die dem allgemeinfaßlichen Vortrag genähertere Darstellung der letteren, so wie die aus ihnen hervorgehende Unsicht des Ganzen

gla referme , mekancefille r

omerical for the deposition being a sentent fill mean

ere Enteredig from manner schlenen

der Wissenschaften, nicht ohne allgemeis neres Interesse sehn würde: schienen dem Verfasser hinreichende Bestimmungss gründe zur öffentlichen Bekanntmachung derselben.

auf the the there is you. Send gebattern

delle additionated and due governor delle

tof the Scheresing the Coffmans. ton

irrogin Tiling, and Grad many storight

es Induged and addas? Fine air as

terbone, biff, wenn, fir thein Joseph

the took committees and animal than

ness als circl indicates adjust and analysis is first and also

vastroffinne per mill spillsteinfolgerich

to so and their of the training and any the met

topics thriverschemes that has the chapter

ar Britishmannings for Accessings

Erfte Borlefung.

Ueber den absoluten Begriff der Wissenschaft.

Digitized by the Internet Archive in 2010 with funding from Open Knowledge Commons and Harvard Medical School

Die besondern Gründe kurz anzugeben, die mich bestimmen, diese Vorlesungen zu halten, mochte nicht überstüssig sepn; überstüssiger wäre es ohne Zweisel, sich ben dem allgemeinen Besweis lange zu verweilen, daß Vorlesungen über die Methode des akademischen Studium für den studierenden Jüngling nicht allein nühlich, sondern nothwendig, für die Belebung und die bessere Richtung der Wissenschaft selbst ersprießelich sind.

Der Jüngling, wenn er mit dem Beginn der akademischen Lausbahn zuerst in die Welt der Wissenschaften eintritt, kann, jemehr er selbst Sinn und Trieb für das Ganze hat, des sto weniger einen andern Eindruck davon erhalten, als den eines Chaos, in dem er noch nichts unterscheidet, oder eines weiten Oceans, auf den er sich ohne Compas und Leitstern versetzt

fieht. Die Musnahmen der Wenigen, welchen fruhzeitig ein sicheres Licht den Weg bezeichnet, der sie ju ihrem Ziele führet, konnen hier nicht in Betracht fommen. Die gewöhnliche Folge jenes Zustandes ift: ben beffer organisirten Ro= pfen, daß fie fich regel= und ordnungslos allen möglichen Studien hingeben, nach allen Rich= tungen schweifen, ohne in irgend einer bis zu dem Rern vorzudringen, welcher der Unfat eis ner allseitigen und unendlichen Bildung ift, oder ihren fruchtlosen Versuchen im besten Fall etwas anders als, am Ende der akademischen Laufbahn, die Ginficht zu verdanken, wie vieles fie umfonft gethan und wie vieles De= sentliche vernachlässigt; ben andern, die von minder gutem Stoffe gebildet find, daß fie gleich anfangs die Resignation üben, alsbald fich der Gemeinheit ergeben und hochstens durch mechanischen Rleiß und bloges Auffassen mit dem Gedachtniffe fo viel von ihrem besondern Fach sich anzueignen suchen, als sie glauben, daß zu ihrer funftigen außeren Erifteng noth= wendig fen.

Die Verlegenheit, in der sich der Bessere in Ansehung der Wahl sowohl der Gegen= stände, als der Art seines Studierens besindet, macht, daß er sein Vertrauen nicht selten Un= würdigen zuwendet, die ihn mit der Niedrigkeit ihrer eigenen Vorstellungen von den Wissen= schaften oder ihrem Haß dagegen erfüllen.

Es ist also nothwendig, daß auf Universstäten diffentlicher allgemeiner Unterricht über den Zweck, die Art, das Ganze und die bessondern Gegenstände des akademischen Studium ertheilt werde.

Eine andere Rücksicht kommt noch in Bestracht. Auch in der Wissenschaft und Kunst hat das Besondere nur Werth, sofern es das Allgemeine und Absolute in sich empfängt. Es geschieht aber, wie die meisten Benspiele zeisgen, nur zu häufig, daß über der bestimmten Beschäftigung die allgemeine der universellen Ausbildung, über dem Bestreben, ein vorzügslicher Rechtsgelehrter oder Arzt zu werden, die weit höhere Bestimmung des Gelehrten übershaupt, des durch Wissenschaft veredelten Geis

ftes vergeffen wird. Man tonnte erinnern, daß gegen diefe Ginseitigkeit der Bildung das Studium der allgemeineren Wiffenschaften ein jureichendes Gegenmittel fen. Ich bin nicht gesonnen, dieß im Allgemeinen ju laugnen und behaupte es vielmehr felbft. Die Geometrie und Dathematik lautert den Geift jur rein vernunftmäßigen Ertenntniß, die des Stoffes nicht bedarf. Die Philosophie, welche den gangen Menschen ergreift und alle Geiten fei= ner Natur berührt, ift noch mehr geeignet, den Geift von den Beschranktheiten einer einseis tigen Bildung ju befreyen und in das Reich des Allgemeinen und Absoluten zu erheben. Allein entweder existirt zwischen der allgemei= nern Wiffenschaft und dem besondern Zweig der Erkenntniß, dem der Einzelne fich widmet, überhaupt feine Beziehung, oder die Biffen= schaft in ihrer Allgemeinheit kann fich wenig= ftens nicht fo weit herunterlaffen, diefe Begie= hungen aufzuzeigen, so daß der, welcher fie nicht felbst ju erkennen im Stande ift, sich in Unsehung der besondern Wissenschaften doch von der Leitung der absoluten verlassen sieht und lieber absichtlich sich von dem lebendigen Ganzen isoliren, als durch ein vergebliches Streben nach der Einheit mit demselben seine Kräfte nußlos verschwenden will.

Der besondern Bildung zu einem einzelnen Fach muß also die Erkenntniß des organisschen Ganzen der Wissenschaften vorangehen. Derjenige, welcher sich einer bestimmten ergiebt, muß die Stelle, die sie in diesem Ganzen einznimmt, und den besondern Geist, der sie beseelt, so wie die Art der Ausbildung kennen kernen, wodurch sie dem harmonischen Bau des Ganzen sich anschließt, die Art also auch, wie er selbst diese Wissenschaft zu nehmen hat, um sie nicht als ein Steve, sondern als ein Freyer und im Geiste des Ganzen zu denken.

Sie erkennen aus dem eben Gesagten schon, daß eine Methodenlehre des akademisschen Studium nur aus der wirklichen und wahren Erkenntniß des lebendigen Zusammenshangs aller Wissenschaften hervorgehen könne, daß ohne diese jede Unweisung todt, geistlos,

einseitig, felbst beschrankt fenn muffe. Biel= leicht aber war diese Foderung nie bringender, als zu der gegenwärtigen Zeit, wo fich alles in Wiffenschaft und Runft gewaltiger jur Ginheit hinzudrangen scheint, auch das scheinbar Entle= genfte in ihrem Gebiet fich berührt, jede Er= schütterung, die im Centrum oder der Dabe deffelben geschieht, schneller und gleichsam un= mittelbarer auch in die Theile fich fortleitet, und ein neues Organ der Unschauung allgemei= ner und fast fur alle Begenstande fich bilbet. Die kann eine solche Zeit vorbengehen ohne die Geburt einer neuen Belt, welche diejenigen, die nicht thatigen Theil an ihr haben, unfehl= bar in die Nichtigkeit begrabt. Borguglich nur den frischen und unverdorbenen Rraften der ju= gendlichen Welt kann die Bewahrung und Musbildung einer edlen Sache vertraut werden. Reiner ift von der Mitwirkung ausgeschloffen, da in jeden Theil, den er sich nimmt, ein Mo= ment des allgemeinen Wiedergebarungs = Pro= ceffes fallt. Um mit Erfolg einzugreifen, muß er, selbst vom Geift des Gangen ergriffen, seine

Wissenschaft als organisches Glied begreifen, und ihre Bestimmung in der sich bildenden Welt zum Voraus erkennen. Hiezu muß er entweder durch sich selbst oder durch andere zu einer Zeit gelangen, wo er nicht selbst schon in obsoleten Formen verhärtet, noch nicht durch lange Einwirkung fremder oder Ausübung eizgener Geistlosigkeit der höhere Funken in ihm erstickt ist, in der früheren Jugend also, und nach unsern Einrichtungen im Ansang des akaz demischen Studium.

Von wem soll er diese Erkenntnis erlangen und wem soll er sich in dieser Rücksicht verstrauen? Um meisten sich selbst und dem besesenn Genius, der sicher leitet; dann denenjenigen, von denen sich am bestimmtesten einsechen läßt, daß sie durch ihre besondere Wissenschaft schon verbunden waren, sich die höchsten und allgemeinsten Unsichten von dem Ganzen der Wissenschaften zu erwerben. Derjenige, welcher selbst nicht die allgemeine Idee der Wissenschaft hat, ist ohne Zweisel am wenigssten fähig, sie in andern zu erwecken; der eis

ner untergeordneten und beschränkten Wissenschaft seinen übrigens rühmlichen Fleiß widmet,
nicht geeignet, sich zur Anschauung eines organischen Ganzen der Wissenschaft zu erheben.
Diese Anschauung ist überhaupt und im Allgemeinen nur von der Wissenschaft aller Wissenschaften, der Philosophie; im Besondern also
nur von dem Philosophen zu erwarten, dessen
besondere Wissenschaft zugleich die absolut allgemeine, dessen Streben also an sich schon
auf die Totalität der Erkenntniß gerichtet seyn
muß.

Diese Betrachtungen sind cs, m. H., die mich bestimmt haben, diese Vorlesungen zu ersössen, deren Absicht Sie aus dem Vorhergeshenden ohne Mühe erkennen. In wie weit ich im Stande seyn werde, meiner eignen Idee eines solchen Vortrags und demnach meinen Absichten ein Genüge zu thun? diese Frage vorläufig zu beantworten, überlasse ich ruhig dem Zutrauen, welches Sie mir jederzeit gesichenkt haben und dessen mich werth zu zeigen, ich auch bey dieser Gelegenheit streben werde.

Laffen Gie mich alles, was doch bloß Einleitung, Borbereitung fenn tonnte, abfur= gen und gleich unmittelbar ju dem Ginen gelan= gen, wovon unfre gange folgende Untersuchung abhangig fenn wird, und ohne das wir feinen Schritt jur Auflosung unserer Aufgabe thun tonnen. Es ift die Idee des an fich felbst un= bedingten Biffens, welches ichlechthin nur Gi= nes und in dem auch alles Wiffen nur Eines ift, desjenigen Urwiffens, welches nur auf verschiedenen Stufen der erscheinenden idealen Welt sich in Zweige gerspaltend, in den gan= gen unermeflichen Baum der Erfenntniß fich ausbreitet. 211s das Wiffen alles Wiffens muß es dasjenige fenn, mas die Foderung oder Bor= aussehung, die in jeder Art deffelben gemacht wird, aufs vollkommenste und nicht nur für den besondern Fall, sondern schlechthin allge= mein erfüllt und enthalt. Man mag nun diefe Boraussehung als Uebereinstimmung mit dem Gegenstande, als reine Auflosung des Befon= dern in's Allgemeine oder wie immer ausdruden, so ist diese weder überhaupt, noch in ir=

gend einem Falle ohne die höhere Vorausses zung denkbar, daß das wahre I de ale allein und ohne weitere Vermittlung auch das wahre Reale und außer jenem kein anderes sey. Wir können diese wesentliche Einheit selbst in der Philosophie nicht eigentlich beweisen, da sie vielmehr der Eingang zu aller Wissenschaftlichsteit ist; es läßt sich nur eben dieß beweisen, daß ohne sie überhaupt keine Wissenschaft sey, und es läßt sich nachweisen, daß in allem, was nur Unspruch macht, Wissenschaft zu seyn, eigentslich diese Identität oder dieses gänzliche Ausgeshen des Realen im Idealen beabsichtigt werde.

Bewußtlos liegt diese Voraussetzung allem dem, was die verschiedenen Wissenschaften
von allgemeinen Gesetzen der Dinge oder der
Natur überhaupt rühmen, so wie ihrem Bestreben nach Erkenntniß derselben zu Grunde.
Sie wollen, daß das Concrete und das in besondern Erscheinungen Undurchdringliche sich
für sie in die reine Evidenz und die Durchsichtigkeit einer allgemeinen Vernunfterkenntniß
auflöse. Man läßt diese Voraussetzung in

den beschränkteren Sphären des Wissens und für den einzelnen Fall gelten, wenn man sie auch allgemein und absolut, wie sie von der Philosophie ausgesprochen wird, weder versteshen, noch eben deswegen zugeben sollte.

Mehr oder weniger mit Bewußtfeyn grun= det der Geometer feine Wiffenschaft auf die ab= folute Realitat des schlechthin Idealen, der, wenn er beweist: daß in jedem möglichen Dreneck alle dren Winkel jusammen zwenen rechten gleich find, diefes fein Biffen nicht durch Bergleichung mit concreten oder wirklichen Triangeln, auch nicht unmittelbar von ihnen, fondern von dem Urbild beweist: er weiß dieß unmittelbar aus bem Wiffen felbft, welches schlechthin = ideal, und aus diesem Grunde auch schlechthin = real ift. Aber wenn man auch die Frage nach der Möglichkeit des Wiffens auf die des bloß endlichen Wiffens einschranken wollte, felbst die Urt empirischer Wahrheit, ware welche dieses hat, nimmer durch irgend ein Berhaltniß ju Etwas, das man Gegenstand nennt, - denn wie konnte man gu diesem

anders als immer nur durch das Wissen hin= durchkommen? — es ware also überhaupt nicht begreiflich, wenn nicht jenes an sich Ideale, das in dem zeitlichen Wissen nur der Endlich= keit eingebildet erscheint, die Realität und die Substanz der Dinge selbst ware.

Alber eben diese erste Voraussehung aller Wissenschaften, jene wesentliche Einheit des unbes dingt Idealen und des unbedingt Realen ist nur dadurch möglich, daß Dasselbe, welches das eine ist, auch das andere ist. Dieses aber ist die Idee des Absoluten, welche die ist: daß die Idee des Absoluten, welche die ist: daß die Idee in Ansehung seiner auch das Seyn ist. So daß das Absolute auch jene oberste Voraussehung des Wissens und das erste Wissen selbst ist.

Durch dieses erste Wissen ist alles andre Wissen im Absoluten und selbst absolut. Denn obwohl das Urwissen in seiner vollkommenen Absolutheit ursprünglich nur in jenem, als dem absolut=Idealen, wohnt, ist es doch uns selbst als das Wesen aller Dinge und der ewige Be=

griff von und felbft eingebilbet, und unfer Bif= fen in feiner Totalitat ift bestimmt, ein Abbild jenes ewigen Wiffens zu fenn. Es versteht fich, daß ich nicht von den einzelnen Biffen= schaften rede, welche und in wie fern fie fich von dieser Totalitat abgesondert und von ihrem wahren Urbild entfernt haben. Allerdings fann nur das Biffen in feiner Allheit der volltom= mene Reffer jenes vorbildlichen Biffens fenn, aber alles einzelne Biffen und jede besondere Wiffenschaft ift in diesem Gangen als organi= fcher Theil begriffen; und alles Biffen daher, das nicht mittelbar oder unmittelbar, und fen es durch noch fo viele Mittelglieder hindurch, fich auf das Urwiffen bezieht, ift ohne Realitat und Bedeutung.

Von der Fähigkeit, alles, auch das einstelne Wissen, in dem Zusammenhang mit dem ursprünglichen und Einen zu erblicken, hängt es ab, ob man in der einzelnen Wissenschaft mit Geist und mit derjenigen höhern Eingebung ars beite, die man wissenschaftliches Genie nennt. Jeder Gedanke, der nicht in diesem Geiste der Eins

und Allheit gedacht ist, ist in sich selbst leer und verwerslich; was nicht harmonisch einzugreisen fähig ist in dieses treibende und lebende Ganze, ist ein todter Absaß, der nach organischen Gessehen früher oder später ausgestoßen wird, und freylich giebt es auch im Neiche der Wissenschaft geschlechtslose Vienen genug, die, weil ihnen zu produciren versagt ist, durch anorgische Abssäße nach außen, ihre eigene Geistlosigkeit in Abdrücken vervielfältigen.

Indem ich jene Idee von der Bestimmung alles Wissens ausgesprochen habe, habe ich von der Würde der Wissenschaft an sich selbst nichts mehr hinzuzusügen: keine Norm der Ausbildung oder der Aufnahme der Wissenschaft in sich selbst, die ich in dem Folgenden ausstellen kann, wird aus einem andern Grunde de als dieser Einen Idee sließen.

Von Pythagoras erzählen die Geschichtsschreiber der Philosophie, daß er den bis auf seine Zeit gangbaren Namen der Wissenschaft, sopia, zuerst in den der pilosopia, der Liebe zur Weisheit, verwandelt habe, aus dem

Grunde, weil außer Gott niemand weise fep. Die es fich mit der historischen Wahrheit dieses Berichts verhalte, so ift doch in jener Umandes rung felbst, wie in dem angegebenen Grund aner= fannt: daß alles Biffen ein Streben nach Bemeinschaft mit dem gottlichen Befen, Theilnahme an demjenigen Urwissen sen, def= fen Bild das fichtbare Universum und deffen Geburtsstätte das haupt der ewigen Macht Nach derselbigen Unficht, da alles Wissen ist. nur Gines ift, und jede Art deffelben nur als Glied eintritt in den Organismus des Gangen, find alle Wiffenschaften und Arten des Wiffens Theile der Einen Philosophie, namlich des Strebens, an dem Urwiffen Theil ju nehmen.

Alles nun, was unmittelbar aus dem Absoluten als seiner Wurzel stammt, ist selbst absolut, demnach ohne Zweck außer sich, selbst Zweck. Das Wissen, in seiner Allheit, ist aber die eine, gleich absolute, Erscheinung des Einen Universum, von dem das Seyn oder die Natur die andre ist. Im Gebiet des Reaslen herrscht die Endlichkeit, im Gebiet des Schellings Borlesungen. III. Ausg.

Idealen die Unendlichkeit; senes ist durch Nothwendigkeit das, was es ist, dieses soll es durch Freyheit seyn. Der Mensch, das Vernunftwesen überhaupt, ist hingestellt, eine Ergänzung der Welterscheinung zu seyn: aus ihm, aus seiner Thätigkeit soll sich entwickeln, was zur Totalität der Offenbarung Gottes sehlt, da die Natur zwar das ganze göttliche Wesen, aber nur im Nealen empfängt; das Vernunstwesen soll das Bild derselben göttlichen Natur, wie sie an sich selbst ist, demnach im Idealen ausdrücken.

Wissenschaft einen sehr gangbaren Einwurf zu erwarten, dem wir einen höhern Ausdruck leis hen wollen, als er gewöhnlich annimmt, namslich: daß von jener in der Unendlichkeit zu entwerfenden Darstellung des Absoluten das Wissen selbst nur ein Theil, in ihr wiesder nur als Mittel begriffen sen, zu dem sich das Handeln als Zweck verhalte.

Handeln, Handeln! ist der Ruf, der zwar von vielen Seiten ertont, am lautesten

aber von denjenigen angestimmt wird, bey denen es mit dem Wissen nicht fort will.

Sandeln aufzufodern. Handeln, denkt man, kann jeder, denn dieß hangt nur vom freyen Willen ab. Wissen aber, besonders philosophisches, ist nicht jedermanns Ding, und, ohne andere Bedingungen, auch mit dem bessen Willen nichts darin auszurichten.

Wir stellen die Frage über den vorliegens den Einwurf gleich so: Was mag das für ein Handeln seyn, zu dem sich das Wissen als Mittel, und das für ein Wissen, welches sich zum Handeln als dem Zweck verhält?

Welcher Grund, überhaupt nur der Moglichkeit einer solchen Entgegensetzung läßt sich aufzeigen?

Wenn die Sabe, die ich hier in Unres gung bringen muß, nur in der Philosophie ihr vollkommenes Licht von allen Seiten erhalten können, so verhindert dies nicht, daß sie wenigs stens für die gegenwärtige Unwendung verständs lich sey'n. Wer nur überhaupt die Idee des

Absoluten gefaßt bat, fieht auch ein, daß in ihm nur Gin Grund möglicher Entgegensegung gedacht werden fann, und daß alfo, wenn übers haupt aus ihm Gegenfaße begriffen werden tonnen, alle aus jenem Ginen fliegen muffen. Die Natur des Absoluten ift: als das absolut Ideale auch das Reale ju feyn. In diefer Beftimmung liegen die zwen Doglichkeiten, daß es als Ideales feine Befenheit in die Form, als das Reale, bildet, und daß es, weil diese in thm nur eine absolute feyn fann, auf ewig gleiche Beise auch die Form wieder in das Befen auflost, so daß es Wefen und Form in voll= fommener Durchdringung ift. In diefen zwen Möglichkeiten besteht die Eine handlung des Urwissens; da es aber schlechthin untheilbar, alfo gang und durchaus Realitat und Idealitat ift, fo muß von diefer untrennbaren Duplicitat auch in jedem Mict des absoluten Wiffens ein Musbruck, und in dem, was im Gangen als das Reale, wie in dem, was als das Ideale erscheint, beides in Eins gebildet feyn. also in der Matur als Bild der gottlichen Ber=

wandlung der Jdealität in die Realität auch wieder die Umwandlung der letten in die erste durch das Licht, und vollendet durch die Berznunft erscheint, so muß dagegen in dem, was im Ganzen als das Ideale begriffen wird, gleichfalls wieder eine reale und ideale Seite angetroffen werden, wovon jene die Idealität in der Realität, aber als ideal, diese die entgegengesetzte Art der Einheit erkennen läßt. Die erste Erscheinungsart ist das Bissen, in wie fern in diesem die Subjectivität in der Objectivität erscheint, die andere ist das Handeln, in wie fern in diesem vielmehr eine Aufnahme der Besonderheit in die Allgemeinheit gedacht wird.

Es ist hinreichend, diese Verhältnisse auch nur in der höchsten Abstraction zu fassen, um einzusehen, daß die Entgegensehung, in welscher die beiden Einheiten innerhalb der gleichen Identität des Urwissens, als Wissen und Hansbeln etscheinen, nur für die bloß endliche Aufsfassung statt sindet; denn es ist von sich selbst klar, daß wenn in dem Wissen das Unendliche

sich dem Endlichen auf ideale Art, im Handeln auf gleiche Weise die Endlichkeit sich der Unend= lichkeit einbildet, jede von beyden in der Idee oder dem An = sich die gleiche absolute Einheit des Urwissens ausdrücke.

Das zeitliche Wissen eben so wie das zeitz liche Handeln seht nur auf bedingte Weise und successiv, was in der Idee auf unbedingte Weise und zumal ist: deshalb erscheinen in zenem Wissen und Handeln eben so nothwendig getrennt, als sie in dieser, wegen der gleichen Abssolutheit, Eines sind, wie in Gott als der Idee aller Ideen die absolute Weisheit unmitztelbar dadurch, daß sie absolut ist, auch under dingte Macht, ohne Vorausgehen der Idee als Abssicht, wodurch das Handeln bestimmt wäre, demnach zugleich absolute Nothwendigsteit ist.

Es verhält sich mit diesem, wie mit allen andern Gegensäßen, daß sie nur sind, so lange jedes Glied nicht für sich absolut, demnach bloß mit dem endlichen Verstand aufgefaßt wird. Der Grund der gemachten Entgegenseßung

liegt bemnach allein in einem gleich unvolltom= menen Begriff vom Biffen und vom Sandeln, welches dadurch erhoben werden foll, daß man das Wiffen als Mittel ju ihm begreift. bem mahrhaft absoluten Sandeln fann das Wiffen fein folches Berhaltniß haben; benn dieses kann, eben weil es absolut ift, nicht durch ein Biffen bestimmt fenn. Diefelbe Einheit, Die im Biffen, bildet fich auch im Sandeln ju einer absoluten in sich gegrundeten Belt aus. Bom erscheinenden Sandeln ift hier fo wenig die Rede, als vom erscheinenden Bif: fen : eines fteht und fallt mit dem andern, denn jedes hat allerdings nur im Gegensat gegen das andere Realitat.

Diejenigen, welche das Wissen zum Mittel, das Handeln zum Zweck machen, haben von jenem keinen Begriff, als den sie aus dem tägslichen Thun und Treiben genommen haben, so wie dann auch das Wissen darnach seyn muß, um das Mittel zu diesem zu werden. Die Phislosophie soll sie sehren, im Leben ihre Pflicht zu thun; dazu bedürfen sie also der Philosophie:

fie thun folche nicht aus freger Nothwendigkeit, fondern als unterworfene eines Begriffs, den ih= nen die Wiffenschaft an die Sand giebt. 2011= gemein foll die Wiffenschaft dienen, ihnen das Feld zu bestellen, die Gewerbe zu vervollkomm= nen oder ihre verdorbenen Gafte ju verbeffern. Die Geometrie, mennen fie, ift eine ichone Wissenschaft, nicht zwar, weil sie bie reinste Evideng, der objectivfte Musdruck der Bernunft selbst ift, sondern weil sie das Feld meffen und Bauser bauen lehrt, oder die Sandelsschifffahrt möglich macht; denn daß fie auch jum Rrieg= führen dient, mindert ihren Berth, weil der Rrieg doch gang gegen die allgemeine Menschen= liebe ift. Die Philosophie ift nicht einmal zu jenem und hochstens ju dem letten gut, nam= lich gegen die seichten Ropfe und die Ruglich= feitsapostel in der Wissenschaft Rrieg ju fuh= ren, und darum auch im Grunde hochft ver= werflich.

Die den Sinn jener absoluten Einheit des Wissens und Handelns nicht fassen, bringen dagegen solche Popularitäten vor, daß, wenn

bas Wissen mit dem Handeln Eins ware, dies
ses immer aus jenem folgen müßte, da man
doch sehr gut das Nechte wissen könne, ohne es
deswegen zu thun, und was dergleichen mehr
ist. Sie haben ganz Necht, daß das Handeln
aus dem Bissen nicht folge, und sie sprechen
eben in jener Nesserion aus, daß das Wissen
nicht Mittel des Handelns sey. Sie haben nur
darin Unrecht, eine solche Folge zu erwarten.
Sie begreisen keine Verhältnisse zwischen Absoluten; nicht, wie jedes Besondre für sich unbedingt seyn kann, und machen das eine im
Verhältnis des Zwecks so gut wie das andere
im Verhältnis des Mittels zu einem Abhängigen.

Wissen und Handeln können nie anders in wahrer Harmonie seyn, als durch die gleiche Absolutheit. Wie es kein wahres Wissen giebt, welches nicht mittelbar oder unmittelbar Aussbruck des Urwissens ist, so kein wahres Hansbeln, welches nicht, und wär' es durch noch so viele Mittelglieder, das Urhandeln und in ihm das göttliche Wesen ausdrückt. Diesenige Frens

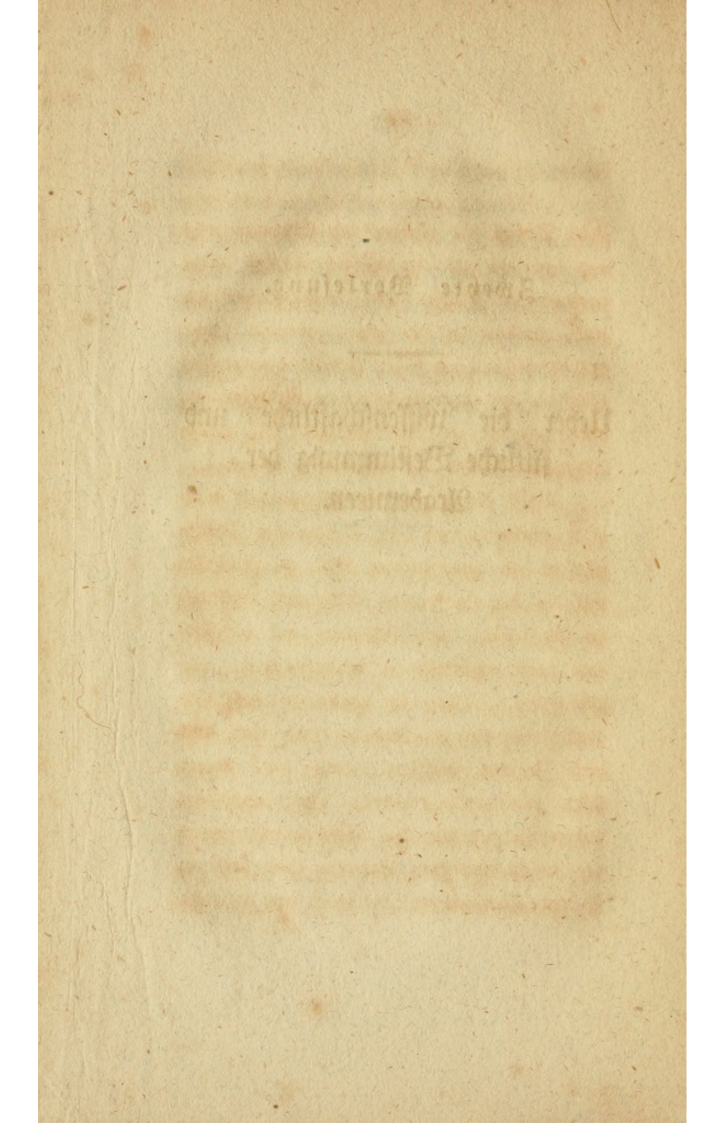
heit, die man in dem empirischen Handeln sucht, oder zu erblicken glaubt, ist eben so we= nig wahre Frenheit und eben so Täuschung, wie die Wahrheit, die im empirischen Wissen. Es giebt keine wahre Frenheit, als durch abso= lute Nothwendigkeit, und zwischen jener und dieser ist selbst wieder das Verhältniß, wie zwisschen absolutem Wissen und absolutem Handeln.

icaldatinosis from the Course literation

steach terrange with the city and the sea

Zwente Borlesung.

Ueber die wissenschaftliche und sittliche Bestimmung der Academieen.



Der Begriff des akademischen Studium wies uns einerseits zu dem höhern Begriff eines vorhandenen Ganzen von Wissenschaften zus rück, welches wir in seiner obersten Idee, dem Urwissen, zu fassen suchten; andrerseits führt er uns auf die besondern Bedingungen, unter welchen die Wissenschaften auf unsern Akademien gelehrt und mitgetheilt werden.

Wohl könnte es des Philosophen würs diger scheinen, von dem Sanzen der Wissenschaften ein unabhängiges Bild zu entwersen und die Art der ersten Erkenntnis desselben an sich selbst, ohne Beziehung auf die Fors men bloß gegenwärtiger Einrichtungen, vorz zuschreiben. Allein ich glaube in dem Folz genden beweisen zu können, daß eben auch diese Formen in dem Geist der neueren Welt nothwendig waren, und wenigstens äußere Bedingungen der Wechseldurchdringung der verschiedenartigen Elemente ihrer Bildung so lange seyn werden, bis durch jene die trübe Mischung der lettern sich zu schönern Organi= sationen geläutert haben wird.

Der Grund, warum das Wiffen über: haupt feiner Erscheinung nach in die Zeit fällt, ift ichon in dem zuvor Abgehandelten enthalten. Wie die fich in der Endlichkeit reflectivende Ginheit des Idealen und Realen als beschloffene Totalitat, als Natur, im Raum fich ausdruckt, fo erscheint dieselbe im Unendlichen angeschaut unter der allgemeinen Form der endlosen Zeit. Aber die Zeit fchließt die Ewigkeit nicht aus, und die Wiffenschaft, wenn fie ihrer Erscheinung nach eine Geburt ber Zeit ift, geht doch auf Grundung einer Ewigfeit mitten in der Zeit. Bas mahr ift, ift wie das, was an fich felbst recht und schon ift, feiner Natur nach ewig und hat mitten in der Zeit tein Berhaltniß ju ber Zeit. Sache der Zeit ift die Wiffenschaft nur, in wie fern fie durch das Individuum fich ausfpricht. Das Biffen an fich ift aber fo menig Cache der Individualitat als das San= deln an fich. Bie die mahre handlung dies

jenige ift, die gleichfam im Ramen ber gan= gen Gattung geschehen tonnte, fo bas mabre Biffen dasjenige, worin nicht das Indivi= duum, fondern die Bernunft weiß. Diefe Un= abhangigkeit des Befens der Biffenschaft von der Zeit druckt fich in dem aus, daß fie Ga= che der Gattung ift, welche felbft ewig ift. Es ist also nothwendig, daß wie das Leben und Dafenn, fo die Wiffenschaft fich von Individuum an Individuum, von Geschlecht ju Geschlecht mittheile. Ueberlieferung ift der Musdruck ihres ewigen Lebens. Es ware hier nicht der Ort, mit allen Grunden, deren diefe Behauptung fabig ift, ju beweisen, baß alle Wiffenschaft und Runft bes gegenwarti= gen Menschengeschlechts eine überlieferte ift. Es ift undenkbar, daß der Mensch, wie er jest erscheint, durch sich selbst sich vom Inftinct jum Bewußtseyn, von der Thierheit jur Bernunftigfeit erhoben habe. Es mußte alfo bem gegenwärtigen Menschengeschlecht ein an= beres vorgegangen fenn, welches die alte Sage unter dem Bilde der Gotter und erften Wohlthater des menschlichen Geschlechts versewigt hat. Die Hypothese eines Urvolks erzflart bloß etwa die Spuren einer hohen Eulztur in der Vorwelt, von der wir die schon entstellten Reste nach der ersten Trennung der Völker sinden, und etwa die Uebereinstimmung in den Sagen der ältesten Völker, wenn man nichts auf die Einheit des allem eingesbornen Erdgeistes rechnen will: aber sie erzflart keinen ersten Ansang und schiebt, wie jede empirische Hypothese, die Erklärung nur weiter zurück.

Wie dem auch sey, so ist bekannt, daß das erste Ueberlieferungsmittel der höheren Ideen, Handlungen, Lebensweise, Gebräuche, Symbole gewesen sind, wie selbst die Dogmen der frühesten Religionen nur in Anweissungen zu religiösen Gebräuchen enthalten waren. Die Staatenbildungen, die Gesetze die einzelnen Anstalten, die errichtet waren, das Uebergewicht des göttlichen Princips in der Menschheit zu erhalten, waren ihrer Natur nach eben so viele Ausdrücke speculativer

Ideen. Die Erfindung der Ochrift gab der Ueberlieferung junachft nur eine großere Gi= cherheit; der Gedante, in dem geiftigen Stoff ber Rede auch einen Musdruck der Form und Runft niederzulegen, der einen dauernden Werth hatte, fonnte erft fpater ermachen. Bie in der ichonften Bluthe der Menschheit felbst die Sittlichkeit nicht gleichsam dem Individuum eignete, fondern Beift des Bangen war, aus dem fie aus = und in das fie ju= ruckfloß, so lebte auch die Wiffenschaft in dem Licht und Mether des offentlichen Lebens und einer allgemeinen Organisation. Bie über= haupt die spatere Zeit das Reale juruckbrang= te und das Leben innerlicher machte, so auch das der Wiffenschaft. Die neuere Welt ift in allem, und besonders in der Wiffenschaft eine getheilte Belt, die in der Bergangen= heit und Gegenwart jugleich lebt. In dem Charafter aller Biffenichaften druckt es fich aus, daß die fpatere Zeit von dem hiftori= schen Biffen ausgehen mußte, daß fie eine untergegangene Welt der herrlichften und groß= Schellinge Borlefungen. III. Musg.

ten Erscheinungen ber Runft und Wiffenschaft hinter fich hatte, mit ber fie, burch eine uns übersteigliche Kluft von ihr getrennt, nicht durch das innere Band einer organisch = fort= gehenden Bildung, fondern einzig durch bas außere Band der hiftorischen Ueberlieferung jusammenhieng. Der auflebende Trieb tonnte fich im erften Wiederbeginn der Biffenschaf: ten in unferm Belttheil nicht ruhig ober aus: ichlieflich auf das eigne Produciren, sondern nur unmittelbar jugleich auf das Berftehen, Bemundern und Erflaren ber vergangenen Berr= lichkeiten richten. Bu den ursprunglichen Begenftanden des Biffens trat das vergangene Biffen darüber als ein neuer Gegenstand bin= ju; daher und weil jur tiefen Ergrundung des Borhandenen felbst gegenwartiger Beift er= fodert wird, murden Gelehrter, Runftler und Philosoph gleichbedeutende Begriffe, und das erfte Pradicat auch demjenigen querfannt, ber das Borhandene mit feinem eignen Gedanken vermehrt hatte; und wenn die Griechen, wie ein Megnptischer Priefter ju Golon fagte,

ewig jung waren, so war die moderne Welt dagegen in ihrer Jugend schon alt und erfahren.

Das Studium der Wissenschaften wie der Künste in ihrer historischen Entwicklung ist zu einer Art der Religion geworden: in ihrer Geschichte erkennt der Philosoph noch unenthüllter gleichsam die Absichten des Weltzgeistes, die tiesste Wissenschaft, das gründzlichste Genie hat sich in diese Kenntniß erzgossen.

Ein anderes ist, das Vergangene selbst zum Gegenstand der Wissenschaft zu machen, ein anderes, die Kenntniß davon an die Stelle des Wissens selbst zu setzen. Durch das historische Wissen in diesem Sinn wird der Zugang zu dem Urbild verschlossen; es fragt sich dann nicht mehr, ob irgend etwas mit dem An = sich des Vissens, sondern ob es mit irgend etwas Abgeleitetem, welches von jenem ein bloß unvollkommenes Abbild ist, über= einstimme? Aristoteles hatte in seinen Schrif= ten die Naturlehre und Naturgeschichte be= treffend die Natur selbst gefragt; in den spästern Zeiten hatte sich das Andenken davon so völlig verloren, daß er selbst an die Stelle des Urbilds trat und gegen die deutlichen Ausssprüche der Natur durch Cartesius, Repler u. a. seine Auctorität zum Zeugen aufgerussen wurde. Nach derselben Art historischer Bildung hat für einen großen Theil der sos genannten Gelehrten bis auf diesen Tag keine Idee Bedeutung und Realität, ehe sie durch andere Köpfe gegangen, historisch und eine Versgangenheit geworden ist.

Mehr oder weniger in diesem Geist des historischen Wissens sind, nicht so sehr vielzleicht im ersten Beginn der wiedererwachenzden Literatur, als in viel späteren Zeiten unsre Academieen errichtet worden. Ihre ganze wissenschaftliche Organisation möchte sich nur vollständig aus diesem Abtrennen des Wissens von seinem Urbild durch historische Gezlehrsamkeit ableiten lassen. Vorerst ist die große Masse dessen, was gelernt werden muß, nur um im Besis des Vorhandenen zu seyn,

die Urfache gewesen, daß man das Wiffen fo weit wie möglich in verschiedene Zweige gerspaltet, und den lebendigen organischen Bau des Gangen bis ins Rleinfte gerfafert hat. Da alle isolirten Theile des Bif= fens, alle besonderen Wiffenschaften alfo, fo fern der universelle Beift aus ihnen gewichen ift, überhaupt nur Mittel jum absoluten Wiffen fenn tonnen, fo war die nothwendige Rolge jenes Berftuckelns, daß über den Ditteln und Unftalten jum Biffen das Biffen felbft fo gut wie verloren gegangen ift, und mahrend eine geschäftige Menge die Mit= tel für den 3weck selbst hielt und als 3weck geltend ju machen suchte, jenes, welches nur Eines und in seiner Einheit absolut ift, fich gang in die oberften Theile jurud: jog und auch in diesen ju jeder Zeit nur felt= ne Erscheinungen eines unbeschrantten Lebens gegeben hat.

Wir haben in dieser Rücksicht vorzüglich die Frage zu beanworten: welche Foderun= gen selbst innerhalb der angenommenen Be= ichrankung und in ben gegenwärtigen Kormen unserer Academieen an diese gemacht werden fonnen, damit aus diefer durchgangigen Tren= nung im Einzelnen gleichwohl wieder eine Einheit im Gangen entspringe? 3ch werde diese Frage nicht beantworten tonnen, ohne jus gleich von den nothwendigen Foderungen an die= jenigen, welche eine Academie permanent constituiren, an die Lehrer also, ju reden. Ich werde mich nicht icheuen, hieruber vor 36: nen mit aller Freymuthigkeit zu fprechen. Der Eintritt in das academische Leben ift in Unsehung des studierenden Junglings jugleich die erfte Befrenung vom blinden Glauben, er foll hier zuerft lernen und fich uben, felbft zu urtheilen. Rein Lehrer, der feines Berufs wurdig ift, wird eine andere Achtung verlans gen, als die er fich durch Geiftesibergewicht, durch wiffenschaftliche Bildung und feinen Gis fer, diese allgemeiner ju verbreiten, ers Mur der Unwiffende, werben fann. Unfahige wird diese Achtung auf andes re Stuben ju grunden suchen. Bas mich

noch mehr bestimmen muß, in dieser Sache ohne Rückhalt zu reden, ist folgende Betrachtung. Von den Ansprüchen, welche die Stuzbierenden selbst an eine Academie und die Lehster derselben machen, hängt zum Theil die Ersfüllung derselben ab, und der einmal unter ihnen geweckte wissenschaftliche Geist wirkt vorstheilhaft auf das Ganze zurück, indem er den Untüchtigen durch die höhern Foderungen, die an ihn gemacht werden, zurückschreckt; den, welcher sie zu erfüllen sähig ist, zur Ergreifung dieses Wirkungskreises bestimmt.

Gegen die aus der Jdee der Sache selbst sließende Foderung der Behandlung aller Bissenschaften im Geist des Allgemeinen und eines absoluten Wissens kann es kein Einwurf seyn zu fragen: woher die Lehrer sämmtlich zu nehmen wären, die dieses zu leisten vermöchten? Die Academieen sind es ja eben, auf welchen jene ihre erste Bildung erhalten: man gebe diesen nur die geistige Freyheit und beschränke sie nicht durch Rücksichten, die auf das wissenschaftliche Berhältniß keine Anwendung haben, so werden

sich die Lehrer von selbst bilden, die jenen Fode: rungen Genüge thun konnen und wiederum im Stande sind, andere zu bilden.

Man könnte fragen, ob es überhaupt zie: me, gleichsam im Namen der Wissenschaft Foederungen an Academieen zu machen, da es hinstänglich bekannt und angenommen sey, daß sie Instrumente des Staats sind, die das seyn müssen, wozu dieser sie bestimmt. Wenn es nun seine Absicht wäre, daß in Ansehung der Wissenschaft durchgehends eine gewisse Mäßigkeit, Zurückhaltung, Einschränkung auf das Gewöhnsliche oder Nüßliche beobachtet würde, wie sollte dann von den Lehrern progressive Tendenz und Lust zur Ausbildung ihrer Wissenschaft nach Ideen erwartet werden können?

Es versteht sich wohl von selbst, daß wir gemeinschaftlich voraussetzen und voraussetzen mussen: der Staat wolle in den Academieen wirklich wissenschaftliche Anstalten sehen, und daß alles, was wir in Ansehung ihrer behaupzten, nur unter dieser Bedingung gilt. Der Staat ware unstreitig befugt, die Academieen

ganz aufzuheben oder in Industrie = und andere Schulen von ähnlichen Zwecken umzuwandeln: aber er kann nicht das erste beabsichtigen, ohne zugleich auch das Leben der Ideen und die freyesste wissenschaftliche Bewegung zu wollen, durch deren Versagung aus kleinlichen, meistens nur die Ruhe der Unfähigen in Schutz nehmenden, Rücksichten das Genie zurückgestoßen, das Taslent gelähmt wird.

Die außere Vollständigkeit bringt noch keiz neswegs das wahre organische Leben aller Theiz le des Wissens hervor, welches durch die Uniz verstäten, die hiervon ihren Namen tragen, erz reicht werden soll. Hiezu bedarf es des gemeinz schaftlichen Geistes, der aus der absoluten Wissenschaft kommt, von der die einzelnen Wissenschaften die Werkzeuge oder die objective reale Seite seyn sollen. Ich kann diese Unsicht hier noch nicht ausführen: indes ist klar, daß von keiner Unwendung der Philosophie die Rede ist, dergleichen auf beynahe alle Fächer nach und nach versucht worden, ja sogar auf die, in Bez zug auf sie, niedrigsten Gegenstände, so daß man fast auch die Landwirthschaft, die Entbindungskunst oder Bandagensehre philosophisch zu
machen sich bestrebt hat. Es kann nicht leicht
etwas thörichteres geben, als das Bestreben von
Rechtsgelehrten oder Aerzten, ihre Scienz mit
einem philosophischen Ansehen zu bekleiden,
während sie über die ersten Grundsähe der Philosophie in Unwissenheit sind, gleich wie wenn
jemand eine Rugel, einen Cylinder oder ein anderes Solidum ausmessen wollte, dem nicht einmal der erste Sas des Euklides bekannt wäre.

Nur von der Formlosigkeit in den meisten objectiven Wissenschaften rede ich, worinn sich auch nicht eine Uhnung von Kunst, oder nur die logischen Gesehe des Denkens ausdrücken, von derjenigen Stumpsheit, die mit keinem Gedanken sich über das Besondere erhebt, noch sich vorzustellen vermag, daß sie, auch in dem sinnlichen Stoff, das Unsinnliche, das Allgemeine darzustellen habe.

Nur das schlechthin Allgemeine ist die Quelle der Ideen, und Ideen sind das Lebens dige der Wissenschaft. Wer sein besonderes

Lehrfach nur als besonderes tennt, und nicht fahig ift, weder das Allgemeine in ihm ju er= tennen, noch den Musbruck einer universell= wiffenschaftlichen Bildung in ihm niederzulegen, ift unwurdig, Lehrer und Bemahrer der Bif= senschaften ju fenn. Er wird fich auf vielfache Beife nublich machen tonnen, als Phyfiter mit Errichtung von Bligableitern, als Aftronom mit Ralendermachen, ale Argt mit der Unwenbung bes Galvanismus in Rrantheiten ober auf welche andere Beise er will; aber der Be= ruf des Lehrers fodert hohere als handwerkerta= lente. "Das Abpflocken der Felder ber Wiffen= Schaften, fagt Lichtenberg, mag feinen großen Rugen haben ben der Bertheilung unter bie Påchter; aber den Philosophen, der immer ben Zusammenhang des Gangen vor Augen hat, warnt feine nach Einheit ftrebende Bernunft ben jedem Schritte, auf feine Pflocke ju achten, die oft Bequemlichkeit und oft Gingeschranktheit eingeschlagen haben." Ohne Zweifel war es nicht die besondere Geschicklichkeit in feiner Biffenschaft, fondern das Bermogen, fie mit ben

Ideen eines bis zur Allgemeinheit ausgebildes ten Geistes zu durchdringen, wodurch Lichtens berg der geistreichste Physiker seiner Zeit und der vortrefflichste Lehrer seines Fachs gewes sen ist.

3ch muß hier eine Vorstellung berühren, die sich diejenigen, an welche die Foderung, ihr besonderes Fach im Geift des Bangen ju behanbeln, gemacht wird, gewöhnlich davon machen, namlich, als werde verlangt, sie sollen es als bloges Mittel betrachten; es ift aber viel= mehr das gerade Gegentheil der Kall, daß jeder feine Wiffenschaft in dem Berhaltnif im Beift des Gangen betreibt, in welchem er fie als 3weck an fich felbst und als absolut betrachtet. Schon an fich felbst kann nichts als Glied in einer mahren Totalitat begriffen fenn, mas in ihm bloß als Mittel wirkt. Jeder Staat ift in dem Berhaltniß vollkommen, in welchem je= bes einzelne Glied, indem es Mittel jum Gan= gen, jugleich in fich felbst 3weck ift. Ebenda= durch, daß das Besondere in sich absolut ift,

ist es auch wieder im Absoluten und integrans ter Theil desselben, und umgekehrt.

Je mehr ein Gelehrter feinen befonbern Kreis als Zweck an sich selbst begreift, ja ihn für fich wieder jum Mittelpunkt alles Biffens macht, den er jur allbefaffenden Totalitat er= weitern mochte, defto mehr bestrebt er fich, 2011= gemeines und Ideen in ihm auszudrucken. Da= gegen je weniger er vermag, ihn mit universellem Sinn ju faffen, befto mehr wird er ihn, er mag fich nun deffen bewußt oder nicht bewußt fenn, weil das, was nicht Zweck an fich felbst ift, nur Mittel fenn fann, nur als Mittel begreifen. Dies mußte nun billig jedem, der fich felbst ehrt, unerträglich fenn; daher mit diefer Beschränktheit gewöhnlich auch die gemeine Besinnung und der Mangel des mahren Intereffe an der Wiffenschaft, außer dem, welches fie als Mittel fur febr reale, außere 3mede hat, vergesellschaftet ift.

Ich weiß recht gut, daß sehr viele, und vor= nehmlich alle die, welche die Wissenschaft über= haupt nur als Nühlichkeit begreifen, die Universi=

taten als bloge Unftalten gur Ueberlieferung bes Biffens, als einen Berein betrachten, ber bloß die Absicht hatte, daß jeder in der Jugend ler= nen konnte, was bis ju feiner Zeit in den Bif= fenschaften geleiftet worden ift, so daß es auch als eine Zufälligkeit betrachtet werden mußte, wenn die Lehrer, außer dem daß fie das Borhandene mittheilen, auch noch die Biffen-Schaft durch eigene Erfindungen bereichern: allein felbft angenommen, daß mit den Acades mieen junachst nicht mehr, als diefes, beabfichtigt murbe und werden follte, fo fobert man doch ohne Zweifel zugleich, daß die Ueberliefe= rung mit Beift geschehe, widrigenfalls begreift man nicht, wofur nur überhaupt der lebendige Bortrag auf Academieen nothwendig ware; man konnte aledann den Lehrling unmittelbar nur an die ausdrücklich fur ihn geschriebenen, gemeinfaflichen Sandbucher oder an die dicken Com= pilationen in allen Fachern verweisen. Bu eis ner geiftreichen Ueberlieferung gehort aber ohne 3weifel, daß man im Stande fen, die Erfin: dungen anderer aus der vergangenen und gegens

wartigen Zeit richtig und icharf und in allen Bes giehungen aufzufaffen. Biele berfelben find von der Art, daß ihr innerster Beift nur durch ho= mogenes Genie, durch wirkliches Macherfinden gefaßt werden fann. Jemand, der bloß über= liefert, wird also in vielen Fallen in manchen Wiffenschaften durchaus falfch überliefern. Bo ift benn diejenige hiftorifche Darftellung der Philosophie der alten Zeit oder nur eines einzelnen Philosophen der alten oder felbst der neueren Welt, die man als eine gelungene, mahre, ihren Gegenstand erreichende Darftel= lung, mit Sicherheit bezeichnen tonnte? -Aber überhaupt, wer in seiner Wiffenschaft nur wie in einem fremden Gigenthume lebt, wer fie nicht perfonlich befist, fich ein ficheres und lebendiges Organ für sie erworben hat, sie nicht in jedem Augenblick neu aus fich zu erzeugen an= fangen tonnte, ift ein Unwurdiger, der ichon in dem Bersuch, die Gedanken der Borwelt oder Gegenwart bloß hiftorifch ju überliefern, über feine Grange geht und etwas übernimmt, bas er nicht leiften tann. Ohne 3weifel rechnet

man zu einer geistreichen Ueberlieferung, daß sie mit Urtheil verbunden sey; aber wenn schon das allseitige und richtige Auffassen fremder Ersfindungen, ohne eignes Vermögen zu Ideen, unmöglich ist, wie viel unmöglicher noch das Urtheilen? Daß in Deutschland so viel von solchen geurtheilt wird, aus denen, wenn man sie auf den Kopf stellte, kein eigner Gedanke heraussiele, beweist nichts; mit solchen Urstheilen, als diese zu geben im Stande sind, wäre der Wissenschaft gewiß nicht gedient.

Die nothwendige Folge des Unvermögens, das Ganze seiner Wissenschaft sich aus sich selbst zu construiren und aus innerer, lebendiger Unsschauung darzustellen, ist der bloß historische Vortrag derselben, z. B. der bekannte in der Philosophie: "Wenn wir unsere Ausmerksamsteit auf uns selbst richten, so werden wir versichiedene Aeußerungen dessen gewahr, was man die Seele nennt. — Man hat diese verschiedene Wirkungen auf verschiedene Vermögen zuschselberacht. — Wan nennt diese Vermögen

nach der Verschiedenheit der Aeußerungen Ginnlichkeit, Verstand, Einbildungstraft u. s. w."

Mun ift aber an sich nichts geiftloser nicht nur, sondern auch geifttodtender als eine folche Darstellung; aber es fommt noch überdies bie besondere Bestimmung des academischen Bor= trags in Betracht, genetisch ju fenn. Dies ift der mahre Borgug der lebendigen Lehrart, daß der Lehrer nicht Resultate hinstellt, wie es der Schriftsteller pflegt, sondern daß er, in allen ho= heren Scienzen wenigstens, die Urt ju ihnen ju gelangen felbst darftellt, und in jedem Fall das Gange der Wiffenschaft gleichsam erft vor den Augen des Lehrlings entstehen laft. Wie foll nun derjenige, der feine Biffenschaft felbft nicht aus eigner Conftruction befist, fabig fenn, fie nicht als ein Gegebenes, sondern als ein ju Erfindendes darzuftellen?

So wenig aber als die bloße Ueberlieferung ohne selbstthätigen Geist hinreichend ist, um als Lehrer mit dem gehörigen Erfolg zu Schellings Borlesungen. III. Ausg.

wirfen, eben fo fehr wird erfobert, daß derje= nige, welcher in irgend einer Wiffenschaft lehren will, diese zuvor soweit gelernt habe, als möglich ift. In jeder, auch der gemeinften Runft, wird erfodert, daß man erft Proben des vollendeten Lernens abgelegt habe, ehe man die Runft als Meifter ausuben tann. Wenn man die Leichtigkeit bedenft, mit der auf man= chen Universitäten der Lehrstuhl bestiegen wird, follte man aber fast teinen Beruf fur leichter halten, als den des Lehrere; und man murbe fich in der Regel sogar fehr irren, einen Trieb ber eignen Productivitat fur den Grund des schnellen Lehrerberufs zu halten, da gerade ben, der am eheften ju produciren im Stande ift, bas Lernen am wenigsten Berlaugnung foften fann.

Wir haben bisher untersucht, wie die Universitäten auch nur der ersten Absicht nach, in der sie errichtet wurden, seyn konnten. Es scheint aber, daß sie wegen der Einseitigkeit der Idee, die ihnen ursprünglich zu Grunde liegt, weiter zu streben haben. Wir betrachteten sie dieser Idee gemäß bisher als Anstalten, die bloß für das Wissen errichtet sind.

Da wir keine Gegensäße als wahr zugesben, z. B. den des Wissens und Handelns, so ist allgemein nothwendig, daß in dem Verhältzniß, in welchem sich irgend etwas, das seinen Gegensaß in einem andern hat, seiner Absolutzheit annähert, auch der Gegensaß, in dem es mit dem andern ist, sich aushebt. So ist es demnach eine bloße Folge der Rohheit des Wissens, wenn die Academicen noch nicht angefanzgen haben, als Pflanzschulen der Wissenschaft zugleich allgemeine Vildungsanstalten zu seyn.

Es ist nothwendig, hier zugleich die Ver= fassung der Academieen zu berühren, in wie fern diese auf ihre sittliche Bestimmung einen wesentlichen Einfluß hat.

Wenn die burgerliche Gesellschaft uns grokentheils eine entschiedene Disharmonie ber Idee und der Birklichkeit zeigt, fo ift es, weil fie vorläufig gang andere Zwecke ju verfolgen hat, als aus jener hervorgehen, und die Mit= tel so übermachtig geworden find, daß fie ben 3meck felbit, ju dem fie erfunden find, unter= graben. Die Universitaten, da fie nur Berbin= dungen für die Wiffenschaften find, brauchen außer dem, was der Staat frenwillig und fei= nes eignen Bortheils wegen fur ihre außere Eri= fteng thun muß, feine andern Beranftaltungen für das Reale, als welche aus der Idee felbst fließen: Die Beisheit vereinigt fich hier unmit= telbar mit der Klugheit; man hat nur bas ju thun, was die Idee des Bereins fur die Bifsenschaft ohnehin vorschreibt, um auch die Berfaffung der Academieen vollkommen zu machen.

Die bürgerliche Gesellschaft, so lange sie noch empirische Zwecke zum Nachtheil der Absoluten verfolgen muß, kann nur eine scheinbare und gezwungene, keine wahrhaft innere Identität herstellen. Academieen können nur einen absoluten Zweck haben: außer diesem haben sie gar

teinen. - Der Staat hat jur Erreichung feiner Absichten Trennungen nothig, nicht die in der Un= gleichheit der Stande bestehende, sondern die meit mehr innerliche, durch das Ifoliren und Entge= genfegen des einzelnen Talents, die Unterdrus dung fo vieler Individualitaten, die Richtung der Rrafte nach fo gang verschiedenen Geiten, um fie ju defto tauglichern Inftrumenten für ihn felbst zu machen. In einem miffenschaftli= chen Berein haben alle Mitglieder der Natur der Sache nach Ginen Zweck: es foll auf Academieen nichts gelten, als die Wiffenschaft, und fein anderer Unterschied fenn, als welchen das Talent und die Bildung macht. Men= schen, die bloß da find, um sich auf andere Beife geltend ju machen, durch Berfchwendung, durch nuglose Sinbringung der Zeit in geiftlo= fen Bergnugungen, mit Ginem Bort privile= girte Muffiganger, wie es in der burgerlichen Gesellschaft giebt - und gewöhnlich find es diese, die auf Universitaten am meisten Robbeit verbreiten - follen hier nicht geduldet, und wer feinen Bleiß und feine auf die Biffenschaft gerichtete Absicht nicht beweisen kann, foll ent= fernt werden.

Weister nur für diese in Besitz genommen sind, so werden von selbst keine andern Missleitungen der so edeln und herrlichen, am Ende doch vorzäuglich auf Beschäftigung mit Ideen gerichteten Triebe der Jugend statt sinden können. Wenn auf Universitäten Rohheit herrschend gewesen ist, oder je wieder werden könnte, so wäre es großentheils die Schuld der Lehrer oder derzjenigen, welchen die Aussicht über den Geist, der von diesen aus sich verbreitet, zukommt.

Wenn die Lehrer selbst keinen andern als den ächten Geist um sich verbreiten, und keine andere Rücksichten, als die des Wissens und seiner Vervollkommnung gelten: wenn die Aussbrüche der Pobelhaftigkeit unwürdiger, den Bezuh der Lehrer schändender Menschen nicht durch die Niedrigkeit des jeweiligen gemeinen Wesenschen selbst geduldet werden, so werden von selbst

aus der Reihe der studirenden Junglinge dies jenigen verschwinden, die sich nicht anders als durch Rohheit auszuzeichnen vermögen.

Das Reich der Wiffenschaften ift feine Demofratie, noch weniger Ochlofratie, fondern Aristofratie im edelften Sinne. Die Besten follen herrschen. Much die bloß Unfahigen, welche irgend eine Convenienz empfiehlt, die bloßen sich vordrangenden Schwager, die den wissenschaftlichen Stand durch fleine Urten von Industrie entehren, follen in der ganglichen Paffivitat erhalten werden. Bon felbft fann ichon niemand der Berachtung entgehen, Die ihm in diefen Berhaltniffen Unwiffenheit und geistige Ohnmacht zuziehen, ja, da diese bann meistens mit Lacherlichkeit oder mahrer Dies derträchtigkeit gepaart find, dienen fie der Jugend jum Spiel und stumpfen alljufruh den naturlichen Etel eines noch nicht erfahrnen Ge= muthes ab.

Das Talent bedarf feines Schubes, wenn nur das Gegentheil nicht begunstigt ift; das

Vermögen zu Ideen verschafft sich von selbst die oberste und entschiedenste Wirkung.

Dies ist die einzige Politik, die in Ansehung aller Anstalten für Wissenschaft statt hat,
um sie blühend zu machen, um ihnen so viel
möglich Würde nach innen und Ansehen nach
außen zu geben. Um die Academieen insbesondere zu Mustern von Verfassungen zu machen, erfoderte es nichts, als was man, ohne einen Widerspruch zu begehen, gar nicht umhin
kann zu wollen, und da ich wie gesagt die Klust
zwischen Wissen und Handeln überhaupt nicht
zugebe, so kann ich sie unter jener Bedingung,
auch in Ansehung der Academieen nicht zulassen.

Die Bildung zum vernunftmäßigen Densten, worunter ich freylich keine bloß oberflächsliche Angewöhnung, sondern eine in das Wessen des Menschen selbst übergehende Bildung, die allein auch die ächtwissenschaftliche ist, versstehe, ist auch die einzige zum vernunftmäßigen Handeln; Zwecke, die außer dieser absoluten

Sphäre scientifischer Ausbildung liegen, sind durch die erste Bestimmung der Academieen schon von ihnen ausgeschlossen.

Derjenige, welcher von seiner besondern Wissenschaft aus die vollkommene Durchbils dung bis zum absoluten Wissen erhalten hat, ist von selbst in das Reich der Klarheit, der Besonnenheit gehoben; das Gefährlichste für den Menschen ist die Herrschaft dunkler Besgriffe, es ist für ihn schon vieles gewonnen, wenn diese nur überhaupt beschränkt ist, es ist alles gewonnen, wenn er zum absoluten Beswußtseyn durchgedrungen ist, wenn er ganz im Licht wandelt.

Die Wissenschaft richtet gleich unmittelbar den Sinn auf diesenige Anschauung, die, eine dauernde Selbstgestaltung, unmittelbar zu der Identität mit sich und dadurch zu einem wahrshaft seligen Leben führt. Langsam erzieht die Erfahrung und das Leben, nicht ohne vielen Verlust der Zeit und der Kraft. Dem, der

sich der Wissenschaft weiht, ist es vergönnt, die Erfahrung sich vorauszunehmen und das, was doch am Ende einziges Resultat des durchges bildetsten und erfahrungsreichsten Lebens seyn kann, gleich unmittelbar und an sich selbst zu erkennen.

distance indigered, and Richard and

distribution below notice the sin of the states

SAUC ACCUSED TO MANY CONTROL OF MANUACINO PLANTA

the distinct Englanding courts for the

Som first mit his valued barnets eine erner exper

Cofebrung and Das Tyber, with Come wicks.

and here Boil and the Realist and finding

Dritte Borlesung.

Ueber die ersten Voraussetzungen des academischen Studium.

Drivie Worlesung.

itebre bie restan Adamibien die dandentifien Studiumi Con the sales of the second of

inelle generarenge als eigenettes efficiel

the Latestan web-termine 2 st

Den hohen Zweck desjenigen, der sich überhaupt der Wissenschaft weiht, glaube ich im Vorherzgehenden durch die Ideen der letzern schon hinzlänglich ausgesprochen zu haben. Desto kürzer werde ich mich über die allgemeinen Foderunzen, die an den gemacht werden mussen, der diesen Beruf erwählt, fassen können.

Der Begriff des Studirens schließt an sich schon und besonders nach den Verhältnissen der neuern Kultur eine doppelte Seite in sich. Die erste ist die historische. In Ansehung dersselben sindet das bloße Lernen statt. Die unumgängliche Nothwendigkeit der Gefangenznehmung und Ergebung seines Willens unter den Gehorsam des Lernens in allen Wissenschafzten folgt schon aus dem früher Bewiesnen. Was auch bessere Köpfe in Erfüllung dieser Bezbingung misseitet, ist eine sehr gewöhnliche Täuschung.

Sie fühlen fich namlich bei bem Lernen mehr angestrengt als eigentlich thatig, und weil die Thatigkeit der naturlichere Zustand ift, hal= ten fie jede Urt derfelben fur eine hohere Heuf= ferung bes angebohrnen Bermogens, wenn auch die Leichtigkeit, welche das eigne Denken und Entwerfen fur fie hat, feinen Grund mehr in der Untenntniß der mahren Gegenstände und eigentlichen Mufgaben des Wiffens, als in einer achten Fulle des productiven Triebs haben foll= Im Lernen, felbft wo es burch lebendigen Bortrag geleitet wird, findet wenigstens feine Wahl ftatt: man muß durch alles, durch bas Schwere wie das Leichte, durch das Ungiehende wie das minder Anziehende hindurch, die Aufgaben werden hier nicht willführlich, nach Ideenaffociation oder Reigung genommen, fondern mit Mothwendigfeit. Sin dem Gedankenspiel, ben mittelmäßig reger Gin= bildungefraft, die mit geringer Renntnif ber wiffenschaftlichen Foderungen verbunden ift, nimmt man heraus, was gefällt, und lagt liegen, was nicht gefällt ober was auch im Erfin=

den und eignen Denken nicht ohne Anstrengung ergrundet werden kann.

Selbst derjenige, der von Natur berufen ist, zuvor nicht bearbeitete Gegenstände in neuen Gebieten sich zu seiner Aufgabe zu nehmen, muß doch den Geist auf jene Weise geübt haben, um in diesen einst durchzudringen. Ohne dies wird ihm auch im Selbstconstruiren immer nur ein desultorisches Versahren und fragmentarisches Denken eigenthümlich bleiben. Die Wissenschaft zu durchdringen, vermag nur, wer sie bis zur Totalität gestalten und bis zu der Gewisheit in sich ausbilden kann, kein wessentliches Wittelglied übersprungen, das Nothewendige erschöpft zu haben.

Ein gewisser Ton der Popularität in den obersten Wissenschaften, kraft dessen sie gerades zu jedermanns Ding und jeder Fassungskraft angemessen senn sollten, hat die Schen vor Unsstrengung so allgemein verbreitet, daß die Schlafsheit, die es mit den Begriffen nicht zu genau nimmt, die angenehme Oberstächlichkeit und wohlgefällige Seichtigkeit sogar zur soges

nannten feinern Ausbildung gehörte, und man endlich auch den Zweck der academischen Bildung darauf beschränkte, von dem Wein der hehern Wissenschaften eben nur so viel zu kosten, als man mit Anstand auch einer Dame anbieten könnte.

Man muß den Universitäten zum Theil die Ehre widerfahren lassen, daß sie vorzüglich den einbrechenden Strom der Ungründlichkeit, den die neuere Pädagogik noch vermehrte, aufzgehalten haben, obgleich es andrerseits auch der Ueberdruß an ihrer langweiligen, breiten und von keinem Geist belebten Gründlichkeit war, was jenem den meisten Eingang verschaffte.

Jede Wissenschaft hat außer ihrer eigensthumlichen Seite eine andere noch, die ihr mit der Kunst gemein ist. Es ist die Seite der Form, welche in einigen derselben sogar vom Stoff ganz unzertrennlich ist. Alle Vortrefflichsteit in der Kunst, alle Vildung eines edeln Stoffs in angemeßner Form, geht aus der Besichränkung hervor, die der Geist sich selbst setzt. Die Form wird nur durch Uebung vollständig

Bestimmung nach mehr auf diese als auf den Stoff gehen.

Es giebt vergängliche und hinfällige Formen, und als besondere sind alle diejenigen, in die sich der Geist der Wissenschaft hüllt, auch nur verschiedene Erscheinungsweisen des sich in ewig neuen Gestalten verjüngenden und wiedersgebährenden Genius. Aber in den besondern Kormen ist eine allgemeine und absolute Form, von der jene selbst nur wieder die Symbole sind: und ihr Kunstwerk steigt in dem Maaße, in welchem ihnen gelingt, zene zu offenbaren. Alle Kunst aber hat eine Seite, von der sie durch Lernen erworben wird. Die Schen vor Formen und angeblichen Schranken derselben ist die Schen vor der Kunst in der Wissenschaft.

Aber nicht in der gegebenen und besondern Form, die nur gelernt seyn kann, sondern in eigenthümlicher, selbst gebildeter, den gegebes nen Stoff reproduciren, vollendet auch erst das Aufnehmen selbst. Lernen ist nur negative Schellings Borlesungen. III. Ausg.

Bedingung, mahre Intussusception nicht ohne innere Verwandlung in fich felbst möglich. 211= le Regeln, die man dem Studieren vorschreis ben tonnte, faffen fich in ber einen gufammen: Lerne nur, um felbst ju schaffen. Dur burch biefes gottliche Bermogen der Production ift man mahrer Mensch, ohne daffelbe nur eine leidlich klug eingerichtete Maschine. Wer nicht mit demselben hoheren Antrieb, womit der Runftler aus einer roben Daffe das Bild feiner Seele und der eignen Erfindung hervorruft, es jur vollkommnen Berausarbeitung des Bildes feiner Wiffenschaft in allen Bugen und Theilen bis jur vollkommnen Ginheit mit dem Urbild gebracht hat, hat fie überhaupt nicht durch= drungen.

Alles Produciren ruht auf einer Begegenung oder Wechseldurchdringung des Allgemeisnen und Besondern. Den Gegensaß jener Besonderheit gegen die Absolutheit scharf zu fassen, und zugleich in demselben untheilbaren Act jene in dieser und diese in jener zu begreifen, ist das Geheimniß der Production. Hierdurch

bilden sich jene höheren Einheitspuncte, wodurch das Getrennte zur Idee zusammensließt,
jene höheren Formeln, in die sich das Concrete
auflöst, die Gesetze, aus dem himmlischen Ae:
ther gebohren, die nicht die sterbliche Natur
des Menschen erzeugt hat."

Die gewöhnliche Eintheilung der Ertennt= nif in die rationale und historische wird fo beftimmt, daß jene mit der Ertenntniß ber Grun= de verbunden, diese eine bloße Wiffenschaft des Factum fen. Man konnte einwenden, daß ja auch die Grunde wieder bloß historisch gewußt werden tonnen: allein bann murden fie eben nicht als Grunde aufgefaßt. Man hat den Etelnamen ber Brodwiffenschaften allgemein benjenigen ge= geben, welche unmittelbarer als andere jum Ge= brauch des Lebens dienen. Aber feine Biffen= schaft verdient an sich diese Benennung. Ber die Philosophie oder Mathematik als Mittel behandelt, für den ift fie fo gut bloges Brod= studium, als die Rechtsgelehrsamkeit oder Me= dicin für denjenigen, der fein hoheres Intereffe für sie hat, als das der Muglichkeit für ihn

selbst. Der Zweck alles Brodstudium ist, daß man die bloßen Resultate kennen sernt, entwezder mit ganzlicher Vernachlässigung der Gründe, oder daß man auch diese nur um eines äußeren Zwecks willen, z. B. um bei angeordneten Prüfungen nothdürftige Rechenschaft geben zu können, historisch kennen sernt.

Man kann sich dazu entschließen, einzig, weil man die Wissenschaft zu einem bloß empizischen Gebrauch erlernen will, d. h. sich selbst bloß als Mittel betrachtet. Nun kann gewiß niemand, der nur einen Funken von Achtung für sich selbst hat, sich gegenüber von der Wissenschaft selbst so niedrig fühlen, daß sie für ihn nur als Abrichtung für empirische Zwecke Werth hätte. Die nothwendigen Folgen einer solchen Art zu studieren, sind diese:

Erstens ist es unmöglich, sich auch nur das Empfangene richtig anzueignen, nothwens dig also, daß man es falsch anwende, da der Besitz desselben nicht auf einem lebendigen Orsgan der Anschauung, sondern nur auf dem Gestächtniß beruht. Wie oft senden Universitäten

aus ihren Schulen solche Brodgelehrte zurück, die sich alles, was sich in ihrem Fach von Gezlehrsamkeit da vorsindet, vortrefflich eingeprägt haben, denen es aber für die Aufnahme des Besondern unter das Allgemeine gänzlich an Urtheil sehlt! Lebendige Wissenschaftlichkeit bildet zur Anschauung; in dieser aber ist das Allgemeine und Besondere immer Eins. Der Brodgelehrte dagegen ist anschauungslos, er kann sich im vorkommenden Falle nichts consstruiren, selbstthätig zusammensehen, und da er im Lernen doch nicht auf alle mögliche Fälle vorbereitet werden konnte, so ist er in den meizsten von seinem Wissen verlassen.

Eine andere nothwendige Folge ist, daß ein solcher ganzlich unfähig ist, sortzuschreiten; auch damit legt er den Hauptcharakter des Mensichen und des wahren Gelehrten insbesondere ab. Er kann nicht fortschreiten, denn wahre Fortschritte sind nicht nach dem Maaßstab früsherer Lehren, sondern nur aus sich selbst und aus absoluten Principien zu beurtheilen. Höchsstens faßt er auf, was selbsi keinen Geist hat,

nen angepriesene Mittel, diese oder jene fabe Theorie, die eben entsteht und die Meugier reift, oder einige neue Formeln, gelehrte Do= vitaten u. f. w. Alles muß ihm als eine Be= fonderheit erscheinen, um von ihm aufgenom= men ju werden. Denn nur das Befondere fann gelernt werden, und in der Qualitat des Gelerntsenns ift alles nur ein Besonderes. Deswegen ift er der geschworne Reind jeder ach= ten Entdeckung, die im Allgemeinen gemacht wird, jeder Idee, weil er fie nicht faßt, jeder wirklichen Wahrheit, die ihn in seiner Ruhe ftort. Bergift er sich noch überdies so weit, sich dagegen aufzulehnen, so benimmt er sich entweder auf die befannte ungeschickte Urt, das Neue nach Principien und Unfichten gur beur= theilen, die jenes eben in Unspruche nimmt, mit Grunden oder gar Auctoritaten ju ftreiten, die in dem vorhergehenden Buftand der Biffen= schaft etwa gelten konnten: oder es bleiben ihm im Gefühl feiner Dichtigkeit nur Ochmabungen oder die Waffen der Berlaumdung übrig, ju benen er fich innerlich berechtigt fühlt, weil

jede neue Entdeckung wirklich ein personlicher Angriff auf ihn ift.

Der Erfolg ihres Studierens oder wenigsstens die erste Richtung desselben hängt für alle mehr oder weniger von der Art und dem Grad von Bildung und Kenntniß ab, den sie auf die Academie mitbringen. Von der ersten äußeren und sittlichen Bildung, die für diese Erzieshungsstufe schon erfodert wird, sage ich nichts, da alles, was hierüber zu sagen wäre, sich von selbst versteht.

Die sogenannten Vorkenntnisse betreffend, so kann man die Art von Wissen, die vor dem academischen erworben wird, nicht wohl anders denn als Kenntnisse bezeichnen. Für die Ausz dehnung derselben giebt es ohne Zweisel auch eiznen Punct, jenseits und diesseits dessen das Rechte nicht besteht.

Die höheren Wiffenschaften laffen sich nicht in der Qualität von Kenntnissen besigen oder

erlangen. Es murde nicht rathfam fenn, ju einer Zeit, wo doch in keiner Richtung die Abfolutheit mahrhaft erreicht werden fann, dasje= nige Biffen ju anticipiren, das feiner Datur nach darauf beruht und diesen Charafter zugleich allem andern Wiffen mittheilt. Ja auch von Biffenschaften, deren Stoff jum Theil in Renntniffen besteht, die nur im Busammen= hang des Gangen ihren mahren Werth erlangen konnen, jene mitzutheilen, ehe der Beift durch die hoheren Wiffenschaften in diesen ein= geweiht ift, tonnte nur die fpatere Bernachlaf= figung, aber feinen Bortheil zur Folge haben. Der Erziehungseifer der letten Zeit hat auch die niedreren Schulen nur nicht gang ju Mcademieen umzuschaffen jum Theil versucht, aber nur der Salbheit in der Wiffenschaft neuen Worschub gethan.

Es ist überhaupt nothig, auf jeder Stufe zu verweilen, bis man das sichre Gefühl hat, sich auf ihr festgesetzt zu haben. Nur wenigen sch eint es verstattet,, Stufen zu überspringen, obgleich dies eigentlich nie der Fall ist. Newston las in zartem Alter die Elemente des Eustlides, wie ein selbstgeschriebenes Werk oder wie andere unterhaltende Schriften lesen. Er konnte daher von der Elementargeometrie uns mittelbar zu den höheren Untersuchungen übersgehen.

In der Regel ift das andere Extrem des obigen der Kall, namlich die tieffte Bernachlaf= figung der Borbereitungeschulen. Was vor dem Eintritt in das academische Studium schlechthin schon erworben senn follte, ist alles, was jum Mechanischen in den Biffenschaften gehort. Theils hat überhaupt jede Scieng ei= nen bestimmten Dechanismus, theils macht die allgemeine Verfassung der Wissenschaften mechanische Gulfsmittel, ju denfelben ju gelan= gen, unentbehrlich. Ein Benfpiel des erften Falls find die allgemeinsten und ersten Operationen der Unalpfis des Endlichen; der academische Lehrer kann wohl ihre wissenschaftlichen Grunde entwickeln, aber nicht den Rechenmeis

ster machen. Ein Beyspiel des andern Falls
ist die Kenntniß der Sprachen, alter und neuer,
da diese allein den Zugang zu den vornehm=
sten Quellen der Bildung und der Wissenschaft
diffnen. Es gehört hieher überhaupt alles, was
mehr oder weniger durch Gedächtniß aufgefaßt
seyn will, da dies im früheren Alter theils
am schärssten ist, theils am meisten geübt seyn
will.

Ich werde hier nur vorzüglich von dem früheren Studium der Sprachen reden, welches nicht bloß als nothwendige Stufe zu jeder fersneren in der wissenschaftlichen Vildung unumsgänglich ist, sondern einen unabhängigen Werth in sich selbst hat.

Die elenden Grunde, aus welchen vorzüg= lich das Erlernen der alten Sprachen im frühe= ren Alter von der modernen Erziehungskunst bestritten wird, bedürfen keiner Widerlegung mehr. Sie gelten nur für eben so viele beson= dere Beweise der Gemeinheit der Begriffe, die diefer ju Grunde lagen, und find vorzüglich von einem misverftandenen Gifer gegen überwiegen= de Ausbildung des Gedachtniffes nach den Bor= stellungen einer empirischen Psuchologie eingegeben. Die angeblichen Erfahrungen darüber waren von gewiffen Gedachtnifigelehrten hergenommen, die fich zwar mit Renntniffen aller Art angefüllt, aber dadurch frenlich nicht hatten erwerben tonnen, was ihnen die Natur verfagt Daß übrigens weder ein großer Feld= hatte. herr, noch ein großer Mathematiker, oder Philofoph, oder Dichter ohne Umfang und Energie des Gedachtniffes möglich mar, tonnte für fie nicht in Betracht tommen, ba es auch gar nicht barauf angesehen mar, große Feldheren, Mathematis fer, Dichter oder Philosophen, fondern nug= liche, burgerliche, gewerbfame Menfchen ju bilden.

Ich kenne keine Beschäftigungsart, welche mehr geeignet ware, im früheren Alter dem er= wachenden Bis, Scharssinn, Ersindungskraft die erste Uebung zu geben, als die vornehmlich

mit den alten Sprachen. Ich rede hier nam= lich nicht von der Wiffenschaft der Sprache im abstracten Sinn, in wie fern diese als unmit= telbarer Abdruck des inneren Typus der Ber= nunft Gegenstand einer wiffenschaftlichen Construction ift. Eben so wenig von der Philolo: gie, ju der fich Sprachkenntniß nur wie das Mittel zu seinem viel hoheren Zwecke verhalt. Der bloge Sprachgelehrte heißt nur durch Dis: brauch Philolog; diefer steht mit dem Runftler und Philosophen auf den hochsten Stufen, oder vielmehr durchdringen sich beyde in ihm. Seine Sache ift die historische Construction der Werke der Runft und Wiffenschaft, deren Beschichte er in lebendiger Unschauung zu begrei= fen und darzustellen hat. Auf Universitaten foll eigentlich nur Philologie, in diefem Sinne behandelt, gelehrt werden; der academische Lehrer soll nicht Sprachmeister senn. — 3ch febre ju meiner erften Behauptung juruck.

Die Sprache an und für sich selbst schon und bloß grammatisch angesehen, ist eine fort-

gehende angewandte Logik. Alle wissenschafts liche Bildung besteht in der Fertigkeit, die Möglichkeiten zu erkennen, da im Gegentheil das gemeine Wissen nur Wirklichkeiten begreift. Der Physiker, wenn er erkannt hat, daß unter gewissen Bedingungen eine Erscheinung wahrshaft möglich sey, hat auch erkannt, daß sie wirklich ist. Das Studium der Sprache als Auslegung, vorzüglich aber als Verbesserung der Lesart durch Conjectur, übt dieses Erstennen der Möglichkeiten auf eine dem Knasbenalter angemessene Art, wie es noch im männslichen Alter auch einen knabenhaft bleibenden Sinn angenehm beschäftigen kann.

Es ist unmittelbare Bildung des Sinns, aus einer für uns erstorbenen Rede den lebendisgen Geist zu erkennen, und es sindet darin kein anderes Verhältniß statt, als welches auch der Natursorscher zu der Natur hat. Die Natur ist für uns ein uralter Autor, der in Hieroglysphen geschrieben hat, dessen Blätter colossal sind, wie der Künstler bey Göthe sagt. Eben ders

jenige, der die Natur bloß auf dem empirischen Wege erforschen will, bedarf gleichsam am meissten Sprach=Kenntniß von ihr, um die für ihn ausgestorbene Rede zu verstehen. Im hösheren Sinn der Philologie ist dasselbe wahr. Die Erde ist ein Buch, das aus Bruchstücken und Rhapsodieen sehr verschiedener Zeiten zussammengesetzt ist. Jedes Mineral ist ein wahzres philologisches Problem. In der Geologie wird der Wolf noch erwartet, der die Erde eben so wie den Homer zerlegt und ihre Zusamsmensekung zeigt.

In die besondern Theile des academischen Studium jest einzugehen und gleichsam das ganze Gebäude desselben auf den ersten Grundslagen aufzuführen, ist nicht möglich, ohne zusgleich die Verzweigungen der Wissenschaft selbst zu verfolgen und das organische Ganze derselben zu construiren.

Ich werbe demnach zunächst den Zusams menhang aller Wissenschaften unter sich, und die Objectivität, welche diese innere, organis sche Einheit durch die äußere Organisation der Universitäten erhalten hat, darstellen mussen.

Gemiffermaßen murde diefer Grundriß die Stelle einer allgemeinen Encyclopadie der Bif= Schaften vertreten tonnen; ba ich aber biefe nie rein an fich, sondern immer zugleich in der besondern Begiehung meines Bortrage betrach= ten werde, fo fann naturlich fein aus den boch= ften Principien auf die ftrengfte Urt abgeleite= tes Onftem der Erfenntniffe hier erwartet wer= ben. Ich tann, so wie überhaupt in diesen Borlesungen, nicht darauf ausgehen, meinen Gegenstand ju erschöpfen. Dies fann man nur in der wirklichen Construction und Demon= stration erreichen: ich werde vieles nicht fagen, was vielleicht gefagt zu werden verdiente, defto mehr aber mich huten, etwas ju fagen, was

nicht gefagt werben follte, entweber an fich ober weil es die gegenwartige Zeit und der Buftand der Wiffenschaften nothwendig machten.

ilmierifingen echalten hat, bauffellen

ren merte, fo tean namight fren and ben be

five Principlen auf die stevnesse Ins abgeleite

negis at therefred slot of annot

assessment and a substant and a second of

Executions, in includation. Dies fann men

then visible gridge to elected gerdience, called

the ter entity better, comed to fairly than

## Bierte Borlefung.

Ueber das Studium der reinen Vernunftwissenschaften: der Mathematik, und der Philosophie im Allgemeinen.

## Bierte Borlesung,

Aleber idas Santium der erbeit geraunfridigenichmen der erlag mernener, und der erhäusgereit torne of a unstabling form

their abburned was to she their

Das schlechthin Eine, von dem alle Wissenschaften ausstließen und in das sie zurücktehren,
ist das Urwissen, durch dessen Einbildung in's
Concrete sich von Einem Centralpunkt aus das
Ganze des Erkennens bis in die außersten Gliez
der gestaltet. Diejenigen Wissenschaften, in
welchen es sich als in seinen unmittelbarsten Orgaz
nen restectirt, und das Wissen als Restectivenz
des mit dem Urwissen als Restectivem in Eins
zusammenfällt, sind wie die allgemeinen Senz
soria in dem organischen Leib des Wissens.
Wir haben von diesen Centralorganen ausz
zugehen, um das Leben von ihnen aus durch
verschiedene Quellen bis in die äußersten Theile
zu leiten.

Für denjenigen, der noch nicht selbst im Besit desjenigen Bissens ist, welches mit dem Urwissen Eins und es selbst ist, giebt es keinen andern Beg, zur Anerkennung desselben geleitet zu werden, als durch den Gegensatz mit dem andern Wissen.

Ich kann hier unmöglich begreiflich maschen, wie wir dazu kommen, überhaupt etwas Besonderes zu erkennen; nur so viel läßt sich bestimmt auch hier zeigen, daß ein solches Erskennen kein absolutes und eben darum auch nicht unbedingt wahres seyn kann.

Man verftehe dies nicht im Sinne eines gewiffen empirischen Stepticismus, der Wahrheit der sinnlichen, d. i. gang aufe Befondere gerichteten Borftellungen dem Grunde der Sinnentauschungen bezweifelt, fo daß wenn es feine optischen und andere Betruge gabe, wir alsdann unserer sinnlichen Erfenntniß fo ziemlich gewiß fenn konnten; eben fo wenig in dem eines roben Empirismus überhaupt, der die Wahrheit der sinnlichen Borftellungen allgemein darum bezweifelt, weil doch die Affectionen, aus denen sie entspringen, erft durch die Geele gur Geele gelangen und auf diesem Wege viel von ihrer Ursprunglichkeit verlieren muffen. Aller Causalbezug zwischen Biffen und Geyn gehort felbft mit ju der finn= lichen Tauschung und wenn jenes ein end=

liches ist, so ist es dies vermöge einer Deter= mination, die in ihm selbst und nicht außer ihm liegt.

Aber eben dies, daß es überhaupt ein be= stimmtes Wiffen ift, macht es ju einem abhan= gigen, bedingten, stets veranderlichen; das Bestimmte an ihm ift, wodurch es ein Man= nichfaltiges und Berschiedenes ift, die Form. Das Wefen des Wiffens ift Gines, in allem das gleiche, und fann eben deswegen auch nicht determinirt fenn. Wodurch fich alfo Wiffen von Wiffen unterscheidet, ift die Form, die im Besondern aus der Indiffereng mit dem Wesen tritt, welches wir in jo fern auch das Allgemeine nennen tonnen. Form getrennt von Wesen aber ift nicht reell, ift bloß Schein; das besondere Wiffen rein als solches demnach fein mahres Biffen.

Dem besondern steht das reine allgemeine gegenüber, welches als ein von jenem abgeson= dertes das abstracte heißt. Es kann hier eben so wenig die Entstehung dieses Wissens begreif= lich gemacht, es kann nur gezeigt werden, daß,

dem besondern die Form dem wenn in Befen unangemeffen ift, das rein allgemeine dagegen dem Berftand als Wefen ohne Korm erscheinen muffe. Wo die Form nicht im Be= fen und durch daffelbe erkannt wird, wird eine Wirklichkeit erkannt, die nicht aus der Doglich= feit begriffen wird, wie die befondern und finnlichen Bestimmungen der Gubftang in nicht aus dem Allgemeinbegriff Ewigfeit berfelben eingesehen werden konnen; weshalb Diejenigen, Die ben diefem Gegenfat fteben bleiben, fich außer dem Allgemeinen noch das Besondere unter dem Namen des Stoffs als eines allgemeinen Inbegriffs der sinnlichen Ber-Schiedenheiten jugeben laffen. 3m entgegenge= festen Kall wird die reine, abstracte Doglich: feit begriffen, aus der man nicht zu der Birtlichkeit herauskommen fann, und dies und jenes ift, mit Leffing ju reden, der breite Graben, vor dem der große Saufen der Philosophen von jeher fteben geblieben ift.

Es ist klar genug, daß der lette Grund und die Möglichkeit aller mahrhaft absoluten

Erkenntnis darin ruhen muß, daß eben das Allgemeine zugleich auch das Besondere und dasselbe, was dem Verstand als blosse Möglich: keit ohne Wirklichkeit, Wesen ohne Form ersscheint, eben dieses auch die Wirklichkeit und die Form sey: dies ist die Idee aller Ideen und aus diesem Grunde die des Absoluten selbst. Es ist nicht minder offenbar, daß das Absolute an sich betrachtet, da es eben nur diese Idenstität ist, an sich weder das eine noch das ans dere der Entgegengesesten sey, daß es aber als das gleiche Wesen beyder, und demnach als Identität, in der Erscheinung nur ent weder im Realen oder im Idealen sich darstellen könne.

Die beyden Seiten der Erkenntniß, die, in welcher die Wirklichkeit der Möglichkeit, und die, in welcher die letzte der erstern vorangeht, lassen sich nämlich unter sich wieder als reale und ideale entgegensehen. Wäre es nun denks bar, daß im Realen oder Idealen selbst wies der nicht das eine oder das andere der beyden Entgegengesehten, sondern die reine Identis

Celements berim miner distance

tåt beyder, als solche, durchbrache, so ware das mit ohne Zweifel die Möglichkeit einer absolus ten Erkenntniß selbst innerhalb der Erscheinung gegeben.

Wenn demnach, um von diesem Punkt aus weiter zu schließen, von der Identität der Möglichkeit und Wirklichkeit rein als solcher im Realen ein Rester wäre, so könnte sie eben so wenig als ein abstracter Begriff, wie als concretes Ding erscheinen: das erste nicht, weil sie alsdann eine Möglichkeit wäre, der die Wirklichkeit, das andere nicht, weil sie eine Wirklichkeit wäre, der die Möglichkeit gegen: über stünde.

Da sie ferner als Identität rein im Realen erscheinen sollte, mußte sie sich als reines Seyn, und in wie fern dem Seyn die Thätigkeit entgegengesetzt ist, als Negation aller Thätigkeit erscheinen. Dasselbe ist nach dem früher aufgestellten Grundsatz einzusehen: daß jedes, was seinen Gegensatz in einem andern hat, nur, wie fern es in sich absolut ist, zugleich wieder die Identität von sich selbst und seinem Entgegengesetzen ist; denn das Reale wird diesem zufolge als Identität von Möglich= teit und Wirklichkeit nur erscheinen können, in wie fern es in sich selbst absolutes Seyn, alles Entgegengesetze daher von ihm negirt ist.

Ein solches reines Seyn mit Berneis nung aller Thatigkeit ist nun ohne Zweifel der Raum; aber eben derselbe ist auch weder ein Abstractum, denn sonst müßten mehrere Raume seyn, da der Raum in allen Raumen nur Eis ner ist, noch ein Concretum, denn sonst müßte ein abstracter Begriff von ihm seyn, dem er als Besonderes nur unvollkommen angemessen wäre; er ist aber ganz, was er ist, das Seyn erschöpft in ihm den Begriff und er ist ebendeswegen und nur, weil er absolut real ist, auch wieder absolut ideal.

Zu Bestimmung der gleichen Identität, so fern sie im Idealen erscheint, können wir uns unmittelbar des Gegensaßes mit dem Raum bedienen; denn da dieser als reines Seyn mit Negation aller Thätigkeit erscheint, so wird jene dagegen sich als reine Thätigkeit

mit Berneinung alles Genns barftellen muf= fen; aber aus dem Grunde, daß fie reine Thatigkeit ift, wird fie nach dem angegebenen Princip auch wieder die Identitat von fich und dem Entgegengesetten, von Doglichkeit alfo und Wirklichkeit fenn. Eine folche Identitat ift die reine Zeit. Rein Geyn als folches ift in der Zeit, sondern nur die Beranderungen des Genns, welche als Thatigfeitsaußerungen und als Regationen des Genns erscheinen. In der empirischen Zeit geht die Doglichkeit, als Urfache, der Wirklichkeit voran, in der rei= nen Zeit ift die erfte auch die andere. 2118 Identitat des Allgemeinen und Besondern ift die Zeit fo wenig ein abstracter Begriff als ein concretes Ding, und es gilt von ihr in diefer Beziehung alles, was von dem Raume gilt.

Diese Beweise sind hinreichend, einzuses hen, sowohl daß in der reinen Anschauung des Raums und der Zeit eine wahrhaft objective Anschauung der Identität von Möglichkeit und Wirklichkeit als solcher gegeben ist, als auch: Raum noch Zeit die Idee aller Ideen an sich, sondern nur in getrenntem Rester darstellen; daß aus demselben Grunde weder jener noch diese Bestimmungen des An = sich sind, und daß, wenn die in beyden ausgedrückte Einheit Grund einer Erkenntniß oder Wissenschaft ist, diese selbst bloß zur restectirten Welt gehören, aber nichts desto weniger der Form nach absolut seyn musse.

Wenn nun, was ich hier nicht beweisen, sondern nur als bewiesen in der Philosophie voraussehen kann, Mathematik, als Analysis und Geometrie, ganz in jenen beyden Ansichauungsarten gegründet ist, so folgt, daß in jeder dieser Wissenschaften eine Erkenntnißart herrschend seyn musse, die der Form nach absolut ist.

Die Realität überhaupt und die der Erstenntniß insbesondere beruht weder allein auf dem Allgemeinbegriff, noch allein auf der Besonderheit; die mathematische Erkenntniß ist aber weder die eines bloßen Abstractum, noch

die eines Concretum, fondern der in der Inschauung dargestellten Idee. Die Darstellung des Allgemeinen und Besondern in der Ginheit, heißt überhaupt Conftruction, die von der Demonstration mahrhaft nicht unterschieden ift. Die Einheit selbst druckt sich auf doppelte Beife aus. Erftens darin, daß - um uns an das Benfpiel der Geometrie ju halten - allen Conftructionen derfelben, die fich unter fich wies der unterscheiden, als Triangeln, Quadrat, Cirtel u. f. w. diefelbe absolute Form ju Grunde liegt, und jum wissenschaftlichen Begreifen derfel= ben in ihrer Besonderheit nichts außer der Einen allgemeinen und absoluten Einheit erfodert wird. Zweytens darin, daß das Allgemeine jeder befondern Einheit, j. B. das allgemeine Dreveck mit dem besonderen wieder Eins ift, und bin= wiederum das besondere Dreyeck ftatt aller gilt und Einheit und Allheit jugleich ift. Diefelbe Einheit druckt fich als die der Form und Befen aus, da die Conftruction, welche als Erkennt= niß bloß Form Scheinen wurde, jugleich bas Wesen des Conftruirten selbst ift.

Es ist leicht, die Anwendung von dem Allen auf die Analysis zu machen.

Die Stelle der Mathematif im allgemei= nen Suftem des Wiffens ift jur Benuge bestimmt, ihre Beziehung auf das academische Studium ergiebt fich daraus von felbft. Erkenntnifart, welche das Wiffen über das Gefet der Caufalverbindung, das im gemeinen Wiffen, wie in einem großen Theil der fogenannten Wiffenschaften herrschend ift, das Gebiet einer reinen Bernunftidentitat er= hebt, bedarf feines außern 3mecks. Go fehr man auch übrigens die großen Wirfungen der Mathematik in ihrer Unwendung auf die allgemeinen Bewegungsgesete, in der Aftronomie und Phyfit überhaupt, anerkennte, fo mare derjenige doch nicht zur Erfenntniß der Absolutheit dieser Wiffenschaft gelangt, der fie nur um die= fer Folgen willen hochschafte, und dies über= haupt sowohl, als insbesondere, weil diese jum Theil nur einem Misbrauch der reinen Ber= nunftevideng ihren Urfprung verdanten. neuere Ustronomie geht als Theorie auf nichts

anders, als Umwandlung absoluter, aus der Idee fliegender, Gefete in empirische Dothwendigkeiten aus und hat diefen 3meck ju ihrer vollkommenen Befriedigung erreicht; übrigens fann es durchaus nicht Sache der Mathematit, in diesem Sinn und wie fie jest begriffen wird, fenn, über das Befen oder In = fich der Da= tur und ihrer Gegenstande das Geringfte ju verstehen. Dazu mare nothig, daß fie felbft vorerst in ihren Ursprung guruckginge und den in ihr ausgedruckten Typus der Ber= nunft allgemeiner begriffe. In wie fern die Mathematik eben fo im Abstracten, wie die Matur im Concreten, der vollkommenfte objectivfte Musdruck der Bernunft felbft ift, in fo fern muffen alle Naturgefete, wie fie in reine Bernunftgesete sich auflosen, ihre entsprechen= den Formen auch in der Mathematik finden: aber nicht fo, wie man dies bisher angenom= men hat, daß diefe fur jene nur bestimmend und die Matur übrigens in diefer Identitat fich nur mechanisch verhalte, sondern fo, daß Da= thematif und Naturwiffenschaft nur Gine und dieselbe von verschiedenen Seiten angesehene Wissenschaft sey'n.

Die Formen der Mathematik, wie fie jest verstanden werden, find Symbole, für welche denen, die sie besigen, der Schluffel verloren gegangen ift, den, nach fichern Spuren und Nachrichten der Alten, noch Euflides befaß. Der Weg jur Wiedererfindung fann nur der fenn, fie durchaus als Formen reiner Bernunft und Ausdrucke von Ideen ju begreis fen, die fich in der objectiven Geftalt in ein anderes verwandelt zeigen. Je weniger der ge= genwartige Unterricht der Mathematif geeignet fenn mochte, ju dem ursprunglichen Ginn die= fer Formen jurudguführen, defto mehr wird die Philosophie auf dem nun betretenen Wege auch die Mittel der Entrathselung und der Biederherstellung jener uralten Biffenschaft an die Sand geben.

Der Lehrling achte fürnehmlich ja einzig auf diese Möglichkeit, so wie auf den bedeuten= den Gegensatz der Geometrie und Analysis, der dem des Realismus und Idealismus in der Philosophie auffallend entspricht.

Bir haben an der Mathematit den bloß formellen Rarafter der abfoluten Ertenntnifart, den sie so lange behalten wird, als sie nicht voll= fommen symbolisch begriffen ift, aufgezeigt. Die Mathematik gehort in fo fern noch jur bloß abgebildeten Welt, als fie das Urwiffen, die absolute Identitat nur im Reflex und, welches davon eine nothwendige Folge ift, in getrennter Erscheinung zeigt. Die schlechthin und in jeder Beziehung absolute Erfenntnifart wurde demnach diejenige fenn, welche das Ur= wiffen unmittelbar und an fich felbft jum Grund und Begenstand hatte. Die Wiffenschaft aber, die außer jenem fein anderes Urbild hat, ift nothwendig die Wiffenschaft alles Wiffens, dem= nach die Philosophie.

Es kann nicht, weder überhaupt noch ins: besondere, hier ein Beweis geführt werden, wodurch jedermänniglich gezwungen würde, zu gestehen, Philosophie sey eben Wissenschaft des Urwissens; es kann nur bewiesen werden, eine folche Wissenschaft sey überhaupt nothwendig und man kann sicher seyn, beweisen zu können, daß jeder andere Begriff, den man etwa von Philosophie ausstellen möchte, kein Begriff, nicht etwa nur dieser, sondern überhaupt einer möglichen Wissenschaft sey.

Philosophie und Mathematit find fich da= rin gleich, daß bende in der absoluten Iden= titat des Allgemeinen und Befondern gegrun= det, bende alfo auch, in wie fern jede Einheit dieser Art Unschauung ift, überhaupt in der Unschauung sind; aber die Unschauung der er= ften kann nicht wieder wie die der letten eine reflectirte fenn, fie ift eine unmittelbare Ber= nunft - oder intellectuelle Unschauung, die mit ih= rem Gegenstande, dem Urwiffen felbft, Schlechthin identisch ift. Darftellung in intellectueller Un= schauung ift philosophische Conftruction, aber wie die allgemeine Ginheit, die allen ju Grunde liegt, so konnen auch die besondern, in deren jeder die gleiche Absolutheit des Urwissens auf= genommen wird, nur in ber Bernunftanschau= ung enthalten fenn und find in fo fern Ideen.

Schellinge Borlefungen. III. Musg.

Die Philosophie ist also die Wissenschaft der Ideen oder der ewigen Urbilder der Dinge.

Ohne intellectuelle Unschauung feine Philo= fophie! Much die reine Unschauung des Raums und der Zeit ift nicht im gemeinen Bewußt= fenn, als foldbem; denn auch fie ift die, nur im Sinnlichen reflectirte, intellectuelle. Aber ber Mathematifer hat das Mittel der außern Dar= stellung voraus: in der Philosophie fallt auch die Anschauung gang in die Bernunft guruck, Wer fie nicht hat, versteht auch nicht, was von ihr gesagt wird; fie tann also überhaupt nicht gegeben werden. Gine negative Bedin= qung ihres Besiges ift die flare und innige Einsicht der Dichtigkeit aller bloß endlichen Erkenntniß. Man fann fie in fich bilden: in dem Philosophen muß fie gleichsam jum Rarafter werden, jum unwandelbaren Organ, jur Fertigkeit, alles nur ju feben, wie es in der Idee fich darftellt.

Ich habe hier nicht von der Philosophie überhaupt, ich habe nur so weit von ihr zu res

den, als sie sich auf die erste wissenschaftliche Vildung bezieht.

Von dem Nußen der Philosophie zu res
den, achte ich unter der Würde dieser Wissens
schaft. Wer nur überhaupt darnach fragen
kann, ist sicher noch nicht einmal fähig ihre
Idee zu haben. Sie ist durch sich selbst von
der Nühlichkeitbeziehung frey gesprochen. Sie
ist nur um ihrer selbst willen; um eines Uns
dern willen zu seyn, würde unmittelbar ihr Wes
sen selbst ausheben.

Von den Vorwürfen, die ihr gemacht werden, halte ich nicht ganz unnothig zu spreschen: sie soll sich nicht durch Nühlichkeit emspfehlen, aber auch nicht durch Vorspiegelungen schädlicher Wirkungen, die man ihr zuschreibt, wenigstens in außern Beziehungen eingeschränkt werden.

beit, ell lie sich auf bir riste wissenschaftliche Bildenna besiehre

The ten design of the contract the field f

Wan ten Westudition, 144, 462 genader
foreign, hole to note constantion of prechen a factor of note care absolute conchen (ie soll not niche care absoluteit conpfehier, ober, ned niche verb Wergsterlungen
fortbellener Theoremen, our immeritär eine sagerneren
tanksgieur fankbohern Verreinungen einer hilbert

Funfte Borlefung.

Ueber die gewöhnlichen Einwendungen gegen das Studium der Philosophie. Bunfte Borlefung

tleber die gewöhnlichen Einnenbungen gegen das Studiam der Philophie. Wenn ich den sehr gemein gewordenen Borwurf, daß die Philosophie der Religion und dem Staate gefährlich sen, nicht mit Stillschweigen übergehe, so ist es, weil ich glaube, daß die meisten, die sich hierauf entgegenend haben vernehmen lassen, nicht im Stande gewesen sind, das gehörige zu sagen.

Die nachste Antwort ware wohl die: was mag das für eine Religion seyn, denen die Philosophie gestährlich seyn kann? Wäre dies wirklich der Fall, so müßte die Schuld an der vorgeblichen Religion und dem angeblichen Staat liegen. Die Philosophie folgt nur ihren innern Grünzden und kann sich wenig bekümmern, ob alles, was von Menschen gemacht ist, damit übereinsstimme. Von der Religion rede ich hier nicht; ich behalte mir vor, in der Folge die innigste Einheit beyder, und wie die eine die andere erzgeugt, darzuthun.

Was den Staat betrifft, so will ich die Frage allgemein stellen: wovon kann man in

der wissenschaftlichen Beziehung mit Recht sas gen oder fürchten, daß es dem Staat gefährlich sen? Es wird sich alsdann ohne Zweifel von selbst ergeben, ob die Philosophie etwas der Art sen oder ob etwas der Art aus ihr hervors gehen könne?

Eine Richtung in der Wissenschaft halte ich in Beziehung auf den Staat für verderblich und die andere für untergrabend.

Die erste ist, wenn das gemeine Wissen sich zum absoluten oder zur Beurtheilung dessels ben aufrichten will. Der Staat begünstige nur erst, daß der gemeine Verstand Schiedsrichter über Ideen sey, so wird dieser sich bald auch über den Staat erheben, dessen auf Vernunft und in Ideen gegründete Versassung er so wenig wie diese begreift. Mit denselben populären Gründen, mit welchen er gegen die Philosophie zu streiten meint, kann er und noch viel einzleuchtender die ersten Formen des Staates anz greifen. Ich muß erklären, was ich unter gezmeinem Verstand begreife. Reineswegs allein

oder vorzüglich den rohen, schlechthin ungebildeten Verstand, sondern gleicherweise den durch falsche und oberstächliche Kultur zum hohlen und leeren Rasonniren gebildeten Verstand, der sich für absolut gebildet hält, und der in der neueren Zeit sich durch Herabwürdigung alles dessen, was auf Ideen beruht, vorzüglich gesäußert hat.

Diefer Ideenleerheit, die fich Aufklarung ju nennen unterfteht, ift die Philosophie am meiften entgegengefest. Man wird zugeben muffen, daß es feine Dation in Diefer Erhes bung eines rafonnirenden Berftandes über die Bernunft weiter gebracht hat, als die frangofi= Es ift demnach die größte auch hiftori= sche Ungereimtheit, ju fagen: Philosophie sey für Erhaltung der Rechtsgrundfage gefährlich, (denn ich will mich fo ausdrucken, da es aller= dinge Berfaffungen oder Buftande derfelben ge= ben tonnte, denen die Philosophie zwar nicht gefährlich, aber eben auch nicht gunftig fenn fann). Gerade diejenige Mation, die, einige wenige Individuen fruberer Zeiten ausgenom=

(denen man aber gewiß feinen Ginfluß auf die politischen Begebenheiten der fpateren juschreiben wird), in feiner Epoche, am wenig= ften in derjenigen, welche der Revolution voranging, Philosophen hatte, war es, die das Benfpiel einer durch robe Grauel bezeichneten Ummal= jung mit derfelben Frevelhaftigfeit gab, welcher sie nachher zu neuen Formen ber Stlaveren guruckgefehrt ift Ich laugne nicht, daß Rafonneurs in allen Wiffenschaften und nach allen Richtungen in Frankreich den Da= Philosophen usurpirt haben ; men der mochte aber wohl feiner von denjenigen fenn, denen unter uns diefer Rarafter unbestreitbar zufommt, der einem einzigen von jenen ihn qu= Es ift nicht zu verwundern und ware gestunde. an fich, wenn man nicht auf andere Weise über den Werth und die Bedeutung davon aufgeflart murde, fogar preismurdig, daß eine fraftvolle Regierung unter diefem Bolt jene leeren Abstractios nen profcribirt, in melden allerdings großentheils oder allein bestand, mas die Frangofen von miffen= ichaftlichen Begriffen hatten. Mit hohlen Ber:

staat als eine Philosophie bauen, und eine Mation, die den Zugang zu den Ideen nicht hat, thut Recht, wenigstens Reste von solchen aus Trummern vorhanden gewesener Formen hervorzusuchen.

Die Erhebung des gemeinen Berstandes zum Schiedsrichter in Sachen der Vernunft, führt ganz nothwendig die Ochlokratie im Neiche der Bissenschaften und mit dieser früher oder später die allgemeine Erhebung des Pobels herben. Fade oder heuchlerische Schwäßer, die da mennen, ein gewisses süßlichtes Gemenge sogenannter sittlicher Grundsäße an die Stelle der Ideensherschaft zu seßen, verrathen nur, wie wenig sie selbst von Sittlichkeit wissen. Es giebt keine ohne Ideen, und alles sittliche Handeln ist es nur als Ausdruck von Ideen.

Die andere Richtung, in welche sich die erste verliert und welche die Auflösung alles dessen, was auf Ideen gegründet ist, herbenführen muß, ist die auf das bloß Nühliche. Wenn Einmal dieses der höchste Maßstab für alles

gilt er auch fur bie Staatsverfaffung. Mun giebt es aber mohl überhaupt feine man= delbarere Sicherheit, als jene; denn von dem, was heute nublich ift, ift es morgen das Gegentheil. Aber noch überdies muß diefer, es fen durch welche Wirfung, fich verbreitende Trieb alles Große und jede Energie unter einer Da= tion ersticken. Mach dem Magstabe deffelben ware die Erfindung des Spinnrads wichtiger, als die eines Weltsustems, und die Einführung der Spanischen Schafzucht in einem Lande fur ein großeres Wert zu achten, als die Umgeftal= tung einer Belt durch die fast gottlichen Rrafte eines Eroberers. Wenn Philosophie eine Da= tion groß machen fonnte, fo mare es eine fol= che, die gang in Ideen ift, die nicht über ben Benuß grubelte oder die Liebe jum Leben als erfte Triebfeder obenansette, fondern die Berachtung des Todes lehrte und nicht die Tugen= den großer Karaktere psychologisch zergliederte. In Deutschland konnte, da fein außeres Band es vermag, nur ein inneres eine herrschende Religion oder Philosophie, den alten Mational=

farafter hervorrufen, der in der Einzelnheit gerfallen ift und immer mehr gerfallt. Es ift gewiß, daß ein fleines, friedliches, ju feinen großen Bestimmungen berufenes Bolflein auch teiner großen Motive bedarf; fur diefes Scheint es hinreichend, daß es leidlich ju effen und ju trinfen habe und der Industrie fich ergebe. Gelbft in großeren Staaten zwingt die Un= verhaltnifmäßigkeit der Mittel, die ein ar= mer Boden darreicht, ju den Zwecken, die Regierungen felbft, fich mit diefem Ruglich= feitgeist ju befreunden und alle Runfte und Wiffenschaften einzig auf bas Streben barnach anzuweisen. Es leidet feinen Zweifel, daß folden Staaten die Philosophie nichts nuben tann, und wenn die Fürsten anfangen, immer mehr popular ju werden, die Ronige felbst fich schamen, Ronige ju fenn und nur die er= ften Burger fenn wollen, auch die Philoso= phie nur anfangen fann, fich in eine bur= gerliche Moral umzuwandeln und von ihren hohen Regionen in das gemeine Leben herab= gufteigen.

Die Staatsverfaffung ift ein Bilb Berfaffung des Ideenreichs. In diesem ift das Absolute als die Macht, vor der alles ausfließt, der Monard, die Ideen find nicht der Adel oder das Bolk, weil das Begriffe find, die nur im Gegenfat gegen ein= ander Realitat haben, sondern - die Fregen: die einzelnen wirklichen Dinge find die Stlaven Eine gleiche Stufenfolge und Leibeigenen. ift unter ben Wiffenschaften. Die Philoso= phie lebt nur in Ideen, die Beschäftigung mit den einzelnen wirklichen Dingen überläßt fie den Phisicis, Aftronomis u. f. w. - 201= lein dies find ja felbft nur überspannte Ideen und wer glaubt in dieser humanitat und Muf= geklartheit der Zeiten noch an die hohen Bezies hungen des Staates?

Wenn dem einbrechenden Strom, der immer sichtbarer Hohes und Niederes vermischt, seit auch der Pobel zu schreiben anhebt und jeder Plebejer in den Rang der Urtheiler sich erhebt, irgend etwas Einhalt zu thun vermag, so ist es die Philosophie, deren natürlicher Wahlspruch das Wort ist:

Odi profanum volgus et arceo.

Nachdem man angefangen hatte, die Philosophie, nicht ohne Wirkung, als gefährslich für Staat und Kirche zu verschreyen, has ben endlich auch die Inhaber verschiedentlicher Wissenschaften ihre Stimme gegen sie erhoben, als ob sie, auch in dieser Beziehung, verderbslich wäre, dadurch, daß sie von den gründlichen Wissenschaften abziehe, sie als entbehrzlich darstelle u. s. w.

Es ware freylich vortrefflich, wenn auch die Gelehrten gewisser Fächer in den Rang der privilegirten Classen treten könnten und von Staats wegen festgesetzt würde, es soll in keinem Zweig des Wissens ein Fortschritt, oder gar eine Umwandelung Statt sinden. So weit ist es bis jetzt, wenigstens allgemein, noch nicht gekommen, wird auch wohl nie das hin kommen. Es ist keine Wissenschaft, die an sich in Entgegensetzung mit der Philosophie wäre, vielmehr sind alle eben durch sie

und in ihr Eins. Es ist also immer nur die Wissenschaft, wie sie in irgend eines Mensschen Kopf existirt; und ist diese mit der Wissenschaften im Widersstreit, desto schlimmer für sie! Warum ist denn die Geometrie seit langen Zeiten im unsgestörten Besit ihrer Lehrsätze und im ruhigen Fortschreiten?

Ich weiß, daß nichts so fehr, wie das grundliche Studium der Philosophie, geschickt ift, Achtung fur die Biffenschaft einzuflogen, obgleich diese Achtung für die Wiffenschaft nicht immer eben eine Achtung fur die Bif= fenschaften fenn mag, wie fie jest find; und wenn benn nun auch diejenigen, welche in der Philosophie eine Idee der Wahrheit er= langt haben, von dem grund = und bo= denlofen und ungufammenhangenden Wefen, bas ihnen in andern Fachern unter jenem Da= men angeboten wird, fich hinmeg wenden und bas Tiefere, das Begrundetere, Bufammen= hangendere suchen, so ift ja dies reiner Ge= winn für die Wiffenschaft felbft.

Daß diejenigen, die noch frisch, ohne vorgefaßte Meynungen, mit dem ersten noch unverfälschten Sinn für Wahrheit zu den Wissenschaften kommen, vor jeder Luft eines Zweisfels an dem, was bisher gegolten oder selbst der Gewisheit der Ungültigkeit sorgfältig beswahrt und wie geistige Mumien einbalsamirt werden sollen, dafür habe ich wenigstens keisnen Sinn.

Um nur in die andern Wissenschaften eins dringen zu können, mussen sie die Idee der Wahrheit aus der Philosophie empfangen has ben, und gewiß wird jeder mit desto größerem Interesse zu einer Wissenschaft kommen, je mehr Ideen er zu ihr bringt; wie ich selbst während der Zeit, daß ich hier gelehrt habe, einen allgemeineren Eiser sur alle Theile der Naturwissenschaft, durch die Wirkung der Phis losophie habe ausleben sehen. Die von dem Schaden, welchen Philosophie ben der Jusgend stiftet, so viel zu sagen wissen, befinden sich in einem von benden folgenden Källen. Entweder haben sie sich wirklich die Wissens Echellings Vortesungen. III. Ausg.

schaft diefer Philosophie verschafft ober nicht. In der Regel ift das lette der Fall: wie ton= nen sie also urtheilen? Oder das erfte: so verdanken fie felbst dem Studium der Philofophie den Rugen, einzusehen, daß fie keinen Mugen habe; wie man von Gofrates ju fa= gen pflegt, er habe feinem Wiffen wenigftens fo viel verdankt, ju wiffen, daß er nichts wisse; diesen Rugen follten fie doch auch an= bern ju Theil werden laffen, und nicht ver= langen, daß man ihnen aufs Wort glaube, da die eigene Erfahrung doch ohnehin einen ftarteren Gindruck machen wird, als ihre Ber= ficherung: davon nichts ju fagen, daß, jene Kenntniß, für die Jugend auch ihre scharffinnige Polemik gegen diese Philosophie unverständlich, und ihre Unspielungen dagegen, fo grob fie übrigens fenn mogen, verloren maren.

Der gewöhnliche Trost, den sie ben der Fruchtlosigkeit ihrer Warnungen und Vermah: nungen sich selbst und unter einander geben, ist dann der ; daß es mit der Philosophie

doch keinen langen Bestand haben werde, daß sie nur die Sache einer Mode sen, die aber, wie noch immer geschehen, zu ihrer Zeit auch vorbeigehen werde, daß ja ohnehin alle Ausgenblicke neue Philosophieen entstehen und was dergleichen mehr ist.

Was das Erste betrifft, so befinden sie sich ganz in dem Fall des Bauren, der an einentiefen Strom kommend, ihn nur vom Regen geschwellt mennt und wartet bis er ablaufen wird.

Rusticus expectat, dum defluat amnis; at ille

Labitur et labetur in omne volubilis aeuum.

Was das Letzte betrifft, den schnellen Wechsel der Philosophieen, so sind sie wirklich nicht im Stande zu beurtheilen, ob das, was sie so nennen, wirklich verschiedene Philosophie eristiven Werändes rungen der Philosophie existiven nur für die Unwissenden. Sie geben entweder jene übershaupt nicht an, indem es allerdings und

eben auch jeht Bestrebungen genug giebt, bie sich für phisosophische ausgeben, in denen aber feine Opur davon angutreffen ift; allein eben um das, was fich Philosophie nennt, ohne es ju fenn, von der Philosophie abzuscheiden, muß ja untersucht, und weil die, die jest jung find, funftig doch auch untersuchen fol= len, Philosophie studiert werden. Oder fie find Verwandlungen, die einen wirklichen Bejug auf Philosophie haben, so find es De= tamorphofen ihrer Form. Ihr Wefen ift un= mandelbar daffelbe, feit dem erften, der es ausgesprochen hat: aber sie ift eine leben= dige Biffenschaft, und es giebt einen philo= fophischen Runfttrieb, wie es einen poetischen giebt.

Wenn noch Umgestaltungen in der Phi= losophie statt sinden, so ist dies Beweis, daß sie ihre letzte Form und absolute Gestalt noch nicht gewonnen hat. Es giebt untergeordne= tere und höhere, es giebt einseitigere und umfassendere Formen: jede sogenannte neue Philosophie muß aber einen neuen Schritt in

der Form gethan haben. Daß die Erichei= nungen fich drangen, ift begreiflich, weil die vorhergehende unmittelbarer den Ginn icharft, den Trieb entgundet. Gelbft aber auch, wenn die Philosophie in der absoluten Form wird dargestellt fenn - und war sie es denn noch nicht, so weit dies überhaupt möglich ift? wird es niemand verwehrt fenn, fie wieder in besondere Formen zu faffen. Die Philofophen haben das gang eigenthumlich voraus, daß fie in ihrer Wiffenschaft eben fo einig, als die Mathematiker find, (alle waren es, die überhaupt dafür gelten fonnten), und daß doch jeder gleich original fenn kann, was jene Die andern Biffenschaften nicht fonnen. tonnten fich Gluck munschen, wenn erft ben ernstlicher ihnen jener Wechsel der Formen Um die absolute Form ju gemin= nen, muß fich der Geift in allen versuchen, dies ift das allgemeine Gefes jeder fregen Bilbung.

Mit der Nachrede, daß die Philosophie eine bloße Sache der Mode sen, kann es

auch nicht fo ernstlich gemennt fenn. Die fie vorbringen, wurden gerade darum fich nur um fo leichter damit vertragen. Wenn sie nicht gang nach der Mode fenn wollen, fo wollen fie doch auch nicht gang altmodisch senn, und wenn fie nur hie und da etwas, und war' es bloß ein Wort, von der neueren oder neueften Philosophie erhaschen konnen, verschmaben sie es ja doch nicht, sich damit auszuschmucken. Bar' es wirklich nur eine Sache der Mode, wie sie vorgeben, und demnach eben so leicht, als es ift, einen Rleiderschnitt oder Sut mit dem andern ju verwechseln, auch ein Spftem der Medicin, der Theologie u. f. m. nach den neuesten Grundfagen aufzustellen, fo murden fie gewiß nicht faumen es ju thun. Es muß also doch mit der Philosophie seine gang eigen= thumlichen Schwierigkeiten haben.

Sechste Borlefung.

Ueber das Studium der Philosophie insbesondre. Sechere Boglesung.

thing the number des points.

Wenn das Wissen überhaupt an sich selbst Zweck ist, so muß dies noch vielmehr und im vorzüglichsten Sinne von demjenigen Wissen gelten, in welchem alles andere Eins und welches die Seele und das Leben von ihm ist.

Rann Philosophie erlernt, fann fie uber= haupt dutch Uebung, durch Fleiß erworben werden: oder ift fie ein angebohrnes Bermd= gen, ein freges Geschent und durch Schi= dung verliehen? Daß sie als solche nicht gelernt werden tonne, ift in dem Borberge= henden ichon enthalten. Dur die Renntniß von ihren besondern Formen lagt fich auf diefem Wege erlangen. Jene foll aber, bey dem Studium der Philosophie, außer der Musbildung des nicht ju erwerbenden Bermogens, das Absolute zu faffen, mit beabsichtigt wer= Wenn gesagt wird, daß Philosophie den. nicht gelernt werden tonne, fo ift die Den= nung nicht, daß deswegen nun jeder fie ohne Uebung befige, und daß man etwa eben fo

von Natur philosophiren tonne, als man fich von Natur befinnen oder Gedanken verbin= Die Meiften derjenigen, melden fann. che gegenwartig in der Philosophie urtheilen oder gar fich einfallen laffen , eigne Onfteme auf die Bahn ju bringen, konnten fich von diesem Dunkel ichon durch die Renntnig des juvor Gemefenen fattfam beilen. Es murde dann feltner geschehen, was so febr gewöhnlich ift: daß man ju Brethumern, die man ichon ab= gelegt hat, durch feichtere Grunde, als welche man felbft dafur ju haben glaubte, befehrt werden foll; feltner, daß jemand fich überredete, mit ein Paar Bortformeln den Beift der Philosophie ju beschworen und die großen Gegenstände derfelben zu faffen.

Das, was von der Philosophie, nicht zwar eigentlich gelernt, aber doch durch Unsterricht geübt werden kann, ist die Kunstseite dieser Wissenschaft, oder was man allgemein Dialektik nennen kann. Ohne dialektische Kunst ist keine wissenschaftliche Philosophie! Schon ihre Absicht, Alles als Eins darzustellen und

in Formen, die ursprünglich dem Reflex angehoren, dennoch das Urwissen auszudrücken, ist Beweis davon. Es ist dieses Verhältniß der Speculation zur Reflexion, worauf alle Dialektik beruht.

Aber eben dieses Princip der Antinomie des Absoluten und der bloß endlichen Formen, so wie daß in der Philosophie Runst und Prosduction so wenig, als Form und Stoff in der Poesse getrennt seyn können, beweist, daß auch die Dialektik eine Seite hat, von welcher sie nicht gelernt werden kann, und daß sie nicht minder, wie das, was man, der ursprünglichen Bedeutung des Worts gemäß, die Poesse in der Philosophie nennen könnte, auf dem productiven Vermögen beruht.

Von dem innern Wesen des Absoluten, welches die ewige In = Eins = Bildung des Allgemeinen und Besondern selbst ist, ist in der erscheinenden Welt ein Aussluß in der Vernunft und der Einbildungskraft, welche beyde Ein und dasselbige sind, nur jene im Idealen, diese im Realen. Mögen dieseni-

denen nichts als ein durrer und un= fruchtbarer Berftand ju Theil geworden ift, fich durch ihre Bermunderung schadlos halten, daß man gur Philosophie Einbildungsfraft fo= bere. Statt besjenigen, mas allein fo genannt werden kann, ift ihnen nur die lebhafte Ideen= affociation, die das Denken erichwert oder die falsche Imagination als eine regellose Reproduction finnlicher Bilder befannt. Jedes mahre durch Ginbildungsfraft geschaffene Runftwert ift die Muflbfung des gleichen Widerspruche mit dem, der in den Ideen, vereinigt, dargestellt ift. Der bloß reflectirende Berftand begreift nur einfache Reihen und die Idee, als Gyn= thefis von Entgegengefesten, als Widerfpruch.

Des productive Vermögen läßt sich, wo es ist, bilden, erhöhen und in's Unendliche durch sich selbst potenziiren: es läßt sich im Gegentheil auch im Reim ersticken oder wenig= stens in der Entwicklung hemmen. Wenn es daher eine Anweisung über das Studium der Philosophie geben kann, so muß diese mehr ne= gativer Art seyn. Man kann den Sinn sür Ideen nicht schaffen, wo er nicht ist; man kann aber verhindern, daß er nicht erdrückt oder falsch geleitet werde.

Der Trieb und die Begierde, das Wesen der Dinge zu erforschen, ist den Menschen alls gemein so tief eingepflanzt, daß sie auch das Halbe, das Falsche mit Eiser ergreisen, wenn es nur den Schein und einige Hoffnung giebt, daß es sie zu dieser Erkenntniß führe. Uns ders begreift man nicht, wie bey einem, im Ganzen recht ernstlichen Ernst, die oberslächslichsten Versuche in der Philosophie Theilsnahme erregen konnten, wenn sie nur in irs gend einer Richtung Gewisheit versprachen.

Der Verstand, den die Unphilosophie den gesunden nennt, da er nur der gemeine ist, verlangt gleichsam die baare und klin= gende Münze der Wahrheit, und sucht sie sich ohne Rücksicht auf das Unzureichende sei= ner Mittel zu verschaffen. In die Philosophie übergreisend erzeugt er die Ungeheuer ei= ner rohen dogmatischen Philosophie, die mit

bem Bedingten bas Unbedingte ju ermeffen, Endliche jum Unendlichen auszudehnen fucht. Die Art ju schließen, welche in dem Bebiet des Abhangigen von dem einen jum andern reicht, foll ihm hier über die Rluft vom Abgeleiteten jum Abfoluten helfen. - In der Regel verfteigt er fich nicht einmal fo weit, sondern bleibt unmittelbar ben dem, was er feine Thatfachen nennt, fteben. Die bescheidenste Philosophie in dieser Richtung ist die, welche allgemein zwar die Erfahrung als die einzige oder Sauptquelle realer Er= fenntniß ausgiebt: übrigens aber von den Ideen gulagt, daß fie vielleicht Realitat ha= ben, die ihnen nur für unfer Wiffen ganglich fehle. Man kann wohl fagen, daß eine fol= che Philosophie studieren schlimmer ift, als überhaupt feine tennen. Eben über die Thatfachen des Bewußtseyns ju Etwas, was an fich felbst absolut ware, hinaus ju tommen, ift die ursprungliche Absicht aller Philosophie: diese Thatsachen : Erzählung dafür auszuge= ben, wurde denen, die es pflegen, nicht ein:

mal eingekommen seyn, ware nicht wahre Phislosophie vorausgegangen.

Der bloße Zweifel an der gemeinen und endlichen Unsicht der Dinge ist eben so wenig Philosophie; es muß zum kategorischen Wissen der Nichtigkeit desselben kommen und diesses negative Wissen muß der positiven Anschausung der Absolutheit gleich werden, wenn es sich auch nur zum ächten Skepticismus erheben soll.

Ganz zu den empirischen Versuchen in der Philosophie gehört auch, was man inszgemein Logik nennt. Wenn diese eine Wissenschaft der Form, gleichsam die reine Kunstzlehre der Philosophie seyn sollte, so müßte sie das seyn, was wir oben unter dem Nammen der Dialektik charakterisirt haben. Eine solche existirt noch nicht. Sollte sie eine reine Darstellung der Formen der Endlichkeit in ihz rer Beziehung aufs Absolute seyn, so müßte sie wissenschaftlicher Skepticismus seyn: daz für kann auch Kants transscendentale Logik nicht gehalten werden. Versteht man aber uns

ter Logit eine rein formale, fich ben Inhalt oder die Materie des Wiffens entgegensehende, Wiffenschaft, so ware diese an sich eine der Philosophie direct entgegengesette Scient, da diese eben auf die absolute Ginheit der Form und des Wesens geht; oder, in wie fern fie ben Stoff, in empirischer Bedeutung, bas Concrete, von sich absondert; eben die absolute Realitat, die jugleich absolute Idea= litat ift, darftellt. Gie ift demnach eine gang empirifche Doctrin, welche die Befete des ge= meinen Berftandes als absolute aufstellt, 1. B. daß von zwen contradictorisch entgegen= gefesten Begriffen jedem Befen nur Giner gu= tomme, was in der Opare der Endlichfeit ' feine vollkommne Richtigkeit hat, nicht aber in der Spekulation, die nur in der Bleich= febung Entgegengesetter ihren Unfang hat. Muf gleiche Beife ftellt fie Befete des Ber: standesgebrauchs in feinen verschiedenen Func= tionen als Urtheilen, Gintheilen, Ochließen auf. Aber wie? Gang empirisch, ohne ihre Nothwendigkeit ju beweisen, wegen der fie

an die Erfahrung verweift , 3. B. daß mit vier Begriffen ju Schließen, oder in einer Gin= theilung Glieder fich entgegenzusegen, die in andrer Beziehung nicht wieder etwas Gemein= schaftliches haben, eine Ungereimtheit er= zeuge.

Befett aber, die Logit ließe fich darauf ein, diese Gefete aus spekulativen Grunden als nothwendige für dies reflectirte Erfennen ju beweisen, so mare sie alsdann feine abso= lute Wiffenschaft mehr, fondern eine befondere Poteng in dem allgemeinen Onftem der Ber= nunftwiffenschaft. Muf die vorausgesette 216= jolutheit der Logik grundet fich gang die fogenannte Rritit der reinen Bernunft, welche diefe nur in der Unterordnung unter den Ber= stand tennt. In dieser wird die Bernunft als das Bremogen zu schließen erklart, da fie vielmehr eine absolute Erfenntnifart ift, wie durch Schluß eine burchaus bedingte. die Ware feine andere Erkenntniß des Absoluten, als die durch Bernunftichluffe und feine an= dere Vernunft, als die in der Form des Ver= standes, so mußten wir allerdings auf alle unmittelbare und kategorische Erkenntniß des Unbedingten und Uebersinnlichen, wie Kant lehrt, Verzicht thun.

Solch ein großer Mißgriff, als es Kant vorgestellt hat, ist es nach diesem nicht, daß man der- natürlichen Trockenheit der Logik durch anthropologische und psychologische Borskenntnisse abzuhelsen gewußt hat, welches vielmehr ein recht gesundes Gefühl von dem Werth der ersten voraussest, wie auch alle, welche die Philosophie in Logik sehen, gleichs sam eine angebohrne Hinneigung zur Psychoslogie haben.

Was übrigens von dieser sogenannten Wissenschaft an sich selbst zu halten sey, bes greift sich aus dem Vorhergehenden von selbst. Sie beruht auf der angenommenen Entgegenssehung der Seele und des Leibes und man kann leicht urtheilen, was bey Nachforschunsgen über etwas, das gar nicht existirt, nämslich eine dem Leib entgegengesetzte Seele, hers auskommen kann. Alle wahre Wissenschaft

des Menschen kann nur in der wesentlichen und absoluten Einheit der Seele und des Leisbes, d. h. in der Idee des Menschen, also überhaupt nicht in dem wirklichen und empirischen Menschen, der von dieser nur eine restative Erscheinung ist, gesucht werden.

Eigentlich müßte von der Psychologie bey der Physif die Rede seyn, die nun ihrerseits mit dem gleichen Grunde das bloß Leibliche betrachtet, und die Materie und die Natur sür todt annimmt. Die wahre Naturwissenschaft kann eben so wenig aus dieser Trennung, sondern ihrerseits ebenso nur aus der Identität der Seele und des Leibes aller Dinge hervorgehen: so daß zwischen Physik und Psychologie kein realer Gezgensah denkbar ist. Selbst aber wenn man diesen zugeben wollte, würde man doch von der Psychozlogie so wenig als etwas von der Physik in derselzben Entgegensehung begreisen, wie sie an die Stelle der Philosophie geseht werden könnte.

Da die Psychologie die Seele nicht in der Idee, sondern der Erscheinungsweise nach und allein im Gegensaß gegen dasjenige fennt, womit fie in jener Eins ift, fo hat fie die nothwendige Tendeng, alles im Menschen ei= nem Caufalzusammenhang unterzuordnen, nichts jujugeben, mas unmittelbar aus dem Abfolu= ten oder Befen felbst fame, und hiemit alles Sobe und Ungemeine herabzumurdigen. Die großen Thaten der vergangenen Zeit erscheinen, unter das psychologische Meffer genommen, als das naturliche Resultat einiger gang begreiflis chen Motive. Die Ideen der Philosophie er= flaren fich aus mehreren fehr groben psychologis schen Täuschungen. Die Werke der alten gro-Ben Meifter der Runft erscheinen als das nas turliche Spiel einiger besondern Gemuthstrafte, und wenn g. B. Shakespeare ein großer Dich= ter ift, fo ift es megen feiner vortrefflichen Renntniß des menschlichen Bergens und feiner außerst feinen Psychologie. Ein Sauptresultat dieser Lehre ift das allgemeine Applanirungssy= stem der Rrafte. Wozu foll es doch etwas wie Einbildungsfraft, Genie u. f. m. geben? 3m Grunde find doch alle einander gleich, und mas man mit jenen Worten bezeichnet, ift boch nur

das Uebergewicht der einen Seelenkraft über die andere und in so fern eine Krankheit, eine Abnormität, statt daß ben den vernünftigen, ordentlichen, nüchternen Menschen alles in bes haglichem Gleichgewicht und darum in vollskommner Gesundheit ist.

Eine bloß empirische, auf Thatsachen bez ruhende, eben so wie eine bloß analytische und formale Philosophie, kann überhaupt nicht zum Wissen bilden; eine einseitige Philosophie we= nigstens nicht zum absoluten Wissen, da sie viel= mehr für alle Gegenstände desselben nur einen eingeschränkten Gesichtspunkt bestimmt.

Die Möglichkeit einer zwar spekulativen, aber übrigens beschränkten Philosophie ist das durch gegeben, daß weil Alles in Allem wiederskehrt und auf allen möglichen Stufen dieselbe Identität nur unter verschiedenen Gestalten sich wiederholt, diese an einem untergeordneten Punkt der Reslexion aufgefaßt und in der bessondern Form, in der sie auf diesem erscheint, zum Princip der absoluten Wissenschaft gemacht werden kann. Die Philosophie, die aus eis

nem solchen Princip hervorgeht, ist spekulativ, weil es nur der Abstraction von der Beschränkts heit der Auffassung und des Denkens der besons dern Identität in der Absolutheit bedarf, um sich zu dem rein und schlechthin Allgemeinen zu orheben; sie ist einseitig, in wie fern sie dies nicht thut, und von dem Ganzen ein nach dies sem Gesichtspunkt verzogenes und verschobenes Bild entwirft.

Die neuere Welt ist allgemein die Welt der Gegensähe, und wenn in der alten, aller einzzelnen Regungen ungeachtet, doch im Ganzen das Unendliche mit dem Endlichen unter einer gemeinschafilichen Hülle vereinigt liegt, so hat der Geist der späteren Zeit zuerst diese Hülle gesprengt und jenes in absoluter Entgegenzsehung mit diesem erscheinen lassen. Von der unbestimmbar größeren Bahn, welche dieser durch das Schicksal vorgezeichnet ist, übersehen wir nur einen so kleinen Theil, daß uns der Gegensah leicht als das Wesentliche und die Einheit, in die er sich aufzulösen bestimmt ist, jederzeit nur als einzelne Erscheinung auffallen

fann. Dennoch ift gewiß, daß diese hohere Einheit, welche der gleichsam aus der unendli= chen Flucht juruckgerufne Begriff mit dem Endlichen darftellen wird, gegen die gemif= fermagen bewußtlos und noch vor der Trennung vorhandene Identitat der alten Welt sich im Gangen wiederum eben fo, wie das Runftwert ju dem organischen Werk der Natur verhalten wird. hiermit fen es übrigens, wie es wolle, fo ift offenbar, daß in der neuern Welt Mittel= erscheinungen nothwendig find, in denen der reine Gegensag hervortritt: es ift nothwendig fogar, daß diefer in der Biffenschaft wie in der Runft unter den verschiedenften Formen im= mer wiederkehre, bevor er fich jur mahrhaft ab= foluten Identitat verflart hat.

Der Dualismus als eine nicht nur überz haupt, sondern auch in seiner Wiederkehr nothzwendige Erscheinung der neueren Welt muß also das Uebergewicht durchaus auf seiner Seite haben, wie denn die in einzelnen Individuen durchgebrochene Identität fast für nichts gerecht

net werden kann, da diese ja von ihrer Zeit ausgestoßen und verbannt, von der Nachwelt nur als merkwürdige Beyspiele des Irrthums begriffen worden sind.

Da in dem Berhaltniß, in welchem die großen Objectivitaten der Staatsverfaffungen und felbst des allgemeinen religibsen Bereins verschwanden, fich das gottliche Princip von der Welt juruckjog, fo konnte in dem Meugeren der Natur nichts als der reine entfeelte Leib des Endlichen guruckbleiben, das Licht hatte fich gang nach innen gewandt und die Entgegense= hung des Subjectiven und Objectiven mußte ih= ren hochften Gipfel erreichen. Wenn man von Spinoja abfieht, fo ift feit Cartefius, in welchem die Entzwenung sich wissenschaftlich bestimmt ausgesprochen hatte, bis auf diese Beit feine ihr entgegengesette Erscheinung, da auch Leibnit jeine Lehre in einer Form ausfprach, die der Dualismus sich wieder aneig= nen konnte. Durch diese Zerreißung der Idee hatte auch das Unendliche feine Bedeutung ver= loren und diejenige, die es hatte, mar eben fo,

wie jene Entgegensegung, felbst eine bloß fubjec= tive. Diese Subjectivitat vollkommen bis jur ganglichen Verneinung der Realitat das Abfoluten geltend ju machen, war der erfte Schritt, der jur Biederherstellung der Philosophie ges schehen fonnte und durch die sogenannte friti= iche Philosophie wirklich geschehen ift. Idealismus der Wiffenschaftslehre hat nachher diese Richtung der Philosophie vollendet. Der Dualismus namlich ift auch in dem lettern un= aufgehoben juruckgeblieben. Aber das Unend= liche oder Absolute im Ginn des Dogmatismus ift bestimmter und mit ber legten Burgel von Realitat, die es in jenem hatte, aufgehoben 2118 das Un = fich mußte es ein ab= worden. solut = Objectives schlechthin außer dem Ich fenn. Dies ift undentbar, indem ja eben die= fes Mußer = dem = Ich = Gegen wieder ein Ge= ben fur das Ich und demnach auch im Ich ift. Dieses ift der ewige und unauflesliche Cirkel der Reflexion, der durch die Wiffenschaftslehre aufs volltommenfte dargeftellt ift. Die Idee des Absoluten ift in die Subjectivitat, die fie der Richs

tung der spätern Philosophie zufolge nothwendig hatte, und aus welcher sie nur durch einen, sich selbst misverstehenden, Dogmatismus scheinbar gesetzt worden war, dadurch restituirt, daß sie als eine bloß im Handeln und für das Handeln stattsindende Realität anerkannt ist, und man muß demnach den Idealismus in dieser Form als die vollkommen ansgesprochene, zum Bezwustseyn ihrer selbst gekommene, Philosophie der neueren Welt betrachten.

Im Cartesius, welcher ihr die erste Rich= tung auf die Subjectivität durch das cogito ergo sum gab, und dessen Einleitung der Phi= losophie (in seinen Meditationen) mit den spä= teren Begründungen derselben im Idealismus in der That ganz gleichlautend ist, konnten sich die Nichtungen noch nicht rein gesondert darstel= len, die Subjectivität von der Objectivität nicht vollkommen geschieden erscheinen. Aber seine eigentliche Absicht, seine wahre Borstel= lung von Gott, Welt, Seele hat er deutlicher als durch seine Philosophie, über welche man ihn wegen des Ruhens auf dem ontologischen

Beweis der Realitat Gottes, diefes Reftes achter Philosophie, noch misverstehen fonnte, in feiner Physik ausgesprochen. Merkwurdig muß es allgemein erscheinen, daß durch denfelbi= gen Geift, in welchem der Dualismus der Philosophie sich entschieden ausbildete, die mechanische Physik in der neueren Welt zuerst die Geftalt des Suftems annahm. Mit dem um= faffenden Beift des Cartefius ließe fich die Un= nihilation der Matur, welcher fich der Idealismus in der oben angegebenen Geftalt ruhmt, eben so wahr und factisch machen, als sie es in seiner Physik wirklich war. Es kann namlich für die Spekulation nicht den geringften Unter= Schied machen, ob die Natur in ihrer empiri= schen Gestalt, im realen Ginn oder im idealen wirklich ift. Es ift vollig gleichgultig, ob die einzelnen wirklichen Dinge auf die Beife wirklich find, wie fie ein grober Empirismus fich denkt, oder ob fie nur, als Affectionen und Bestimmungen eines jeden Ich, als der absoluten Substang, diesem aber wirklich und real inhariren.

Die wahre Vernichtung der Natur ist allerdings die, sie zu einem Ganzen absoluter Qualitäten, Beschränktheiten und Affectionen zu machen, welche gleichsam für ideale Atomen gelten können. Im Uebrigen bedarf es keines Beweises, daß eine Philosophie, die irgend cienen Gegensaß zurückläßt und nicht wahrhaft die absolute Harmonie hergestellt hat, auch nicht zum absolute varmonie hergestellt hat, auch nicht zum absolute varmonie

Die Aufgabe, die sich jeder setzen muß, unmittelbar, wie er zur Philosophie gelangt, ist: die Eine wahrhaft absolute Erkenntniß, die ihrer Natur nach auch eine Erkenntniß des Absoluten ist, bis zur Totalität und bis zum vollkommnen Begreisen des Allen in Einem zu verfolgen. Die Philosophie öffnet in dem Absoluten und der Entfernung aller Gegensähe, wodurch dieses selbst wieder, es sey auf subjective oder objective Weise, in eine Beschränktheit verwandelt worden ist, nicht nur überhaupt das Reich der Ideen, sondern auch den wahren Urs

quell aller Erkenntniß der Natur, welche von jenen selbst nur das Werkzeug ist.

Ich habe die lette Bestimmung der neuer ren Welt schon im Vorhergehenden ausgespros chen, eine höhere, wahrhaft alles begreifende, Einheit darzustellen; sie gilt eben so sehr für die Wissenschaft als für die Kunst, und eben damit jene sen, mussen alle Gegensähe sich entz zwenen.

Bisher war von innern Gegensähen in der Philosophie selbst die Rede, ich werde noch eis niger äußeren erwähnen mussen, welche ihr Einseitigkeit, falsche Nichtung der Zeit und uns vollkommne Begriffe gegeben haben. quell aller Erkenntuiß ber Batit, welche von jeuen felb, nut bas Wertzeng in.

The habe bis (egge Westinghang ber nedered Ausgelander eine Münde zehren ausgelander den Ausgelander den Ausgelander den Ausgelander den Ausgelander den Ausgelander der Ausgelander ausgelander ausgelander ausgelander ausgelander ausgelander der Kanner und der K

Wisher was van innern Sografdien in der Editorphie selbk die Rede, ich werde nach eie siger lageren erreihung und zur weiche ihr Einseineren erreihung und der Jerenkan und vonkteneune Kenerge gegeben daben.

## Siebente Borlefung.

Ueber einige äußere Gegensätze der Philosophie, vornämlich den der positiven Wissenschaften.

Sirbence Worlesunge

Ateber einige äußere Gegenfüse ber Löslesöpbie, dornäunlich den der rofitiern Willissenkönsten.

Als ein außerer Gegensatz der Philosphie ist der schon fruher angeführte von Wiffen und Sandeln , in feiner Unwendung auf jene, ju betrachten. Diefer ift feineswegs ein folder, der in dem Geift der modernen Rultur überhaupt gegrundet mare, er ift ein Produft der neueften Beit, ein unmittelbarer Sproffling der mohl= bekannten Aufklareren. Diefer Richtung gufolge giebt es eigentlich nur eine praftische und feine theoretische Philosophie. Wie Rant, nachdem er in der theoretischen Philosophie die Idee Gottes, der Emigfeit der Geele u. f. w. ju bloßen Ideen gemacht hatte, diefen dagegen in der sittlichen Gesinnung eine Urt von Beglau= bigung ju geben suchte, so spricht fich in jenen Bestrebungen nur die endlich gluckliche Errei= dung der vollkommenen Befreyung von Ideen aus, für welche eine angebliche Sittlichkeit das Mequivalent fenn foll.

Sittlichkeit ist Gottahnliche Gesinnung, Erhebung über die Bestimmung durch das Conscrete, ins Neich des schlechthin Allgemeinen. Schellings Vorlesungen. III. Ausg.

Philosophie ift gleiche Erhebung und darum mit der Sittlichkeit innig Gins, nicht durch Un= terordnung, fondern durch mefentliche und inne= re Gleichheit. Es ift nur Gine Belt, welche fo, wie sie im Absoluten ift, jedes in feiner Art und Weise abzubilden ftrebt, das Wiffen als Wiffen, das handeln als handeln. Die Welt des letten ift daher in fich eben fo absolut, als die des erften, und die Moral eine nicht min= der spekulative Biffenschaft, als die theoretis sche Philosophie. Jede besondere Pflicht ent= fpricht einer besondern Idee und ift eine Belt fur fich, wie jede Gattung in der Matur ihr Ur= bild hat, dem sie so viel möglich ahnlich ju seyn trachtet. Die Moral fann daher fo menig als Philosophie ohne Conftruction gedacht werden. Ich weiß, daß eine Sittenlehre in diesem Sinne noch nicht eriftirt, aber die Principien und Elemente einer folchen liegen in der hergeftellten Absolutheit der Philosophie.

Die Sittlichkeit wird in der allgemeinen Freyheit objectivirt und diese ist selbst nur gleich= sam die dffentliche Sittlichkeit. Die Construc=

gleiche Aufgabe mit der der Construction der Natur, und ruht auf spekulativen Ideen. Der Zerfall der äußern und innern sittlichen Einheit müßte sich durch den Zerfall der Philosophie und die Auflösung der Ideen ausdrücken. So lange es aber nur die sichtbare Ohnmacht ist, welche die Sache des gemeinen Verstandes, da er in seiner natürlichen Gestalt nicht mehr ersicheinen kann, unter dem erborgten Namen der Sittlichkeit führt, ist dieser kraftlose Chor nur die nothwendige, der Schwachheit zugogebene, Begleitung des energischen Rhythmus der Zeit.

Die Sittlichkeit, nachdem der Begriff derselben lange genug bloß negativ gewesen, in ihren positiven Formen zu offenbaren, wird ein Werk der Philosophie seyn. Die Scheu vor der Speculation, das angebliche Forteilen vom bloß Theoretischen zum Praktischen, bewirkt im Handeln nothwendig die gleiche Flachheit wie im Wissen. Das Studium einer streng theoretischen Philosophie macht uns am unmittelz barsten mit Ideen vertraut, und nur Ideen

geben dem Handeln Nachdruck und sittliche Bes

Ich erwähne noch eines andern äußern Gegensates, den die Philosophie gefunden hat, des der Religion. Nicht in dem Sinn, in welchem zu andrer Zeit Vernunft und Glauben im Widerstreit vorgestellt wurden, sondern in einem, neueren Ursprungs, nach welchem Relizgion als reine Unschauung des Unendlichen, und Philosophie, welche als Wissenschaft nohwenz dig aus der Identität derselben herausgeht, entgegengesetzt werden. Wir suchen vorerst, uns diesen Gegensatz verständlich zu machen, um nachher zu sinden, worauf es mit ihm abzgesehn sey.

Daß die Philosophie ihrem Wesen nach ganz in der Absolutheit ist, und auf keine Weise aus ihr herausgeht, ist eine vielsach ausgesprochene Behauptung. Sie kennt vom Unendlichen zum Endlichen keinen Uebergang, und beruht ganz auf der Möglichkeit, die Besonderheit in der Absolutheit und diese in jener zu begreisen, welches der Grund der Lehre von den Ideen ist. "Aber eben daß der Philosoh die Besonderheit in der Absolutheit darstellt, und nicht unmittelbar, wie von Natur, jene in diesser und diese in jener anschaut, sest schon eine vorhergegangene Differenziirung und ein Herzausgehen aus der Identität voraus." Nach dieser näheren Bestimmung würde der höchste Zustand des Geistes in Bezug auf das Absolute ein so viel möglich bewußtloses Brüten oder ein Stand der gänzlichen Unschuld sehn müssen, in welchem jenes Anschauen sich sogar selbst nicht als Religion begriffe, weil damit schon Ressezion und ein Heraustreten aus der Identität geseht wäre.

Nachdem also die Philosophie die Idee des Absoluten hergestellt, von der Beschränztung der Subjectivität befreyt, und in objectiven ven Formen, so wei tihr dies verstattet ist, darzustellen versucht hat, ist jenes als ein neues und gleichsam das letzte Mittel der Subjectivizung ergriffen worden, die Wissenschaft zu verzachten, weil diese allgemeingültig, der Formslosseit entgegengesetz, und mit Einem Worte,

weil sie Wissenschaft ist. Es ist nicht zu verswundern, daß in einem Zeitalter, wo ein bestimmter Dilettantismus sich fast über alle Gesgenstände verbreitet hat, auch das Heiligste ihm nicht entgehen konnte, und diese Art des Nichtkönnens oder Nichtwollens sich in die Restigion zurückzieht, um den höhern Anfoderunsgen zu entgehen.

Preis denen, die das Wesen der Religion neu verkündet, mit Leben und Energie dargesstellt und ihre Unabhängigkeit von Moral und Philosophie behauptet haben! Wenn sie wolsten, das Religion nicht durch Philosophie erstangt werde, so mussen sie mit dem gleichen Grunde wollen, das Religion nicht die Philossophie geben, oder an ihre Stelle treten könne. Was unabhängig von allem objectiven Vermösgen erreicht werden kann, ist jene Harmonie mit sich selbst, die zur innern Schönheit wird; aber diese auch objectiv, es sey in Wissenschaft oder Kunst, darzustellen, ist eine von jener bloß subjectiven Genialität sehr verschiedene Aufsgabe. Die daher ihr an sich löbliches Bestres

ben nach jener Harmonie, oder wohl gar nur das lebhaft gefühlte Bedürfniß derselben, für das Vermögen halten, sie auch äußerlich zu offenbaren, werden ohne die höhere Bedingung mehr nur die Sehnsucht nach Poesie und Philossophie, als sie selbst, ausdrücken, in benden auf das Formlose wirken, in der Philosophie das System verrufen, das sie, gleicherweise, zu machen und als Symbolik zu verstehen unfäshig sind.

Auch Poesie also und Philosophie, welche eine andere Art des Dilettantismus entgegenssest, sind sich darin gleich, daß zu beyden ein aus sich selbst erzeugtes, ursprünglich ausgesbohrnes Bild der Welt erfodert wird. Der größere Theil halt sich mit einem bloß socialen Bild der Welt zur Kunst hinlänglich ausgerüsstet und fähig, die ewigen Ideen derselben auszzudrücken: immer noch der bessere im Verzgleich mit jenen, die ohne die geringste Erfahzrung der Welt, mit der Einfalt der Kinder, trübselig dichten. Der Empirismus ist in der Poesie eben so wohl und allgemeiner als in der

Philosophie herrschend. Diejenigen, die auch etwa zufälligerweise in Erfahrung gebracht, daß alle Kunst von der Anschauung der Natur und des Universum aus und in sie zurückkehre, halten dieser Vorstellung zufolge die einzelnen Erscheinungen oder überhaupt Besonderheiten für die Natur, und meynen, die ihr eingebohrne Poesse aufs vollkommenste zu fassen, indem sie jene zu Allegorieen von Empfindungen und Gesmüthszuständen machen, womit denn, wie leicht zu sehen, dem Empirismus und der Subziectivität, benden ihr höchstes Recht widerfährt.

In der obersten Wissenschaft ist alles Eins und ursprünglich verknüpft, Natur und Gott, Wissenschaft und Kunst, Religion und Poesse, und wenn sie in sich alle Gegensäße aushebt, steht sie auch mit nichts anderm nach außen in wahrhafter oder anderer Entgegenseßung, als welche die Unwissenschaftlichkeit, der Empirisemus, oder eine oberstächliche Liebhaberen, ohne Gestalt und Ernst, machen mögen.

Die Philosophie ist unmittelbare Darstellung und Wissenschaft des Urwissens selbst, aber sie ist es nur ideal, nicht real. Könnte die Intelligenz, in Einem Akt des Wissens, das absolute Ganze, als ein in allen Theilen vollen= detes System real begreifen, so hörte sie eben damit auf endlich zu seyn, sie begriffe Alles wirklich als Eines, aber sie begriffe eben des= wegen Nichts als Bestimmtes.

Die reale Darstellung des Urwissens ist alles andere Wissen, aber in diesem herrscht auch die Absonderung und Trennung, und es kann nie in dem Individuum real Eins werden, sondern allein in der Sattung, und auch in dieser nur für eine intellectuelle Anschauung, die den unendlichen Fortschritt als Gegenwart erblickt.

Nun ist aber allgemein einzusehen, daß das Reell = Werden einer Idee in beständigem Fortschritt, so daß zwar nie das Einzelne, aber doch das Ganze ihr angemessen ist, sich als Geschichte ausdrücke. Geschichte ist weder das rein Verstandes = Gesehmäßige, dem Begriff Unterworfene, noch das rein Gesehlose, son= dern was, mit dem Schein der Frenheit im

Einzelnen, Nothwendigkeit im Sanzen verbinstet. Das wirkliche Wissen, da es successive Offenbarung des Urwissens ist, hat demnach nothwendig eine historische Seite, und in wie fern alle Geschichte auf die Realissrung eines äußeren Organismus als Ausdrucks von Ideen geht, hat die Wissenschaft auch das nothwenstige Streben, sich eine objective Erscheinung und äußere Eristenz zu geben.

Diese außere Erscheinung kann nur der Abdruck des innern Organismus des Urwissens selbst, und also der Philosophie seyn, nur daß sie getrennt darstellt, was in jenem, und eben so in dieser, Eines ist.

Wir haben demnach vorerst den innern Typus der Philosophie von dem gemeinschaft: lichen Quell der Form und des Stoffes abzulei: ten, um jenem gemäß die Form eines äußern Organismus, in welchem das Wissen wahrhaft objectiv wird, zu bestimmen.

Die reine Absolutheit für sich ist nothwen= dig auch reine Identität, aber die absolute Form dieser Identität ist: sich selbst auf ewige Beise Subject und Object zu seyn; dieses kön=
nen wir als bereits bewiesen voraussezen.
Nicht das Subjective oder Objective in diesem
ewigen Erkenntnisakt, als solches, ist die Absolutheit, sondern das, was von beyden das
gleiche Besen ist, und was eben deswegen
durch keine Differenz getrübt wird. Dieselbe
identische Besenheit ist in dem, was wir die
objective Seite jenes absoluten Producirens
nennen können, als Idealität in die Realität
und in dem, was die subjective, als Realität in
die Idealität gebildet, so daß in jeder von beyden die gleiche Subject Objectivität, und in
der absoluten Form auch das ganze Besen des
Absoluten gesetzt ist.

Bezeichnen wir diese zwen Seiten als zwen Einheiten, so ist das Absolute an sich weder die eine noch die andere dieser Einheiten, denn es selbst ist ja eben nur die Identität, das gleiche Wesen einer jeden und dadurch bendes, und demnach sind bende im Absoluten, obwohl auf eine nicht unterschiedene Weise, da in beps

den der Form und dem Wesen nach dassel= bige ist.

Wird nun das Absolute als dasjenige aufgefaßt, was an sich reine Identität, aber als
diese zugleich das nothwendige Wesen der beyden Einheiten ist, so haben wir damit den
absoluten Indisserenzpunkt der Form und des
Wesens aufgefaßt, denjenigen, von dem alle
Wissenschaft und Erkenntniß aussließt.

Jede der beyden Einheiten ist in der Absolutheit, was die andere ist. Aber so nothwendig die wesentliche Einheit beyder der Karakter der Absolutheit selbst ist, so nothwendig ist es, daß begde in der Nicht = Absolutheit als Nicht = Ei= nes und verschieden erscheinen. Denn gesetzt in der Erscheinung würde nur die eine unter= schieden, so wäre diese auch als die eine im Absoluten; demnach als ausschließend die ent= gegengesetzte, und sonach selbst als nicht abso= lut, welches gegen die Voraussetzung ist.

Bende differenziiren sich also für die Er=

ben der Weltkörper durch zwen relativ = verschies dene Brennpunkte ausdrückt. Die Form, die in der Absolutheit mit dem Wesen Eines und es selbst war, wird als Form unterschieden. In der ersten als Einbildung der ewigen Einsheit in die Vielheit, der Unendlichkeit in die Endlichkeit. Dieses ist die Form der Natur, welche, wie sie erscheint, jederzeit nur ein Mosment oder Durchgangspunkt in dem ewigen Akt der Einbildung der Identität in die Differenz ist. Rein für sich betrachtet ist sie die Einheit, wosdurch sich die Dinge oder Ideen von der Idenstität als ihrem Centro entsernen und in sich selbst sind. Die Naturseite ist also an sich selbst nur die eine Seite aller Dinge.

Die Form der andern Einheit wird als Einbildung der Vielheit in die Einheit, der Endlichkeit in die Unendlichkeit unterschieden und ist die der idealen oder geistigen Welt. Diese rein für sich betrachtet ist die Einheit, wodurch die Dinge in die Identität als ihr Centrum zurückgehen und im Unendlichen sind, wie sie durch die erste in sich selbst sind.

Die Philosophie betrachtet die benden Einsheiten nur in der Absolutheit und demnach auch nur in ideeller, nicht reeller Entgegensehung. Ihr nothwendiger Thpus ist: den absoluten Centralpunkt gleicherweise in den benden relatieven und hinwiederum diese in jenem darzustelzien, und diese Grundsorm, welche im Ganzen ihrer Wissenschaft herrschend ist, wiederholt sich nothwendig auch im Einzelnen.

Dieser innere Organismus des Urwissens und der Philosophie ist es nun auch, welcher in dem äußern Sanzen der Wissenschaften sich ausdrücken, und durch Trennung und Vers bindung derselben zu einem Körper construiren muß.

Alles Objectivwerden des Wissens geschieht nur durch Handeln, welches selbst wieder sich äußerlich durch ideale Producte ausdrückt. Das allgemeinste derselben ist der Staat, der, wie schon früher bemerkt wurde, nach dem Urbild der Ideenwelt geformt ist. Aber eben weil der Staat selbst nur ein objectiv gewordenes Wissen

ift, begreift er nothwendig in fich wieder einen außern Organismus für das Wiffen als folches, gleichsam einen ideellen und geiftigen Staat: die Wiffenschaften aber, in so fern fie durch oder in Bezug auf den Staat Objectivitat er= langen, beißen positive Biffenschaften. Uebergang in die Objectivitat fest nothwendig die allgemeine Trennung der Wiffenschaften als besonderer, da fie nur im Urwiffen Gins find. Aber der außere Schematismus ihrer Trennung und ihrer Bereinigung muß doch wieder nach dem Bild des innern Typus der Philophie entworfen fenn. Run beruht diefer vorzüglich auf dren Dunkten, dem abfoluten In= differengpunkt, in welchem reale und ideale Belt als Eins erblickt werden, und den zwen nur relativ oder ideell entgegengesetten, wovon der eine der im Realen ausgedrückte absolute und das Centrum der realen Welt, der andere der im Idealen ausgedrückte absolute und das Centrum der idealen Belt ift. Es wird alfo auch der außere Organismus des Wiffens vorzüglich auf dren von einander geschiedenen und doch außerlich verbundenen Wissenschaften be-

Die erste, welche den absoluten Indiffes renzpunkt objectiv darstellt, wird die unmittels bare Wissenschaft des absoluten und göttlichen Wesens, demnach die Theologie seyn.

Von den beyden andern wird diejenige, welche die reelle Seite der Philosophie für sich nimmt und diese äußerlich repräsentirt, die Wissenschaft der Natur, und in so fern diese nicht nur überhaupt sich in der des Organis= mus concentrirt, sondern auch, wie nachher näher gezeigt werden soll, nur in der Bezie= hung auf denselben positiv seyn kann, die Wissen= schaft des Organismus, also die Medicin, seyn.

Die, welche die ideelle Seite der Philosophie in sich getrennt objectivirt, wird allgemein die Wissenschaft der Geschichte, und in wie fern das vorzüglichste Werk der letten die Vilsdung der Rechtsverfassung ist, die Wissenschaft des Rechts, oder die Jurisprudenz, seyn.

In so fern die Wissenschaften durch den Staat und in ihm eine wirklich objective Exi=

ftent erlangen, eine Macht werden, heißen die Berbindungen für jede derfelben insbesondere, Katultaten. 11m von den Berhaltniffen derfel= ben unter einander das Mothige ju bemerten, besonders da Rant in der Schrift: Streit der Fakultaten , diefe Frage nach fehr einseitigen Gefichtspuncten betrachtet ju haben icheint, fo ist offenbar, daß die Theologie, als diejenige, in welcher das Innerfte der Philosophie objec= tivirt ift, die erfte und oberfte fenn muffe: in fo fern das Ideale die hohere Potent des Realen ift, folgt, daß die juridische Kakultat der medicinischen vorangehe. Was aber die philo= fophische betrifft, so ift meine Behauptung, daß es überhaupt teine folche gebe, noch geben tonne, und der gang einfache Beweis dafür ift: daß das, was Alles ift, eben deswegen nichts inebefondere fenn fann.

Es ift die Philosophie selbst, welche in den drey positiven Biffenschaften objectiv wird, aber sie wird durch keine einzelne derselben in ihrer Totalitat objectiv. Die mahre Objectivi= tat der Philosophie in ihrer Totalitat ift nur 11

Schellings Borlefungen. III, Ausg,

die Runft; es konnte also auf jeden Fall keine philosophische, sondern nur eine Fakultat der Runfte geben. Allein die Runfte konnen nie eine außere Macht und eben so wenig durch den Staat privilegirt als beschrankt senn. Es giebt alfo nur frene Berbindungen fur die Runft: und dies war auch auf den alteren Universitaten der Ginn der jest sogenannten philosophischen Fakultat, welche Collegium Artium hieß, wie die Mitglieder deffelben 21r= tiften. Dieje Berichiedenheit der philosophi= schen Fakultat von den übrigen hat sich bis jest noch darin erhalten, daß jene nicht wie diese privilegirte, dagegen auch in Staatspflicht genommene Meister (Doctores), sondern Lehrer (Magistros) der fregen Runfte creirt.

Man konnte sich über die aufgestellte Behauptung auch darauf berufen, daß wo philosophische Fakultäten sich nicht, ihrer ersten Bestimmung gemäß, als freye Vereinigungen für
die Kunst betrachtet haben, und der besondere
Geist der Innung in ihnen herrschend war, sie
im Ganzen und Einzelnen Carricatur und Ge-

genstand des allgemeinen Spottes wurden, da sie ihrem Beruf nach billig die hochste und alle gemeinste Achtung genießen sollten.

Daß Theologie und Jurisprudenz eine vofitive Geite haben, wird allgemein angenoms men; verwickelter ift es, diefelbe fur die Maturwiffenschaft aufzuzeigen. Die Ratur ift eine geschloffene in fich ruhende Objectivmerdung bes Urwiffens; ihr Gefet ift die Endlichkeit wie das der Geschichte die Unendlichkeit. fann also das Siftorische des Wiffens nicht in den Gegenstand an und für sich, sondern nur in das Subject fallen: die Ratur handelt im= mer in ihrer Integritat und mit offenbarer Nothwendigkeit, und in wie fern ein einzelnes handeln oder eine Begebenheit als folche in ihr gefest werden foll, muß es durch die Bestim= mung des Subjects geschehen. Ein solches Bestimmen der Matur jum Sandeln, unter ge= wiffen Bedingungen mit Ausschluß anderer, ift, was Erperiment heißt. Diefes alfo giebt der Naturlehre eine historische Seite, da es eine veranstaltete Begebenheit ift, von welcher, wer

sie veranstaltet, den Zeugen macht. Aber auch in diesem Sinne hat die Naturwissenschaft doch nicht jene außere Eristenz, wie z. B. die Rechtsgelehrsamkeit; sie wird daher zu den possitiven nur in so fern gezählt, als das Wissen in ihr zur außern und öffentlichen Pflicht wird. Dieses ist allein in der Medicin der Fall.

Damit haben wir den ganzen Körper der positiven Wissenschaften in seinem Gegensatz gegen Philosophie, und den Widerstreit des absoluten und historischen Wissens in seiner ganzen Ausdehnung. Was im allgemeinen über die Behandlung aller besondern Fächer im Geist der Ein = und Allheit gesagt wurde, wird erst jetzt die Probe der Ausführbarkeit bestehen, und seiner Möglichkeit nach gerechtsertigt wers den mussen.

presented Note Constituted and a security

Achte Borlefung.

Ueber die historische Construction des Christenthums.

· confiction grants minute the billion of the sacrift Die realen Wissenschaften überhaupt können von der absoluten als der idealen allein durch das historische Element geschieden oder besonstere sein. Aber die Theologie hat außer diesser allgemeinen Beziehung auf die Geschichte noch eine, die ihr ganz eigenthümlich ist und zu ihrem Wesen insbesondere gehört.

Da sie als das wahre Tentrum des Objectivmerdens der Philosophie vorzugsweise in speculativen Ideen ist, so ist sie überhaupt die höchste Synthese des philosophischen und historischen Wissens; und als solche sie darzustellen, ist der Hauptzweck folgender Betrachtungen.

Ich grunde die historische Beziehung der Eheologie nicht allein darauf: daß der erste Urstrung der Religion überhaupt, so wie jeder andern Erkenntniß und Cultur allein aus dem Unterricht höherer Naturen begreiflich ist, alle Religion also in ihrem ersten Daseyn schon Ueserlieferung war; denn was die sonst gangbas

ren empirischen Erflarungsarten betrifft, de= ren einige die erfte Idee von Gott oder Got= tern aus Kurcht, aus Dankbarkeit, oder an= dern Gemuthebewegungen, andere durch eine fchlaue Erfindung der erften Gefeggeber entfte= ben laffen, fo begreifen jene die Idee Gottes überhaupt nur als die psychologische Erscheis nung, fo wie diese weder erklaren, wie nur überhaupt jemand querft den Bedanten gefaßt, fich jum Gesetgeber eines Bolks ju machen, noch wie er Religion insbesondere als Schredmittel ju brauchen fich einfallen laffen tonnte, ohne zuvor die Idee derfelben aus einer andern Quelle ju haben. Unter der Menge falfcher und ideenloser Bersuche der letten Zeit fteben die sogenannten Geschichten der Menschheit oben an, welche ihre Borftellungen von dem erften Buftand unfere Geschlechts von den aus Reifebeschreibungen compilirten Zugen der Robbeit wilder Bolfer hernehmen, welche daher auch in ihnen die vornehmfte Rolle fpielen. Es giebt teinen Buftand der Barbaren, der nicht aus ei= ner untergegangenen Rultur herstammte. Den

funftigen Bemuhungen der Erdgeschichte ift es vorbehalten, ju zeigen, wie auch jene, in einem Buftand der Wildheit lebende, Bolfer nur von dem Zusammenhang mit der übrigen Welt durch Revolutionen losgeriffene und jum Theil gersprengte Bolterschaften find, die der Berbin= dung und der ichon erworbenen Mittel der Rul= tur beraubt in den gegenwartigen Buftand jurucksanten. 3ch halte den Zustand der Rultur durchaus für den erften des Menschengeschlechts, und die erfte Grundung der Stagten, der Wiffenschaften, der Religion und der Runfte für gleichzeitig oder vielmehr fur Eins, fo daß dies alles nicht wahrhaft gesondert, sondern in der vollkommenften Durchdringung mar, wie es einst in der letten Bollendung wieder fenn wird.

Auch darauf gründet sich die historische Beziehung der Theologie nicht allein, daß die besondern Formen des Christenthums, in welschen die Religion unter uns existirt, nur gesichichtlich erkannt werden können.

Die absolute Beziehung ift, daß in dem

Chriftenthum das Universum überhaupt als Geschichte, als moralisches Reich angeschaut wird, und daß diese allgemeine Unschauung den Grundkarakter deffelben ausmacht. Boll= fommen tonnen wir dies nur im Begenfat ge= gen die Religion hauptfächlich des griechischen Alterthums einsehen. Wenn ich der noch alteren, vorzüglich der Indischen nicht erwähne, fo ift es, weil fie in diefer Beziehung feinen Gegenfaß bildet, ohne deswegen, nach meiner Mennung, die Einheit ju fenn. Die Unficht von diefer hier vollständig mitzutheilen, erlau= ben die nothwendigen Schranken dieser Unter= fuchung nicht, wir werden fie daher nur beplaufig aussprechen oder beruhren tonnen. Die Mythologie der Griechen war eine geschloffene Welt von Symbolen der Ideen, welche real nur als Gotter angeschaut werden fonnen. Reine Begranzung von der einen und unge= theilte Absolutheit von der andern Seite ift das bestimmende Gefet jeder einzelnen Gotter= gestalt, eben fo wie der Gotterwelt im Bangen. Das Unendliche wurde nur im Endlichen an=

geschaut und auf biefe Beife felbft der Endlich= feit untergeordnet. Die Gotter waren Befen einer hohern Matur, bleibende unwandelbare Gestalten. Gang anders ift das Berhaltnif ei= ner Religion, die auf das Unendliche unmittel= bar an fich felbst geht, in welcher das Endliche nicht als Symbol des Unendlichen, jugleich um seiner selbst willen, sondern nur als Allegorie des erften und in der ganglichen Unterordnung un= ter daffelbe gedacht wird. Das Bange, worin die Ideen einer folden Religion objectiv werden, ift nothwendig felbst ein Unendliches, feine nach allen Geiten vollendete und begrangte Belt: die Geftalten nicht bleibend, fondern erscheinend, nicht ewige Naturwesen, sondern historische Gestalten, in denen sich das Gott= liche nur vorübergehend offenbaret, und deren flüchtige Erscheinung allein durch den Glauben festgehalten werden fann, niemals aber in eine absolute Gegenwart verwandelt wird.

Da, wo das Unendliche selbst endlich werden kann, kann es auch Vielheit werden; es ist Polytheismus möglich: da, wo es durch das

Endliche nur bedeutet wird, bleibt es nothwen= dig Eins und es ift fein Polytheismus als ein Bugleichseyn gottlicher Gestalten moglich. entspringt durch Synthese der Absolutheit mit der Begranzung, fo daß in derfelben weder die Absolutheit der Form nach, noch die Begrans jung aufgehoben wird. In einer Religion wie das Chriftenthum kann diefe nicht von der Da= tur hergenommen werden, da fie das Endliche überhaupt nicht als Symbol des Unendlichen und in unabhangiger Bedeutung begreift. Gie tann also nur von dem, was in die Zeit fallt, demnach der Geschichte hergenommen fenn und darum ift das Chriftenthum feinem innerften Beift nach und im bochften Ginne hifto= Jeder besondere Moment der Zeit ift risch. Offenbarung einer besondern Geite Gottes, in deren jeder er absolut ift; was die griechische Religion als ein Zumal hatte, hat das Chris ftenthum als ein Nacheinander, wenn gleich die Zeit der Sonderung der Erscheinungen und mit ihr der Gestaltung noch nicht gekommen ift. Es ift ichon fruber angedeutet worden, baß

fich Natur und Geschichte überhaupt als die reale und ideale Einheit verhalten; aber eben fo verhalt fich die Religion der griechischen Welt ju der driftlichen, in welcher das Gottliche aufgehort hat, fich in der Datur ju offenbaren und nur in der Geschichte ertennbar ift. Die Natur ift allgemein die Sphare des In = fich= felbst = Genns der Dinge, in der diese, fraft der Einbildung des Unendlichen in ihr Endli= ches, als Symbole der Ideen jugleich ein von ihrer Bedeutung unabhangiges Leben haben. Gott wird daher in der Natur gleichsam erote= rifch, das Ideale erscheint durch ein Underes als es felbft, durch ein Genn; aber nur in wie fern diefes Genn für das Wefen, das Gum= bol unabhangig von der Idee, genommen wird, ift das Gottliche mahrhaft exoterisch, der Idee nach aber esoterisch. In der idealen Welt, also vornehmlich der Geschichte, legt das Gottliche die Bulle ab, fie ift das laut gewordene Myfte= rium des gottlichen Reiches.

Wie in den Sinnbildern der Natur lag in den griechischen Dichtungen die Intellectuals

welt wie in einer Knospe verschlossen, verhüllt im Gegenstand und unausgesprochen im Gubsject. Das Christenthum dagegen ist das geofsfenbarte Mysterium und, wie das Heidenthum seiner Natur nach exoterisch, eben so seiner Natur nach esoterisch, eben so seiner Natur nach esoterisch.

Mit dem Chriftenthum mußte fich eben beswegen auch das gange Berhaltniß der Natur und der idealen Belt umkehren, und wie jene im Seidenthum das Offenbare mar, dagegen diese als Mysterium zurücktrat, so mußte im Christenthum vielmehr, in dem Berhaltniß als die ideelle Welt offenbar wurde, die Natur als Beheimniß zurucktreten. Den Griechen mar die Matur unmittelbar und an fich felbst gott= lich, weil auch ihre Gotter nicht außer = und übernaturlich maren. Der neuern Welt war sie verschlossen, weil diese nicht an sich selbst, fondern ale Gleichniß der unfichtbaren und gei= ftigen Welt begriff. Die lebendigften Erschei= nungen der Matur, wie die der Electricitat und der Korper, wenn sie fich chemisch verandern, waren den Alten faum befannt, oder erweckten

wenigstens unter ihnen nicht den allgemeinen Enthusiasmus, mit dem sie in der neueren Welt aufgenommen wurden. Die höchste Resligiosität, die sich in dem christlichen Mysticissmus ausdrückte, hielt das Geheimnis der Nastur und das der Menschwerdung Gottes für Eins und Dasselbe.

3ch habe schon anderwarts (im Onftem des transcendentalen Idealismus) gezeigt, daß wir überhaupt dren Perioden der Geschichte, die der Matur, des Schickfals und der Borfe= hung annehmen muffen. Diese dren Ideen drucken dieselbe Identitat, aber auf verschiedene Beife aus. Much das Schickfal ift Borfehung, aber im Realen erkannt, wie die Borfehung auch Schickfal ift, aber im Idealen angeschaut. Die ewige Nothwendigkeit offenbart fich, in der Zeit der Identitat mit ihr, als Natur, wo der Widerstreit des Unendlichen und Endlichen noch im gemeinschaftlichen Reim des Endlichen verschlossen ruht. Go in der Zeit der schönsten Bluthe der griechischen Religion und Poefie. Mit dem Abfall von ihr offenbart fie fich als

Schickfal, indem fie in ben wirklichen Biber= ftreit mit der Frenheit tritt. Dies war bas Ende der alten Belt, deren Geschichte eben deswegen im Gangen genommen als die tragi= iche Deriode betrachtet werden fann. Die neue Belt beginnt mit einem allgemeinen Gunden= fall, einem Abbrechen des Menschen von der Natur. Nicht die Singabe an diese selbst ift die Gunde, fondern, fo lange fie ohne Bewußt= fenn des Gegentheils ift, vielmehr das goldne Zeitalter. Das Bewußtfenn darüber hebt die Unschuld auf und fodert daher auch unmittel= bar die Berfohnung und die freywillige Unter= werfung, in der die Frenheit als besiegt und siegend zugleich aus dem Rampf hervorgeht. Diese bewußte Berfohnung, die an die Stelle der bewußtlosen Identitat mit der Ratur und an die der Entzwenung mit dem Schickfal tritt, und auf einer hohern Stufe die Ginheit wieder= herstellt, ift in der Idee der Borfehung ausge= druckt. Das Chriftenthum alfo leitet in der Geschichte jene Periode der Borfehung ein, wie die in ihm herrschende Unschauung des Univerfum, die Anschauung destelben als Geschichte und als einer Welt der Vorsehung ist.

Dies ist die große historische Richtung des Christenthums: dies der Grund, warum die Wissenschaft der Religion in ihm von der Geschichte unzertrennlich, ja mit ihr völkig Eins seyn muß. Jene Synthese mit der Geschichte, ohne welche Theologie selbst nicht gedacht werden kann, sodert aber hinwiederum zu ihrer Bedinsgung die höhere christliche Ansicht der Geschichte.

Der Begenfaß, der insgemein zwischen Siftorie und Philosophie gemacht wird, befteht nur, fo lange die Geschichte als eine Reihe jufälliger Begebenheiten, oder als bloß em= pirischer Nothwendigkeit begriffen wird: erfte ift die gang gemeine Unsicht, über die sich die andere ju erheben mennt, da fie ihr an Be= Huch die Geschichte schränkung gleich ift. fommt aus einer ewigen Einheit, und hat ihre Burgel eben fo im absoluten wie die Natur, oder irgend ein anderer Gegenstand des Wif-Die Bufalligfeit der Begebenheiten und fens. Schellings Borlesungen III, Musq. 13

Sandlungen findet ber gemeine Berftand vorzüglich durch die Zufälligkeit der Individuen begrundet. 3ch frage dagegen: was ift denn dieses oder jenes Individuum anders, als eben das, welches diese oder jene bestimmte handlung ausgeführt hat; einen andern Begriff giebt es von ihm nicht: war also die handlung nothwendig, so war es auch das Individuum. Bas felbst von einem noch untergeordneten Standpunkt allein als fren und demnach objectiv zufällig in allem Sandeln er= Scheinen tann, ift blog, daß das Individuum von dem, was vorherbestimmt und nothwendig ift, diefes Bestimmte gerade ju feiner That macht: übrigens aber und mas den Er= folg betrifft, ift es, im Guten wie im Bofen, Werkzeug der absoluten Mothwendigkeit.

Die empirische Nothwendigkeit ist nichts anders als eine Art, die Zufälligkeit durch ein Zurückschieben der Nothwendigkeit ins Unendliche zu verlängern. Wenn wir diese Art der Nothwendigkeit in der Natur nur für die Erscheinung gelten lassen, wie vielmehr in der Geschichte? Wer, von höherem Sinn, wird sich bereden, daß Begebenheiten, wie die Aus-bildung des Christenthums, die Völkerwanderung, die Kreuzzüge und so viele andere große Ereignisse, ihren wahren Grund in den empirischen Ursachen gehabt haben, die man geswöhnlich dafür ausgiebt? Und wenn diese wirklich obwalteten, so sind sie in dieser Bezieshung wiederum nur die Werkzeuge einer ewisgen Ordnung der Dinge.

Was von Geschichte überhaupt gilt, muß insbesondere von der der Religion gelten, nam= lich daß sie in einer ewigen Nothwendigkeit gez gründet und also eine Construktion derselben möglich sey, wodurch sie mit der Wissenschaft der Religion innigst Eins und verbunden wird.

Die historische Construktion des Christensthums kann von keinem andern Punkt, als der allgemeinen Ansicht ausgehen, daß das Universum überhaupt und so auch in wie sern es Geschichte ist nothwendig nach zwen Seisten differenziirt erscheine, und dieser Gegensaß, welchen die neuere Welt gegen die alte macht,

ist für sich zureichend, das Wesen und alle besondere Bestimmungen des Christeuthums einzusehen.

Die alte Belt ift in fo fern wieder die Naturseite der Geschichte, als die in ihr herr= Schende Einheit oder Idee, Genn des Unend= lichen im Endlichen ift. Der Schluß der alten Beit und die Grange einer neuen, deren herr= schendes Princip das Unendliche war, konnte nur dadurch gemacht werden, daß das mabre Unendliche in das Endliche fam, nicht um diefes ju vergottern, fondern um es in feiner ei= genen Person Gott ju opfern und dadurch ju verfohnen. Die erfte Idee des Chriftenthums ift daher nothwendig der Menschgewordene Bott, Chriftus als Gipfel und Ende der alten Gotterwelt. Huch er verendlicht in fich das Gottliche, aber er gieht nicht die Denschheit in ihrer Sohheit, sondern in ihrer Diedrigkeit an, und fieht als eine von Ewigfeit zwar beschlossene, aber in der Zeit vergangliche Erschei= nung da, als Grange der benden Belten; er selbst geht zurück ins Unsichtbare und verheißt

statt seiner nicht das ins Endliche kommende, im Endlichen bleibende Princip, sondern den Geist, das ideale Princip, welches vielmehr das Endliche zum Unendlichen zurückführt und als solches das Licht der neuen Welt ist.

Un diese erfte Idee knupfen fich alle Beffimmungen des Chriftenthums. Die Ginheit des Unendlichen und Endlichen objectiv durch eine Symbolit, wie die griechische Religion, darzustellen, ift seiner ideellen Richtung nach unmöglich. Alle Symbolik fallt ins Subject juruck, und die nicht außerlich, sondern bloß innerlich zu schauende Auflosung des Gegensa= bes bleibt daber Mufterium, Geheimniß. Die durch alles hindurchgehende Untinomie des Gottlichen und Naturlichen hebt fich allein durch die subjective Bestimmung auf, bende auf eine unbegreifliche Beife als Gins ju den= Eine folche subjective Einheit druckt der Begriff des Bunders aus. Der Ursprung je= der Idee ist nach dieser Vorstellung ein Wunder, da sie in der Zeit entsteht, ohne ein Berhaltniß ju ihr ju haben. Reine derfelben fann auf zeitliche Weise entstehen, es ist das Abso= lute, d. h. es ist Gott selbst, der sie offenbart, und darum der Begriff der Offenbarung ein schlechthin nothwendiger im Christenthum.

Eine Religion, die als Poesse in der Gatztung lebt, bedarf so wenig einer historischen Grundlage, als die immer offene Natur ihrer bedarf. Wo das Göttliche nicht in bleibenden Gestalten lebt, sondern in flüchtigen Erscheiznungen vorübergeht, bedarf es der Mittel, diese fest zu halten und durch Ueberlieferung zu verewigen. Außer den eigentlichen Mysterien der Religion giebt es nothwendig eine Mythoslogie, welche die exoterische Seite derselben ist, und die sich auf die Religion gründet, wie sich die Religion der ersten Art vielmehr umgekehrt auf die Mythologie gründete.

Die Ideen einer auf Unschauung des Unsendlichen im Endlichen gerichteten Religion mussen vorzugsweise im Seyn ausgedrückt seyn, die Ideen der entgegengesetzen, in der alle Symbolik nur dem Subject angehört, könsnen allein durch Handeln objectiv werden.

Das ursprüngliche Symbol aller Anschauung Gottes in ihr ist die Geschichte, aber diese ist endlos, unermeßlich, sie muß also durch eine zugleich unendliche und doch begränzte Erscheisnung repräsentirt werden, die selbst nicht wiesder real ist, wie der Staat, sondern ideal, und die Einheit aller im Geiste ben der Gestrenntheit im Einzelnen als unmittelbare Gesgenwart darstellt. Diese symbolische Anschausung ist die Kirche, als lebendiges Kunstwerk.

Wie nun die Handlung, welche die Einsheit des Unendlichen und Endlichen äußerlich ausdrückt, symbolisch heißen kann, so ist diesselbe, als innerlich, mystisch und Mysticismus überhaupt eine subjective Symbolik. Wenn die Aeußerungen dieser Anschauungsart fast zu jeder Zeit in der Kirche Widerspruch und zum Theil Verfolgung gefunden haben, so ist es, weil sie das Esoterische des Christenthums erosterisch zu machen suchten: nicht aber als ob der innerste Geist dieser Religion ein anderer, als der jener Anschauung wäre.

Wenn man die Handlungen und Gebrau-

che der Kirche für objectiv symbolisch halten will, da ihre Bedeutung doch bloß mystisch gesfaßt werden kann, so haben wenigstens diesenisgen Ideen des Christenthums, die in den Dogmen symbolisirt wurden, in diesen nicht aufgehört, von ganz speculativer Bedeutung zu seyn, da ihre Symbole kein von der Bedeutung unabhängiges Leben in sich selbst erlangt haben, wie die der griechischen Mythologie.

Berschnung des von Gott abgefallenen Endlichen durch seine eigne Geburt in die Endslichkeit, ist der erste Gedanke des Christensthums und die Vollendung seiner ganzen Unssicht des Universum und der Geschichte dessels ben in der Idee der Dreyeinigkeit, welche eben deswegen in ihm schlechthin nothwendig ist. Bekanntlich hat schon Lessing in der Schrift: Erziehung des Menschengeschlechts, die philossophische Bedeutung dieser Lehre zu enthüllen gesucht, und was er darüber gesagt hat, ist vielleicht das Spekulatioste, was er überhaupt geschrieben. Es sehlt aber seiner Unsicht noch an der Beziehung dieser Idee auf die Geschichte

der Welt, welche darin liegt, daß der ewige, aus dem Wesen des Vaters aller Dinge gesbohrene, Sohn Gottes das Endliche selbst ist, wie es in der ewigen Anschauung Gottes ist, und welches als ein leidender und den Vershängnissen der Zeit untergeordneter Gott ersscheint, der in dem Gipfel seiner Erscheinung, in Christo, die Welt der Endlichkeit schließt und die der Unendlichkeit, oder der Herrschaft des Geistes, eröffnet.

Ware es für den gegenwärtigen Zweck verstattet, weiter in diese historische Construction einzugehen, so würden wir auf die gleiche Weise alle Gegensähe des Christenthums und Heidenthums, so wie die in jenem herrschenzden Ideen und subjective Symbole der Ideen als nothwendige erkennen. Es genügt mir, im Allgemeinen die Möglichkeit davon gezeigt zu haben. Wenn das Christenthum nicht nur überhaupt, sondern auch in seinen vornehmsten Formen historisch nothwendig ist, und wir hiere mit die höhere Ansicht der Geschichte selbst als eines Ausstusses der ewigen Nothwendigkeit verz

binden: so ist darin auch die Möglichkeit geges ben, es historisch als eine göttliche und absolute Erscheinung zu begreifen, also die einer wahrs haft historischen Wissenschaft der Religion oder der Theologie. Reunte Borlefung.

Ueber das Studium der Theologie.

Beunte Berlifung. red musikurê dad redelî dinakasakê Wenn ich es schwer sinde, von dem Stustium der Theologie zu reden, so ist es, weil ich die Erkenntnisart und den ganzen Standspunkt, aus welchem ihre Wahrheiten gefaßt seyn wollen; als verloren und vergessen achsten muß. Die sämtlichen Lehren dieser Wissesschaft sind empirisch verstanden und als solsche sowohl behauptet als bestritten worden. Auf diesen Voden aber sind sie überall nicht einheimisch und verlieren durchaus allen Sinn und Vedeutung.

Die Theologen behaupten, das Christensthum sey eine göttliche Offenbarung, die sie als eine Handlung Gottes in der Zeit vorsstellen. Sie begeben sich also eben damit selbst auf den Standpunkt, von welchem aus betrachtet, es keine Frage seyn kann, ob das Christenthum seinem Ursprung nach natürlich erklärbar ist. Derjenige müßte die Geschichte und Bildung der Zeit seines Entstehens sehr

wenig tennen, ber fich biefe Aufgabe nicht befriedigend lofen tonnte. Man lefe nur die Schriften der Gelehrten, in welchen der Reim bes Chriftenthums nicht nur im Judenthum, fondern felbst in einem einzelnen religiofen Berein, der vor jenem eriftirte, nachgewies fen ift; ja man bedarf beffen nicht einmal, obgleich, um diefen Zusammenhang darzules gen, der Bericht des Josephus und die Opuren der driftlichen Geschichtbucher selbst noch nicht einmal gehorig benuft find. Genua, Christus als der Einzelne, ift eine vollig begreifliche Person, und es war eine absolute Nothwendigkeit, ihn als symbolische Person und in hoherer Bedeutung ju faffen.

Will man die Ausbreitung des Christensthums als ein besonderes Werk der göttlichen Vorsehung betrachten? Man lerne die Zeit kennen, in der es seine ersten Eroberungen machte, um es als eine bloß einzelne Erscheisnung des allgemeinen Geistes derselben zu erstennen. Nicht das Christenthum hat diesen erschaffen, sondern es selbst war nur eine vors

ahndende Anticipation besselben, das Erste, wodurch er ausgesprochen wurde. Das romissche Reich war Jahrhunderte zuwor reif zum Christenthum, ehe Constantin das Kreuz zum Panier der neuen Weltherrschaft wählte; die vollste Befriedigung durch alles Aeußere führste die Sehnsucht nach dem Innern und Unssichtbaren herben, ein zerfallendes Reich, dessen Macht bloß zeitlich war, der verlorne Muth zum Objectiven, das Unglück der Zeit mußten die allgemeine Empfänglichkeit für eine Religion schaffen, welche den Menschen an das Ideale zurückwieß, Verläugnung lehrte und zum Glück machte.

Die christlichen Religionslehrer können keine ihrer historischen Behauptungen rechtsfertigen, ohne zuvor die höhere Ansicht der Geschichte selbst, welche durch die Philosophie wie durch das Christenthum vorgesschrieben ist, zu der ihrigen gemacht zu has ben. Sie haben lange genug mit dem Unsglauben auf seinem eigenen Boden gekämpst, anstatt diesen, als den Standpunkt, auf wels

chem er steht, selbst anzugreifen. Ihr habt, könnten sie den Naturalisten sagen, für die Betrachtungweise, die ihr annehmt, vollztommen Recht, und unsere Unsicht schließt es ein, daß ihr auf euerm Standpunkt richtig urtheilet. Wir läugnen nur diesen selbst oder lassen ihn als einen bloß untergeordneten gelten. Es ist derselbe Fall wie mit dem Empiriker, der den Philosophen unwidersprechlich beweist, daß alles Wissen nur durch die äußere Nothzwendigkeit der Eindrücke gesetzt ist.

Dasselbe Verhältniß findet eben so in Unsehung aller Dogmen der Theologie statt. Von der Idee der Drepeinigkeit ist es klar, daß sie, nicht spekulativ aufgefaßt, überhaupt ohne Sinn ist. Die Menschwerdung Gottes in Christo deuten die Theologen eben so empirisch, nämlich daß Gott in einem bestimmten Moment der Zeit menschliche Natur angenommen habe, woben schlechterdings nichts zu denken senn kann, da Gott ewig außer aller Zeit ist. Die Menschwerdung Gottes ist also eine Menschwerdung von Ewigkeit. Der

Mensch Christus ift in der Erscheinung nur ber Gipfel und in fo fern auch wieder der Unfang derfelben, denn von ihm aus follte fie badurch fich fortfegen, daß alle feine Dach= folger Glieder eines und deffelben Leibes ma= ren, von dem er das Saupt ift. Dag in Christo juerft Gott mahrhaft objectiv gewor= ben, zeugt die Geschichte, denn wer vor ihm hat das Unendliche auf folche Beife geoffenbaret?

Es mochte fich beweisen laffen, daß fo weit die hiftorische Renntniß nur immer gu= ruckgeht, ichon zwen bestimmt verschiedene Strome von Religion und Poefie unterscheid= bar find: der eine, welcher, schon in der Indischen Religion der herrschende, das In= tellectualinftem und den altesten Idealismus überliefert hat, der andere, welcher die rea= listische Unsicht der Welt in sich faßte. Jener hat, nachdem er durch den gangen Orient gefloffen, im Chriftenthum fein bleibendes Bett gefunden, und mit dem fur fich unfruchts baren Boden des Occidents vermischt, die 13

Seburten der späteren Welt erzeugt; der ans
dere hat in der griechischen Mythologie durch
Ergänzung mit der entgegengesetzen Einheit,
dem Idealischen der Kunst, die höchste Schöns
heit gebohren. Und will man die Regungen
des entgegengesetzen Pols in der griechischen
Vildung für nichts rechnen, die mystischen
Elemente einer abgesonderten Art der Poesse,
die Verwerfung der Mythologie und Verbans
nung der Dichter durch die Philosophen, vors
nämlich Plato, der in einer ganz fremden
und entsernten Welt eine Prophezenung des
Ehristenthums ist?

Aber eben, daß das Christenthum schon vor und außer demselben eristirt hat, beweist die Nothwendigkeit seiner Idee, und daß auch in dieser Beziehung keine absoluten Gez gensäße eristiren. Die christlichen Missionarien, die nach Indien kamen, glaubten den Bewohz nern etwas Unerhörtes zu verkündigen, wenn sie lehrten, daß der Gott der Christen Mensch geworden sey. Jene waren darüber nicht verz wundert, sie bestritten die Fleischwerdung Gotz res in Christo keineswegs und fanden bloß seltsam, daß bey den Christen nur Einmal geschehen sey, was sich bey ihnen oftmals und in steter Wiederholung zutrage. Man kann nicht läugnen, daß sie von ihrer Relizgion mehr Verstand gehabt haben, wie die christlichen Missionarien von der ihrigen.

Die historische Construction des Christensthums kann wegen dieser Universalität seiner Idee nicht ohne die religidse Construction der ganzen Geschichte gedacht werden. Sie ist also eben so wenig mit dem, was man bissher allgemeine Religionsgeschichte genannt hat, obgleich von nichts weniger als Relission darinn die Rede ist), als mit der partiellern Geschichte der christlichen Religion und Kirche zu vergleichen.

Eine solche Construction ist schon an sich selbst nur der höhern Erkenntnisart möglich, welche sich über die empirische Verkettung der Dinge erhebt; sie ist also nicht ohne Phislosphie, welche das wahre Organ der Theos

logie als Biffenschaft ift, worinn die hochften Ideen von dem gottlichen Befen, der Da= tur als dem Werkzeug und der Geschichte als ber Offenbarung Gottes objectiv werden. Es wird von felbft Miemand die Behauptung ber speculativen Bedeutung der vornehmsten Leh= ren der Theologie mit dem Kantischen verwech= feln, deren Sauptabsicht am Ende allein dar= auf geht, das Positive und Siftorische aus bem Chriftenthum ganglich ju entfernen und jur reinen Bernunftreligion ju lautern. Die mahre Bernunftreligion ift, einzusehen, daß nur zwen Erscheinungen der Religion über= haupt find, die wirkliche Naturreligion, welche nothwendig Polytheismus im Ginn der Gries chen ift, und die, welche, gang sittlich, Gott in der Geschichte anschaut. In der Ranti= Schen Lauterung ift auch feineswegs ein fpe= culativer, sondern ein moralischer Sinn je= ner Lehren beabsichtigt, wodurch der empiris iche Standpunkt im Grunde nicht verlaffen, auch die Bahrheit derfelben nicht an fich, fon= dern allein in der subjectiven Beziehung moglicher Motive der Sittlichkeit angenommen wird.

Bie der Dogmatismus in der Philososphie ist der gleiche in der Theologie ein Verssehen dessen, was nur absolut erkannt wersden kann, auf den empirischen Gesichtspunkt des Verstandes. Kant hat weder den einen noch den andern in der Wurzel angegriffen, da er nichts positives an ihre Stelle zu sehen wußte. Insbesondere nach seinem Vorschlag, beym Volksunterricht die Bibel moralisch ausslegen, hieße nur die empirische Erscheinung des Christenthums zu Zwecken, die ohne Missbeutung gar nicht erreicht werden können, gesbrauchen, aber nicht sich über dieselbe zur Idee erheben.

Die ersten Bücher der Geschichte und Lehre des Christenthums sind selbst nichts, als auch eine besondere, noch dazu unvollkommene Erscheinung desselben; seine Idee ist nicht in diesen Büchern zu suchen, deren Werth erst nach dem Maaß bestimmt werden muß, in welchem sie jene ausdrücken und ihr angemes=

fen sind. Schon in dem Geiste des Heidens bekehrers Paulus ist das Christenthum etwas anderes geworden, als es in dem des ersten Stifters war: nicht bey der einzelnen Zeit sollen wir stehen bleiben, die nur willkuhrslich angenommen werden kann, sondern seine ganze Geschichte und die Welt, die es gesichaffen, vor Augen haben.

Ju den Operationen der neuern Aufklas reren, welche in Bezug auf das Christensthum eher die Auskläreren heißen könnte, geshört allerdings auch das Vorgeben, es, wie man sagt, auf seinen ursprünglichen Sinn, seine erste Einfachheit zurückzuführen, in welscher Gestalt sie es auch das Urchristenthum nensnen. Man sollte denken, die christlichen Resligionslehrer müßten es den spätern Zeiten Dank wissen, daß sie aus dem dürftigen Inshalt der ersten Religionsbücher so viel specuslativen Stoff gezogen und diesen zu einem System ausgebildet haben. Bequemer mag es freylich seyn, von dem scholastischen Wust der alten Dogmatik zu reden, dagegen popus

Oplbenstecheren und Worterklarung zu beschäfstigen, als das Christenthum und seine Lehsten in universeller Beziehung zu fassen. Man kann sich indessen nicht des Gedankens erwehsen, welch ein Hinderniß der Vollendung die sogenannten biblischen Bücher für dasselbe gewesen sieht die an ächt religiösem Gehalt keine Vergleichung mit so vielen andern der früheren und späteren Zeit, vornehmlich den Indischen, auch nur von ferne aushalten.

Man hat dem Gedanken der Hierarchie, dem Bolk diese Bucher zu entziehen, eine bloß politische Absicht untergelegt: er möchte wohl den tiefern Grund haben, daß das Chrisstenthum als eine lebendige Religion, nicht als eine Bergangenheit, sondern als eine ewisge Gegenwart fortdaure, wie auch die Buns der in der Kirche nicht aufhörten, welche der Protestantismus, auch darinn inconsequent, nur als vor Zeiten geschehen zuläßt. Eigentlich waren es diese Bücher, die als Urkunden, deren bloß die Geschichtforschung, nicht aber

der Glaube bedarf, beständig von neuem das empirische Christenthum an die Stelle der Idee gesetzt haben, welche unabhängig von ihnen bestehen kann, und lauter durch die ganze Geschichte der neuen Welt in Vergleich mit der alten, als durch jene verkundet wird, wo sie noch sehr unentwickelt liegt.

Der Beift der neuen Zeit geht mit ficht= barer Consequent auf Bernichtung aller bloß endlichen Formen, und es ift Religion, ihn auch hierin ju erkennen. Dach diefem Gefet muß: te der Zustand eines allgemeinen und öffentli= chen Lebens, den die Religion im Chriften= thum mehr oder weniger erreicht hatte, ver= ganglich fenn, da er nur einen Theil der Absichten des Beltgeistes realisirt darftellte. Der Protestantismus entstand und war auch jur Zeit feines Urfprunge eine neue Buruck= führung des Beiftes jum Unfinnlichen, ob= gleich diefes bloß negative Beftreben, außer= daß es die Stetigkeit in der Ent= bem wickelung des Christenthums aufhob, nie eine positive Vereinigung und eine außere sym=

bolifche Erscheinung derfelben, als Rirche, Un die Stelle der lebendi= Schaffen fonnte. gen Auctoritat trat die andere, todter in aus= gestorbnen Sprachen geschriebener Bucher, und da diese ihrer Matur nach nicht bindend senn tonnte, eine viel unwurdigere Oflaveren, die Abhangigkeit von Symbolen, die ein bloß menschliches Unsehen für sich hatten. Es war nothwendig, daß der Protestantismus, da er seinem Begriff nach antiuniversell ift, wie= der in Secten gerfiel und daß der Unglaube fich an die einzelnen Formen und die empiri= sche Erscheinung heftete, da die gange Relis gion an diese gewiesen war.

Nicht geistreich aber ungläubig, nicht fromm und doch auch nicht wißig und frivol, ähnlich den Unseligen, wie sie Dante im Vorsgrund der Hölle existiven läßt, die weder resbellisch gegen Gott noch treu waren, die der Himmel ausstieß und die Hölle nicht aufnahm, weil auch die Verdammten keine Ehre von ihenen haben würden, haben, vornehmlich deutssche Gelehrte, mit Hülse einer sogenannten

gefunden Eregese, einer auftlarenden Psucho= logie und schlaffen Moral, alles Opetulative und felbst das subjectiv = Symbolische aus dem Chriftenthum entfernt. Der Glaube an feine Sottlichkeit murde auf empirisch = historische Argumente gebaut, das Bunder der Offens barung in einem fehr handgreiflichen Birtel durch andere Bunder bewiesen. Da das Gottliche seiner Matur nach empirisch meder erkennbar noch demonstrabel ift, so hatten hiemit die Naturalisten gewonnenes Spiel. Man hat schon mit ihnen unterhandelt, als man die Untersuchungen über die Mechtheit der driftlichen Bucher, den Beweis ihrer Eingebung aus einzelnen Stellen , jum Fun= dament der Theologie machte. Die Burucks weisung auf den Buchstaben einiger Bucher machte nothwendig, daß die gange Biffen= chaft fich in Philologie und Auslegungskunft verwandelte, wodurch sie eine ganglich profane Scienz geworden ift, und, wo man das Pals ladium der Rechtglaubigfeit in der fogenanns ten Sprachkenntniß sucht, ift die Theologie

am tiefsten gesunken und am wenigsten von ih=
rer Idee entfernt. Hier besteht eine Haupt=
kunst darin, so viel Wunder als möglich aus
der Bibel weg oder heraus zu erklären, wel=
ches ein eben so klägliches Beginnen ist, als
das umgekehrte, aus diesen empirischen, noch
dazu höchst dürftigen, Factis die Göttlichkeit
der Religion zu beweisen. Was hilft es, noch
so viele hinwegzuschaffen, wenn es nicht mit
allen möglich ist, denn auch nur Eines würde, wenn diese Beweisart überhaupt Sinn
hätte, so viel wie tausend beweisen.

Zu diesem philologischen Bestreben hat sich das psychologische gesellt, indem man sich große Mühe gegeben, viele Erzählungen, die offenbar jüdische Fabeln sind, erfunden nach der Unleitung messianischer Weissagungen des alten Testaments, (über welche Quelle die Ursheber sogar selbst keinen Zweisel zulassen, inzdem sie hinzusehen: es habe geschehen müssen, damit erfüllet würde, was geschrieben stehe), aus psychologischen Täuschungen begreifslich zu machen.

Verbunden hiemit ist die beliebte Verswässerungs = Methode, kraft welcher, unter dem Vorwand, dieses oder jenes seyen nur Redensarten orientalischen Schwulstes, die flachen Begriffe des behaglichsten gemeinen Verstandes, der modernen Moral und Relisgion in die Urkunden hinein erklärt werden.

Bulest hat fich diese Entfernung der Biffenschaft von der Spekulation auch auf den Bolksunterricht verbreitet, welcher rein mo= ralisch, ohne alle Ideen senn sollte. Die Moral ist ohne Zweifel nichts auszeichnendes bes Chriftenthums; um einiger Sittenfpruche willen, wie die von der Liebe des Rachften u. f. w. wurde es nicht in der Belt und der Geschichte existirt haben. Es ift nicht die Schuld diefer gemeinen Menschenverständigfeit, wenn jenes moralische Predigen sich nicht noch tiefer herabgelaffen und ju einem ofonomischen geworden ift. Die Prediger follten wirklich ju verschiedenen Zeiten Landwirthe, Mergte und was nicht alles fenn, und nicht allein die Ruhpocken von der Rangel empfehlen, fondern

auch die beste Art Kartoffeln zu erziehen, lehren.

Ich mußte über den Zustand der Theologie reden, weil ich das, was mir über das Studium dieser Wissenschaft zu sagen nöthig schien, nicht anders, als durch den Gegensaß gegen die herrschende Art desselben deutlich zu machen hoffen konnte.

Die Göttlichkeit des Christenthums kann schlechterdings auf keine mittelbare Weise, son= dern nur eine unmittelbare und im Zusam= menhang mit der absoluten Ansicht der Gesschichte erkannt werden. Deshalb ist unter andern der Begriff einer mittelbaren Offenba= rung, außerdem daß er nur zum Behuf ei= ner Zweydeutigkeit in der Rede ausgedacht ist, ein durchaus unzulässiger, da er ganz empirisch ist.

Was an dem Studium der Theologie wirklich bloß Sache der Empirie ist, wie die kritische und philologische Behandlung der erssten christlichen Bücher, ist von dem Studium der Wissenschaft an und für sich ganz

abzusondern. Auf die Auslegung berfelben tonnen die boberen Ideen teinen Ginfluß ha= ben, diese muß gang unabhangig wie ben jedem andern Schriftsteller gefchehen, wo nicht gefragt wird, ob das, was er fagt, ver= nunftgemäß, hiftorisch mahr oder religios ift, fondern ob er es wirklich gefagt hat. Bin= wiederum ob diefe Bucher acht ober unacht, die darin enthaltenen Ergahlungen wirkliche unentstellte Facta find, ob ihr Inhalt felbft der Idee des Chriftenthums angemeffen ift oder nicht, fann an der Realitat berfelben nichts andern, da fie nicht von diefer Ein= zelheit abhangig, sondern allgemein und abfolut ift. Und ichon langft, wenn man nicht das Chriftenthum felbst als bloß zeitliche Er= Scheinung begriffen hatte, ware die Auslegung fren gegeben, fo daß wir in der hiftorischen Burdigung diefer für die erfte Geschichte def= selben so wichtigen Urfunden schon viel wei= ter gelangt fenn, und in einer fo einfachen Sache nicht bis jest noch fo viele Umwege und Berwickelungen gesucht murden.

Das Wesentliche im Studinm der Theologie ist die Verbindung der spekulativen und historischen Construction des Christenthums und seiner vornehmsten Lehren.

3mar an die Stelle des Eroterischen und Buchftablichen des Chriftenthums bas Efote= rifche und Beiftige treten ju laffen: Beginnen widerspricht allerdings die offenbare Absicht ber fruheften Lehrer und der Rirche felbst, da diese wie jene ju jeder Zeit daru= ber einverstanden waren, sich dem Gindrin= gen alles beffen, was nicht Sache aller Den= ichen und vollig eroterisch fenn tonnte, ju wi= berfegen. Es beweift ein richtiges Gefühl, ein ficheres Bewußtsenn beffen, mas fie mollen mußten, in den erften Grundern, wie in ben fpatern Sauptern des Chriftenthums, bag fie mit Ueberlegung entfernten, mas der Deffentlichteit beffelben Gintrag thun tonnte, und es ausdrucklich als Sarefis, als der Uni= perfalitat entgegenwirkend, ausschloffen. Gelbft unter benjenigen, die ju ber Rirche und den

Orthodoren gehörten, erlangten doch die, welsche am meisten auf den Buchstaben drangen, das größte Ansehen, ja sie haben eigentlich das Christenthum als universelle Religionssform erschaffen. Nur der Buchstabe des Occidentes konnte dem von Orient kommenden idealen Princip einen Leib und die äußere Gestalt geben, wie das Licht der Sonne nur in dem Stoff der Erde seine herrlichen Ideen ausgebiert.

Aber eben dieses Verhältniß, welches den ersten Formen des Christenthums den Urssprung gab, kehrt, nachdem jene dem Gesses der Endlichkeit gemäß zerfallen sind, und die offenbare Unmöglichkeit ist, das Christensthum in der eroterischen Gestalt zu behaupsten, aufs Neue zurück. Das Esoterische mußalso hervortreten und, von seiner Hülle bestreyt, für sich leuchten. Der ewig lebendige Geist aller Vildung und Erschaffung wird es in neue und daurendere Formen kleiden, da es an dem dem Idealen entgegengesesten Stoff

nicht fehlt, der Occident und Orient fich in Einer und derfelbigen Bildung nahe gerückt find, und überall, wo Entgegengesette fich beruhren, neues Leben entjundet wird. Der Beift der neueren Belt hat in der Schonungs= losigkeit, womit er auch die schonften aber endlichen Formen, nach Zuruckziehung ihres Lebensprincips, in fich zerfallen ließ, bin= langlich feine Absicht offenbart, das Unend= liche in ewig neuen Formen ju gebahren. Daß er bas Chriftenthum nicht als einzelne empirische Erscheinung, sondern als jene ewige Idee felbst wolle, hat er eben so flar bezeugt. Die nicht auf die Bergangenheit eingeschrant= ten, sondern auf eine ungemeffene Zeit fich er= ftreckenden Bestimmungen des Chriftenthums laffen fich deutlich genug in der Poefie und Philosophie ertennen. Jene fodert die Reli= gion als die oberfte, ja einzige Möglichkeit auch der poetischen Verfohnung: diese hat mit dem wahrhaft fpekulativen Standpunkt auch den der Religion wieder errungen, den Empirismus und ihm gleichen Naturalismus Schellings Borlefungen. III. Musg.

nicht bloß partiell, sondern allgemein aufge= hoben, und die Wiedergeburt des esoterischen Christenthums, wie die Verkundigung des ab= soluten Evangelium in sich vorbereitet.

distanta din ichia ingdistribia

The february on Shifts

Catalognina, rentero els jene que los

markly , has a steer to that to the

The side out our torrange beit unochants

A real real Cellimann or a con Confinencial

Acoscilia de Moris jungen. III, un 64.

fich benefits gening in ber Deefie und

partification - Bergingungs biefe

resulte a single Modern as a single

Behnte Borlefung.

Ueber das Studium der Historie und der Jurisprudenz.

genne Porteinn

Archer via manual de constitución de la constitució

sensety, redo attanton the contract the

Wie das Absolute selbst in der Doppelgestalt der Natur und Geschichte als Ein und Dassels bige erscheint, zerlegt die Theologie als Indisserenzpunkt der realen Wissenschaften sich von der einen Seite in die Historie, von der andern in die Naturwissenschaft, deren jede ihren Gegensstand getrennt von dem andern und eben damit auch von der obersten Einheit betrachtet.

Dieß verhindert nicht, daß nicht jede ders felben in sich den Centralpunkt herstellen, und so in das Urwissen zurückgehen könne.

Die gemeine Vorstellung der Natur und Geschichte ist, daß in jener alles durch empirissche Nothwendigkeit, in dieser alles durch Freysheit geschehe. Aber eben dieß sind selbst nur die Formen oder Arten, außer dem Absoluten zu seyn. Die Geschichte ist in so fern die höhere Potenz der Natur, als sie im Idealen aussdrückt, was diese im Realen: dem Wesen nach aber ist ebendeswegen dasselbe in benden, nur

verandert durch die Bestimmung oder Poteng, unter der es gesett ift. Ronnte in benden das reine Un = fich erblickt werden, fo murden wir daffelbe, mas in der Geschichte ideal, in der Natur real vorgebildet erfennen. . Die Frenheit, als Erscheinung, fann nichts erschaffen : es ift Ein Universum, welche die zwenfache Form der abgebildeten Welt jede für sich und in ihrer Urt ausdruckt. Die vollendete Welt ber Geschichte ware demnach felbst eine ideale Ratur, der Staat, als der außere Organismus einer in der Frenheit selbst erreichten Sarmonie der Nothwen= digfeit und der Frenheit. Die Geschichte, fo fern fie die Bildung diefes Bereins jum vorjuglichsten Gegenstand hat, ware Geschichte im engern Ginn des Bortes.

Die Frage, welche uns hier zunächst entsgegenkommt, nämlich ob Historie Wissenschaft seyn könne? scheint wegen ihrer Beantwortung keinen Zweisel zuzulassen. Wenn nämlich Historie, als solche, und von dieser ist die Nede, der letzten entgegengesetzt ist, wie im Vorhergehenden allgemein angenommen wurde,

fo ist klar, daß sie nicht selbst Wissenschaft seyn könne, und wenn die realen Wissenschaften Synzthesen des Philosophischen und Historischen sind, so kann ebendeswegen die Historie selbst nicht wieder eine solche seyn, so wenig als es Philosophie seyn kann. Sie träte also in der letten Beziehung mit dieser auf gleichen Rang.

Um dieses Werhältniß noch bestimmter ein= zusehen, unterscheiden wir die verschiedenen Standpunkte, auf welchen Historie gedacht werden konnte.

weit un eine Ceine repringering, Alle

Tillig ned night Barmonilde erfactors,

Der höchste, der von uns im Borherges henden erkannt wurde, ist der religiöse oder derjenige, in welchem die ganze Geschichte als Werk der Borsehung begriffen wird. Daß dies ser nicht in der Historie als solcher geltend gesmacht werden könne, folgt daraus, daß er von dem philosophischen nicht wesentlich verschieden ist. Es versteht sich, daß ich hiemit weder die resligiöse noch die philosophische Construction der Gesschichte läugne; allein jene gehört der Theolos

gie, diese der Philosophie an, und ist von der Historie als solcher nothwendig verschieden.

Der entgegengesette Standpunkt des 26: foluten ift der empirische, welcher wieder zwen Seiten hat. Die der reinen Aufnahme und Ausmittlung des Gefchehenen, welche Sache des Be-Schichtforschers ift, der von dem Biftorifer als fol= chen nur eine Geite reprasentirt. Die der Ber= bindung des empirischen Stoffs nach einer Ber= standes = Identitat, oder, weil die lettere nicht in den Begebenheiten an und fur fich felbft liegen fann, indem diese empirisch viel mehr jufällig und nicht harmonisch erscheinen, der Un= ordnung nach einem durch das Subject entwor= fenen Zweck, der in fo fern didattisch oder politisch ift. Diese Behandlung der Geschichte in gang bestimmter, nicht allgemeiner Absicht, ift, was, der von den Alten festgefesten Bedeutung zufolge, die pragmatische beißt. Go ift Polybius, der fich über diefen Begriff ausdruck= lich erklart, pragmatisch megen der gang bestimmten auf die Technik des Rriegs gerichteten Absicht feiner Geschichtsbucher: fo Zacitus,

weil er Schritt vor Schritt an dem Verfall des romischen Staats die Wirkungen der Sittenlo= sigkeit und des Despotismus darstellt.

Die Modernen find geneigt, den pragma= tischen Geift fur das Sochste in der Siftorie gu halten und gieren fich felbft untereinander mit dem Pradicat deffelben, als mit dem großten Lob. Aber eben wegen ihrer subjectiven Ab= hangigfeit wird Niemand, der Ginn hat, die Darftellungen der benden angeführten Geschichtschreiber in den ersten Rang der Siftorie fegen. Ben ben Deutschen hat es nun über= dieß mit dem pragmatischen Geift in der Regel die Bewandtniß, wie ben dem Famulus in Goethe's Fauft: "Bas fie den Geift der Zeiten nen= nen, ift ihr eigner Beift, worinn die Zeiten fich bespiegeln." In Griechenland ergriffen die erhabenften, gereifteften, erfahrungsreichften Beifter den Griffel der Geschichte, um fie wie mit ewigen Charafteren ju schreiben. Berodo= tus ift ein mahrhaft Somerischer Ropf, im Thucydides concentrirt fich die gange Bildung des Perifleischen Zeitalters ju einer gott=

lichen Unschauung. In Deutschland, wo die Wiffenschaft immer mehr eine Sache ber Induftrie wird, wagen fich gerade die geiftloseften Ropfe an die Geschichte. Welch ein widerli= cher Unblick, das Bild großer Begebenheiten und Charaftere im Organ eines furglichtigen und einfaltigen Menschen entworfen, besonders wenn er fich noch Gewalt anthut, Berftand gu haben und diefen etwa darein fest, die Große der Zeiten und Wolfer nach beschrankten Unfich= ten, g. B. Wichtigkeit des handels, diefen oder jenen nublichen oder verderblichen Erfindun= gen ju schafen und überhaupt einen fo viel möglich gemeinen Maasstab an alles Erhabene ju legen: oder wenn er auf der andern Geite den hiftorischen Pragmatismus darinn sucht, fich felbst durch Raisonniren über die Begeben= heiten oder Musschmucken des Stoffs mit lerren rhetorischen Flosteln geltend ju machen, 3. B. von den beständigen Fortschritten der Mensch= heit und wie Wir's denn zulett so herrlich weit gebracht.

Dennoch ift felbft unter dem Beiligften

nichts, das heiliger ware als die Geschichte, dieser große Spiegel des Weltgeistes, dieses ewige Gedicht des gottlichen Verstandes: nichts das weniger die Berührung unreiner Hande erstrüge.

Der pragmatische Zweck der Geschichte schließt von selbst die Universalität aus und fo= dert nothwendig auch einen beschrankten Begen= stand. Der Zweck der Belehrung verlangt eine richtige und empirisch begrundete Berknupfung der Begebenheiten, durch welche der Berftand zwar aufgeklart wird, die Bernunft aber ohne andere Zuthat unbefriedigt bleibt. Huch Kants Plan einer Geschichte im weltburgerlichen Ginn beabsichtigt eine blege Verstandesgesehmäßigkeit im Gangen derfelben, die nur hoher, namlich in der allgemeinen Nothwendigkeit der Natnr, gesucht wird, durch welche aus dem Rrieg der Friede, zulett sogar der ewige und aus vielen andern Berirrungen endlich die achte Rechtsver= faffung entstehen foll. Allein diefer Plan der Natur ift felbft nur der empirische Widerschein der mahren Nothwendigkeit, so wie die 216=

sicht einer darnach geordneten Geschichte nicht sowohl eine weltbürgerliche als eine bürgerliche heißen müßte, den Fortgang nämlich der Menschheit zum ruhigen Verkehr. Gewerbe und Handelsbetrieb unter sich, und dieses sonach überhaupt als die höchsten Früchte des Menschenlebens und seiner Unstrengungen darzustellen.

Es ist klar, daß, da die bloße Verknup: fung der Begebenheiten nach empirischer Noth: wendigkeit immer nur pragmatisch seyn kann, die Historie aber in ihrer hochsten Idee von aller subjectiven Beziehung unabhängig und befreyt seyn muß, auch überhaupt der empirische Standpunkt nicht der hochste ihrer Darsstellungen seyn könne.

Auch die wahre Historie beruht auf einer Synthesis des Gegebenen und Wirklichen mit dem Idealen, aber nicht durch Philosophie, da diese die Wirklichkeit vielmehr aushebt und ganz ideal ist: Historie aber ganz in jener und doch zugleich ideal seyn soll. Dieses ist nirgend als in der Kunst möglich, welche das Wirkliche

ganz bestehen läßt, wie die Bühne reale Besgebenheiten oder Geschichten, aber in einer Bolslendung und Einheit darstellt, wodurch sie Austdendung und Einheit darstellt, wodurch sie Austdend der höchsten Ideen werden. Die Kunstalso ist es, wodurch die Historie, indem sie Wissenschaft des Wirklichen als solchen ist, zusgleich über dasselbe auf das höhere Gebiet des Idealen erhoben wird, auf dem die Wissenschaft steht; und der dritte und absolute Standspunkt der Historie ist demnach der der historieschen Kunst.

Wir haben das Verhaltniß desselben ju den vorherangegebenen ju zeigen.

Es versteht sich, daß der Historiker nicht, einer vermeinten Kunst zu lieb, den Stoff der Geschichte verändern kann, deren oberstes Gesseh Wahrheit seyn soll. Eben so wenig kann die Meynung seyn, daß die höhere Darstellung den wirklichen Zusammenhang der Begebenheisten vernachlässige, es hat vielmehr hiermit ganz dieselbe Bewandtniß wie mit der Besgründung der Handlungen im Drama, wo zwar die einzelne aus der vorhergehenden und

wendigkeit entspringen muß, die Auseinanders
folge selbst aber nicht empirisch, sondern nur
aus einer höhern Ordnung der Dinge begreifs
lich seyn muß. Erst dann erhält die Geschichte
ihre Vollendung für die Vernunft, wenn die
empirischen Ursachen, indem sie den Verstand
befriedigen, als Werkzeug und Mittel der Ers
scheinung einer höheren Nothwendigkeit ges
braucht werden. In solcher Darstellung kann
die Geschichte die Wirkung des größten und
erstaunenswürdigsten Drama nicht versehlen, das
nur in einem unendlichen Geiste gedichtet seyn
kann.

Wir haben die Historie auf die gleiche Stufe mit der Kunst gesetzt. Aber, was diese darstellt, ist immer eine Identität der Noth= wendigkeit und Frenheit, und diese Erscheinung, vornehmlich in der Tragsdie, ist der eigentliche Gegenstand unserer Bewunderung. Diese selbe Identität aber ist zugleich der Standpunkt der Philosophie und selbst der Religion für die Gesschichte, da diese in der Vorsehung nichts ans

ders, als die Weisheit erkennt, welche in dem Plane der Welt die Frenheit der Menschen mit der allgemeinen Nothwendigkeit und umgefehrt diese mit jener vereinigt. Dun foll aber die Siftorie mahrhaft weder auf dem philosophi= schen noch auf dem religiofen Standpunkt fte= hen. Gie wird demnach auch jene Identitat der Frenheit und Nothwendigkeit in dem Ginne darftellen muffen, wie fie vom Gefichtsvunkt der Wirtlichteit aus erscheint, den fie auf teine Beife verlaffen foll. Bon diesem aus ift fie aber nur als unbegriffene und gang objective Identitat erfennbar, als Schickfal. Die Men= nung ift nicht, daß der Geschichtschreiber das Schickfal im Munde führe, sondern daß es durch die Objectivitat feiner Darftellung von felbst und ohne sein Buthun erscheine. Durch die Geschichtbucher bes Berodotus gehen Ber= hangniß und Bergeltung als unsichtbare überall waltende Gottheiten; in dem hoheren und vollig unabhängigen Styl des Thucydides, der fich schon durch die Einführung der Reden dra= matisch zeigt, ift jene hohere Ginheit in ber Form ausgedrückt und ganz bis zur außern Er= scheinung gebracht.

den soll, moge folgendes hinreichen. Sie muß im Ganzen nach Art des Epos betrachtet wer= den, das keinen bestimmten Anfang und kein be= stimmtes Ende hat: man nehme denjenigen Punkt heraus, den man für den bedeutenosten oder interessantesten halt, und von diesem aus bilde und erweitere sich das Ganze nach allen Richtungen.

Man meide die sogenannten Universalhi=
storien, die nichts lehren; andere giebt es
noch nicht. Die wahre Universalgeschichte
müßte im epischen Styl, also in dem Geiste
versast seyn, deren Anlage im Herodotus ist.
Bas man jeht so nennt, sind Compendien, da=
rinn alles Besondere und Bedeutende verwischt
ist: auch derjenige aber, der Historie nicht zu
seinem besondern Fach wählt, gehe so viel mög=
lich zu den Quellen und den Particulargeschichten,
die ihn bey weitem mehr unterrichten. Er
lerne sur die neuere Geschichte die naive Ein=

falt der Chroniken liebgewinnen, die keine prästensionvollen Karakterschilderungen machen, oder psychologisch motiviren.

Wer sich zum historischen Künstler bilden will, halte sich einzig an die großen Muster der Alten, welche, nach dem Zerfall des allgemeinen und öffentlichen Lebens, nie wieder erreicht wers den konnten. Wenn wir von Gibbon absehen, dessen Werk die umfassende Conception und die ganze Macht des großen Wendepunktes der neueren Zeit für sich hat, obgleich er nur Nedzner nicht Geschichtschreiber ist, existiren bloß wahrhaft nationelle Historiker, unter denen die spätere Zeit nur Macchiavelli und Joh. Müller nennen wird.

Welche Stufen derjenige zu erklimmen hat, der würdiger Weise die Geschichte verzeichnen will, könnten die, so diesem Beruf sich weihen, vorerst nur aus den Briefen, welche dieser als Jüngling geschrieben, ohngefähr erzmessen. Aber überhaupt alles, was Wissenziches schellings Vorlesungen. III. Ausg.

und öffentliches Leben vermögen, muß dazu bentragen, den Siftoriker zu bilden.

Die ersten Urbilder des historischen Styls
sind das Epos in seiner ursprünglichen Ges
stalt und die Tragddie; denn wenn die univers
selle Geschichte, deren Anfänge, wie die Quels
len des Nils, unerkennbar, die epische Form
und Fülle liebt, will die besondere dagegen
mehr concentrisch um einem gemeinschaftlichen
Mittelpunkt gebildet seyn; davon zu schweigen,
daß für den Historiker die Tragddie die wahre
Quelle großer Ideen und der erhabenen Dens
kungsart ist, zu welcher er gebildet seyn muß.

Als den Gegenstand der Historie im ensgern Sinne bestimmten wir die Bildung eines objectiven Organismus der Frenheit oder des Staats. Es giebt eine Wissenschaft desselben, so nothwendig es eine Wissenschaft der Natur giebt. Seine Idee kann um so weniger aus der Erfahrung genommen seyn, da diese hier vielmehr selbst erst nach Ideen geschaffen und der Staat als Kunstwerk erscheinen soll.

Wenn die realen Wiffenschaften überhaupt

nur durch das historische Element von der Phistosophie geschieden sind, so wird dasselbe auch von der Rechtswissenschaft gelten; aber nur so viel von dem Historischen derselben kann der Wissenschaft angehören, als Ausdruck von Ideen ist, nicht also, was seiner Natur nach bloß endlich ist, wie alle Formen der Gesehe, die sich allein auf den äußern Mechanismus des Staats beziehen, wohin fast der ganze Indesgriff derjenigen gehört, welche in der gegenwärztigen Rechtswissenschaft gelehrt werden, und in denen man den Geist eines öffentlichen Zustanzdes nur noch wie in Trümmern wohnen sieht.

In Ansehung derselben giebt es keine ans
dere Vorschrift, als sie empirisch, wie es zu
dem Gebrauch in einzelnen Fällen vor Gerichts:
hösen oder in öffentlichen Verhältnissen nöthig
ist, zu erlernen und zu lehren, und nicht die
Philosophie zu entweihen, indem man sie in
Dinge einmischt, welche an ihr keinen Theil
haben. Die wissenschaftliche Construction des
Staats würde, was das innere Leben desselben
betrifft, kein entsprechendes historisches Element

in den fpateren Zeiten finden, außer in wie fern felbft das Entgegengefeste wieder jum Refler desjenigen dient, von dem es dieß ift. Das Privatleben und mit ihm auch das Pri= vatrecht hat fich von dem offentlichen getrennt; jenes hat aber, abgesondert von diesem, so we= nig Absolutheit, als es in der Matur das Seyn der einzelnen Korper und ihr besonderes Ber= haltniß unter einander hat. Da in der gang= lichen Zuruckziehung des allgemeinen und of= fentlichen Beiftes von dem einzelnen Leben die= fes als die rein endliche Seite des Staats und vollig todt juruckgeblieben ift, so ift auf die Gesehmäßigkeit, die in ihm herrscht, durchaus feine Unwendung von Ideen und hochstens die eines mechanischen Scharffinnes möglich, um die empirischen Grunde derfelben in einzel= nen Fallen darzuthun oder ftreitige Falle nach jenen zu entscheiden.

Was allein von dieser Wissenschaft einer universell = historischen Unsicht fähig senn möch= te, ist die Form des öffentlichen Lebens, in wie fern diese, auch ihren besondern Bestimmun= gen nach, aus dem Gegensatz der neuen mit der alten Welt begriffen werden kann und eine allgemeine Nothwendigkeit hat.

Die Sarmonie der Nothwendigkeit und Frenheit, die sich nothwendig außerlich und in einer objectiven Einheit ausdruckt, dif= ferengiirt fich in diefer Erscheinung felbst wie= ber nach zwen Seiten, und hat eine verschie= dene Gestalt, je nachdem sie im Realen oder Idealen ausgedrückt wird. Die vollkomme= ne Erscheinung derselben im Ersten ift der vollkommene Staat, deffen Idee erreicht ift, fobald das Befondere und das Allgemeine ab= folut Eins, alles was nothwendig jugleich fren und alles frey geschehende zugleich nothwendig ift. Indem das außere und offentliche Leben, in einer objectiven harmonie jener benden, ver= schwand, mußte es durch das subjective in ei= ner idealen Ginheit erfest werden, welche die Rirche ift. Der Staat, in feiner Entgegen= setzung gegen die Rirche, ist selbst wieder die Da= turfeite des Gangen, worinn bende Eins find. In feiner Absolutheit mußte er das Entgegens

gefette für die Erscheinung verdrangen, eben bes= wegen weil er es begriff: wie der griechische Staat feine Rirche fannte, wenn man nicht die Dinfte= rien dafür rechnen will, die aber felbst nur ein Zweig des offentlichen Lebens maren; feit die Mysterien exoterisch find, ift der Staat dage= gen efoterisch, da in ihm nur bas Gingelne im Bangen, gu welchem es im Berhaltniß der Differeng ift, nicht aber das Bange auch im Ein= gelnen lebt. In der realen Erscheinung des Staats eriftirte die Einheit in der Bielheit, fo daß fie vollig mit ihr eins war; mit der Ent= gegensetzung beyder find auch alle andere in diefer begriffnen Gegenfaße im Staat hervorgetreten. Die Ginheit mußte das Berrichende werden, aber nicht in der absoluten fondern abftracten Geftalt, in der Monarchie, deren Begriff mit dem der Rirche wesentlich verflochten ift. Im Gegentheil mußte die Bielheit oder Menge, durch ihre Entgegensehung mit der Einheit felbft, gang in Gingelnheit gerfallen, und horte auf, Werkzeug des Allgemeinen ju feyn. Wie die Bielheit in der Matur ale Ein=

bildung der Unendlichkeit in Die Endlichkeit wieder absolut, in fid Einheit und Bielheit ift, fo war in dem vollkommenen Staat die Biel= heit eben dadurch, daß sie ju einer abgeschlosse= nen Welt (im Stlavenstand) organisirt war, innerhalb derfelben abfolut, die gesonderte, aber eben deswegen in sich bestehende, reale Seite des Staats, wahrend aus dem gleichen Grunde die Frenen in dem reinen Mether eines idealen und dem der Ideen gleichen Lebens fich bewegten. Die neue Belt ift in allen Begie= hungen die Welt der Mischung, wie die alte die der reinen Sonderung und Beschrankung. Die sogenannte burgerliche Frenheit hat nur Die trubfte Bermengung der Stlaveren mit der Frenheit, aber fein absolutes und eben dadurch wieder freges Bestehen der einen oder andern hervorgebracht. Die Entgegensegung der Ein= heit und der Bielheit machte in dem Staat die Mittler nothwendig, die aber in diefer Mitte von Herrschen und Beherrschtseyn zu keiner ab= foluten Welt fich ausbildeten, und nur in der Entgegensehung waren, niemals aber eine un=

abhängige, ihnen eigenthümlich inwohnende und wesentliche Realität erlangten.

Das erste Streben eines jeden, der die positive Wissenschaft des Rechts und des Staats
selbst als ein Freyer begreifen will, müßte dieses seyn, sich durch Philosophie und Geschichte
die lebendige Anschauung der späteren Belt
und der in ihr nothwendigen Formen des dffentlichen Lebens zu verschaffen: es ist nicht zu
berechnen, welche Quelle der Bildung in dieser
Wissenschaft erösnet werden könnte, wenn sie
mit unabhängigem Geiste, frei von der Beziehung auf den Gebrauch und an sich behandelt
würde.

Die wesentliche Voraussetzung hiezu ist die ächte und aus Ideen geführte Construction des Staats, eine Aufgabe, von welcher bis setzt die Republik des Plato die einzige Auflössung ist. Obgleich wir auch hierinn den Gesgensatz des Modernen und Antiken anerkennen müssen, wird dieses göttliche Werk doch imsmer das Urbild und Muster bleiben. Was sich über die wahre Synthesis des Staats,

in dem gegenwärtigen Zusammenhang, aussprechen ließ, ist im Vorhergehenden wenig=
stens angedeutet, und kann ohne die Ausfüh=
rung oder die Hinweisung auf ein vorhandenes
Document nicht weiter erklärt werden. Ich
beschränke mich daher auf die Anzeige desje=
gen, was in der bisherigen Behandlung des
sogenannten Naturrechts allein beabsichtigt und
geleistet worden ist.

Fast am hartnäckigsten hat in diesem Theil der Philosophie sich das analytische Wesen und der Formalismus erhalten. Die ersten Bezgriffe wurden entweder aus dem römischen Recht oder von irgend einer eben gangbaren Form hergenommen, so daß das Naturrecht nicht nur alle möglichen Triebe der menschlichen Natur, die ganze Psychologie, sondern auch alle erz denkliche Formen nach und nach durchgewanz dert ist. Durch Unalyse derselben wurde eine Reihe formaler Säße gefunden, mit deren Hüsse man nachher in der positiven Jurisprudenz aufz zuräumen hoffte.

Besonders haben Rantische Juriften Diese

Philosophie als Magd ihrer Scienz zu brauschen, fleißig angefangen und zu diesem Behuf auch richtig immer das Naturrecht reformirt. Diese Art des Philosophirens äußert sich als ein Schnappen nach Begriffen, gleich viel welcher Art sie sind, nur daß sie eine Einzelheit sepen, damit der, welcher sie aufgefangen, durch die Mühe, die er sich giebt, die übrige Masse nach ihr zu verziehen, sich das Ansehen eines eignen Systems geben könne, das aber dann in kurzer Zeit wieder durch ein anderes eigenes verdrängt wird u. s. w.

Das erste Unternehmen, den Staat wies der als reale Organisation zu construiren, war Fichte's Naturrecht. Wenn die bloß negative Seite der Verfassung, die nur auf Sicherstelslung der Rechte geht, isoliet, und wenn von aller positiven Veranstaltung für die Energie die rhythmische Vewegung und die Schönheit des öffentlichen Lebens abstrahirt werden könnte: so würde sich schwerlich überhaupt ein and deres Resultat oder eine andere Form des Staats aussindig machen lassen, als in jenem

dargestellt ift. Aber das Berausheben der bloß endlichen Geite behnt den Organismus der Berfaffung in einen endlosen Mechanismus aus, in dem nichts Unbedingtes angetroffen wird. - Ueberhaupt aber fann allen bisherigen Bersuchen die Ubhangigkeit ihres Bestrebens vorgeworfen werden, namlich eine Ginrichtung des Staats ju erfinnen, damit jenes oder dieses erreicht werde. Ob man diesen 3weck in die allgemeine Gluckseligkeit, in die Befriedi= gung der socialen Triebe der menschlichen Da= tur, oder in etwas rein Formales, wie das Busammenleben freger Befen unter den Bedin= gungen ber möglichften Frenheit, fest, ift in jener Beziehung vollig gleichgultig: benn in jedem Kall wird ber Staat nur als Mittel, als bedingt und unabhangig begriffen. Alle mahre Construction ift ihrer Natur nach absolut und immer nur auf Gines, auch in der besondern Korm, gerichtet. Gie ift g. B. nicht Conftrus ction des Staats als folden, fondern des abfoluten Organismus in der Korm des Staats. Diesen conftruiren heißt also nicht, ihn als Bebingung der Möglichkeit von irgend etwas äus ßerem fassen und übrigens, wenn er nur vors erst als das unmittelbare und sichtbare Bild des absoluten Lebens dargestellt ist, wird er auch von selbst alle Zwecke erfülleu: wie die Natur nicht ist, damit ein Gleichgewicht der Materie sen, sondern dieses Gleichgewicht ist, weil die Natur ist.

telepla chan colors with his not

Chiefe is conficulted beigt offer uicket for all Ber

Gilfte Borlefung.

Ueber die Naturwissenschaft im Allgemeinen.

gnujalizast irjila)

the tipodically and the artists of a state of the state o

Wenn wir von der Natur absolut reden wollen, so verstehen wir darunter das Universum
ohne Gegensaß, und unterscheiden nur in diesem wieder die zwen Seiten: die, in welcher
die Ideen auf reale, und die, in welcher sie
auf ideale Beise gebohren werden. Bendes
geschieht durch eine und dieselbe Wirkung des
absoluten Producirens und nach den gleichen Seseßen, so daß in dem Universum an und für
sich selbst kein Zwiespalt, sondern die vollkommene Einheit ist.

Um die Natur als die allgemeine Geburt der Ideen zu fassen, mussen wir auf den Ur= sprung und die Bedeutung von diesen selbst zu= rückgehen.

Jener liegt in dem ewigen Gesetze der Abs solutheit: sich selbst Object zu seyn: denn kraft desselben ist das Produciren Gottes eine Einsbildung der ganzen Allgemeinheit und Wesenscheit in besondere Formen, wodurch diese, als

besondere, doch zugleich Universa und das sind, was die Philosophen Monaden oder Ideen genannt haben.

Es wird in der Philosophie ausführlicher gezeigt, daß die Ideen die einzigen Mittler sind, wodurch die besondern Dinge in Gott seyn können, und daß nach diesem Gesetz so viel Universa als besondere Dinge sind, und doch, wegen der Gleichheit des Wesens, in allen nur Ein Universum. Obgleich nun die Ideen in Gott rein und absolut ideal sind, sind sie doch nicht todt, sondern lebendig, die ersten Organismen der göttlichen Selbstanschauung, die eben deswegen an allen Eigenschaften seines Wesens und in der besondern Form dennoch an der ungetheilten und absoluten Realität theilz nehmen.

Kraft dieser Mittheilung sind sie, gleich Gott, productiv und wirken nach demselben Gesetze und auf die gleiche Weise, indem sie ihre Wesenheit in das Besondere bilden, und durch einzelne und besondere Dinge erkennbar machen, in ihnen selbst und für sich ohne Zeit,

vom Standpunkt der einzelnen Dinge aber und für diese in der Zeit. Die Ideen verhalten sich als die Seelen der Dinge, diese als ihre Leiber; jene find in diefer Beziehung nothwen= dig unendlich, diese endlich. Das Unendliche fann aber mit dem Endlichen nie anders, als durch innere und wesentliche Gleichheit Eins werden. Wenn alfo diefes nicht in fich felbft, und als endlich, das ganze Unendliche schon begreift und ausdruckt, und es felbst ift, nur von der objectiven Seite angesehen, fann auch die Idee nicht als Geele eintreten, und das Wesen erscheint nicht an sich selbst, sondern durch ein anderes, nämlich das Genn. Wenn dagegen das Endliche, als solches, das ganze Unendliche in sich gebildet tragt, wie der voll= kommenste Organismus, der für sich ichon die gange Idee ift, tritt auch das Wefen des Dinges als Geele, als Idee hinzu und die Realitat loft fich wieder in die Idealitat auf. Dies geschieht in der Bernunft, welche dem= nach das Centrum der Matur und des Objektiv= werdens der Ideen ift.

Wie also das Absolute in dem ewigen Erkenntnisakt sich selbst in den Ideen objectiv
wird, so wirken diese auf eine ewige Weise in
der Natur, welche sinnlich, d. i. vom Standpunkt der einzelnen Dinge angeschaut, diese auf
zeitliche Weise gebiert, und, indem sie den
göttlichen Saamen der Ideen empfangen hat,
endlos fruchtbar erscheint.

Bir sind ben dem Punkte, wo wir die benden Erkenntniß: und Betrachtungsarten der Natur in ihrer Entgegensetzung verständlich maschen können. Die eine, welche die Natur als das Werkzeug der Ideen, oder allgemein als die reale Seite des Absoluten und demnach selbst absolut, die andere, welche sie für sich als getrennt vom Idealen und in ihrer Relativität betrachtet. Wir können die erste allgemein die philosophische, die andere die empirische nenen, und stellen die Frage über den Werth dersselben so, daß wir untersuchen: ob die empirische Betrachtungsart überhaupt und in irgend einem Sinn zu einer Wissenschapt und in irgend einem Sinn zu einer Wissenschaft der Nastur sühren könne?

Es ift flar, daß die empirische Unficht fich nicht über die Korperlichkeit erhebt und diese als etwas, das an fich felbft ift, betrachtet, ba jene dagegen fie nur als das in ein Reales (durch den Aft der Subject = Objectivirung) verwandelte Ideale begreift. Die Ideen fym= bolifiren fich in ben Dingen, und da fie an fich Formen des absoluten Erfennens find, erschei= nen fie in diesen als Kormen bes Genns, wie auch die plaftische Runft ihre Ideen todtet, um ihnen die Objectivitat ju geben. Der Empi= rismus nimmt bas Genn gang unabhangig von feiner Bedeutung, da es die Matur des Gym= bols ift, ein eigenes Leben in fich felbft ju ha= ben. In diefer Trennung kann es nur als rein Endliches, mit ganglicher Negation des Unend= lichen erscheinen. Und wenn nur diese Unficht in der spateren Physik sich zur Allgemeinheit ausgebildet hatte, und jenem Begriff der Da= terie, aus dem rein Leiblichen, nicht dennoch der des Beiftes, absolut entgegenstunde, mo= durch fie verhindert wird, wenigstens in sich felbst ein Ganges ju fenn, und diejenige Bollen: dung zu haben, die sie im System der alten Atomistik, vorzüglich des Epikurus, erlangt hat. Dieses befreyt durch die Vernichtung der Natur selbst das Gemüth von der Sehnsucht und Furcht, anstatt daß jene vielmehr sich mit allen Vorstellungen des Dogmatismus befreuns det und selbst dient, die Entzweyung zu erhalten, aus der sie hervorgegangen ist.

Dieses Denkspstem, welches seinen Urssprung von Cartesius herschreibt, hat das Vershältniß des Seistes und der Wissenschaft zur Natur selbst wesentlich verändert. Ohne höshere Vorstellungen der Materie und der Natur als die Atomenlehre, und doch ohne den Muth, diese zum umfassenden Ganzen zu erweitern, betrachtet es die Natur im Allgemeinen als ein verschlossenes Buch, als ein Geheimniß, das man immer nur im Einzelnen, und auch dieses nur durch Zufall oder Glück, niemals aber im Ganzen erforschen könne. Wenn es wessentlich zum Begriff der Wissenschaft ist, daß sie selbst nicht atomistisch, sondern aus Eisnem Geiste gebildet sey und die Idee des Ganzen

zen den Theilen, nicht umgekehrt, diese jener vorangehen, so ist schon hieraus klar, daß eine wahre Wissenschaft der Natur auf diesem Wege unmöglich und unerreichbar sen.

Die rein : endliche Auffaffung hebt an und für sich schon alle organische Unsicht auf, und fest an die Stelle derfelben die einfache Reihe des Mechanismus, fo wie an die Stelle der Construction die Erklarung. In diefer wird von den beobachteten Wirkungen auf die Ursachen juruckgeschlossen; allein daß es eben diese und feine andern find, wurde, wenn auch übrigens die Schlufart julaffig und feine Erscheinung ware, die unmittelbar aus einem absoluten Princip fame, felbst daraus nicht gewiß fenn, daß jene durch fie begreiflich maren. folgt nicht, daß fie es nicht auch aus andern fenn konnen. Dur wenn die Urfachen an fich felbst gekannt waren und von diesen auf die Wirkungen geschloffen wurde, tounte der Bufam= menhang bender Nothwendigfeit und Evidenz haben; davon nichts ju fagen, daß die Wirfungen nothdurftig wohl aus den Urfachen folgen muffen, nachdem man diese erst so ausge= dacht hat, als nothig war, jene daraus abzu= leiten.

Das Innere aller Dinge und bas, mor= alle lebendigen Erscheinungen berfelben aus quillen, ift die Einheit des Realen und Idea= len, welche an sich absolute Ruhe nur durch Difs ferenziirung von außen jum Sandeln bestimmt wird. Da der Grund aller Thatigkeit in der Matur Einer ift, der allgegenwärtig, durch fei= nen andern bedingt und in Bezug auf jedes Ding absolut ift, so tonnen sich die verschiedes nen Thatigkeiten von einander bloß der Form nach unterscheiden, teine dieser Formen aber fann wieder aus einer andern begriffen werden, da jede in ihrer Art dasselbe, was die andere ift. Dicht daß eine Erscheinung von der an= dern abhangig, sondern daß alle aus einem ge= meinschaftlichen Grunde fliegen, macht die Ein= heit der Matur aus.

Selbst die Ahndung des Empirismus, daß alles in der Natur durch die prastabilirte Harmonie aller Dinge vermittelt sep und kein Ding das andere anders als durch Vermittlung der allgemeinen Substanz verändere oder affizcire, wurde von ihm wieder mechanisch begriffen und zu dem Unding einer Wirkung in die Ferne (in der Bedeutung, welche dieser Aussdruck bey Newton und seinen Nachfolgern hat), umgedeutet.

Da die Materie fein Lebensprincip in fich felbft hatte und man eine Einwirfung des Gei= ftes auf fie als Erklarungsgrund für die boch= ften Erscheinungen, der willführlichen Bewegung und ahnlicher, aufsparen wollte, so wurde fur die nachsten Wirkungen etwas außer ihr angenommen, das nur gleichfam Materie fenn und durch Megation der vornehmften Eigen= schaften derfelben, der Schwere, u. a. fich dem negativen Begriff des Beiftes als (immateriel= ler Substang) annahern follte, als ob der Begenfaß zwischen begden dadurch umgangen oder wenigstens vermindert werden fonnte. die Möglichkeit des Begriffs imponderabler und incoercibler Materien jugegeben, murde boch jener Erklarungsart zufolge alles in der Da=

terie durch außere Einwirkung gesetzt, der Tod das Erste, das Leben das Abgeleitete senn.

Gelbst aber wenn von Seiten des Mechanismus jede Erscheinung vollkommen durch die Erklarung begriffen murde, bliebe der Fall der= felbe, wie wenn jemand den homer oder irgend einen Autor so erklaren wollte, daß er anfienge, die Form der Drucklettern begreiflich zu machen, dann ju zeigen, auf welche Beife fie jusammengestellt und endlich abgedruckt worden, und wie zulest jenes Werk daraus entstanden sen. Mehr oder weniger ift dies der Fall vor= züglich mit dem, was man bisher in der Da= turlehre für mathematische Constructionen aus= gegeben hat. Schon fruher murde bemerft, daß die mathematischen Formen daben von ei= nem gang bloß mechanischen Gebrauch sepen. Sie find nicht die wesentlichen Grunde der Er= scheinungen selbst, welche vielmehr in etwas gang Fremdartigem, Empirischen liegen, wie in Unsehung der Bewegungen der Weltforper in einem Stoß, den diese nach der Seite

bekommen haben. Es ist wahr, daß man durch Anwendung der Mathematik die Abstänsde der Planeten, die Zeit ihrer Umläuse und Wiedererscheinungen mit Genauigkeit vorhersbestimmen gelernt hat, aber über das Wesen oder An = sich dieser Bewegungen ist dadurch nicht der mindeste Ausschluß gegeben worden. Die sogenannte mathematische Naturlehre ist also bis jeht leerer Formalismus, in welchem von einer wahren Wissenschaft der Natur nichtsanzutreffen ist.

Der Gegensaß, der zwischen Theorie und Erfahrung gemacht zu werden pflegt, hat schon darum keinen rechten Sinn, da in dem Begriff der Theorie bereits die Beziehung auf eine Besonderheit und demnach auf Erfahrung liegt. Die absolute Wissenschaft ist nicht Theorie, und der Begriff der letztern gehört selbst der trüben Mischung von Allgemeinem und Besonderm an, worinn das gemeine Wissen befangen ist. Theorie kann sich von der Erfahrung nur dadurch unterscheiden, daß sie diese abstracter, gesonderter von zufälligen

und in ihrer ursprunglichften Bedingungen Form ausspricht. Aber eben diese herausgu= heben und in jeder Erscheinung das Sandeln ber Natur rein darzustellen, ift auch die Gache des Experiments: bende stehen also auf gleicher Stufe. Man sieht daher nicht ein, wie das experimentirende Naturforschen sich über die Theorie auf irgend eine Beise erheben tonne, da es einzig diese ift, von der jenes geleitet wird, ohne deren Eingebung es auch nicht einmal die Fragen (wie man es nennt) an die Matur thun fonnte, von deren Sinnigkeit die Rlarheit der Untworten abhangt, welche fie ertheilt. Bende haben das gemein, daß ihr Musgangspunkt immer der bestimmte Begenftand, nicht ein allgemeines und absolutes Bif= Bende, wenn fie ihrem Begriff treu fen ift. bleiben, unterscheiden sich von dem falschen Theoretifiren, welches auf Erklarung der Daturerscheinungen geht und ju diesem Behuf die Urfachen erdichtet: denn bende beschranten fich auf das bloße Aussprechen oder Darftellen der Erscheinungen selbst, und find hierinn der Construction gleich, welche eben so wenig sich mit Erklären abgiebt. Wäre ihr Bestreben mit Beswußtseyn verbunden, so könnten sich beyde kein anderes Ziel denken, als von der Peripherie gesgen das Centrum zu dringen, wie die Construsction vom Centro gegen die Peripherie geht. Allein der Weg in der ersten Richtung ist, wie der in der andern, unendlich, so daß, weil der Besitz des Mittelpunkts erste Bedingung der Wissenschaft ist, diese in der ersten nothwendig unerreichbar ist.

Jede Wissenschaft fordert zu ihrer objectis ven Existenz eine exoterische Seite; eine solche muß es also auch für die Naturwissenschaft oder für die Seite der Philosophie geben, durch welche sie Construction der Natur ist. Diese kann nur in dem Experiment und seinem noths wendigen Correlat, der Theorie, (in der anges gebenen Bedeutung) gefunden werden; aber diese muß nicht sodern, die Wissenschaft selbst oder etwas anders, als die reale Seite dersels ben zu seyn, in welcher das außer einander und in der Zeit ausgedehnt ist, was in den Ideen

ber erften jumal ift. Dur bann wird die Em= pirie der Wiffenschaft sich als Leib anschließen, wenn sie in ihrer Urt daffelbe gu fenn sich be= strebt, was jene in der ihrigen ift, namlich, empirische Conftruction: dann wird fie im Beiste des Ganzen sowohl gelehrt als betrieben, wenn fie, mit Enthaltung von Erflarungen und Spothesen, reine objective Darftellung der Erscheinung selbst ift und feine Idee anders, als durch diese auszusprechen sucht: nicht aber wenn durftige Empirie aus ihren verschobenen Unsichten heraus Blicke in das Universum werfen, oder fie den Gegenständen aufdringen will, oder wenn dieses empirische Beginnen gar gegen allgemein bewiesne und allgemein einzu= febende Wahrheiten, oder ein Suftem von fol= chen mit einzelnen abgerifinen Erfahrungen, aus der Mitte einer Folge von Fallen, Die fie felbst nicht übersehen fann, oder einer Menge fich durchfreugender und verwirrender Bedin: gungen, fich erhebt, ein Beftreben, das in feiner Absicht gegen die Wiffenschaft eben so viel ift, als, um mich dieses bekannten Gleichniffes

zu bedienen, den Durchbruch des Oceans mit Stroh stopfen zu wollen.

Die absolute, in Ideen gegründete Wifsenschaft der Natur ist demnach das erste und die Bedingung, unter welcher zuerst die empizische Naturlehre an die Stelle ihres blinden Umherschweisens ein methodisches, auf ein besstimmtes Ziel gerichtetes Verfahren sehen kann. Denn die Geschichte der Wissenschaft zeigt, daß ein solches Construiren der Erscheinungen durch das Experiment, als wir gesodert haben, jederzzeit nur in einzelnen Fällen, wie durch Instinct geleistet worden ist, daß also, um diese Mezthode der Natursorschung allgemein geltend zu machen, selbst das Vorbild der Construction in einer absoluten Wissenschaft ersodert wird.

Die Idee einer solchen habe ich zu oft und zu wiederholt vor Ihnen entwickelt, als daß ich nothig achtete, sie hier weiter als in den allgemeinsten Beziehungen darzustellen.

Wissenschaft der Natur ist an sich selbst schon Erhebung über die einzelnen Erscheinun= gen und Producte zur Idee dessen, worinn sie Eins sind und aus dem sie als gemeinschaftlischem Quell hervorgehen. Auch die Empirie hat doch eine dunkle Vorstellung von der Naztur als einem Ganzen, worinn Eines durch Alles und Alles durch Eines bestimmt ist. Es hilft also nicht, das Einzelne zu kennen, wenn man das Ganze nicht weiß. Aber eben der Punkt, in welchem Einheit und Allheit selbst Eines sind, wird nur durch Philosophie erstannt, oder vielmehr die Erkenntniß von ihm ist die Philosophie selbst.

Von dieser ist die erste und nothwendige Absicht, die Geburt aller Dinge aus Gott oder dem Absoluten zu begreifen und in wie fern die Natur die ganze reale Seite in dem ewigen Act der Subject = Objectivirung ist, ist Philos sophie der Natur die erste und nothwendige Seite der Philosophie überhaupt.

Das Princip und das Element von ihr ist die absolute Idealität, aber diese wäre ewig unerkennbar, verhüllt in sich selbst, wenn sie nicht sich als Subjectivität in die Objectivität verwandelte, von welcher Verwandlung die ers

Scheinende und endliche Ratur das Symbol ift. Die Philosophie im Gangen ift bemnach abso= luter Idealismus, da auch jener Aft im gottli= chen Ertennen begriffen ift , und die Naturphi= losophie hat in dem ersten feinen Gegenfaß, fondern nur in dem relativen Idealismus, melcher von dem absolut = Idealen bloß die eine Geite begreift. Denn die vollendete Ginbil= dung feiner Befenheit in die Befonderheit, bis jur Identitat beyder, producirt in Gott die Ideen, fo daß die Einheit, wodurch diefe in sich selbst und real sind, mit der, wodurch sie im Absoluten und ideal find, unmittelbar eine und dieselbige ift. In den besondern Dingen aber, welche von den Ideen die blogen Abbilder find, erscheinen diese Ginheiten nicht als Eines, fondern in der Natur als der bloß relativ = realen Seite ift die erfte im Uebergewicht, fo daß fie im Gegenfaß gegen die andere Geite, wo das Ideale hullenlos, unverftellt in ein an= deres hervortritt, als das Negative, die lettere dagegen als das Positive und das Princip von jener erscheint, da doch bende nur die relas

tiven Erscheinungsweisen des absolut = Idealen und in ihm schlechthin Gins find. Dach diefer Unsicht ift die Natur, nicht nur in ihrem Un= fich, wo fie der gange absolute Uct der Subject= Objectivirung felbst ift, sondern auch der Erschei= nung nach, wo sie sich als die relativ = reale, oder objective Geite deffelben darftellt, Wesen nach Eins und feine innerliche Berschiedenheit in ihr, in allen Dingen Gin Leben, die gleiche Macht zu fenn, dieselbe Legirung durch die Ideen. Es ist feine reine Leiblich= teit in ihr, sondern überall Geele in Leib fym= bolisch umgewandelt und für die Erscheinung nur ein lebergewicht des einen oder andern. Mus dem gleichen Grunde fann auch die Bif= fenschaft der Natur nur Cine fenn, und die Theile, in welche fie der Berftand gersplittert, find nur Zweige einer absoluten Erfenntniß.

Construction überhaupt ist Darstellung des Realen im Idealen, des Besondern im schlechtzhin Allgemeinen, der Idee. Alles Besondere als solches ist Form, von allen Formen aber ist die nothwendige, ewige und absolute

Form der Quell und Ursprung. Der Akt der Subject = Objectivirung geht durch alle Dinge hindurch, und pflanzt sich in den be= sonderen Formen fort, die, da sie alle nur verschiedene Erscheinungsweisen der allgemeinen und unbedingten, in dieser selbst unbedingt sind.

Da ferner der innere Typus aller Dinge wegen der gemeinschaftlichen Abkunft Einer seyn muß, und dieser mit Nothwendigkeit einz gesehen werden kann, so wohnt dieselbe Nothzwendigkeit auch der in ihm gegründeten Consstruction ben, welche demnach der Bestätigung der Erfahrung nicht bedarf, sondern sich selbst genügt und auch bis dahin fortgesest werden kann, wohin zu dringen die Erfahrung durch unübersteigliche Gränzen gehindert ist, wie in das innere Triebwerk des organischen Lebens und der allgemeinen Bewegung.

Nicht nur für das Handeln giebt es ein Schickfal: auch dem Wissen steht das In = sich des Universum und der Natur als eine unbes dingte Nothwendigkeit vor, und wenn, nach Schellings Borlesungen. III. Ausg.

Verfornguis

dem Ausspruch eines Alten, der tapfere Mann im Rampf mit dem Berhaltniß ein Schaufpiel ift, auf das felbft die Gottheit mit Luft herab= fieht, so ift das Ringen des Beiftes nach der Unschauung der ursprunglichen Natur und des ewigen Innern ihrer Erscheinungen ein nicht minder erhebender Unblick. Wie in der Era= godie der Streit meder dadurch, daß die Doth= wendigfeit, noch dadurch, daß die Frenheit un= terliegt, sondern allein durch die Erhebung der einen zur vollkommenen Gleichheit mit der andern wahrhaft geloft wird: so fann auch der Beift aus jenem Rampf mit der Ratur allein dadurch versöhnt heraustreten, daß sie für ihn gur vollkommenen Indiffereng mit ihm felbft, und jum Idealen fich verflart.

Un jenen Widerstreit, der aus unbefries digter Begier nach Erkenntniß der Dinge entsspringt, hat der Dichter seine Ersindungen in dem eigenthümlichen Gedicht der Deutschen geknüpft und einen ewig frischen Quell der Besgeisterung geöffnet, der allein zureichend war, die Wissenschaft zu dieser Zeit zu verjüngen und

ben Hauch eines neuen Lebens über sie zu vers breiten. Wer in das Heiligthum der Natur eindringen will, nähre sich mit diesen Tonen einer höheren Welt und sauge in früher Jus gend die Kraft in sich, die wie in dichten Lichts strahlen von diesem Gedicht ausgeht und das Innerste der Welt bewegt.

que Equicongnes vent penetres part le dantales

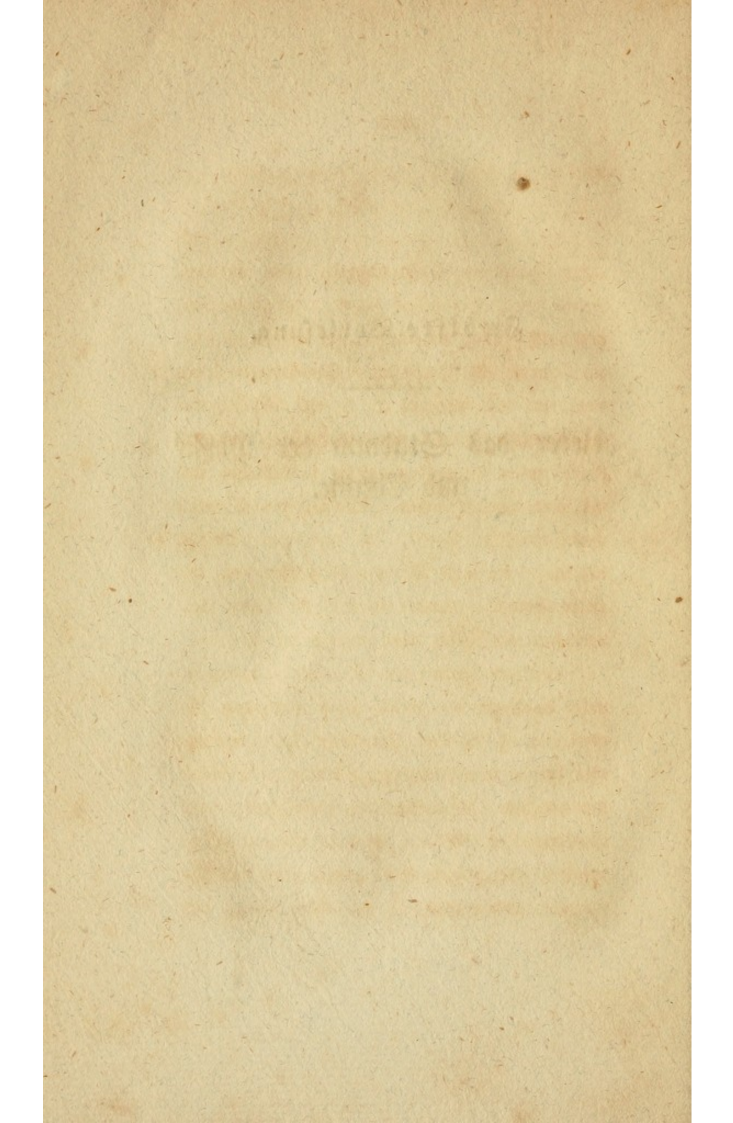
Van monde for rient of aspire.

let su première invers la force qui

smare de ce mane como departed

3molfte Borlefung.

Ueber das Studium der Physik und Chemie.



Den besondern Erscheinungen und Formen, welche durch Erfahrung allein erkannt werden, geht nothwendig das vorher, wovon sie es sind, die Materie oder Substanz. Die Empirie kennt diese nur als Körper, d. h. als Materie mit veränderlicher Form, und denkt selbst den Ursstoff, wenn sie anders darauf zurückgeht, nur als eine unbestimmbare Menge von Körpern unveränderlicher Form, die deswegen Atomen heißen. Es sehlt ihr also die Erkenntnis der ersten Einheit, aus der alles in der Natur herzvorgeht, und in die alles zurücksehrt.

Um zum Wesen der Materie zu gelangen, muß durchaus das Bild jeder besondern Art derselben, z. B. der sogenannten unorganischen oder der organischen entsernt werden, da sie an sich nur der gemeinschaftliche Keim dieser versschiedenen Formen ist. Absolut betrachtet ist sie der Akt der ewigen Selbstanschauung des Absoluten, so fern dieses in jenem sich objectiv und

real macht; sowohl dieses An = sich der Mate= rie, als wie die besondern Dinge mit den Be= stimmungen der Erscheinung aus ihm hervorge= hen, zu zeigen, kann allein Sache der Philoso= phie seyn.

Bon dem erften habe ich hinlanglich ichon im Borhergehenden geredet und beschrante mich also auf das andere. Die Idee jedes besondern Dinges ift schlechthin Gine und ju bem Berden unendlich vieler Dinge derselben Urt ift die Eine Idee gureichend, deren unendliche Dog= lichkeit durch feine Wirklichkeit erschöpft wird. Da das erfte Gefet der Absolutheit diefes ift, schlechthin untheilbar ju fenn, so fann die Besonderheit der Ideen nicht in einer Regation der andern Ideen, sondern allein darinn beste= ben, daß in jeder alle, aber angemeffen der be= fondern Form derfelben, gebildet fenn. dieser Ordnung in der Ideenwelt muß das Borbild für die Erkenntniß der fichtbaren hergenommen werden. Auch in dieser werden die ersten For= men Einheiten fenn, welche alle andere For= men als besondere in sich tragen und aus sich

produciren, die also eben besmegen felbst als Universa erscheinen. Die Urt, wie sie in die Musdehnung übergeben, und den Raum erfül= len, muß aus der ewigen Form der Ginbil= dung der Einheit in die Bielheit felbst abgelei= tet werden, die in den Ideen mit der entgegen= gesetten (wie gezeigt) Gins, in der Erscheinung aber als diese unterscheidbar und unterschieden ift. Der erfte und allgemeine Typus der Raum= erfüllung ift nothwendig, daß die sinnlichen Einheiten, wie fie als Ideen aus dem Abfolu= ten, als dem Centro, hervorgeben, ebenfo in ber Erscheinung aus einem gemeinschaftlichen Mittelpunkt, oder, weil jede Idee felbst wie= ber productiv ift und ein Centrnm fenn fann, aus gemeinschaftlichen Centris gebohren wer= den, und wie ihre Borbilder jugleich abhangig und felbstständig fegen.

Nach der Construction der Materie ist also die Erkenntniß des Weltbaues und seiner Gesetze die erste und vornehmste in der Phy= sik. Was die mathematische Naturlehre, seit

der Zeit, daß durch Replers gottliches Genie jene Befete ausgesprochen find, fur Erkenntnif derselben geleistet, ift, wie bekannt, daß fie eine den Grunden nach gang empirische Conftru= ction davon versucht hat. Man kann als all= gemeine Regel annehmen, daß, mas in einer angeblichen Construction nicht reine allgemeine Form ift, auch teinen wiffenschaftlichen Gehalt noch Bahrheit haben konne. Der Grund, aus welchem die Centrifugalbewegung der Weltkor= per abgeleitet wird, ift feine nothwendige Korm, ift empirisches Kactum. Die Newtos nische Attractiveraft, wenn sie auch fur die auf dem Standpunkt der Reflexion haftende Betrachtung eine nothwendige Unnahme fenn mag, ift doch fur die Bernunft, die nur absolute Berhaltniffe tennt, und also für bie Construction von feiner Bedeutung. Die Grunde der Repler'schen Gesete laffen ohne allen empirischen Zusaß, rein aus der Lehre von den Ideen und den zwen Einhei= ten einsehen, die an sich selbst Eine Einheit find, und fraft deren jedes Wefen, indem

es in sich selbst absolut, zugleich im Absoluten ist und umgekehrt.

Die physische Astronomie oder die Wissenschaft der besondern Qualitäten und Bershältnisse der Gestirne beruht ihren vorzügslichsten Gründen nach ganz auf allgemeinen Ansichten, und in Beziehung auf das Planetenssystem insbesondere auf der Uebereinstimmung, welche zwischen diesen und den Produkten der Erde statt sinden.

Der Weltkörper gleicht der Jdee, deren Abdruck er ist, darinn, daß er wie diese prosductiv ist und alle Formen des Universum aus sich hervorbringt. Die Materie, obgleich der Erscheinung nach der Leib des Universum, differenziirt sich in sich selbst wieder zu Seele und Leib. Der Leib der Materie sind die einzelnen körperlichen Dinge, in welschem die Einheit ganz in die Vielheit und Ausdehnung verloren ist, und die deswegen als unorganisch erscheinen.

Die rein = historische Darstellung der un= organischen Formen ist zu einem abgesonderzen Zweig der Kenntniß gebildet worden: nicht ohne richtigen Sinn mit Enthaltung von als ler Berufung auf innere qualitative Bestimsmungen. Nachdem die specifische Verschiedensheit der Materie selbst quantitativ begriffen und die Möglichkeit gegeben ist, sie als Mestamorphose einer und derselben Substanz durch bloße Formänderung darzustellen: ist auch der Weg zu einer historischen Construction der Körperreihe geöffnet, zu welcher bereits durch Steffens Ideen ein entschiedener Anfang gesmacht ist.

Die Geologie, welche das Gleiche in Unsehung der ganzen Erde seyn müßte, dürste keine ihrer Hervordringungen ausschließen und müßte die Genesis aller in historischer Steztigkeit und Wechselbestimmung zeigen. Da die reale Seite der Wissenschaft immer nur historisch seyn kann, (weil außer der Wissenschaft nichts ist, was unmittelbar und urssprünglich auf Wahrheit geht, als die Historie), so würde die Geologie, in der Fülle der höchsten Ausbildung, als Historie der

Natur selbst, für welche die Erde nur Mitz tel = und Ausgangspunkt wäre, die wahre Integration und rein objective Darstellung der Wissenschaft der Natur seyn, zu welcher auch die experimentirende Physik nur einen Ueberz gang bildet und das Mittel seyn kann.

Wie die körperlichen Dinge der Leib der Materie sind, so ist die ihr eingebildete Seele das Licht. Durch die Beziehung auf die Difserenz und als der unmittelbare Begriff dersselben, wird das Ideale selbst endlich, und erscheint in der Unterordnung unter die Aussehnung, als ein Ideales, das den Raum zwar beschreibt, aber nicht erfüllt. Es ist also in der Erscheinung selbst, zwar das Ideale, aber nicht das ganze Ideale des Akts der Subject = Objectivirung, (indem es die eine Seite außer sich in dem Körperlichen zurücksläft), sondern das bloß relativ = Ideale.

Die Erkenntniß des Lichts ist der der Materie gleich, ja mit ihr Eins, da beyde nur im Gegensaß gegen einander, als die subjective und objective Seite wahrhaft begrif= fen werden tonnen. Seitdem diefer Beift ber Natur von der Phyfit gewichen ift, ift fur fie das Leben in allen Theilen derfelben erlo= ichen, wie es fur fie feinen möglichen Ueber= gang von der allgemeinen ju der organischen Matur giebt. Die Newtonische Optit ift der größte Beweis der Möglichkeit eines gangen Gebaudes von Fehlschuffen, die in allen fei= nen Theilen auf Erfahrung und Experiment gegrundet ift. 26s ob es nicht die, mehr oder minder bewußt, schon vorhandene Theorie mare, welche den Ginn und die Folge der Bersuche nach sich, eigenwillig bestimmt, wenn nicht ein feltner, aber glucklicher Inftinct, oder ein durch Construction gewonnener allge= meiner Schematismus die naturliche Ordnung vorschreibt, - wird das Experiment, welches wohl Einzelnheiten lehren, aber nir eine gange Unficht geben fann, fur das untrugliche Princip der Maturerfenntniß geachtet.

Der Keim der Erde wird nur durch das Licht entfaltet. Denn die Materie muß Form werden und in die Besonderheit übergehen, damit das Licht als Wefen und Allgemeines eintreten kann.

Die allgemeine Form der Besonderwers dung der Körper ist das, wodurch sie sich selbst gleich und in sich zusammenhängend sind. Aus den Verhältnissen zu dieser allgemeinen Form, welche die der Einbildung der Einheit in die Differenz ist, muß sich also auch alle specifische Verschiedenheit der Materie einses hen lassen.

Das Hervorgehen aus der Jdentität ist in Ansehung aller Dinge unmittelbar zugleich das Zurückstreben in die Einheit, welches ihre ideale Seite ist, das wodurch sie beseelt erscheinen.

Den Inbegriff der lebendigen Erscheinuns gen der Körper darzustellen, ist nach den bes reits bezeichneten Gegenständen der vorzügs lichste und einzige der Physik, auch in wie fern sie in der gewöhnlichen Begränzung und Trennung von der Wissenschaft der organis schen Natur gedacht wird.

Jene Erscheinungen find, als den Kor-

pern wesentlich inharirende Thatigkeitsauße= rungen, überhaupt dynamisch genannt wor= den, so wie der Inbegriff derselben nach ih= ren verschieden bestimmten Formen der dyna= mische Proces heißt.

Es ift nothwendig, daß diefe Formen auf einen gewissen Rreis eingeschloffen fenn und einen allgemeinen Typus befolgen. Mur durch den Befit deffelben fann man gewiß fenn, weder ein nothwendiges Glied gu überfeben, noch Erscheinungen, die wesentlich Gi= nes find, als verschiedene ju betrachten. Die gewöhnliche Experimentalphyfit findet fich in Rucksicht der Mannichfaltigkeit und Einheit diefer Formen in der größten Ungewißheit, fo daß jede neue Art der Erscheinung fur fie Grund der Unnahme eines neuen von allen verschiedenen Princips wird, und daß bald diese Form aus jener, bald jene aus dieser abgeleitet wird.

Stellen wir die gangbaren Theoricen und die Erklärungsart jener Phanomene im All= gemeinen unter den schon bestimmten Maas=

stab, fo ift in feiner berfelben irgend eines als nothwendige und allgemeine Form, fondern durchaus bloß als Zufälligkeit begriffen. Denn daß es folche imponderable Fluffigfeiten giebt, als ju jenem Behuf angenommen werben, ift ohne alle Nothwendigfeit, und daß diese eben so beschaffen find, daß ihre homo= genen Elemente fich abstoßen, die heterogenen fich angieben, wie jur Erklarung der magne= tischen und elettrischen Erscheinungen angenom= men wird, ift eine volltommene Bufalligfeit. Wenn man die Welt diefer hopothetischen Eles mente fich jufammenfest, fo erhalt man fol= gendes Bild ihrer Berfaffung. Bunachft in den Poren der groberen Stoffe ift die Luft, in den Poren der Luft der Barnieftoff, in den Poren von diesem die eleftrische Fluffigfeit, welche wieder in den ihrigen die magnetische, fo wie diese in den Zwischenraumen, melche auch fie hat, den Mether begreift. Gleich= wohl storen sich diese verschiedenen in einan= ber eingeschachtelten Fluffigkeiten nicht und er= Scheinen nach dem Gefallen des Physiters jede Schellinge Boriefungen. III, Uneg. 18

in ihrer Urt, ohne mit der andern vermischt zu seyn, und finden sich ebenso ohne alle Verwirrung jede wieder an ihre Stelle.

Diese Erklärungsart ist also außerdem, daß sie ganz ohne wissenschaftlichen Gehalt ist, nicht einmal der empirischen Anschaulichkeit fähig.

Mus der Kantischen Construction der Ma= terie entwickelte fich junachst eine hohere, ge= gen die materielle Betrachtung der Phanomene gerichtete Unsicht, die aber in allem, mas fie positives dagegen aufstellt, selbst auf ei= nem ju untergeordneten Standpuntt jurud: blieb. Die benden Rrafte der Unziehung und Buruckstoßung, wie sie Rant bestimmt, find bloß formelle Factoren, durch Analysis ge= fundene Berftandesbegriffe, die von dem Leben und dem Wefen der Materie feine Ideen geben. Es fommt dagu, daß nach demfelben die Verschiedenheit der Materie aus dem Berhaltniß diefer Rrafte, das er als ein bloß arithmetisches tannte, einzusehen unmöglich ift. Die Nachfolger von Kant und die Phy=

siker, welche eine Unwendung seiner Lehren versuchten, beschränkten sich in Ansehung der dynamischen Vorstellung auf das bloß Nega=tive, wie in Ansehung des Lichts, von dem sie eine höhere Meynung ausgesprochen zu haben glaubten, wenn sie es nur überhaupt als immateriell bezeichneten, womit sich dann übrigens jede andere mechanische Hypothese des Euler u. a. vertrug.

Der Jerthum, der allen diesen Ansich= ten gemeinschaftlich zu Grunde lag, ist die Vorstellung der Materie als reiner Realität: es mußte erst die allgemeine Subject = Objec= tivität der Dinge und der Materie insbeson= dere wissenschaftlich hergestellt seyn, ehe man diese Formen, in denen ihr inneres Leben sich ausdrückt, begreisen konnte.

Das Seyn jedes Dinges in der Identis
tät als der allgemeinen Seele, und das Stres
ben zur Wiedervereinigung mit ihr, wenn es
aus der Einheit gesetzt ist, ist als allgemeis
ner Grund der lebendigen Erscheinungen schon
im Vorhergehenden angegeben. Die besons

dern Formen der Thätigkeit sind keine der Materie zufällige, sondern ursprünglich einges bohrne und nothwendige Formen. Denn wie die Einheit der Idee im Seyn zu drey Dismensionen sich ausbreitet, drückt auch das Lesben und die Thätigkeit sich in demselben Tyspus und durch drey Formen aus, welche demnach dem Wesen der Materie so nothwendig als jene inhäriren. Durch diese Construction ist nicht allein gewiß, daß es nur diese drey Formen der lebendigen Bewegung der Körper giebt, sondern es ist auch für alle besondern Bestimmungen derselben das allgemeine Gesetz gestunden, aus dem sie als nothwendige einges sehen werden können.

Ich beschränke mich hier zunächst auf den chemischen Proces, da die Wissenschaft seiner-Erscheinungen zu einem besondern Zweig der Naturkenntniß gebildet worden ist.

Das Verhältniß der Physik zur Chemie hat sich in der neueren Zeit fast zu einer gänzelichen Unterordnung der ersten unter die letzte entschieden. Der Schlüssel zur Erklärung

aller Naturerscheinungen, auch der hoberen Formen, des Magnetismus, der Electricitat u. f. w. follte in der Chemie gegeben fenn, und je mehr allmählich alle Naturerflarung auf diese zurückgebracht wurde, defto mehr verlor fie felbft die Mittel, ihre eigenen Er= scheinungen zu begreifen. Noch von der Jugendzeit der Wiffenschaft her, mo die 21hn= dung der innern Einheit aller Dinge dem menschlichen Geifte naber lag, batte die jegige Chemie einige bildliche Musdrucke, wie Bermandtschaft u. a. behalten, die aber, weit entfernt Andeutungen einer Idee ju fenn, in ihr vielmehr nur Frenftatten der Unwiffenheit wurden. Das oberfte Princip und die auf= ferfte Grange aller Erfenntniß wurde immer mehr das, was fich durch das Gewicht er= tennen lagt, und jene der Matur eingebohrnen, in ihr waltenden Geifter, welche die unver= tilgbaren Qualitaten wirfen, wurden felbft Materien, die in Gefäßen aufgefangen und eingesperrt werden fonnten.

Ich laugne nicht, daß die neuere Che-

mie uns mit vielen Thatsachen bereichert hat, obgleich es immer wünschenswerth bleibt, daß diese neue Welt gleich anfangs durch ein höheres Organ entdeckt worden wäre, und die Einbildung lächerlich ist, in der Aneinanderreihung jener Thatsachen, die durch nichts als die unverständlichen Worte Stoff, Anziehung, u. s. w. zusammengehalten wird, eine Theoric erlangt zu haben, da man nicht einmal einen Begriff von Qualität, von Zusammensehung, Zerlegung u. s. w. hatte.

Es mag vortheilhaft senn, die Chemie von der Physik abgesondert zu behandeln: aber dann muß sie auch als bloße experimenztirende Runst, ohne allen Anspruch auf Wissenschaft, betrachtet werden. Die Construction der chemischen Erscheinungen gehört nicht eizner besondern Scienz, sondern der allgemeiznen und umfassenden Wissenschaft der Natur an, in der sie nicht außer dem Zusammenzhang des Ganzen und als Phänomene von eigenthümlicher Gesehmäßigkeit, sondern als

einzelne Erscheinungsweisen des allgemeinen Lebens der Natur erkannt werden.

Die Darstellung des allgemeinen dynas mischen Processes, der im Weltsustem übers haupt und in Unsehung des Ganzen der Erde statt sindet, ist im weitesten Sinn Meteoros logie und in so fern ein Theil der physischen Ustronomie, da auch die allgemeinen Veräns derungen der Erde nur durch ihr Verhältniß zum allgemeinen Weltbau vollkommen gefaßt werden können.

Die Mechanik betreffend, von der ein großer Theil in die Physik aufgenommen worsden ist, so gehört diese der angewandten Masthematik an; der allgemeine Typus ihrer Formen aber, welche nur die, rein objectiv ausgedrückten, gleichsam getödteten Formen des dynamischen Processes sind, ist ihr durch die Physik vorgezeichnet.

Das Gebiet der lettern in ihrer gewöhns lichen Absonderung beschränkt sich auf die Sphäre des allgemeinen Gegensatzes zwischen dem Licht und der Materie oder Schwere. Die absolute Wissenschaft der Natur begreift in einem und demselben Ganzen sowol diese Erscheinungen der getrennten Einheit, als die der höheren, organischen Welt, durch deren Produkte die ganze Subject = Objectivirung, in ihren zwen Seiten zugleich, erscheint.

Drenzehnte Borlefung.

Ueber das Studium der Medicin und der organischen Naturlehre überhaupt. Drengebnie Gorlefung.

tteber had Studium der Medicins and der organischen Pfattieber aberdante. tinhenstrip in a abnothisis

one the countries

Bie der Organismus, nach der alteften Un= ficht, nichts anderes als die Natur im Rlei= nen und in ber vollkommenften Gelbftanichau= ung ift, fo muß auch die Wiffenschaft deffel= ben alle Strahlen der allgemeinen Erfenntniß der Matur, wie in einen Brennpunkt jufam= menbrechen und Gins machen. Fast ju jeder Zeit wurde die Kenntniß der allgemeinen Phy= fit wenigstens als nothwendige Stufe und Bu= gang ju dem Beiligthum des organischen Le= bens betrachtet. Aber welches wiffenschaftliche Vorbild konnte die organische Naturlehre von der Physit entlehnen, die felbst ohne die all= gemeine Idee der Natur, jene nur mit ih= ren eigenen Sypothesen beschweren und ver= unftalten fonnte, wie es allgemein genug ge= Schehen ift, seitdem die Schranken, wodurch man die allgemeine und die lebendige Natur von einander getrennt glaubte, mehr oder weniger durchbrochen wurden.

Der Enthusiasmus des Zeitalters für Che=
mie hat diese auch zum Erkenntnißgrund aller
organischen Erscheinungen und das Leben selbst
zu einem chemischen Proces gemacht. Die
Erklärungen der ersten Bildung des Lebendis
gen durch Wahlanziehung oder Arystallisation,
der organischen Bewegungen und selbst der sogenannten Sinneswirkungen durch Mischungsveränderungen und Zersehungen, gehen vortrefflich von statten, nur daß diesenigen, die
sie machen, vorerst noch zu erklären haben,
was denn Wahlanziehung und Mischungsveränderung selbst sen, eine Frage, welche beantworten zu können, sie sich ohne Zweisel
bescheiden.

Mit dem bloßen Uebertragen, Anwenden von dem einen Theil der Naturwissenschaft auf den andern ist es nicht gethan: jeder ist in sich absolut, keiner von dem andern abzusleiten und alle können nur dadurch wahrhaft Eins werden, daß in jedem für sich das Besonsdere aus dem Allgemeinen und aus einer abssoluten Gesehmäßigkeit begriffen wird.

Daß nun erftens die Medicin allgemeine Wiffenschaft der organischen Natur werden muffe, von welcher die fonft getrennten Theile derfelben fammtlich nur Zweige maren, und daß um ihr sowohl diesen Umfang und innere Einheit, als den Rang einer Wiffenschaft ju ge= ben, die erften Grundfage, auf denen fie ruht, nicht empirisch oder hypothetisch, fondern durch sich selbst gewiß und philosophisch senn muffen: dies ift zwar feit einiger Zeit allge= meiner gefühlt und anerkannt worden, als es in Unsehung der übrigen Theile der natur= lehre der Fall ift. Aber auch hier follte die Philojophie vorerft fein weiteres Geschaft ha= ben, als in die vorhandene und gegebene Mannichfaltigfeit die außere formale Ginheit ju bringen und den Mergten, deren Biffen= Schaft durch Dichter und Philosophen feit geranmer Zeit zwendeutig geworden mar, wie= ber einen guten Ramen ju machen. Browns Lehre durch nichts ausgezeichnet ware, als durch die Reinheit von empiri= ichen Erklarungen und Supothefen, die Uners

fennung und Durchführung des großen Grund= fates der bloß quantitativen Berschiedenheit aller Erscheinungen, und die Consequeng, mit der fie aus Ginem erften Princip folgert, oh= ne fich etwas anderes zugeben zu laffen, oder je von der Bahn der Wiffenschaft abzuschwei= fen: so ware ihr Urheber schon dadurch ein= gig in der bisherigen Geschichte der Medicin und der Schopfer einer neuen Welt auf diefem Gebiet des Wiffens. Es ift mahr, er bleibt ben dem Begriff der Erregbarfeit fteben und hat von diesem selbst feine miffen= Schaftliche Erkenntniß, aber er verweigert jugleich alle empirische Erklarung davon und warnt, fich nicht auf die ungewiffe Unterfudung der Urfachen, das Berderben der Phi= losophie, einzulassen. Ohne Zweifel hat er da= mit nicht geläugnet, daß es eine hohere Opha= re des Wiffens gebe, in welcher jener Begriff selbst wieder als ein abzuleitender eintreten und aus hoheren eben fo conftruirt werden tonne, wie er felbst aus ihm die abgeleiteten Formen der Rrantheit hervorgehen laft.

Der Begriff ber Erregbarteit ift ein blo= Ber Berftandesbegriff, wodurch zwar bas ein= zelne organische Ding, aber nicht das Befen bes Organismus bestimmt ift. Denn das Absolut = Ideale, welches in ihm gang objec= tiv und fubjectiv jugleich, als Leib und als Geele erscheint, ift an sich außer aller Be= stimmbarkeit; das einzelne Ding aber, der organische Leib, den es sich als Tempel er= baut, ift burch außere Dinge bestimmbar und nothwendig bestimmt. Da nun jenes über die Einheit der Form und des Befens im Organismus macht, als in welcher allein die= fer das Symbol von ihm ift, so wird es durch jede Bestimmung von außen, wodurch die erfte verandert wird, gur Biederherftel= lung und demnach jum Sandeln bestimmt. Es ist also immer nur indirect, namlich durch Beranderung der außern Bedingungen des Lebens, niemals aber an fich felbst bestimmbar.

Das, wodurch der Organismus Aus-

ift, daß die Materie, welche auf der tiefe= ren Stufe dem Licht entgegengesett und als Substang erschien, in ihm dem Licht verbun= ben (und weil beyde, vereinigt, fich nur als Attribute von Ginem und demfelben ver= halten konnen) bloges Accidens des Un = fich des Organismus und demnach gang Form wird. In dem ewigen Aft der Umwandlung der Subjectivitat in die Objectivitat fann die Objectivitat oder die Materie nur Accidens fenn, dem die Subjectivitat als das Befen oder die Substang entgegensteht, welche aber in der Entgegensetzung selbst die Absolut= heit ablegt und als bloß relativ = 3deales (im Licht) erscheint. Der Organismus ift es also, welcher Substang und Accidens als vollkom= men Eins und, wie in dem absoluten 21tt ber Subject = Objectivirung, in Gins gebildet barftellt.

Dieses Princip der Formwerdung der Materie bestimmt nicht allein die Erkenntniß des Wesens, sondern auch der einzelnen Funcstion des Organismus, deren Typus mit

dem allgemeinen der lebendigen Bewegungen derfelbe fenn muß, nur daß die Formen, wie gefagt, mit der Materie felbft Eins find und gang in fie übergeben. Wenn man alle Ber= suche der Empirie, diefe Functionen fowohl über= haupt, als ihren besondern Bestimmungen nach ju erklaren, durchgeht, fo findet fich auch nicht in Einer derfelben eine Gpur des Gedantens, sie als allgemeine und nothwendige Formen ju faffen. Die jufallige Erifteng unwagbarer Fluffigfeiten in der Matur, für welche eben fo jufälligerweise in der Conformation des Orga= nismus gemiffe Bedingungen der Ungiehung, ber Zusammensehung und Zerlegung gegeben find, ift auch hier das lette troftsofe Ufpl der Unwiffenheit. Und dennoch ift felbft mit die= fen Unnahmen noch feine Erflarung dahin ge= langt, irgend eine organische Bewegung j. B. ber Contraction auch nur von Seiten ihres Mechanismus begreiflich ju machen. Man fiel zwar fehr fruhzeitig auf die Analogie zwi= ichen diefen Erscheinungen und denen der Elettricitat: aber da man diese felbft nicht als all= Schellinge Borlefungen III. Musg. 19

kannte und auch keinen Begriff von Potenzen in der Natur hatte, so wurden die ersten, ansstatt mit dem andern auf die gleiche Stufe, wenn nicht auf die höhere, geseht zu werden, vielmehr von ihnen abgeleitet und als bloße Wirkungen von ihnen begriffen: woben, auch das elektrische Wesen als Thätigkeitsprincip zugegeben, den eigenthümlichen Typus der Zussammenziehung zu erklären, noch neue Hyposthesen erfodert wurden.

Die Formen der Bewegung, welche in der anorgischen Natur schon durch Magnetis: mus, Elektricität und chemischen Proces auszgedrückt sind, sind allgemeine Formen, die in den letzteren selbst bloß auf eine besondere Weise ersscheinen. In ihrer Gestalt als Magnetismus u. s. w. stellen sie sich als bloße von der Subsstanz der Materie verschiedene Accidenzen dar. In der höheren Gestalt, welche sie durch den Organismus erhalten, sind sie Formen, die zugleich das Wesen der Materie selbst sind.

Für die forperlichen Dinge, deren Be-

griff bloß der unmittelbare Begriff von ihnen selbst ist, fällt die unendliche Möglichkeit aller als Licht außer ihnen: im Organismus, dessen Begriff unmittelbar zugleich der Begriff ander rer Dinge ist, fällt das Licht in das Ding selbst und in gleichem Berhältniß wird auch die zuvor als Substanz angeschaute Materie ganz als Accidenz gesetzt.

Entweder ift nun das ideelle Princip der Materie nur fur die erfte Dimenfion verbun= den: in diesem Fall ift jene auch nur fur die lettere als Dimension des In = sich = felbst= Senns von der Form durchdrungen und mit ihr Eine: das organische Befen enthalt bloß die unendliche Möglichkeit von fich selbst als Individuum oder als Gattung. Oder das Licht hat auch in der andern Dimension der Schwere fich vermablt: fo ift die Materie jugleich fur dieje, welche die des Genns in andern Dingen ift, als Accidens gefeht, und bas organische Wesen enthalt die unendliche Dog= lichkeit anderer Dinge außer ihm. In bem er= ften Berhaltniß, welches das der Reproduction

ift, maren Möglichkeit und Wirklichkeit bende auf das Sindividuum beschrantt und dadurch selbst eins: in dem andern, welches das der selbstständigen Bewegung ift, geht das Indi= viduum über seinen Kreis hinaus auf andere Dinge: Doglichkeit und Birklichkeit konnen hier also nicht in Ein und baffelbige fallen, weil die andern Dinge ausdrücklich als andere, als außer dem Individuum befindliche, gefett fenn follen. Wenn aber die benden vorherge= henden Berhaltniffe in dem hohern verknupft werden und die unendliche Möglichkeit anderer Dinge doch jugfeich als Birflichkeit in baffel= bige fallt, morein jene, fo ift damit die bochfte Function des gangen Organismus gefest; die Materie ift in jeder Beziehung und gang Acci= bens des Wefens, des Idealen, welches an fich productiv, aber hier, in der Beziehung auf ein endliches Ding, als ideal zugleich sinnlich: producirend, also anschauend ift.

Wie auch die allgemeine Natur nur in der göttlichen Selbstbeschauung besteht und die Wirkung von ihr ist, so ist in den lebenden Wesen dieses ewige Produciren selbst erkennbar gemacht und objectiv geworden. Es bedarf kaum des Beweises, daß in diesem höheren Gestiet der organischen Natur, wo der ihr eingesbohrne Geist seine Schranken durchbricht, sede Erklärung, die sich auf die gemeinen Vorstelztungen von der Materie stüht, so wie alle Hypothesen, durch welche die untergeordneten Erzscheinungen noch nothdürstig begreislich gemacht werden, völlig unzureichend werden: weßhalb auch die Empirie dieses Gebiet allmählich ganz geräumt, und sich theils hinter die Vorstellunzgen des Dualismus, theils in die Theologie zurückgezogen hat.

Nach Erkenntniß der organischen Functios nen in der Allgemeinheit und Nothwendigkeit ihrer Formen, ist die der Gesetze, nach welchen ihr Verhältniß unter einander, sowohl im Individuum als in der gesammten Welt der Organisationen bestimmt ist, die erste und wichtigste.

Das Individuum ist in Ansehung deffels ben auf eine gewisse Granze eingeschrankt, welche nicht überschritten werden fann, ohne fein Bestehen als Product unmöglich ju ma= chen: es ift dadurch der Krankheit unterwor= fen. Die Conftruction diefes Buftandes ift ein nothwendiger Theil der allgemeinen organischen Naturlehre, und von dem, was man Physiologie genannt hat, nicht ju trennen. In der groß= ten Allgemeinheit fann fie vollkommen aus den hochsten Gegenfagen der Möglichkeit und Birklichfeit im Organismus und der Storung des Gleichgewichtes bender geführt werden: die befondern Formen und Erscheinungen der Krant= heit aber find allein aus dem veranderten Ber= haltniß der dren Grundformen der organischen Thatigfeit erfennbar. Es giebt ein doppeltes Berhältniß des Organismus, wovon ich das erfte das naturliche nennen mochte, weil es, als ein rein quantitatives der innern Factoren des Lebens, jugleich ein Berhaltniß ju der Matur und den außern Dingen ift. Das andere, welches ein Berhaltniß der benden Factoren in Bejug auf die Dimensionen ift, und die Bolltom= menheit bezeichnet, in welcher der Organismus

Bild des Universum, Musdruck bes Abfoluten ift, nenne ich das gottliche Berhaltniß. Brown hat allein auf das erfte als das vor= nehmfte fur die medicinische Runft reflectirt, aber deshalb das andere nicht positiv ausges schlossen, besten Gesetze allein den Argt die Grunde der Formen, den erften und hauptfach= lichsten Gis des Misverhaltniffes lehren, ihn in der Bahl der Mittel leiten, und über das, was der Mangel an Abstraction das Specifische in der Wirkung der lettern sowohl als in den Er= Scheinungen der Rrantheit genannt hat, verftans digen. Daß nach diefer Unficht auch die Lehre von den Argneymitteln feine eigene Scieng, fondern' nur ein Element der allgemeinen Biffenschaft der organischen Matur fen, verfteht fich von felbft.

Ich mußte nur das, von wurdigen Mannern, vielfach Gesagte wiederholen, wenn ich
beweisen wollte, daß die Bissenschaft der Medicin in diesem Sinne nicht nur überhaupt philosophische Bildung des Geistes, sondern auch
Grundsätze der Philosophie voraussetze: und,

wenn es jur Ueberzeugung von diefer Bahr= heit fur die Berftandigen noch etwas außer den allgemeinen Grunden bedurfte, maren es fol= gende Betrachtungen: daß in Unsehung diefes Gegenstandes das Erperiment, die einzig mog= liche Urt der Conftruction fur die Empirie, an fich unmöglich ift, daß alle angebliche medici= nische Erfahrung ihrer Natur nach zwendeutig ift, und mittelft derfelben über Werth oder Un= werth einer Lehre niemals entschieden werden tann, weil in jedem Fall die Doglichkeit bleibt, daß fie falfch angewendet worden; daß in diesem Theile des Biffens, wenn in irgend einem andern, die Erfahrung erft durch die Theorie möglich gemacht werde, wie die durch die Erregungstheorie ganglich veranderte Un= ficht aller vergangenen Erfahrung hinlanglich beurfundet. Bum Ueberfluß tonnte man fich auf die Werke und hervorbringungen derjeni= gen berufen, die ohne den geringften Begriff oder einige Wiffenschaft erfter Grundfage durch die Macht der Zeit getrieben die neue Lehre, obgleich sie ihnen unverständlich ift, dennoch in

Schriften oder Lehrvorträgen behaupten wollen, und selbst den Schülern lächerlich werden,
indem sie das Unvereinbare und Widersprechende damit zu vereinen suchen, auch das Wissenschaftliche wie einen historischen Gegenstand
behandeln, und da sie von Beweisen reden,
doch immer nur zu erzählen vermögen: auf die
man anwenden möchte, was zu seiner Zeit Galenus von dem großen Hausen der Aerzte gesagt hat: So ungeübt und ungebildet und daben so frech und schnell im Beweisen, wenn sie
schon nicht wissen, was ein Beweis ist — wie
soll man mit diesen vernunftlosen Wesen noch
länger streiten und seine Zeit an ihren Erbärms
lichkeiten verlieren!

Dieselben Gesche, welche die Metamor: phosen der Krankheit bestimmen, bestimmen auch die allgemeinen und bleibenden Verwand: lungen, welche die Natur in der Production der verschiedenen Gattungen übt. Denn auch diese beruhen einzig auf der steten Wiederholung eines und desselben Grundtypus mit beständig verän: derten Verhältnissen, und es ist offenbar, daß

die Medicin erst dann in die allgemeine organische Naturlehre vollkommen sich auflösen
wird, wenn sie die Geschlechter der Krankheiten, dieser idealen Organismen, mit der gleichen Bestimmtheit, wie die ächte Naturgeschichte die Geschlechter der realen Organismen
construirt, wo denn beyde nothwendig als sich
entsprechend erscheinen mussen.

Aber was kann die historische Construction der Organismen, welche den schaffenden Geist durch seine Labyrinthe verfolgt, anders leiten, als die Form der äußern Bildung, da kraft des ewigen Gesetzes der Subject = Objectizvirung das Aeußere in der ganzen Natur Aust druck und Symbol des Inneren ist, und sich eben so regelmäßig und bestimmt wie dieses versändert?

Die Denkmäler einer wahren Geschichte der organisch=zeugenden Natur sind also die sichtbaren Formen lebendiger Bildungen, von der Pflanze bis zum Gipfel des Thiers, deren Kenntniß man bisher, in einseitigem Sinne, als vergleichende Anatomie bezeichnet hat. Zwar leidet es teinen Zweifel, daß in diefer Urt bes Wiffens Bergleichung das erfte leitende Princip ift: aber nicht Bergleichung mit irgend einem empirischen Borbild, am wenigsten mit der menschlichen Bildung, welche als die vollen= detste nach einer Richtung zugleich an der Grange der Organisation feht. Die erfte Beschränkung der Unatomie überhaupt auf die des menschlichen Korpers hatte zwar in dem Ge= brauch, der von derfelben in der Arzneykunft beabsichtigt murde, einen fehr einleuchtenden Brund, war aber der Biffenschaft felbft in fei= nem Betracht vortheilhaft. Richt nur weil bie menschliche Organisation so verborgen ift, daß um der Anatomie derselben auch nur diejenige Bollfommenheit ju geben, die fie jest hat, die Bergleichung mit andern Organisationen noth= wendig war, sondern auch, weil fie, durch ihre Potenzirtheit felbft, den Gefichtspunkt für die übrigen verruckt und die Erhebung ju einfachen und allgemeinen Unfichten erschwert. Die Un= möglichfeit, über die Grunde einer fo verwickel= ten Bildung im Gingelnen die geringfte Re=

chenschaft abzulegen, nachdem man sich selbst den Weg dazu versperrt hatte, führte die Trennung der Anatomie und Physiologie, die sich beyde wie Aeußeres und Inneres entsprechen müßten, und jene ganz mechanische Art des Vortrags herben, der in den meisten Lehrbüschern und auf Academieen der herrschende ist.

Der Anatom, welcher feine Wiffenschaft jugleich als Maturforscher und im allgemeinen Beifte behandeln wollte, mußte juvorderft erten= nen, daß es einer Abstraction, einer Erhebung über die gemeine Unficht bedarf, um die wirkli= chen Formen auch nur hiftorisch mahr auszuspre= chen. Er begreife das Symbolische aller Geftal= ten und daß auch in dem Besondern immer eine . allgemeine Form, wie in dem Heußern ein in= nerer Typus ausgedruckt ift. Er frage nicht, wozu dient dieses oder jenes Organ? sondern wie ift es entstanden? und zeige die reine Rothwendigkeit feiner Formation. Je allgemeiner, je weniger auf den besondern Fall eingerichtet die Unfichten find, aus denen er die Benefis der Formen herleitet, defto eber wird er die

unaussprechliche Naivetät der Natur in so vielen ihrer Bildungen erreichen und fassen. Um wesnigsten wolle er, indem er die Weisheit und Vernunft Gottes zu bewundern meynt, seine eigene Unweisheit und Unvernunft zu bewunsdern geben.

Beständig fen in ihm die Idee von der Einheit und inneren Bermandtschaft aller Dr= ganisationen, der Abstammung von Ginem Ur= bild, deffen Objectives allein veranderlich, das Subjective aber unveranderlich ift: und jene darzustellen, halte er für sein einziges mahres Geschäft. Er bemuhe sich vor allem um das Befet, nach welchem jene Beranderlichfeit fatt findet: er wird erfennen: daß, weil das Urbild an fich immer daffelbige bleibt, auch das, wo= burch es ausgedrückt wird, nur der Form nach veranderlich fenn konne, daß also eine gleiche Summe von Realitat in allen Organisationen verwendet und nur verschiedentlich genußt wird: daß eine Erfegung bes Burucfftebens der einen Form durch das hervortreten der andern und des Uebergewichts von dieser durch das Zurud=

Dernunft und Erfahrung einen Schematismus aller inneren und außern Dimensionen entwersfen, in welche sich der productive Trieb werfen kann: wodurch er für die Einbildungskraft ein Prototyp aller Organisationen gewinnt, das in seinen äußersten Gränzen unbeweglich, innerhalb derselben aber der größten Freyheit der Bewegung fähig ist.

Die historische Construction der organisichen Natur wurde, in sich vollendet, die reale und objective Seite der allgemeinen Wissenschaft derselben zum vollkommenen Ausdruck der Ideen in dieser und dadurch mit ihr selbst wahrhaft Eins machen.

Bierzehnte Borlefung.

Ueber Wissenschaft der Kunst, in Bezug auf das academische Studium.

Quetelvott: ernüegrofte. Bezong - aug - aug - graphes

and the state of t

ore broth gradiers Marchine

Wissenschaft der Kunst kann vorerst die historische Construction derselben bedeuten. In diesem Sinne sodert sie als äußere Bedingung
nothwendig unmittelbare Anschauung der vorhandenen Denkmäler. Da diese in Ansehung
der Werke der Dichtkunst allgemein möglich ist,
wird auch jene in der angegebenen Beziehung,
als Philologie, ausdrücklich unter die Gegenstände des academischen Vortrags gezählt.
Demungeachtet wird auf Universitäten nichts
seltener gelehrt als Philologie in dem zuvor bestimmten Sinne, welches nicht zu verwundern, da jene eben so sehr Kunst ist, wie
die Poesse und der Philologe nicht minder als
der Dichter gebohren wird.

Noch viel weniger also ist die Idee einer historischen Construction der Werke bildender Kunst auf Universitäten zu suchen, da sie der unmittelbaren Anschauung derselben beraubt sind, und wo etwa auch Ehrenhalber, mit Unschellings Vorlesungen, III, Ausg,

terstützung einer reichen Bibliothek, solche Vorsträge versucht werden, schränken sie sich von selbst auf die bloß gelehrte Kenntniß der Kunstzgeschichte ein.

Universitäten sind nicht Kunstschulen. Noch weniger also kann die Wissenschaft derselben in praktischer oder technischer Absicht auf ihnen gelehrt werden.

Es bleibt also nur die ganz speculative übrig, welche nicht auf Ausbildung der empizrischen, sondern der intellectuellen Anschauung der Kunst gerichtet wäre. Aber eben hiemit wird die Voraussetzung einer philosophischen Construction der letztern gemacht, gegen welche sich von Seiten der Philosophie, wie der Kunst, bedeutende Zweifel erheben.

Sollte zuvörderst der Philosoph, dessen intellectuelle Unschauung allein auf die, sinnlichen Augen verborgene und unerreichbare, nur dem Geiste zugängliche Wahrheit gerichtet seyn soll, sich mit der Wissenschaft der Kunst befassen, welche uur die Hervorbringung des schönen Scheins zur Absicht hat, und entweder bloß

die tauschenden Nachbilder von jener zeigt oder gang finnlich ift, wie fie der großte Theil der Menschen begreift, der fie als Ginnenreit, als Erholung, Abspannung des durch ernftere Ge schafte ermudeten Beiftes anfieht, als ange= nehme Erregung, die vor jeder andern nur das voraus hat, daß fie durch ein garteres Medium geschieht, wodurch sie aber fur das Ur= theil des Philosophen, außer dem, daß er fie als eine Wirfung des sinnlichen Triebes betrachten muß, nur das noch verwerflichere Geprage der Berderbniß und der Civilisation erhalten fann. Nach diefer Borftellung derfelben konnte Philoso= phie fich von der schlaffen Sinnlichkeit, welche die Runft fich megen diefer Beziehung gefallen laßt, nur durch absolute Berdammung derfel= ben unterscheiden.

Ich rede von einer heiligeren Kunst, ders jenigen, welche, nach den Ausdrücken der Alsten, ein Werkzeug der Götter, eine Verkündisgerin göttlicher Geheimnisse, die Enthüllerin der Ideen ist, von der ungebohrnen Schönsheit, deren unentweihter Strahl nur reine

Seelen inwohnend erleuchtet, und deren Sessfalt dem sinnlichen Auge eben so verborgen und unzugänglich ist, als die der gleichen Wahrheit. Nichts von dem, was der gemeinere Sinn Kunst nennt, kann den Philosophen beschäftisgen: sie ist ihm eine nothwendige, aus dem Abssoluten unmittelbar ausstließende Erscheinung, und nur so fern sie als solche dargethan und beswiesen werden kann, hat sie Realität für ihn.

"Aber hat nicht selbst der göttliche Plato in seiner Republik die nachahmende Kunst versdammt, die Poeten aus seinem Vernunftstaat verbannt, nicht nur als unnüße, sondern als verderbliche Glieder, und kann irgend eine Austorität beweisender für die Unverträglichkeit der Poesse und Philosophie seyn, als dieses Urtheil des Königes der Philosophen?"

Es ist wesentlich, den bestimmten Stands punkt zu erkennen, aus welchem Plato jenes Urtheil über die Dichter spricht: denn wenn irs gend ein Philosoph die Absonderung der Stands punkte beobachtet hat, ist es dieser, und ohne jene Unterscheidung würde es, wie überall, so

hier insbesondere, unmöglich fenn, feinen beziehungsreichen Ginn ju faffen, oder die Bider= fpruche feiner Werte über benfelbigen Begen= ftand ju vereinigen. Wir muffen uns vorerft entschließen, die hohere Philosophie und die des Plato insbesondere als den entschiedenen Gegenfaß in der griechischen Bildung, nicht nur in Beziehung auf die finnlichen Borftellun= gen der Religion, sondern auch auf die objecti= ven und durchaus realen Formen des Staates ju denken. Ob nun in einem gang idealen und gleichsam innerlichen Staat, wie der Platoni= Sche, von der Poesie auf andere Beise die Re= de seyn tonne, und jene Beschrantung, die er ihr auferlegt, nicht eine nothwendige fen? die Beantwortung diefer Frage murde uns hier gu weit führen. Jener Begenfat aller offentli= chen Formen gegen die Philosophie mußte nothwendig eine gleiche Entgegensehung der lettern gegen die erftere hervorbringen, wovon Plato weder das fruheste noch das einzige Benfpiel ift. Bon Puthagoras an und noch weiter ju= ruck, bis auf Plato herab, erkennt fich die

Philosophie selbst als eine exotische Pflanze im griechischen Boden, ein Gefühl, das schon in dem allgemeinen Trieb sich ausdrückte, welcher diesenigen, die entweder durch die Weisheit früsherer Philosophen oder die Mysterien in höhere Lehren eingeweiht waren, nach dem Muttersland der Ideen, dem Orient, führte.

Aber auch abgesehen von dieser bloß histo= rifchen, nicht philosophischen, Entgegensegung, die lettere vielmehr zugegeben, mas ift Plato's Berwerfung der Dichtfunft, verglichen tiebe= fondere mit dem, was er in andern Werfen jum Lob der enthufiaftischen Poefie fagt, anders, als Polemik gegen den poetischen Rea= lismus, eine Vorahnung der fpateren Rich= tung des Beiftes überhaupt und der Poefie ins= besondere? Um wenigsten konnte jenes Urtheil gegen die chriftliche Poesie geltend gemacht werden, welche im Gangen eben fo bestimmt den Charafter des Unendlichen trägt, wie die antife im Gangen den des Endlichen. wir die Grangen, welche die lettere hat, ge= nauer bestimmen tonnen, als Plato, der ih=

ren Gegensag nicht fannte, daß wir eben des= wegen und ju einer umfaffenderen Idee und Construction der Poefie als er erheben und das, was er als das Verwerfliche der Poefie seiner Zeit betrachtete, nur als die schone Schrante derfelben bezeichnen, verdanten wir der Erfahrung der spateren Zeit und feben als Erfüllung, was Plato weiffagend vermißte. Die driftliche Religion und mit ihr der aufs Intellectuelle gerichtete Ginn, der in der alten Poefie weder feine vollkommene Befriedigung, noch felbst die Mittel der Darftellung finden fonnte, hat sich eine eigene Poesie und Runft geschaffen, in der er fie findet, dadurch find die Bedingungen der vollständigen und gang objec= tiven Unficht der Runft, auch der antiken, ge= geben.

Es erhellt hieraus, daß die Construction derselben ein würdiger Gegenstand nicht nur übers haupt des Philosophen, sondern auch insbesons dere des christlichen Philosophen sen, der sich ein eigenes Geschäft daraus zu machen hat, das Unisversum derselben zu ermessen und darzustellen.

Aber ist, um die andere Seite dieses Gesgenstandes herauszukehren, seinerseits nun der Philosoph geeignet, das Wesen der Kunst zu durchdringen und mit Wahrheit darzustellen?

"Ber fann, fo hore ich fragen, von je= nem gottlichen Princip, das den Runftler treibt, jenem geistigen Sauch, der feine Werfe beseelt, murdig reden, als wer selbst von dies fer heiligen Flamme ergriffen ift? Rann man versuchen, tasjenige der Conftruction ju unter= werfen, was eben fo unbegreiflich in seinem Ursprung, als wundervoll in seinen Wirkungen ift? Rann man das unter Gefete bringen und bestimmen wollen, deffen Wefen es ift, fein Gefet als sich selbst anzuerkennen? Oder ift nicht das Genie durch Begriffe fo wenig ju faffen, als es durch Gefete erschaffen werden fann? Wer magt es, noch über das hinaus einen Gedanken haben ju wollen, was offen= bar das Freneste, das Absoluteste ift im gan= gen Universum, wer über die letten Grangen hinaus feinen Gefichtsfreis zu erweitern, um dort neue Grangen ju ftecken?"

Go tonnte ein gewiffer Enthusiasmus reden, der die Runft nur in ihren Wirkungen aufgefaßt hatte, und weder fie felbst mahrhaft noch die Stelle fennte, welche der Philosophie im Universum angewiesen ift. Denn auch an= genommen, daß die Runft aus nichts hoherem begreiflich sey, so ist doch so durchgreifend, so allwaltend das Gefet des Universum, daß al= les, was in ihm begriffen ift, in einem andern fein Borbild oder Gegenbild habe, so absolut die Form der allgemeinen Entgegenstellung des Realen und Idealen, daß auch auf der letten Grange des Unendlichen und Endlichen, da wo die Gegenfage der Erscheinung in die rein= fte Absolutheit verschwinden, daffelbe Berhalt= niß feine Rechte behauptet und in der letten Poteng wiederkehrt. Diefes Berhaltniß ift das der Philosophie und der Runft.

Die lettere, obgleich ganz absolut, voll= kommene In = Eins = Bildung des Realen und Idealen verhält sich doch selbst wieder zur Phi= losophie wie Reales zum Idealen. In dieser löst der lette Gegensatz des Wissens sich in die reine Identitat auf und nichts besto weniger bleibt auch fie im Gegenfat gegen die Runft Bende begegnen fich alfo immer nur ideal. auf dem letten Gipfel und find fich, eben fraft der gemeinschaftlichen Absolutheit, Borbild und Begenbild. Dies ift der Grund, daß in das In= nere der Runft wiffenschaftlich tein Ginn tiefer eindringen fann, als der der Philosophie, ja daß der Philosoph in dem Wesen der Runft so gar fla= rer, als der Runftler felbst ju feben vermag. In fo fern das Ideelle immer ein hoherer Die= fler des Reellen ift, in fo fern ift in dem Phi= losophen nothwendig auch noch ein höherer ideeller Refler von dem, was in dem Runftler reell ift. Sieraus erhellt nicht nur überhaupt, daß in der Philosophie die Runft Gegenstand eines Wiffens werden tonne, fondern auch, daß außer der Philosophie und anders als durch Philosophie von der Runft nichts auf absolute Urt gewußt werden fonne.

Der Kunstler, da in ihm dasselbe Princip objectiv ist, was sich in dem Philosophen subjectiv reslectirt, verhält sich darum auch zu

jenem nicht subjectiv oder bewußt, nicht als ob er nicht gleichfalls durch einen hoheren Reflex fich deffelben bewußt werden tonnte; aber dies ift er nicht in der Qualitat des Runftlers. folcher ift er von jenem Princip getrieben und befist es eben darum felbst nicht; wenn er es mit demfelben jum idealen Reffer bringt, fo erhebt er fich eben dadurch als Runftler ju ei= ner hoheren Potent, verhalt sich aber als fol= cher auch in diefer ftets objectiv: das Gub= jective in ihm tritt wieder jum Objectiven, wie im Philosophen stets das Objective ins Gubjective aufgenommen wird. Darum bleibt die Philosophie der innern Identitat mit der Runft ungeachtet doch immer und nothwendig Wiffen= schaft d. h. ideal, die Runft immer und noth= wendig Runft d. h. real.

Wie also der Philosoph die Kunst sogar bis zu der geheimen Urquelle und in die erste Werkstätte ihrer Hervorbringungen selbst verfolz gen könne, ist nur vom rein objectiven Standz punkt, oder von dem einer Philosophie aus, die nicht im Idealen zu der gleichen Sohe mit der Runft im Realen geht, unbegreiflich. Dies jenigen Regeln, die das Genie abwerfen fann, find folde, welche ein bloß mechanischer Ber= ftand vorschreibt; das Genie ift autonomisch, nur der fremden Gesetgebung entzieht es fich, nicht der eigenen, denn es ift nur Genie, fofern es die hochfte Gesehmäßigkeit ift; aber eben diese absolute Gesethgebung erkennt die Philosophie in ihm, welche nicht allein felbst autonomisch ift, sondern auch jum Princip aller Autonomie vordringt. Bu jeder Beit hat man daher ge= feben, daß die mahren Ranfeler ftill, einfach, groß und nothwendig find in ihrer Art, wie die Natur. Jener Enthusiasmus, der in ih= nen nichts erblickt, als das von Regeln frege Benie, entsteht felbft erft durch die Reflexion, die von dem Benie nur die negative Geite er= fennt, es ift ein Enthusiasmus der zwenten Sand, nicht der, welcher den Runftler befeelt und der in einer gottahnlichen Frenheit zugleich die reinfte und hochfte Nothwendigkeit ift.

Allein wenn nun der Philosoph auch am ehesten das Unbegreifliche der Kunst darzustel=

len, das Absolute in ihr zu erkennen fähig ist; wird er eben so geschickt seyn, das Begreisliche in ihr zu begreifen und durch Gesetze zu bestimmen? Ich meyne die technische Seite der Kunst: wird sich die Philosophie zu dem Empirischen der Ausführung und der Mittel und Bedingungen derselben herablassen können?

Die Philosophie, die gang allein mit Ideen sich beschäftigt, hat in Unsehung des Empirischen der Runft nur die allgemeinen Ge= fete der Erscheinung, und auch diese nur in der Form der Ideen aufzuzeigen: denn die Formen der Runft find die Formen ber Dinge an fich und wie fie in den Urbildern find. Go weit also jene allgemein und aus dem Univer= fum an und fur fich eingesehen werden tonnen, ift ihre Darstellung ein nothwendiger Theil der Philosophie der Runft, nicht aber in so fern fie Regeln der Musführung und Runftausübung enthalt. Denn überhaupt ift Philosophie der Runft Darftellung der absoluten Welt in der Form der Kunft. Dur die Theorie bezieht sich unmittelbar auf das Befondere oder einen 3weck, und ift das, wornach eine Gache em= pirifch ju Stande gebracht werden fann. Die Schellings Borlefungen. III. Musg. 21

Philosophie dagegen ist durchaus unbedingt ohne Zweck außer sich. Wenn man auch dars auf sich berufen wollte, daß das Technische der Kunst dasjenige ist, wodurch sie den Schein der Wahrheit erhält, was also dem Philosophen anheim fallen könnte, so ist diese Wahrsheit doch bloß empirisch: diesenige, welche der Philosoph in ihr erkennen und darstellen soll, ist höherer Art, und mit der absoluten Schönsheit Eins und dasselbe, die Wahrheit der Ideen.

Der Zustand des Widerspruchs und der Entzwehung, auch über die ersten Begriffe, worinn sich das Kunsturtheil nothwendig in eiznem Zeitalter befindet, welches die versiegten Quellen derselben durch die Reslexion wieder öffnen will, macht es doppelt wünschenswürdig, daß die absolute Ansicht der Kunst auch in Bezig auf die Formen, in denen sich diese austrückt, auf wissenschaftliche Art, von den erzsten Grundsähen aus, durchgeführt würde, da, so lange dies nicht geschehen ist, im Urtheil wie in der Foderung, neben dem, was an sich gemein und platt ist, auch das Beschränkte, das Einseitige. das Grillenhafte bestehen kann.

Die Conftruction der Runft in jeder ihrer bestimmten Formen bis ins Concrete herab führt von felbst jur Bestimmung derfelben durch Bedingungen der Zeit und geht alfo dadurch in die historische Construction über. Un der vollständigen Möglichkeit einer solchen und Musdehnung auf die gange Geschichte der Runft ift um fo weniger ju zweifeln, nachdem der allgemeine Dualismus des Universum, in dem Gegensat der antiten und modernen Runft, auch in diesem Gebiet dargestellt und auf die bedeutenbste Weise, theils durch das Organ der Poefie felbit, theils duech die Rritif geltend ge= macht worden ift. Da Construction allgemein Aufhebung von Gegenfagen ift, und die, melche in Unsehung der Kunft durch ihre Zeitab= hangigkeit gefest find, wie die Zeit felbft, un= wesentlich und bloß formell fenn muffen, fo wird die wiffenschaftliche Conftruction in der Darftellung der gemeinschaftlichen Ginheit be: fteben, aus der jene ausgefloffen find und fich eben dadurch über fie jum umfaffenderen Standpunkt erheben.

Eine solche Construction der Kunft ist al= lerdings mit nichts von dem zu vergleichen, was bis auf die gegenwärtige Zeit unter dem Namen von Hefthetik, Theorie der schonen Runfte und Wiffenschaften, oder irgend einem andern eriftirt hat. In den allgemeinsten Brundfagen des erften Urhebers jener Bezeich= nung lag wenigstens noch die Gpur der Idee bes Schonen, als des in der concreten und abgebildeten Welt erscheinenden Urbildlichen. Geit der Zeit erhielt diese eine immer bestimm= tere Abhangigkeit vom Sittlichen und Rugli= chen: so wie in den psychologischen Theorieen ihre Erscheinungen ohngefahr gleich den Befpenfter = Geschichten oder anderm Aberglauben wegerklart worden, bis der hierauf folgende Kantische Formalismus zwar eine neue und ho= here Unficht, mit dieser aber eine Menge funft= leerer Runftlehren gebohren hat.

Die Samen einer achten Wissenschaft der Kunst, welche treffliche Geister seitdem ausgestreut haben, sind noch nicht zum wissen= schaftlichen Ganzen gebildet, das sie jedoch er= warten lassen. Philosophie der Kunst ist noth= wendiges Ziel des Philosophen, der in dieser das innere Wesen seiner Wissenschaft, wie in einem magischen und symbolischen Spiegel schaut; sie ist ihm als Wissenschaft an und für sich wichtig, wie es z. B. die Naturphilosophie ist, als Construction der merkwürdigsten aller Produkte und Erscheinungen, oder Construction einer eben so in sich geschlossenen und vollendezten Welt, als es die Natur ist. Der begeizsterte Natursorscher lernt durch sie die wahren Urbilder der Formen, die er in der Natur nur verworren ausgedrückt sindet, in den Werken der Kunst und die Art, wie die sinnlichen Dinzge aus jenen hervorgehen, durch diese selbst sinnbildlich erkennen.

Der innige Bund, welcher die Kunst und Religion vereint, die gänzliche Unmöglichkeit, einerseits der ersten eine andere poetische Welt als innerhalb der Religion und durch Religion zu geben, die Unmöglichkeit auf der andern Seite, die letztere zu einer wahrhaft objectiven Erscheinung anders als durch die Kunst zu brinz gen, machen die wissenschaftliche Erkenntnis derselben dem ächten Religiösen auch schon in dieser Beziehung zur Nothwendigkeit,

Endlich gereicht es demjenigen, der un= mittelbar oder mittelbar Antheil an der Staats= verwaltung hat, zu nicht geringer Schande, weder überhaupt für die Runft empfänglich ju fenn, noch eine mahre Renntniß von ihr ju haben. Denn wie Furften und Bewalthaber nichts mehr ehrt, als die Runfte ju schaben, ihre Werke zu achten und durch Aufmunterung hervorzurufen: so gewährt dagegen nichts einen traurigern und für fie schimpflichern Unblick, als wenn diejenigen, welche die Mittel haben, diese ju ihrem hochsten Flor ju befordern, diesel= ben an Geschmacklofigfeit, Barbaren oder ein= ichmeichelnde Miedrigkeit verschwenden. Wenn es auch nicht allgemein eingesehen werden konn= te, daß die Runft ein nothwendiger und inte= granter Theil einer nach Ideen entworfenen Staatsverfaffung ift, fo mußte wenigstens das Alterthum daran erinnern, deffen allgemeine Feste, verewigende Denkmaler, Schauspiele, fo wie alle handlungen des öffentlichen Lebens nur verschiedene Zweige Eines allgemeinen objectiven und lebendigen Runftwerks maren.

exemple of the current development of the constant

## In halt.

| ete geschreiten und den sirchte en Se    | ite |
|------------------------------------------|-----|
| Erste Vorlefung. Ueber den absoluten     |     |
| Begriff der Wissenschaft.                | 1   |
| Zwente Vorlesung. Ueber die wissen=      | 100 |
| schaftliche und sittliche Bestimmung der |     |
| Academieen.                              | 27  |
| Dritte Vorlesung. Ueber die ersten       |     |
| Voraussetzungen des academischen Stu-    |     |
| dium,                                    | 59  |
| Vierte Vorlesung. Ueber das Studium      |     |
| der reinen Vernunftwissenschaften: der   |     |
| Mathematif, und der Philosophie im All-  |     |
| gemeinen                                 | 81  |
| Fünfte Vorlesung. Ueber die gewöhn:      |     |
| lichen Einwendungen gegen das Studium    |     |
|                                          | 01  |
| Sechste Vorlesung. Ueber das Stu-        |     |
| dium der Philosophie insbesondere 1      | 19  |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ette   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| Siebente Vorlesung. Ueber einige außere                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |        |
| Gegenfaße der Philosophie, vornamlich den                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |        |
| der positiven Wissenschaften                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 143    |
| Achte Vorlesung. Ueber die historische                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |        |
| Construction des Christenthums                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 165    |
| Reunte Vorlefung. Ueber das Studium                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |        |
| der Theologie                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 187    |
| Zehnte Vorlesung. Ueber das Studium                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |        |
| der Historie und der Jurisprudenz.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 211    |
| Eilfte Vorlesung. Ueber die Naturwif-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 1      |
| fenschaft im Allgemeinen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 237    |
| 3wolfte Vorlesung. Ueber das Studium                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |        |
| der Physik und Chemie                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 261    |
| Drenzehnte Vorlesung. Ueber das Stu-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |        |
| dium der Medicin und der organischen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 10     |
| Naturlehre überhaupt                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 281    |
| Vierzehnte Vorlefung. Ueber Wiffen-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ile to |
| schaft der Kunft, in Bezug auf das aca-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |        |
| demische Studium.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 503    |
| And the second s |        |

ASHARRA SAC TROOPER WILLIAM TO STREET SACTOR

and bod ridell annieler bibbe die

blum der Whilofephile inchest sidere -- C.

lichen Gehnern gegen bat Studien

LE DUC D'ORLÉANS.

Des filles de MADAME,

Celle pour qui j'avais plus de penchant dans l'ame, Saujon, pour m'éviter s'enfuit dans un couvent! Cela se conçoit-il?

LA DUCHESSE D'AIGUILLON.

Cela s'est vu souvent.

LE DUC D'ORLÉANS.

Ce départ est le fruit de quelques perfidies;
Mais je me vengerai de ces nonnes hardies
Qui me bravent en elle en l'osant recevoir :
Je suis un fils de France, et je le ferai voir!
LA DUCHESSE D'AIGUILLON.

N'employez pas si mal cet esprit de vengeance, Et gardez-le, Monsieur, pour venger la Régence. LE DUC D'ORLÉANS.

Eh quoi! vous insistez? Ne voyez-vous pas bien Que le chagrin me tue, et que je ne puis rien? J'en parlais tout à l'heure encore à La Rivière, Il pourra vous le dire....

> LA DUCHESSE D'AIGUILLON. En pareille matière

