Versuch einer Antwort auf die Frage, Giebt es Gespenster, erscheinungen von Verstorbenen, oder von Geistern an Lebende? / von Dr. J.H.A.H.

### **Contributors**

H., J. H. A. Francis A. Countway Library of Medicine

## **Publication/Creation**

Emmerich: Gedruckt bei J.L. Romen, 1819.

### **Persistent URL**

https://wellcomecollection.org/works/rsrt84u4

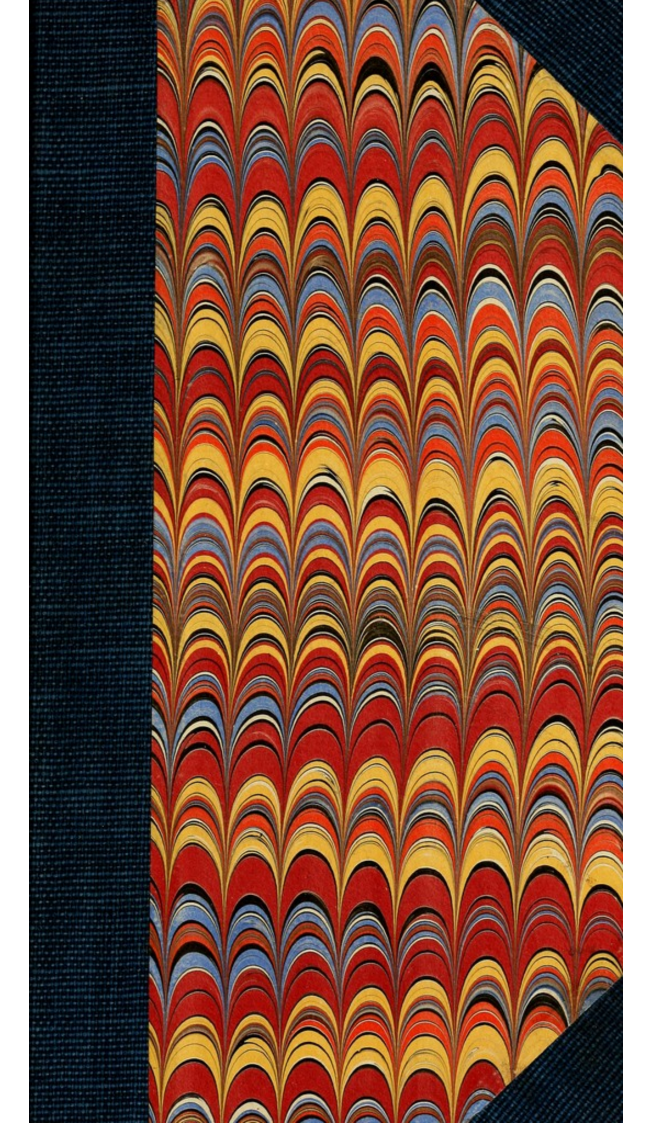
#### License and attribution

This material has been provided by This material has been provided by the Francis A. Countway Library of Medicine, through the Medical Heritage Library. The original may be consulted at the Francis A. Countway Library of Medicine, Harvard Medical School. where the originals may be consulted. This work has been identified as being free of known restrictions under copyright law, including all related and neighbouring rights and is being made available under the Creative Commons, Public Domain Mark.

You can copy, modify, distribute and perform the work, even for commercial purposes, without asking permission.



Wellcome Collection 183 Euston Road London NW1 2BE UK T +44 (0)20 7611 8722 E library@wellcomecollection.org https://wellcomecollection.org



# BOSTON MEDICAL LIBRARY



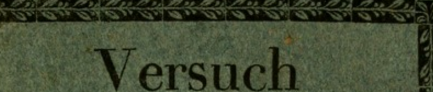
Francis A. Countway
Library of Medicine
BOSTON







Digitized by the Internet Archive in 2010 with funding from
Open Knowledge Commons and Harvard Medical School



EINER

ANTWORT AUF DIE FRAGE,

GIEBT ES

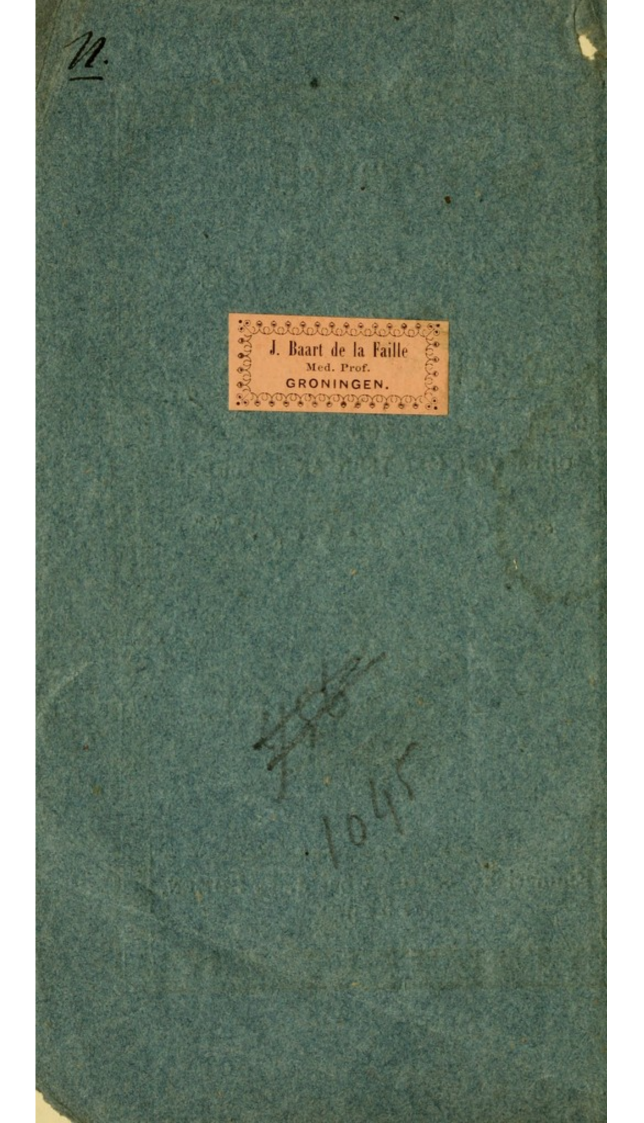
# GESPENSTER,

ERSCHEINUNGEN VON VERSTORBENEN; oder von Geistern an Lebende?

won Dr. J. G. a. g. \* \* \*



Emmerich, gedruckt bei J. L. ROMEN. 1819.



# Versuch

EINER

ANTWORT AUF DIE FRAGE,
GIEBT ES

# GESPENSTER,

ERSCHEINUNGEN VON VERSTORBENEN, ODER VON GEISTERN AN LEBENDE?

won Dr. J. G. a. g. \*\*\*



Emmerich, gedruckt bei J. L. ROMEN.
1819.

NEST THE PROPERTY OF SHARLINGEN VON VIRELUNDENEN, OBER who CHELEUM AN PARTHER.

# AN DEN LESER.

In der Voraussetzung in Dir einen Mann an zu treffen, dem entweder aus eigener Erfahrung bekannt ist, oder der sich von mir mag und will sagen lassen, dasz vornehm thun und vornehm seyn fast allezeit zwey ganz verschiedene Dinge sind; dasz daher nicht alles Auskehricht ist, was von gewissen vornehmen Leuten als solches zur Thür' oder zu den Fenstern, manchmal aus beiden zugleich, hinausgeworfen wird, in der Voraussetzung geneigter Leser! wag' ich es Dir in diesem Büchlein meine Antwort auf die alte Frage " Giebt es Gespenster, Erscheinungen ", von Verstorbenen oder von Geistern an "Lebende?" an zu bieten.

Die Achtung, welche ich Dir schuldig bin, und meine Aufrichtigkeit verbieten mir Dir dieselbe als eine von allen Seiten Antwort auf die vorliegende Frage an zu preisen; meine (wie soll ich sie nennen?) erlaubt mir dagegen auch nicht in derselben nur einen gänzlich mislungenen Versuch zu sehen. Das Kürzeste und Beste, sieh selbst was sie ist. Lies, untersuch, prüfe! dadurch kommt man (nebenbey gesagt) fast immer auf seinem Wege weiter und weiter, findet dabey recht oft Dinge, welche man nicht suchte und die doch des Aufhebens wohl werth sind.

Die vorbelobten vornehmen Leute meinen es wahrscheinlich bey dem Wegwerfen so übel nicht, als es scheinet. Leichsinn, Aufräumungssucht, Pocherey und Aefferey (ich meine die Lüstchen dick zu thun und mit zu machen) sind wohl die meisten Mahle die ihrem Thun zum Grunde liegenden Triebfeder. Mutwill, Uebermut, Trotz u. d. m. zeigen sich bey ihnen nur dann erst, wenn sie gereizt, dasz ist, wenn sie auf ihr unbesonnenes, leichtfertiges oder unkluges, übermütiges Ver-

fahren aufmerksam gemacht, wenn sie nicht für unfehlbar gehalten werden. Wir wollen sie nicht, wenigstens nicht geflissentlich, reizen, nur unsere Meinung sagen, unsere Ansichten von einem gewissen Dinge, welches sich unter ihrem Auskericht befindet, angeben, und wenn es sich finden sollte, dass es ein Perlchen, oder ein Klümpchen Gold oder Silber, oder so etwas dergleichen wäre, dasselbe zeigen und für uns aufheben... Wollen die mehrbesagten vornehmen Leute sich daraus das eine oder andere Lectionchen für die Zukunft hinter die Ohren schreiben, so soll uns das ihrentwegen recht lieb seyn.

Uebrigens hab' ich Dir vom Büchlein nichts, aber von mir selbst noch zu sagen, dasz ich deinem Urtheile über dasselbe mit einer Neugierde entgegensehe, die mit der Wichtigkeit des Verhandelten und der Achtung, wovon ich vorher sprach, in einem genauen Verhältnisse steht.

Vale!

# VORREDE.

Die Frage "Giebt es Gespenster?" ist schon so oft gethan und beantwortet worden, dasz es scheinen könnte sie sey eine überslüssige, unnütz gewordene Frage. Mir kommt sie nicht so vor, und zwar darum nicht, weil sie noch immer ihre Bejaher und Verneiner hat. Davon kann nun freilich die Ursache auch da liegen, wo sie bey ahnlichen Gelegenheiten fast immer gefunden wird, nämlich im Abwägen der Gründe. Sie kann aber auch am Gewichte liegen. Die Frage mag daher von neuem, und so oft aufgeworfen werden, als das Erstere nicht allgemein bewiesen ist, und sich jemand findet, der im Stande zu seyn glaubet in die eine oder andere Schale neues Gewicht zu legen.

Es verstehet sich aber von selber, dasz das Gewicht, wovon wir hier sprechen, wirkliches Gewicht, das ist, von der Art seyn müsse, dasz es einen vernunftmässigen Glauben zu begründen vermöge. Denn wozu des leeren Geschwätzes noch mehr, indem auch selbst da schon Ueberfluss daran ist, wo man es gar nicht suchen sollte?

Damit unser Glauben aber vernunstmässig sey, sollte mit Recht nicht sowohl dasjenige, was wir glauben, als vielmehr die Ursache, warum, wir es glauben, sollten die Zeugnisse, worauf unser Glauben sich gründet, den Gegenstand unserer Untersuchung ausmachen; denn wir sinden die grössten Unwahrscheinlichkeiten recht oft und nur das Unzulängliche niemals verwirklicht.

Dieses Letztere, das entweder gar nicht, oder nicht genugsam Begründete, kann höchstens eine Vermutung beschönigen, kann nur das Geglaubte einfältiger, dummer, unwissender, oder durch eigenen oder fremden Betrug misleiteter, oder durch Vorurtheile geblendeter, oder durch Leidenschaften hin-

gerissener Menschen, mit einem Worte, kann nur der Antheil der Leichtgläubigkeit seyn. Ein Ding aber bloss seiner Unwahrscheinlichkeit, oder, noch schlimmer, seiner Unbegreiflichkeit wegen nicht glauben wollen, ist S. V. plumper Aberwitz, oder verächtlicher, weil übermütiger Unglauben.

Durch das eben Gesagte wollen wir indessen die Untersuchung des Objekts unseres Glaubens nicht völlig ausgeschlossen wissen. Das wäre Versündigung an unserer Vernunft, die uns doch auch um deswillen gegeben ist, um durch sie die Dinge selbst von einander zu unterscheiden, um dieselben an ihr, als unserem Probierstein ab zu streichen, und aus den zurückgebliebenen Strichen ihren Werth, ihren Gehalt, ihre Wirklichkeit oder Unmöglichkeit kennen zu lernen. Der Gegenstand des Glaubens gehöret daher umstreitig auch vor ihrem Richterstuhl, und darf und kann, in so fern er mit ihr (mit der in ihr liegenden Ordnung oder Wahrheit) im Wiederspruche steht, von ihr nicht als wahr und demnach nicht

als glaubwürdig angenommen werden.

Weil aber wieder diese unsere Vernunft eben sowohl als alles andere in und an uns zu offenbar das Gepräge der Begränztheit an sich trägt, und das in ihr liegende oder aus ihr hervorgehende Licht nur einzelne, durch einen dicken Nebel hervorbrechende, Sonnenstrahlen sind, und sie sich deswegen ausser dieser Lichtsphäre überall mit Mutmassungen und Glauben, weil mit Zeichen und Zeugnissen behelfen muss, so dürfen wir von der anderen Seite das Aufseher-Führer- und Richteramt derselben nicht ausschlieszend machen, ihrem Gerichtsprengel selbst nicht einmahl eine allzu grosse Ausdehnung geben. Oder mit anderen Worten: die Vernunft ist, so weit sie den Weg weis, eine gute Wegweiserinn; wo sie aber denselben nicht mehr weis, da weis sie ihn nicht und darf ihn also nicht zeigen wollen. Sie ist eine gute Richterinn; wo sie sich aber an Dinge waget, die auszer ihrer Sphäre liegen, die ihr fremd sind, sich mit diesen-Dingen in Beziehungen setzet, sie mit und

an sich selbst vergleichet und abmisst, und auf diese Beziehungen, Vergleichungen und Abmessungen sich stützend Urtheile fället, da ist sie (weil es ihr dabey überall an einer sicheren Bürgschaft gebricht, dasz sie sich nicht auf irgend eine irrige Supposition fusset) jederzeit in Gefahr Misgriffe zu thun, und ihre Urtheile sind höchstens nur als ein calculus approximativus an zu sehen. Denn obwohl dasjenige, was wir unsere Wahrheitskriterien nennen, Massstäbe oder Normen sind, die sich unserer Vernunft aus ihrer Selbstanschauung (aus der Anschauung ihres eigenen Wesens, oder näher, aus der Anschauung und Auffassung der in ihrem Wesen liegenden Einheit und Ordnung) ergeben, und eben deswegen an sich selbst völlig zuverlässig seyn müssen, so können die darauf gebauten Urtheile doch nur in so weit richtig seyn, als die Anwendung, welche von diesen Massstäben oder Normen gemacht wird, behutsam gemacht wird, nur in so weit die Vernunft bey ihren Vergleichungen und Abmessungen von aller Anmassung, Uebereilung und Befangenheit frey ist, nur in so weit als das Verhältniss, welches zwischen den zu vergleichenden Dingen (der Vernunft selbst nämlich und den in Frage stehenden Dingen) angenommen wird, wirklich bestehet und richtig aufgefasst und abgemessen ist.

## Das heisst

- » wir sind (geben wir uns den glimpf-
- » lichsten Namen) wir sind leichtsinnige
- » Kinder, unbesonnene Waghälse, wann
- » wir das Unwahrscheinliche darum für
- » unwahr halten, weil es uns unwahr-
- » scheinlich ist."

## Das heisst

- » wir handeln unklug, wenn wir das
- » Unbegreifliche darum für ungereimt,
- » wiedersprechend, oder unmöglich aus-
- » geben, weil es unbegreiflich ist; weil
- » wir alsdann unsere kleine Massstäbe an
- » das Grosse, Unermessliche, oder auch,
- » wenn man will, unsere grosse Mass-
- » stäbe an das Unerreichbare anlegen und
- » darnach urtheilen."

Als Vorrede, oder Einleitung zum Folgenden, mag das bisher Gesagte genug, und
dürfte, wie uns dünkt, nicht undienlich seyn.
Wir fühlen sehr gut, dasz wir — wir uns
selbst hier auch unsere Gränze gezogen, uns
selbst unser Mass gesetzt haben.



d. weil-es unberreillich ist; weil

s das Grosse, Umeridessliche, oder auch,

» darnach urtheilen.

Die Kacher biede von Wellenden

ist, dass many an Commoney, and the

Giebt es Gespenster, Geistererscheinungen, Wiedererscheinungen von Verstorbenen an Lebende?

kingan hala dariber su darbem alah kingan

Man spare das Lachen und Hohnlächeln, wozu man durch die vorstehende Frage berechtigt, vielleicht gar aufgesodert zu seyn glaubt. Sie ist eine wichtigere und uns in mancher Hinsicht näher angehende Frage, als mancher sich wohl einbilden mag. Wo es gilt, da lache ich gerne mit. Ich wiederhohle daher meine Frage. Giebt es Gespenster, Geistererscheinungen?

spenster sehen und 1.2 en lässt.

Wer darf diese Frage wohl schlechtweg, entscheidend bejahen, oder verneinen?

Nur die Lacher werden Dieses, und nur der grosse Haufen wird Jenes thun.

Bey den Ersteren aber verlieret, und bey den Letzteren gewinnet man nichts; denn Die Lacher lachen, weil ihnen gesagt ist, dasz man an Gespenster, an Geistererscheinungen nicht glauben müsse, und weil sie bey sich selbst fühlen, nichts Gemächlicheres und nichts Entscheidenderes, oder auch nichts Unschuldigeres thun zu können, als darüber zu lachen. Nichts Gemächlicheres, wenn sie arme, einfältige oder leichtsinnige; nichts Entscheidenderes, wenn sie aufgeblasene; nichts Unschuldigeres, wenn sie aufgeblasene; nichts Unschuldigeres, wenn sie gutmütige, eselhafte Sünder sind.

Der grosse Haufen sagt dagegen: ja es giebt Gespenster, weil seine durch Furcht beständig wach gehaltene Einbildungskraft ihm überall, selbst in seinem eigenen Schatten, und im Tritte seiner eigenen Füsse Gespenster sehen und horen läszt.

Wer darf diese Prage trold echlechtweg,

Auf beiden Seiten ist, wie man sieht, für den Forscher nicht viel Unterricht, gewisz keine sichere Kunde zu erwarten.

Indessen hat (unparteylich von der Sa-

che gesprochen) der Letztere, der Haufen, dabey doch über die Ersten einen gewissen und zwar sehr bemerkenswerthen Vortheil, ich meine den Vortheil, den Lachern zuversichtlich eine grosse Wette setzen zu dürfen, die Unmöglichkeit der Geistererscheinungen dar zu thun, und dagegen von seiner Seite die Möglichkeit derselben beweisen zu können.

4.

Man erlaube, dasz wir uns einige Augenblicke für seinen Sprecher oder Sachwalter ansehen: wir werden diese Gefälligkeit durch Bescheidenheit und getreues Aufsuchen der Wahrheit zu erwiederen suchen.

nomination and the second of the figure

To rue in sample of the Allin Syndon wards

## ERSTER ABSCHNITT.

Sind Geistererscheinungen möglich?

ode at. leb. delab.

Do nothwendig es sonst überall bey Untersuchungen, Abhandlungen u. d. m. seyn mag dem Leser oder Zuhörer gleich anfangs zu sagen, welche Begriffe wir den Worten, Zeichen, derer wir uns dabey bedienen wollen, unterlegen, so können wir hier, dünkt uns, als bekannt voraussetzen, was wir unter den Worten Geist, Gespenst, Geistererscheinung verstehen. Denn man scheinet von beiden Seiten über den Sinn dieser Worte, über die Sache selbst, völlig einverstanden, und nur über die Wirklichkeit dieser Letzteren verschiedener, selbst entgegengesetzter Meinung zu seyn. Schreiten wir daher jetzt gleich zur Untersuchung der eben erwähnten Wirklichkeit. Der Leser wolle indessen dabey nicht vergessen, dasz wir für unseren Clienten nichts weiter als die Möglichkeit der Geistererscheinungen zu zeigen übernommen haben.

2.

Diese Möglichkeit ergiebt sich:

I. aus dem Wesen unserer Seele und zwar aus ihrer Unsterblichkeit, oder vielmehr aus den diesem Prädikate unterliegenden Bedingungen.

Unsere Seelen sind ein einfaches, auf sich bestehendes, unvergängliches, unsterbliches Wesen; — wo und auf welche Art und in welcher Verbindung und Beziehung, erstens, unter und mit einander und dann mit dem Weltall, besonders mit der Erde, ihrer vormahligen Wohnung, diese unsere Seelen nach der Trennung von ihren Leibern fortdauern, das ist, zu seyn, zu wirken fortfahren, das wissen wir zwar nicht zu beantworten; es ist aber nothwendig, dass sie zu wirken, und zwar in Gesellschaft, in Verbindung mit dem Geisterreiche zu wirken fortfahren; denn der Zuche

stand des blossen Seyns ohne Thätigkeit (ohne aktive Mittheilung und so auch ohne passive Einwirkung) ist ein Unding: wäre, wenn er bestehen könnte, nicht besser als wirkliche Vernichtung, wahres Aufhören, oder er wäre der Zustand der Allgenügsamkeit, der Unendlichkeit, der Gottheit.

Ich sagte so eben fortfahren; denn schon alle diesseitige Verbindung (der Menschen unter einander) ist im Grunde nichts anders als Verbindung mit der Geister auf- wechselseitige Berührung derselben unter einander, wobey der Körper nur ein Mittelding, ein Dollmetscher, eine Brücke ist.

II. aus dem Verhältnisse, worin die Seele zu- und der Verbindung, worin sie mit der Gesammtheit, mit den übrigen Geistern steht.

In der Geisterwelt kann kein Fürsichalleinbestehen, unter den Seelen keine totale Trennung Statt haben. Oder sollte die Ordnung, die wir überall in der Körperwelt

antreffen, wohl in der Geisterwelt fehlen? Dort ein grösserer Zusammenhang (ein nothwendigeres Bedingnisz \* der Ordnung ) als hier bestehen? Oder, wie! sollten wir hier nur die Idee des Bestehens behalten dürfen, den Begriff der Gesammtheit und Einheit aber aufgeben müssen?- Wird vielleicht die Seele durch das Scheiden, durch die Trennung von ihrem Körper verkleinert, eingeenget, beschränket? - Ist disses Scheiden eine Ueberfahrt in ein Land, das nicht auf ihrer Charte steht? Die Ueberfahrt in eine neue, in eine ganz neue Welt? Oder ist es nicht vielmehr die Zurückkehr ins Vaterland nach einer langen, mühsehligen, gefahrvollen Reise? Nicht das Erwachen aus einem langen, beklemmenden, ängstigen Traume? Nicht die Loslassung eines Eingekerkerten? Die Befreiung eines Menschen aus der Sklaverey? - Konnte aber der Leib als Kerker, ihr den geistigen Anfflug über das Irdische,

<sup>\*</sup> Man sehe am Ende unter den Anmerkungen Nro 1.

das Sehnen nach dem Vaterland, der freundlichen Heimat; nicht das Gefühl der Verwandtschaft, die fortdaurende Sympathie, das Gefühl der Verwandtschaft selbst mit geahneten Wesen, mit Wesen höherer Art, konnte der Leib, sag' ich, der Seele das Alles nicht benehmen, wie viel weniger wird denn das nach der Trennung von ihrem Körper, nach der Erlösung aus ihrem Kerker zu befürchten seyn? Wie viel mehr muss sie alsdann nicht an Lauterkeit, Uneingeschränktheit, Freyheit und Kraft gewinnen und also zur Mittheilung fähiger und für die Einwirkung empfänglicher werden?-Wie unverkennbar deuten aber das erwähnte Sehnen, der gedachte Aufflug nicht auf eine Verkettung diesseits und jenseits, auf eine Gesammtheit?

Man wolle nicht einwenden, dasz aber die eingekerkerten eben deswegen, weil sie eingekerkert sind, ausser aller Verbindung mit den übrigen Gliedern der Ordnung, zu welcher sie gehören, sich besinden, also, in unserem Falle hier, auch keine Einwirkung aus dem Geisterreiche erleiden können.

Wenn man dies hier aufgestellte Bild, welches unserer Einsicht nach, gleichend genug und darum vor uns schon oft aufgestellet ist, will gelten lassen, so ergiebt sich daraus nebenbey freilig wohl, dasz die Verbindung (was wir auch oben schon bewähren wollten) minder frey, die Verkettung minder fest, minder innig sey, als sie im entgegengesetzten Fall seyn würde; die Idee der Gesammtheit bleibt uns dabey indessen völlig unbenommen: wenigstens wird nicht alle Verbindung zwischen den Freyen und Eingekerkerten als aufgelöst angesehen werden können ohne die Letzteren für Wesen von einander ganz verschiedener Ordnung, für Wesen ganz anderer Art, das ist, für nicht geistige Wesen an zu sehen.

Die Möglichkeit der Geistererscheinungen findet

III. eine feste Stütze in dem allgmeinen, in dem zu allen Zeiten und unter allen Völkern verbreitenen Glauben an Geistererscheinungen, an ein wirkliches Verkehr der Geister mit den Menschen.

Die neuere und alte Geschichte liefert für die Wirklichkeit dieses Glaubens Beweise in grosser Menge. Denn (abgesehen von den Gespenster- und Erscheinungsgeschichten, die wir in den angesehensten Schriftstellern des Alterthums aufgezeichnet finden) was sind die Magie, die Geisterbeschwörungen, das Umrathfragen der Orakel u. d. m.; was die Genii und Lares u. s. w. u. s. w. anders, als Beweise für diesen Glauben? Und, was ist dieser Glauben selbst anders, als ein unwiederlegbarer Beweis, eine unumstössliche Befestigung der Möglichkeit des wechselseitigen Verkehrs der Geister mit den Menschen.

Allein die Einführung dieses Glaubens unter die Völker soll ein Staatskunstgriff, soll Priesterbetrug, oder, was weis ich, gewesen seyn? Gut: aber wie sollten die Gesetzgeber, Führer und Richter der Völker, und wie ihre Priester, und zwar schon, welches ich wohl zu bemerken bitte, schon so frühe, wohl auf solche schlaue und kräftige Kunstgriffe, auf einen so meisterlich ausgesonnenen und durch seinen Zauber unwiederstehlichen Betrug gekommen seyn? Doch das Alles hier zu gegeben; warum treffen wir dann aber

IV. auch in den Schriften der erleuchtesten, uneigennützigsten, weisesten Männer des Altertums so viele und deutliche Spuren dieses Pöbelglaubens an?

» Weil diese gute Leute in der Physik und Pfychologi noch so weit zurück waren."

Ey! Meine Herren, ziehen wir lieber ehrerbietig unsere Hüte ab, wenn von diesen guten Leuten die Rede ist. Freilich war zur Zeit dieser Männer Amerika noch nicht entdeckt; der Weg nach dem Orient um das Vorgebirge der guten Hoffnung noch nicht gefunden; waren Galiläi, Kepler, Newton, Leibnitz, Büffon, Linne, Franklin, Kant, Lavoisier und wie die grossen Männer mehr heissen, noch nicht erschienen, kannte man

noch keine Gesetze der Schwere, keine Elektrizität, keinen Magnetismus, Perkinismus, Galvanismus u. s. w.; aber wer mögte darum zögern an seinen Hut zu greifen, wenn eines Pythogoras, Aristoteles, Sokrates, Plato, Hippokrates u. s. w., u. s. w. erwähnet wird? Mögen diese Leute immer hier und die Wirkung eines ihnen unbekannten Agens aus einer verkehrten Quelle hergeleitet, einem unrechten Urheber zugeschrieben haben; ihre Erklärungen von gewissen Erscheinungen auf gewagte, irrige Suppositionen gebauet und darum mangel - und fehlerhaft seyn, so waren ihnen doch Arten optischen und akustischen Betrugs genug bekannt, um nicht gleich zu glauben, was sie hörten und sahen. Dabey waren sie auch weit weniger, als wir, geneigt das Gehörte und Gesehene gleich zu verkündigen. In ihrem Innern loderte eine weit stärkere Glut für's Schöne und Grosse, für Ordnung und Einklang, als in uns. Was sie nicht wusen, das wusten sie nicht, gerade wie wir. Was sich aber ihrem Herzen oder ihren Sinnen darbot das fassten sie besser, reiner, richtiger, vollständiger auf, als wir, weil sie empfänglicher und aufmerksamer waren, als wir. Doch damit man uns nicht des Deklamirens beschuldige, so wollen wir unseren Ton ändern und uns an die Männer des Alterthums selbst, uns zu ihren Lehrgebäuden wenden.

Die Lehrgebäude derjenigen unter den heidnischen Philosophen, welche die Unsterblichkeit der Seele annahmen ( und die Zahl der Anderen, welche den menschlichen Geist für ein zusammengesetztes, darum hinfälliges, zerstörbares Wesen ansahen ist in der That nicht groß.) Diese Lehrgebäude, sag' ich, schließen die Möglichkeit der Wiedererscheinungen der Verstorbenen, oder der Erscheinungen der Geister überhaupt, hier auf Erden nicht nur eben so wenig aus, als die geoffenbarte Religion, sondern deuten vielmehr, wie sie (2) fast alle minder oder mehr auf eine ununterbrochene Kette, auf einen Zusammenhang des Geisterreiches diesseits und jenseits. Einen offenbaren Beweis dafür finden wir (des Glaubens an ihre Orakel, des Glaubens des Sokrates an seinen Dämon hier zu geschweigen) finden wir in dem, unter vielen großen Philosophen des Altertums, allgemein verbreiteten Glauben an die Metempsychose, und in verschiedenen von den Beweggründen, derer sie sich bedienten um ihren Schülern die Nothwendigkeit der Sittlichkeit zu beweisen.

Glaubten und lehrten diese Männer nicht alle, dass sie in sichern Verhältnissen zu-, in einer gewissen Verbindung mit den Geistern der Abgestorbenen ständen, dass sie unter der besonderen Obhut, unter dem besonderen Einflusse von Genien, und der Führung und Waltung der Unsterblichen lebten?

## ZWEYTER ABSCHNITT.

\$00000000 @ 00000000 B

Uebergang und Vorbereitung zum Folgenden.

I.

Es ist indessen nicht genug die Möglich-

keit der Geistererscheinungen, wie wir im Vorigen gethan zu haben glauben, überhaupt zu beweisen; wir müssen auch die Art, oder Arten, worauf dieselbe Statt haben, an zu geben, und in diesen Arten wirkliche Ungereimtheiten oder Widersprüche zu vermeiden und scheinbare zu heben wissen. Sehen wir demnach auf wie viele und auf welche Arten das Erscheinen eines Geistes geschehen könne. Doch, ehe wir dazu übergehen, ein Wort über das Erscheinen, über die Aeußerungen unseres eigenen Geistes, über die Erscheinungen, die wir von unserem eigenen Geiste haben, oder die unser eigene Geist von sich selber hat.

2.

# Auf welche Art erscheinet unser Geist sich selber?

Er erscheinet sich entweder an oder in sich selber, oder in oder an einem Dinge, welches nicht er selbst ist.

Das Erste geschieht, das ist, er erschei-

net sich in sich selber, wann er sich selbst anschauet, sich selber denket u. s. w.

Das Zweyte findet Statt, wann er etwas wahrnimmt, das heißt, eine Veränderung in sich selbst spüret, wozu das Seyn eines Dinges ausser ihm nothwendig ist, weil er keinen Grund für diese Veränderung in sich selber findet; wann sein Ich eine Modification (ein Produkt, wovon er nur eine mitwirkende Ursache ist) annimmt, die er sich durch seine eigene Krast nicht geben kann, oder nicht gegeben hat.

Es mag aber geschehen wie es wolle, in beiden Fällen sind das, wodurch er sich selber erscheinet, Kräfte. Die Kräfte aber, wodurch er dieses thut, bedürfen um eine Wirkung hervor zu bringen, um sich in einer Aeußerung dar zu stellen, einer Gegenwirkung, einer anderen sich ihnen entgegensetzenden, ihnen Widerstand bietenden Kraft.

Wann Dieses im ersten Falle, bey der Selbstanschauung, nicht Statt zu haben scheinet, so scheinet das nur so, und die Schuld davon lieget in unserer Usausmerksamkeit. Denn alsdann geschieht das Anschauen durch die Beschränkung des Geistes
auf sich selber, und diese durch das Ausschließen alles Desjenigen, was nicht er
selbst ist. Dieses Anschauen ist ein Erfolg
der Gegenwirkung, welche der Geist in den
ausgeschlossenen und beständig auszuschliesenden Dingen findet. (3.)

Im zweyten Falle ist es augenscheinlich, daß die Kraft des Geistes in einer anderen, ausser ihm selbst liegenden, Kraft ihre Gegenwirkung findet.

In beiden Fällen ist also, wie schon gesagt, die Ursache der Wirkung und Gegenwirkung, und der aus beiden entstandenen Aeußerung, Kraft.

Diese Kraft ist nicht der Geist; sie ist bloß eine ihm zugehörige Eigenschaft, nur sein Organ, wenn man so sagen mag. Sie ist noch weniger der Körper. Denn kein Körper (Wenn wir einen solchen ohne Kraft denken könnten) kann als Körper einem Geiste Widerstand bieten. Er ist ein todso gut als nicht da ist; weil sie beide, an und für sich selber, sich nicht unter einander berühren, keine Gemeinschaft mit einander haben können. Beide, Geist und
Körper, wirken durch ihre Kräfte auf andere, ausser ihnen liegende, Kräfte und
diese Kräfte wirken wieder auf ihre Kräfte
zurück.

Wenn eine von diesen beiden Kräften, oder auch alle beide, durch ein Medium, einen Körper, ein Organ, gehen, so nehmen sie zwar eine Modification an, aber eine Modification, die ihnen nicht vom Medio selbst, sondern von den diesem Mitteldinge beywohnenden Kräften gegeben wird; sie selbst fahren darum des ungeachtet fort wechselweis auf einander und nicht auf das Medium zu wirken. Die Kraft des Ambosses widersteht der Kraft des auf ihn fallenden Hammers und treibt ihn zurück.

Eine einzelne Kraft kann keine wirkende Kraft seyn; sie ist nur als ein Vermögen, eine Fähigkeit an zn sehen. Um wirksam zu seyn muß etwas Thätiges, muß eine wirkende Kraft ihr gegenüber stehen, oder besser, muß die eine Kraft der anderen in den Weg treten. Die Bedingung ihrer Aeu-fserung, ihrer Wirksamkeit ist Gegenwirkung, oder Widerstand, ist das Daseyn einer anderen wirkenden Kraft.

3.

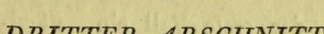
## Corollarien.

- thut und leidet er vermittelst seiner Kräfte, und eben so auch der Körper.
- 2. Die Kräfte bedürfen zur Hervorbringung einer Wirkung, zu einer Aeußerung ihrer selbst, ihnen entgegen wirkender Kräfte. So lange diese nicht da sind, giebt es nur ein Können, Fähigkeiten, Anlagen.
- 3. Der Geist kann nicht in sich gehen, nicht sich selbst anschauen, nicht zum Bewustseyn seines eigenen Daseyns gelangen, ohne sich von allen ihn umgebenden Dingen aus zu schließen, ohne sich

auf sich selbst, sein Ich, zu beschränken, ohne seine Einheit von der Vielheit ab zu sondern; und dieses kann er nicht, ohne eine Gegenwirkung in einem Dinge, das außer ihm liegt, in einem Dinge, das nicht er selbst ist, zu finden; weil seine eigene Kraft durch die Gegenwirkung einer fremden zur Thätigkeit gebracht werden muß.

von seinem Körper, nach seinem Hinscheiden von der Erde, entweder keine andere Kraftäußerung, kein anderes Leben übrig, als was ihm aus der Reproduction seiner vormahligen Kraftäußerungen entstehen kann: das ist, er lebet nur in und von bloßen Erinnerungen, oder (um einen Genuß der Gegenwart und der Zukunft zu haben) die Gemeinschaft, die Verbindung mit anderen Wesen außer ihm dauert fort.

gen zu müssen geglaubt, um meine (ich sage nicht alle) Leser auf einen gewissen Standpunkt zu stellen, der ihnen die folgenden Dinge in einem Lichte sehen läßt, worin sie dieselben außerdem vielleicht nicht gleich gesehen haben würden, und wodurch ich vor der Gefahr verwahrt bleibe, verkehrt verstanden zu werden. Ich gehe aber jetzt gleich zur Angabe der Arten, wie die Geister erscheinen und bei ihren Erscheinungen von uns vernommen werden, über.



# DRITTER ABSCHNITT.

Von den Arten, wie die Geister erscheinen und bey ihrem Erscheinen von uns vernommen werden.

I.

Bey den Geistererscheinungen, bey den Einwirkungen, die wir aus dem Geisterreiche erleiden, muß zwischen uns und dem

erscheinenden Geiste eine Wechselwirkung, eine Berührung Statt haben. Der Punkt dieses Kontakts, oder der die Geister mit uns in Verbindung bringenden Ringe ist entweder

- 1. Von beiden Seiten körperlich; oder er ist
- 2. dieses von unserer Seite nur allein; oder er ist
- 3. auf beiden Seiten bloss geistig,

2.

### Erste Art von Berührung.

Tritt der erste Fall ein, nämlich, ist der Berührungspunkt auf beiden Seiten korperlich, dann muß der Geist, welcher von uns vernommen wird, ein in die Sinne fallendes Kleid angezogen, muß, wie wir, einen Körper haben.

3.

Hier bieten sich uns zu allernächst die Fragen dar: ob der Geist, z. B. eines Verstorbenen, eine sinnliche Bekleidung annehmen könne, ohne uns durch dieses Bekleiden Anlass zu dem Gedanken an eine förmliche Wiedergeburt zu geben, das ist, ob er in seinem Zustande der Abgeschiedenheit eine sinnliche Bekleidung an zu nehmen und wieder ab zu legen vermöge? Und ob er, wann er zu dem erwähnten Bekleiden im Stande ist, Stoff zum Bekleiden finden könne? Lasset uns sehen (im Fall wir diese Fragen mit Ja beantworten) ob und welche Gründe wir zur Unterstützung und Befestigung dieser unserer Bejahung haben.

4.

Dass der Geist ein Kleid, wie das eben erwähnte, an zu ziehen im Stande sey, ist darum (ich möchte fast sagen) außer allem Zweisel, weil wir Menschen unseren Empsindungen und Gedanken (auch geistige Wesen) sinnliche Kleider anziehen können und beständig anziehen. Das Wort, welches wir sprechen, die Miene, welche wir machen, der Buchstabe, welchen wir zeichnen, sind das Bild, die Bekleidung unserer Gedanken und Empsindungen, und die Zeugen ihrer Gegenwart.

odolla 16 Comia, and a- 5.

Man wird sagen, das hier ein großer Unterschied obwalte, das wir nämlich zu dem Bekleiden unserer Gedanken, unserer Empfindungen, das wir zum Sprechen, Zeichnen u. d. m. unseres Körpers, oder der in unserem (4.) Körper liegenden Organe bedürfen, das es im Geisterreiche aber keine Körper und keine Organe gebe.

6.

Ließen sich hierauf nicht mit Recht folgende Fragen thun! Wo ist das Geisterreich? Gehöret dasselbe nicht mit der Körperwelt zu einem und demselben Ganzen?
Woher weis man, das den Geistern keine
Macht über die Körper, kein Einfluß auf
dieselben bleibe? Was fehlet dem Geiste
um auf einen Körper zu wirken? Besitzet
er nicht das Vorzüglichste, was zur Hervorbringung einer Aeußerung erfodert wird,
Kraft nämlich? Auf welche Weise gelanget unser Geist zu einer Verbindung mit

Dingen, die im Raum und in der Zeit liegen, er, dem nichts von Raum und Zeit anklebt?

7.

Wir wollen einmal zugeben, dass unsere Seele zu den erwähnten und anderen ihnen gleichen Verrichtungen, zu ihren Aeuserungen nicht ohne Organe fähig sey, so ist es deswegen doch

rade diejenigen Organe gebrauche, deren sie sich zu diesen Aeusserungen gewöhnlich, selbst die meisten Mahle, im Zustande der Menschheit bedienet. Denn dadurch, dass das Organ, als Form, als selbst Kraft besitzendes Wesen, die auf dasselbe wirkende Kraft modificiret und ihrer Aeusserung dadurch jedesmal ein verschiedenes, besonderes, eigenes Ansehen giebt, wird die Möglichkeit nicht aufgehoben, dass dieselbe sich durch zwey unter einander verschiedene Organe ungefähr auf dieselbe Art äussere, ungefähr

dasselhe Produkt gebe. Ich sage hier nur ungefähr, und glaube damit auch genug zu sagen, denn niemand von uns wird bey einer Erscheinung von dem erscheinenden Geiste fodern, daß er gerade denselben Körper wieder anziehe oder belebe, den er bey seinem Scheiden von dieser Erde abgeleget hat.

2. ist es auch unerweislich, dass den Geistern, oder den Seelen nach der Trennung
von ihren Leibern, zu ihren Offenbarungen oder Erscheinungen keine Organe zu
Dienste stehen sollten.

8.

Von dem Erstern wollen wir hier ein Paar nicht unbekannte Beyspiele geben.

Der Bauchsprecher äußert und zwar sehr vernehmbar und unterscheidend seine Gedanken und Empfindungen, ohne sich dazu der gewöhnlichen, wenigstens ohne sich dazu aller derjenigen Organe zu bedienen, die wir Andere bey ähnlichen Aeußerungen nicht entbehren können. Der Clairvoiant nimmt seine Empfindungen durch ganz andere Organe, als wir, und was noch mehr sagen will, manchmal noch weit vollständiger und lebhafter auf, als wir.

In der Mühle (man stoße sich nicht an dieses und das gleich folgende Beyspiel) in der Mühle wird das Korn gemahlen, im Mörser gestampfet, und auf beiden Seiten ist das daraus hervorgehende Produkt Mehl.

Der Eine macht sich Feuer durch Aneinanderreibung zweyer harter Körper; der Zweite durch Hülfe eines Brennglases; der dritte durch Zusammenschüttung gewisser Flüssigkeiten, u. s. w.

9.

Im Betreff der Unerweislichkeit wollen wir unsere Widersprecher zur vorläufigen Beantwortung der in diesem Abschnitte unter (6) gemachten Fragen anhalten und unterdessen dem Urtheil des Lesers überlassen, ob im Gegentheil aus den sogleich anzuführenden Gründen sich nicht mit ziem-

licher Gewissheit nachweisen lasse, dass es den Geistern und besonders dem menschlichen Geiste nach der Trennung von seinem Körper nicht an Organen zu neuen sinnlichen Aeusserungen, zu Offenbarungen seiner selbst sehlen könne.

io.

Aus dem, was wir so eben unter (8) gesaget haben, erhellet, daß die Kraft, um ein sicheres Produkt zu geben, eine sichere, bestimmte Wirkung hervor zu bringen, nicht allezeit eben desselben Organs bedürfe, sondern durch verschiedene Organe eben dasselbe bewirken könne.

Wir wissen ferner, das, gleichwie das Organ ohne die Kraft (oder die Form, durch welche es Organ ist und als solches sein Werk verrichtet) wie jedes Körperliche ein träges, thätigkeitloses Wesen ist, es aber jeder auf ihn wirkenden Kraft Raum giebt und den Eindruck derselben, nach der Stärke des Eindrucks und nach seiner eigenen Receptivität, verhältnissmässig aufnimmt.

Auch ist uns bekannt, dass es in der ganzen Natur kein einziges Organ giebt, welches bloss zu einem einzigen Gebrauche zu einer einzigen Funktion bestimmt, und nicht nach Verschiedenheit der auf dasselbe wirkenden Kraft (von seinen gewöhnlichen) verschiedene Wirkungen hervor zu bringen im Stande ist und wirklich hervorbringt.

Da nun endlich die Kraft das belebende Wesen der Dinge, und der Geist eine vorzügliche Niederlage, der Vertheiler, Lenker der Kraft ist, so ist es nicht unwahrscheinlich, daß der Geist nur seiner Willenskraft bedürfe um ein von ihm gewähltes Organ in eine Bewegung zu versetzen, die seinem sich vorgesetzten Zwecke entspricht, oder wodurch dieses Organ genöthiget wird sein Bild (5) wie ein Spiegel zurück zu glänzen.

Wenn ich hier sage wie ein Spiegel zurück zu glänzen, so kann und muß diese Art von Erscheinung allerdings auch als eine bloß körperliche angesehen werden. Auf diese Art spiegelt die Sonne im glatten See und der Mond sich ab im ruhigen Teiche. Zwar sind das, was wir alsdann sehen, nicht die Sonne und der Mond selbst; es sind nur ihre Bilder: aber diese Bilder sind doch sinnliche Wesen und zeigen uns die Sonne und den Mond.

II.

Wer das im Vorigen Gesagte mit gehöriger Aufmerksamkeit gelesen, daran sein Nachdenken geübt und sich dabey die unter 6 gemachte zweite Frage, wie er muss, beantwortet hat, der wird es nicht fremd finden, wenn wir jetzt weiter, als wir bisher zu thun wagten, mit ihm gehen, wenn wir ihm sagen dürfen, dass es nicht nur nicht unwahrscheinlich , sondern selbst höchst wahrscheinlich ist, dass es dem Geiste eines Verstorbenen, um in der Körperwelt wieder auf zu treten, unter der unbeschreiblich großen Anzahl von Spiegeln nicht an Spiegeln zum Abspiegeln, und unter der unzählbaren Menge von Stoffen nicht an Stoffen fehlen könne um sich daraus eine körperliche, selbst auch menschlich organisirte Kleidung zu verfertigen.

T2.

Wir Menschen beschränken uns zu sehr auf das Gewöhnliche, auf den engen Kreis unserer Erfahrungen, und vermessen uns dabey nur zu leicht alles Dasjenige, was nicht daraus hergenommen ist, oder darin seine Bestätigung nicht findet, als etwas Unbegründetes, Unmögliches an zu sehen, obschon eben dieselbe Erfahrung uns fast alle Augenblicke zeiget, dass ihr Gebiet sich je länger je mehr ausbreitet. Ja dieses Gebiet wird in den Augen aufmerksamer Beobachter so groß, daß sie sich gleichsam gezwungen sehen es für unermesslich, grenzenlos zu halten und sich (dieses in Parenthese gesagt) durch dieses Dafürhalten sehr vortheilhaft von dem gelehrten und ungelehrten Pöbel unterscheiden.

13.

Die Frage, ob zu der oben erwähnten Abspiegelung, oder zu dem dort erwähnten Bekleiden das Gutfinden, oder die Zustimmung eines anderen höheren Wesens nöthig sey, diese Frage können und müssen wir, als nicht hierhin gehörend, hier sowohl als bey den folgenden Arten von der Hand weisen. Kommen wir jetzt zur

nitab lanko . isi nom 14. see and accorde

### Zweiten Art von Berührung.

Wenn wir annehmen, dass bey einer Geisterscheinung der Berührungspunkt von unserer Seite allein körperlich ist, so hält es freilig schwer die Art, worauf alsdann die Berührung Statt hat, vollständig zu erklären. Diese Schwierigkeit und die daher zu erwartende Unvollständigkeit hindert aber weniger, als man sich vielleicht einbildet, hindert nichts. Denn auch ist es bis hieran noch Niemanden gelungen das Verkehr (commercium) der Seele mit dem Körper vollständig deutlich zu machen, und doch zweiselt kein Mensch, dass dieses Verkehr bestehe, dass die beiden eben genannten Dinge beständig auf, mit und durch ein-

ander wirken. Wenn wir indessen dort wie hier annehmen, dass die Kräfte von Beiden das Mittelding sind, wodurch das Verkehr unter ihnen bestehet, und dass diesen Kräften einerseits von der Seele die Richtung auf den Körper, und andererseits vom Körper auf die Seele gegeben, denselben aber alsdann von dem Einen oder von der Anderen Widerstand geboten wird, und auf die Art die Aeusserung erfolgt, so wären wir (das ist offenbar) zwar im eigentlichen Grunde noch nicht viel weiter, weil unsere Bekanntschaft mit dem eben erwähnten Mitteldinge, mit der Kraft, allzu gering, zu unbedeutend ist : wir hätten alsdann aber doch den eigentlichen Verbindungsring der Kette gefunden.

#### note allow molific 15.

Sollte zwischen den beiden im Vorigen angegebenen Wechselwirkungen des Körpers und Geistes wohl ein zu großer Unterschied obwalten, als daß wir es wagen dürften eine Vergleichung zwischen ihnen an zu

stellen und aus dieser Vergleichung Schlüsse zu ziehen. Man könnte zwar sagen, dass, so lange die beiden Wesen, Seele und Körper, mit einander verbunden sind, die Erstere auf den Letzteren, wie eben gesagt, durch die Zwischenkunft ihrer Kräfte wirke, dieser aber auf sie durch seine Sinnenwerkzeuge, oder besser, durch den Widerstand, welche er in seinem Organismus ihren Kräften bietet, zurückwirke: diese Art von Widerstand und daher entstandener Mittheilung oder Einwirkung aber nur für die zwey zusammen verbundenen einzelnen Wesen (nämlich für diese einzelne Seele mit dem ihr zugetheiltem einzelnen Körper) gelte und also nicht auf eine diesem Körper fremde Seele ausgedehnt angewendet werden könne. Allein wenn man bedenkt, dass es weder auf der einen Seite die Seele, noch auf der anderen der Körper ist, sondern auf beiden Seiten die Kräfte das Wesen sind, welches wirket, und diesen Kräften nur durch die Form, welche Seele und Körper haben, die Richtung, der

Schwung gegeben wird, dann kann man nur in so weit ungeneigt seyn der Einwirkung eines fremden Geistes auf unseren Körper Raum zu gestatten, als diesem fremden Geiste und diesem unseren Körper das gemeinschaftliche Lebensprinzip, und somit auch die Form fehlet, die für die beiden Anderen aus diesem Prinzip (durch welches sie ein zusammenhängendes, einzelnes oder vereinzeltes Wesen ausmachen) resultirt (6.) man ist aber, wenn man nicht aller Erfahrung widersprechen will, genöthiget dabey alle andere Einwirkung und Mittheilung und Gemeinschaft gelten zu lassen. Denn wir offenbaren uns anderen Seelen nicht bloß vermittelst unserer gröberen Organe, oder des Widerstandes, welche wir den Kräften dieser Seelen durch unseren Körper bieten; wir treten nicht allezeit bloß dadurch mit ihnen in Verbindung, wirken nicht allezeit bloß durch die Zwischenkunft unseres Körpers auf Andere, und erleiden auch nicht bloß durch diesen Körper Einwirkungen von Anderen: wir sind im Gegentheil im Stande auf andere Arten, z. B. durch eine Anstrengung oder Fixirung unseres Willens, dem Körper eines Dritten Richtungen zu geben, ihn, um so zu sagen, als unser Organ zu gebrauchen, und somit uns auch, ohne körperliche Berührung, einen Einfluß auf seinen geistigen Theil zu verschaffen, demselben sichere, uns beliebige Richtungen zu geben.

16.

In wiefern Dieses vermittelst einer aus uns in einen andern Menschen übergehende Nervenkraft (der Kraft welche den Eindruck vom erregten Nerven zur Seele, oder von diesen die Befehle zur bewegenden Faser überbringt) oder wie es sonst geschehe, das wollen wir hier nicht weiter untersuchen: und kann und muß die Wahrheit des Faktums genügen. Für die Wirklichkeit dieses Faktums streiten aber nicht nur

1. die tausendmal im Kriege, oder bey Aufläufen, Empörungen gemachten Erfahrungen, nach welchen es bey Gelegenheit dieser Letzteren nur der Erscheinung eines durch Wohlwollen und Rechtschaffenheit allgemein bekannten, oder durch Entschlossenheit und Verdienste ausgezeichneten Mannes bedürfte um die Gährung zu dämpfen, den Aufruhr zu stillen. Oder nach welchen in mancher Feldschlacht ein einziger Feiger Schuld war, dass ein großer Haufen die Waffen wegwarf und dem Feinde, welcher vielleicht eben in diesem Augenblicke den kräftigsten Widerstand von ihm erwartete, den Rücken zukehrte. Oder nach welchen nur ein einziger Tapferer hervor zu treten durfte, um die Schlacht welche schon verlohren schien, zu erneueren, und sich und den Seinigen die Siegespalme zu erringen.

Der Erste besänftigt die stürmische, tobende Menge; der Zweite tödtet den entflammten, der Dritte dagegen belebet den schon aufgegebenen Muth seiner Gefährten wieder, und alle Drey thun Dieses die meisten Mahle ohne ein Wort dabey zu sprechen oder ein anderes deutliches Zeichen von demjenigen zu geben, was in ihnen vorgeht; worauf in dem Ersten der Unwille oder das Misvergnügen, in dem Zweiten die Furcht und in dem Dritten der Muth sich gründet. (7)

Das Sinnliche, was bey dergleichen Vorgingen Statt hat, oder angetroffen wird, ist im Grunde von so geringer Bedeutung, dass man nicht weniger befugt ist in vollem Ernste den Sabinerinnenraub als die nächste und einzige Ursache von der mit allem Recht angestaunten nachmahligen Größe des alten Roms an zu sehen, als ihm (diesem Sinnlichen) den ganzen, großen, hier sich ergebenden Erfolg ohne Uebertreibung bei zu messen.

In den von uns so eben aufgestellten Beyspielen wirken das Ansehen des Ersten, die Feigheit des Andern und der Muth des Dritten, um so zu sagen, als bloß geistige Wesen. Sie wirken plötzlich, sie wirken unwiderstelich, ohne daß man sagen kann, wie oder wodurch. Sie wirken wenigstens äußerst unverhältnißmäßig mit dem körperlichen Eindruck. Das Passendste, was wir

davon zu sagen wissen, ist: in jede einzelne Seele des Haufens ist die ganze Seele des Edelen, Entschlossenen, des Feigen oder Muthigen gefahren.

2. nicht nur verschiedene beym Magnetisiren sich ergebende Erscheinungen, worüber wir weiter unten etwas Näheres zu sagen uns vorbehalten, sondern auch

3. folgende durch mich, und so viel mir bekannt ist, zuerst gemachte Beobachtung:

» Dass ein an einem Faden, dessen an» deres Ende von einem Menschen zwischen
» dem Daumen und Zeigesinger gehalten
» wird, besetigter, senkrecht, übrigens aber
» ganz frey hängender Körper (z. B. ein Stein» chen, eine Gewehrkugel, ein Ring) der
» Bestimmung meines Willens folget, und
» nach meinem Belieben entweder still ste» het, oder rechts oder links rund lauft,
» oder die Bewegung des Pendels u. d. m.
» machet, wann ich mit diesem Menschen
» mich in Verbindung setze, das heist,
» wann ich den Arm, dessen Hand den
» Faden in die Höhe hält, mit meiner Hand

» fest, dock so andrücke, dass durch die » Handlung meines Arms dem Arm des An-» deren weder der Schwung noch die Rich-» tung mitgetheilt werde, welche ich an » dem am Faden besestigten Steinchen oder » Ringe wahrnehmen will." (8.)

Dass hier bloss der feste Wille wirke, wird Jedem, der mir den eben erwähnten Versuch auf die beschriebene Art nachmacht, einleuchten. Ich gebrauche in diesem Falle also den Körper eines anderen Menschen als einen Leiter meiner Willenskraft ohne dass dieser Mensch sich dessen bewust ist.

#### 17.

Die eben angegebene Beobachtung aber ist, meines Erachtens, nicht nur völlig geeignet zu zeigen, dass wir uns auf Wegen, die unseren Sinnen unvernehmbar sind, einen Einsluss auf die willkührlichen Verrichtungen eines anderen Menschen verschaffen können, sondern berechtiget uns auch zu folgenden Fragen.

» Sollte es einem Geiste wohl beschwer» licher als uns seyn sich fremder Organe
» zur Ausführung seiner Entschlüsse, zur
» Erreichung seiner Entzwecke zu bedienen?
» Sollt' es einem Geiste an Macht fehlen
» unsere Sinnenwerkzeuge auf eine uns un» bekannte Art zu verstärken oder ihnen,
» z. B. durch Wegnahme eines uns unbe» kannten Hindernisses eine Schärfe zu er» theilen, die sie außerdem nicht haben?
» Oder diesen durch die Stelle, die er selbst
» einnimmt, eine Richtung zu geben, die
» sie im gewöhnlichen Zustande nicht an» nehmen?"

Man erinnere sich hierbey wie sehr unser Gesichtssinn durch Hülfe der Gläser verstärkt werden könne. Und eben so sehr
als wir Recht haben das Läugnen der Sonnenflecken oder der Trabanten des Jupiters
u. d. m., von einem Menschen, der nie
durch ein Teleskop gesehen, als ein verwegnes Urtheil mit der Miene des Mitleids
oder der Grimasse des Spottes ab zu fertigen, eben so sehr sind wir befugt die Ver-

muthung in Schutz zu nehmen, dass es auser den Fern - und Vergrößerungsgläsern
noch viele andere Mittel gebe, wodurch unsere erwähnte Sinnenwerkzeuge verfeinert,
verstärkt, von Hindernissen befreyt werden
können, die jetzt ihren Wirkungskreis beschränken.

» Aber der Geist ist nichts Sehbares."

Das geb' ich gerne zu: allein, wenn seine Kräfte auf die Kräfte meines Geistes oder meines Körpers wirken, so wird er mir doch vernehmbar, und aus der Art der Wirkung (das ist, in dem Falle, wann der Erscheinende der Geist eines mir vorher bekannt gewesenen Verstorbenen ist) aus der Art der Wirkung, die ich alsdann an mir verspüre, erinnere ich mich seiner vormahligen Art zu seyn und zu handelen, und schließe daraus auf seine Gegenwart.

18.

### Dritte Art von Berührung.

Der Kontakt braucht aber auch auf keiner von beiden Seiten körperlich zu seyn.

Wie! sollte man nicht eine von allem Körperlichen entblosste, rein geistige Verbindung, oder Wechselwirkung zwischen einem Geiste und der Seele eines Menschen annehmen dürfen? Sollte nicht ohne Beyhülfe, ohne Zwischenkunft eines fremdartigen Mitteldinges eine Offenbarung von Geist zu Geist Statt haben können? wer darf das gerade zu läugnen? wer das aber auch gerade zu bejahen? Denn man wird, und zwar mit Recht, sagen, eine solche, unmittelbare, Offenbarung könne darum nicht angenommen werden, weil sie nur außerhalb dem Raume, im Lande der Ideen, Statt haben und kund werden könne, und dabey ein Anschauungsvermögen in uns voraussetze, dessen Daseyn wir nicht beweisen und darum nicht dafür einstehen können, dass, wo wir dergleichen Offenbarungen zu haben vermeinen, wir nicht Dinge für Wirklichkeiten annehmen, welche, beym Lichte besehen, doch nichts weiter als Träume, Bilder einer überspannten, oder irregeführten Einbildungskraft und daher, im eigentlichen Grunde, nichts anders als aus der Empirie geschöpfte Wesen sind.

in the decision of 19.

Allein, so sehr ich auch überzeugt, durch vielfältige Erfahrung belehrt bin, daß wir arme Menschen nur gar zu oft auf diese, oder dieser ähnliche Arten uns selbst betriegen, so kann ich mich doch nicht überreden, dass das allezeit so geschehe, und (worauf es hier eigentlich ankommt) allezeit so geschehen müsse. Denn wo bliebe da der Dämon des Sokrates? wo die Dämonen aller Menschen? ich meine die sogenannten Einsprechungen, die doch nicht leicht jemand läugnen wird, wenigstens zuweilen, in seinem Leben, und zwar nicht nur bey wichtigen Gelegenheiten, in ernsten, feyerlichen Augenblicken, sondern auch ganz unvorbereitet gehabt zu haben.

Ich weis wohl, was man hierauf antwortet. Man sagt nämlich: » Wir schieben » bey dergleichen Gelegenheiten ein Wesen, » als von uns abgesondert, ein, welches » doch im Grunde wir selbst sind. Wir le» gen einem Dritten die Veranlassung zu
» Entschlüssen und Handlungen bey, die ih» ren Ursprung in einer in uns selbst lie» genden, aber unsichtbaren, uns unbekann» ten Ideenverbindung haben."

Man vergist aber dabey zu bedenken, dass dieses Einschieben eines Dritten eine Bekanntschaft mit diesem Dritten; ein Glauben an sein Daseyn, an seine Zwischenkunft in unsere Angelegenheiten, an seine Macht, auf uns seinen Einfluss aus zu üben, voraussetzet; zu welcher Bekanntschaft, zu welchem Glauben wir aber nur auf einem ganz sicheren Wege haben gelangen können. In der Folge werden wir hierauf zurückkommen, und alsdann über das Entstehen, oder den Ursprung davon unsere Meinung sagen.

no widely to 20.

Dass die Eiwirkung von Geist auf Geist ein besonderes, eigenes, anderes Anschauungs- oder Empfindungsvermögen erheische,

als dasjenige ist, welches wir besitzen, glaube ich deswegen nicht, weil es überflüssig seyn könnte. Die Seele schaut sich, durch das Beschränken auf sich selber, das ist, durch Ausschliesung aller andern außer ihr liegenden Dinge und durch Aufsuchung einer Gegenwirkung, eines Widerstandes, in sich selbst, sich selber an. Durch die verschiedenen Modifikationen aber, die sie bey diesem Ausschließen annimmt, oder die ihr beym Ausschliessen von den Dingen, welche sie ausschließet, gegeben werden, lernet sie diese Dinge nach und nach von einander unterscheiden, lernet sie kennen. Weil diese Dinge aber wieder nur durch ihre Kraft auf sie wirken und jedes derselben als ein besonderes Medium an zu sehen ist, wodurch die Kraft gehet und modificiret wird, so muss sie auch eine Bekanntschaft mit den Mediis, mit derer Gewicht, Gröfze u. s. w. machen, und daher unterscheiden lernen, ob und wann eine reinere oder auch eine reine Kraft (eine Kraft ohne durch ein medium zu gehen) auf sie wirket. In einem solchen Zustande aber ist es nothwendig, dass, indem sie die Krast sieht, empfindet, sie nicht nur diese Kraft, sondern auch das Wesen, woher die Kraft kommt, dessen Ausfluss, oder dessen Eigenschaft die Kraft ist, selbst gewahr werde, empfinde, anschaue. Doch lasst uns sehen, ob und welche fernere Gründe wir für unsere vorerwähnte Behauptung haben.

ari pela has collecte I. Aus dem Beweise (wenn ein solcher Beweis geführt werden könnte) aus dem Beweise, dass die Seele das vorher bezielte Empfindungs- oder Anschauungsvermögen nicht besitze, nämlich, dass sie das Vermögen, wodurch sie sich selbst schauet, sich ihrer selbst bewust ist, nicht auch auf einen anderen Geist anwenden oder an demselben ausüben könne, würde, meiner Einsicht nach, folgen, dass

1. zwischen den Geistern gar keine Verbindung Statt habe, dass es kein Geisterreich, sondern nur einzelne an den Ufern irgend eines Lethe herumirrende Schatten gebe, und demnach das wahr sey, was wir oben im ersten Abschnitt unter II. so kräftig und, wie uns vorkommt, mit einem entscheidenden Erfolge bestritten haben.

- 2. daß die Seele durch den Leib nicht bloß beschränkt, sondern auch völlig von ihm, wie in einem Behälter, eingeschlossen, oder wie der künftige Schmetterling in seiner Puppe eingehüllet, und also im Grunde von einem nicht viel feineren Teige zusammengeknetet sey, als er selbst; und endlich würde
- 3. daraus folgen, daß zwey Kräfte nicht, ohne Zwischenkunft eines fremdartigen Dinges, auf einander wirken können, welches dem oben im zweyten Abschnitt Gesagten widerspricht, und nicht leicht von Jemanden wird behauptet werden wollen.

II. Wer erkläret mir die Sympathien und Antipathien, die plötzliche Zu- oder Abneigung gegen etwas, die manchmal (mit Tristram Schandy zu sprechen) wie eine Bombe auf uns fallen und zerplatzen? Wer erkläret mir den eigentlichen Grund derselben ohne zu dem mehr erwähnten Empfindungs - oder Anschauungsvermögen seine Zuflucht zu nehmen?

Das Körperliche, das dem Auge und Ohr Vernehmbare, kann wohl die Veranlassung dazu seyn, aber es schwimmt oben; ist nur eine kaum wahrgenommene, nicht entzifferte Hieroglyphe. Es schwimmet, wie gesagt, oben: die große Ordnung, oder vielmehr das Hinstreben der Dinge zu dieser großen, hehren Ordnung; die Ursache des Einklangs oder Misklangs, der Feindschaft oder Freundschaft; die Ursache der Zuneigung oder Abneigung der sich überall anpassenden, und bald sich anziehenden bald sich zurückstossenden, Dinge liegt auf dem Grunde; ist ein Magnet, der aus dem inneren Heiligtum seine Strahlen verbreitet. and and deb , sell agies con

III. Wer weis mir zu sagen, woher die vorherverkundenden Träume ihren Ursprung nehmen? Woher die Beziehung entsteht, in welche wir bey dergleichen Träumen zu dem zukünftigen Ereignis treten?— Woher die Vorgefühle, Ahndungen kommen? Welch eine Verbindung zwischen mir und meinem meilenweit von mir entscrnten sterbenden Vater oder Freunde obwaltet? Wo da der Punkt der Berührung zu suchen ist? Von welcher Krast die Kette zwischen meinem Vater oder Freunde und mir als Leiterinn gebraucht und durchlausen wird, um die Faser meines Herzens zittern zu machen und meiner beklemmten Brust Seuszer aus zu pressen?

Wo bliebe das belebende Licht des Trostes, der Hoffnung, welches uns zuweilen in tiefer Traurigkeit auf einmal, ohne daß wir wissen wie oder woher, aufgeht und umstrahlet? Woher der gewaltige Wetterstrahl, welcher im nächtlichen Gewitter, im heftigsten Taumel der Leidenschaften, uns sehen läßt, daß wir am Rande eines jähligen Abgrunds, unseres gewissen Verderbens stehen? (9.) IV. Wie sieht der Hellsehende (Clairvoiant) in die tiefste Vergangenheit zurück?
Mit welchem Auge schauet er die ferne Zukunft? Wer ist sein Führer in weit entlegene, ihm unbekannte Länder? und wer
läßt ihn daselbst Dinge sehen, von denen
er nicht einmal wuste, daß sie da waren?
Wie erräth er die Gedanken und Entschlüsse des Magnetiseurs? Wer läßt ihn in dessen Herz lesen?

Was das Zurücksehen in die Vergangenheit und das Hinschauen in die Zukunft
betrift, will icht die Erklärung gelten lassen, dass der Geist des Hellsehenden durch
das Magnetisiren von den gröberen Banden,
welche ihn im gewöhnlichen Zustande an
seinen Körper geheftet halten, befreyt, fähiger ist eine Kette von vormahls gehabten
Ideen wieder ganz auf zu fassen, und
diejenigen, welche darin durch die Länge
der Zeit schon erloschen, oder, um so zu
sagen, daraus gefallen waren, in die Gedankenreihe wieder ein zu schieben; dass
er fähiger ist die Dinge in ihren Folgen,

oder in den gegenwärtigen Ursachen die folgenden Wirkungen zu sehen: diese Erklärung will ich, sag' ich, gelten lassen, obschon dabey doch die Art, wie der Geist des Magnetisirten von den gedachten gröberen Banden, und zwar durch einen Dritten, durch die Kraft eines Dritten, befreyet wird; wie er den beym Schauen in die Zukunft nöthigen Sprung thut, unerklärt und völlig im Dunkeln bleibt. Beym Sehen in die Entfernung aber, wie auch beym Errathen der Gedanken und Entschlüsse des Magnetiseurs begleitet entweder offenbar die Seele des Magnetisirten den Gedanken des Magnetisirenden, oder sie gehet für sich selbst mit ihrem Denk - und Empfindungsvermögen erstaunlich weit über die Gränzen des Wirkungskreises aller Organe ihres Körpers hinaus. Im ersten Falle findet ohne Widerrede eine unmittelbare Vereinigung (ein wahres geistiges Anschauen) zwischen den Seelen des Magnetiseurs und Hellsehenden Statt. [10.] Im zweyten empfindet die Seele dieses Letzteren entweder ohne alles

Zuthun ihres Körpers und, um so zu sagen, von ihm getrennt, als bloss geistiges Wesen, oder sie bedienet sich dabey der Organe eines andern Körpers, oder ihres eigenen, auf eine Art, wovon wir, außer in diesem Falle, gar keine Erfahrung haben; auf eine Art, wodurch das Feld der möglichen Erfahrungen augenscheinlich so sehr erweitert wird, dass wir kühnlich, ohne uns die beliebten Namen Schwärmer, Geisterseher u. d. m. zu zu ziehen, wenigstens ohne sie zu verdienen, behaupten dürfen, dass von dem, was hier geschieht, mit allem Fug auf ähnliche Fälle, auf Fälle, wovon in diesen Blättern die Rede ist, geschlossen werden möge.

22.

Gehen wir nun die oben Seite 22 angegebenen und bis hieran näher auseinandergesetzten Arten der Geistererscheinungen,
oder unserer Berührung mit den Geistern,
noch einmal in Gedanken durch; unterwerfen wir sie, die eine nach der anderen, einer

abermaligen Prüfung, so werden wir von neuem hier und dort auf Dunkelheiten, Unerklärbarkeiten, Unbegreiflichkeiten, (wer dürfte das läugnen?) aber zugleich doch auch nicht nur nie auf Widersprüche, auf Dinge stofsen, die unsere Vernunft als widersinnig oder ungereimt verwerfen mus, sondern wir werden vielmehr überall große Wahrscheinlichkeiten und gewisse Ansichten finden, die ihr allezeit, wann sie nicht weiter voran kann, als Gewinn willkommen seyn müssen, und womit sie sich überall, wo sie zur keiner völligen Gewissheit zu gelangen vermag, begnügen muß, begnügen kann, und sich auch, wenn Vermessenheit oder Vorurtheil sie nicht blenden, gerne begnügt.

Capana de sind con 23. h marin andan

Wenn ich mich bis hieran enthalten habe unter den drey abgehandelten Arten von Erscheinungen zu entscheiden, oder eine derselben für die meinige zu erklären, so geschah das nicht bloß, um dem Leser völlig freie Wahl zu lassen, ihn nicht für die eine oder andere besonders einzunehmen, sondern, und zwar vorzüglich, darum,
weil, meiner Meinung nach, die Erscheinungen auf den drey angegebenen Arten
wirklich Statt haben können.

#### 24.

Soviel von der Möglichkeit und den Arten der Geistererscheinungen. Untersuchen wir jetzt auch, woher der zu allen Zeiten allgemeine Glauben an gute und böse Geister, an Gespenster, an Erscheinungen der Verstorbenen an Lebende seinen Ursprung hat; was wir daraus ableiten können und ab zu leiten befugt sind.

Dia Rachachtang oder, Erblenebe des

is American Winderborens as

worden; throws I expressly babous

# VIERTER ABSCHNITT.

Woher entsprang der Glauben an Geistererscheinungen?

T.

Um diese Frage zu beantworten dürfte es nicht undienlich seyn, vorab zu untersuchen, worin die dem Menschen angestammte Hochachtung (ich meine das Mittelding von Liebe und Furcht) für das Hohe, Erhabene ihren Grund habe; woher der Hang desselben zum Wunderbaren entstehe; woher die Gier der Heißhunger, womit Nachrichten aus dem Geisterreiche von ihm verschlungen werden, ihrem Ursprung haben.

2.

Die Hochachtung oder Erhfurcht des Menschen fürs Hohe, Erhabene; der Hang desselben zum Wunderbaren? Diese Hochachtung gegen das Hohe, Erhabene, und dieser Hang zum Wunderbaren sind, meines Erachtens, nichts mehr und nichts weniger, als eine im Menschen liegende Neigung oder Tendenz und zwar, die

Erste zur näheren Vereinigung mit dem Hohen, Erhabenen, zur Anschließung an dasselbe; und der

Andere, Tendenz zur Ausdehnung über seine jetzige Sphäre.

Sie sind Beide mit einer gewissen Sehnsucht, mit einem gewissen Heimweh, der
Sehnsucht, dem Heimweh, wovon wir Seite
6. ein Wort gesagt haben, sehr nahe verwandt. Mit einem Worte: es ist dem Menschen (man erlaube uns den Ausdruck)
zu enge in seiner Haut; und, weil es ihm
darin zu enge ist, so ergreift er das Hohe,
Wunderbare, welches er in oder neben sich
wahrnimmt, und welches daher [so sehr es
auch den Schein vom Gegentheil an sich
hat] mit ihm zu eben derselben Ordnung
gehöret, so ergreift er, sag' ich, das Hohe,

das Wunderbare, um daran seinen jetzigen niedrigen und endlichen, künftigen hohen, das ist, seinen wahren ursprünglichen Standpunkt ab zu messen, oder, um sich daran, wie der Epheu an der hohen Nachbareiche in die Höhe zu treiben. Ein gewisser in uns Menschen liegender Keim wird durch das Hohe, Wunderbare beschienen, erwärmt; belebt, entwickelt, zur Pflanze getrieben. Das fühlen wir, das erhebt uns, das macht uns Wonne, das macht uns nicht selten weinen vor Freude.

150 de novove 31 3.

#### Die Gier, der Heifshunger.

Warum werden die Nachrichten aus dem Geisterreiche von uns mit so brennender Gier gesucht und mit so großem Heißhunger ergriffen und verschlungen?

Weil - weil sie uns nichts angehen? Haben wir wohl Hunger, wenn es uns nicht
hungert? Durst, wenn wir nicht dürstig
sind? Liebet, hasset, hoffet, fürchtet der

Mensch das nicht am allermeisten, was ihm am meisten als liebens- oder hassenswürdig, hoffnung- oder fürchterregend erscheinet, als Solches am meisten Bezug auf ihn
hat, mit ihm als Solches am nächsten in
Berührung steht? Allerdings. Was ihm
fremd ist, das kümmert ihn nicht, das
läßt sein Herz unangesprochen. Ja, die
eben genannten Gemüthsstimmungen, Liebe,
Haß, Hoffnung, Furcht nehmen nach Maßgabe der Entfernung von ihrem Objekt ab
und hören beym Unbekannten gänzlich auf.

Daraus sollte man dann doch wohl schließen, daß der Mensch hier und dort, daß er auch unter den Geistern zu Hause gehöre; daß die Geister und er sich nicht fremd seyen.

bern a godo as the sant of the land as well as in the sant

something well to the Contract which the

Was Erziehung, Umgang, Unterricht, Gesundheit und Krankheit bey diesem Hange und diesem Heisshunger vermögen, weis ich sehr gut, aber so gut ich das weis, eben so sicher bin ich auch, dass der ge-

dachte Hang und Heisshunger nicht so allgemein seyn, das ist, jedem Menschen ohne Unterschied nicht so fest ankleben würden, wenn Umgang, Unterricht, Erziehung u. d. m. die einzigen Ursachen derselben, oder, von der andern Seite, im Stande wäzen sie aus zu rotten, sie zum Schweigen zu bringen. Denn dieser Heifshunger ist nicht auf gewisse Personen, oder Lagen, oder Länder oder Zeiten beschränkt: er ist bey der neuen Pädagogik und Filosofie, was er bey der alten war, und wir fügen (aller unserer Aufklärung, in allen Feldern uud Fächern, ungeachtet) uns heute seinem Drange noch eben so geduldig und willfährig, wie es unsere Väter vor vier und fünf Hundert Jahren thaten. Dieser Hang treibt den Großen wie den Kleinen, den Starken wie den Schwachen, und diese Gier spitzt die Ohren von Alt und Jung, von einer Versammlung stattlicher Akademisten wie von einem schlichten, niedrigen Häuflein kosender Nachbaren am Feuerheerd. , Kosse and teld redets of

den neitad turant b.5. , neutro ; merida

Und - nun der vorher erwähnte Glauben?

Woher sollte die Erdichtung (im Fall der Grund dieses Glaubens nichts weiter als eine Erdichtung wäre) die Erdichtung vom Wiederkommen, von Erscheinungen der Verstorbenen an Lebende, von Schutzgeistern und ihren Einsprechungen u. d. m. dem Menschen wohl geworden seyn?

6. denden Selegischen

Um etwas zu erdichten, müssen Data vorhanden seyn um der Erdichtung zum Grunde gelegt zu werden. Diese Data können keine Erdichtung seyn. Denn so gewiss als jedes Zeichen seinen hinlänglichen Grund im Bezeichneten hat und nicht erscheinet oder verschwindet, wo dieses nicht ist oder zu seyn aufhöret, so wahr und wirklich ist der Urstoff aller Erdichtung.

Der Mensch kann die vorhandenen Materialien sammeln, kann sie auf tausenderley Arten zusammen verbinden, legen,

schichten, ordnen, und daraus Furien und Grazien, Engel und Ungeheuer, Hütten und Palläste zu Tage förderen; aber selbst sie hervorbringen, oder, mit anderen Worten, ein Wesen, oder selbst auch nur die Art des Seyns eines Wesens, welche nicht bestehen, nicht gegeben sind, erdichten, kann er nicht; und - wir thun uns (Wir mögen 's nun gesagt haben wollen oder nicht) wir thun uns sammt und sonders zu viel Ehre an, wann wir von einer uns beywohnenden Schöpferkraft schwatzen, selbst (Das luftige Dichter- und Mahlervölkchen, unsere Prometheusse, hier nicht ausgenommen) uns auch nur davon im Ernste träumen lassen. Die Gewohnheit tagtäglich damit um zu gehen, sie beständig zu sehen, sie überall bei und um uns zu haben, macht, dass wir am Ende diejenigen für unsere eigene, leibliche Kinder ansehen, welche im Grunde doch nichts anders als uns zuhausegeschickte, uns anvertraute Zöglinge sind, die wir füttern, kleiden, putzen, kosen, aufziehen.

Der Mensch sammlet, schichtet, verbindet, ordnet [und dieses manchmal belustigend und wunderlich genug] was ihm durch die Empirie und Speculation an die Hand gegeben wird, und macht daraus sein Ganzes oder Halbes, sein Kluges oder Närrisches, sein — Machwerk; und das ist auch Alles, was er thut und vermag. Die Aussage: » Es giebt Gespenster, Erschei» nungen von Verstorbenen an Lebende u.s.
» w." muß sich daher auf etwas Wahres,
Wirkliches, auf etwas Sicheres, Ausgemachtes gründen. (11.)

7-

In so fern diese Aussage sich auf Erfahrung gründet, dürfen wir diese Erfahrung schon um deswillen nicht in Zweifel ziehen, weil sie, wie wir gesehen haben, möglich ist. Der Zweifel, welchen wir uns dabey nicht nur erlauben können, sondern den wir auch bey jeder Gelegenheit zu heben suchen müssen, betrifft die Art der Erfahrung. Diese Art muß untersucht, ihre Richs

tigkeit oder Unrichtigkeit aus den sie umgebenden und begleitenden Umständen ausgemittelt werden.

distribution of the Barrenterion on dis-

Die Richtigkeit oder Unrichtigkeit derselben darf aber nicht nach dem Maafse unserer eigenen Erfahrungen abgemessen und
bestimmt werden wollen, denn daraus würde unausbleiblich der ungeheuerste und
zugleich verderblichste, der unleidlichste
Scepticismus erwachsen und all unser aus
der Erfahrung geschöpftes Wissen in die
augenscheinlichste Gefahr gebracht werden
Schiffbruch zu leiden und, wie man zu sagen pflegt, mit Mann und Maus zu vergehen.

range grandete, durien wire dies a Bullebrung

Man wolle indessen nicht erwarten, dass wir hier auch nur eine einzige von den bezielten Ersahrungen mittheilen. So gefunden hier auch der Platz dafür ist, so angenehm sich dieselben auch anhören oder lesen lassen, und so sest wir auch überzeugt

sind, dass sie unbeschreiblich viel zum Absatz dieses Büchleins beytragen würden (12), so müssen wir doch von einer Mittheilung derselben absehen, weil sie einestheils nicht hierhin gehören und anderentheils von Seiten der Leser oder Zuhörer entweder einen festern Glauben auf den Erzähler voraussetzen, als wir zu erwarten befugt sind, oder zu ihrer Begründung mehr Zeit und Lust erfordern, als wir selbst haben, oder dem geneigten Leser zu haben, oder darauf verwenden zu wollen, zumuthen dürfen. Denn' zur guten Begründung einer einzigen Erfahrung von der Art dürfte es manchmal nicht zuviel seyn ein ganzes eigenes Buch zu schreiben. Es wäre (beiläufig gesagt) sehr zu wünschen, dass die allzeit fertigen, unerschöpflichen Erzähler von Geistererscheinungen u. s. w. sich das wollten gesagt seyn lassen. La reddinathaindas denagamais de all

ein an hohlen and mischen Verstarbeiten

In sofern die vorerwähnte Aussage auf Schlüssen beruhet, muß dieselbe, sobald diese Schlüsse einen vernunftmäßigen Glauben begründen, als völlig wahr und untrüglich angenommen werden, weil jene sich alsdann auf eine in unserem Wesen liegende daher ganz sichere Autorität stützen.

II.

Sind wir wohl im Stande eine solche Autorität in uns auf zu weisen?

Mit aller uns möglichen Bescheidenheit wagen wir hier das Ja aus zu sprechen, und sagen; wir haben sie schon genannt.

12.

Wir sagen ja, und irren wahrscheinlich nicht, wenn wir unsere Tendenz zur Ausdehnung, unsere Hochachtung gegen das Erhabene, unseren Hang zum Wunderbaren und unsere Gier von den Verstorbenen durch Erscheinungen Nachrichten über die Zukunft ein zu hohlen und mit diesen Verstorbenen die durch den Tod zwischen ihnen und uns (wie es scheint) getrennte Verbindung wieder an zu knüpfen, wir irren, sag' ich,

wahrscheinlich nicht, wann wir diese Hochachtung, diesen Hang und diese Gier, oder
vielmehr den Grund, worauf sie sich stützen, die Quelle, woraus sie hersließen, als
die Autorität annehmen, worauf die vorerwähnte Aussage sich gründet.

13.

Und dieser Grund, diese Quelle wäre?

sie wären die Ahndung, zu etwas Dauerhafterem, Besseren, als uns hienieden zu
Theil wird, gemacht zu seyn; das Sehnen
nach der Heimat; sie wären das tief in unserer Seele liegende unvertilgbare Gefühl ihrer Verbindung, ihres Zusammenhaltens,
ihrer Verwandtschaft mit der allgemeinen
Ordnung, mit der Gesammtheit; das tiefe,
unvertilgbare Gefühl, daß wir unter dem
Einfluße, unter der Waltung und Obhut
höherer Wesen leben: welches Gefühl und
welche Ahndung in uns um desto stärker,
lebhafter, erquickender, freundlicher sind,
jemehr wir uns besleißigen uns der allgemeinen Ordnung zu fügen und an zu schlie-

fsen, je mehr wir den in uns liegenden göttlichen Funken an zu fachen, unseren besseren Theil von den Blendwerken und Banden der Sinne los zu machen und als freye Wesen zu handelen streben.

### FÜNFTER ABSCHNITT.

## Folgerung.

Was wären wir denn nun wohl aus allem bisher Gesagten ab zu leiten befugt?

Ich müste mich sehr betriegen, wenn daraus nicht folgen sollte.

- 1. dass wir [13.] mit dem Geisterreiche in steter, ununterbrochener Verbindung stehen, und
- 2. dass Geistererscheinungen möglich und wahrscheinlich sind.

Ich halte mich demnach berechtigt zu fragen: » Wer darf sich vermessen die Frage Giebt es Gespenster u. s. w.?" schlechtweg und in entscheidendem Tone mit Nein zu beantworten?

# BESCHLUSS.

~~~6666666~~~

Damit man indessen nicht glaube, dass ich in meiner Schale mehr Gewicht wolle gesehen haben, als in der That darin liegt, sinde ich es nöthig zum Beschlus folgende Bemerkung zu machen und dieselbe als eine Verwahrung hier ein zu legen:

» Dass, — gleichwie ich behaupten » darf, dass eine Autorität, wie die ist, wo-» von wir so eben gesprochen haben, zur » Befestigung des Glaubens an Wiederer-» scheinungen völlig genügend ist, und über-» all völlig entscheidend seyn und bleiben » würde, wenn von derselben kein Mis-» brauch gemacht werden könnte, — ich » auch eben so freymütig bekennen will, dass » sie, wie sie da vor uns liegt, und — weil » wir Menschen nicht aufhören Menschen » zu seyn, und als solche nicht aufhören » den Dingen entweder zu viel oder zu we-» nig zu thun, daß sie, sag' ich, auch nur » gar zu leicht eine ergiebige Quelle von » Musionen und Irrthümern werden können."

Man wird es aber eben deswegen auch billig finden, wenn ich nun von der anderen Seite darauf bestehe, in Beurtheilung der vorliegenden Sache, alle Diejenigen als unbefugte Richter aus zu schließen, welche entweder nicht an die Unsterblichkeit, oder Spiritualität der Seele glauben, oder vorgeben, den mehrmal erwähnten Hang und Heifshunger nie in sich verspürt zu haben. Dass es in der moralischen sowohl als physischen Welt viele Dinge gebe, wozu sichere Leute wenig oder gar kein Geschik haben, oder die sich alle Mühe geben das Wenige was sie allenfalls haben, durch naseweise Künsteley weg zu kritteln, oder durch Nichtgebrauch zu verwahrlosen, oder gar verloren gehen zu lassen; dass es auch Menschen gebe, welche wider sich selbst zeugen, wissen meine Leser so gut, als ich,

und werden es mir daher gar nicht verdenken, wenn ich diesen Leuten keine Stimme zugestehe.

Auch mit der Einrede, dass nur dumme, einfältige, unwissende Menschen Erscheinungen haben, Gespenster sehen, kluge, aufgeklärte, un - oder hartgläubige aber nicht, dürfte wohl nicht viel gewonnen seyn, weil sie nur eine Einrede, eine Ausrede, eine Ausslucht ist. Denn man vergisst dabey (wenigstens scheinet es so) dass es zum Sehen nicht genug ist zwey, selbst zwey gute, Augen zu haben. Man braucht sich nur ins Dunkele oder hinter einem Andern zu stellen, oder die Augen nur zu zu thun, oder nicht sehen zu wollen; so ist es eben so gut, und im letzterm Falle vielleicht schlimmer, als gar keine zu haben. Auch kann man sich bey einem vollen Paar guter Augen, wonicht gar alles Sehens, doch des so unentbehrlichen, köstlichen Rechtsehens so sehr entwöhnen, dass es zu bewunderen, wenn es nicht zugleich gar zu gewöhnlich wäre. Um das Gesicht von uns

Menschen ist es überhaupt ein eigenes, sonderbares Ding. Fast Jeder von uns bildet sich ein so gute, - neue bessere, Augen zu haben, als sein Nachbar, und glaubt doch (der schöne Widerspruch!) nur gar zu oft lieber an das vom Nachbar Gesehene, als dass er sich die Mühe gebe mit eigenen Augen selbst zu sehen. Das Dumm- oder Klugsein macht hier die meisten Male einen geringeren Unterschied, als man denkt, macht es wenigstens nicht allein ganz aus. In der hier von uns verhandelten Sache ist (man wolle nicht auf uns zörnen, wenn wir hier im Eifer das Blatt ein wenig zu weit vor'm Munde wegthun) ist, wie bey so unzählbar vielen anderen Dingen, das Vorurtheil, das Nachbeten, der Köhlerglauben des Unglaubens, auch der so hoch gepriesenen Aufklärung, wann vielleicht nicht an Ausdehnung, doch sicher an innerem Gehalt, eben so stark, als das Vorurtheil, das Nachbeten, der Köhlerglauben der Einfalt, eben so hartnäckig, und wahrlich viel intoleranter. DIXI

### ANMERKUNGEN.

~~~~

- 1. [Seite 7.] Nicht da, wo Dinge neben einander stehen, sondern da, wo sie in einander greifen, wo sie neben-durch und mit einander leben, wo sie eine Einheit ausmachen, nur da ist Ordnung.
  - 2. (S. 13.) Es liegt nicht in meinem Plan, mich in diesem Büchlein der in der H. Schrift befindlichen Beweise und Zeugnisse zu bedienen; auch sind die Stellen im A. und N. Testament, worauf ich hier als Beläge ziele, gar zu bekannt, als daß es nicht völlig überslüßig seyn sollte auch nur einige davon an zu führen.
  - 3. (S. 17.) Unser Geist kann sich nicht auf sich selbst beschränken, nicht in sich gehen, ohne etwas außer sich aus zu schließen, von sich zu trennen. Denn es wäre ein offenbarer Widerspruch daß

seine eigene Kraft sich selbst beschränken, sich selbst ausschließen sollte.

- 4. [S. 24.] Wir sagen hier unseres und unserem, wir hätten an deren Statt auch eines und einem sagen können. Dass dieses wahr sey, wird sich in der Folge, wann wir von der zweyten Art der Erscheinungen sprechen, zeigen.
- 5. [S. 29.] Nicht das Bild des Geistes, oder den Geist selber, sondern das von dem Geiste zu seiner Bekleidung oder Erscheinung gewählte, angenommene Bild.
- 6. (S. 35.) Sollt' ich mich hierüber deutlicher erklären müssen, so würd' ich sagen, der in uns bestehende Lebensprozess kann nur durch die beiden sich einander zugetheilten, mit einander verbundenen Wesen [Seele und Körper] zu
  Stande gebracht werden und bestehen.
  Alles, was auf die Kräfte von Beiden
  zu wirken vermag, kann denselben modisiziren, ihn besördern, ihn stören, ihn
  gänzlich zu Ende bringen; aber nichts
  ist im Stande, während der Prozess dau-

- ert, die Stelle des Einen oder Andern ein zu nehmen und den Prozess fort zu setzen.
- 7. (S. 38.) Sagen wir nicht auch vom Fanatismus, daß er ansteckend ist, und
  zwar sehr richtig, weil wir uns von seiner hinreißenden, gewaltigen Verbreitung
  keine bessere Ursache als ein Seelen-Miasma denken können?
- 8. (S. 40.) Hier für diejenigen meiner Leser, denen dasselbe nicht schon bekannt ist, die Beschreibung eines Phänomens, welches diese Beobachtung veranlasset hat.

Beschreibung des Phänomens dessen Seite 40 Erwähnung gethan ist.

~~~~

» Wenn man ein Stücklein Metall (Gold, 
» Silber, Kupfer u. s. w.) oder auch jeden 
» anderen kleinen Körper an einen Faden 
» befestiget, und das andere Ende dieses 
» Fadens mit den Daumen und Zeigefinger 
» der rechten Hand, welcher man durch 
» Anstemmung des Ellenbogens alle mögliche 
» Festigkeit gegeben hat, festhält, alsdann

» die linke Hand irgendwo flach auflegt, und
» nun den an dem Faden befestigten Kör» per in der Entfernung von einigen Li» nien bis zu einem Zoll über diese linke
» Hand bringt, so wird derselbe, nachdem
» er erst zur völligen Ruhe, zum völligen
» Stillstehen gelanget ist, allmählich von
» selbst anfangen sich in eine kreisförmige
» Bewegung zu versetzen und mit dieser
» Bewegung so lange fortfahren, als man
» Lust und Kraft hat, ihn fest zu halten."

Es ist zwar der Ort nicht über die Ursache dieser Erscheinung zu sprechen; auch bekenne ich gerne dieselbe nicht genug zu kennen, nur Mutmassungen darüber zu haben: indessen dürste es manchem meiner Leser nicht unangenehm seyn hier einige nähere Umstände davon an zu treffen.

I.

Die vorerwähnte Bewegung des hängenden Körpers ist nicht überall kreisförmig. Ihre Richtung hängt erstens von der Verschiedenheit des unter dem schwebenden Körper liegenden Gegenstandes und zweitens von dem Willen dessen, der den Faden hält, ab.

Sie ist kreisförmig

- Wenn der Körper über den Rücken oder die innere Fläche der Hand schwebend gehalten wird, und folget hier der Richtung von der Linken zur Rechten.
- 2. Eben dieselbe Bewegung und Richtung findet man, wenn der Körper über dem Daumen gehalten wird.
- 3. Auf dem Zeigefinger aber eine der vorigen gerade entgegengesetzte Richtung, oder auf demselben machet der schwebende Körper die kreisförmige Bewegung von der Rechten zur Linken.

2.

Auf dem Mittel, - Ring - und Ohrfinger verändert die kreisformige Bewegung sich in die Schwingung des Pendels, und zwar

Beym ersten von der Wurzel des Fingers gegen die Spitze desselben.

Der Ringfinger wird durch eben diese Bewegung quer; der Ohrfinger aber schräg durchgeschnitten.

Auf dem Scheitel des Kopfes findet man eben dieselbe Pendelbewegung von der einen Seite zur andern. An dieser letzteren Stelle ist diese Bewegung unter allen die stärkste.

3.

Alle vorbenannten Bewegungen stehen, wie schon gesagt ist, unter der Gewalt desjenigen, der den Faden hält, und können von ihm nach Belieben (doch nur durch eine starke Anstrengung seines Willens) in eine vollkommene Ruhe oder jede andere der vorbenannten Bewegungen umgestaltet werden.

4.

Um diese Bewegungen hervor zu bringen ist es nicht nöthig, dass der unterliegende Gegenstand ein Theil des menschlichen Körpers sey. Von einem Menschen aber muß der Faden gehalten werden. Dabey ist es indessen wieder nicht nöthig, dass derselbe dazu seinen Zeigesinger und Daumen ge-

branche; er kann den Faden auch durch andere Theile seines Körpers, z. B. mit den Zähnen, festhalten.

manife to 5. ab & manife of

Jemehr Lebhaftigkeit auf beiden Seiten, nämlich beym Festhalter und Unterlieger, angetroffen wird, um desto lebhafter ist auch die bey dem Versuch sich ergebende Bewegung.

6.

Bewegungen meine ich zuweilen einige Abweichungen bemerkt zu haben, und schreibe, ohne die Ursache davon angeben zu können, die Schuld dem Unterlieger zu.

U. s. w. u. s. w.

9. [S. 50] Wiewohl die vorstehenden Fragen nicht eigentlich hierhin gehören, so mögen sie aus Mangel an einem füglichern, und weil ihr Inhalt doch immer eine große Aehnlichkeit mit dem hier Verhandelten hat, wenigstens geeignet ist, uns zu Gemüthe zu führen, dass wir kluger thäten mit dem Unerklärbaren glimpslicher um zu gehen, als wir zu thun pslegen, den hier eingenommenen Platz behalten.

- Vereinigung, ein geistiges Anschauen, weil sie sich entweder bloß in ihren Kräften, ohne alle fremde Zwischenkunft, berühren, oder das Denkorgan des Hellsehenden durch die Denkkraft des Magnetiseurs auf eine ihm beliebige Weise affiziret und gestimmet wird; oder umgekehrt, weil der Hellsehende sich des Denkorgans des Magnetiseurs, als des seinigen, bedienet, oder besser, sich der verborgensten Gedanken desselben ohne sinnliche Zeichen bewust wird.
- gilt das hier Gesagte, sondern es gilt auch von allen den Aussagen, die dieser dem Inhalt nach verwandt oder ähnlich sind.

- die Theorie der Geisterkunde des nun ruhenden H. Jung so viel Aufsehen gemacht, einen so großen Absatz gehabt, so viele Leser gefunden haben, wäre dieselbe nicht so reichlich mit Belägen ausstaffiret? Die wenigsten seiner Leser befassen sich mit der Theorie dieser Theorie: aber selbst diese Wenigsten lesen mit immer reger Neugier, wenn auch zuweilen mit Achselzucken, den ihr beygefügten praktischen Theil. So sind wir Menschen!
- 13. (S. 68.) Unsere Körper sagen zwar nicht wir; indessen, in so fern dieses Wir durch sie ausgesprochen wird, können auch sie mit dem Geisterreiche in Verbindung stehen.

404060404

Außer dem verdoppelten s., welches fast überall anstatt sz. stehet, und einigen unrechten Unterscheidungszeichen, befinden sich im Büchlein noch folgende

(80 (80 mg)

Trank auffe Herrit Aventh

#### Druckfehler.

Seite Zeile. v. - 7 von oben Auskericht lies Auskehricht. viii .- 5 - unt. umstreitig - unstreitig. 6 - 12 - oben m. d. Geister - der Geister auf mit-- - nothwendigeres - nothwendiges - von einer ganz 8 - unt. verschiedenen. 11 - 11 - - Pfychologi - Pfychologie. 12 - 8 - oben und - und da. - 4 - - bringenden - bringende Ringe Ring. unt. diesen - dieser und - uns ihrem 56 - ihren - 5 - oben können - könne 71 - 11 - unt. einem - einen 72 - 3 - oben neue - nein.

