Untersuchungen über den Lebensmagnetismus und das Hellsehen / von Johann Carl Passavant.

### Contributors

Passavant, Johann Karl, 1790-1857. Harvey Cushing/John Hay Whitney Medical Library

#### **Publication/Creation**

Frankfurt am Main : H. L. Brönner, 1837.

#### **Persistent URL**

https://wellcomecollection.org/works/a92zutr4

#### License and attribution

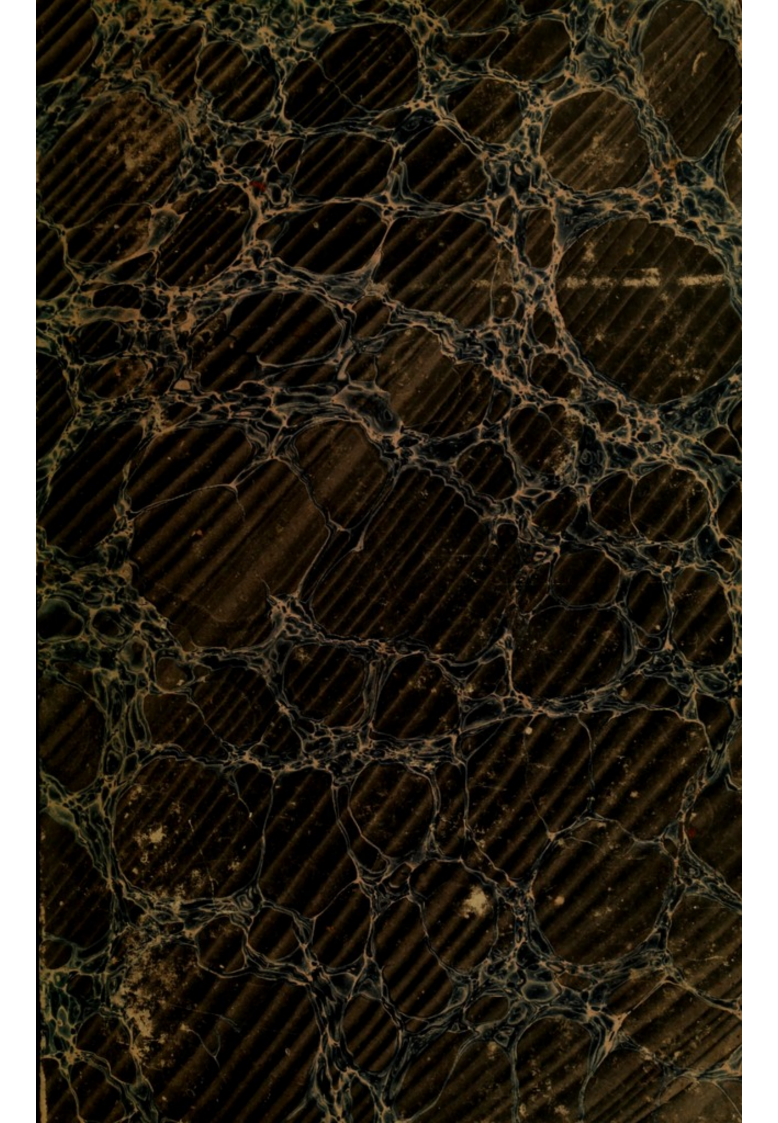
This material has been provided by This material has been provided by the Harvey Cushing/John Hay Whitney Medical Library at Yale University, through the Medical Heritage Library. The original may be consulted at the Harvey Cushing/John Hay Whitney Medical Library at Yale University. where the originals may be consulted.

This work has been identified as being free of known restrictions under copyright law, including all related and neighbouring rights and is being made available under the Creative Commons, Public Domain Mark.

You can copy, modify, distribute and perform the work, even for commercial purposes, without asking permission.



Wellcome Collection 183 Euston Road London NW1 2BE UK T +44 (0)20 7611 8722 E library@wellcomecollection.org https://wellcomecollection.org



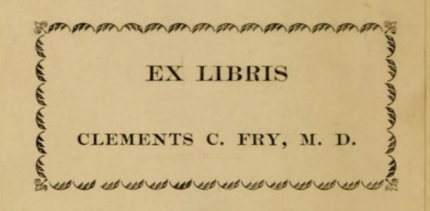


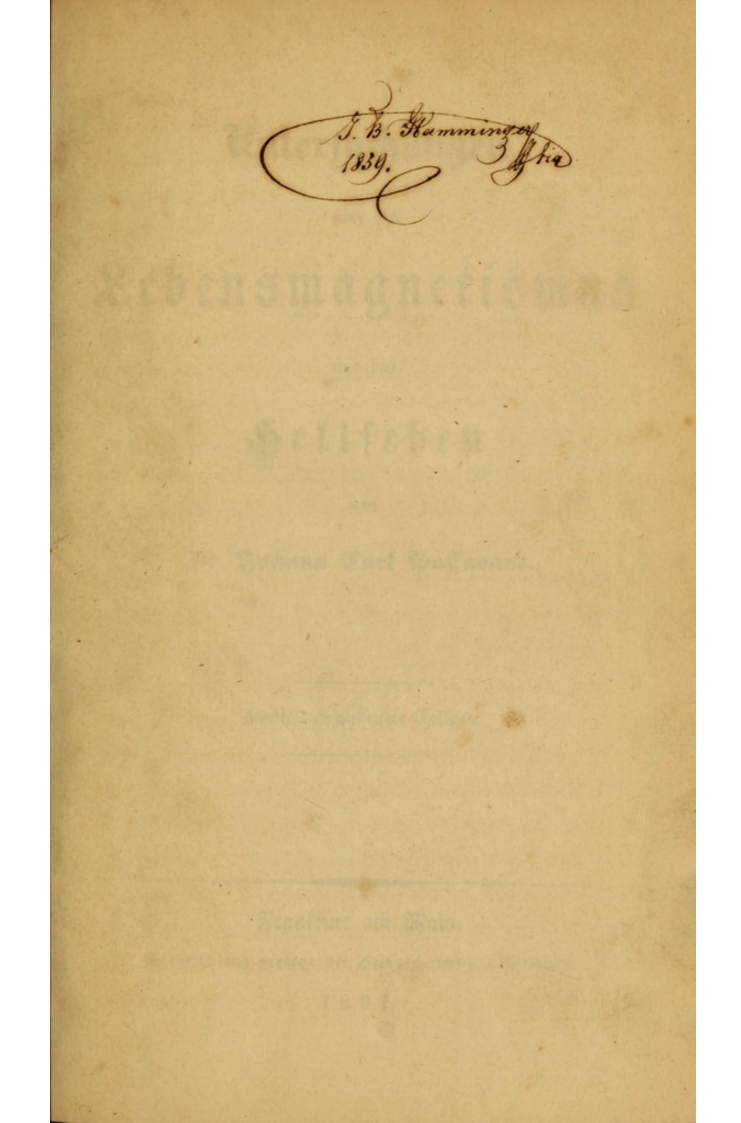
YALE MEDICAL LIBRARY

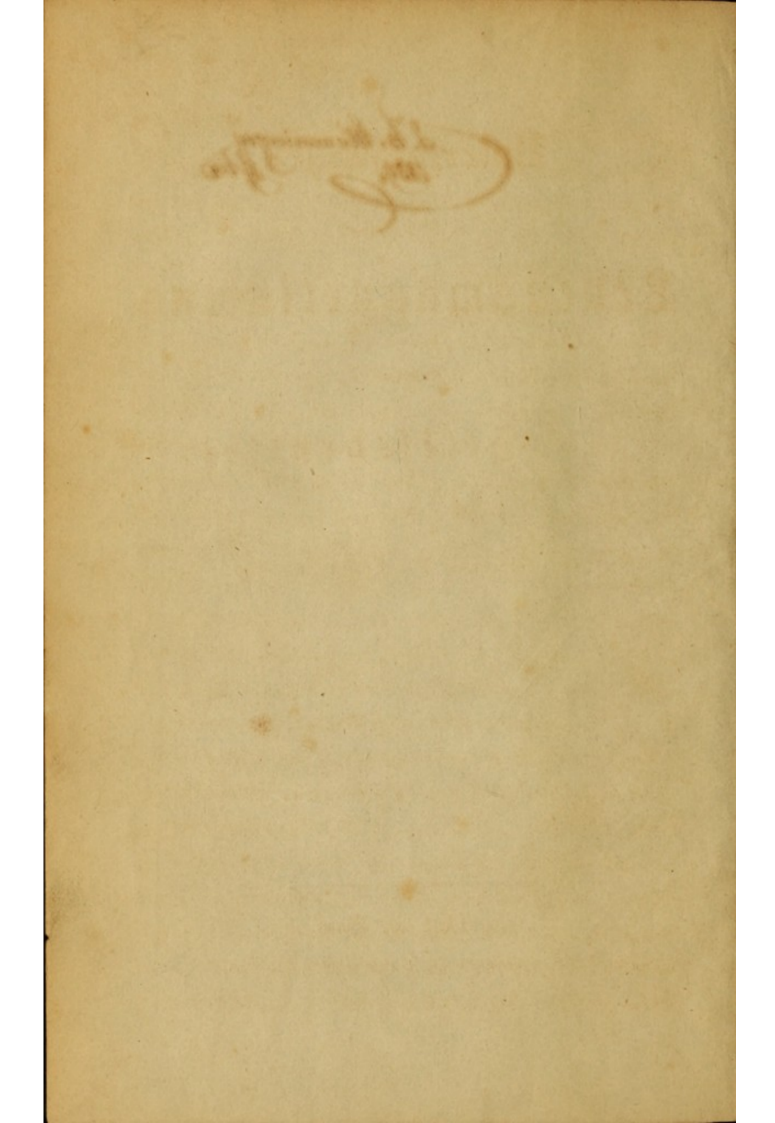
1 3

HISTORICAL LIBRARY

### The Bequest of CLEMENTS COLLARD FRY







# Untersuchungen

über ben

# Lebensmagnetismus

und das

# Hellsehen

von

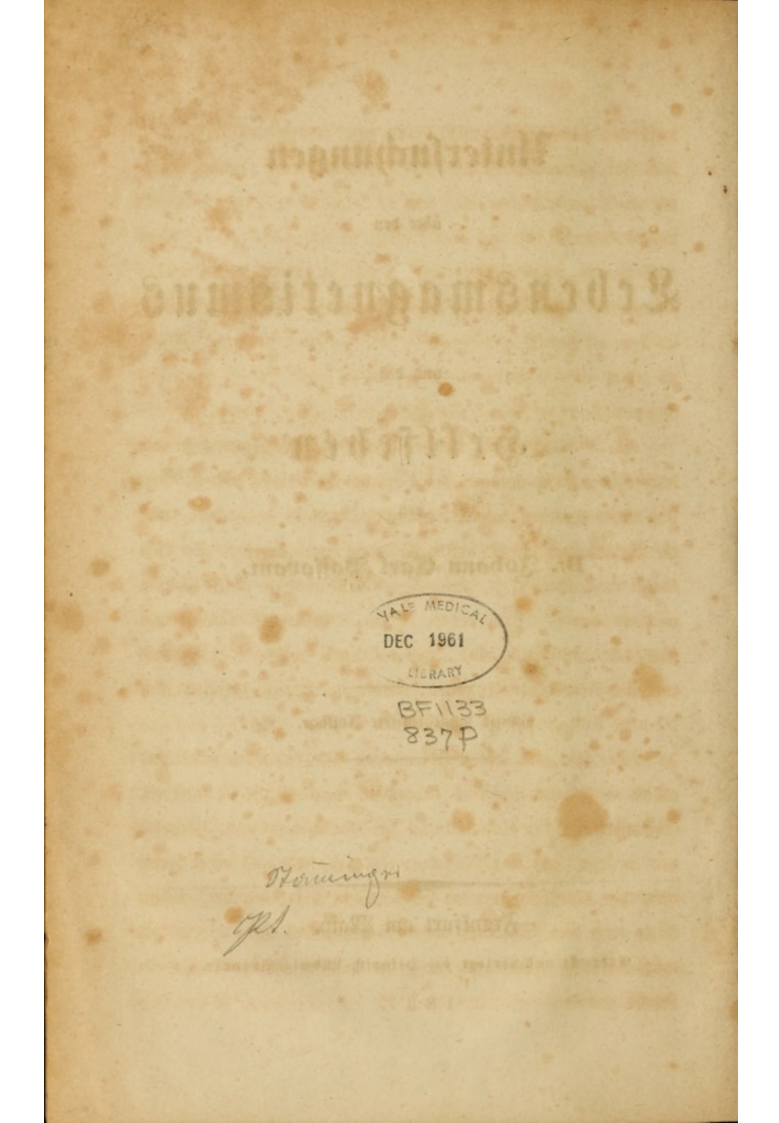
Dr. Johann Carl Paffavant.

3weite umgearbeitete Auflage.

### Frankfurt am Main.

Gebrudt und verlegt bei heinrich Ludwig Bronner.

1837.



## Borrebe.

Die Gelegenheit, welche sich mir mehrere Jahre hindurch darbot, die Erscheinungen des Lebensmagnetismus und die ver= schiedenen Formen des Somnambulismus zu beobachten, war die Veranlassung zu der ersten Ausgabe dieses Werkes. Da diese långst vergriffen ist, so entschloß ich mich nach so vielen Jahren zu einer neuen. Aber indem ich den Gegenstand noch einmal überdachte und die Quellen, aus denen ich geschöpft hatte, und zu denen neue hinzugekommen, wieder durchging, gestaltete sich die neue Auslage fast zu einem neuen Buche.

Die Art, wie die Erscheinungen des Lebensmagnetismus oft theoretisch und praktisch behandelt wurden, wie sie statt ein Gegenstand ernster Untersuchung für Physiologen und Psycholo= gen zu seyn, als eine Nahrung der Neugierde und einer senti= mentalen oder frommelnden Geistesrichtung mißbraucht wurden, håtte mich dem Studium dieses Gegenstandes ganz entsremdet, wåre ich nicht wiederholt Zeuge der reinsten Formen des Hell= sehens gewesen. Wer Gelegenheit hatte, diese Thatsachen genau und dfter zu beobachten, dem drängt sich wohl die Ueberzeugung auf, daß dieselben mit den höchsten Kräften der menschlichen Seele im innigsten Zusammenhange stehen; und daß der Mensch in der reinen Ertase Künstiges mit Vestimmtheit vorhersehen und Ent= ferntes mit Genauigkeit zu erkennen vermag, gibt offenbar ein entscheidendes Zeugniß von der immateriellen Natur der mensch= lichen Seele, die schon in diesem Leben zuweilen nicht mehr an die gewöhnliche, durch materielle Organe vermittelte, Anschauungs= und Wirkungsweise gebunden ist.

Jum Verständniß diefer Erscheinungen glaubte ich aber nicht durch eine künstliche Eintheilung derselben in Elassen und Ordnungen beizutragen, was ohne Willkühr kaum möglich ist, sondern indem ich eine Jahl der verschiedensten Formen derselben zusammenstellte, und sie aus den allgemeinsten Gesetzen der Na= tur und des Geistes abzuleiten suchte. So ward diese Ausgabe noch mehr als die frühere ein Beitrag zu einer Theorie der Magie und der Ertase.

Da es meine Aufgabe war, die höheren und niederen, die reinen und unreinen Erscheinungen dieser Region in ihrem Busammenhange darzustellen und den Ursachen derselben nachzufor= schen, so mußte ich in die verschiedensten Doctrinen eingehen, und sowohl die zum Theil schwierigsten Lehren der Physik und Phy= siologie, als der Pneumatologie und Theologie berühren.

Während wohl die meisten wichtigen und constatirten For= men des Magnetismus und Somnambulismus in diesem Werke angeführt find, so sind dagegen manche Beobachtungen, die noch fernerer Untersuchung bedürfen, hier weggelassen oder nur ange= deutet. Es gilt in diesem Bereich derselbe Grundsach, der bei den Naturwissenschaften sich so oft bewährt hat, daß einzelne That= sachen, auch von den glaubwürdigsten Zeugen beobachtet, erst dann als bestimmte Erfahrungen anzunehmen sind, wenn sie von mehreren Beobachtern zu verschiedenen Zeiten bestätigt werden. Bei ungewöhnlichen, schwer erklärlichen Erscheinungen ist es dop= pelt rathsam, weitere Beobachtung und Untersuchung abzuwarten und bis dahin sein Urtheil zu suspendiren, vor Allem aber keine voreilige Erklärung zu geben.

v

Bei dem Vergleich der organischen Kräfte mit den physischen hat mich folgender Srundsatz geleitet: Die meisten Qua= litäten der unorganischen Körper kann man als Wirkungen der allgemeinen Naturpotenzen (der sogenannten Imponderabilien) ansehen. So wie wenige Grundtöne die mannichsaltigsten Ton= verbindungen hervorbringen, so erzeugen jene Potenzen die man= nichsaltigsten Formen und Mischungen der Körper. Viele orga= nische Kräfte sind nun diesen Naturpotenzen ähnlich in ihrer Wirkung, aber nicht gleich. Da nun in der Natur immer eines aus dem andern hervorgeht, so scheint es naturgemäßer, die orga= nischen Kräfte nicht als absolut neue, sondern als Modissicationen der allgemeinen Naturkräfte zu betrachten, wobei denn die Lebens= fraft (und wo diese vom Willen bedingt wird, auch dieser) die Ursache dieser Modissicationen ist, und jene Potenzen so umändert, wie sie die unorganischen Stoffe in organische umgestaltet. Die electrischen und Lichterscheinungen, die dem individuellen Lebens= prinzip der organischen Körper und sogar der Willkühr mancher Thiere unterworfen sind, bilden hier einen Uebergang und eine Vermittelung. Die Aussührung dieses Gedankens hängt natürlich von der jedesmaligen Entwicklungsstufe der Physik und Physio= logie ab, und muß mit dieser selbst Modificationen erfahren.

Bei den Erscheinungen des extatischen Hellschens haben manche Erklärer das unmittelbare Wahrnehmen als ein niederes, unter der Neflexion stehendes, andere als ein höheres Vermögen des Geistes betrachtet. Aus der Natur der menschlichen Seelen= kräfte ergibt sich aber wohl, daß es zwei Arten dieses unmittel= baren Wahrnehmens gibt, ein niederes, das der Natur des In= stinkts entspricht, als Attribut der thierischen Seele, und ein höheres, das in einer freieren Thätigkeit des Geistes besteht. Das instinktartige Fernsühlen und Vernehmen, das ja die Thiere in höherem Grade haben als der Mensch, ist offenbar ein niedereres Vermögen als der reflectirende Verstand. Dagegen ist der lichte Geistesblick, mit welchem der geniale und begeisterte Denker, Dichter, Tonseher sein Werftande sterstande schendes, höheres unmittelbares Erkennen.

Bei dem historischen Ueberblick war es mein 3weck, nicht allein das Vorhandenseyn der betrachteten Gegenstände bei an= dern Völkern und in andern Zeiten nachzuweisen, sondern auch die Ansichten bedeutender Denker aus verschiedenen Zeiten mitzu= theilen. Darum führte ich auch fast immer die eigenen Worte

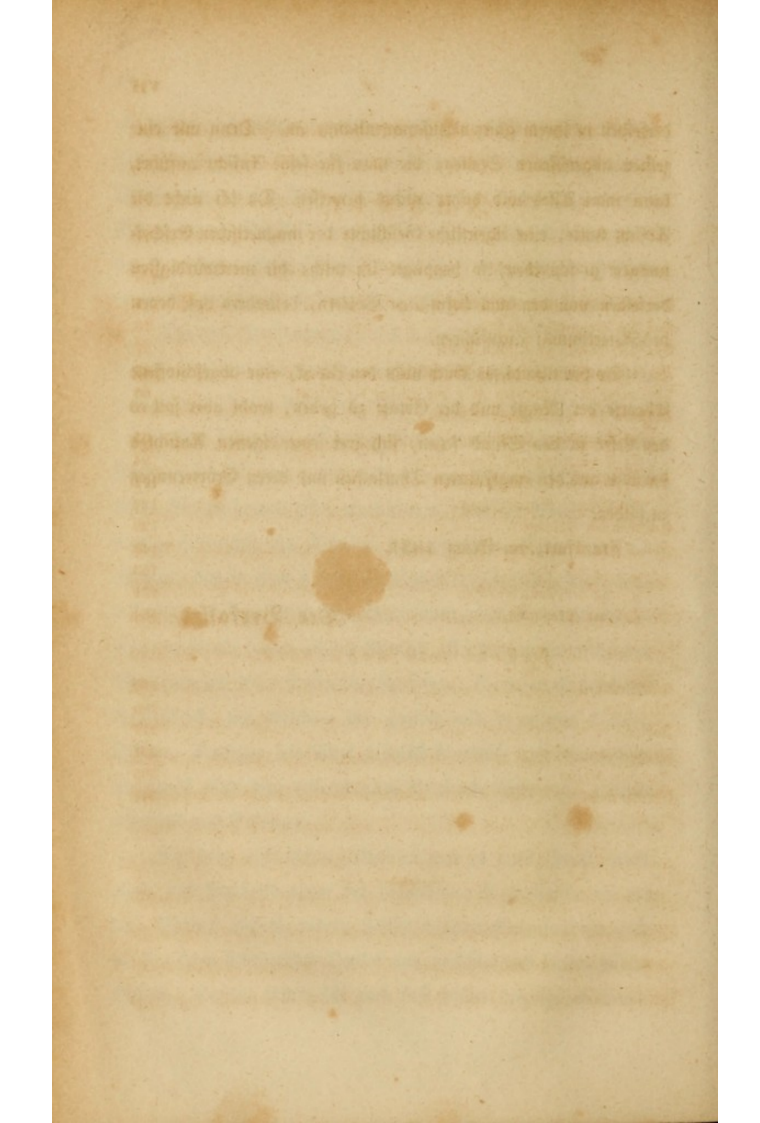
VI

derselben in ihrem ganzen Zusammenhange an. Denn mit ein= zelnen abgerissenen Stellen, die man für seine Ansicht anführt, kann man Alles und daher nichts beweisen. Da ich nicht die Absicht hatte, eine eigentliche Geschichte der magnetischen Erschei= nungen zu schreiben, so begnügte ich mich, die merkwürdigsten derselben von den uns bekannten Völkern, besonders von denen des Alterthums, anzusühren.

So hat also dieses Buch nicht den Zweck, eine abgeschlossene Theorie der Magie und der Ertase zu geben, wohl aber soll es den Leser in den Stand setzen, sich frei seine eigenen Ansichten darüber aus den angesührten Thatsachen und deren Erdrterungen zu bilden.

Frankfurt, im Marz 1837.

Der Berfaffer.



# Snhalt.

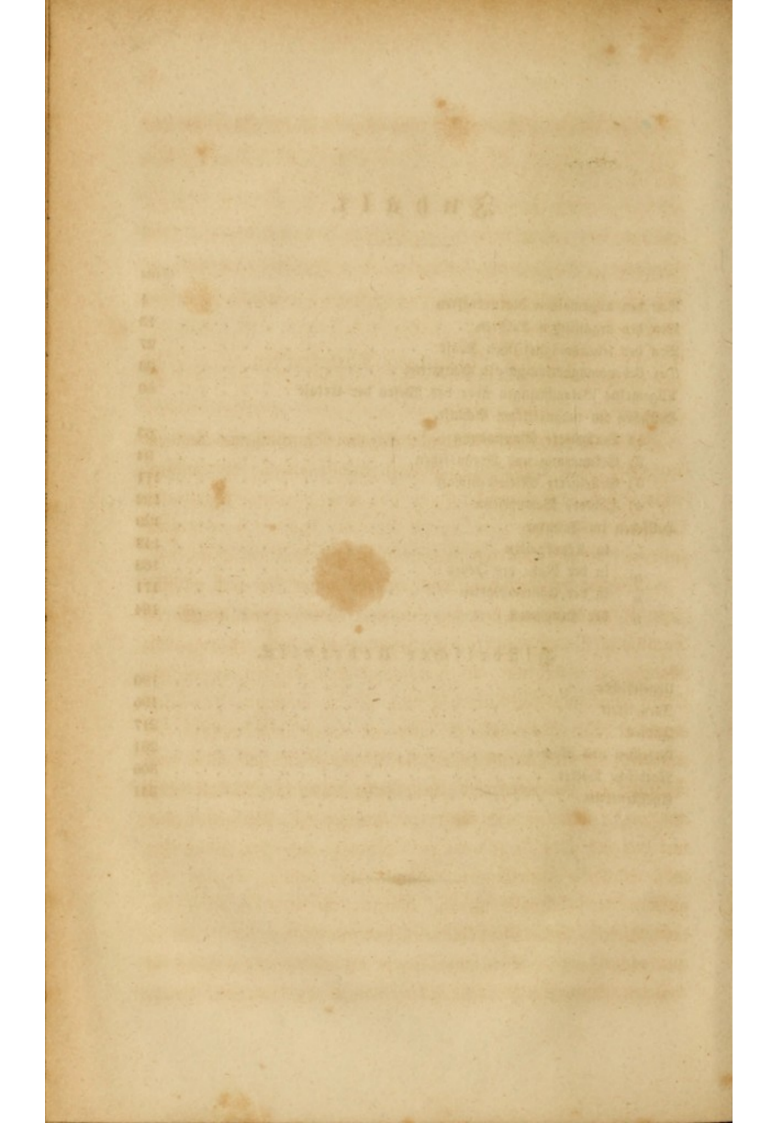
Scite

| 1   |
|-----|
| 13  |
| 27  |
| 33  |
| 50  |
|     |
| 63  |
| 94  |
| 111 |
| 122 |
| 129 |
| 143 |
| 163 |
| 171 |
| 184 |
|     |

## Siftorifcher Ueberblid.

| Urgeschichte | •   | •   |     | • | • | • | • |   |   |   | • | • |  |  | <br>• | 190 |
|--------------|-----|-----|-----|---|---|---|---|---|---|---|---|---|--|--|-------|-----|
| Israeliten   |     |     |     |   |   |   |   |   |   |   |   |   |  |  |       | 195 |
| Indier .     |     |     |     |   |   | • |   |   |   |   |   |   |  |  |       | 217 |
| Griechen un  | 6   | Ró  | mei | 5 |   |   |   | • |   | • |   |   |  |  |       | 231 |
| Nordifche 28 | ólł | ter |     |   |   |   |   |   | • |   |   |   |  |  |       | 305 |
| Chriftenthun | 1   |     |     |   |   |   |   |   |   |   |   |   |  |  |       | 341 |





### Von den allgemeinen Naturkräften.

In der ganzen Natur entwickelt sich das Mannichfache aus dem Einfachen, das Differente aus dem Indifferenten. Wir mussen daher suchen, die mannichfach verschiedenen Naturkräfte und alle Qualitäten der Körper, welche wir als das Ergebniß jener Kräfte ansehen können, aus den allgemeinsten Grundkräften abzuleiten.

Die Materie erscheint uns als der allgemeine noch indifferente Körperkeim, aus dem die einzelnen Körper, durch innere Lebensthätigkeit der Materie different werdend, hervorgehen. Die Materie ist felbst nur als ein Product von Kräften anzusehen. Ohne einer materialistischen Weltansicht zu huldigen, die Alles unerklärt läßt, kann man sie nicht als etwas Ursprüngliches betrachten. Denn das Ursprüngliche ist der Geist und alles real Seyende ein Gedachtes und Gewolltes; daher die Materie felbst nur im Verhältnisse zum Geiste zu begreifen ist. Wir gehen aber hier von der Materie, als einem Gegebenen aus, ohne jedoch eine todte Materie anzuerkennen, nämlich eine solche, die nur von außen, durch Einwirkung von Kräften, die nicht in ihr liegen, bestimmbar wäre. Eine solche ist nur ein Ubstractum; denn es gibt nichts in der Welt ohne innere Thätigkeit, ohne Leben im weiteren Sinne des Wortes. Alles, was ist, ist Geist oder Leben. Wir sehen, daß alle Körper, wie auch ihre besonderen Eigenschaften seyn mögen, einer Kraft folgen. Durch die Schwere ziehen sich alle Körper gegenseitig an. Wir erkennen ihr Daseyn nicht blos überall in unserm Sonnensysteme, wir sinden es wieder bei der Bewegung der Doppelsterne; ein Beweis, daß die Gravidation eine allumfassende kosmische Kraft ist. Wir können sie als die allgemeine einende Kraft ansehen, welche alle Körper, als Theile eines Sanzen, noch abgesehen von ihren besondern Qualitäten, mit einander verbindet. Die Einheit der Körperwelt ist die Ursache der Schwere; diese ist der Ausdruck ihres materiellen Zusammenhangs.

Diese allgemeinste Naturkraft ist überall wirksam. Denn das Erste, was jedem Körper zukommt, ist, daß er Masse hat, daß er ein Quantum ist; und die Schwere ist die allgemeine Massen= anziehung, die Kraft des Quantums, der Materie als solcher.

Wo Körper der Schwere nicht folgen, da hat sie nicht auf= gehört, in denselben zu wirken; sie ist nur von einer måchtigeren qualitativen Kraft überwunden, beherrscht, wie dies bei der elec= trischen und magnetischen Anziehung, beim chemischen Prozesse und bei organischen Kräften der Fall ist. Se mehr die qualitati= ven Kräfte, d. h. diejenigen, welche die specissischen Eigenschaften der Körper bedingen, vorherrschen, einer desto größeren Modissica= tion ist die Herrschaft der Schwere unterworfen, wie z. B. im Ei= sen, während es durch die Einwirkung der Electricität magnetisch ist, weil sie alle Masse haben. Da aber die Körper unter schrpern wirkt, weil sie qualificirte Materie sind, so kann es keinen Kör= per geben, der nur schwer wåre. Es müssen in allen noch andere Kräfte wirksam seyn, welche ihre Verschiedenheit, welche ihre Dualitäten bedingen.

Fragen wir nun nach den Urfachen der forperlichen Quali=

täten, so werden wir vor Allem zur Betrachtung jener allgemei= nen Naturpotenzen geführt, die sich unsern Sinnen als Licht, Wärme, Electricität und Magnetismus offenbaren.

Die Natur und den Zusammenhang dieser allgemeinen Potenzen zu ergründen, war von jeher eine der wichtigsten Aufgaben der Naturforscher, und die Ausbeute ihrer Anstrengungen war in den letzten Jahrzehnten eine ungemein reiche, viel gebend und noch mehr für die nächste Zukunst versprechend. Nun sind jene allgemeinen Potenzen unter sich so ähnlich, daß die Theorie einer derselben die der andern bedingt. Fast alle Ansüchten über die Natur dieser Potenzen lassen sich wesentlich auf zwei reduciren. Entweder sie sind besondere Stoffe, welche in die andern Körper eingehen und sie ersüllen, — so wie die Lust, welche in die Zwischenräume vieler Körper eindringt; — oder sie find Thätigkeiten, Bewegungen der Körper, ähnlich den Schwingungen elastischer Körper, die uns als Ton erscheinen.

Die Gründe, welche gegen die erste Ansicht sprechen, sind im Allgemeinen so überwiegend, daß man diese Potenzen auf dem jetzigen Standpunkte der Physikk kaum mehr als besondere Stoffe betrachten kann. Da der Kampf hierbei hauptsächlich über die Natur des Lichts geführt wurde, so erwähnen wir die wich= tigsten Gründe gegen die Annahme eines eigenen Lichtstoffes, und es wird sich dann bald ergeben, daß wesentlich dieselben Gründe auch gegen die Annahme besonderer Stoffe bei den verwandten Potenzen, der Wärme, dem Lichte und dem Magnetismus, gelten.

Die Durchsichtigkeit der Luft und aller transparenten Körper ist gar nicht zu begreifen, wenn man annimmt, daß ein fremder, von einer Lichtquelle, z. B. der Sonne, emanirter Körper, dieselbe durchströme; weil die transparenten Körper von allen Seiten durchstichtig sind. Ein folcher Körper, der zugleich warm, electrisch oder magnetisch wäre, mußte bei der Annahme eines hinzuge=

1\*

kommenen Lichtstoffs und Wärmestoffs, eines electrischen und magnetischen Fluidums, so pords seyn, daß kein Raum für die eigene Substanz des Körpers übrig bliebe. Und doch sind es gerade die dichtesten Körper, wie die Metalle, in welchen in hohem Grade jene Potenzen wirksam sind.

Gegen die Emanitionstheorie des Lichtes fpricht ferner, daß leuchtende Korper nichts von ihrer Substanz verlieren, und be= leuchtete nichts gewinnen. Die außerst schnelle und zugleich gleich= maßige Bewegung des Lichtes ift bei der Unnahme eines Licht= ftoffes um fo unbegreiflicher, als es durch den Widerstand, den Kometen in ihrer Bewegung erlitten haben, hochft wahrscheinlich ift, daß der Weltraum zwischen den Planeten und der Sonne felbst einen materiellen Inhalt hat (nach den Beobachtungen Encte's). Endlich find mehrere optische Erscheinungen, wie die Newtonischen Farbenringe und vor Ullem die Interferenz des Lichtes, nicht durch einen Lichtftoff zu erflaren. Denn ba bei derfelben, burch Begegnung zweier Lichtftrahlen unter bestimmten Bedingun= gen, Dunkelheit entsteht; jo last fich wohl einsehen, wie zwei Bewegungen fich gegenfeitig aufheben tonnen, wie bei der 2Bellen= bewegung des Waffers und der Luft, alfo des Sons, aber nicht, wie zwei Stoffe fich vernichten tonnen.

Die Gründe, welche gegen die Annahme eines eigenen Licht= stoffes sprechen, gelten großentheils auch gegen die Annahme eines eigenen Barmestoffes. Die Bewegung der strahlenden Barme, die Gesethe der Brechung, Reflexion, Absorption, der Interferenz, der Polarisation und der Doppelbrechung der Barmestrahlen, welche mit denen des Lichtes so übereinstimmend sind, lassen es kaum bezweiseln, daß beide nur Modificationen einer Grundkraft sind.

Wie aber Licht und Warme in einander übergehen, so wer= den sie auch die Ursache von Electricität und Magnetismus. Licht erzeugt häusig Wärme, und diese Electricität. Ein Metallring 3. B.,

ber auf einer Seite erwärmt wird, wird auf einer Seite positiv, auf der andern negativ electrisch. Wenn aber beide Electricitaten fich verbinden, entsteht umgekehrt wieder Licht und Barme. Da= bei erregt die Electricitat jedesmal Magnetismus, und Diefer jene. So erzeugen und bedingen fich jene Grundfrafte gegenfeitig unter einander, und begrunden dadurch einen Kreislauf fich ftets erneuernder und modificirender Erscheinungen des allgemeinen Naturlebens. Da immer eine Diefer Potenzen die andere hervor= ruft und bedingt, fo ift fchwer zu fagen, welches die erfte, die ur= fprungliche ift. Indes geht MUes in der natur aus einer Einheit hervor, die sich in Gegenfate scheidet, welche sich dann wieder vereinen. Da wir die erste qualitative Kraft als eine erpansive denken muffen, und Barme erpandirend wirft, jo durfen wir wohl dieje als die erste jener Potenzen ansehen ; da aber, wie be= merft, Barme und Licht immer mehr als Modificationen eines Prinzips erscheinen, fo kann man wohl das Feuer, als urfprung= liche Einheit (nicht als Zusammensehung des Lichtes und der Warme), als leuchtende Barme, gedacht, als die erste Grundkraft annehmen, welche die Qualitat der Korper bestimmt, und alle fogenannten Imponderabilien nur als Modificationen derfelben, und namentlich die Electricitat als ein polar gewordenes Feuer.

Rann man aber Licht und Wärme nicht als besondere Stoffe ansehen, so gilt dasselbe, der entschiedenen Analogie wegen, auch von Electricität und Magnetismus. Beide lassen sich auch, noch abgesehen von ihrer Achnlichkeit mit Licht und Wärme, unge= zwungener als Bewegungen, und zwar die positive und negative Electricität und die Nord = und Süd = Polarität als entgegenge= setze Bewegungen erklären. (S. Baumgärtner's Zeitschrift für Physik 1. B. 1. H. S. 87 u. 3. B. 1. H. S. 73). \*)

\*) Nach der bei den jetigen Physikern am meisten herrschenden Undulations. theorie besteht das Licht, oder nach dieser Unsicht richtiger, das Leuchten, in Da alle positiven Zustände durch Kräfte bedingt werden, und nur bestimmte Thätigkeiten der Körper ausdrücken, so er= kennen wir in den Phånomenen, welche die verschiedenen Impon= derabilien hervorrufen, verschiedene Zustände der Körper an, in welche alle unter gewissen Bedingungen gerathen können. Sedoch ist diese Form der Körper, d. h. ihr leuchtender, warmer, electri= scher oder magnetischer Zustand, von der Art, daß er zugleich mit den verschiedenen Elementarzuständen der Materie, dem festen, flüssigen und lustartigen, bestehen kann; während diese Formen sich unter einander ausschließen. Denn es kann ein Körper nur fest oder flüssig oder gassförmig seyn, aber in jeder dieser Formen kann er zugleich leuchtend oder warm seyn.

Nur durch ihren genetischen Zusammenhang ist ein Ver= ståndniß der Imponderabilien möglich. Die folgende Darstellung des Ursprungs derselben grundet sich auf den jehigen, zwar fort=

einer Wellenbewegung bes Uethers, und alle Imponderabilien find nur als Mobificationen biefer Bewegung anzusehen. Man muß aber bei ber Undulationstheorie zwei Momente unterscheiden : die Erklarung bes Leuch= tens burch Bellenbewegung, und bie Unnahme bes alle Rorper burch= bringenden Uethers. (G. Bergelius Jahresbericht v. 1835 G. 12). Denn es laßt fich benten, baß entweder ber bewegte, und baburch leuchtenbe, Mether die andern groberen Rorper burchdringt, ober bag biefe Urbeme= gung bes Uethers fich in ben andern Rorpern nur fortpflanzt, (wie beim Schall bie Undulationen ber Luft fich andern Rorpern mittheilen). Erhebliche 3weifel, bie namentlich John Berrichel und Brewfter (befon= bers in Bezug auf Lichtzerftreuung) gegen bie Unbulationstheorie ge= macht haben, gelten nur gegen bie erfte Unnahme. Dagegen hat es Cauchy mit Gluck versucht, die Farbenzerftreuung gang nach ber Un= bulationstheorie zu erklaren (Poggenborf Unnal. 1836. 2. 5.), und Schwerd hat bie Beugungserfcheinungen bes Lichts vollkommen nach biefer Theorie erflart. (G. Schwerd bie Beugungserscheinungen aus ben Fundamentalgeseten ber Undulationstheorie). Bergeffen barf man nur nie, daß bieje Theorie zwar die Bewegung, aber durchaus nicht die Ratur und Entstehung bes Lichts erflart.

geschrittenen, aber allerdings noch sehr beweglichen Zustand der Physik. Sie überläßt unter andern den Fortschritten derselben die Entscheidung, ob die durch die Mathematik fast völlig erwiesene Undulationstheorie des Lichtes sich nur durch Vibrationen des Uethers oder auch durch die der besondern Körper (des verschieden verdichteten Uethers) erklären lassen.

Die Warme ber Sonne erregt täglich einen electrischen Strom und perpendicular auf denfelben einen magnetischen. Durch die Ausgleichung der beiden Electricitaten entsteht Licht. Alles Licht auf Erden ruhrt unmittelbar durch Mittheilung her, oder entsteht durch Electricitat. Denn durch diefe laßt sich auch das Licht erklaren, was durch Verbrennen, Druck, Bruch und Reibung entsteht. Wir haben also wesentlich zwei Licht= quellen : Mittheilung des Lichts von leuchtenden Korpern, und burch Electricitat erzeugtes Licht. Konnte man nachweisen, daß jenes, also das Sonnenlicht, auch durch Electricitat hervorgebracht ware, fo waren fammtliche Lichterscheinungen auf eine Urfache zuruckgebracht. Dies ift aber, wenn nicht erweislich, doch aus Folgendem wahrscheinlich. Das meiste electrische Licht, das auf Erden entsteht, wird durch die electrische Spannung zwischen Erde und Luft, zwischen dem Erdfern und der Erdatmosphare, fo wie zwischen den Theilen der Utmosphare, erzeugt. Das electrische Licht, das bei uns nur in einzelnen Bligen erscheint, wird häufig in den Tropenlandern als ein electrischer Lichtstrom, als ein anhal= tendes ftarkes Wetterleuchten, beobachtet. Ware ein dauernderes und ftårferes Musgleichen der Luft= und Erd = Electricitat auf unferm Planeten, ein beständiges Wetterleuchten und Polarlicht, fo ware Die Erde felbstleuchtend, wie die Sonne. Dehmen wir nun einen folchen Buftand in der Sonne an, ein machtigeres Ausgleichen ber electrischen Spannung zwischen Sonnenkorper und Sonnen= atmosphare, oder auch zwischen den Schichten der letteren, abnlich

dem electrischen Funken zwischen Luft und Erde und zwischen zwei Wolken; so ware das Leuchten der Sonne nicht blos erklart, son= dern alle Lichterscheinungen aus derselben Quelle abgeleitet.

Davy hat zuerst das schöne Experiment gemacht, eine im luftleeren Raume befestigte Kohle durch die Voltai'sche Saule ins Gluhen zu bringen. Das Licht war so stark, wie das der Sonne, und es fand dabei, wie naturlich, keine materielle Ver= anderung, keine Verbrennung statt. Der electrisürte Körper war eine kunstliche Sonne.

Bei diefer Annahme ließen sich noch einige andere Lichter= scheinungen sehr leicht erklären. Die Sonnenslecken und Sonnen= fackeln wären dann nur verminderte oder verstärkte electrische Ausgleichungen, gleichsam unterbrochenes oder vermehrtes Wetter= leuchten in der Sonnenatmosphäre. Es wären diese Erscheinungen nur im umgekehrten Verhältnisse wie auf der Erde. Während hier die Atmosphäre gewöhnlich dunkel ist, und nur zuweilen electrisch leuchtend, so wäre dies dort der gewöhnliche Zustand; die unter= brochene electrische Ausgleichung, die Sonnenslecken, nur die Aus= nahme. Aus derselben Ursache, der Ausgleichung electrischer Span= nung in den verschiedenen Theilen desselten Versers, ließe sich dann auch ungezwungen das stärkere Licht der ferneren Planeten (wie des Jupiters), so wie das der Kometen erklären, da beides nicht allein von der Sonne abgeleitet werden kann; eben so die Zu= und Abnahme des Lichtes bei manchen Firsternen.

Bei diefer Hypothese mußte nur noch ein hinreichender Grund angegeben werden, durch welchen die Sonnenatmosphäre oder die einzelnen Schichten derselben und der Sonnenkern wieder in neue electrische Spannung geriethen, und also eine sich immer erneuernde Lichtquelle statt finden könnte. Dieser Grund kann nun theils in der Sonne selbst liegen, wovon wir nichts wissen, theils in dem Einflusse, den andere Körper auf die Sonne außern; dieser

allein ift aber ichon hinreichend, eine beständige Beränderung ber electrischen Spannung in der Sonnenatmosphäre zu bewir= fen. Denn wenn eine polare Spannung zwischen der Sonne und ben peripherischen Weltkörpern ftatt findet, fo muffen diejenigen Stellen der Sonne, welche mit den Planeten und Rometen in Wechfelmirfung kommen, nothwendig eine andere electrische Span= nung bekommen, und dadurch eine neue Ausgleichung der Electri= citat, d. h. der Lichterzeugung, möglich machen. Da nun diefe Beruhrungspuncte ftets wechfeln, befonders wenn man die verschie= dene Einwirfung der Kometen mit in Unschlag nimmt, fo ift in der Bewegung diefer Korper um die Sonne ein hinreichender Grund gegeben, um die Electricitat in der Sonne aus dem Gleichgewicht zu bringen. Wie daher bei den Planeten und namentlich der Erde durch ihre Arendrehung, also durch die wechselnde Einwirfung ber Sonne auf die einzelnen Planetentheile, electrische Spannung ent= ftehen muß; fo bei der Sonne durch die fie umfreifenden Weltforper, und durch ben wechfelnden Ginfluß, den diefe auf einzelne Sonnen= theile ausüben muffen.

Fassen wir diese Lichterzeugungstheorie ganz allgemein auf, so können wir sagen: die erste Kraft der Urmaterie, des Uethers, die wir uns als treibend, vom Centrum aus wirkend, und daher erpandirend denken müssen (aber beschränkt durch die zusammen= haltende Wirkung der Schwere), und die uns als Wärme oder als Feuer erscheint, erzeugt, wo sie nicht gleichmäßig wirkt, ther= moelectrisch, die beiden Electritäten, und diese bewirken durch ihre Ausgleichung Licht. Man kann dann auch sagen, der ungleich erpandirte Lether wird polar. Polarer Uether ist Electricität; die Ausgleichung, Vereinigung des polaren Uethers, ist Licht. Die verschiedenen Imponderabilien wären demnach verschiedene Be= wegungen, und dadurch verursachte verschiedene Justände des Uethers, die in einander übergehen können (Licht in Wärme, Wärme in Electricität). Wo diefe Bewegungen suspendirt sind, also bei relativ ruhendem Aether, entsteht nach Verhältniß Dun= kelheit, Kälte und Aufhören der electrischen und magnetischen Spannung. Hierbei bliebe noch unentschieden, ob der auf ver= schiedene Weise bewegte, und dadurch modificirte, Aether alle Kör= per durchdränge, oder denselben eine ähnliche Bewegung (z. V. als Undulationen der Atome, nach Ampère \*) mittheile.

Wenn wir von der natur und dem Ursprunge der 3m= ponderabilien nur Weniges und Unficheres wiffen, fo find wir mit ben Wirfungen derfelben beffer befannt, und es laßt fich nach= weifen, daß die meiften Qualitaten der Roper durch diefelben ver= urfacht ober bedingt werden. Bei der Selligfeit, den Farben und ber Temperatur lehrt es ber Augenschein. Die Dichtigkeit ber Körper wird bedingt durch Warme, indem sie fowohl die festen Korper ausdehnt, als dieselben unter gewiffen Umftanden in fluffige und luftartige umgestaltet. Muf die Form der Rorper hat die Electricitat entschiedenen Einfluß, wie dies die Lichtenbergischen Figuren und die Kryftallbildungen beweifen. Die Mischung der Korper wird von der Electricitat, als Urfache der chemischen Uffi= nitat, bestimmt. Der chemische Prozes ift feinem Wefen nach ein electrischer, und unterscheidet sich von jenem nur dadurch, daß die Cohafion der fich anziehenden Korper dabei überwunden wird. Die materielle Umbildung ift das Product des electrischen Pro= zeffes. In dem Berhaltniß, welches zwischen dem electrischen und chemischen Prozesse besteht, liegt die Erklarung fehr vieler natur= erscheinungen; denn hier zeigt es sich deutlich, wie der dynamische

<sup>\*)</sup> Nach Umper's Hypothefe entstünde das Licht durch die Undulationen der ur = Theile der Materie als folcher, die er Atome nennt, dagegen der Ton durch die Undulationen der Ur = Theile der befondern Körper, welche schon aus den Atomen zusammengescht wären, und die er Molecule heißt.

Prozeß, die electrische Spannung, der materiellen Veränderung vorausgeht und sie verursacht. Der dynamische Prozeß, die Po= larität, ist auch ohne materielle Veränderung wirksam; aber diese eristirt nicht ohne jene. Diese doppelte Weise, in welcher die Kor= per auf einander einwirken, findet sich überall wieder. Die dynami= sche Wirkung ist überall die primäre, die materielle nur die secundäre.

Zwar können wir noch nicht alle Qualitäten der Körper aus jenen allgemeinen Potenzen erklären, z. B. die Cohässion und die Elasticität. Allein wenn wir bedenken, wie erst in der neuesten Zeit jene Naturkräfte sich dem menschlichen Geiste mehr erschlossen; so dürfen wir hoffen, daß wir durch das immer zunehmende Ver= ständniß derselben, und namentlich durch die Kenntniß der Modi= ficationen, die sie unter bestimmten Bedingungen erfahren, alle Qualitäten auf diese Weise werden erklären können.

Wie groß die Modificationen sind, welche jene allgemeinen Naturpotenzen erleiden, beweisen die neuesten Entdeckungen der Physik, und wir erinnern nur an die schon angesührten Verånde= rungen, welche das Licht und die Wärme ersahren, an die ver= schiedene Durchgangssähigkeit der Wärme durch diathermane Kör= per, so daß man, nach Mellon i, eben so gut Farben der Wärme, als des Lichtes, anzunehmen hat. (Poggendorf Annal. 1835. 8 H., 1836. 1 H.) Wie bedeutend sind nicht die Modificationen, welche die Electricität ersährt, je nachdem die Quantität oder die Intensität bei ihrer Wirkung vorherrscht; wie verschieden ist da= her auch die Wirkung der Electricität nach ihrer Entstehung, als Neibungs-Electricität, Contact-Electricität, Thermo-Electricität, nnd Magnet-Electricität.\*) Vielleicht, daß der Magnetismus, den

<sup>\*)</sup> Nach de la Rives Beobachtungen sind auch die electrischen Ströme keineswegs homogen, sondern bieten eben so große, selbst noch größere Unterschiede dar, als die von Melloni bei den Bärmestrahlen beobach= teten. (Poggendorf Unnal. 1836, 1 H.)

wir jetzt als eine eben so umfassende Kraft als die Electricität kennen gelernt haben, auch ähnliche Modificationen zeigen wird; wodurch sich manche Qualitäten erklären ließen, z. B. die Cohä= sion, wie schon Ritter vermuthet hat. Das bestimmte Verhältniß, in welchem der Magnetismus zur Wärme steht, gibt einen neuen Beleg von dem innigen Zusammenhang und der Wechselwirkung dieser allgemeinen Naturkräfte.

Aus den angeführten Thatsachen und dem Vergleiche der= felben unter sich, ergeben sich nun folgende höchst wahrscheinliche Refultate:

1) Alle Körper sünd Modificationen einer ursprünglichen Materie, dem allgemeinen Körperkeime. Sie sünd nur different gewordene Theile dieser allgemeinen und eben deshalb indifferen= ten Materie. Da der den Weltraum erfüllende Aether den Welt= körpern Widerstand leisten kann, und demnach materiell ist, so kann man ihn als jenen Urstoff betrachten, aus welchem die Welt= körper hervorgingen. Manche astronomische Beobachtungen spre= chen dasür, das auch jeht noch Weltkörper aus dem Aether hervor= gehen und in denselben zurückkehren, z. B. das Abnehmen der Kometenschweise, das plöhliche Entstehen und Vergehen einzelner seher sternhausen auflösen lassen.

2) Die allgemeinen Naturpotenzen, wie Licht und Wärme, Electricität und Magnetismus, dürfen wir als Bewegungen, als Prozesse, entweder in dem die Körper durchdringenden Aether, oder in der materiellen Substanz der Körper selbst und als Modifica= tionen eines allen zum Grunde liegenden Prinzips ansehen.

3) Diese allgemeinen Naturkräfte sind die Ursache aller oder wenigstens der meisten Qualitäten der Körper. Also alle Körper, die unter sich, abgesehen von ihren besondern Eigenschaften, als Theile eines Ganzen durch die Gravidation vereint sind, wer= den auf unendliche Weise modificirt; indem das Feuer als die erste qualitative Kraft sich als Licht und Wärme offenbart, und polar geworden, sich zu Electricität und Magnetismus gestaltet. Diese Hauptmanisestationen des Feuers sind wieder unendlicher Modi= sicationen und Verbindungen fähig, und begründen dadurch die Metamorphose der Körperwelt.

### Von den organischen Kräften.

Die organischen Körper unterscheiden sich hauptsächlich badurch von den unorganischen, daß sie durch ein felbstiftandiges, zweckmäßig wirkendes Prinzip bestimmt werden. Durch diefes felbstitandige Prinzip haben fie denn auch die Fahigkeit, fich zu entwickeln. Indeß ift diefer Unterschied fein abfoluter. Denn Die Natur im Großen, 3. B. unfer Sonnenfostem, hat auch eine folche Selbstitandiakeit. Die bewegenden und erhaltenden Kräfte werden in demfelben reproducirt, find ihm nicht von Außen ge= geben. Licht und Schwere herrscht in der gangen fichtbaren Welt. Dies zeigt das Auge und die Berechnung. Electricitat und Magne= tismus haben wir bisher nur auf der Erde beobachtet ; aber wahr= scheinlich. find fie eben fo fosmische Krafte, wie das Licht. Dafur spricht wenigstens, daß das Licht, wo wir es naher beobachten konnen, immer jenes Gefolge von Kraften bei fich hat. Die regel= maßig oscellirende Bewegung, welche Beffel am Ropfe des Rome= ten von 1835 beobachtet hat, beweist, daß die Sonne ihn nicht blos durch ihre Schwere anzog, sondern, daß auch ein polares Berhaltniß zwischen Sonne und Romet ftatt fand. Beffel hat burch dieje Beobachtung das Polaritatsgesets auch in die Aftrono= mie eingeführt. Fur eine folche polare Unziehung und Ubstoßung fpricht auch die Entfernung der Planeten unter fich, indem einige Planeten naher oder ferner zusammenstehen, als dies nach der

Proportion ihrer Entfernungen, nach dem Wurmischen Gesethe statt finden sollte. \*) Dies ist ohne qualitative Anziehung, deren Grund wir in der Electricität und dem Magnetismus kennen, nicht wohl denkbar. Die allgemeinen Naturpotenzen erscheinen uns so als allgemeine Naturprozesse, und diese als Functionen unseres Planetenspstems, und wahrscheinlich auch anderer Sternenspsteme. Bei dieser Ansücht ist die Physik von der Physiologie nicht mehr wesentlich getrennt. Wie jeder einzelne Organismus an sich eine Totalität ist, und zugleich die eines höhern Weltganzen auf eigenthümliche Weise wiederholt, so wiederholt er auch eben so, aber mit Modificationen, die allgemeinen Functionen des ihn er= zeugenden und nährenden Planetenspstems. Daraus geht schon im Allgemeinen hervor, was später anzugebende Thatsachen im Einzelnen zeigen werden, daß die organischen Kräfte nur Modificationen jener allgemeinen Naturkräfte son können.

Die organischen Körper erweisen ihre, die außere Natur bes stimmende, Selbstthätigkeit unter andern auch dadurch, daß sie die zu ihrer Ergänzung nothigen Stoffe, ihre Nahrungsmittel, ihrer besondern Natur anpassen, sich dieselben assimiliren. Man hat früher meist angenommen, jene Körper könnten aus den als Nahrung aufgenommenen Stoffen, nur neue Verbindungen bewir= ken, allein neuere Untersuchungen haben es dargethan, daß sie die Stoffe, welche unsere Chemie als Grundstoffe ansieht, wirklich umzuwandeln vermögen, und daß also die Lebenskraft wahrhaft alchemisch wirkt.

<sup>\*)</sup> Die Erde sollte nach diefem Gesethe 210 Sonnenhalbmesser von der Sonne entfernt seyn, ist aber 216 entfernt, hat mithin ein plus der Entfernung von 6 Sonnenhalbmessern. Der Mars hingegen sollte nach jenem Gesethe 336 Sonnenhalbmesser von der Sonne entfernt seyn, ist aber nur 329 entfernt, hat mithin ein minus von 7 Sonnenhald= messern.

So haben mehrere Naturforscher, wie Schrader, Braconnot und Greiff, Samen z. B. von Kreffe in Pulver von Schwefel, Kiefel, Bleioryd u. s. w. gesäet. Die keimenden Pflanzen wurden mit destillirtem Waffer begoffen. In der Asche dieser Pflanzen fand man genau dieselben Bestandtheile, die man in der Asche derselben findet, welche auf freiem Felde wachsen. (S. Berzelius Lehrbuch der Chemie 3. A. 2r B. S. 278.)

So wie nun die organischen Körper vermöge ihres felbststän= digen Prinzips den Stoffen, die sie aufnehmen, ihren eigenthum= lichen Charakter einprägen, so vermögen sie dies auch mit jenen allgemeinen Naturpotenzen zu thun. Der Organismus verinner= licht sich das allgemeine Naturfeuer, und modificirt es nach feinen Zwecken.

Wenn jene allgemeinen Grundkräfte die Urfache der befon= dern körperlichen Qualitäten bestimmen, so folgt schon daraus, daß die Lebenskraft erst durch Beherrschung derselben auch den verschie= denen Stoffen ihren Charakter mittheilen kann.

Es ist überhaupt viel natürlicher, die Eigenthümlichkeit der organischen Körper dadurch zu erklären, daß man in den organi= schen Kräften nur Modissicationen der allgemeinen Naturkräfte an= erkennt, obgleich die Art, wie diese Modissicationen durch das Lebensprinzip erzeugt werden, uns unbekannt ist, als eine Zahl von Kräften und Stoffen anzunehmen, welche durchaus von denen der allgemeinen Natur verschieden sind.

Die große Achnlichkeit, welche zwischen der Thätigkeit des Organismus und den allgemeinen Naturpotenzen besteht, ist nicht zu verkennen, und man ist nur dann in Frrthum gerathen, wenn man dieselben für ganz gleich ansah, wenn man z. B. die Nerven= kraft nicht für analog, sondern für identisch mit der Electricität hielt.

Unter den vielen Achnlichkeiten der organischen Kräfte mit jenen Naturpotenzen, zeigt sich namentlich auch jenes doppelte Ver= håltniß von Centrum und Peripherie und von polarem Gegenfatze. 3wischen dem Gehirn z. B. und den Nervenenden, zwischen dem Herzen und dem Capillargefäßspftem, findet jenes Verhältniß, wie bei Licht und Wärme, statt. Bei der Uchnlichkeit der Organe zwischen der rechten und linken Seite, und zwischen oben und unten, der Licht = und der Erdseite der Thiere, was beim Menschen das Verhältniß von vorn und hinten gibt, findet eine Doppeltpolari= tät wie beim Electro = Magnetismus statt.

Wenn nun bei der Superiorität und Selbstftändigkeit der orga= nischen Kräfte und ihrer Achnlichkeit mit den allgemeinen Natur= potenzen angenommen werden kann, daß das Lebensprinzip der Organismen jene Potenzen sich aneignet und beherrscht, so mussen wohl die organischen Erscheinungen ganz ähnlich denen des Lichtes und der Wärme, der Electricität und des Magnetismus seyn; allein da der Organismus diese Potenzen zu seinen Zwecken modi= sicirt, und ihnen, gleich den materiellen Nahrungsmitteln, seinen Charakter einprägt, so werden auch die organischen Erscheinungen immer nur als analog, aber nie als identisch mit jenen Kräften der allgemeinen Natur anzusehen seyn.

Die electrischen Erscheinungen, welche manche Thiere außern, und die, wie beim Zitteraal und Zitterrochen, von der Willführ dieser Thiere ausgehen, so wie die vielen Lichterscheinungen bei niedern Thieren, welche Folge des Lebensactes sind, zeigen uns, besonders, wenn man diese Thatsachen nicht als isolirte Erscheinungen be= trachtet, wie die allgemeinen Naturpotenzen sich dem Lebensprin= zip und der Seelenthätigkeit der Thiere unterordnen. Daß gerade vorzugsweise bei niedern Thieren jene Erscheinungen sich außern, spricht dafür, daß in den höhern Thieren und in den höhern thieri= schen Systemen, wie im Nervenspsteme, diese allgemeinen Poten= zen schon mehr verändert, der organischen Naturmehr afsimilirt sind.

Da in jenen Erscheinungen physische und organische Kräfte

in einander übergehen, und zugleich beweisen, wie die höhere Kraft des Lebens die niedere Kraft nicht aufhebt, fondern diese beherrscht und sich aneignet, ein Verhältniß, das durch alle Regionen der Natur und des Geistes sich wiederholt, so führen wir die wich= tigsten Erscheinungen dieser electrischen Thiere an und zwar am liebsten mit den Worten eines ihrer competentesten Beurtheiler. A. v. Humbold spricht sich hierüber in einem Briefe folgender Maßen aus (Poggendorf's Annalen 1836. 2.):

"Unter den schonen Berfuchen, die wir John Davy über che= mifche Berfehungen und Magnetifirung von Stahlnadeln durch Torpillen verdanken, haben mich drei fur die Theorie der electro= maanetischen Lebenserscheinungen besonders intereffirt. 3. Davy hat sich nun auch überzeugt, daß die Torpille willführlich den Schlag nach jeder Richtung leitet, daß der Schlag felbst bei einer Rettenverbindung in der Flamme (bei der fleinften 3mifchen= fchicht) unterbrochen wird, und daß die Torpille durch eine dunne Schicht Salzwaffer durchschlagen kann, fo bag man ben Schlag empfangt, ohne den Fifch felbit zu beruhren. 2008 diefes war fchon bei den Gymnoten beobachtet worden, ob es gleich That= fachen find, die man lange und mehrfach geläugnet hat. Das Nichtleiten der Flamme hatte mich besonders beschäftigt, ba auch in den einfachen galvanischen Versuchen mit Froschichenkeln die Flamme ifolirt. Die ftartiten Schlage ber Symnoten wurden erft fuhlbar, wenn metallene Leiter fich im Innern ber fchmalften Flamme beruhrten. Diefe Erscheinung, die man bei den Frofch= versuchen durch die schwache Spannung der Rette erklart, ift in ben måchtigen Symnoten um fo auffallender, als nach ben fcharf= finnigen Bemerkungen Ermans (bes Baters) an der Boltaischen Saule Die Flammen eine gang andere Rolle, und zwar als Leiter, fpielen. Das Durchbrechen von Schichten Salzwaffer, welches 3. Davy bei der Torpille beobachtet, erinnert an den lebendigen

2

27 Joll langen Gymnoten, den Norderling in Stockholm, vier Monate lang, wenn der Fisch sehr hungerig war, andere lebendige Fische durch Schläge aus der Ferne tödten sah. Nörderling setzt hinzu, daß der Gymnote sich selten in feinem Urtheile tåuschte, um den electrischen Schlag nach Verhältniß der Größe und Entfernung der Beute abzumessen."

"Gegen die Behauptung von J. Davy, daß die Torpille nur den Schlag gibt, wenn beide electrische Organe beruhrt werden, fprechen nicht blos Gan=Luffac's und meine Beobachtungen, als auch Tobb's Erfahrung, daß das Ausschneiden eines der electri= schen Organe die Wirkung des Fisches nicht hindere. Es bleibt noch viel über diese Lebenswirkungen der magneto=electrischen Symnoten und Torpillen, wie uber andere einer Selbstentzundung (theilweifer Einascherung) fahigen, nicht nach Hußen wirken= den, und vielleicht eben fo magneto-electrischen, mit Sirn und Nerven begabten Thiere zu erforschen ubrig. So wenig es bis= her neuern Phyfikern und mir felbit gegluct ift, bei Torpillen und Symnoten Lichterscheinungen zu feben, wie fie Balsh, Gir John Pringle, Magellan, Williamfon, Ingenhous und Fahl= berg in überspringenden Funten wollen beobachtet haben. (Ban= Luffac und ich haben auch bei den Gymnoten in Paris ben Ingen= houfifchen Berfuch mit zwei auf eine Glasplatte geflebten und nur 1/4 Linie entfernten Goldplattchen ohne Erfolg wiederholt), fo ift nach Ehrenbergs mertwürdigen mitrostopischen Entdeckungen uber Die Leuchtthiere bes Dceans, Die Eriftenz eines magneto=electrischen, lichtausströmenden Lebensprozeffes in andern Thierklaffen als Fischen, boch ber ernsteften Betrachtung wurdig geworden. In der Oceania (Thaumanthias) haemisphaerica entsprechen 3abl und Lagen der Funken der verdickten Bafis der großern Gir= ren am Rande oder Organen in deren Nahe und mit ihnen ab= wechfelnd. Das Erscheinen Des Feuertranges ift ein Lebensact.

Wenn man die Photocharis reizt, fo entsteht erst ein Flimmern einzelner Funken an jedem Cirrus, welches an Starke zunimmt, und endlich ben gangen Cirrus erleuchtet, bis das Feuer uber ben Rucken des nereidenartigen Thierchens hinlauft, fo daß es einem brennenden Schwefelfaden mit grunlichgelbem Lichte gleicht. Der scharffinnige Beobachter (Ehrenberg) hat in den willführlich oder gereizt aufbligenden Drganen ber Photocharis eine großzellige Structur mit gallertartiger Beschaffenheit im Innern gefunden, die mit den electrischen Organen der Gymnoten und Bitterrochen viel Mehnlichkeit zeigt. Ift demnach die Secretion der schleimigen Fluffigkeit, welche fich bei andern Leuchtthieren reichlich ergießt, und die ohne weitern Einfluß der Organismen fortleuchtet, nur blos Folge der electrischen Funken? Bon Salzwaffer, einer vortrefflich leitenden Fluffigfeit, umgeben, muffen dieje fleinen Geschöpfe eine ungeheure Spannung haben, um als 2Baffer= thiere zu bliten. Gie erinnern fich, wie lange man bei dem Bit= terrochen die Möglichkeit der Wafferzersehung und thierischen 2Bir= fungen geläugnet hat, weil bei den forgfältigen, in Trieft von Sir S. Davy angestellten Verfuchen weder Berfetsung noch andere chemische Wirfungen fichtbar wurden. Gie miffen, wie fchwierig es felbit feinem Bruder, Serrn 3. Davy, geworden ift, die Urfache des fruhern Nichtgelingens zu erklaren. Bielleicht werden Gie noch eine Beit erleben, in ber man aus den, fich fo fchnell und nach dem Willen der Thiere wieder ladenden electrischen Organen ber Gymnoten, die electro=magnetische Kraft, unter gemiffen bis= her unerkannten Berhaltniffen, von Lichterscheinungen begleitet, ausbrechen sieht. Dann wird es vielleicht klar werden, was jest nur vermuthet werden kann, daß in den kleinsten lebendigen Organismen, in den aufbligenden Lichtinfusorien und Ringelwur= mern, wie in den donnernden Wolkenschichten und in dem ftil= len magnetischen Wetterleuchten (dem Polarlichte), das als Folge verstårkter Spannung im Innern der Erdkörper der veränderte stündliche Gang der Magnetnadel lange vorher andeutet, ein und derselbe Prozeß vorgeht."

Wie durch den Lebensact Electricität, so wird bekanntlich auch Wärme entwickelt. Auf der Melville-Insel, wo das Quecksilber gefriert (bei 39, 5° C.), wo der Thermometer (nach Parry) selbst bis auf 46° unter Null fällt, leben Visam=Ochsen, Rennthiere, weiße Haasen, Füchse und Eisbären. Bei den Vögeln ist die Wärme= erzeugung noch größer; eben so bei den Insekten. Vienenstöcke zeigten eine Temperatur von 38° Wärme. Selbst im Winter, wo die Temperatur der Lust unter Null ist, erhob sie sicht auf 30 bis 35°. Aehnliche Erhöhung der Temperatur findet statt in Ameisenhausen, bei Raupen, Käfern und Molusken. Der blose Athmungsprozeß ist aber nicht hinreichend, die thierische Wärme zu erklären.

Eben so wird Licht durch den Lebensprozeß, besonders bei niedern Thieren, erzeugt, wovon das leuchtende Meer alle Nacht den Beweis liefert. Das nächtliche Leuchten der Augen mancher Thiere, wie der Kahen, hat man durch die Reflerion des äußern Lichtes, durch die glänzende Tapete des Auges erklären wollen. Allein Rengger hat beim Leuchten des Auges mehrerer Thiere in Südamerika, welche das Leuchten in viel höherem Grade als unsere Hausthiere haben, Umstände wahrgenommen, die sich dar= aus nicht erklären lassen. Bei einem Nachtassen bemerkte er das Licht nur bei großer Finsterniß, und dieses hatte eine solche Stärke, daß Gegenstände, die in einer Entfernung von anderthalb Fuß vor den Augen des Alffen lagen, sich vermittelst derselben unter= scheiden ließen. Bei einem canis Azarae hörten die Lichterschei= nungen nach Durchschneidung oder selbst schon nach Verletzung der Sehnerven auf; aber nicht nach Verletzung der Hornhaut und der Fris. Sie trat nur ein, wenn ein Eindruck auf das Gesicht oder Gehör die Aufmerksamkeit des Thieres erweckte, oder ein Trieb oder eine Leidenschaft es aufregte. (S. Trevi= ranus Erscheinungen des organ. Lebens 1. B. S. 438.)

Die hier angeführten Thatsachen beweisen hinreichend den innigen Zusammenhang, der zwischen der Lebenskraft und den ge= nannten Naturpotenzen statt findet, sie beweisen namentlich, daß viele Thåtigkeiten des Organismus nur Modificationen jener allgemeinen Potenzen sind, welche Potenzen das individuelle Lebensprinzip nach seinen Zwecken beherrscht und umåndert. Die Wechselwirkung, in welcher die Organe und die organischen Systeme unter sich stehen, gleicht der Wirkungsweise der Impon= derabilien. Eben so ist der Bezug des Organismus mit der Auf= senwelt, wo dieser nicht blos mechanisch ist, großentheils durch diese vermittelt; eine Wechselwirkung der Imponderabilien mit dem ihnen verwandten Nervenagens.

Eine dynamische Wirkung findet im Organismus entweder durch bestimmte dazu organissite Leiter statt, wie durch die Nerven, welche als Leiter zwischen dem Sinnesorgan und dem Hirne wirken, oder eine solche Wechselwirkung geschieht auch ohne diese körperlichen Leiter, wie man dies häusig bei den Sympathien zwischen einzelnen Organen beobachtet. Bei diesen Sympathien ist die Verbindung der an ihr theilnehmenden Organe durch Nerven und Blutgesäße oft viel geringer, als zwischen andern sich nahe liegenden Organen; allein die Wechselwirkung dieser Organe ist dennoch sehr stark und gleicht völlig der von zwei zwar entfernten, aber sich gegenseitig bedingenden Polen. Die Natur der zwischenliegenden Organe hat dabei keinen Einsluß, und vermag diese polare Wirkung so wenig zu isoliren, als der Erdmagnetismus von irgend einer Substanz isolirt wird.

Ein folcher Einfluß einer organischen Thatigkeit ohne Ber= mittelung von Drganen zeigt fich am Muffallendsten bei ber Ein= wirfung, welche die Mutter auf den Fotus ausubt. Die Sym= pathie, welche hier ftatt findet, ftehet in der Mitte zwischen der= jenigen, welche zwischen zwei Drganen beffelben Korpers und ber, welche zwischen zwei getrennten Rorpern ftatt findet. Gie ift badurch der Schluffel zu allen unmittelbaren Wechfelwirfungen, die wir Denn hier zwischen organischen und befeelten Wefen beobachten. zeigt sich recht entschieden das doppelte Leben, welches jedes lebende Wesen fuhrt, das Leben an und fur sich, und das Leben in Undern und fur Undere, als Theil eines Ganzen. Jedes Organ hat schon eine gewisse, wenn gleich noch fehr unterge= ordnete Selbstiftandigkeit. Eine großere hat der im mutterli= chen Organismus lebende Keim; eine weit großere das Rind, das von der Muttermilch lebt; aber das Band zwischen Mutter und Kind bleibt noch ein inniges, wenn auch dieses felbstiftandig wird.

Ein folcher unmittelbarer organischer Einfluß findet auch beim Bebrüten der Eier statt. So beobachtete Stark (Patholog. Frag= mente S. 285) folgende Thatsache: Einem Paar Kropstauben, das eines der eben ausgebrüteten Jungen durch den Tod verloren hatte, wurde eine junge Trommeltaube zum Ersatz ins Nest ge= setzt. Während die Eltern das neue Pflegekind auffütterten, be= kamen sie wieder Jungen. Diese glichen nun durchaus nicht den Eltern, sondern dem Pflegekinde.

Der genaue Beobachter Bechstein hat sogar die Erfahrung gemacht, daß dieser Einfluß beim Brüten auch auf fremde Eier statt findet. Er legte rothen Perückentauben Eier von schwarz= schmutzigen Spießtauben unter. Diese wurden nun rothscheckigt, und glichen durchaus ihren Pflegeltern. Sie hatten keine Spur von ihrer Abstammung, da sie doch sonst nie von ihren Eltern in den Farben variiren.

In den angeführten Fallen wirkt die Lebenskraft in immer weitern Kreisen ohne materielle Vermittelung zunachft auf die Dr= gane des eigenen Leibes, dann auf den im mutterlichen Drganis= mus lebenden Reim, ferner auf das von diefem Organismus ichon getrennte Gi, und endlich auf fremde Gier. Das Lebensprinzip zieht unter gewiffen Umftanden auch den fremden Organismus in feine Wirkungssphare, und wirkt auf denfelben, wie auf den eigenen Leib. Die dynamische Wirfung wird hierbei zulett zu einer materiellen, plaftifchen; die Einbildungstraft wird zur Bildungs= fraft. Es werfen diese Erscheinungen ein belehrendes Licht auf Die Wirfungsweise ber lebenden Natur überhaupt, indem fie zei= gen, wie das Lebensprinzip fremde Korper, die in feinen 2Bir= fungstreis kommen, umandert, und fo zu feinem Organe macht. Bie eine folche unvermittelte Wechfelwirfung ftatt findet zwi= fchen verschiedenen Organen beffelben Organismus, bann zwischen der Mutter und dem Embryo, fo findet diefelbe auch noch bis= weilen bei ganz getrennter Individualität statt, wie man dies öfter bei 3willingsgeschwiftern beobachtet hat.

So erzählt Rey: Iwei Iwillingsbrücker waren mehr gleich als ähnlich zu nennen in geistiger und in körperlicher Hinsicht. Beide waren früher Kaufleute, sie wurden beide des Kaufmanns= standes überdrüssig und nahmen zugleich Militärdienste. Ihre äußere Achnlichkeit war so groß, daß Jemand, welchem sie ihre Namen gesagt, wenn sie sich hierauf entfernt hatten, nicht im Stande war, beide von einander zu unterscheiden, wenn sie nach einigen Minuten zurückkehrten. Sie bedienten sich beide derselben Redeweise, ja sogar derselben Geberden und Sesten. Und so war es fast gleichgültig, ob man mit dem einen oder dem an= dern zu thun hatte; denn es bestand zwischen ihnen in der That außer dem Namen kein Unterschied.

Die Zwillingsbrücher Lauftaud, Krankenwärter am Hospitale St. Cloi in Vordeaur, erkrankten von jeher stets zu gleicher Zeit, beide wurden zugleich vom grauen Staar befallen. Auch die Kinder dieser Brücher leiden an demselben. (Rey pathogénie de quelques affections de l'arc cérébro-spinal.) (Salzb. med. Zeitung 13. Aug. 1835.)

Eine Frau tam am 30. Juni mit zwei Knaben nieder, die von zwei Ummen genahrt wurden. Folgende Krankheiten wur= den bei beiden Kindern beobachtet: 1831 tåglich intermittirendes Fieber, mas bei beiden an demfelben Tage begann, und wieder= um an demfelben aufhorte ; Augenentzundung ; heftige Rolit, die bei beiden 24 Stunden dauerte; gleichzeitiges Musbrechen von zwei Schneidezähnen. 1832 verschiedene ganz gleichaussehende Eran= theme, im Winter eine Bronchitis. 1833 Rotheln, fpåter Schar= lach, alle Erscheinungen bei beiden gleich; Auftreten und Ende zu einer Beit. 1834 Reuchhuften, dann dreitägiges faltes Fieber; heftige Dhrenschmerzen. In den letten Tagen empfindet der eine, Theophile, ein heftiges Jucken am Halfe, das von den Mus= bruchen einer Menge fleiner Blaschen herruhrte. Um andern Morgen hatte Udolph daffelbe juckende Gefuhl und denfelben Ausschlag. Der eine ift mager, schlant, munter, einschmeichelnd; der andere kraftiger, eigenfinnig, oft ungehorfam. (G. Magazin ber ausl. Literatur der Heilfunde, Januar 1835. G. 36.)

Im hochsten Grade findet diese Gemeinschaft des Lebens wohl bei den zusammengewachstenen noch lebenden siamesischen Zwillingsbrückern statt. "Die beiden vom Schwertfortsatze des Brustbeines bis zum Nabel zusammengewachstenen, übrigens voll= kommen normal gebildeten Siamesen männlichen Geschlechts, Eng und Chang, sind jetz 25 Jahre alt (1836). Sie sehen einander fehr ähnlich, nur ist der an der rechten Seite befindliche Eng etwas größer und stärker als sein Bruder Chang, der sich gern auf jenen zu stüchen scheint; auch ist Puls= und Herzschlag häufig bei beiden verschieden. Sie sind sehr behende und beweglich, können mit ziemlicher Schnelligkeit laufen und schwimmen, wie ein einzelner Mensch; sie lieben die Jagd, wie überhaupt alle kör= perlichen Uebungen."

"Ihre intellectuellen Sabigkeiten find fehr entwickelt; fie ver= ftehen und fprechen die englische Sprache vollkommen, aber beide in Jon und Aussprache fo gleich, daß es unmöglich ift, fie von einander zu unterscheiden ; weniger gelaufig reden fie bis jest franzofifch. Dafur haben fie ihre Muttersprache fast gang ver= geffen, was um fo begreiflicher ift, wenn wir erfahren, daß fie nie mit einander reden. Sin und wieder richten fie wohl eine Frage an einander, aber das ift alles; nie eine Conversation zwi= schen beiden. Mehrmals haben es zwei Personen versucht, zu gleicher Beit mit jedem einzeln eine Unterhaltung anzuknupfen; aber es ging nicht; sie wenden sich jedesmal zu gleicher Zeit beide zu dem hin, der den einen anredet, und fprechen dann beide nur mit diefem. Gie fpielen Schach und Damen, aber nie hat man fie dahin bringen konnen, mit einander zu fpielen ; es ware, fagen fie, als wenn die rechte hand gegen die linke fpiele. Sie lefen zu gleicher Zeit daffelbe Buch; fie lieben Poefie, Malerei, Mufit und Gefang, und fingen beide gleichstimmig. In Umerika er= krankten sie an einem intermittirenden Fieber; sie wurden zu gleicher Zeit befallen und überstanden die einzelnen Perioden der Krankheit vollig gleichmäßig, d. h. alle Erscheinungen, die in einer bestimmten Reihenfolge, einem Parorismus des intermittirenden Fiebers, bestanden, traten zu derfelben Minute ein, als Froft, Sige, Schweiß. Chang fuhlte auch einen Schmerz an der Seite, als fein

Bruder darüber klagte, und während man Chang zur Ader ließ, ward Eng unwohl."

"Ihr Geschmack und ihre Neigungen sind stets dieselben; was dem einen wohlschmeckt, mundet auch dem andern. Die vollkommenste Einigkeit herrscht beständig zwischen beiden Brüdern. Hunger und Durst entsteht bei ihnen zu derselben Stunde; sie schlafen zu gleicher Zeit ein, und erwachen wieder um dieselbe Zeit; will man beide wecken, so braucht man nur den einen zu berühren. Im Bette bleiben sie nicht immer in derselben Lage, sie rollen sich übereinander weg, ohne daß sie dadurch im Schlafe gestört werden."

"In ihren Bewegungen findet die größte Gleichförmigkeit statt; es scheint, daß dabei Ein Wille beide vereint; denn es wird dem genauesten Beobachter unmöglich, zu bestimmen, von wem der Impuls ausgehe. Nie hat man sie bei ihren verschiedenen Verrichtungen, Geschäften, Vergnügungen u. s. w. ein heftiges Wort aussprechen hören. Wer von ihnen etwas thun will, folgt augenblicklich seiner Eingebung, ohne durch Laut oder Miene dem andern einen Wink, eine Andeutung davon zu geben, und den= noch eilt der eine leicht rasch und ohne Zaudern dahin, wo der Wille des andern ihn hinbestimmt."

"Der Gedanke, durch eine Operation von einander getrennt zu werden, ist den beiden Brüdern höchst unangenehm. Sehr oft haben sie sich geäußert, daß ihnen nie ein einzelnes so glückliches Wesen vorgekommen, als sie in ihrer Dualität. Sie mögen sich eine getrennte und von einander unabhängige Eristenz, weder denken noch wünschen." (Dieffenbach Zeitschrift B. 1. H. 2. S. 282.)

## Von der lebensmagnetischen Kraft.

Schon in den früher angeführten Fällen zeigte es sich, wie die Seele, wie namentlich die Einbildungskraft der Thiere unmittelbar, das heißt ohne Vermittlung der Organe, auf andere Körper ein= wirkt. Das Verständniß dieser Wirkungsweise kann die ganze Region jener Kräfte, wozu der Lebensmagnetismus gehört, am besten erklären.

Die organische Kraft erhebt sich im Thierreich zur Nervenfraft; die Nerven sind das Organ, durch welches das Thier Empfindung hat und auf Neize reagirt. Das Nervensystem ist in den niedern Thieren noch mit der ganzen Körpermasse verbunden. Empfindung ist schon vorhanden, wenn auch undeutlich, ehe noch ein eigenes Nervensystem besteht und sich aus der noch indifferenten aber leicht differenzirbaren schleimigten Substanz dieser Thiere herausgebildet hat. "Wenn wir finden", sagt Carus (vergl. Unatomie 2. A. 29), "daß geathmet werden kann ohne Lungen, daß Ernährung, Wachsthum und Secretion vor sich gehen kann ohne Kreislauf der Säste, daß Erzeugung statt sindet ohne gegetrennte Geschlechter u. s. warum sollten wir dann zweiseln, daß sensibles Leben ohne eigentliche Nerven, Bewegung ohne wahre Muskelfasern bestehen könne?"

Wo einmal ein Nervensystem vorhanden ist, ist es, wenigstens im gesunden Zustande, das alleinige Substrat für die Empfin= dung und der alleinige Erreger der animalilischen Bewegungen. Allein die Nerventhätigkeit vermag über ihr Organ hinaus zu wir= ken. Statt ihre Wirkung am Nervenende, wo die Empfindung entsteht, zu beschließen, überschreitet sie diese Grenze, und übt unmittelbar einen Einfluß auf nähere und fernere Gegenstände aus. Dies ist wohl die natürlichste Erklärung aller lebensmagnetischen Erscheinungen. Da die Nervenkraft in ihrer gewöhnlichen Wirkungsweise fo entschiedene Aehnlichkeit mit den imponderablen Agentien hat, fo ist es um so begreislicher, daß sie, gleich jenen, auch in einer gewissen Entsernung wirken kann, wobei die zwischenliegenden Medien, wie die Luft, ihr als Leiter dienen. Die angeführten That= sachen, von der Wirkung der Mutter auf den Embryo, des brü= tenden Vogels auf das Ei, sinden hier ihre Deutung. Eben so der nicht zu leugnende Einfluß, den der Blick, die Berührung, die blose Nähe mancher Menschen auf andere, besonders auf se= sible, ausübt.

Db die Nervenwirkung an ein feines Substrat gebunden ist, welches die palpable Nervensubstanz durchströmt, oder ob ihr eine blose Thåtigkeit zum Grunde liegt, welche im gewöhnlichen Falle eine Bewegung im Nerven erzeugt, und die umgebenden Medien des Organismus zu Leitern machen kann, ob es mit andern Wor= ten einen Nervenåther gibt, oder eine blose Nervenkraft, bleibt bei dieser Erklärung noch unentschieden; jedoch sprechen viele Thatsachen für die erste Ansicht. Die vorübergehende Unempsind= lichkeit der Nerven in der Katalepsie und in manchen Zuständen der Erstafe, die wenig oder gar nicht gestörte Function des Den= kens bei großen Zerstörungen des Gehirns \*), und die spezisisch

Bei einer Frau war die Halfte des Gehirns in eine krankhafte Maffe aufgeloft, und dennoch behielt sie, eine Unvollkommenheit des Sehens abgerechnet, alle ihre geistigen Vermögen dis zum letzten Au= genblicke, so daß sie noch einige Stunden vor ihrem Tode einer frohlichen Gesellschaft in einem befreundeten Hause beiwohnte. Bei einem Manne dessen Dr. Ferrias erwähnt, und welcher alle Geisteskräfte

<sup>\*)</sup> Statt vieler Beobachtungen hierüber führen wir nur folgende von Aber= cromby an (Inquiries concerning the intellectuel powers and the investigation of truth.)

<sup>&</sup>quot;Es gibt keinen Theil des Gehirns, den man nicht, und in jedem Grade zerstört gefunden, ohne daß die geistige Entwickelung irgend merklich davon gelitten hätte.

verschiedene Empfindungsfähigkeit der Sinnesnerven bei gleicher Beschaffenheit des Nervenmarks, lassen sich bei der Annahme eines Nervenäthers, d. h. eines feinen körperlichen Substrates der Nerventhätigkeit, welche von der palpabeln Nervensubstanz verschieden, und wovon diese das dazu nicht immer nothwendige Sehäus ist, besser erklären. Dasür spricht auch die Fähigkeit ein= zelner Nerven für andere zu vicariiren. "Es findet", fagt Trevi= ranus (Ersch. d. organ. Lebens 1, 41) "ohne allen Zweifel eine Verschiedenheit in den Functionen der verschiedenen Nerven statt. Aber dabei muß doch in ihnen die Anlage vorhanden seyn, einer des andern Stelle in großem Grade ersehen zu können. Es fehlt keinem Bewegungsnerven, der einen ununterbrochenen Fortgang von Gehirn oder Rückenmark zu den äußeren Theilen hat, ganz

bis zum Augenblick feines Todes, ber ploglich eintrat, behielt, wurde auf ber gangen rechten Geite bes Ropfes, alfo zur vollen Salfte, bas Behirn durch Giter zerftort gefunden. In einem abnlichen Falle (nach Diemerbroech) fand fich 1/2 Pfund Giter, in einem andern (nach Seberben) 1/2 Pfund Baffer im Gehirn. Bas aber noch mehr, nicht nur burch Leichenoffnungen, fondern felbft burch Beobachtungen an Lebenden, ift man biefes Berhaltniffes gewiß geworden. Ein Mann, beffen D'holloran enwähnt, erlitt eine folche Berlegung am Ropfe, baß ein großer Theil ber hirnschale auf ber rechten Seite weggenom= men werben mußte; und ba eine ftarte Giterung eingetreten war, fo wurde bei jedem Berbande burch bie Deffnung eine große Menge Eiter mit großen Quantitaten bes Gebirnes felbft entfernt. Go geschah es 17 Tage hindurch, und man tann berechnen, daß fast die Salfte bes Gehirns, mit Materie vermischt, auf bieje Beife ausgeworfen murbe. Deffen= ungeachtet behielt ber Kranke alle feine Geiftestrafte bis zu bem Mugen= blicke feiner Huflofung, fo wie auch wahrend biefes gangen Rrankheits= zuftandes feine Gemuthoftimmung ununterbrochen ruhig mar. Eben fo bemerkenswerth ift ber von Marfchall erzählte Fall eines Man= nes, welcher mit einem 1/2 Pfund Baffer im Gehirn ftarb, nachdem er lange in bem Buftande bes Blobfinnes fich befunden hatte, gang furz vor feinem Lobe aber den vollen Gebrauch feiner Bernunft wieder erlangte.

das Empfindungsvermögen, und den blos empfindenden Ner= ven geht vielleicht nur darum das Bewegungsvermögen ab, weil sie sich nicht zu Muskeln begeben. Bei einigen Thieren wird der Sehnerve, bei andern der Riechnerve durch Zweige des fünften Hirnnerven ganz oder größtentheils ersetzt; und es gibt einige, die fehr empfindlich gegen das Licht sind, ohne Augen zu haben."

Da das Nervenagens, sey es nun Kraft oder Materie (organischer Aether), so große Aehnlichkeit mit den imponderabeln Agentien, namentlich mit der Electricität hat, so ist es auch begreiflich, warum magnetissrende und magnetissrte Personen ge= wöhnlich ein Gesühl haben, das dem der electrischen Einwirkung sehr ähnlich, ein Gesühl des Ausströmens und Einströmens, und eine Empfindung wie von Spinnengewebe an den Fingerspissen. Zuweilen zeigt sich hierbei wirklich ein Funken, und zwar bei Menschen, wo die magnetische Kraft besonders stark entwickelt war.

Wenn so Nichter von Lutheritz, seine Finger in die flache Hand gewisser, für solche Einwirkung empfänglicher Personen brachte, seine andere Hand darunter legte, und nach mehreren Secunden, wenn die Hand warm geworden, die Fingerspitzen schnell wegzog, so vernahm man einen electrischen Schlag und im Finstern sah man Funken. Der leidende Theil sing, als Folge der gelungenen Einwirkung, an zu schwitzen. Oft erfolgt allgemeiner Schweiß und Sesühl von Mattigkeit. Meißner ver= sichert von ihm, daß er den Sich des Schmerzes und seine Stellen nicht fort wollten, sondern hier gleichsam anklebten; er such auch, wo sich der Schmerz hinziehe; — (dies dient zum Beweise, daß die magnetische Einwirkung auf die Nerven der Hand zurückwirkt.)

Er magnetisirt nicht gern bei truber Witterung, weil er dann mehr angegriffen wird. Seine Hande werden schweißig,

wenn er die kranke Stelle reibt, sobald diese Stellen schwichen, werden seine Hande trocken. (S. Meißner, der Magnetiseur von Luthericz.)

Wenn die lebensmagnetische Wirfung wesentlich in dem Nervenagens beruht, welches weiter als die Nervensubstanz wirft, fo ist auch leicht einzusehen, wie groß der psychische Einfluß bei diefer ganzen Wirfungsweife fenn muffe. Wenn die Geele burch das Nervenagens felbst die festen Theile des Organismus fo um= andern kann, daß fich z. B. in den Gesichtszügen der Udel oder die Rohheit der Gesinnung bleibend ausprägen, fo laßt fich wohl begreifen, daß diefer pinchische Einfluß eben so groß und noch aroffer fenn konne, wo bas von der Seele modificirte Nervenagens nicht mehr an ein forperliches Organ gebunden ift. Se empfäng= licher ein Mensch fur magnetische Einflusse ift, desto mehr wird er wohl auch jene pinchische Einwirfung dabei empfinden tonnen. Die lebensmagnetischen Wirfungen haben demnach einen fehr großen Umfreis. Gie erftrecken fich von den tiefften animalischen Neußerungen bis zu den bochften Seelenwirfungen, welche fich burch die Nervenkraft außern. Daher ift die Dignitat diefer 2Bir= fungen fo außerst verschieden. Biele Lebensaußerungen der nie= bern Thierwelt laffen fich durch dieselbe erklaren. Das organische Prinzip dient hier dem Triebe, dem Inftinft. Die hochsten Do= mente geiftiger Thatigkeit, der unmittelbare Ginfluß, den begeifterte oder energische Menschen ausuben, finden eben hier ihre Erfla= rung. Das organische Prinzip dient hier dem freien Willen.

Da es das Ziel des Menschen ist, immer freier zu werden, und eine immer größere Macht über die Natur zu erringen, so läßt sich einsehen, wie Menschen, die durch sittliche Größe und Energie des Willens sich auszeichneten, eine ungewöhnlich große Herrschaft über die Natur durch diese unmittelbare Wirfung ausübten. Das Ziel der geschaffenen Geister ist aber, wie nach unten die Natur zu bestimmen, so nach oben vom absoluten Geist sich frei bestimmen zu lassen. Diese Durchdringung des Niedern durch das Höhere ist der normale Zustand, dessen Erreichung das Ziel aller Entwicklungsstufen des Menschen ist; wie der geschaffene Geist das organische Prinzip beherrschen soll, so der absolute Geist diesen. So wird der Mensch das freie Organ des göttlichen Willens und dadurch der göttlichen Macht.

Wenn die beschrankte menschliche Macht der unbeschrankten, gottlichen als lebendiger Leiter dient, und dadurch erhoht und potenzirt wird, fo begreift fich, daß der Mensch alsdann die Schranken feiner jetigen natur weit zu uberfchreiten vermag. Die Gefete der Weltordnung werden dadurch nicht aufgehoben, fondern eine niedere Sphare wird nur einer hohern untergeordnet. Das hochste Wunder ift eigentlich die freiefte That. Es ift der nicht mehr beschrankte Uct des freien Willens auf die Naturkrafte. Endlich find alle Krafte der natur wie des Geistes die That und bas Product eines absolut freien Willens. Die Herrschaft des Geiftes über die Natur hångt mit der endlichen Bestimmung des Geiftes auf's innigste zusammen. Diese Meußerungen boberer Rrafte des Geistes uber die natur find daher, wie alles Große, Die zeitlich gesetten Grenzen feines jetigen Dafenns Ueberragende, im Menschen, nicht als etwas feiner Natur Fremdes anzuseben, fondern als das Hervorleuchten feiner wahren hohern natur, beren Bestimmung es ift, felbst Gott dienend, die Natur dienstbar zu machen und fie fo zu feinem Organ zu erheben und badurch zu verherrlichen.

So håtten wir wesentlich drei verschiedene Stufen der lebens= magnetischen Thåtigkeit; eine rein organische, der eigentlich thierische Magnetismus, die nicht durch Organe vermittelte Wirkungsweise, wie wir sie bei allen lebenden Wesen beobachten; eine geistige, wo diese organische Thätigkeit der Intelligenz und dem Willen gehorcht; und endlich eine höhere geistige, wo der Mensch zum freien Leiter göttlicher Kräfte wird, und dadurch eine höhere Weltordnung anticipirt.

## Der Lebensmagnetismus als Heilmittel.

Die Wirkung der Nervenkraft, welche über die Grenzen des Körpers reicht, erkannten wir als die Ursache des Lebensmagne= tismus. Ehe wir die Folgen der lebensmagnetischen Einwirkung näher betrachten, werfen wir noch einen Blick auf die Organe, durch welche diese Wirkung meist vermittelt wird. Diese Organe sind in den häufigsten Fällen die Hand und das Auge.

Die Hand ist das Organ, in welchem das Gefühl zum Tastfinn wird, und jenes dadurch zur Freiheit gelangt, indem es durch sie sein Object sucht und untersucht.

Durch die aufrechte Stellung des Menschen ist die Hand ein emancipirtes Organ, das, statt nur der Bewegung des Kör= pers zu dienen, zu einem umfassenden Werkzeuge des Geistes wird. Durch den Tastssinn findet an der Hand, und namentlich an den Fingerspissen, ein größerer Verbrauch von Nervenkraft statt, und deshalb wahrscheinlich ein vermehrtes Ausströmen des Nervenäthers. Diese Wirkung kann nun durch den Willen erhöht werden. Zu allen Zeiten hat man der Berührung, dem Aussen der Hand auf kranke Theile des Körpers, eine heilende Krast zugeschrieben, und sie war von den frühesten Weltepochen her das Organ des Segens oder des Fluches. Ein so allgemeiner durch alle Zeiten und Völker verbreiteter Gebrauch kann nicht auf bloser Willkühr oder Convention beruhen; er muß in der Natur des Organs selbst feine Bedeutung haben, und diese beruht darin, daß die Hand das freieste Glied des Leibes am Menschen ist, und daß sie als Tastorgan zum Spender des ausströmenden Nerven= åthers bestimmt ist.

So berührt, durch den Naturtrieb geleitet, der Leidende meist die schmerzhafte Stelle. Die Mutter streicht das Kind und beruhigt es dadurch. Hebammen bestreichen oft kreisende Frauen, um ihre Krämpfe zu lindern. Unter mancherlei Formen sindet man Bestreichungen der Art als Heilmethode bei fast allen Vol= kern, oft mit vielerlei Ceremonien verknüpft, die denn wohl dazu beitragen können, die Aufmerksamkeit und Intention des Han= delnden, so wie den Glauben des Leidenden zu firiren.

Die Hand ruht dabei entweder auf den leidenden Stellen, oder auf den Theilen, wo die wichtigsten Nervengebilde sünd, also hauptsächlich auf dem Kopfe und auf der Magengegend, als dem Hauptsüche der Gangliennerven. Die eigentlichen Striche, die mit den Fingerspissen oder der Handsläche geführt werden, sie mögen nun unmittelbar den Körper berühren, oder in einiger Entfernung geschehen, müssen in der Negel, um wohlthätig zu wirken, von oben nach unten, vom Gehirn nach den Ertremitäten gemacht werden.

Außer der Hand ist es vorzugsweise das Auge, wodurch der Mensch unmittelbar auf Menschen und Thiere einwirkt. Mit der Hand hat es das gemein, daß es nicht blos nimmt, sondern auch gibt, nicht blos empfindet, sondern auch Empfindung ver= ursacht. Während der Geschmacks=, Geruchs= und Gehörsinn blos aufnehmen, sind Hand und Auge zugleich handelnde, magisch wirkende Organe.

Das Auge ist Sehrohr, wodurch die Seele erkennt, Spiegel, in dem sie erkannt wird, und Telegraph, wodurch sie die verbor= gensten Gefühle verkündet. Die niedrigste Leidenschaft, wie die hochste Würde, spricht sich in diesem transparenten Organe der

34

Seele aus. Hier wird es klar, daß, je unmittelbarer die Wirfung der Nervenkraft ist, um so mehr sie von der Gesinnung und dem Willen abhängig wird; und wir begreifen daher, wie bei der lebensmagnetischen Wirkung sich Thierisches, Menschliches und Göttliches offenbaren kann.

Außer diesen beiden Organen, durch welche der Mensch unmittelbar auf Andere wirkt, ist der Odem ebenfalls ein Mittel, um magnetisch einzuwirken. Die Luft ist das allgemeinste und unentbehrlichste Erhaltungsmittel des Lebens. Durch's Ausathmen gibt der Mensch der Atmosphäre verändert wieder, was er ihr durch's Einathmen entzog. Der Odem ist Luft, die mit dem Blute in den Lungen in Berührung war, und die dadurch mit animalischer Wärme durchdrungen ist. Wie wir beim Bebrüten der Eier sahen, daß zwar die Wärme hinreicht, die Eier zur Neise zu bringen, daß aber zugleich die organische Thätigkeit auf sie einen Einsluß nicht allein durch seine Wärme, sondern auch als Leiter der organischen Kraft, und dadurch des sie bestünnenden Willens und Seelenzustandes.

Wenn ein Kind über Schmerzen klagt, so blast ihm die Mutter oder die Amme das Uebel weg, wie sich das Volk aus= drückt. Schon Plinius empfiehlt das Hauchen auf die Stirne als ein Heilmittel (Plinii hist. natur. I. 28. c. 6.) Das Tödten des Rothlaufs, das noch überall im Volke gebräuchlich ist, und wobei die entzündete Hautsläche behaucht, oder meist unter dem Hersagen bestimmter Worte bestrichen wird, ist eine rein magne= tische Vehandlungsweise. Eine gebräuchliche Formel dabei ist: "Wildes Feuer hute dich, das gute Feuer treibe dich." Ein sinniger Ausdruck, welcher jeglichen Heilungsprozeß bedeutend bezeichnet.

Wie der Odem als organische Luft, so wirkt zuweilen der Speichel als organische Flüssigkeit magnetisch. Der Speichel hat eine große Bedeutung durch seine afsimilirende Kraft, welche er allen Nahrungsmitteln mittheilt. Daß Seelenzustände auf seine Natur einwirken, ist hinlänglich bekannt. Der Zorn des Menschen und der Thiere vergistet ihn.

Delrio erzählt (disquis. magic. Mogunt. 1606, Tom. I. p. 66.) "Es gibt eine Art Menschen in Spanien, die man Saludadores und Ensalmadores nennt. Der Unterschied zwischen diesen beiden ist, daß jene allein durch die Macht des Gebets, wobei sie sich bestimmter Formeln bedienen, die Krankheiten zu heilen vorgeben, diese aber durch die Krast des Speichels und des Hauches, indem sie die Kranken anblasen."

Es bedarf aber nicht immer bestimmter Organe oder organischer Stoffe, um magnetisch zu wirken. Unter gewissen Umstånden kann die Nähe eines Menschen schon eine solche Wirkung äußern, besonders auf Personen, die für dergleichen Eindrücke sehr empfänglich sind, und die schon in einem bestimmten Rapport mit dem Einwirkenden stehen. Die wohlthätige Wirkung heiterer, friedlicher und edler Menschen, und die nachtheilige trübgestimmter, unruhiger und niedriggesinnter, mag zum Theil auch durch eine solche unmittelbare Nerveneinwirkung hervorgebracht werden, besonders bei Menschen, die für diese Einwirkung sehr empfänglich sind, wie wir später bei Somnambulen nachweisen werden; wobei es sich jedoch von selbst versteht, daß im gewöhnlichen Zustande und bei Gesunden die Reflerion über jene Eigenschaften erst indirect auch ein körperliches Gesucht von Wohlseyn oder Unwohlseyn erzeugt.

Da, wie nachgewiesen wurde, die Nerventhätigkeit eine so große Achnlichkeit mit den Imponderabilien, namentlich der Electricität, hat, und sich als eine nur höhere, durch die Seele bedingte, Potenz der kosmischen Kräfte erweist, so hat es denn auch nichts Unbegreisliches, daß unter gewissen Bedingungen der Nervenäther auf entfernte lebendige und leblose Dinge einwirken kann, und auch in diefer Fernwirkung der Electricität, dem Magne= tismus und dem Lichte gleicht. Es find dies allerdings ungewöhn= liche Erscheinungen, aber zu häufig und zu allen Zeiten beobachtet, als daß man sie läugnen könnte.

Sie find nur möglich, wenn der Nervenäther weniger als gewöhnlich an sein Substrat, den materiellen Nerven, gebunden ist, also im Zustande der Ertase, deshalb zuweilen im Somnambulismus, in gewissen Krankheiten und in der Nähe des Todes, oder wo ein sehr inniger Rapport zwischen Personen besteht, wo das Verhältniß ihrer Nervenkraft sich wie das ergänzender, sich suchender Pole verhält.

Hier finden dann wohl jene Thatsachen ihr Verständniß, wo Menschen von entfernten Verwandten, Freunden und Gelieb= ten eine Mahnung erhielten, wenn sie 3. V. in großer Gesahr oder der Nähe des Todes, also fast immer in einem geistig sehr bewegten Zustande waren, und mit großer Lebendigkeit an die entfernten Freunde dachten.

Da der Nervenåther auch auf leblose Gegenstände wirken kann, so lassen sich die Veränderungen, welche solche Gegenstände unter ähnlichen Bedingungen erleiden, hierdurch ebenfals erklären. Im Augenblicke des Todes stand zuweilen die Uhr des Verstor= benen stille, oder sein Bildniß siel zur Erde u. dgl. Wenn in vielen Fällen solche Erzählungen das Product einer das Wun= derbare liebenden Cinbildungskraft sind, so gibt es denn doch genau beobachtete und constatirte Thatsachen der Art, die man nicht wegläugnen kann, und die sich nach dem Gesagten an ähnliche begreisliche Naturerscheinungen anreihen.

Wenn die lebensmagnetische Kraft als Heilmittel ange= wandt werden soll, so entsteht die Frage, durch welche Menschen, bei welchen Individuen, und in welchen Krankheiten sie vorzugs= weise anzuwenden sey. Bei dem Lebensmagnetismus wurden

zwei Factoren als wirfend nachgewiefen : Die organische Wirfung, die man durch den Nervenather erklaren fann, und die pfychische, welche von dem Willen und dem ganzen geiftigen Buftande des Handelnden abhängt, und welche die organische Kraft bestimmen, dem Nervenather verschiedene Qualitaten geben kann. Der Ge= funde, Kraftige und der geiftig Reine und Willensstarte werden also im Allgemeinen am wohlthätigsten und am energischsten wir= fen. Uber außer diefer allgemeinen Bestimmung kommen noch besondere in Betracht, welche durch die ichon bestehenden Bezie= hungen zweier Individuen bedingt find. Go ift die Mutter in dem natürlichsten Berbande zu ihrem Kinde; und fo gibt es auch geiftig = organische Sympathieen und Antipathieen, welche durch Character, Gemuthöftimmung und durch den Buftand des Der= venfystems bedingt werden. Huch haben manche Menschen diefe Kraft von Natur in besonders hohem Grade, eben fo wie es Menschen gibt, die electrischer find als andere, und deren Haare deshalb bei trockener Luft Funken von fich geben. Je mehr durch ben Willen und die Gefinnung die magnetische Einwirkung bestimmt wird, um fo mehr erscheint die blos organische Vermitt= lung als etwas Untergeordnetes, und auch der forperlich Schwache und weniger Gesunde fann badurch wohlthatig und energisch ein= wirken. Bei einer hohern geistigen Einwirkung treten naturlich Die organischen Zustande als untergeordnete Momente zuruck und ordnen fich der Herrschaft des über die gewöhnliche Wirkungs= fphare erhobenen Geiftes unter.

Wo durch besondere Naturanlage, oder durch ungewöhnliche geistige Zustände, die magnetische Kraft in hohem Grade ent= wickelt ist, lassen sich die Grenzen ihrer Heilwirkungen natürlich nicht bestimmen.

Bei dem gewöhnlichen Maße organischer und psychischer Kräfte läßt sich nun wohl sagen, daß Krankheiten, die in einer

nicht normalen Thatigkeit des Nervenspftems bestehen, zunachft durch das Nervenagens eines andern Individuums bestimmbar und dadurch heilbar fenn tonnen. Daber Schmerzen, Rrampfe und allgemeine Verstimmung des Nervensystems am oftesten auf diefe Weise geheilt wurden. Sofern aber das Nervensystem auf alle andere Systeme im Organismus einwirkt, konnen allerdings indirect auch viele andere Krankheiten, wie Congestionen nach einzelnen Theilen, Stockungen in einzelnen Drganen, durch den wohlthatigen Einfluß eines fremden Nervenathers geheilt oder gelindert werden. Vorzugsweise durfte eine lebensmagnetische Gur in den Fallen von Nervenleiden angezeigt feyn, wo krankhafte fomnambule Zustande schon bestehen, und waches Leben und Schlafleben nicht normal geschieden find, wie in der Katalepfie, im Nachtwandeln u. dgl. Dieje Buftande find ofter durch einen tieferen Schlaf und durch einen reineren Somnambulismus beilbar.

Es gibt eine Reihe von Krankheiten, die halb psychisch, halb physisch sind, wo die ganze Sensibilität krankhaft geändert ist, und wo oft alle Arzneimittel gar nicht oder ganz anders, wie bei andern Menschen wirken, — man könnte sie magnetische Krank= heiten nennen — wo lebensmagnetische, d. h. psychisch organische oder rein psychische Einwirkungen am meisten wirken. Ein Gesetz, nach dem sich mit Sicherheit der Erfolg einer magnetischen Cur voraus bestimmen ließe, gibt es aber zur Zeit nicht.

Die nåchste wohlthåtige Folge, die håufig der magnetische Einfluß hat, ist die Beruhigung der aufgeregten Nerven. Der Schmerz läßt nach oder hört ganz auf, die krampschafte unwill= kührliche Bewegung der Muskeln wird beschwichtigt, und es tritt allgemeine Nuhe ein. Zuweilen jedoch steigert sich, wenigstens momentan, die innere Aufregung, die Zuckungen werden heftiger, der Kranke unruhiger. Dies kann zweierlei Ursachen haben. Entweder ist die größere Aufregung nur durch eine größere Thätigkeit des franken Nervenspstems erzeugt, und bildet nur, als Erise, den Uebergang zur Besserung, oder die Einwirkung ist eine zu stürmische; sey es, daß sie selbst nur relativ zum Kranken zu stark ist, oder daß das Nervenagens des Einwirkenden aus organischen oder psychischen Ursachen, z. B. bei leidenschaftlicher Stimmung desselben, wie bei Jorn, Aerger oder sinnlicher Liebe, ein an sich störender, ja zerstörender ist. Denn besonders bei sehr erhöhter Sensibilität kann eine solche von der Seele aus vergistete magnetische Wirkung eben so zerstörend wirken, wie die Milch einer zornigen Amme auf den Säugling. Ja jedensalls ist der Nervenäther unmittelbar durch die Seele bestimmbarer, als alle Organe und organische Flüssigkeiten.

Bei anhaltender, meist nur nach wiederholter Anwendung des Lebensmagnetismus entsteht nun håufig Schlaf. Der magnetische Schlaf unterscheidet sich von dem gewöhnlichen Schlafe dadurch, daß er tiefer ist, daß daher die Verbindung des Schlafenden mit der Außenwelt durch die gewöhnlichen Sinnesorgane noch mehr aufgehoben ist. Im gewöhnlichen Schlafe hört nämlich die Empfänglichkeit der Sinne für äußere Eindrücke nicht ganz auf; ein Licht, ein Schall, eine Verührung würde uns sonst nicht zu erwecken vermögen. Im tiefen magnetischen Schlafe ist dies aber nicht der Fall; das grellste Licht, der heftigste Lärm, ja bisweilen Drücken, Schneiden und Verennen kann den in solchen Schlaf Versenkten nicht erwecken. Er ist ein vorübergehender Todesschlaf.

Wir können den Unterschied von Wachen und Schlaf, sofern er das Nervenleben bestimmt, sofern es ein Nervenwachen und einen Nervenschlaf gibt, dadurch erklåren, daß wir annehmen, im Wachen strömt das Nervenagens vom Hirn bis zum periphe= rischen Ende der Nerven, und bewirkt, von der Seele aus be= ftimmt, an den Sinnesorganen Empfindung, an den Bewegungs= organen Muskelbewegung. Im Schlafe ist dieser Zufluß vermin= dert, und der Wille wirkt nicht nach Außen, das Auge sucht keine Lichtnahrung, das Ohr bestrebt sich nicht zu hören, das Gefühl ist kein Tasten, kein seinen Gegenstand bestimmendes Gefühl. Die willkührliche Empfindung hört ganz auf, und die unwillkühr= liche ist vermindert.

Im magnetischen Schlafe und in allen verwandten Juständen gilt dies nun in viel hoherem Grade. Das Nervenagens muß also entweder gar nicht, oder bis zur schwindenden Größe auf das peripherische Ende der Sinnesnerven wirken. Der Nerven= äther wird im Innern concentrirt. Wie er in dieser Concentration wieder auf eine neue Weise einen Verkehr mit der Außenwelt findet, werden uns die Erscheinungen des Somnambulismus lehren.

Es wirft sich uns hier nur die Frage auf: Wie bewirkt der Lebensmagnetismus Schlaf, wie kann die Einwirkung des Ner= venagens eines Menschen auf das des andern eine folche Abgezo= genheit von der Außenwelt und eine folche Concentration im Innern bewirken?

Bei dem kurz dauernden magnetischen Einwirken, z. B. bei der Lokalwirkung auf schmerzhafte Stellen, findet dieselbe nicht statt, sondern nur, wo das ganze Nervenspstem des Magnetisirten von der magnetischen Kraft des Magnetissrenden kräftig und dauernd bestimmt wird. Die natürlichste Erklärung, d. h. diejenige, welche sich den bekannten Naturgesetzen am meisten anschließt, ist wohl die, daß wo die Nervenkraft eines Menschen mit der eines andern in Wechselwirkung kommt, und jene sich einerseits über= wiegend activ, und andererseits überwiegend passiv verhält, ein polares Verhältniß zwischen den beiden Nervenäthern eintritt. Da nun ein polares Verhältniß im Nervenleben desselben Menschen sich durch Wachen und Schlaf, durch Auswirken und Concen= tration der Nervenkraft offenbart, so wird, wenn die Kräfte zweier Nervenspsteme polar werden, dieses in den beiden ein ähnliches Verhältniß erzeugen. Das ungewöhnlich starke Ein= wirken des activen Theils wird einen ungewöhnlich passiven Zu= stand, also eine große Concentration des Nervenäthers, und dadurch einen tiefen Schlaf bewirken. Dieser Schlaf ist es nun, der für sich allein, gleich jedem tiefen Schlafe, zu einem großen Heilmittel für ein aufgeregtes, krankes Nervenspstem wird. Bei schweren Krankheiten, z. B. bei Nervensiebern, ist ein ungewöhn= lich tiefer Schlaf oft auch das Mittel, welches die heilende Natur= kraft anwendet, um die inneren Verstimmungen wieder zur Har= monie zu bringen, dadurch die gestörten Functionen zu ordnen, und so die Gesundheit wieder herzustellen.

Wie die magnetische Behandlung und der dadurch erzeugte Schlaf ohne die mindeste Spur von Somnambulismus schwere Krankheiten heilen kann, davon kann ich aus eigener Erfahrung folgenden Fall mittheilen.

Ein Mådchen von dreizehn Jahren, die Tochter eines hiesigen Handwerkers, litt seit ihrem sechsten Jahre an Krämpfen, die, wie der Vater glaubt, durch einen heftigen Schrecken entstanden. Die Krämpfe hörten mehrmals einige Zeit von selbst auf, kehrten aber immer verstärkt zurück, und bildeten sich nach einigen Jahren zu einem völligen Veitstanze aus, indem sich alle Muskeln regel= los, der Willtühr entzogen, bewegten. Selbst die Augen und die Zunge wurden von den heftigsten Zuckungen ergriffen, die das Mådchen auch Nachts selten verschonten, und den Schlaf dadurch verscheuchten. Nachdem von den Uerzten viele Arznei= mittel angewandt worden waren, ohne das die Krankheit nur eine Aenderung zeigte, suchte der Vater, dem man von der Anwen= dung des Lebensmagnetismus gesprochen hatte, bei mir Hulfe. Zu seich beschäftigt konnte ich die magnetische Eur nicht übernehmen. Dafür unternahm sie der Vater unter meiner Leitung. Das Mådchen wurde zweimal tåglich eine halbe Stunde magnetisirt, bekam nichts als einige Flaschen magnetisirtes Wasser zu trinken und nahm alle Paar Tage ein magnetisirtes Bad. Anfangs wur= den die Zufälle während dem Magnetisiren gelinder, bald hörten sie während demselben ganz auf. Einige Zeit nach der magnetischen Einwirkung waren alle Krankheitszeichen gebessert; aber nach einer Weile kehrten die Krämpfe zurück. Die krampffreie Zeit nach dem jedesmaligen Magnetisiren ward immer länger, und nach einer vierteljährigen, so fortgesetzen Behandlung genas das Mådchen völlig, ohne daß sich außer dem Aufhören der Krämpfe irgend eine in die Sinne fallende Erscheinung gezeigt håtte. Auch fand keine auffallende Entwickelung in ihrem Drga= nismus statt, welcher man die Genesung zuschreiben könnte.\*)

Indem aus allen Zeiten Erzählungen von Heilungen auf= bewahrt sind, die wir der magnetischen Einwirkung zuschreiben mussen, wenn auch die Urt der Anwendung von der in den letzten Jahrzehnten gebräuchlichen, die wir nur als eine besondere Form einer sehr umfassenden Kraft ansehen können, oft abweicht; so darf auch nicht übersehen werden, daß der Lebensmagnetismus durch Mißverstand und Mißbrauch auch wesentlich schaden kann; und es wird gerade in praktischer Hinsicht nicht zwecklos seyn, hier auf die Bedingungen eines wohlthätigen oder schädlichen Einslusses dieser Kraft ausserksamzu zu machen.

Schaden kann dieselbe, wenn sie, wie schon bemerkt, zu ge= waltsam angewandt wird. Eine maßige, nicht zu anhaltende und

<sup>\*)</sup> In ahnlicher Hinsicht sind namentlich bie vier und vierzig von Lich= tenstädt beschriebenen magnetischen Curen anzuführen, in denen die Heilung zum Theil ohne Schlaf, immer ohne Somnambulismus erfolgte. I. R. Lichtenstädt Erfahrungen im Gebiete des Lebensmagnetismus. Berlin 1819.

nur Beruhigung der aufgeregten Nerven bezweckende Einwirkung wird wohl immer die beste seyn. In noch viel höherem Grade wird jede unsättliche und leidenschaftliche Stimmung des Magne= tiseurs schaden. Sede magnetische Einwirkung, die nicht aus den reinsten Motiven geschieht, und die etwas anders als das Wohl des Leidenden bezweckt, ist ein oft Unheil bringender Frevel. Wo irgend eine sinnliche Neigung dabei entstehen sollte, muß der magne= tische Napport gelöst werden. Zu magnetischen Guren eignet sich am besten der gereiste, besonnene und willensstarke Mann, nicht der Ingling und nicht der Greis; bei Kindern die Mutter oder die sie ersetzt. Der praktische Arzt past insofern weniger dazu, als er zu wenig Herr seiner Zeit, und oft nicht seiner Gemuthösstim= mung ist; daher besser eine andere geeignete Person, unter der Leitung eines Arztes, dem dieser Gegenstand vertraut ist.

Als nachtheilig und ftorend ift auch der fortdauernde zu innige Rapport und die dadurch bedingte Ubhangigkeit der magne= tifirten Personen zu vermeiden. Die magnetische Ginwirkung tann bei den Kranken ein folches Bedurfniß werden, ihre Nervenkraft fo fehr der wiederkehrenden Erganzung einer andern kräftigeren bedurfen, daß dadurch eine Abhangigkeit entsteht, die fur beide Theile marternd werden fann. Schon die fittliche Ruchficht, daß fein Mensch von einem andern in dem Maße abhangig werden, und badurch feine Freiheit einbugen foll, macht es zur Pflicht, fo innige Bande gar nicht auftommen zu laffen, oder wo sie entstanden find, fie mit vorsichtiger, aber ftarter Band zu lofen. In ber Regel muß dies allmalig geschehen. Das Magnetifiren muß weniger ftart, weniger lang und feltener geschehen, die unmittelbare Gin= wirfung einer vermittelten Platz machen durch irgend einen magnetifirten Gegenstand, und endlich gang aufhoren. Wenn während der magnetischen Behandlung fich der innere Ginn im Somnambulismus entwickelt, fo fann durch eine falfche Behand= lung dieses Justandes dem Kranken unendlich geschadet werden. Wird dieser Justand nicht allein zur Heilung des Kranken benußt, sondern mit diesem experimentirt, sein inneres Schauen immer angeregt und gesteigert, er durch ungehörige Fragen bestürmt, so können selbst unheilbare Nervenleiden und Wahnssinn die Folge davon seyn. Wenn aber auch nicht so traurige Folgen eintreten, so kann durch eine nicht gehörige Behandlung die Krankheit nur in die Långe gezogen, und der neu aufgeschlossen, aber noch un= gereiste innere Sinn einen höchst krankhaften Somnambulismus erzeugen und zu unzähligen Illusionen führen, die um so gesähr= licher sind, wenn in denselben zuweilen einzelne helle Blicke durch= schimmern. Ueberhaupt ist jede magnetische Eur gesährlich, die nicht mit strenger Sittlichkeit und besonnenem Urtheile geleitet wird.

Wie der Mensch direct durch seine Nervenkraft auf andere einwirken kann, so vermag er dies auch indirect, indem er orga= nischen und unorganischen Substanzen diese Kraft mittheilt, sie gleichsam mit derselben ladet. Bemerkenswerth ist, daß in der Negel Seide der beste Isolator dieser Kraft ist, und eben damit wieder ihre Analogie mit der Electricität beweist. Doch gilt dies nicht allgemein, und es können selbst die kräftigsten magnetischen Wir= kungen durch seidene Stoffe statt sinden. Je mehr die psychische Seite bei der magnetischen Action vorherrscht, je mehr treten die blos körperlichen Bedingungen in den Hintergrund.

Das Wasser, dieser allgemeinste und indifferenteste Stoff unserer Erde, wird häufig bei magnetischen Curen angewandt, und bekommt dadurch eine eigenthümliche Wirkung. Somnambule, und felbst andere Personen unterscheiden dasselbe genau von unmagnetissirtem. Man magnetissirt das Wasser, indem man die glasernen Flaschen, in welche das Wasser gefüllt ist, einigemal von oben nach unten bestreicht, über die Deffnung die Finger= spitzen hält und das Wasser spargirt, und endlich, indem man es öfter durchhaucht. Man bewahrt diese Flaschen, verstopft sie und hutet sie vor Beruhrung mit Körpern, welche Leiter fur die magnetische Kraft sind, wie vor der von Menschen, Thieren und Metallen. Es behält mehrere Tage seine Kraft, die es nach der Aussage Hellschender auch durch die Siedhitze nicht einbußt. Man trinkt es und braucht es auch äußerlich.

Das Glas wird eben fo als Trager der lebensmagneti= fchen Kraft angewandt, und bemerkenswerth ift hierbei auch fein Bezug zur Electricitat. Der Magnetiseur bestreicht und behaucht es oder trägt es an feinem Leibe meist in Form eines Flaschchens oder einer Glasplatte. Diefe Trager der magnetischen Kraft wir= fen dann oft wie diefe, wenn sie unmittelbar vom Menschen aus= geht. So wandte 3. B. Wienholt eine magnetifirte Glastafel an, die, in einem leinenen Beutel vor die Berggrube einer feiner Kranken gehångt, dieje jedesmal in magnetischen Schlaf versete. Die Kranke beklagte fich einstens, daß dieses Mittel, das über fünfzigmal den Schlaf verursacht hatte, einmal ganz unwirtfam blieb. Es fand fich hierauf, daß man vergeffen hatte, die seidene Umhullung des Glafes, welche die magnetische Kraft isolirte, weg= zunehmen. Ein Beweis, daß hier feine Selbsttaufchung ftatt fand. (Wienholt Seilf. B. 1. §. 14. No. 12. Unmert.) Seinecte wechselte oft magnetifirte und unmagnetifirte Bouteillen und fuchte feine Kranken damit zu tauschen, aber immer brachte nur die Berührung der magnetifirten Glafer eine ungewöhnliche Warme und den Schlaf hervor. (Seinectens Ideen und Beob= achtungen über den animalischen Magnetismus G. 139.) Uehn= liche Erscheinungen haben wohl alle Magnetifeure erlebt, und fie beweisen, daß die hervorgebrachte Wirfung weder in der Einbil= dungsfraft der Kranken, noch in der naturlichen Substanz der angewandten Mittel, fondern in einer ihnen vom Menschen mit= getheilten Kraft lag.

Die Metalle und namentlich das Eisen werden eben so als Träger der magnetischen Kraft angewandt. Hellsehende haben sich und Andern die sogenannten magnetischen Baquete verordnet. Sie verordneten dabei immer mehrere Metalle, die mit Wasser in Verbindung geseht wurden, wo also eine galvanische Wirfung entstehen mußte. Daher es denn begreislich ist, daß diese Maschinen auch ohne lebensmagnetischen Einfluß, besonders auf ein sensibles Nervensystem einwirken mußten. Eine Hellsehende, welche ein solches Baquet angab, bemerkte dabei, daß die Wirkung dieser Metalle wohlthätiger und milder wirke, wenn das Baquet vom Menschen magnetischen Einstein.

Wenn das Nervenagens eine potenzirte Modification der Imponderabilien ist, so wäre hier eine diesem Ugens analoge Kraft dargestellt, indem die electrische Kraft durch die Nervenkraft und also durch den psychischen Einfluß des Menschen eine Modification erlitte. Nicht blos eine materielle Substanz, sondern die in ihm erzeugte allgemeine Naturpotenz, also hier die Electricität, würde dabei Organ, Leib des Geistes. Eine genauere Erforschung dieser Erscheinungen müßte offenbar ein großes Licht auf die Verbin= dung der physischen, organischen und geistigen Kräfte werfen.

Höchst merkwürdig ist die Construction eines solchen Baquets, das eine Somnambule aus Stuttgart (Römer) angab, und in welchem mehrere voltaische Säulen mit Eisenmagneten in Ver= bindung stehen. Die Wechselwirkung, die zwischen Electricität und Magnetismus besteht, und deren Entdeckung durch Oerst ädt der Physik einen ganz neuen Aufschwung gab, wäre also hier schauen einer Hellsehenden erkannt und als Heilmittel angewandt worden.

Die Erfahrung, daß die magnetische Kraft, d. h. also die Nerven= kraft oder der Nervenäther, sich den organischen oder unorganischen Korpern mittheilen läßt, und diese dadurch eine neue Wirfung erhalten, erklart auch wohl die Wirkung mancher Amulete, infofern wir nämlich berechtigt sind, anzunehmen, daß allem Aberglauben und allem Mißbrauch ursprünglich eine Wahrheit zu Grunde lag.

Hierher gehören denn auch mehrere sogenannte sympathetische Curen. Unter diese werden sehr verschiedene Handlungsweisen gerechnet. Einige sind nichts als magnetische Curen, wie wir beim Tödten des Nothlauses sahen. Viele beruhen auf der Unnahme, daß organische Vestandtheile, auch wenn sie vom Organismus getrennt sind, noch eine Rückwirkung auf denselben zu äußern vermögen. So werden Warzen, Ueberbeine, Muttermale mit rohem Fleisch, frisch gelegten Eiern u. dgl. bestrichen, so daß etwas von der Transpirationsmaterie jener an diesen haftet. Mit der Fäulniß jener Stoffe sollen dann zugleich jene Uebel schwinden. Thatsachen der Art sind zu allgemein beobachtet, als daß man sie nur aus dem Grunde läugnen könnte, weil sie sich schwer auf die uns bekannten Naturgesete zurückführen lassen.

Die sogenannten sympathetischen Euren, die dem Einflusse des Mondes zugeschrieben werden, rühren aber höchst wahrschein= lich von einer noch unerforschten Wirkung desselben auf die Erde und ihre Bewohner her. Da beim Laufe des Mondes um die Erde nur in den Tropenländern die Mondstrahlen gerade auf die Erde fallen, so ist es begreislich, daß auch vorzugsweise in den= selben größere Wirkungen desselben beobachtet werden können. In diesen Ländern hat auch der Mond einen entschiedneren Einfluß auf das Wachsthum der Pflanzen; und manche Holzarten, die man in den Tropenländern zum Bauen gebraucht, dürfen nicht wäh= rend dem Vollmonde gesällt werden, weil sie dann wegen zu großer Saftmenge schnell faulen. (Mart in Geschichte der brittischen Colonien.) In Demerara kommen 13 Frühlinge und 13 Herbste jährlich vor. Denn so oft steigt der Saft in die Zweige der Pflanzen auf und tritt eben so wieder in die Wurzeln zurück. Eingeweidewürmer follen bei abnehmendem Monde unruhig wer= den. J. Frank erzählt, daß er constant vor dem Eintritt des Neumondes allemal eine fieberhafte Aufregung aus diesem Grunde beobachtet habe. (J. Frank prax. med. 1. S. 241.)

Menschen, die dem Mondlichte ausgeseht in den Tropen= landern schlafen, follen leicht ernfipelatofe Entzundungen befom= men, und Kleisch, bas ihm ausgeset ift, fowie alle Leichen, fchneller faulen. (Martin a. a. D.) Ramazzini fah, daß Petechialfieber bei abnehmendem Monde auffallend ftarker um fich griffen; daffelbe ward von der Peft beobachtet. Fieberfranke follen in den Tropenlandern am leichteften Ruckfalle beim neu = und Bollmond haben. Der Einfluß des Mondes auf die Menstruation der Frauen und auf den Gemuthszuftand mancher Irren und Nerven= franken ift bekannt. nur ein Theil der Einwirfungen des Mondes laßt fich durch feine Gravidation erflaren, wie die Ebbe und Fluth, die nicht blos im Meere, fondern auch in der Utmosphare ftatt hat, und wie das Aufsteigen der Cafte in den Gewachfen. Die andern Einwirfungen des Mondes machen es hochst wahrscheinlich, daß noch ein anderes Verhaltniß als das der Gravidation zwijchen dem Monde und der Erde besteht. Die fruher angeführten Thatfachen, daß zwischen den Weltkorpern überhaupt nicht blos Unziehungen der Schwere bestehen, fprechen schon fur eine folche spezifische Wirfung des Mondes, die auch burch das Gefuhl eines jeden Menschen mahrscheinlich wird.

Was die sogenannten sympathetischen Euren und alle ver= wandten Phånomene betrifft, die man wenigstens theilweise nicht ablåugnen kann, so låßt sich hoffen, daß die schnell fortschreitende Kenntniß der Imponderabilien und ihres Bezugs zu den organi= schen Kräften Manches, was jeht verkannt oder verunstaltet im Volksglauben lebt, zum Verständniß bringen wird.

## Allgemeine Betrachtungen über das Befen der Ertafe.

Aus der vorausgegangenen Darstellung der organischen Kräfte ging hervor, daß der Organismus die allgemeinen Naturkräfte sich unterordnet vermöge seines selbstthätigen Prinzips, und daß er außer seiner durch Organe vermittelten Wirkung auf die Außen= welt, auch eine unmittelbare dynamische Wirkung auf dieselbe ausübt. So entstand uns der Begriff des magnetischen, magischen Handelns.

Auf ähnliche Beise verhält es sich nun mit dem Vernehmen der äußeren Gegenstände. Das Lebensprinzip der thierischen Organismen bildet sich wie alle Organe, so auch diejenigen, durch welche die Seele die Außenwelt wahrnimmt, sie empfindet, es bildet sich die Sinnesorgane. Nicht das Vorhandensenn des Auges und des Ohres ist die letzte Ursache des Sehens und Hörens, sondern der im lebendigen Keime des Thieres wirkende Trieb, mit der leuchtenden und tonenden Welt in Bezug zu kommen, welcher zwar unbewußt, aber nach Zwecken thätig, sich Auge und Ohr bildet. Dieser Trieb, die Welt zu empfinden, der Trieb zum Weltbewußtsen, ist selbt nur eine Aeußerung des allgemeinsten Triebes, des Ergänzungstriebes.

Bei jeder Empfindung ist eine polare Thåtigkeit zwischen dem Gehirn und dem außeren Nervenende; entweder geht die erste Erregung von jenem aus und wird am außeren Nervenende wahrnehmbar, oder der außere Reiz pflanzt sich zum Gehirn fort. Die Verschiedenheit der Empfindungen der funf Sinne können wir nicht allein in den außeren Apparaten suchen, welche die Sinnesnerven umgeben, vielmehr mussen wir annehmen, daß die Thåtigkeit der einzelnen Sinnesnerven selbst verschieden ist; sonst ware es nicht erklarlich, wie z. B. der verletzte Sehnerve Licht= empfindung und nicht Schmerz erzeugt, wie durch den Galvanis= mus am Huge die Empfindung von Licht, an der Bunge ein faurer oder abender Geschmack entsteht. Ein, wenn auch noch jo unvoll= ftandiges, Bicariiren eines andern Nerven fur ein Sinnesorgan, wie das der Magennerven fur das Auge, mare ohne diefe Aunahme nicht dentbar. Die außeren, die Ginnesnerven umgebenden, Uppa= rate find auch mehr als Conductoren des außeren Ginnenobjects, wie des Lichtes oder des Tones anzusehen, dienen aber nicht zur Erklarung der eigenthumlichen Empfindung felbit. 2Bir durfen wohl am erften die verschiedenen Thatigfeiten der Ginnesnerven als Modi= ficationen eines gemeinfamen, im Sirne erzeugten, Nervenagens anfeben, das fich zu jenen, wie das Licht zu den Farben, verhalt. So lange uns die Physiologie des Gehirns fo unbekannt ift, wie jetst, und wir die Bewegungen ber Uranustrabanten und der Dop= pelfterne beffer kennen, als die unfers eigenen Denkorgans, konnen wir uber die Urt, wie das Denken und Empfinden durch das Behirn vermittelt wird, nur Muthmaßungen haben. Die mehrfach geaußerte Unficht, daß eine polare Thatigkeit der weißen und grauen Hirnfubstang bas Nervenagens erzeuge, hat wenigstens die Analogie der Electricitat fur fich. Dann ließe fich auch ferner annehmen, daß diefes nervenagens, wo es durch die Ginne wirft, burch die Außenwelt erregt die Empfindung bedingt, durch den Gedanken allein bestimmt, das Denken zwar nicht erzeugt, aber permittelt.

Wenn aber die Nervenkraft, welche in den Sinnesorganen die Empfindung bedingt, allerdings im gewöhnlichen Zustande an diese Organe gebunden ist, so sprechen die mannichfaltigen Er= scheinungen der Ertase dasür, daß diese Nerventhätigkeit auch über die gewohnten Grenzen hinausreichen kann, und so der äußere Pol der Empfindung nicht an die Peripherie des Körpers noth= wendig gebunden ist. Wie wir das Wirken der Nervenkraft über die Grenzen der Bewegungsnerven, als das Wessen des Lebens=

4\*

magnetismus erkannten, so sehen wir in dem Empfinden dieser Nervenkraft, wo sie über die Grenzen der Sinnesorgane geht, den Grund des Hellschens, sofern dieses der Natur zugewandt ist. Denn das Wesen der Ertase besteht, wie die fernere Untersuchung zeigen wird, in einer größeren Concentration und Vefreiung der Seele, und also nicht blos in einem veränderten Bezug zur Außen= welt; dieser ist nur eine Folge jener inneren Veränderung.

Eine von mir beobachtete Hellschende fagte wiederholt aus, fie fahe, wie von ihrem Hirn aus beständig Licht nach allen Ner= ven ausstrahle. Wenn ein solcher Lichtstrahl unmittelbar von ihrem Gehirne zu einem äußeren Gegenstande gehe, so erkenne sie dadurch diesen Gegenstand im Hellschen.

Bei diefer Unnahme ware das Hellsehen eine erweiterte Thatiakeit des innern Sinnes; er entwickelte fich zum außern Sinne. Wenn man die verschiedenen Sinnesthatigkeiten als Do= Dificationen eines Centralfinnes annimmt, fo last fich eben fowohl ein intensiv wie ertensiv gesteigertes Wirfen Dieses Centralfinnes als ein folches der besonderen Ginne denken; ein Bellfehen durch den Ursinn und durch die eigenthumlich modificirten Sinne. Das erfte konnte man dann nicht mehr im eigent= lichen Sinne ein Sehen oder Horen nennen, fondern ein uber Diefen Modificationen des Empfindungsvermögens ftebendes Bernehmen, das aber feiner natur nach mit bem bochften, freieften Sinne, dem Lichtfünne, die großte Uehnlichkeit haben muß. Daber denn alle Ertatische in der Regel ihre innere Thatigkeit als ein Schauen bezeichnen, und von einem inneren Lichte reden. Doch fprechen allerdings die Ertatischen zuweilen von einem Horen, und es ift nicht nothwendig, dieses blos vergleichungsweife zu verstehen, ba ja der Centralfinn auch modificirt als einzelne Sinnesthatigkeit wohl eine erweiterte, freiere Wirfung haben fann. Daß fich aber das ertatische Wahrnehmen, wo man

es auch nicht als unmittelbares Innewerden des Centralsinnes betrachtet, meist nur als Lichtsinn und Tonsinn außert, ist schon deshalb begreiflich, weil nur diese Sinne rein dynamische sind, und die andern noch zu sehr an die niederen Systeme des Orga= nismus gebunden sind.

Bevor wir die höheren Aeußerungen der Ertafe betrachten, wollen wir hier eine Seelenthätigkeit zu beleuchten suchen, durch welche sich alle beseelten Wesen unter sich und mit andern Theilen der Natur ergänzen, und die das Motiv aller ihrer Handlungen ist, wo diese nicht durch ein höheres Prinzip, das des freien Willens, bestimmt werden. Wir meinen den Instinkt.

Gewöhnlich nimmt man an, daß der innere Sinn nur fåhig fey, åußere Empfindungen zu reproduciren, und diese entweder unfrei, wie im Traume, oder frei durch die productive Phantassie zu combiniren. Allein eine Reihe von Thatsachen spricht auch dafür, daß durch die innere Lebensthätigkeit des Menschen und der Thiere wenigstens dunkle Vorstellungen selbst von äußeren Gegenständen erzeugt werden können. Ohne die Annahme solcher Vorstellungen, die noch der äußeren Sinneswahrnehmung ent= behren, und die wir daher nur Ahnung nennen können, sind die Erscheinungen des Instinkts nicht zu erklären.

Wir führen hier die Worte eines geistreichen Naturforschers an: (Treviranus a. a. D. 1. B. S. 15.) "Den Ursprung des Instinkts sucht man vergeblich zu erklären, wenn man nicht noch einen andern Einsluß der ganzen Natur auf jedes Leben, als den, der durch die Sinne Zugang hat, und ein Prinzip, das durch diesen Einsluß zum zweckmäßigen Wirken aufgeregt wird, voraus= sest. Woher erkennt sonst jedes Thier im Wasser das Mittel, seinen Durst zu löschen, woher das fleischfressende im Fleisch, das pflanzenfressende in Pflanzen seine Nahrung? Wasser, Fleisch und Pflanzen mochten immerhin die Sinne des Thiers auf eine eigene Art rühren, träte nicht mit der Rührung die Ahnung ein, daß der Gegenstand, wodurch jene veranlaßt wird, das Mittel zur Stillung des Durstes und des Hungers sey, so würde das Thier nimmer durch sie zur Ingestion des Wassfers, des Fleisches oder der Pflanzenkost getrieben werden. Dieses Ahnen setzt aber schon ein Wissen um die Beziehung der Nahrungsmittel voraus."

"Bei diesen Meußerungen des Inftinkts ift es die productive Einbildungsfraft, wodurch der Wille auf eine, dem Bedurfniß des Lebens entsprechende Weise den Korper in Thatiakeit fest. Vor jedem Wollen bildet die Phantasie eine Vorstellung vom 3med des Wollens. Dieje Vorstellung ift beim mittelbaren Den= fen aus der Erfahrung entlehnt. Uber im Buftande des machenden Träumens, noch mehr im wirklichen Traume und vorzüglich im fieberhaften Trrefenn, zaubert uns die Einbildungstraft oft Ge= ftalten vor, die mit keinem je mahrgenommenen Gegenstande übereinkommen. Solche Producte der Phantafie entstehen in uns zufällig, und haben fur uns feine Bedeutung. Singegen im Thier werden fie nach festen Gesehen erzeugt, und ihre Lebhaftigkeit ift fo groß, daß der Wille gang unter ihrem Einfluß fteht, und das Leben in der Sinnenwelt gang auf fie bezogen wird. In diefen Erzeugniffen der productiven Einbildungstraft und benfelben ent= fprechenden, angebornen Regeln der Handlungsweise haben die Kunsttriebe der Thiere ihren Grund. Die Biene wurde nicht arbeiten, wenn nicht vor dem Beginn ihrer Urbeit eine Borftel= lung von dem Refultat derfelben ihr ichon gegenwärtig wäre, die nicht aus der Erfahrung genommen fenn kann, da fie arbeitet, ebe fie noch ein Thier ihrer Urt arbeiten fab."

Die hier angeführten Thatsachen beweisen hinreichend, daß die Seele der Thiere Vorstellungen von außeren Gegenständen haben kann, ohne die Vermittlung der Sinnesorgane, wenn auch diese Vorstellungen vor der außeren Erfahrung noch so unbestimmt

fenn mogen. Bur Erflarung biefes allgemeinen Phanomens, diefer inneren Bahrnehmung, die der außeren Erfahrung vorausgeht, laßt fich noch Folgendes fagen. Der Trieb und fein Dbject ver= halten fich wie zwei erganzende Pole. Satte ber Nordpol der Erde eine Empfindung vom Magnetismus, er mußte eine Uhnung vom Sudpole haben. Wenn ein Mensch, der nie Grun gefe= ben hatte, eine rothe Wand firirte, und hierauf auf eine weiße Flache fabe, fo wurde er Grun feben durch die innere Thatiakeit feines Muges, und alfo von Diefer Farbe eine Borftellung haben, ehe er fie in der außeren Ratur beobachtet hatte; und wenn er nun einen grünen Gegenstand zuerft in der natur bemerkte, fo wurde er fich der Identitat diefer Empfindung mit der fruheren bewußt fenn. Die Erscheinung der complementaren Farben wirft in hohem Grade ein erklarendes Licht auf jenes instinktartige Vorauswissen. Das begehrte Dbject ift das Com= plement der Begierde, ift der erganzende objective Pol des fubjec= tiven Gefuhls. Der Trieb individualifirt fich zu bestimmten Begier= ben, wie der Keim zu den einzelnen Organen; der Trieb zur materiellen Erganzung, zur Mahrung wird durch innere Entwickelung Begierde zu Fleisch bei den fleischfreffenden Thieren, zu Pflanzen bei den pflanzenfreffenden. Die Begierde erregt die Borftellung ihres Complements. Dieje Borftellung ift eine Uhnung, bis fie burch das Finden des begehrten Gegenstandes zur Erfahrung wird.

Die umfassendste Erklärung aller thierischen Triebe wäre wohl diese: Jedes lebende Wesen ist als solches wohl eine in sich ge= schlossene Totalität, aber diese ist nur eine relative, es ist zugleich Theil eines höhern Ganzen, und endlich des Universums. Wenn das Bewußtseyn des Thieres als Selbstgefühl erwacht, so entsteht mit demselben das Gesühl von dem, was sein Daseyn nothwendig ergänzt. Wenn auch dieses erweiterte Selbstgefühl den Gegen= stand feiner Ergänzung noch so unklar in sich sindet (empfindet), fo muß doch diese unmittelbar durch innere Erregung erzeugte Uhnung, der außern Empfindung vorausgehen. Sonst könnte das Thier den Gegenstand seiner Begierde nur finden, aber nicht suchen, und die Kunsttriebe wären ganz unerklärlich.

Durch Diefe Unmittelbarkeit des Findens (Empfindens) bat jenes instinktartige Gefuhl des entfernten Gegenstandes allerdings Achnlichkeit mit dem Hellsehen. Allein dieses in feiner hoheren Form ift nicht ein unbestimmtes, nur ahnendes Borftellen, fondern ein bestimmtes und flares Bewußtwerden feines Gegenstandes. Die niedere Stufe Diefes unmittelbaren Bernehmens ohne außere Sinnesorgane hat ihre Parallele in dem unbewußten organischen Einwirken, das 3. B. die Mutter auf den Embryo, das der bru= tende Bogel auf das Ei, das endlich jeder Mensch mehr oder weni= ger auf feine Umgebung unbewußt ausubt. Wie wir aber faben, daß jenes inftinktartige unmittelbare Wirken eine ganz andere Be= deutung erhalt, wenn es vom Geiste des Menschen beherrscht wird, fo findet dies auch bei diesem instinktartigen unmittelbaren Wahrnehmen ftatt. Das niedere Uhnen tann durch den Geift zum Vorausjehen, das inftinktartige Vernehmen zum magischen Schauen, zum Bellfeben werden. Wie die toperlichen Drgane, obgleich fie an bestimmte Formen gebunden find, einen gang an= bern Charafter annehmen, wenn fie, wie bas Huge und bas ganze Untlit, Ausdruck des Geiftes werden, und diefer jene durchleuch= tend fie zu feinem Organe adelt, fo kann in noch hoherem Grade jenes unmittelbare magische Schauen eine hohere Dignitat durch ben freiern thatigen Geift empfangen.

So wird es denn begreiflich, daß in jeder großern Befreiung des Geistes, Spuren dieses hohern unmittelbaren Erkennens er= scheinen, daß aber hier eben so auch pathologische Zustande, wie eine krankhafte Einbildungskraft, ein getrübtes und verwirrtes inneres Schauen statt finden konne. Hier liegt auch der Grund, warum das Genie und der Wahnfinn sich zuweilen berühren.

Es zeigt fich diefelbe Uehnlichkeit und Berschiedenheit zwi= ichen bem tieferen inftinktartigen Bernehmen und dem geiftigen Bellfeben, wie wir fruher zwischen dem niedern inftinktartigen und bem vom Geifte beherrschten unmittelbaren Wirfen fennen lernten. Es ift die Uehnlichkeit, die zwischen einer menschlichen Physiognomie befteht, welche blos thierische Bedurfniffe und Begierden ausdruckt, und berjenigen, in welcher Unmuth, Burde und Begeifterung fich aussprechen. Wie endlich bort das magische Wirken des Geistes fich zum Organe des gottlichen Willens erhebt, und der Mensch dadurch einer hoheren Berrschaft des Geiftes uber die natur theil= haftig wird, fo kann auch diejes magische Schauen zur gottbe= geifterten Seherfraft erhoben werden, die wir denn ebenfalls wie jenes hohere geiftige Wirken, nicht als etwas der menschlichen Natur Fremdartiges, fondern vielmehr als das Bervorleuchten ber wahren gottahnlichen natur des Menschen erkennen, wobei der geschaffene Geist das mitwirkende freie Organ des absoluten Beiftes ift.

Die ungewöhnlichen Erscheinungen, welche uns die mannich= fachen ertatischen Zustände offenbaren, beziehen sich aber nicht allein auf den Verkehr, welchen die Seele mit der Natur hat, so= wohl mit dem eigenen Körper, als mit der Außenwelt; die Er= höhung mancher Seelenkräfte, religiöse und poetische Vegeisterung, das Errathen der Gedanken Anderer, richtiges Voraussehen kunf= tiger Vegebenheiten, tiefere Blicke über die Semeinschaft geistiger Wesen, sprechen in noch höherem Grade sür eine freiere Thätigkeit des Geistes in den höheren Graden der Ertase, als jenes weniger beschränkte Empfinden der Naturerscheinungen.

Wir werden diese Aeußerungen ungewöhnlicher Seelenkrafte gleich naher betrachten, und suchen nur vorerst einen gemeinsamen

Standpunkt auf, von dem aus wir sie besser übersehen und beur= theilen konnen.

Wir denken mittelst des Gehirns und empfinden mittelst desselben und der Nerven. Nach der früher entwickelten Ansicht ist nicht die Nervensubstanz das unmittelbare Organ der Seele, sondern diese ist nur das Gehäus des Nervenagens, das sich das individuelle Lebensprinzip aus den allgemeinen Weltpotenzen bildet, und das daher mit diesen die größte Aehnlichkeit hat.

Wenn in dem lebensmagnetischen Fernwirken und Fernsehen jenes Nervenagens (die Lebensgeister nach der alten Bezeichnung), freier vom Organismus als im gewöhnlichen Justande thåtig ist, so läßt es sich denken, daß diese Potenz auch nach Innen un= abhångiger vom Organismus, also namentlich von der Hirnsub= stanz, der Seele als freieres Organ dienen könne. Denn die Thåtigkeit der Seele ist ohne ein Organ, ohne eine natürliche Vermittelung, nicht zu denken. Es schließt sich diese Ansicht an die Vorstellung fast aller Volker an, nach welcher geschaffene Geister nie völlig ohne Leiblichkeit gedacht werden, und stimmt mit den Behauptungen ertatischer Personen überein, welche in der Ertase sich auch das Gehirn, als Etwas ihnen äußerlich gewordenes er= kannten.

Diese partielle Losung der Seele vom Leibe ward daher ofter mit einem Zustande nach dem Tode verglichen, und ist wirklich als ein partielles Sterben zu betrachten, wenn wir dieses nämlich als das Abstreifen des materiellen Leibes, als ein Absterben der irdischen Eihäute ansehen, womit eine völlige Concentration des innern Menschen verbunden seyn muß.

Im Christenthume findet jener allgemeine Glaube der Bol= ker an einen innern Leib einen bestimmteren Begriff durch die Annahme eines geistigen Leibes (σωμα πνευματικόν), der in

58

dem irdischen als Keim verborgen ist, und durch die Freiheit des Geistes zur letzten und vollendetsten Form des Lebens entwickelt werden soll. Denn die höchste Entwicklung des Menschen ist nicht als ein Loswerden von der Natur, sondern vielmehr als eine Be= herrschung, eine Verherrlichung derselben zu denken. Ein geschaffener Geist läßt sich auch gar nicht raum= und naturlos, wohl aber raum= und naturfrei vorstellen.

Wenn wir nach der bisherigen Entwickelung und nach den noch anzuführenden Thatsachen die Ertase als eine größere Concentration und dadurch bewirkte Vefreiung der Seele, und also als eine Anticipation eines höheren Daseyns anschen, so wird es zugleich einleuchtend, warum jegliche Art von Vegeisterung, welche den Menschen über das gewöhnliche Daseyn erhebt, eine so große Achnlichkeit mit der Ertase hat, und daher der in der Wissenschaft und der Kunst ersinderische Geist, das Genie, in einem solchen Justande sein Licht empfängt. Man braucht nur die Veschreibung zu lesen, die Mozart von seinem Justande macht, wenn er componirte, um diese Wahrheit anzuerkennen.

"Wenn ich recht für mich bin und guter Dinge, etwa auf Reisen im Wagen oder beim Spazieren und in der Nacht, wenn ich nicht schlafen kann, da kommen mir die Gedanken stromweis und am besten. Woher und wie, das weiß ich nicht, kann auch nichts dazu. Die mir nun einfallen, die behalte ich im Kopfe, und sumse sie wohl auch vor mich hin, wie mir Andere wenigstens gesagt haben. Halt ich nun fest, so kommt mir bald Eines nach dem Andern bei, wozu so ein Brocken zu brauchen wäre, um eine Pastete daraus zu machen, nach Contrapunct, nach Klang der verschiedenen Instrumente 1c. Das erhist mir nun die Seele, wenn ich nåmlich nicht gestört werde. Da wird es immer größer und ich breite es immer weiter und heller aus, und das Ding wird im Kopfe wahrlich fast fertig, wenn es auch lang ist, so das ich's her= nach mit einem Blick gleichsam wie ein schönes Bild, oder einen hubschen Menschen im Geiste übersche, und es auch gar nicht nach einander, wie es hernach kommen muß, in der Einbildung höre, sondern wie gleich Alles zusammen. Das ist nun ein Schmaus! Alles das Finden und Machen geht in mir nur wie in einem schön en starken Traume vor. Aber das Ueberhören so Alles zusammen ist doch das Beste."

In jeder Art von Begeisterung außern sich hohere Seelenfrafte als im gewöhnlichen Justande. Allein diese Silberblicke des Genies gehoren demselben nicht ausschließlich. Bei dem Hochbegabten bilden diese nur eine größere Summe; die Funken des Geistes werden zur Geistesflamme. Aber auch der roheste, geistig unentwickeltste Mensch hat Momente, wo er nicht roh, wo er nicht gemein ist. Die Keime des hochsten geistigen Lebens liegen in jedem, seiner menschlichen Natur gemäß. Da man keinem Menschen Gewissen und Vernunst absprechen kann, also eine Erkenntniß ewiger absoluter Wahrheiten, so muß die Anlage, die Möglichkeit jeglicher hoheren Geisteskräfte in allen Menschen liegen. Der Veschränkteste ist nur ein verborgenes Genie, in dem der geistige Keim noch unentwickelt schlummert.

Im Lichte des Auges, in der Verklärung der Züge offenbart es sich, daß auch die höchste geistige Thätigkeit nicht ohne organische Vermittelung ist; das Antlick wird von Innen durchleuchtet. Dieses auch dem äußeren Sinne vernehmbare Durchleuchtetsen möchte im Zusammenhange mit dem Gesagten am ersten als eine freiere Vewegung jenes Nervenagens zu deuten seyn, das nicht blos, wie das Auge zeigt, einer größern Stärke, sondern auch einer qualitativen Aenderung durch die freiere Thätigkeit des Geistes fähig ist. In außerordentlichen Fällen, z. B. in der Ertase, vor dem Tode, kann diese Organische Verklärung sich intensiver offenbaren, und ein höheres Daseyn anticipirend als ein Hervor= leuchten des zwar noch unentwickelten geistigen Leibes zu betrachten feyn.

Da ertatische Buftande auch durch organische Kräfte vermit= telt werden, fo drangt fich uns die Frage auf, warum diefelben, wenigstens in der Form des Somnambulismus, der Uhnungen und ber gewöhnlichen Weisen des Belljehens haufiger beim weiblichen Geschlecht vortommen. Die großere Reizbarfeit des Nervensyftems erflart die Sache nicht hinreichend. Jumal find es oft fehr fraftige Frauen gewefen, in welchen diefe Seelenzuftande am meiften und ent= fchiedensten hervortraten, 3. B. bei der Johanna d'Urc. Wir muffen hier mehr die pfnchische Seite des Geschlechtsunterschiedes beruct= fichtigen. In dem menschlichen Geifte ift eine thatige und empfin= dende Thatigkeit ursprunglich vorhanden. Wie er die natur empfinden und auf fie einzuwirken vermag, fo foll er auch das Gei= ftige und Gottliche in allen Formen des Wahren, Guten und Schonen in fich aufnehmen, und felbstthatig reproduciren. Im vollendeten Menschengeiste, der alle Stufen zuruckgelegt hatte, mußten beide Richtungen gleichmäßig entwickelt feyn. In unferm irdifchen Leben treten nur einzelne Phafen des gangen Menschen hervor, nie die Gesammtheit aller Seelenkrafte. Der Mensch ift auf Erden nur Kind, Mann oder Greis, nur Mann oder Weib, nie der Mensch in feiner Totalitat.

Tene empfangende und productive Geisteskraft, da sie auch durch den irdischen Organismus vermittelt wird, wird sich daher auch nach der Geschlechtsverschiedenheit modificiren. Das Weib, wenn es in ertatische Zustände geräth, wird deshalb mehr geistig empfangen, der Mann mehr geistig produciren; jene mehr eine magische Anschauung, dieser mehr ein magisches Wirken zeigen, wie es sich namentlich in den genialen Productionen des Künstlers offenbart. Auch beim großen Dichter, Tonseher, Maler ist ein inneres Schauen, ein wahres Hellsehen, aber es verwandelt sich fogleich in ein Thun, in ein Gestalten. Daher ist es begreiflich, daß auch die ausgezeichnetesten Frauen verhältnißmäßig so Geringes in der Kunst und Wissenschaft producirt haben; wie auf der andern Seite aber besonders dem reinen, ächt weiblichen Gemuthe sich die hochsten Wahrheiten oft unmittelbar erschließen, und der feine Tact des Weibes oft sicherer trifft, als selbst das gereifte Urtheil des Mannes. Die edelste Bluthe der weiblichen Natur ist eben geistig zu empfangen.

Diese Polaritåt der Geisteskräfte ist aber nur eine relative. Denn es ist schon dieses geistige Empfangen nicht ohne Selbst= thåtigkeit und Freiheit, wie jenes geniale Thun nicht ohne Em= pfangen ist. Auch ist dieser geistige Geschlechtsunterschied kein so entschiedener, wie der natürliche, weil eben in der höchsten geistigen Entwickelung beide Nichtungen vereint sind. Daher werden auch rein kindliche, mehr zur inneren Anschauung geneigte Männer, zuweilen vorzugsweise diese mehr passive, empfangende Richtung der Ertase zeigen.

Bevor wir zur Beschreibung der einzelnen Erscheinungen der Ertafe und des Hellschens übergehen, überblicken wir noch einmal das Gesagte.

Wie aus dem homogenen Keim des Thieres sich durch die Lebenskraft die einzelnen Organe entwickeln, so entwickeln sich auch aus der Fähigkeit und dem Trieb, mit der Außenwelt zu verkehren, die äußeren Sinne. Diese Fähigkeit ist aber in der Funktion der Sinnesorgane nicht erschöpft und nicht nothwendig an dieselben gebunden. Der Centralsinn an sich oder zu besonderen Sinnes= thätigkeiten modisicirt, kann auch unmittelbar mit der Welt in Bezug treten. Dies ist jedoch nur die niedere Stufe des unmittelbaren Wahrnehmens, welches der Mensch mit dem Thier gemein hat, und das als animalisches Fernsühlen im Instinkt der Thiere gerade vorzugsweise erscheint. Wo dies unmittelbare Vernehmen mit freiem Willen und Klarem Bewußtseyn geschieht, wird jenes niedere Wahrnehmen zu einem geistigen Schauen. Die organische Thätigkeit, die zum Nerven= agens sich gesteigert hat, wird Organ, Lichtleib des freien Geistes.

Endlich kann der menschliche Geist zumeist in seinen hochsten Kräften freies Drgan des ewigen Geistes werden. Das unmit= telbare Schauen des gotterfüllten Geistes offenbart sich in den ein hoheres Daseyn anticipirenden und damit prophezeihenden Licht= blicken des Menschen, die in ihrer hochsten Vollendung, am End= ziele der Entwicklung intelligenter Geschöpfe zum reinen Schauen der gottlichen Wesenheit und der Schöpfung als eines gottlichen Gedankenspstems werden mussen.

Dieses seelische (psychische), geistige (pneumatische) und gottbeseelte (übernatürliche) Schauen entspricht dem früher betrachteten unmittelbaren Wirken bei der seelischen, geistigen und gott= lichen Magie. Beide sind nur verschiedene Nichtungen einer gemeinsamen Grundkraft.

## hellsehen im magnetischen Schlafe.

1. Beränderte Empfindung.

Indem wir zur Betrachtung der wichtigsten Erscheinungen des Somnambulismus und der Ertase, wie sie durch den Einfluß des Lebensmagnetismus in neuerer Zeit hervorgerusen wurden, übergehen, so bemerken wir nochmals, daß in demselben sich eben sowohl hohe wie niedere geistige Erscheinungen offenbaren, und daß dieselben normal und krankhaft, rein und getrübt vorkommen. Indem wir diese Phånomene zu beleuchten suchen, werden wir jedesmal verwandte Erscheinungen mit jenen vergleichen.

Als eine besondere Wirkung der lebensmagnetischen Kraft erfolgt der magnetische Schlaf. Dieser ist meist tiefer als der ge= wöhnliche, die Sinnesvermittlung ist noch entschiedener suspendirt. Die Empfindungsfähigkeit kann momentan so verschwunden seyn, daß der lauteste Schall, das grellste Licht, selbst körperliche Verletzungen in diesem Schlafe nicht wahrgenommen werden.

Eine der merkwurdigsten und zugleich genau beobachteten Falle dieser Empfindungslosigkeit ist der, welchen Dr. Cloquet in Paris der Akademie der Wissenschaften den 16. April 1829 mittheilte.

Frau Plantin, 64 Jahr alt, befragte diefen Urzt wegen eines Bruftfrebses um Rath, an dem fie feit mehreren Jahren litt, und wobei die Drufen der Uchfelhohle mit ergriffen waren. Chapelain, der gewöhnliche Urzt diefer Frau, der fie feit einigen Monaten magnetifirt hatte, in der Hoffnung ihr zu nußen, hatte kein anderes Refultat zu Wege gebracht, als einen fehr tiefen Schlaf, während welchem das Empfindungsvermögen gang erlo= fchen schien, die Gedanken der Kranken aber ihre volle innere Rlar= heit bewährten. Er schlug dem grn. Cloquet vor, sie in diefem Schlafe zu operiren. Diefer, der die Operation für durchaus nothig hielt, ftimmte diefer Unficht bei. Die zwei letten Tage vor der Operation wurde dieje Frau mehrmals magnetifirt, und ihr Magnetifeur fuchte im Somnambulismus fie zu beftimmen, die Operation ohne Furcht zu ertragen. Sie sprach auch davon mit voller Ruhe, wahrend fie im Bachen den Gedanken davon mit Entfeten zuruchwies.

Am Tage der Operation fand Eloquet die Kranke in ihrem Seffel sitzen; sie sah aus wie Jemand, der im ruhigen Schlafe ist. Sie war eben eine halbe Stunde vorher aus der Messe ge= kommen, die sie, immer um diese Zeit horte. Hr. Chapelain hatte sie, gleich nachdem sie aus der Kirche zurückgekommen war, in magnetischen Schlaf gebracht. Sie sprach mit vieler Ruhe von der zu unternehmenden Operation. Wie Alles bereitet war, ent= kleidete sie sich selbst, und setzte sich auf einen Stuhl. Die Operation währte zehn bis zwölf Minuten. Während diefer Zeit unterhielt sich die Kranke ruhig mit dem Operateur und gab nicht das geringste Zeichen von Empfindung zu erkennen. Keine Bewegung zeigte sich weder in den Gliedmaßen, noch in den Gesichtszügen; keine Veränderung im Uthmen, noch in der Stimme; eine Gemuthsbewegung war auch nicht einmal im Pulse wahrnehmbar. Die Kranke blieb in demselben Zustande von Unempfindlichkeit, wie sie kurz vor der Operation war. Sie blieb 48 Stunden in dem Zustande des Somnambulismus. Der Puls blieb während dem auch unverändert.

Nach einem neuen Verbande weckte sie Hr. Chapelain. Sie schien durchaus keine Vorstellung und kein Gesucht von dem Vorgefallenen zu haben. Aber als sie erfuhr, daß sie operirt worden war und ihre Kinder um sich versammelt sah, so hatte sie eine heftige Gemuthsbewegung, welche aber ihr Magnetiseur verschwinden machte, indem er sie sogleich in Schlaf versetzte.

Uehnliche Zustände von Unempfindlichkeit finden sich in manchen Krankheiten wieder, wie im Scheintode und beim Starr= krampfe. Vielleicht, daß manche Menschen, die bei den gräßlichsten Martern zuweilen keinen Ausdruck des Schmerzes zeigten, nach= dem vorher der heftigste Schmerz empfunden war, in einem ähnlichen Zustande waren. Diese Fälle bestätigen die früher angeführte Ansicht von einem Nervenäther, der unter gegebenen Bedingungen sich von den Nervenenden zurückziehen kann, wo= durch dann der Nerve selbst nicht mehr als Conductor des äußeren Reizes dienen kann. Sie zeigen auch, daß in solchen Zuständen nicht blos eine größere Concentration der Seelenkräfte, sondern auch der organischen Kräfte statt finden kann.

Diefer Zuftand könnte eintreten, wann die Sensibilität durch Ueberreizung erschöpft wird, und dies erinnert an die Hexenprozesse, in denen oft berichtet wird, daß die für Hexen ausgegebenen Frauen, wenn sie alle Qualen der Tortur bestanden hatten, für jeden Schmerz unempfindlich wurden. Ein folcher Zustand könnte aber auch, zum Theil wenigstens, durch eine große Erhebung und Begeisterung be= wirkt werden, wobei die Seele und ihr nåchstes Organ von dem Körper schon freier würden. Die Geschichte der Mårtprer, welche in den höchsten Qualen mit entzücktem Antlike begeisterte Reden hielten, sprechen sür diese Annahme. Beide Arten von Ursachen können natürlich vereint bestehen.

Wie zuweilen in ertatischen Zuständen das Gemeingefühl vollig suspendirt ist, so ist es in andern Fällen im höchsten Grade gesteigert. Das Nervensystem ist der Welt mehr als gewöhnlich gedffnet, die Berührung, oft nur die Nähe, von leblosen und be= lebten Gegenständen wirkt mit ungemeiner Intensität auf dasselbe ein. Man hat verschiedene Substanzen, durch welche Somnambule afficirt wurden, aus andern Zimmern, wo sie weder von diesen, noch ihren Umgebungen gesehen werden konnten, vermittelst Schnure mit denselben in Verührung geseht, und bei gleichen Substanzen erfolgte immer dieselbe Wirkung auf das Gemeingesuhl.

Oft find es unendlich kleine Gaben, welche bei diefer gesteigerten Sensibilität dieselben Wirkungen, wie große bei andern Menschen hervorbrachten. Einige Tropfen verdorbener Fleischbrühe, in die Hand einer Somnambule gehalten, erzeugte schon Trockenheit und Nauhigkeit im Halse, Brennen in den Augen, Doppeltsehen, große Schwäche und Schläfrigkeit. Ein einziger Tropfen Fettsäure, auf die Hand derselben Somnambule gebracht, erregte, obgleich dieselbe durchaus keine Runde davon hatte, noch heftigere und wirklich gistige Erscheinungen. (S. Scherin v. Prevorst 1. Th. S. 122 u. f.) Die Verührung der Wurzel von artemisia vulgaris, welche man gegen Epilepsie anwendet, erregte ihr Schwindel und dauernde Bewußtlosigkeit; einige Lorbeeren in der Hand erzeugten Schlaf und Somnambulismus. Ein Gran von

66

der Burgel der Belladonna erzeugte ihr Burgen im halfe und Schwindel im Ropfe; die Augensterne wurden erweitert und fie fab alle Gegenstande doppelt. Ein Biertel Gran Belladonna= Ertract wurde in einer Unge Baffer aufgeloft ; von Diefer Mijchung wurden drei Tropfen unter vier Ungen Waffer gemijcht. Man gab davon der Kranken drei Tropfen innerlich. Gie wußte nicht, mas es war. Gie hatte die Tropfen aber nur auf die Bunge gebracht, fo fuhlte fie eine besondere Barme im gangen Korper, hauptfach= lich in Bruft und Ropf. Bald klagte fie uber Berminderung der Sehfraft, und ihre Augensterne erweiterten fich; fie wußte fich nicht in die vor ihr liegenden Gegenstände zu finden. Gie betam Trockenheit und Beiferkeit in Mund und Schlund (a. a. D. S. 118). Fur die Wirfung der Electricitat war fie in hohem Grade em= pfanglich. Bahrend dem Gewitter war fie in großer Bewegung. Bewegte man bei electrischer Luft die Finger gegen fie, fo fab fie von denfelben fleine Blige in Bogen ausgehen. Bei Mannern fab fie diefe Blite hell, bei Frauen blaulich. Mus den Mugen ber Menschen fab fie leuchtende Strahlen ausgehen; bei den Mannern in hellem Lichte, bei den Frauen in blaulichem (a. a. D. S. 134).

Aehnliche Erscheinungen einer feineren und gesteigerten Sen= sibilität kommen als krankhafte Symptome eines überreizten, ge= schwächten und durch keine Willensstärke beherrschten Nerven= sustens häufig, besonders bei hysterischen und hypochondrischen Kranken, vor. Es ist aber auch bisweilen eine solche höhere Stei= gerung der Sensibilität eine Zugabe tieffühlender, fein organisirter Menschen, die in einer größeren Sympathie mit der Natur stehen und von allen Dingen inniger berührt und afficirt werden. Dieser höher entwickelte Sinn ist meist eine Mitgabe des Dichters und überhaupt des poetisch fühlenden und für die feinsten Eindrücke der Natur vorzüglich empfänglichen Menschen. Diese Eigenschaft ift aber wesentlich von der krankhaften Sensibilität und Senti= mentalität eines überreizten Nervensystems verschieden.

Die erhöhte Sensibilität mancher Schlaswachenden gegen Metalle, und die hierdurch bedingte Fähigkeit, die Natur derselben auch in einiger Entfernung anzugeben, findet sich bei den sogenannten Metallsühlern wieder. Wenn diese Menschen, in denen das Gemeingesühl auf eine besondere Weise entwickelt ist, über Stellen gehen, unter denen Metallmassen, Steinkohlen oder fließendes Wasser ist, so haben sie eine eigenthümliche Empsindung davon, der Puls ist beschleunigt, und sie fühlen nicht selten ein kleines Unwohlseyn, Schwindel, Uebelkeit u. dgl. Es steigert sich bei ihnen dieses Wahrnehmungsvermögen von einem allgemeinen unbestimmten Gesühl bis zu einem wirklichen Schauen.

Viele diefer Metall= und Wafferfühler bedienen sich bei ihrem Durchforschen der Erde einer Gerte, die meist gabelförmig gestaltet ist und deren beide Enden sie in den zwei Händen halten. Die Spitze der Gerte soll sich nach dem Orte hinneigen, wo die gesuchten Gegenstände liegen. Es sind dies die sogenannten Wusscheruthen. Manche jener Erdseher bedurften keine solche Hülfs= mittel; andere erkannten mittelst derselben die Metalle leichter; und wir können sie nur als unwesentliche Hülfsmittel eines ge= steigerten Gemeingesühls ansehen, als Firirungspunkte der Auf= merksamkeit des Willens und als Conductoren einer Kraft, die im Menschen selbst liegt. In dieser Hinsicht mögen denn auch die Besprechungen, Segnungen, Vestreichungen und Vereitungen der Ruthe eine Bedeutung haben.

Unter diefen Metallfühlern ward im vorigen Jahrhundert besonders Bleton aus der Dauphine bekannt. Er war ganz ohne Bildung und Unterricht, hatte aber das Vermögen, Wasser meh= rere Klafter tief in der Erde zu erkennen, dessen Eigenschaften anzugeben, z. B. ob es gewöhnliches oder Mineralwasser, kalt

68

oder warm war; er gab die verschiedenen Erdschichten an, die über demselben lagen, und unterschied die Erzadern. Er bediente sich dabei immer der Nuthe. Versuche, die man mit ihm in der Dauphine, der Schweiz und in der Nähe von Paris machte, bestätigten die Wahrheit dieses Vermögens, das aber nicht zu allen Zeiten gleich war. (S. Thouvenel mémoires sur la baguette divinatoire, le magnetisme et l'électricité.)

In der Schweiz lebte vor furgem eine Metallfuhlerin, Da= mens Katharina Beutler. Gie war von ftartem Korperbau und phlegmatischem Temperament und genoß eine ununterbrochene Gefundheit. (Man irrt überhaupt, wenn man glaubt, daß folche Menschen, in denen das Gemeingefuhl auf eine besondere Weise erhoht ift, immer schwache Nerven hatten, oder im Magemeinen franklich waren.) Schon in der fruhen Jugend ward jenes Madchen burch einen Bufall mit ihrer naturgabe befannt. Spåter machte fie felten Gebrauch davon. herr hippenmener, bei dem fie in der Nahe von Conftanz wohnte, und mehrere befannte Gelehrte, wie Ebel und Bichocke, haben Diejes Bermögen bei ihr vielfach beobachtet. Gie fuhlte Wafferquellen, Gifenerz, Rohlenftreichun= gen. Sie fchmectte die Steinkohlen, mag und beftimmte hauptlager, Udern, Musgange, desgleichen die Breite, Tiefe und Machtigkeit. In Maasmunfter brachte fie zwei schlaflose Rachte zu, mahr= scheinlich wegen eines unter diefer Stadt befindlichen Salzlagers. Diefelbe Wirfung verursachte ihr einft eine Quecffilbermine in Graubundten. Die Empfindungen, welche ihr manche Korper machten, fühlte fie am meisten an der Fußsohle und an der Junge. Sie bedurfte zur Erkenntniß ber verborgenen Rorper feine Ba= quette wie andere Baffer = und Metallfühler. Doch bediente fie fich bisweilen einer Ruthe, gewöhnlich aus Rischbein; allein diefe ift, nach dem Erzähler diefer Erscheinung, felbft nur ein Bulfe= mittel, um Breite und Tiefe ber fchon erforschten Substangen

unter dem Boden näher zu bestimmen. Diese Naturgabe verließ sie zu keiner Jahrszeit und bei keiner Witterung. Doch war sie zu einer Zeit stärker afficirt, als zur andern. Die verschiedenen Metalle, Erde und Salze, unterschied sie durch die mancherlei Affectionen des Nervensystems, durch erhöhtes Wärmegefühl, verschiedenen Geschmack, Druck am Magenmunde u. dgl.

Durch ihr erhöhtes Gemeingefühl vermochte sie auch den Sitz körperlicher Beschwerden zu bestimmen, je nachdem bei Annähe= rung an den kranken Theil ein Finger in Oscillation gerieth, oder die vorgehaltene Baguette an= oder abstieß. Durch Be= streichung mit ihrem Finger soll sie schwere Krankheiten haben heilen können, und es wären so bei ihr die magischen Kräfte des Wirkens und Wahrnehmens, was nicht selten der Fall ist, in gleichem Maße gesteigert gewesen. (S. Iss Iannerheft 1817.)

Beil eben das erhohte Gemeingefühl, wie man es bei Me= tallfühlern beobachtet, oft auch andere Dinge als Metalle, Waffer u. dgl. inne wird, fo begreift man, daß man in früheren Zeiten der Bunschelruthe auch die Kraft zuschrieb, verborgene Dinge jeder Art, Personen und Sachen, auf welche die Aufmerksamkeit der Suchenden gerichtet war, auffinden zu können.

Wie man zu Ende des sechszehnten Jahrhunderts über diese Erscheinungen dachte, und wie man sie zu erklaren suchte, zeigt der folgende Auszug eines gerichtlichen Actes jener Zeit.

Zeidler (in feinem Pantomysterium Halle 1700) suchte, wie fein Freund, der bekannte Thomasius, welcher auch zu dem genannten Buche eine Vorrede schrieb, den damals herrschenden Wahn zu bekämpfen, der alle außerordentlichen und schwer zu erklärenden Naturerscheinungen dem Einflusse des Teufels zuschrieb; und auf eine sehr geistvolle Weise sucht er die physischen und psychischen Ursachen dieser Phänomene auf. Die Geschichte, von welcher die Rede ist, führt die Ueberschrift: Historie von der Entdeckung des Mordes zu Lyon, aus dem Bericht des Hrn. Intendanten, des königl. Hrn. Procurators, des Hrn. Abts von der Garde, des Hrn. Panthot, Decan der medicinischen Facul= tåt zu Lyon und des Hrn. Advocaten Aubert.

"Den 5. Juli 1692 wurde ein Weinhåndler, nebst feiner Frau, mit einer Art in einem Keller ermordet, und ihr Geld ge= stohlen. — Man hatte durchaus keinen Argwohn auf den Thåter. Ein Nachbar des Verstorbenen ließ einen Bauer, mit Namen Jacques Aimar, aus der Dauphine nach Lyon kommen. Die= ser hatte seit mehreren Jahren den Ruf, daß er, vermöge der Bunschelruthe, gestohlene Sachen entdecken und Diebe und Môr= der auffinden könne. Der Weg, den er dabei zu machen hatte, wurde ihm durch seine Wusschleruthe gezeigt, die aus jeder Art von Holz seyn konnte, und in seinen Hånden auf Wasser, Metalle, Malsteine der Aecker und viele andere verborgene Dinge anschlug.

Jacques Mimar tam nach Lyon. Er versprach dem tonig= lichen Procurator, die Schuldigen auf dem Fuße zu verfolgen; aber er muffe zuerft in den Keller, und ba anfangen, wo ber Mord geschehen war. Der konigliche Procurator führte ihn dahin. Man gab ihm eine Wunschelruthe von dem ersten Holze, das man fand. Er durchlief den Keller, und die Ruthe bewegte sich burchaus nicht, als an dem Orte, wo der Wirth ermordet worden war. Hier kam Aimar in Bewegung, sein Puls schlug wie in einem heftigen Fieber, die Ruthe, die er in der Hand hielt, fchlug ftart an. 20le dieje Bewegungen wurden verdoppelt an dem Orte, wo man den todten Korper der Frau gefunden hatte. Nach die= fem, entweder durch die Ruthe oder durch innerliche Empfindung geführt, ging er in das Belt, wo der Diebstahl geschehen war. Bon ba an verfolgte er in den Straßen die Spur der Meuchel= morder, er tam in den hof des Erzbischofs, ging zur Stadt hin= aus über die Brucke, welche über die Rhone geht, und hielt sich

immer zur rechten hand ber Lange bes Fluffes binauf. Drei Per= fonen, die ihn begleiteten, bezeugten, daß er ofter drei Mitschuldige gewahr werde, bisweilen aber fen es ihm, als waren es nur zwei. Allein er erfuhr ihre Bahl beffer, als er in ein Gartenhaus fam. Denn hier bestand er darauf, die Morder hatten um einen Tisch gefeffen, auf welchen feine Ruthe anschlug, und hatten aus der Flasche, fo in der Stube ftand, Wein getrunken, auf welche die Ruthe gleichfalls anschlug. Man wollte von dem Gartner wiffen, ob nicht etwa er, oder jemand von feinen Leuten mit den Mor= dern geredet hatten; aber man konnte nichts von ihm erfahren. Man ließ die Leute ins Haus kommen, die Ruthe fchlug auf fei= nen unter ihnen. Endlich kamen zwei Kinder von neun oder zehn Jahren; die Ruthe schlug auf sie an. Man fragte sie aus, und fie bekannten, daß sich am Sonntage fruh drei Manner, welche fie beschrieben, in das Haus geschlichen und aus der Flasche, fo ber Ruthengånger angezeigt hatte, Wein getrunken hatten.

Diese Entdeckung nun verursachte, daß man dem Aim ar zu glauben anfing. Dennoch hielt man für rathsam, seine eigen= thůmliche Kraft noch nåher zu prüsen, bevor man ihn weiter nachspüren ließ. Weil man nåmlich die Art gefunden hatte, mit der der Mord verübt worden war, so nahm man diese nebst vielen andern Aerten von gleicher Größe und trug sie in den Garten des Hrn. v. Mongivrol. Hier wurden sie vergraben, ohne daß es der Bauer sah. Man ließ ihn über alle Aerte gehen, und die Ruthe schlug nur allein auf diejenige, mit welcher der Todschlag geschehen war. Der königliche Intendant verband ihm die Augen. Nachdem man die Aerte in das Gras versteckt hatte, führte man ihn an diesen Ort; die Ruthe schlug allezeit auf diese Art, und bewegte sich gar nicht über den andern.

Nach diefer Probe gab man ihm einige Hafcher und Stadt= Enechte zu, mit welchen er den Mordern nachsetzen follte. Man kam an das Ufer der Rhone, wo eine halbe Meile von der Brücke abwärts Fußstapfen in dem Sande des Ufers anzeigten, daß hier Menschen zu Schiffe gegangen waren. Man folgte ihnen auf dem Wassfer, und Aimar ließ das Schiff in der Spur fortgehen und unter die gewölbte Brücke bei Vienne fahren, wo man sonst niemals durchschifft. Hieraus schloß man, daß sie keinen Schiffer bei sich hatten, weil sie den guten Weg auf dem Flusse so weit verschlt hatten. Während der Neise ließ Aimar an allen Ufern anfahren, wo die Mörder gelandet hatten; er ging gerade auf ihren Fuß= stapfen fort, und erkannte, zu großer Verwunderung der Wirthe, die Vetten, worin sie gelegen, die Tische, woran sie geselsen, und die Kannen und Släser, welche sie berührt hatten.

Man tam in das Lager zu Samblon; Mimar fuhlte eine Bewegung, er war überzeugt, daß die Morder ba waren. Er getraute fich aber nicht die Ruthe schlagen zu laffen, um dadurch ficher zu werden, weil er fich vor der Mißhandlung der Soldaten fürchtete. Aus diefer Furcht fehrte er nach Lyon zuruck. Man fchictte ihn aber wieder mit Empfehlungsbriefen guruct. Die Morder aber waren vor feiner Rucktunft weggereift. Er verfolgte fie bis nach Beaucaire. Auf dem Wege durchfuchte er die Herbergen und bemerkte Betten, Tijche, Flaschen und Glafer, welcher fie fich be= bient hatten. In Beaucaire erfannte er durch feine Ruthe, daß fich die Morder getheilt hatten, als fie dahin gekommen. Er hielt aber mit Berfolgung desjenigen an, deffen Fußstapfen die Ruthe am meiften bewegten. Er ftand auf einmal vor der Thur eines Gefängniffes ftille, und fagte mit Bestimmtheit, daß der Morder barinnen fey. Man offnete ihm die Thure und zeigte ihm zwolf bis funfzehn Gefangene. Die Ruthe fchlug auf einen derfelben an. Er hieß Boffu, und war erft vor 8 Sagen wegen eines ge= ringen Diebstahls eingeset worden. Unfangs leugnete Boffu alles. Als man ihn aber auf den Weg fuhrte, auf dem er hinunter

von Lyon nach Beaucaire gefahren war, und man ihn in allen Häusern kannte, wo er sich aufgehalten hatte, so bekannte er, daß er mit den Mördern gegessen und getrunken habe, namentlich an allen den Orten, wo es die Nuthe angezeigt hatte; ferner daß er bei dem Meuchelmorde zugegen gewesen, und daß von den zwei Mitschuldigen der eine den Mann, der andere die Frau gemor= det habe.

Zwei Tage nachher wurde Aimar zu fernerer Erkundigung ausgeschickt. Seine Ruthe führte ihn wieder nach Beaucaire an die Thüre eben dieses Gefängnisses. Er versicherte, daß noch einer von den Mördern darinnen wäre, und niemand konnte ihm den Irrthum nehmen, als der Kerkermeister. Dieser fagte, ein Mensch von dem Ansehen, wie man einen der Mörder beschrieb, sey kurz zuvor in das Gesängniß gekommen, und habe sich nach dem Schicksal des Bossu erkundigt. Aimar verfolgte diesen Mörder, und glaubte Spuren von ihm bis an die spanische Grenze zu finden. Diese seite seinen Nachforschungen ein Ziel."

Der königliche Prokurator bemerkt in seinem Gutachten, daß Aimar bei dem Aufsuchen des Mordes innere Erschütterungen, Schweiß und Kopfschmerz gehabt habe. In andern Fällen hatte dieser und andere Nuthengänger eine innere Bewegung, deren sich die meisten jedoch nur bewußt werden, indem sie sehen, daß die Nuthe schlägt. Bei dem Prokurator selbst bewegte sich die Nuthe; die Pulsadern schlugen ihm dann stark, Schweißtropfen standen ihm auf dem Gesicht, und er mußte immer wieder in den Hof gehen, um frische Luft zu schöpfen. Einer derer, welche bei der Untersuchung zugegen waren, bemerkt, Aimar wäre, als sich die Nuthe in seiner Hand so heftig in jenem Keller bewegte, der Ohnmacht nahe gewesen. Er ging daher ins Freie. Er war dann sehr erblast, schweißte, und der Puls schlug eine viertel Stunde lang überaus stark. Man mußte ihn bisweilen mit frischem Wasser bespripen, damit er nur zu sich selbst kam. Brachte man den gefangenen Boffu mit dem Aimar in Verbindung, so schlug diesem die Ruthe beständig.

Der General-Lieutenant Garnier erzählt Folgendes von Diefem Mimar. Garnier war bestohlen worden. Er fragte ben Mimar, ob er den Ort errathen tonne, wo er bestohlen mare? Mimar ging oft mit feiner Ruthe im Zimmer auf und ab. Er feste feinen Suß auf die Stuhle und auf zwei Tijche mit Teppichen, welche in dem Rabinet ftanden, und auf welchen mehrere Schieb= laden waren. Er erkannte richtig die Schieblade, aus welchem das Geld gestohlen worden war. Garnier bat ihn nun, dem Diebe nachzuforschen. Geine Ruthe fuhrte ihn erft in ein anderes Rabinet, von da in die Bibliothet und dann in die Bedienten= ftube. Hier schlug die Ruthe an ein Bett, und zwar auf die eine Halfte des Bettes. Es ergab fich, daß ein Bedienter, der das Baus verlaffen hatte, in Diefem Bette geschlafen hatte. Garnier erinnerte sich, daß an dem Tage, wo der Diebstahl geschah, der Bediente von ihm gerade den Weg gemacht hatte, welchen der Ruthenganger beschrieb.

Garnier fragte ihn auch, ob es wahr wåre, daß er in Nachfolgung der Diebe und Mörder, des Wassers, der versetten Malsteine und des verborgenen Silbers Zittern und heftige Be= wegungen fühle. Aimar antwortete, daß er bei Dieben, bei Wasser und bei Metallen gar keine Schmerzen und Schrecken fühle. Wenn er aber Mördern nachzuforschen strebe, fühle er eine heftige Bewegung, besonders an dem Orte, wo sich diese aufgehalten hätten. Garnier fragte ihn, ob er sich in Versol= gung der Mörder nicht irren könne, wenn ihm Metalle und Un= terirdisches auf seine Wege begegneten, weil die Nuthe auch auf diese anschlüge? Er antwortete, er fühle hierbei kein Zittern.

Beidler macht hierbei fehr treffende Bemerkungen uber die

Wirkungsweise der Wünschelruthe. Er erweist, daß die Ursache der beschriebenen Wirkungen nicht in der Natur der gesuchten Körper, ihren Ausdünstungen u. dgl., und eben so wenig in der Wünschelruthe, als solcher, zu suchen sey. So sagt er (S. 471): "Nicht die Nuthe, sondern der Mensch entdecket seine eigenen, ihm vorhin verborgenen Gedanken, eben wie einer oft im Traume aus sich selber erfährt, was ihm begegnen wird." Und an einem andern Orte: "der Mensch rathfraget die Nuthe nicht, sondern sich selbst, oder die innerste Kraft seines Verstandes, die greiset er an. Ein Aftronom fragt den tubum opticum nicht, sondern sein Auge oder seine sehende Kraft, die greist er aufs höchste an durch das Sternrohr."

Die Waffer = und Metallfühler werden endlich wahre Hell= sehende, indem sie viele Dinge, auf die ihre Seele gerichtet ist, erkennen, ohne daß opake Körper mehr ihre Seherkraft hemmen. Schon bei Griechen und Römern werden Beispiele von einem solchen Durchsehen angesührt.

Der Pater Lebrun (Histoire critique des pratiques superstitieuses Lib. I. C. VI.) führt einen Brief des berühmten Hungens an den Pater Marsenne vom 26. November 1646 an. In diesem steht, man hätte in Antwerpen einen Gefangenen geschen, dessen schwermögen so start und durchdringend gewesen segehen, desse ohne alle Instrumente und ganz leicht alle verborgenen Dinge entdeckte, die mit irgend einer Art von Stoff oder Kleidung bedeckt waren, jedoch mit Ausnahme der rothen Stoffe. Es kamen einmal mehrere Frauen zu ihm, um ihn in seinem Unglück zu trösten. Er sing plöglich an zu lachen. Als man in ihn drang, warum er lache, sagte er ganz kalt: "weil eine von euch kein Hemd an hat." Der Pater Lebrun erinnert hierbei an die Zahuris in Spanien, die tief in die Erde hinein sehen konnten, und die Quellen, Metalle und Leichen bemerkten, woran sie dichte und tief eingegrabene Sårge nicht hindern konnten. Delrio (Disquisit. magic. Mogunt. 1606. T. I.) erzählt: "In Spanien gibt es eine Art Menschen, die man Zahuris nennt. Als ich mich 1575 in Madrid aufhielt, sah man dasselbst einen solchen Knaben. Es sollen diese Menschen erkennen, was im Schooße der Erde verborgen ist, die unterirdischen Wassser, Metalle, Schätze und Leichen. Die Sache ist allgemein bekannt, und an die Möglichkeit derselben glaubten nicht nur Dichter, sondern auch Philosophen." Dasselbe erzählt der Pater Hieronymus Feijoo (in seinem teatro critico en Espagnol. Madrid. 1737.) und bemerkt, daß jene Menschen mit dem durchdringenden Blicke, welche durch opake Körper sehen können, Zahuris genannt werden, ein Name, den er seinem Ursprung nach sür arabisch hält.

Besonders merkwurdig in diefer Hinsicht ist die Geschichte einer Frau, die ebenfalls der Pater Lebrun berichtet.

"In Liffabon wohnt eine Frau, die mahre Luchsaugen hat. Sie hat ein fo durchdringendes Sehvermogen, daß fie in die Erde hinab feben kann, wie bedeutend auch die Tiefe fen. 2Bas ihr besondere Ehre macht, und was zugleich die Wahrheit diefer Thatsache bestätigt, ift Folgendes. Da der Konig von Portugal Baffer nothig hatte zu einem neuen Gebaude, und ba man ver= geblich darnach gegraben hatte, fo entdeckte diefe Frau mehrere Quellen in feiner Gegenwart durch blofes Schauen. Der Konig gab ihr eine Pension und die Decoration des Chriftusordens für ben, welcher fie heirathen wurde. Das Waffer ift der einzige Gegenstand, den fie durch die Erde hindurch feben kann. Durch bas Sehen entdectt fie daffelbe, aber fie muß bann nuchtern fenn. Diefe Eigenschaft ift ihr gang naturlich. Es ift schade, daß fie die Beilfunde nicht versteht. Denn was noch auffallender ift, fie fieht auch in den menschlichen Korper binein. Doch fann fie das nur zu gewiffen Beiten. Sie fieht, wie fich das Blut bewegt, wie die

77

Verdauung geschieht, wie der Nahrungssaft sich bildet, sie sieht alle einzelnen Theile des Körpers und ihre mancherlei Verrich= tungen. Sie erkennt Krankheiten, die sich der Erkenntniß und der Erfahrung der geschicktesten Aerzte entziehen, die man mit gutem Recht neben ihr blind nennen kann. Man consultirt sie auch lieber als diese."

Diefer Bericht steht in einem Briefe im Mercure de France von 1725. Lebrun nahm diese Erzählung nicht von Hörensagen, sondern er stand lange mit dem Grafen Ericenra in Lissabon in Briefwechsel darüber.

Der Mercure de France von 1728 erzählt von einer Frau, Namens Pedegache, welche ohne Zweifel dieselbe ist. "Sie er= kennt", heißt es da, "was in der Erde verborgen ist; sie unter= scheidet Steine, Sand, Quellen bis zu 30 und 40 Klafter Tiese. In den menschlichen Körper kann sie durch Kleider nicht sehen." (Vielleicht beobachtete man das blos bei den in Portugal ge= brauchlichen scheidern, die dann, wie gewöhnlich, die magnetische Kraft isolirten.) "Aber wenn der Körper entblöst ist, unterscheidet sie den Magen, das Herz und andere Eingeweide; sie erkennt Abscesse, wenn deren vorhanden sind, und entdeckt die Ursachen der Krankheit in den Sasten. Sie sieht im siebenten Monat der Schwangerschaft, ob eine Frau mit einem Knaben oder Mådchen schwanger ist."

Den hat die Geschichte dieser Frau, die aus andern Quellen geschöpft war, in der Zeitschrift "die Curiositäten" wieder bekannt gemacht. Wegen ihrer Verschiedenheit von der angesührten, stehe sie dem größten Theile nach hier.

Nach den Erzählungen verschiedener Reisebeschreiber besaß diese merkwürdige Frau die Gabe, tief in den Schooß der Erde, felbst in die menschlichen Körper hinein zu sehen. Als ein Kind von drei Jahren entdeckte sich diese Eigenschaft an ihr, in welchem Ulter fich noch fein Betrug vermuthen laßt. In diefem Ulter, als ihre Magd den Tijch dectte, fagte fie von ihr, daß diefelbe ein Rind im Leibe habe, da man noch gar teine Bermuthung von der Schwangerschaft der Magd hatte. Der Erfolg bestätigte ihre Un= gabe. 2018 bies bekannt wurde, versuchten die Damen in Liffabon die wunderbare Angabe des Kindes dadurch, daß fie ihre Schooß= hundchen besehen ließen, und die Kleine fagte nicht nur, mit wie vielen jungen Hundchen fie trachtig waren, fondern fie gab auch ihre Farbe an. Und es traf ein. Gie wurde alter, und fah durch alle opake Korper fo, daß fie Diebstähle in den verborgenften 2Bin= feln der Saufer entdeckte, und verborgene Quellen und Metalle unter der Erde fah. Es ift zu bedauern, daß die Akademie zu Paris, welche von diefer Wundergabe gehort hatte, diefes Frauenzimmer nicht, wie fie Willens war, prufen konnte, weil der Mann der Donna Pedegache, obgleich ein Franzofe, aus Eifersucht die= fer feiner außerordentlich schönen Frau nicht erlaubte, dahin zu geben. Man erfuhr also nicht, ob diese erstaunliche Eigenschaft in ber naturlichen Beschaffenheit ihrer Mugen, oder fonft in einer Gon= berbarkeit ihres Rorpers ihren Grund hatte. Donna Pedegache machte einft, in Gefellschaft einiger Freunde, eine Reife durch einen Theil von Portugal, auf welcher fie uber ein fleines Gebirg famen. Von Ungefahr fah fie aus dem Wagen beraus, befahl ftille zu halten, und fagte, daß hier etliche 30 Fuß tief ein schones Dentmal des Alterthums verborgen liege. Diefes fen ein Becken von betrachtlicher Große, mit den schönften Urbeiten geziert. Dies wurde dem Hofe angezeigt, es ward nachgegraben, und das ichone Denkmal des Alterthums wurde wirklich gefunden.

In einem französischen Werke von 1738, das Oken anführt, heißt es: "Ich lernte die Donna Pedegache, diese schöne Wun= derfrau, selbst kennen, und was ich von ihr erzähle, wird man kaum glauben, und eben so wenig, daß sie in dem menschlichen Körper die Verstopfungen sieht, welche die edlen Theile desselben angreis fen, wenn man sich in ihrer Gegenwart auskleidet. Anfänglich wollten die Aerzte in Lissabon nichts davon glauben, allein sie wurs den von der Wahrheit überzeugt, wann nach dem Tode der Patient von denselben gedffnetwurde. Es hatte einer das Unglück, 12 Fuß hoch zu fallen und sich drei Rippen zu zerschmettern. Er wurde geheilt; allein ein beständig empfindlicher Schmerz blieb ihm zurück. Er entdeckte sich der Donna Pedegache, und diesse sagte ihm, sie sähe ertravasirtes Blut. Er wurde auf diese Angabe geheilt." —

Wir lassen zugleich die Bemerkungen folgen, welche Oken über diese Frau macht, schon deshalb, weil in denselben dieser Naturforscher seine Grundansichten über den Lebensmagnetismus ausspricht.

"Dieses Beispiel von felbstentwickeltem Mesmerismus wird, so überraschend es auch ist, jeht keinem Physiologen, der an den neueren Fortschritten der Wissenschaft Theil genommen hat, mehr unglaublich vorkommen, da es nur Thatsachen enthält, wozu die spätere Zeit eine Menge Belege geliefert hat. Es wird aber besonders dadurch wichtig, daß es in eine Zeit fällt, wo noch Niemand von Mesmer und seiner großen Entdeckung etwas wußte, mithin frei ist von allem möglichen Verdacht. Aus der, wenn gleich wenig umständlichen, Erzählung geht hervor, daß diese Frau das Kind angeschener und gebildeter Eltern, die mit reichen Leuten Umgang hatten, gewesen, daß ihr Mann ebenfalls Vermögen hatte, und daher nirgends ein Srund zu einer Vetrügerei mit ihr, weder als Kind, noch als Frau vorhanden ist. Auch könnte in solchem Falle die Zahl oder gar die Farbe der jungen Hunde nicht angezeigt worden seyn."

"Daß Menschen ein so erhöhetes Gefühl besithen, vermöge dessen sie fremdartige, besonders metallische Körper unter der Erde oder in anderen Zimmern selbst im wachenden Zustande wahrnehmen, haben eine Menge Metallfühler, unter benen in unferer Beit Campetti am meiften Huffehen erregte, bewiefen. Mesmerisch Schlafende gaben auf's genaueste an, welche Stunde eine entfernte Uhr zeigt. Nun ift es gleich, ob eine folche Uhr burch Bande und Luft von dem Fuhlenden getrennt ift, oder durch Erde. Das Wahrnehmen vergrabener Dinge hat daher nichts Wunderbareres, als das Ungeben der Beit. Daffelbe gilt von Gegenstanden in thierischen Leibern, von Eingeweiden, Blut, Rnochen, Würmern u. dgl. Erde, Wande, Luft, Fleisch find in diefer Hinficht gleichartige 3wischenmittel, durch die das Gefuhl eben fo hindurch wirft, wie das Gefuhl unferer Mugen durch die Luft oder das ja auch erdige Glas, welche beide, weit entfernt, fich als Trennungsmittel bazwischen zu ftellen, vielmehr Leiter fur dieje Urt des Fuhlens werden. Unfer Muge fuhlt ge= farbte Rorper in meilenweiter Entfernung, weil es gemäß feiner Organisation die feinsten Weltwirfungen empfindet, oder weil die leifeste Weltfraft im Stande ift, bas Muge zu ruhren, wenn es fich in ihrer Richtung befindet. Wird ein anderes Drgan des Leibes 3. B. ein Finger, durch eine frankhafte Husbildung fo weit getrie= ben, daß er auch fur die leifesten Einwirkungen empfanglich wird, warum foll er nicht auch entferntere Korper wahrnehmen? Es ift ja ein ausgemachter Sat, daß fein Korper in der Welt ift, und fen er ein Staubchen, ber nicht auf alle andern wirft, und daß bei deffen Uenderung fich alle andern andern muffen. Unfere Mugen, Finger, verhalten fich bierin wie verschiedene Thermometer. Das eine zeigt die geringste Warmeanderung durch große Raume, das andere durch fleine an, ein drittes bewegt fich noch gar nicht. Ein Magnet auf dem Tifche fuhlt das Gifen unter demfelben, ja er fuhlt das Eifen am Nordpol tief unter der Erde. Die 3wijchen= materien find fur ihn nicht ba, weil nur er und Eifen gleichartiger Natur find."

"So feben wir mit den Augen, und horen nicht damit, fcmecken mit der Bunge, und feben nicht damit, weil nur Gleich= artiges Gleichartiges ergreift aus dem haufen des Mannichfal= tigen. Go feben wir unter einer Menschenmenge nur die, welche wir suchen, die anderen gehen uns unbewußt vorüber. Wohin die Aufmerksamkeit gerichtet ift, dahin geht sie durch alle Materien hindurch, ohne fich bei diefen aufzuhalten. Wie im Geifte, fo in ber natur, die auch ein Geift ift. Das Sirn empfindet Schmerz in der Behe durch den Leib hindurch, ohne diefen zu empfinden. Ein Korper ber Natur empfindet einen andern entfernten durch andere hindurch, ohne von diesem zu wiffen. Ein Mensch ift auch ein Naturforper, ein Magnet, der das zum Gifen hat, worauf feine Aufmerksamkeit oder feine Organisation gerichtet ift. In die Erde, in fremde Leiber feben, oder eigentlich in fie hinein fuhlen, ift daher kein Wunder in der Natur. Metallfuhler find feine Electrometer, Thermometer, Photometer, Magnetometer, furz Polarimeter."

"Bie es zugeht, daß wir von uns getrennte Gegenstände sehen, glaubt Jedermann zu wissen. Er frage sich aber nach dem Wie? so wird er gestehen, daß er es nicht weiß. Wie dieses eigentlich zugeht, brauchen wir für Gegenwärtiges nicht zu wissen. Das läßt sich aber vermuthen, daß das innere Sehen, das Sehen seiner eigenen Eingeweide, nicht nach anderen Gesehen geschehe, als das äußere Sehen oder Wahrnehmen. Nimmermehr wird Gleiches durch Verschiedenes hervorgebracht. Nun nehmen wir das Aeußere wahr, eben weil es ein Aeußeres, ein von unserem Wahrnehmungsorgan, dem Hirn, Verschiedenes ist. Sollen wir mithin Eingeweide wahrnehmen, so müssen sich das Hirn ein Aeußeres werden, sich von ihm gleichsam ablösen, isoliren, ein Selbstständiges werden, wie die äußere Natur. Daß dieses bis auf einen gewissen Grad in Krankheiten geschieht, wird kein Arzt, auch nicht der, welcher den Mesmerismus in das Fach des Herenglaubens wirft, bezweifeln."

"Was nun die Donna Pedegache betrifft, fo fommt außer einigen Bufalligkeiten, die in der Form der Erzählung liegen fonnen, nichts vor, was von den bisher befannten Erscheinungen des Mesmerismus abweiche. Es ift zu bedauern, daß der Stoff des antiken Beckens nicht angegeben worden. Bar es Metall, fo ift die Sache gewöhnlich; war es aber Marmor, fo muß ange= nommen werden, daß der Hugel, woruber fie fuhr, nicht aus Ralf, fondern Sand oder Thon beftand. Der Musdruck: "Sie hatte von ohngefahr aus dem Wagen gesehen" ift fo gestellt, als hatte fie das Becken ohne dieses nicht gefühlt, was nicht wahrscheinlich ist; benn die Augen find dazu nicht nothig. Gie hat ohne 3weifel berausgesehen, um ftill halten zu lassen; die eigentliche Unsicht des Erzählers hat aber den Ginn anders gestellt. Metallfuhlende Perfonen erhalten electrische Schlage auch in der Rutsche, wenn fie von einer Erdart auf eine andere kommen, und dann in ge= miffer Entfernung ein Wiederschlag folgt, wonach fie die Tiefe zu bestimmen im Stande find."

"Ferner heißt es, daß sie im menschlichen Körper die Ver= stopfung sehe, "wenn man sich in ihrer Gegenwart auskleidet." Dieses ist wohl auch nur Voraussetzung des Erzählers." (S. da= gegen meine Erklärung.)

"Es muß nicht außer Ucht gelassen werden, daß sie 3willings= kind war. Es gibt Grunde, die annehmbar sind, daß bei 3wil= lingsschwangerschaft ein Kind durch das andere in mesmerischen Justand gerathen kann, und daß eben dieses nichts von dieser Eigenschaft erhalte."

Wie Menschen im Somnambulismus und in ähnlichen 3u= ständen entfernte Gegenstände, namentlich Metalle, durch ihr ge= steigertes Gemeingefühl empfinden, so können umgekehrt auch

6 \*

folche Gegenstenstånde ertatische Zustände bei Menschen erregen, welche dazu die Unlage haben.

Jacob Bohme, deffen Schriften fast alle in einem 3u= ftande verfaßt find, der der Extafe und dem Bellfeben verwandt ift, fam, indem er in einen zinnenen Teller blickte, in den erhohe= ten hellsehenden Buftand, der ihn spåter fein ganges Leben durch nicht gang verließ. Der Geschichtschreiber Bohme's bemerkt von ihm, daß er ichon fruber, fieben Tage durch, in einen hellfebenden Buftand, in Entzückung gerathen fen. "Er wurde," fo find die Ausdrucke des Erzählers, "dem Geifte nach in den heiligen Gabbath und herrlichen Ruhetag ber Seelen verfet; allwo er (feiner eigenen Bekenntniß nach), mit gottlichem Lichte umfangen und fieben Tage in hochster gottlicher Beschaulichkeit und Freudenreich gestanden." - Spåter ward er "im Jahr 1600 in feinem funf und zwanzigsten Lebensjahre, zum andern Male vom gottlichen Lichte ergriffen und mit feinem gestirnten Seelengeiste durch einen jablingen Unblick eines ginnenen Gefages, (als des lieblich Jovialischen Scheines), zu bem innersten Grunde ober Centro der geheimen natur eingeführt. Da er als in etwas zweifelhaft, um folche vermeinte Phantafie aus dem Gemuthe zu schlagen, ins Grune gegangen, und boch nichts destoweniger folchen empfangenen Blick je långer je mehr und flarer empfunden, alfo daß er vermittelft der angebildeten Signaturen oder Figuren, Lineamenten und Farben, allen Gefchopfen gleichfam in bas Berg und in die innerfte Matur binein feben tonnen, (wie auch in feinem Buchlein de signatura rerum diefer ihm einge= bruckte Grund genugsam erklart und enthalten), wodurch er mit aroßen Freuden überschüttet, ftille geschwiegen, Gott gelobet, feine Hausgaeschafte und Rinderzucht wahrgenommen und mit Jeder= mann friedlich und freundlich umgegangen, und von folchem feinem empfangenen Lichte und inneren Wandel mit Gott und der

Natur, wenig oder nichts gegen Jemand gedacht." (Abraham v. Frankenberg gründlicher und wahrhafter Bericht von dem Leben und Abschied des in Gott felig ruhenden Jacob Böhmens. §. 7 und 11.)

Findet in dieser Wirkung der Metalle und spiegelnder Korper auf Menschen, welche Sehergabe besitzen, vielleicht auch eine Stelle aus dem ersten Buche Moses ihre Erklärung, wo von dem Becher Fosephs die Nede ist, der seinem Bruder Venjamin heimlich mitgegeben ward? Als nämlich der von Joseph Abgeschickte das Gepäck der Sohne Israels durchsucht und diesen Becher bei Benjamin sindet, sagt er: Ist nicht das, da mein Herr daraus trinket und damit er weissaget? (1 Mos. 44, 5.)

In einer folchen Wirfung mancher Korper auf den Drga= nismus juchen wir auch die Urfache des Glaubens der alten Bolfer an die magische Wirfung vieler Edelsteine. Die Wirfungsweise Diefer Steine, ihr besonderes Berhaltniß zur menschlichen natur, ift in neueren Beiten fast vergeffen, obgleich Thatjachen und ber Glaube der alteften Bolker eine folche Sympathie der Edelfteine mit dem menschlichen Rorper bezeugen. "In den Bolferstämmen, bie bem mannichfach gestalteten Buddha-Gultus ergeben find, fchrieb man vorzugsweife dem Sapphirus, den neuere Schriftsteller fur Lafurstein halten, eine magische Kraft zu, Bon ihm behauptete man, daß er der herrlichste Stein fen, den die Seilkraft der Erde erzeuge (optimus, quem tellus medica gignit). Er ward der heilige Stein, der Stein aller Steine genannt (ut sacer et merito gemmarum gemma vocatur). Gein geheimer Berth bezog fich auf die Magie des Buddhiftischen Mittelalters, wo Keusch= heit, Friedfertigkeit, ber Glauben an die Seelenwanderung und Netromantie (ad evocandas imagines) einheimisch waren. 2Ber ben Sapphirus tragt, ift uber Neid und Trug erhaben und erlangt Gleichmuth der Seele in jeder Gefahr. Dies ift die erhabene

Lehre der Frommen des Buddha. Durch diesen Stein diffnen sich verschlossene Pforten und Wohnungen. Er erweckt die Ver= schnung der Gottheit und die Erhörung des Gebets (placatumque deum reddit, precibusque faventem). Er dient den Frieden zu vermitteln, und mehr als irgend eine andere Gemme der Nekro= mantie (et plus quam reliquas amat hanc necromantia gemmam). Aber wer ihn tragen will, muß ein reines und keusches Leben führen." (S. Marbod. liber lapidum ed. Beckmann Goetting. 1779. I. L. I. C. p. 21. 22 sq., und Ritter's Vor= hallen der Geschichte S. 132 u. f.)

Zu vorzüglich heiligem Gebrauche wurden die Edelsteine, nach der Mosaischen Anordnung, auf der Herzgrube des judischen Hohenpriesters getragen. Sie dienten ihm, nach den judischen Ueberlieferungen hierüber, als Mittel, um, wahrscheinlich in einer Urt von Hellschen, die Aussprüche des gottlichen Drakels inne zu werden.

Nachdem wir von manchen außeren Natureinfluffen gesprochen haben, durch die unter gewissen Bedingungen und bei vorwaltender Disposition manche Zustande eines gesteigerten Gemeingesühls, der Ertase, des Hellschens hervorgerusen wurden, so fragen wir, welchen Zweck denn wohl überhaupt alle die angewandten Mittel hatten, aus denen geweissagt und prophezeiht wurde, und die wir bei allen Bölkern wiedersinden. Nach dem Gesagten ist es uns wahrscheinlich, das die Wirkung, die wir in vielen Fällen anerkennen müssen, nicht in diesen Dingen an sich lag. Nicht in den Zauberspiegeln bei den alten Germanen, nicht in den Eingeweiden der Thiere und dem Fluge der Vögel, aus denen der Augur die Zukunst verfündete, nicht in allen jenen äußeren, oft unbedeutenden Mitteln und Formen, die man zu ähnlichem Gebrauche anwandte, lag die Ursache eines bald heller, bald trüber entwickelten innern Schauens; der wahre nåchste Grund lag im Gemuth des Menschen, in der Naturanlage Einzelner zu jenen ungewöhnlichen Zuständen und Befreiungen der Seele. Die äußeren Objecte können wir demnach nur als Mittel ansehen, die innere Kraft zu firiren, oder höchstens sie in die Erscheinung zu rufen. So sahen wir auch bei den mancherlei Besprechungen und Manipulationen nicht die gesprochenen, oft unbedeutenden Worte und magischen Formeln Wirkungen hervorbringen, sondern die dadurch erregte und fürirte Richtung des Gemuths und des Willens.

Die angeführten Thatsachen einer hohern Sensibilität bewei= sen, so wie die entgegengesetzten einer unterdrückten, die geringere Ubhängigkeit der Nervenkraft von dem materiellen Organismus in diesen Zuständen.

Eine dritte Verånderung bei Somnambulen im Bezug auf die Empfindung ist die Versetzung der Sinnesthätigkeit. In vielen Fällen sahen, hörten, rochen die Somnambulen nicht mehr mit den dazu gebildeten Sinnesorganen, sondern mit den Nerven des Gemeingefühls, namentlich mit denen des Ganglienspstems, das sein Hauptgeflecht in der Nähe des Magenmundes hat. Die magnetisch Schlafenden konnten so die Farben und Formen der Ge= genstände, die man vor die Magengegend hielt, auch in Hullen, welche die magnetische Kraft nicht isoliren, erkennen.

Das Nervensystem, der nåchste leibliche Conductor unserer Seelenkräfte, hat zwei Hauptparthieen im Menschen. Die eine der= selben hat ihr Centrum im Hirne, aus dem, wie aus dem ihm ver= bundenen Rückenmarke, alle Nerven ausstrahlen, die sich in die Einnes= und Bewegungsorgane vertheilen. Die andere hat kein so sichtbares Centrum; vielmehr scheinen die vielen kleinen Nerven= knotchen die Stelle eines gemeinsamen Hirns zu ersehen. Sie bilden nämlich einen relativen Mittelpunkt in der Gegend der Herzgrube, im Sonnengeslechte, den daher auch die Alten das Hirn des Unter=

leibes nannten. Jenes, bas Sirnfostem, bient vorzugsweise bem Erfennen und Sandeln, diefes, das Ganglienfuftem, allein dem reproductiven Leben des Drganismus. Es ift allen Organen zugeordnet, deren Geschaft die Berbeischaffung des neuen Lebens= ftoffes und die Wegschaffung des verbrauchten ift, und es wirkt fur fich thatig und ordnend, unabhängig von der Willfuhr der Seele und dem Einfluffe des Sirnes. Das Sirnfystem ift fur den Beift die Quelle der Erfahrung, das Ganglienspftem die Quelle ber Erhaltung, jenes ber Baum ber Erkenntniß, diefes der Baum bes Lebens. Da nun das gange Schlafleben der Seele, und fomit feine Thatigkeit im Somnambulismus, mit bem machen Leben Pola= ritat zeigt, fo find alle dieje Empfindungen des Sonnengeflechts, bas Sehen, Horen, Riechen am Magen als ein Polverseben ber Berrichtung ber Ginnesnerven in bas Ganglienfpftem angu= feben. So ziehen die Gestalten der Welt durch eine vorher ver= fcbloffene Pforte in die Seele ein.

Diese Polversetzung der beiden Hauptparthieen des Nerven= softems ist eine Thatsache, die endlich nicht wunderbarer ist, als an= dere Versetzungen, Metastassen, im Organismus. Man ist aber in Irrthum gerathen, wenn man sie zur Ursache und zum wesentlichen Erklärungsgrunde des Somnambulismus und Hellsehens über= haupt machte. Man sagte nämlich, Hirn und Gangliensoftem ver= halten sich wie Tag= und Nachtthätigkeit; die erkennende Seele ist in ihren Polen wirksam, am Tage durch das Hirn, in der Nacht und also im Somnambulismus, durch das Sonnengessecht, jenes ist das Organ der Verstandeserkenntniß, dieses der Clairvoyance.

Die Erfahrung widerspricht nun auf's bestimmteste dieser Er= flårung, indem in vielen Fällen bei Somnambulen diese Erkennt= nißweise durch das Gangliensystem gar nicht statt hat. Wo ich das allerreinste objective Schauen naher und ferner Gegenstände beob= achtet habe, war keine Spur derselben vorhanden, und Hellsehende haben felbst ausgesagt, daß bei den hoheren Stufen jene Sinnes= versezung nicht vorkomme.

Diese Versetzung der höheren Sinne, namentlich des Gesichts= finnes, hat man nicht blos an der Magengegend, sondern an den Fingerspitzen und andern Theilen der Hautfläche beobachtet, so daß hier der Gefühlssinn in einen, wenn gleich unvollkommenen, Gesichtssinn umgebildet ward.

Die bisher beschriebenen Formen der Sinneswahrnehmung durch ein erhöhtes Gemeingefühl und eine Metastase der Sinnes= verrichtungen bilden einen Uebergang zu der eigentlichen centralen Intuition der Hellschenden, eines Vernehmens ohne die Vermitt= lung der Sinnesorgane. Dieses Schauen betrifft entweder den Körper der Somnambulen selbst, oder die sie berührenden und umgebenden Gegenstände, oder endlich entfernte Personen und Sachen.

Das Durchschauen des eigenen Körpers mit größerer oder geringerer Klarheit ist eine der constantesten Erscheinungen im Somnambulismus. Die Hellschenden beobachten häufig die ein= zelnen Organe und Functionen ihres Leibes. Es wäre dies nicht denkbar, wenn nicht durch ein verändertes Verhältniß der Seele zum Körper dieser ihr zum relativ äußeren Object werden könnte.

Ich zeigte einmal einer Somnambule im magnetischen Schlafe ein Kalbsauge, und zergliederte es in ihrer Gegenwart. Mit besonderer Freude verglich sie die einzelnen Theile desselben mit ihrem eigenen Auge, und bemerkte, wie ganz anders sich das Auge im Leben ausnehme, wo Alles in Bewegung und leuchtend sev. Hier war das Schorgan selbst zum Schobject geworden. Aber allerdings sah jene Somnambule, nach ihrer Aussage, nicht mit dem Auge das Auge, sondern mittelst eines vom Schirn aus= strahlenden inneren Lichtes. Viele Somnambulen fahen alles Lebendige leuchtend. Das Licht war ihnen Ausdruck des Lebens, und zwar nicht blos sym= volisch, sondern real. Auch sahen sie die lebenden Wesen wed deren Organe auf verschiedene Weise leuchten. Dies spricht allerdings für die früher entwickelte Annahme, nach welcher das nächste Behikel des Lebensprincips innerlich gewordenes, durch die Seele modificirtes Licht ist, welches im Nervenäther des menschlichen Hirns seine höchste Entwickelung auf dieser Erde erreicht.

Ein åhnliches Leuchten sehen die Somnambulen oft bei ihrem Magnetiseur, ja bei allen sie umgebenden Personen aus den Augen, den Fingerspitzen, bisweilen der Magengegend aus= gehen.

Die Entstehung des sogenannten heiligen Scheins, der nicht blos in der christlichen Tradition, sondern auch in der der Indier und Muhammedaner vorkommt, findet hierin vielleicht einen natürlichen Grund. Eben so der verklärte Ausdruck im Momente der Begeisterung und der Ertase.

Daraus könnte man denn auch die Erzählung von dem leuchtenden Antlitze Mofis erklären, das man an ihm beobachtete, nachdem er längere Zeit in einer erhöhten Eriftenz zugebracht hatte. 2. Mof. 24, 28 heißt es: "Und Mofes war auf dem Berge Sinai bei dem Herrn 40 Tage und 40 Nächte, und aß kein Brod und trank kein Waffer. Da nun Mofes vom Verge Sinai ging, hatte er die zwei Tafeln des Zeugnisses in feiner Hand; und wußte nicht, daß die Haut seines Antlitzes glänzete davon, daß er mit ihm geredet hatte. Und da Aaron und alle Kinder Ifraels sahen, daß die Haut seines Angesichts glänzte, fürchteten sie sie fich ihm zu nahen. Und wenn er mit ihnen redete, legte er eine Decke auf sein Angesicht."

Wie die Somnambulen ihren eigenen Korper durchschauen

konnen, so vermögen sie auch öfter außere Gegenstände ohne Ver= mittlung der Augen wahrzunehmen.

Unter den vielen Beobachtungen, welche hierüber eriftiren, führen wir nur die in neuester Zeit in Paris gemachten an, wo vor einer großen Zahl bekannter Aerzte und den Mitgliedern einer Commission, welche die Akademie der Wissenschaften zur Unter= suchung der magnetischen Erscheinungen ernannt hatte, diese That= sachen constatirt wurden. (S. Foissac rapports et discussions de l'academie royale de medecine sur le magnetisme animal.)

Einen dieser Somnambulen (einen jungen Mann Namens Paul) besuchte auch Broufsais, der sehr wenig geneigt war an diese Erscheinungen zu glauben. Er hielt dem Somnambulen die Augen zu, zog einen Brief aus seiner Tasche und gab ihn diesem in die Hand; dieser las sogleich: "Kriegsministerium", die ersten Worte des Briefs. Broufsais überrascht, verlangte Tinte und Papier, schrieb hier einige Zeilen und übergab sie dem magnetisch Schlafenden, welcher sie sogleich las. Broufsais übergab dieses Billet dem Dr. Foissac, um es, wie er sagte, als ein Monument des Siegs über seinen Unglauben zu bewahren.

Die Beobachtungen über die beiden somnambulen jungen Männer Paul und Cazot wurden von 76, zum Theil sehr be= rühmten Aerzten, wie Marc, Cloquet, Brouffais 2c. gemacht, welche auch alle die Protocolle hierüber unterschrieben. (S. Foisf= sac a. a. D.)

Wo endlich jene intuitive Kraft, womit der Hellfehende sich und die Außenwelt erblickt, zu voller Entwickelung und Freiheit gelangt, was eine tiefere Concentration der Seele vorausset, da ist sie nicht mehr an bestimmte Raume und Entfernungen gebun= den, und der Seher erkennt die fernsten Dinge wie die nächsten, die Welt wird ihm gleichsam zum eigenen Leibe.

In niederen Stufen bedarf es dabei oft noch einer Bermitt= lung, das fogenannte in Rapport = Seben durch einen Menfchen, wie den Magnetifeur, oder durch eine Sache, welche der Entfernte trug ober deffen Haare u. dgl. 280 aber diefes Schauen diefe Stufen überschreitet, da ift es der Gedanke, der Wille des Se= henden allein, der fich feinen Gegenstand wählt und ihn erkennt. Die Nervenkraft wird hier zum nicht mehr gebundenen Leiter des frei bestimmenden Geiftes. Diefes centrale Schauen ift aber bamit auch ein folares, indem der Schauende fich feinen Gegenstand felbst beleuchtet und ihn wie das Licht durchdringt. Und wir konnen es auch nur als ein wirkliches Bestrahlen der Gegenstände durch das frei gewordene, dem Geiste unterthane organische Licht, den Nervenather, begreifen. Ja das Licht felbst, diefe Urfraft der Natur, hat hier feine wahre Bestimmung, wenn auch noch nicht vollig, erreicht, indem es vom Geifte potenzirt zu deffen Drgan wird; denn die Bestimmung der Natur ift Organ des Geistes zu werden. Der Geift entwickelt fich nicht aus der natur, aber er vermittelt fich durch die Matur. Wie alle Entwicklungsstufen eines Wefens nur burch feine vollendete Bildung erflarlich find, wie daher alle niederen Organismen nur durch den Totalorga= nismus des Menschen ihr Verstandniß finden, weil fie nur felbstitandig gewordene Stufen deffelben find, fo find auch die verschiedenen Formen des erhöhten Gemeingefuhls nur als Stu= fen zu dem rein geiftigen, d. h. vom Geifte beherrschten Bell= feben, zu erklaren. Nur in Diefem konnen wir auch einen wirklich hoheren, raum=, zeit= und naturfreieren Buftand der Seele anerkennen, nicht aber in jenem partiellen, oft getrubten inneren Wahrnehmen ber meiften Somnambulen, bas von andern Menschen bedingt und von Natureinfluffen aller Urt abhängig ift. Diefes allein durfen wir auch als das Unalogon eines hoheren, freieren Dafenns ansehen, als Unalogon eines Zuftandes, wo die Seele, befreit von der materiellen Abhångigkeit, in volliger Concentration ihrer wesentlichen Kräfte, zur freiesten Intuition ihrer selbst und alles ihr geistig Verwandten gelangen muß. Wie frei die Seele sich auch in solchen Zuständen des höheren Hell= sehens auf Erden bewegen mag, immer bleiben dieselben doch nur Stufen. Ein vollendetes Schauen kann es im materiellen Leibe nicht geben, eben weil jenes nur Anticipation einer höheren geistigen Entwickelung, nur Morgenröthe eines neuen ewigen Tages ist.

Durch eine Reihe von Jahren hatte ich Gelegenheit, die Erscheinungen jenes raumfreien Hellschens zu beobachten. Die Sehende unterschied ein niederes und höheres Hellschen, und nannte jenes ein Sehen in der Seele, dieses ein Sehen im Geiste. Sie kam Anfangs durch den Magnetismus, später auch durch ihren Willen allein in diesen Justand des Schauens, und sah in demselben die Personen und Sachen, auf welche ihr Wille sich fürirte. Sie beschrieb oft von Menschen, die sie nie geschen hatte, ganz genau den körperlichen und geistigen Justand, gab oft Heilmittel an, selbst sollt, die ihr im Wachen völlig unbekannt waren, oder erkannte, daß z. B. bei organischen Fehlern, die sie genau beschrieb, kein Mittel helfen würde. Von ihrem Willen hing es ab, sich ihrer inneren Anschauungen im wachen Leben zu erinnern oder nicht.

Un diese Erscheinungen eines raumfreieren Empfindens reihen sich denn auch diejenigen an, wo Menschen im magnetischen Schlafe, in sehr großen Aufregungen des Gemuths, und besonders in der Nahe des Todes, entfernten Personen, an die sie mit großer Intention dachten, erschienen.

Der freiere an die Organe weniger mehr gebundene Nervenäther wirkt in die Ferne auf einen bestimmten Gegenstand. Die Seele seht sich so mit entfernten Menschen in Rapport.

Diefes Erscheinen ferner Perfonen laßt nun eine doppelte Er= flarung zu. Entweder fest der in einem ertatischen Zustande sich Befindende die Person, an die er mit Intensität denkt, in eine Urt von Somnambulismus, in welchem diefe den magisch auf fie Wirkenden wahrnimmt, oder der Ertatische erscheint dem in Rapport gesethten mittelft des die Form feines Leibes an fich tra= genden Nervenathers. Im erften Falle fahe ber, welcher ein folches Gesicht hat, den wirklichen materiellen Leib des Undern, wie Bellfehende überhaupt ferne Gegenstande erkennen; im zweiten Falle fahe er jenen Uetherleib, welcher die Gestalt des außeren Leibes an sich truge, oder vielmehr von deffen wesentlicher Form der materielle Korper nur ein Ubbild ware. (S. Seherin v. Prevorft 1. B. S. 166). Die zweite Unnahme fest jedenfalls eine großere Befreiung der Seele, einen dem Tode verwandten Buftand voraus, und ift daher am oftesten in der Todesnahe beobachtet worden. Daß ein folches Erscheinen durch eine 2Bir= fung auf den innern Ginn, den Centralfinn, verurfacht werde, ift wohl immer anzunehmen. Von diefem aus kann indeß jeder besondere Sinn erregt, und dadurch eine folche Erscheinung für verschiedene Sinne wahrnehmbar werden.

## 2. Erinnerung und Borausfehen.

Bir fahen bisher, wie im Hellsehen das Wahrnehmungsvermögen sich in Bezug auf den Raum ånderte. Je freier die Seele sich außern konnte, je mehr schwanden hierbei die Entfer= nungen, je mehr glich die Wirfung des Nervenäthers dem Ge= danken selbst, dessen freieres Organ es wurde. Noch merkwürdiger ist das veränderte Verhältniß der Seele zur Zeit, indem sie in der Ertase nicht blos die Vergangenheit viel vollständiger und auf eine ganz andere Weise als im gewöhnlichen Daseyn durchblickt, sondern indem sie oft das Zukunstige, das in der Zeit noch gar nicht Vollbrachte gewahrt, und ihr dadurch Vergangenheit und Zukunst zur Gegenwart wird.

In den meiften Fallen bleibt von allem, was der Menfch im Schlafwachen erlebt, feine Erinnerung im Wachen; dagegen haben die Somnambulen die Erinnerung des wachen Lebens. Von diefer Seite ift also schon ein umfaffenderes Bewußtfeyn in jenem Juftand der geiftigen Einkehr, als in dem gewöhnlichen des machen Dasenns. Bisweilen jedoch ift der Vorhang, der die eine Halfte unferer Eriftenz ber andern verschließt, durchsichtig, und die Erinnerung geht ins mache Leben über. 3ch fannte eine Hellsehende, von deren Willen es abhing, das in der fomnam= bulen Welt Erlebte in die gewöhnliche hinuber zu nehmen, oder es aus ihrem Gedachtniffe zu verwischen. Nicht felten bleiben aber nur unflare Vorstellungen und trube Bilder aus dem Schlafwachen zuruck. So erfuhr man ofter, daß hellsehende im Schlafwachen manche Dinge flar vorausfahen oder in der Ferne erkannten, und daß ihnen ein gang unbeftimmtes Gefuhl davon, ein ihnen uner= flårliches Uhnen, zuruckblieb.

Es wirft diese Thatsache ein erklårendes Licht auf die Uhnungen überhaupt. Sie mögen oft nichts, als mehr oder minder deutliche Erinnerungen aus einer, dem Hellschen ähnlichen, An= schauungsweise im Schlafe seyn, ein Durchscheinen des klaren Gesichts der Nacht in die wache Daseynsform.

Bisweilen bildet der Traum eine Brücke des fomnambulen zum wachen Leben. So find Beispiele bekannt, daß sich Somnam= bulen alles, was sie schlasswachend erblickten, im Traume wieder darstellte, und diese Träume dann für ihr waches Leben erinner= lich blieben. Sie hielten so oft die kaum erlebte Wirklichkeit für einen blosen Traum. Zuweilen fand im Traume das reinste Hell= fehen statt, das aber meist nur im magnetischen Schlafe in der Erinnerung blieb.

Das Gedachtniß, d. h. bas Bermögen Borftellungen zu reproduciren, hangt febr viel von unferm forperlichen Zuftande ab. Wir vermögen nämlich in der Regel uns nur das zu erinnern, was wir in einem Zustande erlebten, der dem, in welchem wir denselben wieder in unser Bewußtseyn zurückrufen, abnlich ift. 3ft diefer Buftand ein anderer geworden, fo findet eine nur trube, und endlich gar feine Erinnerung mehr ftatt. Das Gedachtniß ift demnach nicht allein eine Reproduction der erworbenen Vorstellung, fondern auch des Buftandes, in der fie erworben ward. Bei ver= andertem Buftande der Functionen des Nervensuftems ichwindet meift das Gedachtniß. So erlischt es nach schweren Krankheiten. Mir ist ein Fall bekannt, wo ein Kranker in einer Krankheit, die ihn bis zum Mande des Grabes brachte, mit vollem Bewußtfenn über die ihn erschütternde Nachricht von dem Tode einer ge= liebten Person, mit den Unwesenden sprach und darüber weinte. Nach feiner Herstellung glaubte er jene Todesnachricht ge= traumt zu haben. Das Sirn = und Nervensystem war in einer von der gefunden fo abweichenden Stimmung, daß die Bor= stellung fur das mache Bewußtsenn nur unklar, wie ein Traum, zuructblieb.

In allen Krankheiten, wo das Nervensystem, also der nåchste leibliche Leiter der Seele, verändert ist, findet dasselbe statt; daher namentlich in vielen Gemuthskrankheiten. Einem ganz gesunden Menschen sind heftige Schmerzen, die er erlitt, nicht mehr deutlich gegenwärtig. Umgekehrt sind die höchsten Seelenstreuden, die be= geistertsten Momente des Lebens, kaum mehr dem gewöhnlichen Daseyn erinnerlich, und der Geist muß sich auch hier in einen ähnlichen Zustand erheben, um den frühern, selbst erlebten, nur noch sein eigen nennen zu können. Alle diese Erfahrungen bestätigen es nur immer wieder, daß der Geist schon in diesem Leben nicht an Eine Eristenzform gebunden ist, sondern in mancherlei, oft für das gewöhnliche zeitliche Bewußtseyn geschiedenen Regionen geistiger Thätigkeit leben kann.

Ein merkwürdiges Beispiel einer solchen Mehrheit geistiger Lebensformen bot sich meiner eigenen Erfahrung dar, und ich führe dasselbe um so lieber an, weil ich die ganze Neihe von Er= scheinungen Jahre lang auf's genaueste beobachtet habe.

Ein Frauenzimmer von einigen und zwanzig Jahren litt lange Zeit an einem heftigen Nervenubel, das fich bald nach Außen als Krampf, bald blos innerlich als bohrender, nagender und brennender Schmerz außerte. Die Krampfanfalle, nachdem fie die Glieder durchzogen hatten, warfen fich auf das Centrum bes Nervenspftems, auf's Sirn. Nach furgem Delirium, oft auch ohne daffelbe, entstand eine besondere Urt von Ubwefenheit des Beiftes, ein kindischer Zustand. Die Kranke vollbrachte die gewöhnlichen Geschäfte ihres Berufs, aber maschinenmäßig, ohne flares Bewußtseyn, und ihr Benehmen war das eines geiftes= fchmachen Kindes. Dieje Geiftesabwesenheit währte ofters Stun= den, Tage, Wochen lang. Einmal dauerte fie drei und funfzig Tage; und die Kranke, die beim Erwachen aus Diefem Buftande von demfelben durchaus feine Erinnerung behielt, glaubend, fie erwache wie gewöhnlich nach dem Nachtschlafe, war heftig er= fcbrocken, als sie plotlich an allen Zeichen gewahrte, daß sie fast acht Wochen ohne Erinnerung war. Mit allen Personen, die fie in jener Beiftesabwesenheit fennen gelernt hatte, fing fie nun die Bekanntschaft von neuem an. Gegen bas Ende jenes langen Frefenns ward fie magnetifirt, und ber Unwendung bes Magne= tismus verdankte fie das Aufhoren diefes Hirnleidens, wie fpater ihre vollige Gefundheit. Im Gefolge ber magnetischen Einwir=

fung entstand Schlaf, und bald ein Somnambulismus, in dem fie richtige Blicke uber ihren Buftand that, manches Bufunftige porausfah und die gewöhnlichen Erscheinungen des Schlafwachens zeigte. Doch war diefer Buftand im Ganzen trube, mit fub= jectiven Unfichten, benen feine Realitat zum Grunde lag, durch= webt. Diefer Somnambulismus, deffen Wiederkehr an feine bestimmte Typen gebunden war, borte ploglich auf. Dach meh= reren leidensvollen Monaten entwickelte fich ein weit hellerer Somnambulismus, welcher bestimmte regelmäßige Inpen hatte, in dem ihr inneres Schauen rein ward, die Dinge, die fie voraus= fagte, genau eintrafen, und Gegenstande, Die fie in Der Ferne fab, fich wiederholt als wahr erwiefen. Nach einiger Beit fam fie in einen noch freieren Buftand, oder, wie fie es nannte, in ein boberes Licht. Diefes Schauen im Lichte trat felten im magneti= ichen Schlafe ein, fondern meift im Traume Des Nachtichlafes, und der magnetische Buftand war nur der Dollmeticher diefes boberen Belljebens, indem in ihn die Erinnerung deffelben uber= aina. Erst später ging oft die Erinnerung ihres geiftigen Lebens im Traume in das natürliche über. Das hohere Hellfeben nannte fie "ein Sehen im Geifte", bas niedere ein "Sehen durch Die Seele." Sie gab oft genau die Gedanken der Unwefenden an. Nach ihrer Ausjage folgte fie dann in ihrem Ochauen einem fchlangelnden Lichte, bas aus dem Sirn des fo Beobachteten aus= aina. Es ware dies dann wohl als ein Erregt = ja Durchdrungen= werden des Nervenathers eines Gehirns durch den eines andern anzusehen. Unmittelbar geschahe hier dasselbe, was vermittelt geschieht, wenn durch das Sehen in das Auge eines Menschen, diefes nach Mußen gewandten Birns (wie es Begel nennt), deffen Gedanken erkannt werden.

Mir war eine Frau bekannt, welche zuweilen an dem aller= heftigsten Nervenkopfweh litt. Wenn der Schmerz den hochsten Grad erreicht hatte, horte er dann plotzlich auf und sie befand sich in einem ihr angenehmen Zustande, der nach ihrer Aussage mit einem ungemeinen Gedächtnisse bis in ihre frühesten Lebens= jahre verbunden war.

Dieses Juruckschauen erweitert sich denn auch nicht selten, und die Somnambulen durchblicken dann auch frühere Schicksale von Menschen, mit denen sie in Rapport stehen.

In Strasburg wurde z. B eine Hellsehende mit einem Fremben in Berührung geseht, der sie wegen seiner Krankheit um Rath fragen wollte. Sie gab diesem genau die Stelle seidens an, und sagte ihm, er habe vor fünfzehn Jahren einen Fall mit dem Pferde gethan, welcher die erste Ursache seines Uebels gewesen sey. Der Fremde erinnerte sich dieses Vorfalls mit Erstaunen, und sagte, er habe dabei lange unter dem Pferde gelegen. Die Schlaswachende versicherte ihn aber hierauf, seine Krankheit rühre nicht von diesem Falle her, sondern von einem andern, wo er gleich wieder aufgestanden sey und sein Pferd einige Zeit gesührt habe. Es fand sich hierauf, daß er sich in der Zeitbestimmung geirrt und die Seherin Recht hatte. (Wienholt's Miszellen S. 279.)

Die früher angeführte von mir beobachtete Somnambule that Rückblicke in ihr ganzes vergangenes Leben, berichtigte Er= eignisse aus ihrer frühesten Jugend, (die Wahrheit ihrer Aussfagen ward erwiesen) und erhielt namentlich über ihren moralischen Zu= stand bis in die verborgensten Gedanken Licht, was nach ihrer Aus= sage einst jeder nach dem Tode erhalten werde.

Es ist dieses Ueberblicken der Vergangenheit im Hellsehen ver= schieden von dem gewöhnlichen Gedächtniß, welches so sehr von körperlichen Zuständen abhängig und durch Krankheiten und Ver= wundungen veränderbar ist. Jedoch nähert sich in diesem das willkührliche Zurückrufen erloschen scheinender Vorstellungen schon einem freieren Zustande der Seele.

7\*

Wie fehr jenes freie Uebersehen der Bergangenheit von dem gewöhnlichen Erinnerungsvermögen verschieden, und nicht wie diefes von den Zustanden der Denkorgane abhängig ift, davon lie= fert die Geschichte des jungen Mlerander Bebert, den Punfegur långere Beit magnetifirte, ein fchlagendes Beispiel. (Siehe Journal du traitement magnétique du jeune Hebert.) Diefer Rnabe hatte in Folge eines ftarten Stoßes an den Ropf eine Lokalkrank= beit am hirne bekommen. In feinem vierten Sabre wurde er operirt, und ein Depot, das fich gesammelt hatte, wurde beraus= genommen. Der Knabe bekam ofters Nervenzufälle, die man an= fanglich fur epileptische hielt, allein es bildeten sich diefe Bufalle in Accesse von Wahnfinn aus. Der Knabe verlor zugleich vollig fein Gedachtniß, fo daß er fich auch nicht erinnerte, mas er die Stunde vorher gethan hatte. Pupfegur übernahm es, ihn zu magnetifiren. Der Knabe wurde fomnambul. Die heftigften Un= falle von Wahnfinn, in denen er oft boshaft und zerftorungefuch= tig ward, waren wie verschwunden, sobald ihn die Hand des Magnetifeurs berührte. Sein Gedachtniß, das er durch feine Sirn= frankheit vollig eingebußt hatte, war im Ochlafwachen zuruchgefehrt, und er erinnerte fich nun genau Mles, was in feinem Leben ge= schehen war. Er beschrieb die Entstehung feiner Krankheit, die Urt ber Operation, die er im vierten Sahre erlitten hatte, die Inftru= mente, die man dabei angewandt, und er fagte, ohne dieje Operation hatte er fterben muffen, bei derfelben fen aber das Birn verlet worden und die Krankheit habe feitdem zugenommen. Er behaup= tete ferner, fein Wahnfinn tonne durch ben Magnetismus geheilt werden, aber fein Gedachtniß wurde er nie wieder befommen ; und der Erfola bewährte die Wahrheit feiner Ausfage.

So führte dieser Knabe, so lange er magnetisirt wurde, ein wunderbar doppeltes Leben, ein waches, in dem nur der Ein= druck des Augenblickes auf ihn wirkte; denn Personen und Sachen, die er vor wenigen Augenblicken gesehen hatte, kannte er nicht mehr, und ein sommambules, wo ihm sein ganzes vergangenes Leben auf= geschlossen war, und wo er immer, oft auf mehrere Monate, Alles, was ihm begegnete, jedoch bedingungsweise, voraussagte.

In ihren Folgerungen ist diese Geschichte hochst merkwürdig. Sie beweist durch die Erfahrung, daß die Natur unseres Geistes nicht von seinen Werkzeugen abhängt, daß die Verletzung oder Zer= storung eines Organs, durch das unsere Seele thätig ist, nur die Aeußerung des geistigen Vermögens in die Welt der Erscheinungen aufheben kann, über das Vermögens selbst aber nichts vermag; sie beweist, daß die Seele sogar ohne diese Organe eine freiere Thä= tigkeit haben kann, und in einem Justande, wo sie von ihren Werkzeugen weniger abhängig ist, auf veränderte Weise sich zu entwickeln vermag.

Alfo nicht blos unverloren bleibt die innere Kraft in Buftan= ben, wo Krankheiten der Seele oder des Korpers ihre Meußerungen hemmen; fie kann auch, fo sprechen viele Erfahrungen, innerlich machfen und reifen, wenn auch die Wertzeuge, durch die fie fich in der Erscheinung fund gibt, unbrauchbar werden. Es gab Schlaf= wachende, deren Geift in tiefer Concentration thatig war, wahrend fie im außeren Leben ftumpffinnig ichienen. Gine Somnambule von Barbarin, deffen Manufcript hieruber in meinen Ban= ben war, fuhrte fo ein gedoppeltes Leben zu derfelben Beit. Gie gerieth bisweilen außerlich in einen vollig thierischen Buftand. Barbarin erzählt: "Die Kranke glich in diefem Zustande einem Thiere, das von feinen Sinnen noch feinen Gebrauch gemacht hat. Wenn ich ihr auf die Band schlug, fließ fie einen leichten Schrei aus, der ihr Empfindungsvermögen fund gab. 3ch jog fie beim Urm, fie ftand auf. 3ch ging, fie an der Hand haltend, fie folgte mir wie ein hund. 3ch fprach fie an, fie borte, aber fie verstand mich nicht. 3ch offnete ihr die Augen mit meinen Fingern; fie fab

mich starr an. Ihr gewöhnlicher Laut glich einem Reuchen und ihr Lachen dem Wiehern." Nachdem diese Kranke zum Bewußtfeyn in ihren reinen Somnambulismus zurückgekehrt war, sprach sie davon, wie ihr Geist, während dieser Zeit, von der Materie ent= bunden, wie in den reinsten Zuständen hellsehender Krisen thätig gewesen sey.

Ganz übereinstimmend mit der Aussage dieser Schlafwachenden versicherte auch jene von mir früher angeführte, daß in dem Zustande des leeren Traumes und Deliriums, in den sie bisweilen gerieth, ihr Geist, ungestört von diesem Frreseyn, fortdauernd thatig sey.

Diefe und viele åhnliche Thatsachen beweisen, daß die Seele einer innern Thätigkeit fähig ist, welche nicht zum außeren Bewußtseyn kommt. Eine solche Thätigkeit des Geistes läßt sich denn auch wohl in manchen Juständen des Blodsünnes, des Wahn= sinnes und der Alterschwäche der Analogie nach annehmen. Diese tröstliche Ansicht wird durch die Erfahrung, die man zuweilen bei Geisteskranken gemacht hat, bestätigt, indem dieselben, wenn sie genaßen, auf einer höheren Stufe geistiger und sittlicher Ent= wickelung standen, als vor ihrer Krankheit. Es ist dadurch wahr= scheinlich, daß sie gleich jenen Somnambulen, auf eine Weise geistig thätig waren, die sich dem äußern Bewußtseyn entzog.

Wenn der Mensch in dem Hellsehen sich seines Lebens und seiner Thaten, die dem gewöhnlichen Gedächtniß gånzlich ent= schwunden waren, wieder bewußt werden kann, so läßt sich wohl annehmen, daß bei einer größern Concentration der Seele, diese Erinnerung eine noch viel vollständigere seyn musse. Wir können uns daher wohl denken, wie der Geist, wenn er den materiellen Leib verläßt, zu dem klarsten Ueberblick seines vergangenen Lebens ge= langen kann. Alle seine Thaten mußten dann, als die nun ein Ganzes bildenden Entwickelungsmomente seines Wesens, seinem erweiterten Bewußtseyn gegenwärtig seyn. Denn wer sich selbst vollig erkennt, erkennt eben dadurch auch seine Geschichte, nämlich feine wahre, wesentliche, von allem Zufälligen befreite Ent= wickelung, seyen die Stufen und das Resultat derselben nun mit seiner wahren Natur in Harmonie oder in Mißklang. Be= deutender wird so jeder Moment des zeitlichen Lebens, da jeder den Keim des folgenden, alle aber als ein Gesammtes den Embryo des ewigen Menschen bilden.

Um auffallendsten offenbart fich aber die großere Befreiung ber Seele von den Beitschranten in dem Bermogen die Bufunft vorauszufehen. Es außert fich diefes in feinen niederften Gra= ben, aleichsam inftinktmaßig, als ein Borgefuhl beffen, mas qu= nachft mit dem Buftande der Somnambulen in Berbindung fteht. So fagen manche derfelben, an denen fonft feine Spur eines hoheren Hellsehens wahrzunehmen ift, Bufalle ihrer Krankheit auf's genaueste voraus. Es erweitert fich ihr Kreis, die Zukunft wird ihnen zur Gegenwart; nicht blos ihre eigenen Schickfale, fon= bern auch die der Menschen, mit denen fie in Rapport fteben, find ihrem Geifte erschloffen ; und endlich, mas das wunderbarfte ift, feben fie felbit Begebenheiten voraus, die durch die Freiheit des Menschen bedingt find. So fagte mir eine Bellfebende, daß nach einigen Monaten, an einem bestimmten Tage, den fie angab, eine große moralische Umanderung in einem Menschen vorgehen werde. Der Tag tam, und eine gang unerwartete, durch Die Freiheit Un= berer herbeigeführte Begebenheit war der außere Unlaß, der diefe Beranderung berbeiführte.

Bei den Zeitbestimmungen der Hellschenden ist der Maß= stab für die Zeit, dessen sie fich bedienen, von dem gewöhnlichen meist verschieden. Sie berechnen 3. B. sehr oft nach 3, 7, 13, 21, 40. Mit diesen Jahlen maß unter andern jene angeführte Hellschende selbst entfernte Zeiträume auf's bestimmteste voraus. Sie hatte oft große Mühe, das innerlich Erschaute so in Zeitverhältnissen auszudrücken. Denn, sagte sie, ich sehe die Dinge ohne alle Zeit, ich muß sie erst für die Zeitbegriffe anpassen. Ihre höheren Ge= sichte hatte sie überhaupt oft Mühe mitzutheilen, nicht weil sie ihr nicht klar waren, sondern weil sie in der Sprache keine ganz ent= sprechenden Ausdrücke fand, und sie nannte daher auch immer das darüber Gesprochene oder Geschriebene eine höchst mangelhafte Uebersehung.

Mit unserem gewöhnlichen Zeitmaße, dem Decimalsystem, dessen Grund, wie der der lateinischen Zisstern, wahrscheinlich durch die Jahl der Finger bestimmt ward, hat das des Hellschens keine Uehnlichkeit. Das Zeitmaß in demselben hat vielmehr Analogie mit uralten Zahlensystemen, namentlich mit den Zahlen, die in den Büchern Moses so oft vorkommen, und auf religibse Gegenstände angewandt, als heilige Zahlen erscheinen, z. B. 3, 7, 40; ferner Aehnlichkeit mit den Zahlen, in denen die Propheten die Jukunst verkündeten, wie z. B. die mystische Zeitrechnung Daniels von den 70 Wochen; endlich noch große Aehnlichkeit mit dem, was wir von dem pythagoräischen Zahlensystem wissen, und dem verwandten neuerer Mystiker, z. B. der Schule von Martinez Pasquales.

Worin liegt nun der Grund aller dieser Zeitmaße? Zunächst mussen wir natürlich an die Bewegung von Sonne und Mond denken, die ja überhaupt für uns natürliche Zeitabschnitte bilden; und allerdings kann man eine Aehnlichkeit mit dem Mondlaufe und jenem Kalender der Clairvoyance auffinden, und man hat die Zahl 7, die in der Entwickelungsgeschichte der organisirten Körper und der Krankheiten eine große Bedeutung hat, als Viertheil der Zahl des Mondlaufs angesehen.

Indessen scheint doch noch ein tieferer Grund hier obzuwal= ten. Von der Zahl Drei läßt sich dies bekanntlich philosophisch

104

nachweisen, indem sich dieselbe überall in den Gesetzen der Vernunft und in der Natur wiederholt, dort als These, Anthitese und Syn= these, hier als die beiden Pole und deren Indifferenzpunkt. Die in früheren Zeiten allgemein angenommene Eintheilung des mensch= lichen Wesens in Geist, Seele und Leib, ist endlich doch die halt= barste. Dem ganzen Gesetze der Tone, wo sich die Zeittypen am reinsten offenbaren, liegt die Dreizahl zum Grunde, (indem im vierstimmigen Accord die höhere Octave nur die potenzirte Wie= derholung des Grundtons ist.)

Endlich kann der absolute Geist in dem begriffenen Mono= theismus nur als ein dreieiniger erkannt werden. Und dies ist allerdings der hochste und letzte Grund der Bedeutung, welche diese Zahl in den Gesetzen des Geistes und der Natur, des Ab= bildes und Sinnbildes des absoluten Wesens hat.

Die Jahl Sieben findet sich in der Natur oft als Zeitmaß der Entwickelungsstufen. Die Perioden der Krankheiten, besonders in tropischen Låndern, wo zufällige Einslüssse den mehr stetigen Gang der Natur nicht so oft stören, richten sich sehr häusig nach dem Grundschema von Sieben. Der menschliche Organismus folgt schon in seiner ersten Lebenssorm diesem Iypus, indem er sein in der Mutter verschlossenes Erdenleben vierzig Wochen durch führt. Die Zeiten der Entwickelung, des Jahnens, der Mannbarkeit, eben so die rückgängigen Metamorphosen im Alter, namentlich bei Frauen, und die dadurch bedingten Krankheiten, richten sich häusig nach Zeiträumen von sieben Jahren. Ein größer Theil solcher regelmäßiger Perioden in der Geschichte jedes einzelnen Organismus, namentlich des menschlichen, wird durch tausend äußere Einslüsse achtung.

Jene von mir angeführte Hellsehende verordnete sich und Un= deren oft Mittel auf sieben, dreimal sieben, siebenmal sieben Tage.

Die vorhergesagten Erscheinungen erfolgten. Es tann ichon bes= halb nicht von einer willführlichen Eintheilung der Beit die Rede fenn. Subjectiv ift diefelbe auch darum nicht, weil wir fie in allen Beiten wieder finden, in den Gesichten der Propheten, in der Bablenmuftit der Griechen, wie bei unfern Sellfehenden. 20160 bleibt uns nur jene Unficht eines objectiven Innewerdens der Zeitgesethe ubrig. Wir werden dahin gefuhrt, anzunehmen, daß jenes Beitmaß der Seher bedingt ift durch den Entwicke= lungsgang, durch den Rhythmus, in dem jedes Zeitwefen lebt. Die Beitgesethe eines jeglichen find fo geordnet wie feine Raumgesetze. Diese offenbaren fich in der Bildung, 3. 23. in den Krnftallifationen und ben organischen Formen, welche lettere alle, im Gegenfaß der unorganischen, frummlinigte Grenzen haben. Bie hier bem bewaffneten Auge ber Cubus, die Rugel u. f. w. als Grundformen erscheinen, fo erscheinen bort bem hellfebenden inne= ren Auge die Jahlen 3 oder 7 als Grundzeit, als das Zeitmaß, in dem jedes Lebende fein zeitliches Dafenn offenbart. Das Gigen= thumliche eines jeden Wefens wird aber fo fehr durch feinen Beit= rothmus, als durch feine Form im Raume bestimmt. Huf diefe Beije haben wohl auch die beiligen Bahlen, 3. B. die der Juden und Chriften, eine tiefere Bedeutung, indem fie Symbole von Beiten und Bahlen find, die ihren Grund in dem Leben der Da= tur, des Menschen und vielleicht der Menschheit felbit finden.

Welche objective Bedeutung die Jahlen in der Natur haben, beweisen die stöchiometrischen Proportionen, nach welchen sich verschiedene Körper nur in bestimmten Jahlenverhältnissen unter= einander verbinden.

Die Thatsachen vom Vorhererkennen zukunftiger Dinge in vielen Zuständen der Seele sind zu allen Zeiten so oft constatirt worden, daß man das Eintreffen des Vorausgesehenen keineswegs als Zufall, d. h. als nicht in ursächlicher Verbindung des Er= schauten und Erfolgten stehend, noch als blose Vermuthung, als Combination, ansehen kann.

Der menschliche Geist hat es von jeher versucht, das Divinationsvermögen zu erklären. In der Geschichte werden sich uns die mancherlei Deutungen desselben zur Beurtheilung darbieten, Es genüge uns hier an den wichtigsten.

Man könnte nämlich überhaupt fagen : jedes Erscheinende und Geschehene, jedes naturphanomen und jeder geiftige 21ft ift eine bewegende Kraft, die bestimmte Wirfungen hervorbringt, gleich einem ins Baffer geworfenen Steine, ber viele Bellen er= zeugt, oder gleich einem Bebel, der in die Backen vieler Rader eingreift, welche fodann andere und wieder andere Rader in Be= wegung feben. Eine folche Bewegung, oder überhaupt eine folche bewirkte Lebensäußerung, wird als Folge des erften bewegenden Unftoßes fo lange fortdauern, bis eine neue Kraft der bestehenden entgegenwirft, und jene dadurch aufhebt, oder ihr eine ver= anderte Richtung mittheilt. Wer daher die bewegende Kraft und den bewegten oder erregten Gegenstand in feiner Totalität, und also in allen feinen Beziehungen hellsehend durchschaute, ber mußte auch alle Wirkungen, die durch fie hervorgebracht werden, in einer umfaffenden Intuition uberfeben. 2Ber 3. 23. eine Eichel in ihrem Wefen durchfabe, der wurde daraus erkennen, daß in einem bestimmten Beitraume ein großer Baum aus ihr erwachfe; ber ganze zufünftige Baum mit feiner Wurzel, feinen 3weigen und Blåttern ware ihm gegenwärtig, und er wußte jenes fo gewiß voraus, als der Phyfiker es weiß, daß ein Stein auf der Erde ankommt, den man von einer gewiffen Hohe fallen laßt, oder ber Aftronom, daß der Mond zur bestimmten Beit vor die Sonne tritt. Denn dieje fennen Die Bewegungsgesethe beider.

Wie in der Eichel der Keim des ganzen Baumes, so ist jede Handlung, jeder Gedanke, jeder Willensakt, der Keim ihm nothwendig folgender Ereignisse, ein Vater, der viele Kinder und Enkel hat. Der Unterschied des hellsehenden Vorauswissens und des Voraussehens aus äußeren Verstandesgründen, der Combination, wäre also der, daß hier das Wesen eines Gegen= standes nicht vollständig in allen seinen Veziehungen erkannt wird, und also aus diesen unsicheren Prämissen nichts Sicheres geschlossen werden kann; im Hellsehen aber das Gegentheil statt findet, und daher, wo dieses rein und ungetrübt ist, die zukunf= tigen Ereignisse dem Seher so vor Augen stehen, als die noch nicht eingetretene Sonnensinsterniss dem Astronomen. Wenn aber in dem angesührten Beispiel die Eichel eine Verlehung erlitt, so würde der Baum nicht so heranwachsen, wie er dem Hellsehenden erschienen wäre. Sein Schauen war richtig, aber eine neue hin= zukommende Kraft brachte in der bestehenden eine Aenderung hervor.

Diese Deutung des Divinationsvermögens, wonach das zukunftige Creigniß nur sofern erkannt wurde, als sein Embryo schon im Schoose der Gegenwart verborgen liegt, erklärt jedoch nicht alle Erscheinungen hinlänglich. Schon das Vorauswissen von Naturerscheinungen, z. B. bevorstehenden Krankheiten, ist so kaum erklärbar. Denn die Hellsehenden mußten dann von einem Körper, oder von irgend einem Wessen, das sie im Hellsehen inne wurden, die ganze zukunstige Geschichte erkennen. Sie vermögen aber meist nur Einzelnes vorauszusagen. Wenn aber auch das Voraussehen aller natürlichen Dinge so erklärt werden könnte, so ist bei den freien Handlungen das Problem nicht gelöst. Denn wie ist es möglich, eine freie That, einen freien Willensakt voraus zu bestimmen, da taussend und abermal taussend Gedanken und geistige Einslüsse dem menschlichen Geiste bald diese, bald jene Richtung geben?

Die Betrachtung des Verhaltniffes von Zeit und Ewigkeit

wirft vielleicht einiges Licht auf bas Wefen der Divination. Die Ewigkeit ift das absolute Senn. Die Beit ift das Senn, in dem bie Momente des vollständigen Seyns auseinander treten. 3m zeitlichen Entwickelungsprozeffe folgen fich Diefelben fucceffiv, aber nicht, um eine unendliche Reihe zu bilden (die unendliche Beit hatte fein Biel), fondern bamit ber Menich, wenn alle Entwickelungs= ftufen durchgangen find, den wefentlichen Inhalt derfelben als einen ewigen besige. Man hat eine irrige Borftellung von ber Ewiakeit, wenn man fie als Negation der Beit anfieht, man muß sie vielmehr als vollige Erfullung derfelben, als Totalität bes Senns begreifen. Je mehr vom abfoluten Seyn, vom voll= ftandigen Leben des Geiftes in jedem Zeitmomente enthalten ift, je reicher ift er, je weniger, je armer. Der 3wect des Lebens ift, bie Beit zu erfullen bis zur volligen Integritat des Dasenns, mo= burch fie eben zur Emigkeit, bem vollendeten, emigen Leben am Biele erhoben wird. In dem Maße, als der Menich fo durch feine Freiheit , b. h. burch feine Selbstentwickelung, die Ewigkeit, das volle Senn, in der Beit verwirklicht, und dadurch die Beit zur Ewig= feit, wenn auch noch unvollständig erhebt, nabert er fich feinem Endziele. In diefem Ginne kann man die bekannten Worte Bohme's deuten:

> "Wem Beit wie Ewigkeit, und Ewigkeit wie Beit, Der ift befreit von allem Streit."

Sonach ist das wahrhaft geistige Leben in der Zeit doch nicht ein blos zeitliches, sondern zugleich ein ewiges.

In einer größeren Concentration der Seele kann nun eine zeitlose Anschauung dadurch möglich werden, daß sie die Dinge weniger in ihrer Succession, sondern in ihrer Totalität, in ihrem Zugleichseyn erkennt. In dem vollkommenen, dem göttlichen Be= wußtseyn, läßt sich überhaupt kein anderes Wissen als ein absolu= tes, alle Dinge in ihrer Totalität zugleich ohne Succession umfaf= fendes, denken. Wenn es so nur eine relative Verschiedenheit von Beit und Ewigkeit gibt, indem jene immer mehr schwindet, je reicher, je erfüllter sie wird, so lassen sich auch eben so viele Stufen eines inneren Schauens annehmen von einer Intuition, die in dem einzelnen erkannten Gegenstande die aus ihr hervorge= henden Folgen, aus dem Keime die Frucht, aus einem erkrankten Organ eine Krankheit voraussieht, bis zu jener wahrhaften Ertase, wo der Geist schon theilweise dem successiven Dassen, der Natur= entwickelung, entrückt, das, was uns noch nach einander zur Anschauung kommt, als ein Gesammtes, nicht als eine Geschichte, sondern als ein Vild zugleich übersieht, in dem die Ursachen auch mit ihren noch nicht erfolgten Wirkungen, die Keime mit ihren zukünstigen Früchten, die Handlungen mit ihren nothwendigen Folgen eine Composition bilden.

So unüberwindlich dem gewöhnlichen Bewußtseyn, dem natürlichen Menschenverstande, der Gegensatz von Zeit und Ewig= keit ist, so ist derselbe doch nothwendig ein auszugleichender, weil ohne die Verschnung dieses Gegensatzes ein Bezug zwischen Gott und der Welt, und damit die Schöpfung und Erhaltung derselben nicht denkbar ist. Durch die Annahme, daß in der Zeit nur die ge= trennten Momente des vollen, ewigen Seyns erscheinen, und die in der Zeit sich entwickelnden Geister nach Ausscheinen, und die in der Beit sich entwickelnden Geister nach Ausscheinen diesen, ist die= ser große Segensatz vermittelt. Damit ist zugleich die Dignität und Objectivität, wie die Inferiorität und Desintegrität der Zeit aus= gesprochen.

Wenn man die verschiedenen Erklärungsweisen der Divination zusammenstellt, so lassen sie sich wesentlich auf drei zurückführen, auf ein Voraussehen aus dem Gegebenen, als Keim einer kunf= tigen Entwickelung, auf Inspiration, auf ein Eingeben eines höheren intelligenten Wesens und endlich auf ein höheres zeitfreieres Ueberschauen und Durchschauen der Dinge. Die zweite Erklå= rung wird von der dritten nicht ausgeschlossen. Wenn aber durch ein höheres freieres Wesen ein niederes, mehr gebundenes erleuch= tet, inspirirt wird, so wäre die Erklärung nur hinausgeschoben, wenn wir nicht bei einem Geiste, der ein höheres Bewußtsen hat, die letzte Erklärung eines zeitfreieren, dem göttlichen absoluten Wissen verwandten Erkennens annehmen.

## 3. Gefteigerte Mitleidenschaft.

Die Sympathie, der eigenthumliche innige Bezug, in welchem der Schlafwachende mit seinem Magnetiseur steht, ist der Schlus= fel fur viele der ungewöhnlichen Erscheinungen des Schlaswachens.

Wir haben den Unterschied zwischen dem gewöhnlichen, durch materielle Organe vermittelten Wirken und Wahrnehmen und dem magnetischen, magischen näher betrachtet. Wenn dies letztere das unmittelbare ist, welches jedem vermittelten vor= ausgeht, so wird es auch, wenn jene Vermittlung suspendirt ist, wie im magnetischen Schlafe, wieder mächtiger und freier hervor= treten. Denn aufgehört hat jene ursprüngliche Kraft nicht in un= sermittelten Wechslichen Justande, sondern ward nur größtentheils zur vermittelten Wechselwirfung mit der Welt angewandt.

Wenn nun im magnetischen Schlafe das vermittelte Weltbe= wußtseyn gewöhnlich aufhört, so ist dagegen der magische Bezug mit dem Magnetiseur vorhanden. Dieser Bezug und das dadurch bestehende Band bildet einen wesentlichen Unterschied zwischen dem Schlaswachen, das durch den Magnetiseur erregt wird, und dem spontan entstandenen. Denn wo der Somnambulismus in Folge magnetischer Einwirkung hervorgerusen ward, was nur durch eine polare Wirkung des Nervenäthers zwischen dem magisch Wirken= den und magisch Empfangenden erklarbar schien, da wird der innige Rapport zwischen diesen beiden die Ursache einer neuen Form des Weltbewußtseyns für den magnetisch Schlafenden. Der Magnetiseur hat denselben nicht in eine neue Welt, aber in einen neuen Weltverband eingeführt.

Denn wenn ber Menfch, in magnetischen Schlaf verfunten, fur die außere Welt wie gestorben ift, fo ift fein erftes magne= tisches Erwachen, fein Auferstehen in der neuen Welt, meist an den Einfluß des Magnetiseurs gebunden. Die Sonne mag noch fo hell scheinen, taufend Kerzen mogen bas Bimmer erleuchten, ber Schlafwachende fieht nur den Magnetifeur. Das lautefte Ge= raufch kann in der Nahe fenn, raufchende Musik ertonen, der Schlafmachende hort einzig den Magnetiseur. Sein Leben ift in beffen Leben verborgen. nur was der Magnetiseur wieder beruhrt, mit was er fich in Rapport fest, feyen es Menschen oder Sachen, lebt auch wieder fur diejenigen Somnambulen, welche in einer folchen untergeordneten Lebensstellung zum Magnetifeur stehen. 20 ein folches Inneleben der Somnambulen in ihren Magneti= feur allein besteht, und ihre gange Seelenthatigkeit noch an diefe Schranken gebunden bleibt, ift dieje Existenzform ein wahres Embryoleben.

Die Mitleidenschaft der Somnambulen mit ihrem Magneti= seur ist körperlich und geistig; seine Sinnesapperceptionen, wie feine Gefühle und Gedanken, werden die ihren. Es ist überhaupt das Empfinden und Verstehen in diesem Zustande mehr ein Hin= einleben in ein anderes Wesen, als ein Wahrnehmen im gewöhn= lichen Sinne. Die magisch Verbundenen einen ihre Lebenskreise und werden zu Einem gemeinsamen Aetherleib verschmolzen.

Von diefer körperlichen Mitleidenschaft sind häufig Fälle beobachtet, wo die Sinneseindrücke des Magnetiseurs auch un= mittelbar die der Magnetisirten wurden. Hielt 3. B. Gmelin eine Uhr an sein rechtes Dhr, so hörte es seine Somnambule am linken. Andere nahmen Pfeffer, Salz, Wein und andere Dinge in den Mund, und die Somnambulen schmeckten es jedesmal. Electrische Funken und Nadelstiche empfanden sie an derselben Stelle, wo sie der Magnetiseur erhielt. Fischer stach sich einige Mal heftig beim Magnetisiren in den Oberarm und der Somnam= bule bekam an derselben Stelle Schmerz und Geschwulst.

Diese Erfahrungen, die aber keineswegs bei allen Somnam= bulen eintreten, stellen recht die schon erwähnte Uehnlichkeit der magnetischen Sympathie mit der zwischen Mutter und Frucht dar, die sich zum Theil auch noch beim Stillen des Kindes erhält. Krankheiten, welche die Mutter ergreisen, ziehen das Kind in Mit= leidenschaft, und Urzneimittel, die jene nimmt, wirken auch auf dieses.

Mehr noch als der körperliche Zustand, wirken die gei= stigen Zustände des Magnetiseurs auf den Magnetisirten. Nuhe, Heiterkeit, innerer Frieden, wie Unruhe, Trauer und Leidenschaft= lichkeit, haben meistens ihr deutliches Echo in dem Innern der Somnambulen.

Unter allen übeln Eigenschaften und verkehrten Neigungen ist es besonders das Gefühl der Wollust, welches die Seele der Somnambulen tief verwundet; ja die entferntesten Beziehungen auf physische Liebe, welche in den Gedanken der Anwesenden ent= standen, wirkten bisweilen schädlich, ja lebensgefährlich auf die Schlaswachenden ein.

In Wienholt's Lebensbeschreibung wird eines Vorfalls gedacht, wo ein Magnetiseur, in der Rohheit seines Gemuths den Zustand einer Hellschenden verkennend, ihr einen Ruß anbot. Die Somnambule bekam augenblicklich die heftigsten Krämpfe, kam nie wieder in diesen erhöhten Seelenzustand und starb nach einem halben Jahre an den Folgen der Epilepsie. (Wienholt's Vildungsgeschichte als Mensch, Arzt und Christ. S. 159.)

Bienholt nahm einen jungen Mann zu einer Schlaf=

wachenden mit. Im Wachen empfing sie ihn ganz höflich, aber im Schlafe verursachte ihr seine Nähe mehrmal hinter einander die heftigsten Krämpfe, so daß sich endlich alle Zeichen des nahen= den Todes einfanden. Nachdem die Kranke acht Stunden in diesem Todeskampfe zugebracht hatte, kam sie von selbst wieder in Somnambulismus, und äußerte nun, daß der Fremde, den man entfernt hatte, an jenem traurigen Vorfalle Schuld sey. Es sey ein schlechter Mensch, sagte sie, dessen Vorsalle Schuld sey. Es sey ein schlechter Mensch, sagte sie, dessen Vorsalle Schuld sey. Es sey ein schlechter Mensch, so der seilenzustande könne man Unreinheiten weden vorschler such seilenzustande könne man Unreinheiten der Art nicht ertragen. Würde sie jenen Fremden im Somnam= bulismus wieder sehen, so würde seine Nähe ihr den Tod bringen. Wien holt's Erfundigungen über den Fremden bestätigten, was die Somnambule über seinen Charakter ausgesagt hatte. (Wien= holt's Heilfr. Th. 3. Abth. 3. S. 305 bis 308.)

Der Zustand, in welchem sich die Seele im Somnambulis= mus befindet, besonders wo er sich der Extase nähert, verträgt sich nicht mit den Gesühlen irdischer Liebe. Denn bei dieser findet eine ganz entgegengesete Richtung der Seele statt als bei der Extase. Bei der physischen Liebe sind der Wille und die Einbil= dungskraft, und damit die von ihnen beherrschte Nervenkraft ganz der äußeren Natur zugewandt; bei der Extase hingegen sind die Seelenkräfte und die Nervenkraft als Behikel des magischen Wir= kens und Schauens nach innen gewandt thätig.

Was in dieser Beziehung von der Ertase gilt, gilt wenn auch in geringerem Grade von dem Zustande, in welchem sich Menschen bei anhaltendem Denken und in tiefer Contemplation befinden. Denn auch hier ist die Seele mehr nach Innen thätig und von der Welt abgewandt, und die Nervenkraft wird weniger zum Empfinden der Außenwelt und zum Wirken auf sie verwendet.

Daher finden wir haufig, daß Menschen, die mehr in

der Betrachtung einer inneren Welt lebten, der Einstedler am Ganges und am Nile, der Effåer am Jordan und die Sibylle an der Tiber, Enthaltsamkeit übten von irdischer Liebe; sey es, daß sie in einer höheren Region des Geistes lebend, von selbst eine Ubneigung fühlten gegen die Reize der Sinne, oder daß sie, um in die Region des Geistes einzutreten, sich durch Kampf über eine niedere erhoben. Es begreift sich daher auch, daß die Enthaltsam= keit von physischer Liebe in vielen Religionen den Dienern derselben angerathen oder geboten ist, entweder als lebenslängliches Colibat oder als temporåre Enthaltsamkeit zur Zeit feierlicher Handlungen, wie dies z. B. bei den Juden der Fall war.

Das innige Band, das die Schlafwachenden an den Magne= tifeur knupft, kann einen fo hohen Grad erreichen, daß häufig der ganze Gemuthszuftand beffelben bem Seelenauge des Belljehenden offen dar liegt. Bergebens mochte jener fein Inneres verber= gen, die Seele fann nur durch ihre Wertzeuge, durch ihre ma= teriellen Organe, taufchen. Wenn wir nach dem fruher Gefagten annehmen durfen, daß der Hellschende durch den Nervenather vernimmt, fo ware diefes Durchschauen der Gedanken leichter durch ein Erfennen diejes den Gedanken vermittelnden Mediums, als durch ein unmittelbares Bernehmen des Gedachten zu begreifen. Nur folgte bann, daß diejes unmittelbare Drgan der Seele ben Gedanken unverandert mittheilte, und nicht wie die Sprache und Mimit von der Willfuhr des Menschen abhinge. Das Huge des Menschen, durch welches sich die Seele unmittelbarer, als durch andere Organe ausspricht, bildet hier einen Uebergang, indem es weit weniger von dem Willen des Menschen abhangt, durch feinen Blick zu taufchen, als durch feine Bewegung und feine Borte.

Von diesem Durchschauen der Gedanken stehen hier einige Beispiele. Gmelin reiste einst von Heilbronn nach Carlsruhe. Er wurde hier mit einer Hellsehenden in Rapport gesetzt, welche jenes Vermögen in der Seele eines Andern zu lefen in hohem Grade besaß. Er dachte nun an eine seiner entfernten Kranken und stellte sich ihre Krankheitserscheinungen nach einander lebhaft vor. Sogleich gab ihm die Somnambule die Reihe seiner Vor= stellungen genau an.

Mehrere Somnambule von Barbarin in Lyon hatten dieses Vermögen, seine Gedanken unmittelbar inne zu werden. Er ließ sich z. B. von dem gegenwärtigen Manne einer Schlaswachenden angeben, was er diese geistig fragen sollte. Dieser ersuchte ihn, seine Frau auf solche Urt zu fragen, in welcher Stunde die Unwe= senden wiederkommen sollten, ob sie die bisher angewandte Medi= cin fortnehmen solle u. dgl. So wie Barbarin diese Fragen auf die Kranke firirt, sie blos im Geiste gefragt hatte, beantwortete sie dieselben sämmtlich.

Diese Communication der Gefühle und der Gedanken, in der ein Geist den andern versteht, dieser directe Umgang verschiedener Intelligenzen beweist mehr, als irgend etwas, daß es ein Erkennen und Wirken der Seele ohne materielle Werkzeuge und Hullen gibt.

Bei dem innigen Rapport zwischen dem Magnetiseur und den Somnambulen, geschieht es bisweilen, daß letztere unwill= kührlich und unbewußt die Gedanken, die sie in der Seele des Magnetiseurs gelesen, sich aneignen. Daher kommt es, daß sie oft dessen Meinungen theilen, und wenn von Heilungen die Nede ist, Arzneimittel angeben, die der Ansicht ihres sie magnetisirenden Arztes entsprechen. Man irrt aber gewiß sehr, wenn man glaubt, daß die Schlaswachenden in ihren Ansichten immer durch den Magnetiseur oder andere auf sie einwirkende Personen bedingt würden.

Es sind dies offenbar noch mehr gebundene embryonen= artige Zustände dieser Eristenzformen. Bei den selbstiftandigen Stufen derselben hort diese Ubhängigkeit auf. Oft fahen auch Hellsehende Heilmittel, welche mit den Ansichten der sie magneti= firenden Aerzte nicht übereinstimmten, oder denselben, wie auch ihnen selbst im wachen Bewußtseyn, unbekannt waren.

Wenn bei dem nur unvollständigen Getrenntfenn der Seele von dem materiellen Leibe, ichon ein folches Durchschauen geiftiger wie forperlicher Buftande moglich ift, fo lagt fich bei einem volligen Entbundenwerden der Seele von demfelben ein viel volltommneres magisches Durchschauen und gegenseitiges Durchschautwerden (Erkennen und Erkanntwerden) denken. Da wir uns aber feinen geschaffenen Geift, und also auch nicht ben Menschen nach diefem Leben, ohne ein naturliches Organ, das feine geiftige Thatigkeit vermittelt, denten tonnen (denn der Mensch ift Einheit von Geift und Natur), jo ift es wahrscheinlich, daß nach dem Tode jenes vermittelnde Organ ein dem Nervenather verwandtes Ugens fenn werde, ein aus den tosmischen Potenzen bestehendes, dem Geifte unterworfenes Wertzeug, der Reim eines geiftigen Leibes. Wie nämlich das physische Licht und die ihm verwandten Poten= zen durch die Lebenskraft des Organismus modificirt und in dem Menschen zu einem dem Geiste dienstbaren Nervenather potenzirt werden, fo konnte diefer auch von allem Unwefentlichen, dem materiellen Leibe Ungehörigen, befreit, den Reim eines Lichtleibes bilden, der durch den unsterblichen Geift vor Berftorung bewahrt, in feiner Bollendung diefem als vollig entsprechendes Drgan diente.

Bei der innigenSympathie des Magnetiseurs mit den Somnambulen, die beide gleichsam zu einem magischen Leibe ver= bindet, wirkt bisweilen der Magnetiseur auf die Organe der Magnetisirten fast wie auf seine eigenen, und dieser Einfluß ist oft nicht mehr an die körperliche Nahe gebunden.

Ein Freund Wienholt's, Namens Nadler, wirkte fo drei Meilen weit von seiner Kranken auf dieselbe geistig ein. In derselben Minute zeigten sich bei ihr die Vorboten des magnetischen Schlases; und als sie in demselben war, sagte sie låchelnd zu der anwesenden Schwester des Magnetiseurs: "Daran ist Ihr Bruder Schuld." Diese, welche von nichts wußte, erwiederte ihr, wie das möglich sen, da ihr Bruder ja drei Meilen entfernt wäre. "Er mag senn, wo er will," sagte die Somnambule, "so weiß ich, er ist an meinem jetzigen Schlasse Schuld." Ein andermal wirkte er so aus der Entfernung auf dieselbe Kranke, welche in dem Augenblick in der Haussslur beschäftigt war. Plötzlich låuft sie in die Stube, fällt auf den Stuhl und schläst magnetisch. Im Schlase wußte sie sehr gut die Ursache dieser Erscheinung , bat aber ihren Magnetiseur, der diese Versuche öfter mit demselben Ersolge wieberholt hatte, dieselben einzustellen, da sie der Schlaf ja leicht zu einer sehr unbequemen Zeit übersallen könne. (Wien holt's Heilkr. Th. 3. Abschn. 3. S. 383.)

Bie der Magnet auch auf das ihn nicht unmittelbar beruh= rende Eisen seine Anziehungskraft ausübt, wenn auch Körper aller Art zwischen beiden liegen, indem kein einziger bekannter Stoff die Birkung des Eisenmagnets aufhebt, so vermag auch der Mensch unter gewissen Umstånden in die Entsernung zu wirken auf einen Gegenstand, dem er durch den Gedanken, durch den innigen Rap= port nahe ist, und die Körperwelt vermag seine magische Kraft nicht mehr zu isoliren.

Diese Abhångigkeit der Somnambulen von dem Willen und dem ganzen Zustande ihres Magnetiseurs erreicht bisweilen einen so hohen Grad, daß jene in demselben das Centrum ihres ganzen Dasenns haben, so daß ihr Wohlseyn, ihre Seelenstimmung, ihre Bunsche und Gedanken von ihm bestimmt werden. Es kömmt diese allerdings krankhafte Abhångigkeit in diesem Grade nur selten vor, am wenigsten bei einem hochentwickelten und reinen Hellsehen, in welchem der Mensch, seiner höhern Natur bewußt, nie das Centrum feines geistigen Lebens in einem anderen geschaffenen Wesen findet. Es ist die Pflicht des Magnetiseurs, diese sclavischen Rapporte durch seinen Willen und durch seinen Einfluß auf die Somnambulen zu losen. Die heilende Kraft darf nicht zur Zau= bergewalt werden, und der magnetisch Schlafende nicht vom Magnetiseur besessen.

Allein es ist doch eine durchaus irrige Vorstellung, wenn man glaubt, auch in diesen seltenen Fällen opfere der Magnetisirte durch den Rapport seine moralische Freiheit, und der Wille des Magnetiseurs, er möge gut oder böse seyn, könne dieselbe zauberisch beherrschen. Schaden kann ein sünchafter magnetischer Einfluß, die wahre Zaubersünde (wir sührten die Wirkungen wollustiger Begierden auf Schlaswachende an); aber verschlechtern, geistig tödten kann keiner ohne freie Einwilligung des Beschädigten.

So fagte z. B. die Somnambule von Pezold, die nach deffen Willen gezwungen war, zu gehen und zu stehen: "Ich bin gedrun= gen zu thun, was Sie wollen, Sie können und werden aber nichts verlangen, als was mir gut ist, und wenn Sie es könnten, so würde es entweder nicht auf mich wirken, oder es würde widrige Wir= kungen hervorbringen." (Reil's Archiv für die Physiologie 2 B. 1 H. S. 13 u. f.) So lange der Mensch frei seyn will, ist er frei, er sey somnambul oder wachend.

Die Sympathie zwischen dem Magnetiseur und dem Magne= tisirten, stellt uns geschiedene Individuen in größerer Wechselwir= kung und Einigung dar, als dies bei Menschen in der gewöhnlichen Lebensweise statt sindet. Wir verglichen schon diesen innigen Nap= port mit dem der Mutter und des ungebornen Kindes. Allein wo immer durch die Natur oder durch Neigung mehrere Lebenskreise sich innig durchdringen, sindet eine ganz ähnliche Mitleidenschaft statt, namentlich bei Zwillingsbrüdern, wo, wie wir schen, der eine oft die Krankheiten des andern theilt.

Wie in Diefen naturrapporten mehr eine forverliche Mit= leidenschaft zwischen zwei verbundenen Individuen ftatt findet, fo herrscht da, wo sich geiftige Bande knupfen, mehr die geiftige Mitleidenschaft vor. Das angeführte Lefen in ber Geele eines Undern offenbart fich in geringerem Grade haufig im gewohn= lichen Verkehr der Menschen. Mehrere Personen kommen oft scheinbar zufällig zu gleicher Beit auf denfelben Gedanken, wenn derfelbe auch mit dem fruher Gefagten oder den die Rede bedingenden Umftanden in gar feinem Berhaltniffe fteht. 2Bie oft hort man nicht: du haft mir gerade das Wort aus dem Munde genommen. Es scheint bier, nach den Erfahrungen bes Schlafwachens zu urtheilen, ein wirklicher Uebergang ber Borftel= lungen, ein wahres Gedankencontagium ftatt zu finden. Eben fo ift es eine bekannte Erfahrung, daß man fo oft an einen Menschen benft oder von ihm fpricht, wenn er, ohne daß man es auch nur vermuthen fann, in die Nabe fommt, nach bem befannten Spruch= worte: Wenn man ben Wolf nennt, fo kommt er gerennt. Bei Schlafwachenden ift es eine gang gewöhnliche Erscheinung, baß fie bemerken, wenn ber Magnetifeur ober andere Perfonen, die mit ihnen in Rapport fteben, fich ihnen auch ungesehen nabern, 3. B. in das Haus treten. Im gewöhnlichen Leben finden abnliche Rapporte, aber nur weniger ftart, ftatt. Man tann bieje That= fachen durch ein magnetisches Fernwirken und burch ein magneti= fches Fernfuhlen, nach bem Gefagten, erflaren.

Wenn man das Menschengeschlecht in seinem innigen Zu= fammenhang betrachtet, so erscheint es nicht als ein Aggregat von einzelnen Individuen, sondern als eine Gesammtheit organisch verbundener Theile. In den geistigen Richtungen tritt diese innigere Verbindung der Menschen immer deutlicher hervor; denn nur die Materie trennt, der Geist eint. Nur materielle Guter kann der Einzelne besitzen, ohne daß der Andere sie mit genießt; die geistigen sind Gemeingut, an dem alle Theil nehmen, die deren empfänglich sind. Je hoher und reiner daher die geistigen Stufen sind, auf denen die Menschen stehen, desto inniger ist das Band, das sie zusammenknupft.

Es wird uns dadurch begreiflicher, wie das Christenthum, welches den Menschen in seinen hochsten, ewigen Beziehungen auffaßt, jene organische Einheit des ganzen Geschlechts, und vorzüglich des reintegrirten Theiles dessellen annimmt und vor= ausseht. So sieht die christliche Neligion alle Glieder der christ= lichen Kirche, als einen Leib, als einen Organismus an, und alle Glieder der geheilten (geheiligten) Menschheit, als sich ergän= zende Organe dieses geistigen Leibes, der von einem Prinzip beherrscht und durchdrungen wird. (1 Corinther 12, V. 12 u. f.) Wie im einzelnen Körper ein Glied für die Gesammtheit wirkt, so werden auch in diesem geistigen Organismus die Werke des Einzelnen zum Gemeingut. Sede gute That, ja jeder gute Ge= danke, wird ein Beitrag zu dieser geistigen Gütergemeinschaft.

Diese Idee der geistigen Gemeinschaft, die sich im Dogma von der Gemeinschaft der Heiligen ausspricht, zeigt auf einen hoheren Zustand der Menschheit hin, in welchem diese als voll= endeter geistiger Organismus, als das Himmelreich, ihr Ziel findet.

Während die christliche Religion die innigste Gemeinschaft vollendeter Geister unter sich und mit dem Schöpfer lehrt, so be= kämpft sie jedoch auf's entschiedenste den Glauben an ein pan= theistisches Confundiren und Vergehen der einzelnen Persönlich= keit. Denn nach der christlichen Lehre geht nicht die Indivi= dualität des Einzelnen bei dieser Vereinigung und Gemeinschaft verloren, sondern nur die krankhaste Besonderheit, die Persönlich= keit aber besteht fort, wie in der Harmonie der einzelne Ton. Auch in dieser hören die einzelnen Tone nicht auf, sondern sie verbinden sich durch reines Zusammenklingen zu einer Gesammtheit, in welcher die reichste Mannichfaltigkeit in der Einheit fortbesteht.

Die angegebenen Fälle magnetischer Erscheinungen, wo der Einzelne in der innigsten Gemeinschaft und Mitleidenschaft mit andern Menschen steht, geben uns ein Verständniß über ähnliche Beziehungen, die vorzugsweise unter den obersten Kräften der Men= schen und daher zumeist unter den geistig gereistesten Menschen bestehen.

## 4. Soheres Bewußtfeyn.

Wir haben die wichtigsten Erscheinungen des magnetischen Hellschens betrachtet, sofern sich dasselbe auf das Weltbewußtseyn bezog. Allein in dieser größeren Concentration der Seele wird nicht selten auch das Selbstbewußtseyn und das Gottesbe= wußtseyn gesteigert. Man beobachtete oft bei Ertatischen ein erhöhtes moralisches Gesuhl, einen innigeren religidsen Glauben und überhaupt eine Richtung zu den göttlichen Dingen. Diese Geistesrichtungen beobachtete man selbst bei Menschen, denen ahnliche Betrachtungen im wachen Leben ziemlich fremd waren.

Bei der größeren Abgeschlossenheit von der Außenwelt ent= steht begreiflich eine größere Vertiefung der Seele in ihr eigenes Wesen. Der Geist hat aber nur ein völliges Bewußtseyn seiner selbst, indem er sich als Werk und Vild des absoluten Geistes erkennt. In diesem Bewußtseyn weiß sich der Mensch eben so ab= hångig von Gott, als geistig frei, also bestimmt und sich selbst bestimmend. Daher mit dem Gesühl der Unterwerfung zugleich das der Verantwortlichkeit, und damit oft der Reue und guter Entschlusse verbunden ist.

Das Bewußtseyn der Abhängigkeit von Gott und das des freien Willens ist ursprünglich ungetrennt, kann aber durch Re= flerion geschieden werden. In dem gereisten Bewußtseyn werden

122

bie getrennten Richtungen wieder geeint, und der Mensch erkennt sich im freien Gehorsam bestimmend und bestimmt. Tritt nur der eine Moment dieses geeinten Bewußtseyns hervor, so ergibt sich der Mensch dem passiven, unthätigen Gehorsam, tritt der zweite mehr hervor, so sührt diese Ansicht zu einer irrigen Autonomie. Die Wahrheit ist aber darin enthalten, daß der menschliche Wille durch Selbstbestimmung sich vom göttlichen bestimmen läßt. Nur von, durch und in der absoluten Persönlichkeit hat die menschliche ihre Wahrheit und findet ihre Vollendung. Dieses volle Bewußtseyn sordert den Menschen Abher eben so zum unbedingten Gehorsam gegen den göttlichen Willen als zum thaten= reichsten Leben auf, und verlangt von ihm, wo es gilt, eben sowohl Märtyrer als Held zu seyn.

Wenn die Hellsehenden, nach den bisher angegebenen Er= scheinungen, auf eine ungewöhnliche Weise die uns bekannte Welt wahrnahmen, so glaubten sie auch ofter eine uns fremde Welt zu erkennen, eine Welt fremder geistiger Wesen.

Es gab nicht leicht eine Form der Ertase, wie verschieden auch ihr Ursprung war, in der nicht die so Entrückten dieses Hereinragen fremder intelligenter Wesen behaupteten. In allen Låndern und zu allen Zeiten, bei dem verschiedensten religiosen Glauben hatten sie die Ueberzeugung, daß ihnen höhere Wesen, Schutzgeister, Engel heilfamen Nath ertheilten, sie vor Unrecht und Uebel warnten und ihnen zuweilen kunstige Dinge verkundeten. Viele der= selben, auch solche, denen dieser Glaube im gewöhnlichen Leben fremd war, versicherten, daß jeder Mensch in einer solchen Verbindung mit Wesen einer höheren Westordnung stehe, allein in der gewöhnlichen, an die Vermittelung des Körpers gebundenen, Lebensform so wenig davon Kunde habe, als die Somnambulen nach dem Erwachen von ihrem Hellsehen. Besonders häufig hatten sie den Glauben, daß geliebte Verstordene, Eltern und Freunde in der Ertase sich ihnen kund gaben, indem zwischen den Lebendigen und den Todten das Band der Liebe nicht aufgelöst sen, und die gereisten Geister den noch Unmundigen zu Führern dienten. Die magnetisch Hellschenden gleichen hierin und aus demselben Grunde manchen Sterbenden, welche oft die früheren Lebensgenossen, die durch Bande der Verwandtschaft und der Liebe ihnen nahe ver= bunden waren, wieder zu erkennen glauben.

Wenn man diesen Gegenstand, der von jeher die Menschen lebhaft beschäftigte, ernstlich erörtern will, so muß man die Fragen hierüber theilen. Man muß fragen, ob überhaupt ein Einwirken fremder intelligenter Wesen auf den Menschen annehmbar ist, dann ob diese Einwirkung auch zu unserm Bewußtseyn kommen kann, und unter welchen Bedingungen dies denkbar ist, und endlich, wenn man auch beides zugibt, ob und wie weit sich die objective Ein= wirkung von der subjectiven Auffassucise trennen und unter= scheiden läßt.

Daß alle intelligente Wesen im Weltall möglicher Weise in einer Wechselwirkung stehen, ist an sich schon wahrscheinlich, weil die Welt nur als ein Organismus gedacht werden kann, in welchem alle Theile auf einander Bezug haben, wie denn auch in der Natur alle Körper durch Licht und Schwere auf einander einwirken. Je mehr in der Körperwelt die Qualität vor der Masse vorherrscht, je mehr wird die Wechselwirkung auch nach dem qualitativ Uehnlichen, und nicht nach der Entfernung bestimmt. Das lichte Auge hat vom Lichte des Sirius eben so wohl Kunde als von den ihm nahen Gegenständen. Nun trennt aber die Materie, nicht der Geist. Ist also schon in der Natur eine solche Gemeinschaft der Guter und Kräfte, wie viel mehr in der Geisterwelt.

Fragen wir, ob eine solche geistige Einwirkung zu unserm Be= wußtseyn gelangeu könne, so kann man dies fur die gewöhnliche Form des Daseyns nur verneinen. Wenn man aber die Ertase, woher

124

fie auch entstehe, als eine innigere Concentration ber Seele, als einen partiellen Jod ansieht, in welchem nicht blos die gewohn= lichen Lebensbande, welche durch organische Bermittlung bestehen, fuspendirt find, sondern wo sich auch neue, nicht organisch ver= mittelte, magische bilden, 3. B. die zwischen dem Somnambulen und dem Magnetijeur, fo wird ein folches Geoffnetfenn fur eine neue Sphare intelligenter Wefen nicht unbegreiflich. Der Geift fann nicht wohl aus einer Form des Lebens heraustreten, ohne in eine andere einzugehen. Denn er ift überall das Glied eines hoheren Ganzen, deffen Theile in lebendiger Wechselwirkung ftehen. Denn die Welt ift ein Organismus. Er kann nicht aus Diefem, wohl aber aus einem Syftem beffelben in ein anderes eingehen. Erkannten wir aber in der Ertafe das Unticipiren eines fünftigen Buftandes der Seele, in welchem dieje ohne materielle Vermittlung mit andern Wefen communicirt, jo kann uns ein folcher Wechfelverkehr mit intelligenten Wefen, die derfelben im= materiellen Natur theilhaftig find, fo wenig wundern, als daß 3. B. Bellfehende die Gedanken anderer Menfchen erkennen.

In der ganzen Natur sind auch die Entwickelungöstufen nicht so von einander getrennt, daß in einer früheren nicht schon die darauf folgende angedeutet und erkennbar wäre. Der Embryo bewegt sich schon im Mutterleibe, der Knabe träumt schon von den Beschäftigungen des Mannes und der von irgend einer höheren Idee Begeisterte anticipirt schon ein höheres Leben.

Wenn man aber nicht durch einen erzwungenen Unglauben die Fortdauer der menschlichen Persönlichkeit låugnet, so muß man dieses Leben nothwendig als eine Stufe zu einem höheren an= sehen. Jede Entwickelungsstufe des Geistes wie der Natur bewahrt einen höheren Inhalt in sich, welcher sich häusig, wenn auch nur momentan und unvollkommen offenbaren kann.

Aber eben darin, daß dieses Unticipiren einer zufünftigen Le=

benöform meist noch so unvollkommen ist, liegt nun auch der Grund, warum so oft bei den Angaben über einen Verkehr mit der Geisterwelt große Täuschungen statt finden, und selbst das wirklich geistig Erfahrene irrig aufgefast, durch Erinnerungen aus dem gewöhnlichen Leben getrübt, kurz durch irgend eine sub= jective Mitwirkung geändert werden kann. Nur bei den reinsten Formen des Hellschens, besonders bei der Ertase, die auf positive Weise durch Erhebung des Geistes entsteht, wo jene Anticipation einer höheren Lebensform nicht einer unreisen und krankhaften Geburt gleicht, sind Täuschungen jeder Art, namentlich die Vermengung objectiver Anschauungen und subjectiver Zusätze weniger zu fürchten.

Wenn man daher in Uebereinstimmung mit den Lehren des Christenthums, ja aller Neligionen und des Glaubens aller Volker und aller Weisen der Vorzeit die Möglichkeit eines solchen Ver= kehrs mit der Geisterwelt, namentlich mit den Geistern verstor= bener Menschen, annimmt, so verlangt das einzelne Factum eine desto schärfere Veurtheilung, da hierbei sowohl eine Tauschung an sich, als eine Vermengung subjectiver- Vorstellungen und objectiver Wahrnehmungen so leicht möglich ist.

Die Haupteinwürfe, welche man gegen die Möglichkeit diefer Erscheinungen gemacht hat, beruhen wesentlich auf der Behaup= tung, daß unser jetziger geistiger Zustand unbedingt an eine Vermittelung des Leibes gebunden sey, und daß Geister außer diesem Leibe völlig ohne Naum = und Naturbeziehungen eristirten. Daß aber eine Thätigkeit des Menschen, ein Wirken und Wahr= nehmen ohne materielle Vermittlung statt findet, lehren uns alle magnetische Erscheinungen; und daß geistige Wessen außer diesem materiellen Körper doch nicht gånzlich ohne Leiblichkeit zu denken sollig schrankenlos gedacht werden kann. Jede geistige Thatigkeit erzeugt sich eine Form, die ihr an= gemessen ist. In der Mimik und der Sprache offenbaren sich alle Zustände der Seele.

Wenn schon im gewöhnlichen Leben bei jedem Menschen, in dem das geistige Leben vorherrscht, die ganze Haltung des Kör= pers, besonders aber die Muskeln des Untlitzes, einen geistigeren Ausdruck bekommen, so sindet dies in den Momenten der Begei= sterung noch mehr statt. Diese Momente haben aber mit der Ertase die größte Uehnlichkeit, oder sind vielmehr eine Form derselben. Es ist daher begreislich, daß in diesen Juständen die Züge veredelt, das Untlitz verklärt werden, weil eben das anima= lische Leben mehr zurücktritt und das geistige sich freier äußert. Das Wesen des verklärten Ausdrucks ist das Durchscheinen des Geistes durch den Leib, und also das Durchleuchtetwerden desselsben vom lichten Geiste.

Auf bestimmte Weise kann sich aber der Geist nur durch die Sprache offenbaren. Der Mensch verkörpert seine Gedanken durch Klangsiguren, indem er seine innere Bewegungen in åußere umwandelt, in die des Elements, in dem er auf Erden lebt. Die Sprache ist eine erweiterte Mimik. Der Mensch macht die Luft, die er athmet, zu seinem Organ, zu seinem Leibe, indem er den Gedanken bestimmt; und dieser Luftleib macht sein Inneres vernehmlicher, als der eigene, der Seele unmittelbar unterworfene Muskelleib. Wie daher in der Ertase sige veredeln, so die Sprache. Sie bekommt mehr Ausdruck und Würde.

Es gleicht unverkennbar der Ausdruck, so wie die ganze Darstellungsweise der Hellsehenden der Sprache der Begeisterung, wie wir sie bei allen Sehern, wie wir sie bei den ältesten Dich= tern wieder finden. Die gewöhnliche Sprache beruht schon darauf, daß der Geist für jeden Gedanken, für jeden geistigen Act ein Bild aus der Natur wählt, und ihn dadurch zum Wort verkör= pert. In einer höheren, ungetrübteren und mehr unmittelbaren, Anschauungsweise muß wohl die Sprache diese Uebereinstimmung der Natur mit dem Geiste vollkommener darstellen. So wird die Natur zur Symbolik des Geistes.

Indem wir hier einen Blick werfen auf das Wessen und den Ursprung der Poesie, so mussen wir die Achnlichkeit anerkennen, welche zwischen der Anschauung und der Darstellung des Dichters und des Hellsehenden besteht. Wir durfen daher kühn behaupten: alle Poesie ging ursprünglich aus Zuständen der Ertase hervor. Das Wort Scher, Dichter und Prophet ist der Sache und dem Namen nach bei allen alten Völkern gleichbedeutend. Alle Propheten waren Dichter. Durchdrungen von dem Gefühle, daß die Seele nicht im gewöhnlichen, gebundenen Zustande sich auf jene Höhen schwingen kann, von denen der wahre Dichter die Welt heller beleuchtet sieht, rusen die alten Sänger die Götter und Musen an, daß sie ihnen das Seelenauge öffnen und die Geheimnisse der Natur und der Geschichte offenbaren mögen.

Es sieht der begeisterte Dichter nicht die einzelnen unzusam= menhångenden Begebenheiten des Lebens, wie die zerstückten und zerstreuten Glieder eines Leibes, sondern er überblickt den Zusam= menhang des Ganzen, er erkennt das geistige Band, das die Menschen unter sich vereint, die unsichtbaren Ninge, welche Ver= gangenheit und Zukunft verbinden, und die ewig waltende Macht, welche die Weltgeschichte zum Weltgerichte macht.

Es ist hier die Rede von den ernsteren Formen der Dicht= kunst, von dem Epos, der Hymne, der Tragsdie. Ist es etwa Jufall, daß in dem Heldengedichte, in dem Trauerspiele, Götter und Genien erscheinen, vorbedeutende Handlungen und inhalts= volle Traume erzählt werden, und die Drakel die Zukunst verkunden? Finden nicht alle analoge Zustande und Beziehun= gen, die begeisterte Sprache, die ganze Anschauungsweise in der Ertase statt?

Der Dichter ist ursprünglich Seher, die Dichtkunst Prophetie, ertatisches Zuruckschauen, Vorausschauen und Ueberschauen.

## Hellsehen im Traume.

Wir betrachteten bisher die Erscheinungen des Schlaswachens und Hellsehens, wie sie in Folge der lebensmagnetischen Einwir= kung beobachtet wurden. Als alleinige Ursache derselben können wir jedoch diese Einwirkung nicht betrachten; denn ohne eine Prå= disposition, ohne einen eigenthumlichen Zustand der Seele, entsteht wohl nie der Somnambulismus.

Die tiefe Concentration der Seele, die wir als den eigent= lichen Grund diefer Form des Seelenlebens erkannten, kann aber auf die mannichfaltigste Weise verursacht werden. Diese Ursachen sind entweder mehr positiver Urt, wenn der Geist sich vom Einflusse des Körpers freier macht, oder mehr negativer Urt, wenn der Geist vom Einflusse des Körpers freier wird. Dabei ist aber wohl zu bemerken, daß beide Ursachen wohl zu= sammen bestehen können, wie dies z. B. in der erhöheten Seelen= stimmung mancher Sterbenden der Fall ist.

Also nicht allein Zustände, in denen sich der Geist über die materielle Natur selbstthätig erhebt und sich von ihr unabhängiger macht, sondern auch solche, wo ein Sinken der körperlichen Kräfte die geistigen ungehemmter hervortreten und wirken läßt, können die Ertase veranlassen. Wie die Schlüssel verschieden sind, welche die Tiefen der Seele eröffnen, so ist es auch das Erschlossene. Es ist daher der größte Irrthum, wenn man alle Zustände der Art nach Einem Maßstabe beurtheilt. Denn das Höchste und das Niedrigste, die Wahrheit und der Irrthum, die reinsten und die getrübtesten Zustände der Seele, können sich in dieser Form des Lebens offenbaren.

Das Hellsehen, das zuweilen im naturlichen Schlafe beob= achtet wurde, verdient unsere nachste Aufmerksamkeit.

Der Schlaf ist der erste Zustand des Menschen auf Erden. Dieser erwacht erst, wann er an das Licht kommt und das Wasserelement mit dem Lustelement vertauscht. Allein er kehrt periodisch in jenen Urzustand zurück. Der Schlaf ist zunächst eine Wiederholung des Fotuslebens. Wie in diesem die animalischen Functionen schlummern und nur unvollständig die Glieder sich bewegen, so ist im periodischen Schlafe das Leben von dem Verkehr mit der Außenwelt, welche durch Empfindung und Bewegung vermittelt wird, abgezogen, und die thierischen Vollständig suschen den vegetativen Platz. Doch sind erstere nicht vollständig suspendirt. Sonst wurde der Schlafende sich nicht bewegen und würde nicht durch Licht, Schall oder Verührung mehr oder minder leicht zu erwecken seyn.

Wenn nun überhaupt im Schlafe die äußere Sinnesthätig= keit größtentheils aufhört, so ist der innere Sinn desto thätiger. Es mahlen sich im gewöhnlichen Traume die Vilder, welche durch die Sinne erworben wurden, in tausend neuen Combinationen im inneren Sinne ab. Aber nicht blos eine Reproduction der Sinnesempfindungen, ein Wiederssinden des Erworbenen, kann hier statt finden, sondern bisweilen sindet eine neue Art des Findens statt, ein Empfinden durch den allen Sinnen zu Grunde liegenden Ur= sinn. Unter allen Bölkern herrschte deshalb auch der Glaube, daß im Traume dem Geiste des Menschen Gegenwärtiges wie Ver= gangenes und Jukunstiges offenbaret werde. So läßt der grie= chische Mythos die Traumbilder aus zwei Pforten ausziehen, durch die eine, die elfenbeinerne, die trügerischen Phantassiegebilde, durch

130

die andere Pforte, die hörnerne, die bedeutsamen Gestalten, welche den Rath der Götter und das Schicksal der Menschen dem Schla= fenden verkunden.

Den gewöhnlichen Traum kann man wohl mehr als einen Mittelzustand zwischen der völligeren Einkehr der Seele, dem tie= fern Schlafe, und dem außeren Leben ansehen. Wenn wir dem Einschlafen nahe sind und plötzlich aus einem solchen Halbschlafe erwachen, so bleiben uns meist unbedeutende Traumbilder in der Erinnerung. Dasselbe findet oft vor dem Erwachen statt. Mit diesen Mittelzuständen, die nur verlängerte Uebergangsperioden sind, hat denn auch das Delirium und der Wahnsinn große Lehnlichkeit.

In den Tråumen des tiefen gesunden Schlafes dagegen scheint die Seele auf eine höhere Weise thätig, als in den oben er= wähnten, und alle bedeutsamen Traume mögen gerade diesem Bustande, der vom wachen Bewußtseyn am entferntesten liegt, angehören, und überhaupt viel häusiger seyn, als die Erinnerung derselben. Auf diese Weise lassen sich auch am leichtesten jene Thatsachen erklären, wo Menschen im Schlafe Geisteswerke voll= brachten, die ihnen gar nicht bewußt blieben, oder die ihnen nachher als Träume erschienen.

So behauptete Cardan, er habe eines seiner Werke im Traume gearbeitet; Condillac fand oft des Morgens seine Arbeit vollendet; Voltaire träumte einst einen Gesang der Henriade an= ders, als er ihn gedichtet hatte; Krüger löste im Traume mathe= matische Aufgaben; Neinhold kam im Traume auf die Deduction der Kategorien (S. Burdach Physiologie 3. Vd. S. 469). Der Glaube an voraussagende Träume findet sich in den ältesten heiligen Büchern, in Moses und Hob. So heißt es: (4 Mos. 12, 6.) "Ist Jemand unter euch ein Prophet, dem will ich mich fund geben in einem Gesichte, oder will mit ihm reden im Traume." Und im Buche Hiobs: "Im Traume des Gesichts, in der Nacht, wenn der Schlaf auf die Leute fällt, wenn sie schlafen auf dem Bette, da diffnet Gott das Dhr der Menschen und schrecket sie und züchtiget sie, daß er den Menschen von seinem Vornehmen wende und beschirme ihn vor Hoffart." (Hiob 33, 15 — 17.)

Aus der großen Zahl bekannt gemachter Tråume, in welchen die verschiedenen Formen des Hellsehens vorkommen, führen wir hier nur einige an.

Ein merkwürdiges Beispiel von räumlichem Fernsehen im Traume ist folgendes. (S. Moritz Magazin für Seelenkunde 5. B. 2, 18.)

"Eine angesehene Frau war mit einem Briefe in der Hand, den fie des Ubends von ihrem entfernten Manne empfangen hatte, eingeschlafen. Diefer versicherte fie in demfelben, daß er fich voll= kommen wohl befande und es nicht das Unfehen hatte, als wurde er Gefahr laufen. Muf einmal erwachte fie mit einem lauten Ge= fchrei. Shre Kammerfrauen laufen zusammen, und finden fie in einem falten Schweiße und in einem Strom von Thranen. "Mein Mann ift dahin", fagte fie zu ihnen, "ich habe ihn fterben feben. Er war an einer Bafferquelle, um welche einige Baume berumftan= ben. Sein Gesicht war todtenbleich. Ein Officier in einem blauen Kleide bemuhte sich, das Blut zu ftillen, das aus einer großen Bunde an feiner Seite floß. Er gab ihm barauf aus feinem Bute zu trinken und schien von Schmerz durchdrungen, als er feine letten Seufzer horte." So erschrocken auch die Rammerfrauen über ben Buftand ihrer Frau waren, fo bemuhten fie fich doch, ihr Ge= muth zu beruhigen, indem fie ihr vorstellten, daß diefer Traum keinen andern Grund hatte, als ihre innige Bartlichkeit zu ihrem Gemahl. Ihre Mutter, welche bei ihr im Saufe mar, und die man unterdeffen aufgeweckt hatte, stellte ihr vor, daß fie ruhig fenn mußte, ba sie erst vor wenig Stunden einen Brief von ihrem Batten bekommen hatte. Allein alles Bureden half bei ihr nichts.

Sie blieb einmal dabei, daß ihr Ungluck ausgemacht und ihr Ge= mahl nicht mehr am Leben sey. Ihre Mutter blieb an ihrem Bette sühen und sah mit Vergnügen, daß sie durch einen heftigen Strom von Thrånen entkräftet wieder einschlief; aber es dauerte nicht lange. Sie hatte kaum eine Viertelstunde geschlafen, als sie durch den nämlichen Traum wieder erweckt ward, und nun gar nicht mehr zweifelte, daß ihr Traum übernatürlich sey. Sie wurde als= bald von einem heftigen Fieber mit Geistesverwirrung überfallen, und schwebte 14 Tage lang zwischen Tod und Leben. Unter der Zeit bekam man wirklich die traurige Nachricht, daß ihr Gatte auf feiner Reise umgebracht worden sey."

"Es waren ichon vier Monate verfloffen, feitdem fie Wittwe war, als fie nahe bei ihrem hause eine Meffe horte. Die Meffe war fast vorüber, als ihre Augen auf einen Mann fielen, der neben ihr einen Stuhl nahm, worauf fie fogleich ein lautes Gefchrei erhob und in Dhnmacht fant. Man gab fich alle Mube, ihr zu Bulfe zu kommen. Gie offnete endlich die Mugen, und der erfte Gebrauch, den fie von ihrer Sprache machte, war, daß fie ihren Leuten befahl, den Mann aufzusuchen, der die Urfache ihrer Dhn= macht gewesen war, und ihn zu beschworen, daß er zu ihr fame. Er war noch nicht aus der Kirche weg, und da er horte, daß diefe Frau ihn zu sprechen verlange, folgte er ihr nach. Uch, meine Mutter, rief die ungluckliche Wittwe, als fie nach haufe fam, ich habe eben denjenigen erfannt, der die letten Seufzer meines armen Mannes gehort hat, und sogleich beschwor fie den Officier, ihr von ben Umftanden einer fo traurigen Begebenheit Machricht zu geben. Der Officier konnte nicht begreifen, wie ein Frauenzimmer, das er niemals gesehen hatte, ihn kennen konnte. Er bat fie um ihren Namen, und ftuste, als er ihn gehort hatte. Inzwischen erzählte er ihr, wie ihn ein Jufall an den Ort geführt, wo ihr Gatte ver= wundet worden war, und wo er ihm Sulfe zu leiften gesucht hatte. Ich fah ihn sterben, setzte der Fremde hinzu, und ob er mir gleich unbekannt war, so konnte ich mich doch nicht enthalten, gerührt zu werden, da ich sah, daß keine Hoffnung übrig war, ihn zu retten. Ich verließ ihn, sobald er gestorben war, ohne zu wissen, wer er seyn mochte. Uber Ihr Name, den er bis auf den letzten Senfzer aussprach, prägte sich meinem Gedächtnisse tief ein, und ich habe mich dessen sogleich wieder erinnert, sobald Sie mir ihn sagten. Eine solche Erzählung konnte nicht geschehen, ohne daß sie viel= mal durch Ihränen des unglücklichen Weibes unterbrochen wurde, und der Fremde gerieth in das größte Erstaunen, da sie ihm die geträumten Umstände von dem Ende ihres Mannes mit vollkom= mener Deutlichkeit beschrieb. Er erkannte den Bach, die Bäume, seine Stellung und die Lage des Sterbenden , sogar seine 3uge selbst waren so ähnlich, daß er sie nicht verkennen konnte."

Der sterbende Mann und die hellsehende Frau waren durch die Liebe schon in Rapport. Ihr Gedanke war durch Lesen des Briefes noch mehr auf ihren Gemahl gerichtet, und dieser dachte sterbend an die Entsernte. So war durch gegenseitige Wirkung ein inniges magisches Band geknüpft.

Uls eine Urt des Fernsehens lernten wir bei den magnetisch Schlafwachenden auch das Auffinden von zweckmäßigen Urzneimit= teln kennne. Als Analogon führen wir einen Traum Aleranders des Großen an.

Cicero erzählt von ihm (de divinatione Lib. II. §. 66.): "Als fein Freund Ptolemäus in der Schlacht von einem ver= gifteten Pfeile getroffen war, und an dieser Bunde unter den größten Leiden sterbend lag, wurde der dabei sitzende Alerander vom Schlafe überwältigt. Da foll ihm im Traume die Schlange erschienen seyn, die seine Mutter Olympias hielt, \*) eine Burzel

<sup>\*)</sup> Es war im Alterthum nicht ungewöhnlich, Schlangen wie andere haus= thiere zu halten. Dlympias scheint eine besondere Liebe fur diese Thiere

im Munde tragend, und dabei gesagt haben, an welcher Stelle sie wachse, — dies war nicht weit von da entfernt, — deren Kraft aber sey so groß, daß sie den Ptolemaus heilen werde. Aleran= der erwachte, erzählte seinen Freunden den Traum, und schickte Einige hin, die Wurzel zu suchen. Sie wurde gesunden, und nicht blos Ptolemaus soll geheilt worden seyn, sondern auch viele andere Krieger, die von ähnlichen Pfeilen verwundet waren. "

Das Wesentliche dieses Gesichtes war die innere Anschauung der Wurzel, ihrer Heilkraft und des Ortes, wo sie wuchs. Die Schlange der Olympias gehörte vielleicht zu jener Vildersprache, in der sich oft das Hellsehen verhüllt. Vielleicht ging auch eine Vorstellung des wachen Lebens in die Sprache des Traumes mit über, indem die Schlangen, dem traumspendenden Apollon ge= heiligt und darum bei den Orakeln aufbewahrt, Symbole der Seherkraft waren.

Als Beispiel des Voraussehens im Traume stehe hier folgende Erzählung. (S. Moris 3 B. 1. S. 47.)

Der Pfarrer Ulrici erzählt: "Ich hatte einen Freund, der eine viertel Meile von mir wohnte, mit dem ich meine angeneh= men und widrigen Schickfale theilte. Wir kamen, wenn es irgend unfere Amtögeschäfte verstatteten, wenigstens die Woche einmal zusammen, ja es schien uns beiden etwas zu schlen, wenn wir uns in acht Tagen nicht gesehen hatten. In den letzten vier Wochen vor seinem Ende aber sprach er bei jeder Zusammenkunst von seinem sehr nahe bevorstehenden Tode. Den Dienstag vor Pfing= sten 1776 kam er des Morgens ganz frühe zu mir und sagte: Freund, sind Sie heute von wichtigen Geschäften frei, so bleibe ich den ganzen Tag bei Ihnen, vielleicht ist es das letztemal, daß ich

gehabt zu haben, da fie, nach der Sage, von Beus in Schlangen= gestalt besucht, und so von ihm mit dem Halbgotte Alerander beschenkt ward. zu Ihnen komme. Ich bringe Ihnen daher meinen Leichentert und einige Umstånde von meinem Lebenslauf, die Ihnen nicht be= kannt sind. Sie werden mir doch wohl der Gewohnheit nach eine Leichenpredigt halten mussen. Sie mussen den zweiten Pfingsttag, wenn wir unsere Arbeiten gethan, bei mir zu Mittag essen. Ich versprach mit meiner Frau zu kommen."

"Den zweiten Feiertag gegen Morgen traumt mir, ich wurde von den beiden Rindern meines Freundes nach R ... gerufen, um fie bei ihrem harten Schickfale aufzurichten, da fie in Gefellschaft ihres Baters nach der Seide gereift und jenfeits der Brucke durch die scheu gewordenen Pferde umgeworfen, ihr Bater mit dem Ropf an einen am Wege stehenden Fichtenbaum geschlagen, der ihn zerschmettert und er, ohne einen Laut von fich zu geben, tobt liegen geblieben fen. Mein Traum versete mich fogleich nach R ... in das haus meines Freundes. 3ch fand barin eine ziemliche Un= zahl verschiedener Personen aus feiner Gemeine, die ihren Prediger, der bei allen in fo großer Uchtung ftand, mit vielen Thranen be= flagten. Der damals dafelbft wohnende 2. R. S. fam mir entgegen und fagte: "Uch, welch ein trauriger Unblick ift hier! 3hr Freund ift todt, und es ift gut, daß fie kommen, wir wiffen nicht mehr, was wir mit den Kindern unferes Freundes machen follen, die uber den fo unglucklichen Tod ihres Baters gang untroftbar find." Der 2. B. fam dazu und fuhrte mich zu meinem verungluckten Freund, der auf einem Tische lag, und an deffen Ropf deutlich zu feben war, daß er mit dem Kinn auf einen fpigigen Bacten gefallen, der burch den ganzen Ropf gedrungen und bei der Schlafe wieder her= ausgekommen war. 3ch fuchte die Tochter meines feligen Freun= des und fand fie auf einem Lehnstuhl ohne Troft, den Sohn aber in aleicher Lage in dem haufe des B. U. R. 3ch fehrte zu mei= nem todten Freund zuruck, und fuchte noch einige, die baruber heftig beunruhigt waren, aufzurichten, mir felbst aber flossen die

Thranen dabei aus den Augen, daß ich nicht im Stande war, weiter zu reden. - In diefem Moment tam meine Frau vors Bette und weckte mich. "Es hat schon sechs geschlagen," fagte fie, "wie fchlafft Du denn heute fo fanft? Du wirft auffteben muffen, der Bagen wird ichon zurecht gemacht, um nach der Kirche zu fahren." Die Thranen liefen mir noch haufig aus den Augen, und ich fagte: "Uch! welchen traurigen Scenen entreißeft Du mich!" "Bas ift Dir denn," fagte fie, "Du weinft ja?" Ich antwortete ihr : ich reife heute nicht nach R ... Gie bemerkte meine heftige Unruhe, trocknete mir die Thranen ab, und ließ nicht nach, mich zu bitten, ihr den Grund meiner Beunruhigung zu fagen. 3ch ftand auf, und erzählte ihr beim Unziehen meinen ganzen Traum, der mir aber felbst immer trauriger wurde, je mehr ich ihn uberdachte. Es blieb indes dabei, nicht nach R ... zu reifen, und wenn ich mich dazu entschließen wollte, fo überfiel mich jedesmal ein falter Schauer. 3ch reifte nach meinem Filial und predigte. Uber das Bild meines verungluckten Freundes schwebte mir unablaffig vor den Augen. 3ch kam zurück und predigte auch in hiefiger Kirche, aber noch immer in derfelben Unruhe. Meine Frau, der die Gegend, wo wir zu Mittag effen follten, fo ichon beschrieben mar, und die schon lange gewünscht hatte, sie zu feben, feste aufs neue an, mich zu bereden, mein mundlich und schriftlich gegebenes Wort und noch dazu um eines Traumes willen — nicht fo leicht zu übersehen. Uber ich war diesmal - und vielleicht zum erstenmal - in meinem Vorsatz unerbittlich und überwand alle die Vor= wurfe, die ich mir großtentheils felbit machte, mit einer Urt von hartnactigkeit, in der ich diesmal nur allein einige Beruhigung fand. 3ch wollte einigemal fortschicken, um meinen Freund zu warnen und mich zu entschuldigen, ich wußte aber nicht, wo er anzutreffen fenn wurde. Und außer ben ichon erwähnten und mir felbst gemachten Vorwurfen hielt mich das Gespotte eines Mannes zuruck, von dem ich wußte, daß er mit in der Gefellschaft fenn wurde, der mir in vielen Stucken zu neu dachte und zu alt spottete."

"Spater ging ich mit meiner Frau ins Feld, und wie wir beinahe das Dorf wieder erreicht hatten, fo fah ich meine Magd kommen. Meine Seele, die mit nichts als mit meinem verungluck= ten Freunde zu thun hatte, war nur begierig, dieje Nachricht von einem Underen zu horen, und es war mir, als konnte ich nicht irren, daß mir die Magd die Nachricht von der ganzen Erfullung meines Traumes brachte. Da haben wir's, fagte ich zu meiner Frau, die bringt uns Machricht von R ... von unferem verun= gluckten Freund. 3ch konnte indes die Beit nicht erwarten, fon= bern rief ihr fchon einige dreißig Schritte entgegen: bringft Du mir Nachricht aus R ... Ja, antwortete fie mir, Gie mochten boch fo gutig fenn und noch heute dahin kommen. Es war ihr verboten, mir ben gangen Borfall zu fagen, und ganz umftandlich wußte sie ihn auch nicht. 3ch fragte : was foll ich denn heute in R . . . machen ? fie antwortete mir : Gie follen fur den Berrn Pfarrer ein Kind taufen. Und warum thut er das nicht felbft? fragte ich. Gie antwortete, er kann nicht. Freilich, fagte ich, kann er nicht, benn er ift tobt. Go, wiffen Gie bas ichon? fagte fie, und ich foll's Ihnen nicht fagen. Ja, entgegnete ich, ich weiß es - und er ift in der Beide verungluckt, nicht wahr? Das kann ich nicht fagen, erwiederte fie, daß er aber todt fen, fagte ber Bote, verbot mir aber ausdrucklich, es Ihnen zu erzählen, fondern einen andern Vorwand zu nehmen, warum Gie hinkommen follten. 3ch befahl ber Magd voranzugehen und dem Knechte zu fagen, daß er an= fpannen follte, um uns sogleich nach R . . . zu fahren. Wir fan= ben den Boten noch ba, ber uns die Nachricht von unferm verun= aluckten Freund mit den Worten brachte, wie ich fie ichon im Traum erhalten und meiner Frau erzählt hatte, nur mit dem Beifate, daß er die Beit bestimmte, wann diefer ungluckliche Fall

geschehen sen, nämlich heute Nachmittag gegen 5 Uhr. Die Pferde ftanden vor dem Bagen, wir sehten und wie wir gingen ein und fuhren dahin. Meine präsagische Seele hatte mich schon mehrmals etwas voraus sehen lassen, was genau eingetroffen, aber noch nie eine Sache so deutlich und umståndlich als diese, in welcher, so zu reden, die Probe so vollkommen war, als die Tragddie selbst. Wir kamen dahin. Mir schauderte die Haut vor jedem neuen Auftritt, den ich immer schon vorher wußte, und der meiner Frau aus mei= nem erzählten Traum auch schon bekannt war, da nicht einmal eine Veränderung des Anzugs von mehr als hundert Personen anzutreffen war, sondern jeder so erschien, als er mir schon eilf Stunden vorher erscheinen mußte. Kurz, mein Freund war todt und er war um 5 Uhr Nachmittags so gestorben, wie ich es früh um 6 Uhr nach allen Umständen im Traum vorher gesehen hatte."

Die angeführten Thatsachen, denen sich viele andere beifügen ließen, \*) beweisen uns hinlänglich, daß im Traume der Geist einer höheren Thätigkeit fähig ist. Viel wichtiger aber ist die Frage, in welchem Zustand denn der menschliche Geist überhaupt während des Schlafes sey.

Wenn wir die hohe Natur des menschlichen Geistes aner= fennen, und dieses Leben als eine bestimmte Entwickelungsstufe des= selben zu einem hochsten Ziele ansehen, so läßt sich ohnedies nicht annehmen, daß die Hälfte unseres Daseyns, dessen Nachtseite, ver= loren und ohne Bewußtseyn seyn solle. Beim Erwachen sind wir uns oft eines Traumes bewußt, häufig erinnern wir uns seines Inhaltes nicht, haben aber doch ein deutliches Gesühl, daß wir lebhast ge= träumt haben. Wir können oft aus dem Ausdruck der Physiogno= mie und aus einzelnen Worten oder zusammenhängenden Reden

\*) Eine große Bahl intereffanter Thatsachen ber Urt finden sich unter an= dern in dem Werke von Macnisch "der Schlaf", und in der Deuteros= kopie von Porst. mancher Schlafenden schließen, daß sie träumen. Endlich erwachen wir ohne alle Erinnerung eines Trauminhaltes, und befinden uns in einer bestimmten heiteren oder traurigen, friedlichen oder un= ruhigen Stimmung. Aus allem diesem können wir schließen, daß wir immer träumen, d. h. daß wir immer im Schlafe geistig be= schlaftigt, also nicht ohne Gesuhl und Bewußtseyn sind.

Es fragt fich nun, worin kann diefes Bewußtsenn bestehen, bas von dem wachen meift getrennt ift. Wenn der Berkehr mit ber Außenwelt aufhort, und die funf Sinne ruhen, fo bleibt erstens noch das Gemeingefühl thatig, das durch die Erre= gung innerer Organe Empfindungen und Borftellungen bewirken kann. Auf diese Weise erzeugen die thierischen Triebe die ihnen entsprechenden Vorstellungen im Traume. Ferner tonnen Bor= ftellungen, welche durch die außeren Ginne erworben wurden, fich im inneren Sinne wiederholen, und zwar frei und unfrei, geordnet und ungeordnet. Das lette findet in dem gewöhnlichen nichtigen Traume ftatt. Die flare Erinnerung von dem, mas wir erlebt haben, die oft bis zu den fruheften Lebensjahren reicht, fest ichon eine großere Sammlung, eine tiefere Einkehr der Seele voraus. Merkwürdig ist hierbei die allgemeine Erfahrung, daß die Beit= entfernungen für das Bewußtfeyn vollig schwinden. Wie aber die Erfahrungen, welche wir von der Außenwelt gemacht haben, fich im innern Ginne wieder treu reproduciren tonnen, fo fann auch Die Phantasie den gesammelten Stoff auf bas mannichfachste ver= binden und eine poetische Composition baraus bilden. Wenn in dem tieferen Schlafe die Nervenkraft von ber Peripherie nach bem Centrum, von ben Ginnesnerven nach bem Sirne gurucktritt, fo laßt fich denten, daß das Gedachtniß und die Einbildungstraft, burch den inneren Ginn angeregt, lebendiger find.

Wie wir endlich fahen, daß im magnetischen Schlafe, bei der großeren Concentration der Seelenkrafte, wieder ein neuer Rap= port mit der Außenwelt entstand und der den peripherischen Sinnen zu Grunde liegende Centralsinn sich ohne die Vermittelung der Sinnesorgane mit der Welt in Communication setzte, so findet dies auch zuweilen im gewöhnlichen Schlafe statt.

Wir durfen daher annehmen, die Thåtigkeit des menschlichen Geistes außert sich in seiner Nachtseite, in der Phase jenes Da= seyns, welche vom wachen Bewußtseyn nicht erleuchtet wird, folgendermaßen:

1) In Gefühlen und Vorstellungen, welche durch das Ge= meingefühl erzeugt werden.

2) In der Reproduction von Vorstellungen, welche durch die Empfindungen der fünf Sinne vermittelt wurden, und zwar unfrei durch die Affociation der Vorstellungen, oder frei durch Ordnen und Zusammenstellen derselben durch die Phantasie.

3) In extatischen Zuständen der verschiedensten Art, in welcher, wie wir sahen, die Zeitanschauung eine andere wird, und die Seele nicht durch die fünf Sinne, sondern durch einen Ursinn mit der Welt in Verbindung tritt. Das Voraussehen und Fern= sehen im Traume wäre dann nur eine Form dieses Zustandes.

Wahrscheinlich ist es, daß der Mensch durch seinen freien Willen, zwar nicht durch einzelne Willensacte, aber durch seine ganze süttliche Richtung, durch seine Gesünnung, einen Einfluß auf den geistigen Zustand des Schlases habe, und daß reinere und sittlich gereistere Menschen auch im Schlase leichter zu jener tieferen Concentration gelangen können, als leidenschaftliche, zerstreute und sinnliche Menschen.

Die Ursache der Trennung des Doppelbewußtseyns des Menschen im Schlafe und Wachen liegt, zum Theil wenigstens, in der Organisation des Körpers, indem, wie schon früher gezeigt wurde (S. Seite 96), die gewöhnliche Erinnerung an eine Achn= lichkeit organischer Zustände gebunden ist. In der Organisation mancher Menschen ist wohl auch der Grund enthalten, daß bei ihnen der bedeutendere Inhalt des Schlasslebens in's wache Leben übergeht. Daher es begreislich ist, daß eine gewisse Anlage zu hell= sehenden Zuständen erblich seyn kann, wie dies in manchen Fami= lien vorkommt (z. B. in Göthe's Familie). Die innere Bewegung, welche bedeutende, in das Schicksal der Menschen eingreisende Traumgesichte verursachen, mag zuweilen auch die eine Hemisphäre unsers Daseyns der andern vernehmlicher machen, und selbst den Willen darf man wohl als Ursache einer solchen Erinnerung nicht ausschließen, da auch im höheren Hellsehen es zuweilen von dem Willen der Hellsehenden abhing, den Inhalt dessellen in's wache Bewustsfeyn herüber zu nehmen. (S. Seite 95.)

Wenn nun, was wir im Schlafe erlebten, nur felten zum Bewußtseyn des Taglebens kommt, fo kann doch das Refultat deffelben nicht fur uns verloren feyn. Manche Stimmungen, Uhnungen, Gefuhle und Bunfche, von denen allen wir den Grund nicht in unferm wachen Bewußtfeyn finden, mogen von den Untipoden unferer wachen Gedanken herruhren. In einem hoheren Buftand, wo wir voraussehen durfen, daß der Mensch fich und feine Geschichte gang erkennen wird, muß aber diefe Theilung des Bewußtfeyns fich in eine hohere Einheit deffelben aufheben. Daß fur uns ein so getheiltes Bewußtseyn besteht, was durch den Somnambulismus fo deutlich wird, daß wir auch im Bachen nie die ersten Unfange, den vollen Zufammenhang unferer geiftigen Thatigkeiten im Wiffen und Wollen durchschauen, beweist, daß ber Mensch in diefem Leben nicht zum vollen Bewußtfeyn feiner geiftigen Rrafte gelangt, und erft auf einer hoheren Entwickelunge= ftufe den gangen Inhalt feines Lebens und damit fich felbft vollig fennen lernen fann.

## Sellsehen in Krankheiten.

In manchen Krankheiten, besonders solchen, in denen das Nervensystem den Heerd der Krankheit bildet, hort das wache Be= wußtseyn und die äußere Sinnesempfindung vollig oder zum Theil auf. Dann gehört dieser Justand zu der Nachtseite des Lebens. Daher ist es begreiflich, daß in der Katalepsie, selbst in dem Deli= rium und dem Wahnsinn hellsehende Seelenäußerungen wenigstens blitsähnlich erscheinen.

In keinem krankhaften Zustande ist der Verkehr mit der Außenwelt mehr aufgehoben und die Organe des Leibes, die den= seiten unterhalten, unthåtiger, als in der Katalepsie. In neueren Zeiten hat besonders Petetin in Lyon Beobachtungen mit einigen Rataleptischen gemacht, welche beweisen, daß die Thåtigkeit der Seele in diesem Zustande nicht erloschen ist, und nur eine verån= derte Sinnesanschauung die Seele mit der Außenwelt verhindet.\*) Die erste Rataleptische, die er beobachtete, war seit langem von Seiten der Sensibilität sehr abgestumpst. Nichts konnte sie mehr reizen; Augen und Ohren hatten das Vermögen verloren, Eindrücke aufzunehmen. Zum großen Erstaunen bemerkte Petetin einst zu= fällig, daß ihn die Kranke genau verstand, wenn er ihr auf die Herzgrube sprach. Bald ersuhr er auch, daß sie auf dieselbe Art sah und roch. Die Kataleptische vermochte auf diese Beise ein

\*) E. 1. Mémoires sur la découverte des phénomènes, que présentent la catalepsie et le somnambulisme, symptômes de l'affection hystérique essentielles, avec des recherches sur la cause physique de ces phénomènes par M. Petetin, professeur agrégé au collège des médecins de Lyon. 1787. — 2. Électricité animale prouvée par la découverte des phénomènes physiques et moraux de la catalepsie hystérique et des ses variétés et par les bons effets de l'électricité artificielle dans le traitement de ces maladies par Petetin, président perpétuel de la société de médecine à Lyon. 1808.

Buch, einen Brief zu lesen, wenn auch dunkele Körper zwischen ihr und diesen lagen. Sehte er einen die Electricität nicht leitenden Körper zwischen die Magengrube und den zu erkennenden Gegenstand, so hatte sie keine Kunde davon. Das Umgekehrte fand bei electrischen Leitern statt. Er bildete auf diese Weise dieters eine Kette von mehreren Personen, wovon die erste ihre Hand auf die Herzgrube der Kranken legte, und die letzte, welche die entsernteste war, nur leise in die Hand sprach. Die Kranke hörte auf diese Weise Alles. Ward aber die Verbindung nur zwischen zwei der Personen, welche die Kette bildeten, durch einen idioelectrischen Körper, z. B. durch eine Stange Siegellack, unterbrochen, so hörte die Kranke nichts, man mochte auch noch so laut sprechen. Dies bewog ihn denn auch, das ganze Phånomen der Electricität zuzuschreiben.

Bei andern Kataleptischen beobachtete Petetin nicht bloß eine Versehung der Sinnesthätigkeit an die Herzgrube, sondern auch an die Fingerspihen und an die großen Zehen. Alle diese Kranken von Petetin zeigten auch eine ungewöhnliche Entwicke= lung mancher Geisteskräfte, und thaten richtige Blicke in die Zu= kunst. Sie sagten 3. B. ihre Anfälle auf's bestimmteste voraus.

Dbgleich alle diese Erfahrungen mit denen, die man bei Magnetisirten gemacht hatte, vollig übereinstimmten, so gehört Petetin doch zu den größten Gegnern der damals vielbesproche= nen Erscheinungen des Magnetismus. Erst am Ende seines Lebens lernte er dieselben würdigen. Sein Zeugniß ist uns darum nur beweisender.

Eine ganz ähnliche Erfahrung, wie die von Petetin, machte Gueritaut in einer Denkschrift bekannt, welche in dem Bulletin de la société d'Orléans abgedruckt ist. Bei einem jungen Frauenzimmer, das an hysterischen und kataleptischen Krämpfen litt, zeigte sich ein ähnliches Versehen des Gesichts, des Geruchs und des Gehörs an die Magengegend. Sie fagte auch ihre kunftigen Unfälle genau voraus und gab die Heilmittel an.

Wir wollen noch einige Beispiele der Art aus einer Zeit an= führen, in der die Erscheinungen des Magnetismus noch nicht be= kannt waren.

In der Histoire de l'académie des sciences von 1742 findet fich eine Denkichrift vom Dr. Sauvages de la Croix, Urzte in Montpellier. "Ein Madchen von vier und zwanzig Jah= ren wurde 1757 von der Katalepsie befallen. Drei Monate dar= auf gesellte fich ein wunderbarer Buftand dazu. Gerieth die Kranke in denfelben, fo fprach fie mit einer Lebhaftigkeit des Geiftes, die ihr fonst gang ungewohnt war. 28as fie fagte, ftand in Berbin= dung mit dem, was fie am vorigen Tage in demfelben Buftande gesprochen. Sie wiederholte Wort fur Wort eine Borfchrift in katechetischer Form, welche sie den Tag vorher gehort hatte. Sie zog daraus moralische Bemerkungen fur ihre Hausleute. Sie be= gleitete dies Alles mit Bewegungen der Gliedmaßen und ber Hugen. Und doch schlief fie gang fest. Um die Wahrheit diefer Erscheinung noch mehr zu befräftigen, ftach ich fie, brachte plots= lich ein Licht vor ihre Augen und ein Anderer schrie ihr unbemerkt ruckwarts ins Dhr. Ich goß ihr in die Augen und in den Mund Franzbranntwein und Salmiakgeift ; in ihre Dafe blies ich ftar= fen Spaniol, ich ftach fie mit Stecknadeln, drehte ihr die Finger; ich beruhrte ihren Augapfel mit einer Feder und felbst mit der Spipe meines Fingers. Sie zeigte nicht die mindefte Empfindung. Sie sprach nur lebhafter und munterer. Bald darauf ftand fie auf. 3ch erwartete, fie wurde fich an die benachbarten Betten an= stoßen, aber sie ging gang ruhig, indem sie allen Betten und Stuhlen auswich. Sie legte fich hierauf wieder ins Bett. Bald darauf ward fie kataleptisch. Wenn ihr jemand während der Beit einen Urm aufhob, oder den Sals und Ropf drehte, fie aufrichtete, fo blieb sie in dieser Stellung, wenn der Körper nur dabei im Gleichgewichte war. Hierauf erwachte sie, wie aus einem tiefen Schlafe. Da sie an der Physiognomie der Anwesenden erkannte, daß sie ihre Anfälle gehabt, so war sie verwirrt und weinte den ganzen Tag. Sie wußte übrigens von Allem, was sie in diesem Zustande gethan oder geredet hatte, durchaus nichts. Nach einiger Zeit verschwanden alle diese Ansälle, und es schien gar nicht, als håtten die Arzneimittel diese Wirkung hervorgebracht. Später hörte ich, daß sie noch einige Mal somnambul war, ohne immer kataleptisch zu werden. Ihre Gesundheit war sehr gebessert."

Der Somnambulismus, in welchem sich auch einzelne halb= helle Blicke offenbarten, war hier, wie häufig, die Krise der Krank= heit. Schon Hippokrates kennt ihn von dieser Seite, indem er sagt: (aphorism. sect. 7. n. 5.) "In der Manie und Dysen= terie ist die Wassersucht oder die Ertase gut."

Der Urgt Sunauld (dissertation sur les vapeurs. Paris 1756.) erzählt folgende Geschichte: "Ein Madchen von funf und zwanzig Sahren wurde plotlich von einer wunderbaren Krankheit befallen. Sie war wie eine Sterbende und firirte immer denfelben Gegenstand mit den Augen. Ein und zwanzig Tage hindurch war fie ein Gegenstand des großten Mitleidens. 200e Mittel der Beil= funde wurden vergebens angewandt. Bisweilen feufzte fie tief und redete mit einer ftarten und wohl artifulirten Stimme. Sie fah Bieles gegenwärtig, mas fich boch erft in ber Butunft ereignete. So fagte fie unter andern : Ich febe die arme Frau Marie, Die fich unfägliche Mube um ihre Schweine macht. Sie mag machen, was fie will, sie muß sie boch alle ins Baffer werfen. Man hielt diefe Rede fur ein Delirium. Den andern Tag brachte man fechs Schweine ins haus. Eine Magd fperrte fie ein, um fie ben folgenden Tag zu schlachten. Inder Macht wurde eines der Schweine rafend. Es war von einem tollen hunde gebiffen und big nun

alle anderen Schweine. Man mußte sie umbringen und ins Wasser werfen. Sie fagte noch vieles Andere, was sich nachher immer be= ståtigte. Den ein und zwanzigsten Tag ihrer Krankheit stand sie auf, zog sich an, ging herab und erinnerte sich von Allem nichts."

Oft, seht dieser Arzt hinzu, haben Melancholische unter vielen bedeutungslosen Dingen auch solche ausgesagt, die spåter wirklich eintrafen.

Bei Nachtwandlern, bei denen der Sinnenverkehr, wie fonst im Schlafe, suspendirt ist, die Bewegungsorgane aber in Thåtigkeit sind, offenbart die Seele auch bisweilen ihre sonst ver= borgenen Kräfte.

Statt eines Beispiels des gewöhnlichen Nachtwandelns fuh= ren wir die Erzählung eines ahnlichen, durch besondere Umftande intereffanten, Buftandes an. Der Somnambule war ber Neffe des Urztes Dezzi (O. beffen storia di un stranissimo sonnanbulismo. Venezia 1813). Diefer junge Mann war zwar fruher ganz gefund, jedoch fehr reizbar. So konnte er z. B. gar keinen Widerspruch im Gesprache dulden. In Venedig follte er das Mungwesen lernen. Es fcheint, daß die Site der Defen und der Kohlendampf nachtheilig auf feinen Ropf wirkten. Die Krankheit fing mit heftigem Ropfichmerz und Schwindel an. Nach einem Bornanfall befam er Convulfionen, Die mit einer Urt Delirium abwechfelten, indem er Berfe recitirte, die er vor langer Beit gelernt und wieder vergeffen hatte. Er fprach mit Geläufigkeit franzosifch, da er doch diese Sprache wachend nur wenig kannte. Nachdem er fich zum zweiten Male heftig erzurnt hatte, wiederholten fich diefe Unfalle Morgens und Ubends. Eine fanfte Musik, während er somnambul war, brachte ihn ins hochste Entzucken. Bei einer traurigen Sonate fam er in die heftigste Gemuthsbewegung. Dies verursachte ihm folches Leiden, daß er Die Noten wegriß. Bei einem Balger, der gespielt wurde, fing er an zu tangen. Er fchlief oft von felbst ein, und fein Erwachen mar

immer mit einer Bewegung, einem Krahen, Reiben oder dergleis chen verbunden. Nach dem Erwachen wußte er nichts von dem Mlem. Durch hauchen auf bas Geficht konnte ihn ber Urzt in einen ruhigen Schlaf bringen. Wenn er im Schlafe mit Jemand fprach, mochten die anderen Unwesenden larmen, wie fie wollten, er horte fie nicht. Sein Gedachtniß war fehr ftart im fomnam= bulen Buftande. Einft wollte er machend eine Stelle aus einer Rede citiren, die sich auf die schonen Runfte bezog. Er konnte sich aber barauf nicht befinnen. Wie er in Somnambulismus tam, fand er nicht blos die ganze Stelle wieder, fondern gab auch den Band, die Seite und die Beile an, wo fie ftand. Im Somnambulismus wußte er 2008, was er im Wachen that, aber nicht im Wachen, was er im Somnambulismus verrichtete. Die beiden Zuftande ftanden fogar in einem Gegenfaße ber Naturtriebe. Beklagte er fich, 3. B. in der Krife uber Mangel an Appetit oder Uebelfeyn im Magen, fo war beim Erwachen fein erftes Unliegen, nach Effen zu verlangen, und fo umgekehrt. Durch Unftrengung des Willens fonnte er bisweilen Unfälle zuruchalten, aber bann wurden die nachft folgenden defto heftiger. Durch falfche Behandlung wurde die Krankheit immer ftarker und complicirter. Dabei war er doch fo ftart, daß er mehrere Meilen hindurch mit einer Schnelligkeit lief, daß ihm Niemand folgen konnte. Er glich im Ganzen mehr einem Wahnfinnigen als einem Somnambulen. Die Natur heilte endlich die Krankheit durch ein remittirendes Fieber und durch eine ploglich eintretende Lahmung der Beine, die fich auch von felbft verlor; und von da an blieb er gefund. Merkwurdig ift bei diefer Geschichte noch Folgendes : Der junge Mensch, der dem Neffen bes Dr. Pezzi zur Bewachung beigegeben war, bekam nach einiger Beit abnliche Unfalle von Somnambulismus, die auch gang die= felben Erscheinungen zeigten. Der Ausgang feiner Krankheit ift nicht mitgetheilt.

In der angeführten Krankheitsgeschichte war der Somnam= bulismus seiner Natur und seiner Entstehungsart nach ein sehr getrübter und unreiner Seelenzustand, eine Krankheit, die einen wirklichen Uebergang zum Wahnsinn bildete. Heftige Leidenschaf= ten und Congestionen nach dem Kopfe, welche die unzweckmäßige Lebensweise nur vermehrte, verursachten das Uebel. Weil aber in dieser Krankheit die geistige Krast mehr nach Innen thätig war, so offenbarten sich auch mehrere Spuren eines höheren Erken= nens, des Hellsehens, wovon z. B. sein erhöhtes Gedächtniß zeugt. Durch Hauchen auf die Stirne, mit andern Worten, durch magnetische Einwirkung, gerieth der Kranke in ruhigen Schlaf.

Die Gewalt, welche die Musik in diesem Zuftande über ihn ausubte, ward auch fonft bei Melancholischen und Wahnsinnigen bemerkt. Es erinnert dies an die Geschichte Sauls. Bon diefem wird erzählt: (1 Samuel 16, 14.) "Der Geift aber des herrn wich von Saul, und ein bofer Geift vom herrn machte ihn febr unruhig. Wann nun der boje Geift uber Saul tam, fo nahm David die Harfe und fpielete mit feiner Band: fo erquickte fich Saul, und es ward beffer mit ihm, und der boje Geift wich von ihm." Die Macht der Tone war felbit, wenigstens ein Unlaß, um die hohere Prophetengabe hervorzurufen. So wird vom Prophe= ten Elifa erzählt: (2 Konige 3. 15, 16.) 216 die Konige Israels und Juda diefen um Rath fragten, fprach er: "bringet mir einen Spieler, und ba berfelbe auf den Saiten fpielte, tam die Band bes herrn uber ihn." Es ift bekannt, wie der einfache Rirchen= gefang, wie die ernften Weifen alter Meifter die Seele zu erheben vermögen. Darum ift es begreiflich, daß die Tonkunft auch dem Propheten die Pforte zu feinen Gefichten eroffnete.

Beachtenswerth ist die Mittheilbarkeit des krankhaften 3u= standes jenes Somnambulen, indem sein Aufwärter auch in den= selben versiel.

Es gibt eine große Bahl chronischer Nervenübel, die fich auf Diefe Weife fortpflangen, ohne daß dabei von einem anfteckenden Krankheitsstoffe die Rede fenn kann. Man wird hierbei an die Lykanthropie erinnert, wo Menschen sich in Thiere verwandelt glaubten, an die fataleptischen Buftande, die bei dem Tode des Diacon Paris auf dem Kirchhofe des heil. Metardus beobachtet wurden, und an manche Buftande wilder Begeifterung, die fich bei religiofen Schwarmern haufig mittheilen. Bur Erklarung diefer Buftande laffen fich verschiedene Urfachen angeben. Entweder brachten bestimmte Vorstellungen und Unfichten, von welchen gut oder bos begeisterte Menfchen erfullt waren, bei Undern, welche folche Unfichten annahmen, eine abnliche Wirfung auf's Nerven= fuftem hervor, und erregten dadurch Diefelben Erscheinungen; ober fo eraltirte Menschen wirkten durch ihr aufgeregtes Nervenagens magnetisch auf ihnen verwandte Naturen ein, und erzeugten erft badurch abnliche Vorftellungen und Gefuhle. In beiden Fallen, und besonders, wo beide Urfachen, geiftige und organische Unre= gung zusammen wirften, konnte fich leicht ein magnetischer Rreis und fomit ein Verhaltniß wie das zwischen dem Magnetifeur und ben Magnetifirten bilden. Ulle folche Buftande fuchen fich demnach baufig durch magnetische Einwirkung, durch eine Urt psychisch organischer Unsteckung, fortzupflangen.

Die wilde Begeisterung der Bacchantinnen und die phantastische religidsser Schwärmer erweisen dies von der üblen Seite. Es ergreist aber auch die wahre Begeisterung, die großartige Gemüthsbewegung mit Macht die Umgebenden, und wo die Flamme des Geistes brennt, da entzündet sie überall das Gleichartige. Das Leben des Geistes, wie der Natur, wird in seiner Neise mittheilend und fortzeugend. Von der Ansteckungsfähigkeit des Sehervermögens liefert uns ebenfalls die Geschichte Sauls ein merkwürdiges Beispiel. "Es sandte Saul Boten, daß sie David holten. Und sie fahen zwei Chore Propheten weissagen, und Samuel war ihr Auffeher. Da kam der Geist Gottes auf die Boten Sauls, daß fie auch weissagten. Da das Saul ward angesagt, fandte er andre Boten, die weissagten auch. Da fandte er die dritten Boten, die weissagten auch. Da ging er selbst auch gen Rama. Und der Geist Gottes kam auch auf ihn, und ging einher und weissagte, bis daß er kam gen Najoth in Nama. Und er zog auch seine Kleider aus, und weissagte auch vor Samuel, und siel blos nieder den ganzen Tag und die ganze Nacht. Daher spricht man, ist Saul auch unter den Propheten?" (1 Samuel 19. 20 u. f., und 1 Sa= muel 10, 10 u. f.)

Nervenübel aller Art, Epilepsie, Hysterie, Beitstanz u. dgl. begünstigen oft einen truben Somnambulismus, welchen jedoch bisweilen helle Geistesblicke, wie Blitze die Nacht, erleuchten.

Lentulus, ein Urgt in Bern, (Historia admiranda de prodigiosa Apolloniae Schreierae virginis inedia a Paulo Lentulo Bern. 1604.) theilt eine Correspondenz ami= ichen Cobol in Altenburg und Paul Cherus in Wittenberg mit. In derfelben wird eines jungen Mannes erwähnt, der durch Miß= handlungen epileptisch ward. Rach feinen epileptischen Unfällen gerieth derfelbe in Ertafe, in welcher er geistliche Lieder fang. PloBlich unterbrach er sich felbst, fahrt die Erzählung fort, und er sprach außerordentliche Dinge, namentlich uber den Zuftand ber Verstorbenen. Horte die Ertafe auf, fo hatte er das Unfeben eines Menschen, der aus tiefem Schlaf erwacht. Er versicherte bann, er habe Engel gesehen und fen in lieblichen Garten gemefen, in denen er die hochfte Wonne gefühlt und unaussprechliche Dinge gesehen habe. (Diefes Sehen schoner Garten und das Gesicht inneren Glucks ift bekanntlich eine gewöhnliche Erscheinung auch bei magnetischen Somnambulen.) Diefer Juftand horte durch eine Beranderung feines Aufenthalts auf.

Fernel (Fernel de abditis morborum causis Lib. 2. c. 16.) erzählt von einem jungen Manne, der in Folge von Convulfionen auch in spontanen Somnambulismus gerathen war. Er sprach in diesem Zustande griechisch und lateinisch, was er, nach dem Erzähler, wachend nicht verstand. Wahrscheinlich hatte er diese Sprachen früher erlernt, aber größtentheils vergessen, und im Somnambulismus war ihm das verlorene Wissen wieder gegenwärtig. Er ward bisweilen der Gedanken der Umgebenden, namentlich seiner Aerzte, inne, und er spottete über die Unwissenheit derselben. Diese schlossen daraus, daß ein böser Geist die Ursache dieses Zustandes seyn musse.

Im Delirium, in dem meist nur die verworrensten Traum= bilder sich aufeinander drängen, hat man auch bisweilen solche lichte Momente beobachtet. Ja in seltenen Fällen offenbarte sich unter der Maske dieses Zustandes ein wirkliches Hellsehen.

Einen merkwürdigen Fall der Urt erzählt die Königin Mar= garetha von Frankreich. (Mémoires de Marguerite de Valois, reine de Navarre. Paris 1658.)

"Meine Mutter, die Königin," erzählt dieselbe, "lag in Metz gefährlich am Fieber darnieder. Um ihr Bett faßen der König Karl, mein Bruder, meine Schwester und mein anderer Bruder, der Herzog von Lothringen, mehrere Staatsräthe und angesehene Damen, die alle Hoffnung für sie aufgebend sie jetzt nicht verlassen wollten. In ihren Träumereien rief sie, als sähe sie die Schlacht von Jarnac liefern: Seht nur, wie sie fliehen — mein Sohn hat den Sieg. Uch, mein Gott! hebt meinen Sohn auf; er liegt auf der Erde. Seht ihr an dieser Hecke den Prinzen Condé todt? Alle Anwesenden glaubten, sie träume. Allein als die darauf folgende Nacht der Herr von Losse ihr die Nachricht von der Schlacht brachte, fagte sie: Ich wußte es wohl, habe ich es nicht vorgestern gesehen? — Da erkannte man, daß es kein Fieber= traum war, sondern eine Mittheilung, die Gott erhabenen Per= fonen macht."

Wie das Gedåchtniß an Gegenstånde wiederkehrt, welche im wachen Bewußtseyn verschwunden waren, davon erzählt N. Macnisch folgende Thatsache: (S. dessen Schrift: der Schlaf.) Ein Mådchen in England wurde von einem gefährlichen Fieber befallen. Im Delirium, das sich dabei einstellte, sprach sie in einer Sprache, die einige Zeit lang kein Mensch verstand. Endlich brachte man heraus, daß es Walisch seußte, und von der sie vor ihrer Krankheit gar nichts wußte, und von der sie nach der Ge= nesung keine Sylbe reden konnte. Einige Zeit war die Sache gar nicht zu erklären, bis man endlich ermittelte, daß sind erzogen worden sey, ob sie schon solche nachber ganz vergessen hatte.

Der Zustand, der im Delirium nur vorübergehend ist, ist dauernd im Wahnsinn, und man hat diesen daher ein sieberloses Delirium genannt.

Ein großer Theil diefer Justände ist als ein krankhaftes Traumleben anzusehen, welches permanent geworden das wache Leben mit seiner willkührlichen Thätigkeit verdrängt. In dieser traumähnlichen Form hat denn auch der Wahnsinn oft Uehnlichkeit mit der Begeiskerung des Sehers und des Propheten, wie dies schon die Sprache mancher Völker anerkennt. Das hebräische Wort Nabi, Prophet, bedeutet auch einen Wahnsinnigen, und die Griechen gebrauchen das Wort Manie zugleich als Bezeichnung eines begeisterten Justandes. In dieser Bedeutung legt ihr Platon ein größeres Lob bei, als der Weisheit des bewußten Daseyns. Der wahrhaft Begeisterte, der Seher, wie der Wahnsinnige, sind von dem gewöhnlichen Standpunkte des Erkennens und Fühlens verrückt, sie sind beide in gewissen Vachtlebens unferer Seele darstellt, so hat man diefen Zustand nicht mit Unrecht einen kranken Somnambulismus genannt.

Mehrere Aerzte und namentlich Pinel haben die Erfahrung gemacht, daß Wahnsinnige, den Somnambulen ahnlich, das 3u= ruckkehren ihrer Anfälle, ihre stufenweise Abnahme und das Ende derselben bis auf den Moment genau voraussagten.

Wir führen hier ein Beispiel aus der byzantinischen Ge= schichte an, in welchem die Seherkraft mit einem dem Wahnsinne wenigstens sehr verwandten Gemuthszustande verbunden war.

Nicetas Choniates (in corp. histor. byzantin. Venet. t. 12. lib. 3. cap. 19.) erzählt im Leben bes 3faac Ungelus: "216 diefer Raifer in Rhadeftus war, fo befuchte er einen Mann Namens Basilacius, der ein wunderbares Leben fuhrte und im Rufe ftand, die Bufunft zu fennen. Eine große Bahl Menschen versammelte fich um ihn und fragte ihn um Rath, wie man ehe= mals hammon und Umphiaraus gefragt hatte." Nicetas ift gar nicht fur ihn eingenommen. Er fagt: "beim gemeinen Bolte wurde er fur einen Seher gehalten. Uber bei allen Leuten von gefunder Vernunft galt er fur einen alten Narren, fur einen elen= ben Menschen, ja fur einen vom bofen Geiste Befeffenen, und bas lettere bin ich fehr geneigt zu glauben." Durch Dieje Meußerungen, die fo wenig zum Vortheil des Bafilacius find, gewinnt die erzählte Thatfache an Wahrscheinlichkeit." Bafilacius empfina ben Raifer nicht mit den Chrenbezeugungen, die feiner Burde gemäß waren. Er antwortete ihm nicht einmal auf feinen Gruß, er dantte ihm nicht durch das fleinste Beichen oder durch eine bloße Ropf= verbeugung, fondern, indem er wie ein Rafender hin und ber lief, fluchte er denen, die sich ihm naherten, und fah dabei gar nicht auf den Kaifer. Wie feine Bewegungen etwas weniger heftig wurden, trat er an das Bild des Kaifers, das im Zimmer war, fratte ihm mit feinem Stabe die Augen aus und fuchte ihm den

## 154

Hut herunter zu schlagen. Als dies der Kaiser sah, verachtete er den Wahnsinnigen und entfernte sich. Das Volk aber, welches dieses gesehen hatte, schloß daraus nichts Gutes, und da der Er= folg diese Urt Prophezeiung bestätigte, so hatte man eine bessere Meinung von dem Vorhersagungsvermögen des Vasilacius als vorher. Denn einige Zeit nachher entstand eine Empörung und die Großen des Reichs sesten Alexius, den Bruder Isaacs, auf den Thron. Dieser ließ seinem Bruder die Augen ausreißen. Nach dem Tode des Alexius kam Isaac wieder zur Regierung."

Narkotische Gifte können den Menschen in einen Zustand versetzen, der dem Traume, dem Delirium, dem Wahnsinne nicht unähnlich ist. Dem soporosen Zustande, welchen diese Mittel be= wirken, geht meist der eines Aufloderns der Lebens= und Geistes= flamme voraus. Auch in diesen krampschaften Stimmungen der Seele, die mit einem trüben Somnambulismus oft große Aehn= lichkeit haben, sehen wir zuweilen das Innere unstrer geistigen Natur durch den Gistrausch hindurch in einzelnen Strahlen offen= bar werden. Wir führen einige Beobachtungen älterer und neuerer Aerzte hierüber an.

Von dem Samen des Stechapfels (datura stramonium) erzählt Acosta, daß in Indien die Freudenmädchen denselben in den Wein mischen. Wer so unglücklich ist, sagt er, denselben ge= nommen zu haben, der verweilt einige Zeit in Geistesabwessenheit. Oft spricht er dabei mit Andern und gibt Antworten, daß man glauben sollte, er sey bei völlig gesunder Vernunst; dennoch ist er seiner nicht mächtig, weiß nicht, mit wem er sich unterhält, und verliert davon völlig die Erinnerung, nachdem er erwacht ist. (De opii usu, auctore Doringio. Jen. 1620. p. 77.) Nach Gassendi bereitete sich ein Schäfer in der Provence durch Stech= apfel zu Visionen und Weissagungen vor.

Die Aegypter bereiten aus dem Sanf ein berauschendes

Mittel, das sie Assis nennen. Sie machen daraus Rugeln von der Größe einer Kastanie. Nachdem sie einige derselben verschluckt, und dadurch gleichsam berauscht sind, haben sie gleich den Ertas tischen Vissionen. (Ibid. p. 78.)

Johann Wier erzählt von einer Pflanze am Libanon, theangelides, welche diejenigen, die sie genießen, in einen Zustand versetzen soll, in welchem sie weissagen. (Johann Wierus de lamiis §. 5.)

Kåmpfer erzählt, daß die Perfer bei einem Feste ihm einen bei ihnen gebräuchlichen Trank gaben, in welchem Opium enthal= ten war. Er fühlte davon bald eine unbeschreibliche Freude. Um Ende glaubte er auf einem Pferde zu sügen und durch die Lufte zu fliegen. (Pinel nosograph. cl. 4. No. 97.)

Ein ähnliches Gefühl, als schwebe man durch die Lüfte und reite durch die Wolken, erregt vorzüglich das Bilsenkraut. Man wird hierbei gedrungen, an die sogenannten Heren des Mittelal= ters zu denken, welche Achnliches von sich behaupteten, z. B. auf den Blocksberg zu fahren, weil man weiß, daß dieselben sich des Bilsenkrauts innerlich zum Zaubertrank und äußerlich als Salbe bedienten. Durch die Wirkungen dieses und ähnlicher Mittel allein, lassen sich meitem nicht alle Erscheinungen des Heren= wesens im Mittelalter erklären.

Durch die Wurzel des Napellus ward Helmont in eine Stimmung der Seele verset, in der sich die veränderte innere Thätigkeit des Geistes reiner, als sonst beim Gebrauche betäuben= der Giste, offenbarte. Er erzählt von sich selbst (Helmont demens idea §. 12): "Ich behandelte den Napellus auf verschiedene Weise. Einst, als ich die Wurzel dessellus auf verschiedene Weise. Einst, als ich die Wurzel dessellus nur grob zubereitet, versuchte ich sie mit der Zungenspisse. Obgleich ich nichts hinun= tergeschluckt, und viel Speichel ausgespieen hatte, so hatte ich doch bald dadurch ein Gesuhl, als wenn mir der Schädel von Außen mit einem Bande zusammengeschnurt wurde. Es famen mir einige hausliche Geschäfte vor, ich zahlte eine Rechnung, ging im hause hin und her und brachte Ulles in Drdnung. Endlich widerfuhr mir, was fonst niemals. Ich fuhlte namlich, daß ich im Ropfe nichts dachte, verstunde, wußte, noch mir ein= bildete nach der gewöhnlichen Weise: aber ich fuhlte mit Ber= wunderung, flar, unterscheidbar und beständig, daß alle jene Verrichtungen in der Herzgrube vor fich gingen und fich um den Magenmund verbreiteten; ich empfand dies bestimmt und deut= lich und ich bemerkte es aufmerkfam, daß, obgleich ich fuhlte, wie Empfindung und Bewegung vom Kopfe aus fich uber den ganzen Rorper verbreite, bennoch bas ganze Bermögen zu denten merklich und fuhlbar in der Herzgrube fen, mit Ausschließung des Kopfs, als wenn dann dort die Seele ihre Unschlage überlegte. Boll Berwunderung und Staunen über Diefe Empfindungsweife, bemerkte ich mir meine Gedanken, und stellte uber diefelben, wie uber mich felbst, eine genaue Prufung an. Und ich fand ganz deut= lich, daß wahrend der gangen Beit mein Denten und Betrachten viel flarer war. Die Empfindung, wodurch es mir bemerkbar ward, daß meine Vernunft und meine Einbildungstraft in der Bergarube und nicht im Ropfe fey, vermag ich nicht durch Worte auszudrucken. Es war eine Seligkeit in jener intellectuellen Klarbeit. Es währte auch nicht furze Beit, widerfuhr mir auch nicht, als ich fchlief, traumte, oder frank war; sondern ich war nuchtern und gefund. Und obgleich ich mich felbst schon mehrmal in Zuftanden von Ertafe befunden hatte, fo beobachtete ich boch, daß diefelben nichts gemein hatten mit diesem Denken und Fuhlen an der Berg= grube, wobei jede Mitwirkung des Kopfes ausgeschloffen war. Ich bemerkte mit deutlicher Ueberlegung (als ware ich vorher unter= richtet gewesen), daß der Kopf vollig feierte in Hinficht der Phan= tafie, und ich wunderte mich, daß diefelbe außer dem Hirn in der

Herzgrube thåtig war. Zuweilen wurde jene Seelenfreude durch die Furcht unterbrochen, es könne mich der ungewöhnliche Zufall zum Wahnfinn bringen, weil die Ursache desselben ein Gift war; die Bereitung aber des Giftes und die kleine Gabe, welche ich ge= nommen, beruhigten mich. Obwohl mir nun die Klarheit oder die selige Erleuchtung meines Verstandes, wegen ihres Grundes, diese Urt der Einsicht in etwas verdächtig machte, so gab mir doch meine völlig freie Resignation in den Willen Gottes meine frühere Ruhe wieder. Etwa nach zwei Stunden besiel mich zweimal ein leichter Schwindel. Nach dem ersten bemerkte ich, daß das Denkvermögen zurückgekehrt sey, und nach dem zweiten fühlte ich, daß ich auf die gewöhnliche Weise dachte. Obwohl ich nun später einige Mal von demselben Napellus kostete, so begegnete mir doch niemals mehr etwas Aehnliches."

Bei den Folgerungen, die Helmont aus diefer Erfahrung zieht, bemerkt er unter andern von jenem Lichte, das von der Berg= grube auffteige : "Bon diefem lichten Strahl tann man nur fagen, daß er intellectuell ift, hoher als jedes irdijche Gebilde. Denn er wird allein von der Seele bereitet, welche an fich eine reine Intelligenz, oder ein felbstiftandiges und intellectuelles Licht ift. (Qui luminosus radius non alias exprimibilis est, quam quod sit intellectualis et superans contextum sublunarem. Quippe qui debet a sola anima fabricari, quae in se non nisi merus intellectus est, sive lumen substantiale et intellectuale. Demens idea 16.) Weil die Sinne und die Bewegung frei ftunden, fo urtheilte ich, daß ihnen ein anderes Licht und anders woher zuge= führt werde. Es lehrte mich das auch, daß die Lebensgeifter in Diefem Buftande einen freien Durchgang durch die Nerven hatten. Denn Diefes Licht durchdringt alles, wohin es ftrahlt, fo wie bei jungen Leuten bas Kerzenlicht durch die Finger rothlich durch= scheint, als waren die Knochen felbst durchsichtig."

Wie hier Helmont das innere Licht der Clairvoyance von dem äußeren Sinnenlicht unterscheidet, und die freiere Bewegung des inneren Lichtleibes, des Nervenäthers in der Ertase, aus eig= ner Erfahrung kennt, so wird es ihm auch eben dadurch gewiß, daß der. Mensch in verschiedenen Eristenzsformen auf andere Weise denke und fühle, der Geist aber über diese Formen erhaben sich selbst als ein zweites Ich zu betrachten vermöge. "Ich ward inne," sagt er, "daß jener Zustand ein ganz anderer gewesen, und daß der im Wahnsinn, im Scheintode und in der Apoplerie wieder ein ande= rer sey. Ich prüste mich damals auch mit großer Besonnenheit, ob das wohl der Weg sey, auf welchem die Menschen verrückt würden. Bei völligem Urtheil über mich war ich ohne Furcht und sah meine Sachen nicht als mein an. Ich sah auf dieselben wie von der Seite, als gehörten sie einem Menschen aus einer andern Welt."

Seit der Ertafe, die Helmont durch jenen Gebrauch des Napellus hatte, scheinen fich abnliche Buftande, eine Urt von Com= nambulismus, mehr als fruher bei ihm wiederholt zu haben. "Bon jener Beit an," bemerkt er, "hatte ich hellere und verständigere Traume, als vorher. Denn wenn die Seele einmal gleichfam die Berrschaft uber den Korper wieder bekommt, fo vermag fie beffer zu erkennen." Diefe hellen Traume scheinen bei ihm, wie fomnam= bule Krifen, in einem Bufammenhange gewesen zu fenn. "Denn," fagt er, "ba lernte ich verstehen, wie ein Tag bem andern Tage etwas fund gibt, und eine Nacht der andern ein Wiffen verleiht." Wie andern Belljehenden war ihm auch das innere Licht Prinzip und Ausdruck des Lebens. "Ich lernte auch," fahrt er fort, "daß bas Leben, der Verstand, der Schlaf, Wirkungen eines gewiffen Lichtes find, das feiner Kanale bedarf, indem diefes das Lebens= licht durchdringt. (lux lucem' vitalem penetrat.) Buweilen zieht fich die Seele zuwuck, breitet fich aus und zieht fich abermals durch

eigenthumliche Bewegung zufammen, und zwar auf febr mannich= faltige Weife, im Ochlafe, im Wachen, in Der Contemplation, Der Ertafe, der Dhnmacht, der Manie, dem Delirium, der Wuth, in ihren Leidenschaften und Berirrungen, und endlich durch ge= waltsame Eindrucke einfacher Mittel. Denn der Geift hat die Berrschaft uber die geiftigen Dinge, welche in viele Gattungen und Urten getheilt ift. Nicht weniger als die Korper unter fich verschieden find, find es auch die Lichter (namlich die ebengenann= ten Lichter, welche nach ihm die Urfachen der verschiedenen Lebens= formen find). Endlich lernte ich, daß die Einsicht, die durch Auf= findung und Urtheil entsteht, mit Beruchsichtigung der Drte, der Umftande, des Bergangenen, des fruher Gejagten und Geschehenen, aljo des Ubwefenden, als folchen, ihre Bollendung in einer Ber= richtung des Gehirns findet (fiat ultimata opera in cerebro) burch das Jufließen eines Strahls aus der Berggrube, weil eine folche Einficht Erinnerung voraussetst. Diejenige Erfenntniß aber, welche fich auf zufünftige und abstracte Dinge, ohne Ruchficht auf die Umftande bezieht, als ware Ulles gegenwartig, geschieht ganz in der Herzgrube. Deshalb feben die von Sinnen find, alle Dinge als gegenwärtig und reden als folche von ihnen."

Helm ont erklårt endlich das Hellsehen für ein unmittelba= res Schauen der Seele, und glaubt, daß dieses der ursprüngliche reine Zustand des Menschen gewessen sein, "Endlich lernte ich auch hieraus, daß die unsterbliche und unermüdliche Seele, während sie vor der Sünde ihren Leib nach Gebühr beherrschte, alle Dinge innig, durch Anschauung, ohne Anstrengung, Verdruß und Ermü= dung verstand; weil sie nämlich ganz bei sich, in dem Mittel= und Einheitspunkte ihrer selbst ohne Mithülfe der Organe Alles erkannte; nun aber in eine fremde Herberge gebannt und gleichsam ganz gebunden, hat sie ihre mancherlei Geschäfte der empfindenden Seele übergeben."

In feinem Werke "Imago mentis" (§. 24.) fpricht er auch feine Ueberzeugung aus, daß nach diefem Leben die Geele zu einem unmittelbaren zeitlofen Schauen gelangen werbe. Er nimmt an, daß die Erinnerung und die Reflexion aufhoren, und dagegen eine reine unvermittelte Erkenntniß ber Wahrheit ftatt finden werde. "Die Seele," fagt er, "wenn fie getrennt ift vom Rorper, bedient sich nicht mehr des Gedachtniffes, noch der Induction aus Erinnerung, in Beziehung auf Raum und Zeit (inductione reminiscentiae intuitu loci aut durationis), sondern ein einziges Sest und Hier umfaßt ihr alle Dinge. Darum, wenn ihr irgend ein Gedachtniß ubrig bliebe, fo ware es ihr in der Emiakeit unnut und beschwerlich. Eben fo auch die Erinnerung, weil diefe nur durch Vermittelung der Reflexion (per rationis discursum), die alsdann todt ift, wirkfam wird. Gie haben also in der Ewigkeit nicht mehr ftatt. Denn die Seele fteht dann in dem Unschauen und dem Genuß der nachten Wahrheit, ohne Aufhoren, Ermudung und Abnahme und ohne des Gedacht= niffes zu bedurfen."

Betåubende Gasarten scheinen auch zuweilen ähnliche Zu= stande hervorgebracht zu haben. Bei mehreren Drakeln des Alter= thums waren aus der Erde aufsteigende Dämpfe; und es ist allerdings zu vermuthen, daß ihr Einfluß wenigstens mit beige= tragen habe, um jenen körperlichen und geistigen Zustand hervor= zurufen, in welchem die weissagenden Priester und Priesterinnen in der Ertase waren. Heftige Krämpfe gingen dieser Naturbegei= sterung, dieser Urt von Somnambulismus, häusig voraus, und die Wirkungen der erregenden Dämpfe waren zuweilen so heftig, daß man, z. B. bei dem Drakel des Apollon zu Delphi, die Priesterinnen zu wechseln pflegte, weil eine davon in ihrem Parorismus das Leben eingebüßt hatte. Den Zustand einer solchen krampfhaft erregten Seherin, der Sibylle von Cuma, beschreibt auf eine fehr charakteristische Weise Virgil:

At Phoebi nondum patiens, immanis in antro Bacchatur vates, magnum si pectore possit Excusisse deum: tanto magis ille fatigat Os rabidum, fera corda domans, fingitque premendo. (Aeneis lib. VI. v. 77-80.)

Turkische Derwische tanzen beständig im Kreise herum, bis sie ermücht und betäubt niedersinken. In diesem Zustande ertheilen sie dem Volke Nath, und verkünden, wie man glaubt, die Zukunft. Sie thun dies nach dem Beispiele des Merclava, der, nach ihrer Aussage, sich lange Zeit so im Kreise drehte, ohne Nahrung zu sich zu nehmen. Hierauf siel er in Ertase und erhielt seine Offenbarungen. (Ricour histoire de l'empire ottoman.) Achnliche wilde und berauschende Tänze sinden wir auch bei den wahrsagenden Priestern in verschiedenen Neligionen, im Sabäismus der Canaaniten, dem Baalsdienste und bei den Schamanen der Finnen und Lappen. Der Mensch macht sich durch die heftige Bewegung selbst zu seinem Narkoticum, und zuweilen mochte sich wohl dadurch ein trüber somnambuler Zustand entwickelt haben, wenn anders die Disposition zu demselben in solchen Menschen vorhanden war.

Bei den Volkern des Alterthums, unter denen die Idee der Gottheit am tiefsten entstellt war, wo der ewige Geist durch Mord gesühnt und durch wilde Lust gepriesen werden sollte, wie im Dienste des indischen Shiva und der Kali und des phônicischen Moloch, sinden wir die Weissagungen der Opferpriester oft mit bacchanalischen Tänzen, berauschenden Festen und den Gräueln der Menschenopfer verbunden. Erregte die tobende Lust und das Entsehen der blutigen That das Gemuth bis zu jener wahnsinnigen Verzückung, in welcher der Opferpriester, krampfhaft bewegt, aus dem verschloffenen Innersten seiner Seele von einem Strahle erhellt ward? Dieser konnte nicht das wohlthåtige Licht seyn, welches aus der friedlichen, von dem Irdischen freien Seele leuchtet, son= dern ein Blitz, der aus dem gräßlich erregten Innern hervorzuckt.

Eine tiefere Concentration der Seele låßt sich auch bei einer verdorbenen Richtung des Geistes denken. Das Loswerden von der äußeren Natur ist nicht immer ein Freiwerden von derselben; eine Entrückung ist nicht immer eine Erhebung; und es ist wohl denkbar, daß in dem Zustande der Ertase ein boser Wille thätig seyn könne. Wenn uns die reine Ertase als Anticipation eines künstigen höheren Zustandes der Seele erschien, so mußte man eine solche unreine Ertase als Anticipation einer durch Verschuldung mögli= chen, tieferen Form eines künstigen Daseyns betrachten.

Wenn man, nach dem Gesagten, die Möglichkeit eines bosen Willens während des Justandes der Ertase an sich nicht läugnen kann, so bleibt die Untersuchung der einzelnen Thatsachen hierbei hochst schwierig. Es waren jene finsteren Seelenzustände, die uns die Geschichte bewahrt hat, meist so sehr mit vielen geistigen und körperlichen Krankheiten, mit Melancholie, Hysterie und Wahnsinn verbunden, daß der bose Wille, der möglicher Weise hierbei statt fand, von den Selbstäuschungen solcher Personen, wie von den Täuschungen der sie beobachtenden, kaum zu unterscheiden ist.

## Hellsehen in der Mähe des Todes.

Wenn nach der ganzen bisherigen Entwickelung die Ertafe ein Freiwerden des inneren Menschen von feiner materiellen Natur ist, so laßt es sich schon im voraus vermuthen, daß in der Nähe des Todes die Ertase häufig vorkommt. Dieser Justand der Seele zeigt sich am meisten, wenn der Kampf der Natur mit der Krank= heit nachläßt und die Seele schon weniger an die irdische Hulle gebunden ist.

Diese Erhebung des Geistes, die sich oft in der friedlichen Physiognomie der Sterbenden abspiegelt, darf man wohl mit Recht als den Beginn einer neuen Lebensform ansehen. Während in diesen letzten Momenten des Lebens die zeitlichen Bande sich losen, sind häufig längst Verstorbene den Gedanken der Sterben= den so nahe, als die Freunde, welche sie im Begriffe sind, bald zurück zu lassen. Was sie in diesen Momenten geistiger Befreiung sagen, hat oft eine tiese Bedeutung, und nicht selten sind ihnen Vergangenheit und Zukunst gegenwärtig.

Durch den extatischen Zustand sind denn auch die kaum zu leugnenden Thatsachen eines Erscheinens der Sterbenden bei ent= fernten, ihnen theueren Personen zu erklåren. Diese Fernwirkung ist begreislich durch das geringere Gebundenseyn des Nervenäthers, der zum freieren Organ der Seele wird.

Aus einer Zeitschrift des vorigen Jahrhunderts "die geistliche Fama" sind die zwei folgenden Geschichten entlehnt.

Ein schwächlicher Bauernknabe, heißt es dasselbst, (1 B. 3 St. S. 40.) starb scheinbar nach einer kurzen schmerzhaften Krankheit. Nachdem er vier Stunden in diesem Scheintode gelegen, in welchem Zustande sein Körper so steis war, daß man ihn nicht um= kleiden konnte, erwachte er wieder. Er sing nun an zu weinen und zu klagen über den traurigen Tausch, den er gethan habe; er sep an einem so herrlichen Orte gewessen und habe mehrere seiner ver= storbenen Anverwandten gesehen. "Bei dem Allen," fährt der Erzähler fort, "konnte man doch keine eigentliche Entzückung be= merken; er lag wie Einer, der sanst ruhet. Der Odem ging so leise, daß man ihn kaum mit Unhaltung des Ohrs hören konnte. Sein Gesicht war sehr freundlich und lächelte bisweilen, wie das eines schlafenden Wiegenkindes. (Treffende Bezeichnung der Phy=

164

fiognomie mancher Somnambulen.) Er regte bisweilen eine Band oder einen Fuß. Sonft blieb Alles unbeweglich an ihm. 280 man feine Glieder angriff, ba ließ er Alles mit fich machen. Sechs Fliegen liefen beständig auf feinem Gesicht, und er blieb unbeweg= lich. Es war fein Schlaf nur wie eine tiefe Gintehr und Innigkeit feines Bergens und Geiftes. Die Mugen blieben beståndig geschlossen, daß, wenn er fie auch einmal aufthat, er fie gleich wieder schloß. Go blieb er ben Jag uber liegen." Den andern fprach er liegend und mit geschloffenen Mugen eine lange Beit nur uber religiofe Gegenftande, die er mit vielen febr paffend gewählten Stellen aus der heiligen Schrift begleitete. Er endigte mit Ermahnungen und Gebet, und fegnete endlich feierlich alle Unwefenden. Seine Sprache war edler als im gewöhnlichen Leben. Rach Musfage der Eltern und des Schullehrers war diefer Knabe vorher fehr beschrankt. "Go belebt feine Rede war, " fahrt ber Bericht fort, "fo unempfindlich war er gleich darauf, ohne alle Be= wegung des Mundes und der ubrigen Glieder. Wie man feine Sande und Suße legte, fo blieben fie. (Beichen der Ratalepfie.) Das große Geraufch der vielen Unmefenden hatte nicht die mindefte Wirfung auf ihn." Sechs Wochen blieb diefer Knabe in diefem ungewöhnlichen Zustande. Er genaß hierauf und lebte noch ein Jahr. 2118 er darnach frant wurde, fagte er bestimmt voraus, er wurde nun fterben, und wirflich ftarb er in großem Seelenfrieden.

Dasselbe Buch enthält einen Bericht eines Pfarrers Namens Kern in Hornhausen an die preußische Regierung in Halberstadt vom Jahr 1733, (2. B. 13 St. S. 105.) wovon hier ein Ausz zug stehe. "Johann Schwertfeger war nach einer langwierigen, schmerzhaften Krankheit dem Tode nahe. Er ließ mich rufen, nahm das heilige Abendmahl und sah mit Heiterkeit dem Todeentgegen. Bald siel er in eine Ohnmacht, die eine Stunde währte. Er erwachte, ohne etwas zu sagen. Nach einer zweiten Ohnmacht, die etwas långer gewährt, erzählte er eine Vision, die er gehabt habe. Eine Stimme rief ihm, er musse wieder zurück und sein Leben untersuchen. Dann solle er vor dem Richterstuhle Gottes erscheinen. Die ersten Worte bei seinem Erwachen waren die: Ich muß wieder fort; aber das wird ein schwerer Stand seyn; ich werde zwar wieder kommen, aber nicht sobald als zuvor."

"Rach zwei Tagen fiel er in eine britte Dhnmacht, die vier Stunden dauerte. Seine Frau und Kinder bielten ihn fur todt, legten ihn auf Stroh und waren im Begriff, ihm das Todten= hemd anzuziehen. Da fchlug er feine Hugen auf und fagte: Schicket nach dem Prediger; denn ich will ihm offenbaren, mas ich erfah= ren habe. Sobald ich in die Stube trat, richtete er fich von felbft auf, als hatte ihm nie etwas gefehlt, umarmte mich fest und fprach mit ftarker Stimme: Uch was habe ich fur einen Rampf ausgestanden! Der Kranke uberfah fein ganges Leben und alle Fehler, die er in demfelben begangen hatte, felbft Die ihm gang aus ber Erinnerung gekommen waren. Alles war ihm fo gegenwärtig, als fep es erft jest ge= fchehen." Die ganze Erzählung schließt damit, daß er am Ende berrliche Sone vernommen und einen unausfprechlichen Licht= glang geschaut habe, wodurch er in große Wonne versetst worden. "Uus folcher Freude bin ich nun wieder in dieses Thal des Jam= mers zurückgebommen, in dem mich 2006 anekelt, nachdem ich etwas Befferes erfahren. Much will ich ben himmlijchen Geschmack nicht mit irdifcher Speife und Trank vermifchen, fondern fo lange warten, bis ich wieder in meine Ruhe fomme."

"Merkwürdig war es", fåhrt der Prediger fort, "daß ihn die Krankheit verlassen. Denn er war nach der letzten Ohnmacht stark, frisch und gesund und von allen Schmerzen befreit, da er doch vorher kein Glied rühren konnte. Die Augen, welche vorhin trieften, trube und tief im Kopfe lagen, waren so helle und klar,

als waren fie mit frischem Baffer ausgewaschen worden. Das Geficht war wie eines Junglings in feiner Bluthe. "Nun", fing er an, "lebe ich noch zwei Tage und wünsche, daß Jedermann zu mir kommen mochte, mich anzuhoren, damit er fich ju Gott bekehre." Besuchte ihn Jemand in meinem Beifeyn, fo reichte er ihm die Hand und fagte: "Weg mit der Erde, hinauf ju Gott." Das muß ich gestehen, daß fein Berftand nach ber letten Dhnmacht ungemein zugenommen. Denn er fprach nicht mehr wie ein gemeiner Mann und wie zuvor, sondern es war Alles fraftig, nachdrucksvoll und durchdringend, als ob er die Redekunft in der furgen Beit feiner Dhnmacht erlernet. Denn anstatt ich Unfangs fein Lehrer und Trofter war, fo wandte fich nun das Blatt um, und ich war gegen ihn wie ein Kind und horte feine Reden mit Verwunderung an. Wie nun die zwei Tage, die er noch leben follte, herum waren, fagte er: "nun leget mich auf die Streu; ich will fterben, die Beit ift ba." Sobald fie ihn angriffen, that er die Augen zu und schlief ein. Weil aber die Frau ein Geräusch machte, sich wehmuthig anftellte und ihm in die Ohren rief, ihn auch nicht niederlegen wollte, sondern mit Schutteln und Bewegen anhielt, fo erwachte er wieder und fprach: "Ihr graufamen Menschen, warum wollt ihr mir die Ruhe nicht gonnen, die mir Gott gonnt. nun muß ich noch einen Tag bier zubringen." Dies geschah. Doch konnte man nichts mehr von ihm vernehmen, weil er beständig schlummerte. Nur einmal fprach er noch. Uls man ihn namlich gefragt, ob er bei Tage oder bei Nacht fterben wurde, antwortete er: bei Nacht; und fo geschah es auch, im acht und dreißigsten Sahre feines Lebens."

Als im vierzehnten Jahrhundert der schwarze Tod, diese furchtbare Seuche, durch welche das Wasser und die Luftverpestet zu feyn schienen (denn die Fische starben in den Seen und die Vogel stelen todt aus der Luft herab), in Europa wuthete, geriethen viele Erkrankte vor ihrem Tode ins Hellsehen. Sie gaben in der Ertase nicht blos ihre eigene Todesstunde ganz genau an, sondern be= zeichneten auch diejenigen, welche nach ihnen sterben würden, was immer genau eintraf. (S. Schnurrer Chronik der Seuchen.)

Wie bei den hoheren Seelenaußerungen des Traumlebens die wichtigste Frage für uns die war, in welchem geistigen Zu= stande wir während des Schlafes überhaupt sind, so bleibt bei der Betrachtung des Hellschens in der Nähe des Todes die Frage sehr wichtig, in welchem Zustande der Geist im hohen Alter, das ein beginnendes Sterben, und im Acte des Sterbens selbst ist.

Der Mensch erwacht aus dem Fotussschlaf und kehrt in den Todessschlaf zurück. Zwischen diesem Anfang und Ende ist eine beständige Oscillation von Schlaf und Wachen. Im Alter aber überwiegt die Nachtseite des Lebens. Der Greis träumt mehr als er wacht. Gegen das Ende des Lebens hort die Vermittelung mit der äußern Natur allmählig auf, die Sinne und Bewegungsorgane werden schwächer. Eben so schwindet die, nicht durch die Sinne, sondern durch das Gehirn allein vermittelte Thätigkeit der Seele. Gedächtniß, Phantasse und Urtheilskraft nehmen ab; die Glieder des irdischen Leibes, die bisher Organe des Geistes waren, werden unbrauchbar zur Communication mit der Welt. Der Mensch zieht sich so von dieser zurück, er verpuppt sich. Das Ende des Lebens ist mehr ein Schlaf als ein Wachen.

Wenn wir nothwendiger Weise das zeitliche Leben als eine Stufe ansehen, die zu einer höheren Form des Seyns führen soll, so können wir schon deshalb den letzten Theil desselben nicht als einen inhaltleeren und dadurch zwecklosen annehmen, wie er es für die außere Erscheinung allerdings ist.

Sollte felbst das geistig reichste Leben mit einer, wenn auch vorübergehenden, für die geistige Entwickelung bedeutungslosen Zeitepoche enden? Wir können bei dem Glauben an eine höchste

168

Weisheit, welche die Menschen zu einem weit über die Erde gehen= den Ziele schuf, keinen solchen unbenutzbaren Zeitraum annehmen, so wenig in dem schlafähnlichen Zustande des Alters, als, wie wir sahen, im Schlafe selbst.

Das wache Leben erschien uns als eine außere Entfaltung der inneren Kräfte, die aber von dieser Auskehr sich wieder einkeh= ren, wie die Bluthen, die bei Tage sich entfalten und sich bei Nacht schließen. Die völlige Einkehr, die totale Concentration der Seele, ist der Tod. Das beginnende Sterben und eben so das Stumps= seyn des hohen Alters kann nicht blos ein Uebergang seyn zu diesem vollendeten Eingekehrtseyn, sondern wir sind nach allem schon früher Gesagten berechtigt, anzunehmen, daß auch in diesen Zu= standen geistige Kräfte entwickelt werden, die erst in einem kunstigen freieren Daseyn sich offenbaren, gleich wie im Embryo sich die Glieder bilden, die der geborne Mensch erst gebrauchen kann.

Der Ausdruck des Friedens, der nach einem würdig geführ= ten Leben oft die Züge des Greises verklärt, deutet auf ein solches inneres Leben, das seine irdischen Entwickelungsstufen vollbracht hat und das Resultat derselben sich verinnerlicht, die Ernte des Lebens einsammelt. Das Sterben verhält sich zum Tode, wie der magnetische Schlaf zur Ertase. Dies wäre das normale, man mochte sagen, das gesunde Sterben.

Wie wir aber annehmen mußten, daß im Traume zwar der Geist einer höheren ertatischen Thätigkeit fähig sen, daß aber häusig das Gemeingesühl und die meist unfreie Reproduction früherer Vorstellungen den inneren Sinn der Schlafenden erregen, so findet dies auch im Greisenalter häusig statt. Namentlich ist durch die Reproduction der Vorstellungen die Macht der Gewohnheit bei alten Leuten zu begreisen. Denn im hohen Alter ist der Mensch mehr durch frühere Gedanken und Entschlüsse bestimmt, und der Greis thut halb unwillkührlich, was er früher freiwillig that.

Wenn aus dem Gesagten hervorgeht, daß in der Berpup= pung des hohen Alters der Mensch eben so wohl ein dem gewöhn= lichen Traum verwandtes, niederes, als ein durch Concentration ber Seele hoheres Dafenn fuhren tonne, fo fprechen viele Erfah= rungen auch dafur, daß beides zugleich möglich fen. (S. Seite 101.) Das Bewußtseyn ift hier getheilt. Das Licht der Seele leuchtet nach innen, während nur einzelne schwache Lichtstrahlen noch nach Außen gerichtet find und in den veralteten Wertzeugen nur ge= trubte Medien finden. Eine folche Doppeltheit des Bewußtfenns findet felbft im wachen Leben ftatt. Dahrend namlich unfere Muf= mertfamkeit auf einen rein geiftigen Gegenstand gerichtet ift, 3. B. auf eine mathematische oder philosophische Aufgabe, kommen außere Ginneseindrucke zu unferem Bewußtfenn, ohne in demfel= ben zu haften ; wie denn umgekehrt bei der Aufmerkfamkeit auf außere, oft unbedeutende Gegenstande, bedeutende Gedanten un= vorbereitet wie Blige uns durchleuchten, was man im gewöhnlichen Leben die guten Einfälle nennt, und die offenbar beweisen, daß wir unferer geiftigen Thatigkeit und ihres Bufammenhanges im gewöhnlichen Leben nicht vollftandig bewußt find.

Jene für die Anschauung so traurigen Momente des schwin= denden Bewußtseyns in der Nahe des Todes, im Delirium und im Greisenalter, dürfen wir daher nicht als verlorene Zeiten be= trachten, vielmehr mögen in denselben noch bedeutende Entwicke= lungen des Geistes unserm Auge unbemerkt geschehen. Daß der größere oder geringere Werth, den der Mensch im Leben durch seine Freiheit erwarb, den Inhalt dieser dem äußeren Bewußtseyn ent= zogenen Lebensstufen mitbedingen müsse, kann wohl keinem Zweisel unterworfen seyn.

#### Sellsehen in der Contemplation.

Es bedarf nicht immer einer, vom wachen Leben durchaus verschiedenen Eristenzform, damit die Seele zu innerem Schauen gelange. Wenn dieselbe weniger nach Außen gerichtet ist und durch Sammlung, Betrachtung und Erhebung andauernd ein gesteiger= tes inneres Leben führt, können ertatische Zustände entstehen.

Es versteht sich, daß in dieser neuen Lebensform der Geist des Menschen auf die verschiedensten Weisen thåtig seyn könne. Die Eigenthümlichkeit und der innere Gehalt des Menschen wer= den die Richtung bestimmen, welche die Seele in diesen Juständen annimmt. Unter allen Umständen zieht der Mensch das ihm Aehn= liche an. Je freier daher die Seele thätig ist, um so mehr wird sie aus den verschiedenen Weltkreisen das ihr Homogene anziehen und von diesen Kreisen wieder influenzirt werden können. Denn der Geist ist da, wo er der ganzen Richtung seines Wesens nach seyn will.

Da die Einfamkeit und die Abgezogenheit von der Welt diese Richtung des Geistes befördern, so können wir uns nicht wundern, daß wir die verschiedenen Formen des Hellsehens so oft bei Ein= siedlern, in den Alöstern, bei einsam lebenden Hirten und über= haupt bei Menschen wiedersinden, die von der Außenwelt wenig berührt werden.

Es wurde aber ein nur untergeordnetes Intereffe haben, wenn wir hier eine Reihe einzelner Thatsachen, als Beispiele anführen wollten, welche das Gesagte beweisen.

Wir wählen daher lieber Beispiele von wahrhaft erhöhten Seelenzuständen einiger Menschen, die in ihrem geistigen Schauen eine dem Höchsten zugewandte Richtung hatten, und welche durch ihre Sehergabe eine welthistorische Bedeutung bekamen.

218 Reprafentanten einer hoheren Begeisterung fuhren wir

zwei der merkwürdigsten Seherinnen an, deren Leben uns die Geschichte bewahrt hat, Johanna d'Arc und die heilige Hildegardis. Diese geriethen nicht allein durch Contemplation in diese Justände; vielmehr finden wir hier bei ihnen, wie in den meisten Fällen, verschiedene Ursachen vereint. Denn auch bei diesen hohen Graden von Begeisterung ist eine körperliche und geistige Anlage nicht zu verkennen.

Wir sind weit entfernt, diese und alle ihnen ähnliche Be= geisterte mit den gewöhnlichen Somnambulen in Eine Klasse zu setzen; doch läßt sich hier auch keine absolute Grenze angeben, in= dem auch bei den magnetisch Hellsehenden die größte geistige Er= hebung statt finden kann, und auch sie nach ihrer geistigen Rich= tung die verschiedensten Rapporte veranlassen können.

Es offenbart sich bei diesen zwei Seherinnen, obgleich auf ganz verschiedene Weise, jene hohe und unvermittelte Geisteskraft, durch welche der Mensch zu einer höheren Welt sich erhebt und hinwieder von dem Lichte derselben erleuchtet wird.

Auch in diesen reinen Regionen des Geistes gibt es gewiß sehr viele Stufen. Denn der Mensch kann sich in verschiedenen Graden zum gottlichen Lichte erheben und dieses kann sich in ver= schiedenen Graden und Weisen zu dem Menschen herablassen.

Bei der wahren Begeisterung wird daher Göttliches und Menschliches zusammen wirken; im einzelnen Falle wird es aber schwer zu beurtheilen seyn, in wie weit der Mensch mehr Organ der göttlichen Kraft war, in wie weit mehr seine ursprünglich höhere Natur als solche hervortrat. Aber auch bei den reinsten Formen dieser Anschauungen dürfen wir doch nicht vergessen, daß die Eigenthümlichkeiten der Individuen und der Jahrhunderte nicht verschwanden und oft der höheren Wahrheit eine Fårbung gaben.

Wir beginnen mit der Johanna von Arc, genannt die Jungfrau von Drleans. Delaverdy hat einen Auszug aus den Originalprozesacten, die sich über dieselbe in Paris befinden, gemacht, und führt aus denselben die eigenen Worte der Johanna an. (S. Notices des manuscrits de la bibliothèque du Roi m.)

"Seit dem dreizehnten Jahre", sagte sie, "ließ sich mir eine Stimme im Garten meines Vaters zu Domremy hören. Ich vernahm sie von der rechten Seite her, neben der Kirche, und sie war von großer Helligkeit begleitet. Anfangs fürchtete ich mich davor; aber ich wurde bald inne, daß es die Stimme eines Engels sey, der mich seitdem stets gut behütet und mich gelehrt, mich gut zu betragen und die Kirche zu besuchen."

"Als ich funf Jahre spåter die Heerden meines Baters hutete, sagte mir diese Stimme: Gott habe großes Erbarmen mit dem französischen Volke und ich solle mich aufmachen, um es zu retten. Als ich hierauf ansing zu weinen, sagte mir die Stimme: Gehe nach Baucauleurs, dort wirst du einen Feldhauptmann finden, der dich ohne Hinderniß zum König führen wird."

"Seit diefer Zeit handelte ich in Kraft jener Offenbarungen, die ich empfangen, und der Erscheinungen, die ich gesehen habe, und auch in meinem Prozesse spreche ich nur gemäß dem, was mir offenbart wird."

Johanna fagte mit großer Sicherheit viele Begebenheiten voraus. So fagte sie dem König, sie werde die Belagerung von Orleans aufheben; ferner, die Englånder würden in Zeit von sieben Jahren aus Frankreich gejagt werden. Sie verkündete dem König, sie würde ihn nach Rheims zur Krönung bringen. Alle diese Aus= fagen wurden erfüllt.

In ganz speciellen Begebenheiten waren ihre Vorhersagungen eben so richtig. Es ist bekannt, daß sie dem Konige ein Geheim= niß fagte, von dem außer ihm Niemand wußte.

Bei der Belagerung von Drleans wurde beschloffen, den

Brückenkopf bei Orleans, den die Engländer besecht hatten, anzu= greifen. Johanna versicherte, er würde eingenommen werden, und man würde zu Anfang der Nacht über die Brücke von Orleans einziehen. Sie befahl Allen zu rechter Zeit bereit zu seyn, und bat ihren Beichtvater, den andern Tag in ihrer Nähe zu bleiben. Denn, sagte sie, ich werde mehr als je zu thun haben und es wird morgen mein Blut fließen, nahe an meiner Brust.

Den andern Tag wurde der Brückenkopf angegriffen; Nach= mittags wurde Johanna von einem Pfeile verwundet, der sie unter dem Hals nahe an der Schulter traf.

Gegen Abend sah Dun vis seine Truppen ermattet, und da er alle Hoffnung aufgab, diesen Tag zu siegen, entschloß er sich, zum Rückzug blasen zu lassen. In diesem Augenblickkam Fohanna, die sich hatte verbinden lassen, zurück, und bat ihn inståndig, noch einige Zeit zu warten. Als er es ihr zugesagt, stieg sie zu Pferde und eilte nach einem Weinberge, wo sie ungesähr eine halbe Viertelstunde allein betete. Sie ritt zurück und eilte nach dem Graben des feindlichen Walles, ergriff ihre Standarte und schwang sie, indem sie rief: "Iu meiner Fahne, auf zu meiner Fahne!" Die französsischen Soldaten eilten herbei und kämpsten mit erneutem Muthe. Die Engländer dagegen wankten und verloren den Muth; der Wall ward genommen, der Brückenkopf ward nicht mehr vertheidigt und die Franzosen nahmen ihn. Sie drangen über die Brücke nach Orleans in der Nacht ein, wie Johanna vorhergefagt hatte.

Bei der Belagerung von Gergeau rieth Johanna zum Sturme. Sie sagte zum Herzog von Alençon: "Vorwårts Herzog, zum Sturme." Der Herzog meinte, es sey noch zu früh zum Angriff, aber Johanna erwiederte ihm: "Zweiselt nicht, die Gott gefällige Stunde ist da. Man muß handeln, wann Gott will, dann wird auch Gott handeln." Während des Angriffes sagte sie plotzlich zu ihm: Ach, edler Herzog, ihr zaget, wisset ihr nicht, daß ich eurer Frau versprach, euch gesund zurück zu bringen. Bald darauf hatte sie eine gute Gelegenheit, ihr Versprechen zu erfüllen. Sie rieth ihm den Platz, auf dem er gerade war, zu verlassen. Kaum hatte Dulude, der eben ankam, diesen Platz eingenommen, so wurde er auf der Stelle getödtet.

Der Herzog von Alen çon wurde von Staunen und Schrecken erfüllt, als er dies sah, und er bewunderte von da an noch mehr alles, was Johanna that und sagte.

Nach der Eroberung von Baugency standen die Franzosen den Engländern gegenüber bei Ianville und Patai. Mehrere französische Generäle waren in Sorgen wegen der großen Ueber= zahl des englischen Heeres und riethen, kein Treffen zu wagen. Der Herzog von Alengon fragte Johanna in Gegenwart des Connetable Dunois und der andern Generäle, was zu thun sey. "Haben Sie gute Sporen", antwortete sie ganz laut. — "Sollen wir denn fliehen?" fragten jene. — "Nein", rief Johanna, "aber die Engländer werden sich nicht vertheidigen, wir werden sie bessen unsere Sporen brauchen mussen, um ihnen nachzueilen. Der König wird heute einen größeren Sieg erfechten, als noch jemals, und alle werden sie unser seyn, so sagte mir mein Rath."

Die Englander wurden wirklich ohne Muhe geschlagen und flohen. Viele wurden gefangen und getödtet. Selbst Talbot mußte sich ergeben (Juni 1429).

Manchmal geschah es, daß man nicht sogleich an das glaubte, was sie als von Gott ihr offenbart, verkundete. Dann ging sie in die Einsamkeit, zu Gott zu beten und ihm zu klagen, daß man ihren Worten keinen Glauben beimesse. Nach ihrem Gebete be= hauptete sie oft eine Stimme zu horen, die zu ihr sagte: Kind Gottes, geh, geh, geh, ich werde dir beistehen. "Wenn ich diese Stimme hore, bin ich in so großer Wonne, daß ich wunschte, immer in diesem Zustande zu bleiben." Indem sie diese Worte sprach, glänzte ihr Antlich von Freude und sie hob die Augen zum Himmel empor. Sie bekannte dem Hauptmann Daulon, ihr Nath sage ihr alles, was sie thun solle; er bestehe aus drei Nathgebern; einer derselben sey immer bei ihr, der andere ginge und käme abwechselnd und der dritte sey der, mit welchem sich die beiden andern beriethen. (Sie glaubte, daß ein Engel und zwei Heilige ihren Rath bildeten.) Da ulon bat sie dringend, ihm nur einmal die Möglichkeit zu schaffen, diesen Rath zu sehen. Sie ant= wortete ihm aber, er sey dessegen sicht wurdig und nicht tugendhaft genug. Deswegen sprach er nicht mehr mit ihr darüber.

Johanna war ein einfaches Mådchen, auf dem Lande auf= gewachsen und vollig unwissend. Ich verstehe weder A noch B, sagte sie zu den Bevollmächtigten, die der König nach Poitiers fandte, um sie zu prüfen. Sie unterschrieb mit einem Kreuz.

Sie hatte das Gelubde der Keuschheit gethan und hatte nach ihrem eigenen Geständniß nie den periodischen Blutverlust ihres Geschlechts gehabt.

Merkwürdig ist es, daß die prophetische Gabe der Johanna aufhörte, nachdem sie ihre Mission, den König nach Rheims zu bringen, erfüllt hatte. Sie wollte hierauf in die Einsamkeit zurück= kehren, und ließ sich nur ungern überreden, ferner beim Heere zu bleiben.

Gefangen und auf's schmachvollste behandelt, vollendete sie auf dem Scheiterhaufen durch heldenmuthigen Tod ein durch Sehergabe und Heldensinn verherrlichtes Leben.

(S. hieruber Annales du magnétisme Nr. 25. Charmettes histoire de Jeanne d'Arc, S. Gorres die Jungfrau von Drleans.) Bie die Johanna d'Arc in ihren Gesichten zur Rettung Frankreichs eine nationale Seherin war und darin in ihrer Art einzig in der Geschichte steht, so war die heil. Hildegardis eine kirchliche Seherin, welche auf den damaligen Zustand der Kirche einen großen Einfluß ausübte. Merkwürdig ist es, daß sie schon von den ersten Jahren ihres Lebens an Gesichte hatte, daß sie beständig kränklich war und zuweilen in einem kataleptischen Zustand lange Zeit blieb. Anlage, Erhebung des Geistes, krankhaste Zustände, fortgesetzte Contemplation waren also wenigstens mit= wirkende Ursachen ihres erhöhten geistigen Lebens.

Wir fuhren hier theils ihre eigenen Borte, theils die ihres Biographen an aus dem Berte S. Hildegardis epistolarum liber. Coloniae 1567. Diefer ergablt: 3m achten Jahre wurde die heil. Hildegardis zu einer frommen Frau gethan, welche fie in großer Einfalt erzog und ihr nichts als ben Pfalter lehrte. Sonft blieb ihr jede außere Bildung fremd. Erft fpater entwickelte fich die Kraft ihres Geistes. In ihrem Buche, Scivias genannt, er= zählt fie: "Als ich zwei und vierzig Jahre und fieben Monate alt war, jo durchftromte ein vom geoffneten Simmel kommendes feuriges Licht mein ganges Gehirn und entflammte mein ganges Berg und meine gange Bruft, wie eine Flamme, die nicht brennt, aber warmt, ber Sonne gleich, welche einen Gegenstand erwarmt, auf den fie ihre Strahlen fendet. Und plotlich hatte ich bas Ber= ftandniß der Auslegung der Schrift, nämlich des Pfalters, des Evangeliums und anderer Bucher, fowohl des alten als des neuen Teftaments." Den großten Theil Des Lebens war fie fo Frank, daß fie felten bas Bett verlaffen konnte. Bas aber an den Kraften des außeren Menschen mangelte (erzählt ihr Biograph), das er= langte fie am Innern durch den Geist der Bahrheit und der Starke; und wahrend der Körper abzehrte, war die Glut der Seele defto machtiger. Es wurde ihr durch eine innere Stimme

177

befohlen, ihre Gesichte mitzutheilen, was ihr viel Ueberwindung kostete. Nach der Mittheilung nahm ihre Gesundheit zu. Der Papst Eugen III., der Freund und Schüler Vernhard's von Clairveaur, schickte auf Antrieb des letzteren einige Männer nach dem Orte ihres Aufenthalts, um nähere Kunde über die Seherin zu fammeln. Er selbst war von ihren Schriften so ergrif= fen, daß er sie seinen Umgebungen vorlas.

Bemerkenswerth ist, daß, ehe sie in das Kloster des heil. Robert bei Bingen kam, sie in völliger Katalepsie lag. Sie lag wie ein Stein im Bette, sagt der Erzähler, ohne sich im mindesten bewegen zu können. Der Abt, welcher dies hörte, aber nicht glaubte, ging daher zu ihr, und, heißt es, da er mit allen Kräf= ten sich bemühte, sie am Kopf aufzuheben, oder von einer Seite auf die andere zu legen, und ihm dies nicht gelingen wollte, so erstaunte er über die wundervolle Erscheinung und erkannte, daß nicht menschliches Leiden, sondern ein göttliches Ergriffensenn (divina correptio) die Ursache berselben sey.

Nachdem man lange unterhandelt hatte, um fie an den Ort zu bringen, welchen sie im Geiste bestimmt hatte (das Kloster des heil. Robert bei Bingen), ging der Abt zu der krank darnieder Liegenden und fagte ihr, im Namen Gottes solle sie aufstehen und sich nach dem Orte begeben, welcher ihr vom Himmel bestimmt worden sen. Schnell stand Hildegardis auf, als wenn sie in langer Zeit nicht krank gewesen wäre. Da ergriff Staunen und Bewunderung die Unwesenden.

Von ihren Gesichten schrieb sie an den Monch Wibertus von Gemblach: Gott wirkt, wo er will, zum Ruhme seines Na= mens und nicht des irdischen Menschen. Ich habe eine beständige Aengstlichkeit; aber ich hebe meine Hände zu Gott empor, und wie eine Feder, welche selbst keine Schwere hat und durch den Wind getrieben wird, werde ich von ihm selbst gehalten. Was ich sehe, fann ich nicht ficher wiffen, fo lange ich in forperlichen Geschäften bin und in meiner Geele gefichtelos (et in anima invisibilis heißt offenbar : ohne geiftiges Schauen) bin ; benn in beiden besteht die menschliche Gebrechlichkeit. Von meiner Kindheit an, ba meine Knochen, Nerven und Udern noch nicht ausgebildet waren, hatte ich folche Gefichte bis zur gegenwärtigen Beit, ba ich über fiebenzig Jahr alt bin. Meine Seele erhebt fich, nachdem Gott will, in Diefen Gefichten aufwarts in die Sohe des Firmaments und nach allen Weltgegenden (in vivissitudinem diversi aeris) ; fie dehnt fich ju verschiedenen Bolkern hin aus, obgleich diefe in fernen Gegenden und Orten find. Dieje Dinge febe ich aber nicht mit den außern Augen, noch hore ich fie mit den außern Ohren, noch durch die Gedanken meines herzens (cogitationibus cordis mei), noch burch irgend eine Bergleichung meiner funf Ginne : fondern einzig in meiner Seele, mit offenen Augen, ohne in Ertafe zu gerathen; benn ich schaue fie machend Tag und Nacht.

An einem andern Drte (lib. cit. p. 291) erzählt sie von sich: "Im dritten Jahre meines Lebens schaute ich ein solches Licht, daß meine Seele erbebte. Aber meiner Kindheit wegen konnte ich nichts davon mittheilen. In meinem achten Jahre ward ich Gott zu einem geistigen Verkehr dargebracht, und bis zum fünf= zehnten Jahre sahre schere, voron ich manches in Einfalt erzählte, so daß die es hörten, darüber erstaunt waren, über= legend, woher und von wem diese Gesichte kämen. Damals ver= wunderte ich mich selbst, daß während ich innerlich im Geiste sah, ich auch ein äußeres Sehvermögen hatte, und da ich dies sonst von keinem Menschen hörte, so viel ich konnte. Vieles Xeußere blieb mir auch unbekannt wegen der beständigen Kränklichkeit, welche ich von der Muttermilch bis jetzt erduldet habe, die meinen Körper abmagerte und meine Kräfte verzehrte. So erschöpft, fragte

179

ich einft meine Pflegerin, ob fie etwas außer ben außerlichen Din= gen febe; fie erwiederte nein, weil fie nichts fab. Da wurde ich von großer Furcht ergriffen und wagte nicht, dies Semanden mitzutheilen; aber indem ich mancherlei fprach, pflegte ich auch von fünftigen Dingen zu erzählen. Wenn ich von diefen Bifionen machtig ergriffen ward, fo fagte ich Dinge, welche den Horenden gang fremd waren. Wenn nun die Kraft der Bifion etwas nach= ließ, worin ich mich mehr nach ben Gitten eines Kindes, als nach den Sahren meines Alters betrug, fo errothete ich febr und fing an zu weinen; und haufig hatte ich lieber geschwiegen, wenn es mir vergonnt gemefen ware. Mus Furcht aber vor den Men= schen wagte ich niemand zu fagen, wie ich fah. Uber eine Edelfrau, der ich zur Aufficht übergeben war, bemerkte dies und theilte es einer ihr bekannten Nonne mit. Nach dem Tode Diefer Frau blieb ich bis zum vierzigsten Jahre meines Lebens febend. Damals wurde ich in einem Gesichte durch einen großen Drang genothigt, offentlich zu fagen, was ich gesehen und gehort hatte; aber ich furchtete mich und errothete zu fagen, was ich fo lange verschwiegen. Die Udern meines Marks waren damals voller Kraft, welche von meiner Kindheit an ichwach gewesen waren. Ich theilte dies einem Monch, meinem Beichtvater, mit, einem Manne voll guten Willens. Er horte Diefe wunderbaren Erfchei= nungen gerne an und rieth mir, fie niederzuschreiben und verbor= gen zu halten, bis er einfahe, wie und woher fie feven. Indem er nun erkannte, daß fie von Gott feyen, theilte er fie feinem 20bt mit, und mit großem Gifer arbeitete er hierauf mit mir in diefen Dingen."

"In diesen Visionen verstand ich die Schriften der Propheten, der Evangelisten und einiger andern heiligen Philosophen ohne allen menschlichen Unterricht. Einiges aus diesen Buchern erklarte ich, da ich doch kaum die Kenntniß der Buchstaben besaß, so viel mich die ungelehrte Frau gelehrt hatte. Ich fang auch ein Lied zur Ehre Gottes und der Heiligen, ohne von einem Menschen darüber belehrt worden zu seyn; denn nie hatte ich irgend einen Gesang gelernt. Da diese Dinge zur Kenntniß der Mainzer Kirche kamen und dasselbst besprochen wurden, so sagten sie, es sey alles von Gott und durch die Prophetengabe, durch die ehemals die Propheten geweissagt. Hierauf wurden meine Schriften dem Papst Eugen, als er zu Trier war, gebracht, welcher sie vor Vielen vorlesen ließ und sie selbst durchlas. Er schickte mir einen Brief und hieß mich meine Gesichte genauer aufschreiben."

Aus allen Gegenden Deutschlands und Frankreichs zogen Menschen zu ihr, um sich Raths zu erholen. Ihr Biograph erzählt: "Jum heil der Seelen legte fie ihnen Stellen aus ber beiligen Schrift vor und lofte fie ihnen. Biele erhielten von ihr Rath wegen forperlichen Uebeln, woran fie litten. Mehrere wur= ben burch ihre Segnungen von Krankheiten erleichtert. Da fie burch ihren prophetischen Geift die Gedanken und Neigungen ber Men= fchen kannte, fo ftrafte fie einige, welche mit verkehrter und frivoler Gefinnung, nur aus neugierde, zu ihr tamen. Da diefe dem Geift, welcher aus ihr sprach, nicht zu widerstehen vermochten, fo wurden fie dadurch ergriffen und gebeffert. Die Juden, welche fich mit ihr ins Gesprach einließen, fuchte fie durch Worte frommer Ermah= nung von ihrem Gefetz zum Glauben an Chriftus zu weifen. Bu 2Uen fprach fie mit Sanftmuth und Milde. Die bei ihr verweilen= ben Madchen (die Nonnen) ermahnte und bestrafte fie mit mutter= licher Liebe, so oft 3wistigkeiten ober Berlangen nach ber Welt oder nachlässigkeit fich bei ihnen zeigte. Ihren Billen, ihr Bor= haben und Gedanken durchschaute fie fo fehr, daß fie jeder auch beim Gottesdienft, nach einer jeglichen Bergensbeschaffenheit, einen besondern Gegen gab. Denn fie fah voraus im Beifte das Leben ber Menschen, von einigen fogar bas Ende ihres gegenwärtigen

Lebens, und nach dem Zustande ihres Innern den Lohn oder die Strafen ihrer Seelen. Doch diese hohen Geheimnisse vertraute sie Niemand, als allein jenem Manne, welchem sie alles, auch das Verborgenste, mittheilte. Bei allem diesem hielt sie fest an der hoch= sten aller Tugenden, an der Demuth."

Wie sich eine hohere geistige Kraft bei Hildegardis in ihrem Erkennen zeigte, so auch in ihrem Wirken auf Personen und Sachen, und ihre Zeit schrieb ihr daher allgemein Wunderkräfte zu. Wir lassen auch hier den Biographen selbst erzählen.

"Die Gnade, Krankheiten zu heilen, bewies fich fo machtig in ber heiligen Jungfrau, daß fich fast tein Kranker an fie wandte, ohne von ihr die Gesundheit wieder zu erlangen. Dies ergibt fich aus folgenden Beispielen. Ein Madchen, namens Sildegardis, litt an Tertianfieber, wovon fie fein Arzneimittel befreien konnte. Sie flehte daher die heilige Jungfrau um Bulfe an. Diefe legte ihr nach dem Worte des herrn: "fie werden den Kranken die Sande auflegen und es wird ihnen beffer geben, " die ihrigen mit Gegen und Gebet auf und heilte fie dadurch vom Fieber. Ein Laienbru= der, Namens Roricus, welcher in einem Klofter lebte, litt eben= falls ftark am Wechselfieber. Da er bas an jenem Madchen vollbrachte Wunder vernommen, ging er in Demuth und From= migkeit zur Beiligen und empfing den Segen, wodurch bas Fieber geheilt ward. Eine Magd, Bertha, litt an einem Geschwulft des Halfes und der Bruft. Dabei konnte fie weder Speife noch Trank ju fich nehmen, noch ihren eignen Speichel hinunterschlucken. Hildegardis bezeichnete die schmerzenden Stellen mit bem Kreuze, und gab ihr die Gesundheit wieder. Mus Schwaben tam ein Mann zu ihr, welcher am gangen Korper geschwollen war. Diefen ließ fie mehrere Tage bei ihr bleiben, und ben Kranken mit ihren Sanden beruhrend und fegnend, ftellte fie durch Gottes Gnade fein voriges Wohlbefinden wieder her. Ein fiebenmonat= liches Kind, das an Convulsionen litt, wurde von seiner Umme zu ihr getragen, und eben so geheilt."

"Aber nicht allein denen, welche ihr nahe waren, sondern auch weit Entfernten, war sie auf diese Urt hulfreich. Urnold von Waickernheim, welcher sie früher kannte, hatte einen so heftigen Halsschmerz, daß er seinen Aufenthalt nicht leicht andern konnte. Da er nicht zu ihr kommen konnte, erwartete er glaubig die Hulfe ihres Gebets. Hildegardis, vertrauend auf Gottes Barmherzig= keit, weihte Wasser, schickte es dem Freunde zu trinken und dieser verlor seinen Schmerz."

"Die Tochter einer Frau aus Bingen, Namens Hazecha, konnte seit drei Tagen nicht sprechen. Die Mutter lauft zur heili= gen Jungfrau, um Hulfe zu suchen. Diese gibt ihr nichts als Wasser, das sie selbst geweiht hatte. Als die Tochter dasselbe getrunken hatte, erhielt sie Stimme und Kräfte wieder. Dieselbe Frau gab einem kranken Jungling, welchen man schon dem Tode nahe glaubte, das ihr noch übrige gesegnete Wasser zum Getränk und wusch ihm damit das Gesicht, wodurch der Kranke genaß."

"Im Trierischen lebte ein Mådchen, welches aus leidenschaft= licher Liebe zu einem Manne ihrem Untergang entgegen ging. Die Eltern der Unglücklichen schickten deshalb an Hildegardis, Nath und Hulfe suchend. Diese, nachdem sie zu Gott gebetet, segnete an ihrem Tische Brod mit vielen Thrånen, die über dasselbe herab flossen. Dieses schickte sie dem leidenden Mådchen zu essen. Durch den Genuß desselben kuhlte sich die heftige Leidenschaft."

Hildegardis scheint auch die Eigenschaft gehabt zu haben, die man in neueren Zeiten auch bei Ertatischen beobachtet hat, ent= fernten Menschen zu erscheinen.

"Was sollen wir aber gar sagen," erzählt ihr Geschichtschreiber, "daß die Jungfrau auch durch das Gesicht solche Personen in großen Nothen warnte, welche sie in ihrem Gebete gegenwärtig hatten?" "Ein junger Mann, Ederich Rudolph, übernachtete einst in einem kleinen Dorfe, und da er zu Bett ging, bat er um das Mitgebet der heiligen Jungfrau (dachte also lebhaft an dieselbe). Da erschien ihm diese in derselben Kleidung, wie sie in der Wirklichkeit war, in einem Gesicht, und eröffnete ihm, daß wenn er sich nicht schnell entfernte, sein Leben durch die ihm nachstellenden Feinde in Gesahr kommen würde. Auf der Stelle verließ er mit einigen seiner Gesährten den Ort seines Aufenthaltes. Die zurückbleibenden wurden von den Feinden überwältigt und erkannten, daß sie thöricht gewesen, nach der Mahnung des Gesichtes nicht entslohen zu seyn."

Der Biograph der Heiligen erzählt noch mehrere Fälle, in welcher dieselbe entfernten Kranken, die lebhaft an sie dachten, er= schienen und dieselben geheilt haben soll.

Der Inhalt ihrer Vissionen bezog sich aber nicht allein auf das Schicksal einzelner Personen, wie die angeführten Beispiele beweisen, sondern mehr auf allgemeine Begebenheiten, namentlich auf die großen Erschütterungen, welche nach ihr die Kirche erleiden würde. Sie ward dadurch eine lange Reihe von Jahren zum Drakel der Jürsten und Bischöfe. Geboren 1098, starb sie 1179 den 17. September, wie sie lange Zeit vorher ihren Mitschwestern im Kloster vorausgesagt hatte. Bei ihrer großen geistigen Thätigkeit war ihr Körper fast unausgesetzt leidend. Wie sie sie ihre Leiden trug, beweist ihr noch vor kurzem in Eibingen aufbewahrter King, auf welchem die Worte eingeschrieben waren: "Ich leide gern."

### Sellsehen der Propheten.

Die hoheren Formen der Ertase, wovon wir so eben einige Beispiele anführten, führen uns zu der Betrachtung der eigent= lichen Prophetengabe; der Begriff des gottlichen Propheten besteht nämlich darin, daß er nicht blos Seher ist, sondern daß er als Seher Organ des göttlichen Willens ist und göttliche Offenba= rungen verkündet. Es findet demnach bei diesem Sehervermögen nicht blos ein Erheben des menschlichen Geistes in der Ertase statt, sondern ein Empfangen eines höheren Lichtes in derselben. Der göttliche Seher ist der von Gott erleuchtete und begeisterte Seher.

Ein folcher Zustand, ein solches Durchdrungen = und Durch= leuchtetwerden des menschlichen Geistes, findet sein Verständniß allein in der ursprünglichen Beziehung des Geschöpfes zum Schöp= fer. Der geschaffene Geist eristirt überhaupt nicht an und für sich; er ist nur in Bezug zum absoluten Wesen. Te vollkommener das Geschöpf ist, je inniger und freier ist die Gemeinschaft zwischen ihm und dem Schöpfer, je mehr ist der Mensch das freie Organ, der Mitarbeiter Gottes.

Was von der ganzen menschlichen Natur und von allen gei= stigen Kräften im Erkennen und Vollbringen gilt, gilt ganz be= sonders in der Region, in welcher der menschliche Geist schon freier von der irdischen Natur und von Zeit und Naumschranken thätig ist.

Wie wir daher annahmen, daß das höchste magische Wirken dasjenige ist, wo der menschliche Geist im Handeln Organ des göttlichen wird, so sind wir auch berechtigt anzunehmen, daß das höchste magische Erkennen eine gotterleuchtete Seherkraft ist, ein geistiges Schauen, das vom göttlichen Geiste erregt und geleitet wird. Sofern wir nun die innigste Gemeinschaft des Geschöpfes mit dem Schöpfer als das Endziel der geschaffenen Geister ansehen mussen, so durfen wir auch diese heilige Sehergabe als eine Anticipation eines höheren vollkommneren Zustandes ansehen, in welchem der Mensch erkennt, wie er erkannt wird (1 Corinth. 13 v. 9); wo also seine geistige Freiheit im Erkennen eine Höhe erreicht hat, in welcher er nicht mehr von den Gesetzen einer niederen Weltord= nung gehemmt wird.

Da aber der Mensch bei seinem ganzen geistigen Entwicke= lungsgange sich eben sowohl zum Guten erheben, als das Gute empfangen soll, so wird sich dies Gesetz des geschaffenen und freien Geistes auch bei der Schergabe wiederholen, indem sich der Mensch auch hier, wie wir schon früher (S. 172) ansührten, in ver= schiedenen Stufen zu einer höheren Weltordnung erheben und von dem Lichte derselben in verschiedenen Graden und Weisen erleuchtet werden kann. In diesem Jusammenhange betrachtet, ist auch das Vermögen der göttlichen Seher nicht als eine gesonderte von den andern geistigen Kräften isolirte Krast anzusehen, die der Mensch als etwas seiner Natur Fremdes überkommen kann, son= dern vielmehr nur als eine bestimmte Form einer normalen oder regenerirten Seelenthätigkeit. Der Geist des Menschen, des Eben= bildes Gottes, wird in dem Maße, als dieses Bild ungetrübt ist, zum Spiegel des göttlichen Urbildes.

Diejenigen Seher, welche in der christlichen Kirche vorzugs= weise Propheten genannt werden, sind folche, welche vom Anbeginn unserer Geschichte bis zur Zeit Christi, Offenbarungen hatten, die sich auf die Entwickelung und Befreiung des Menschengeschlechts, und demnach auf die wichtigsten Ereignisse der Kirche beziehen.

Die ganze vorchriftliche Welt hatte, und zwar in allen Vol= kern und Religionen, eine Uhnung von einer Zeit, in welcher das Licht eines höheren und reineren Gottesbewußtseyns allen Menschen aufgehen würde. Diese allgemeine Uhnung der Völker sprach sich aber am bestimmtesten in dem kleinen Volke der Israeliten aus, in welchem der Glaube an einen persönlichen Gott, in einem obgleich noch nicht umfassenden Monotheismus am festesten bewahrt wurde, und die Hoffnung einer höheren Entwickelung desselben und einer neuen Weltepoche durch das Erscheinen des Messias zu allen Zeiten seine Organe fand. Diese Organe sind es, was man im engeren Sinne die Propheten nennt. Sie sind daher gottbegeisterte Seher, deren Gesichte sich, wenigstens dem wesentlichen Inhalte nach, auf die Negeneration der Menschheit und daher vorzugsweise auf die Erscheinung Christi beziehen.

Da wir hier nicht von dem Inhalte dieser Anschauungen, sondern von dem Seelenzustande reden, in welchem die Propheten ihre Gesichte hatten, so führen wir die Worte derselben an, welche diese Zustände beschreiben und welche hinreichend zeigen, daß das Formelle derselben nicht wesentlich von dem der bisher beschrie= benen Arten der Ertase verschieden war.

Der gewöhnliche Ausdruck, mit dem diese Seher ihren Zustand beschreiben, ist: die Hand des Herrn kam über mich und siehe ich sah. Eben so sprechen sievon einem inneren Lichte wie alle Hellschende. So sagt Hesekiel: (1, 4) "Und ich sah und siehe, es kam ein ungestümer Wind von Mitternacht her mit einer großen Wolke voll Feuer, das allenthalben umher glänzte, und mitten in diesem Feuer war es wie Licht helle." (v. 27 u. 28). "Und ich sah, es war wie Licht helle, und inwendig war es gestaltet wie ein Feuer um und um, von seinen Lenden über sich wie der Regenbogen steht in den Wolken, wenn es geregnet hat, also glänzte es um und um. Dies war das Ansehen der Herrlichkeit des Herrn. Und da ich es angeschen hatte, siel ich auf mein Angesicht und hörte einen reden."

In dem Sinne, in welchem die Seher vom Lichte reden, mussen wir auch die Worte des Psalmisten verstehen: "Herr, sie werden wandeln im Lichte deines Angesichts" (18, 29). "Du erleuchtest meine Leuchte. Herr, mein Gott, du machst meine Finsterniß Licht." Ferner: "Bei dir ist die lebendige Quelle, und in deinem Lichte sehen wir das Licht." (36, 10). So spricht auch Paulus von dem Erbtheil der Heiligen im Lichte. (Koloffer 1, 12). Daher ift das Wort Erleuchtung nicht allein symbolisch zu nehmen, indem der Einfluß des Lichtes als correspondirendes Sinnbild von der Wir= kung des Geistes gebraucht wird. Es bezeichnet auch das innere Licht, in welchem der Seher seine Anschauungen hat.

Daß der Begriff des Propheten ursprünglich der des Sehers ist, wird bestimmt im Buche Samuel ausgesprochen. "Denn (heißt es 1 Samuel 9, 9) die man jetzt Propheten (nabi) heißt, die hieß man vor Zeiten Seher." So wird auch (1 Chronik 30, 29) Sa= muel ein Seher (roeh) und Gad ein Schauer (choreh) genannt.

Schon ältere judische und christliche Schriftsteller, Rabbinen und Kirchenväter haben eine Uehnlichkeit zwischen dem Zustande der Propheten und den Sehern der heidnischen Bölker anerkannt, den Unterschied zwischen beiden oft unzulänglich in äußerliche Erscheinungen, in das blos Formelle, gesetzt. So sagen einige, die heidnische Seher hätten ihre Gesichte gehabt, ohne sich ihrer be= wußt zu sehn, die Propheten aber bei klarem und vollem Be= wußtseyn. (S. Ambrosius not. ad. Psalm. 39. Epiphanes contra haeres. 48. Basilii oration. I. in Jeremiam.)

Allerdings kann dieses innere Schauen bei außerem Wachen im Ganzen als ein höherer Seelenzustand gelten. Allein als we= sentlich ist dieser Umstand nicht anzusehen, weil Ahnungen und Vorgefühl aller Art auch im Wachen beobachtet werden, und weil das Hellsehen im Schlafe auch oft in die wache Erinnerung über= geht. Manche der Propheten scheinen aber auch in einem dem tiesen Schlafe ähnlichen Justande während ihrer Gesichte gewesen zu seyn. Daniel sagt von sich (Daniel 8, 18): "Und da er (der Engel) mit mir redete, sank ich in eine Dhnmacht zur Erde auf mein Angesicht. Er aber rührte mich an, und richtete mich auf, daß ich stand." Ferner sagt er (c. 10): "Und ich blieb allein und sah dies große Gesicht. Es blieb aber keine Kraft in mir und ich ward sehr entstellt. Und ich horte seine Rede, und indem ich sie horte, sank ich ohnmächtig nieder auf mein Angesicht zur Erde."

Bei den Israeliten werden übrigens verschiedene Stufen bei der Prophetengabe angenommen. So heißt es: (4. Mos. 12, v. 6, 7, 8.) Höret meine Worte: Ist Iemand unter euch ein Prophet des Herrn, dem will ich mich kund machen in einem Gesichte, oder will mit ihm reden in einem Traume. Aber nicht also mein Knecht Mose, der in meinem ganzen Hause treu ist. Mündlich rede ich mit ihm, und er siehet den Herrn in seiner Gestalt, nicht durch dunkle Worte oder Gleichnisse.

Da die Hand zu allen Zeiten das Organ war, wodurch ein Mensch auf den andern magnetisch einwirkte, ihn segnete, ihn zu bestimmten Würden einweihte, so begreift man, warum die Pro= pheten sich so oft des Ausdrucks bedienten: "die Hand des Herrn kam über mich." So sagt Habacuc (4, 4): "Glänzen ging von seinen Händen, dasselbst war heimlich seine Macht;" und Iesaias (51, 16): "Ich (Iehovah) lege mein Wort in deinen Mund und bedecke dich unter dem Schatten meiner Hände."

Von einer fehr tiefen Symbolik ist jener Ausdruck im Psalme: "Du erleuchtest meine Leuchte" und die dieser verwandten Stellen. Denn wie ein Licht von einem andern beleuchtet, mit erhöhtem, mit gemeinsamem Lichte strahlet, so hat auch ein Geist von einem andern begeistet, eine erhöhte geistige Macht. Die Durchleuchtung der geschaffenen Geister durch den absoluten Geist, und die dadurch erreichte Vereinigung, nicht Einerleiheit, beider ist aber das End= ziel, zu welchem die intelligenten und freien Geschöpfe sich erheben und zugleich erhoben werden sollen.

# Historischer Ueberblick.

## Urgeschichte.

Es bleibt uns noch nachzuweisen, wie von Anfang der Geschichte an die von uns betrachteten geistigen und körperlichen Kräfte sich in verschiedenen Zeiten und bei verschiedenen Völkern geaußert haben. Statt eine vollständige Geschichte dieser Erschei= nungen folgt hier wenigstens eine Neihe von Thatsachen, welche indeß hinlänglich beweisen, daß jene Kräfte zu allen Zeiten und zwar auf die verschiedenste Weise wirksam waren.

Wenn man die Ueberlieferungen der ältesten Volker untereinander vergleicht, so ergibt sich, daß dieselben von ihren Urvätern fast immer wie von Schern und Propheten sprechen. So die Juden, Indier, Chinesen. In der Genesis wird uns von Menschen aus der frühesten Zeit unserer Geschichte erzählt, die, wie Hen och, in eine tiese Vetrachtung und in einem göttlichen Leben den größten Theil ihres Daseyns vollbrachten (1 Mos. 5, 21 u. f.) und von vielen Erzvätern wird erwähnt, daß sie die Schergabe besaßen. Wenn man diese Traditionen aller Volker in ihren Hauptmomenten beachtet und dabei bedenkt, daß das unmittelbare Wissen dem vermittelten vorausgeht, und die Seelenkräfte, die im Verlauf der Geschichte sich auf mannichfache Weise entfalten, ursprünglich wohl mehr geeint waren, so wird man geneigt anzunehmen, daß im Anfang der Geschichte, ehe die beginnende Menschheit in ein= zelne Volker getheilt war, jene unmittelbaren Anschauungen allge= mein verbreitet und zugleich vom wachen bewußten Leben weniger geschieden waren.

Eine hohere, wenn gleich einfache Geistescultur und eine innige Sympathie mit der Natur scheint, dafür sprechen alle Ueber= lieferungen, bei den ersten Menschengeschlechtern statt gefunden zu haben. Gern lassen wir hierüber einen der bedeutendsten Ge= schichtsforscher sprechen.

"Es ift in der That auffallend," fagt Johann v. Muller (S. deffen 24. Bucher allgem. Geschichte I. 1. c. 1), "daß von Gott, von der Welt und von der Unsterblichkeit, ja von den Bewegungen der Geftirne, die alteften, in andern Dingen gang uncultivirten Bolfer gang wahre Vorstellungen und Kenntniffe hatten, indeß die Runfte, welche zu den Bedurfniffen des Lebens gehoren, viel junger find. In ben bochften Sachen dachten die altesten Menfchen richtig, in Lebensgeschäften waren fie Kinder. Von jenen Urbegriffen erhalt fich nachmals bei den meiften 2061= fern dunkles, entstelltes, migverstandenes Undenken. Gelbit aftro= nomische Berechnungen werden mechanisch, ohne Kenntniß ber Grundgesethe fortgeführt. Scheint es nicht, als hatte ber uns inwohnende hauch der Gottheit, unfer Geift, gewiffe unentbehr= liche Fertigkeiten und Begriffe, zu denen er durch fich felbft fich nicht wohl hatte emporschwingen tonnen, burch unmittelbaren Unterricht eines hoheren Wefens bekommen und eine Zeit lang erhalten? Durch den Lauf der Beiten, durch die langwierige Ur= barmachung eines oden Erdbodens verdunkelten fich nachmals bei ben meiften jene reinen Begriffe ber Stammwater."

Wenn wir ein folches Bellfeben ber noch urfraftigen, mit ber

Natur inniger verbundenen ursprünglichen Menschen annehmen, so begreifen wir, wie auf eine intuitive Weise nicht blos die einfachsten und zugleich höchsten Ideen über die Gottheit, deren Verehrung und über die geistige Natur des Menschen, also über die Unsterblich= keit der Seele, möglich waren, sondern wir sehen auch ein, wie die ersten Kenntnisse der Sprache, der Schrift, der Heiltunde und Aftro= nomie entstehen konnten, und meist in den Händen der Seher und Priester zunächst bewahrtwurden. Aus solchen inneren Anschauun= gen ging dann auch zum Theil wenigstens die Cultur und die Kunst aus. Daher auch jener Ernst, die tiefe symbolische Bedeutung der ersten Kunstwerke. Auch hierüber sühren wir eine Stelle Johann v. Mullers an. (S. a. a. D.)

"Die Trůmmer der altpersöschen Hauptstadt Estaksar, wie die des ägyptischen Laksor, wie die auf der diesseitigen Halbinsel Indiens, tragen den Eindruck majestätischer Großheit und eines edlen Triebs der Verewigung gewisser Wahrheiten oder Ereignisse. Nicht vom Klima kann dies kommen, sonst mußten diese hohen Gefühle die gleichen Wirkungen jeht noch äußern, wo statt antiker Einfalt und Größe in jenen Ländern sich mehr Vorliebe zum Sonderbaren, zum Gekünstelten zeigt. Fühlte sich der seinem Ursprunge nähere Mensch größer? dachte er weniger auf den Sinnengenuß und mehr an die Ewigkeit? In der That ist von den Palästen des Dschemschied und Dsymandyas hinab zu dem in Versailles ohngesähr so weit, wie von Moses und Homer zu den schemen Geistern Ludwig's des Vierzehnten."

Wenn in spåteren Zeiten, wo alle Kräfte der Menschen eine größere Sonderung erlitten, die Productionskraft im Be= reiche der Kunst und der Wissenschaft sich mehr von der Gabe des Sehers schied, so gilt dies doch nur für die außere Form. Denn das Wesen dieser Kraft, wie jegliche Begeisterung, ist offenbar mit jenem Vermögen innerer unmittelbarer Anschauungen identisch.

Ein folches urfprungliche, ber alteften Menfchheit einwohnende Seelenvermogen konnte fich nur allmablig verlieren ober vielmehr in andere Formen übergehen. Wir durfen daher jene meift in tiefer Contemplation lebenden Seher, Priefter und Gefetgeber als geiftige Rachkommen jener Urfeber anfeben, Die wie Enos ben namen Jehovah's predigten, (1 Dof. 4, 26) oder wie Senoch in einem adttlichen Leben wandelten. (5, 22.) Spåter erscheint als ein folcher Priefterfurft der Ronig von Salem, Melchifedet. (1 Mof. 14, 18 u. f.) \*) In einer noch fpateren Periode finden wir fo die Pro= pheten Israels und die Prophetenschulen, in veranderter Gestalt die Bramahnen, die Magier, die Priefter des Buddha. Es ift wohl denkbar, daß in den fruheren Epochen der Geschichte, wo der Racenunterschied ftarter hervortrat, die Unlage zu einem intuitiven Erfennen erblich und dies eine Urfache der Priefterfaften wurde. Damit hångt auch wohl die Institution der Drakel zusammen; benn diefe find nicht nur durch das zufällige Sehervermogen einzel= ner Personen, 3. B. der Pythia, zu erklaren, fondern fie hangen überall mit den alteften Traditionen und dem alteften Cultus der Bolker zufammen.

Um auch hier bei der augenscheinlichen Aehnlichkeit all dieser Zustände und ihres inneren Zusammenhanges nicht Höheres und Niederes, Heiliges und Unheiliges zu vermengen, mussen wir nur einige Grundsätze festhalten, für deren Wahrheit die ganze Geschichte spricht.

<sup>\*)</sup> Nach der Ansicht der Rabbinen ist Melchisedet Sem, der Sohn Noah's, auf dem dessen segen ruht, und der ihn dem Abraham mittheilt, und ihm dadurch eine Weihe vor allen andern seiner Nach= kommen gibt. Es ist hier nicht der Ort zu erörtern, in wie fern die= ser Ansicht eine historische Wahrheit zu Grunde liegt. In jedem Falle beweist diese Erklärung der Rabbinen, welche hohe Bedeutung auch die Juden diesem Ereigniß zuschreiben.

Wir muffen annehmen, daß die erste Menschheit einen mah= ren, erhabenen, aber noch unvollftandigen Begriff von der Gottheit und von dem Bezug aller Dinge zu ihm hatte, was fich in ihrem Cultus und ihrer Runft ausspricht. Die erste Religion war unent= wickelter Monotheismus. Durch die Schuld der Menschen wurde das ursprüngliche Gottesbewußtseyn mehr oder minder getrübt; und zwar muß dies nach den altesten Traditionen fehr fruh ftatt gefunden haben, weil fonft nicht in denfelben gefagt werden fonnte, daß man zur Beit der fruheften Patriarchen angefangen habe, den Namen Jehovah's zu predigen. (S. oben.) Einige Bolfer bewahr= ten die Urtraditionen reiner, wie die Juden und die Perfer und vielleicht Unfangs die Chinefen. Bei den meiften andern Bolfern entstanden der Pantheismus, Polytheismus und Naturalismus als Folgen ber durch Schuld getrübten Intelligenz. Uber in allen Berirrungen geben die Faden der ursprünglichen und reinen Tra= bition hindurch, fo daß in allen Bolfern und Religionen, denen, welche es suchten, zum Theil wenigstens die wichtigsten Lehren ältester Ueberlieferung nicht fremd blieben ; und fo murden die bedeu= tendften Organe der Bahrheit in den Bolfern des Alterthums grade burch Wiederbelebung Dieses wahren Gehalts ber Ueberlieferung, fo wie in Folge innerer Unschauungen Reftauratoren ber Staaten und Religionen, wie dies bei Confucius und Boroafter und nur in anderer Gestalt bei Gofrates der Fall war.

Dieses Bewahren des ursprünglichen Monotheismus, der 3. B. den Charakter der jüdischen Religion bezeichnet, und das Restauriren desselben und Trennen von den vielen Verzerrungen, die jede Wahrheit, die mißkannt wird, erleidet, war so lange Aufgabe des besseren Theils der Menschen, bis im Christenthum eine höhere Stufe geistiger Entwicklung der Menschheit möglich ward, und sowohl der noch unentwickelte Begriff Gottes, als der getrübte und verzerrte dem entwickelten Monotheismus in dem Maße wich, als die absolute Religion des Christenthums wirklich, nicht blos außerlich die Bolker und die Einzelnen beseelte.

Das unmittelbare Wirken und Erkennen, die magische Kraft, welches wir als ein der Menschheit angebornes und ursprüng= liches Vermögen erkannten, mußte an der allgemeinen Ver= schuldung und Verirrung des menschlichen Geistes in den Völkern des Heidenthums Theil nehmen. Da aber der Begriff desselben ein nur relativer ist, indem wir bei allen heidnischen Völkern hohe Wahrheiten und arge Entstellung derselben wiedersinden, so konnte überall dieses Vermögen des magischen Wirkens und Schauens eben sowohl rein als getrübt und versinstert erscheinen.

Nach dem verschiedenen Standpunkte, von dem die Beur= theiler heidnischer Religionen ausgingen, wurden bald mehr die lichten, bald mehr die finstern Seiten der religidsen Volker= überlieferungen herausgehoben. Während Einige fast nur damo= nische Einslusse und die Folgen der äußersten Verderbniß der mensch= lichen Natur in dem Cultus der vorchristlichen Volker sahen, glaubten die Andern nur geringe Modificationen reiner Ueberliefe= rung zu sehen. Beide Theile hatten in so fern Recht, als bei sahr= heiten volkern eben sowohl die Ueberlieferung urältester Wahr= heiten bewahrt, als auch durch mannichsachen Wahn und Aber= glauben entstellt war. Nach diesen allgemeinen Grundsächen mögen dann auch die verschiedenen Erscheinungen magischer Kräfte, wie wir sie jetzt bei den einzelnen Volkern betrachten werden, ihr Verständniß finden.

## Jøraeliten.

Der Stammvater des judischen Volkes, Abraham, geht aus dem Lande, in welchem er wohnte, und ward der Gründer eines Volkes, das durch seine Schicksale und seine Religion eine 13\*

aroße Bedeutung in der Beltgeschichte erhalt. Bie Ubraham durch gottliche Offenbarung zur Auswanderung bestimmt wird (1 Mof. c. 12), fo hat er auch spåter haufig innere Unschauun= gen, welche fich auf fein Schictfal, auf das feiner Familie und feines Bolkes beziehen. Es werden auch abnliche Gesichte von den Beitgenoffen Diefes Erzvaters erzählt, z. B. von Ubimelech, dem im Traum eroffnet ward, daß Garah die Gattin Abraham's ift. Aber der Inhalt der Gesichte Abraham's ift allerdings ein weit hoherer. Er thut Blicke in die funftige Weltgeschichte, und es wird ihm eroffnet, daß aus feinem Samen bas Beil ber Bolter tommen werde. Die Erzählungen von den prophetischen Unschauungen und ben clairvoyanten Traumen Diefer Stammvater Des judifchen Bolfes find zu bekannt, um hier wiederholt zu werden. Man kann in ihnen jene ursprüngliche Seherfraft der fruheften Menschheit wieder erkennen, wovon wir auch Ueberrefte bei den Grundern anderer alten Bolfer wieder finden. Der Inhalt der Gefichte der Abrahamiten hångt gang mit dem wichtigsten Glaubenspunkt der= felben, bem Glauben an einen perfonlichen Gott, zufammen; es war offenbar in der Bestimmung des israelitischen Volkes, vor Allem diefen Glauben zu erhalten, eine Bestimmung, wobei die Freiheit derer, die ihn fest erhielten, nicht zu vergeffen ift; fo wie bei andern Bolkern diefer Glaube nicht ohne ihre Schuld verloren ging. Wenn bei den Israeliten Sehovah oft nur als Familiengott, als der Gott Ubraham's, Sfaat's und Jatob's, oder als Mational= gott, der fur andere Bolfer faum vorhanden ift, erscheint, fo er= hebt fich bei Manchen, besonders bei den Propheten, das Gottes= bewußtfeyn zu der Idee des Weltschopfers und Weltregenten.

Nachdem die Nachkommen Jako b's von einer neuen Dynastie der ägyptischen Herrscher stark bedrängt wurden, erfolgt ihr Aus= zug, wahrscheinlich in Verbindung mit andern Hirtenvölkern Arabiens: "Und allerlei Volks folgte ihnen." Von da an bekommt das Volk der Israeliten eine größere Bedeutung durch seinen Gesetzgeber Moses. Dieser, als Kind wunderbar errettet, (2 Mos. 2, 5. u. s. f.), wird in der Weisheit der Aegypter erzogen. Geslüchtet in die Wildniß, wo er bei einem Emir der Wüste lange wohnte, erkannte er auf Horeb, Jehovah im Lichte schauend, seinen großen Beruf. (2 Mos. c. 3, 1. u. f.) In seinem ganzen folgenden Lebenslaufe erscheint Moses als der Seher und Volksführer Israels.

Folgende Stellen mogen zeigen, wie verschiedene Formen des magischen Wirkens und Erkennens durch die ganze judische Geschichte durchgehen.

Moses, der Gründer des judischen Kirchen= und Staats= gebäudes, hat eine Reihe innerer Anschauungen, deren Inhalt er als Prophet und Gesetzgeber seinem Volke mittheilt.

Nachdem er den Bund Israels mit Jehovah durch Befprengung des Volks mit Blut beståtigt hatte, "ging er und Aaron, Nahab und Abihuh und die siebenzig Aeltesten Israels hinauf und sahen den Gott Israels. Unter seinen Füßen war es wie ein schöner Saphir, und wie die Gestalt des Himmels, wenn er klar ist." (Die chaldaische Uebersezung hat nach dem Zeugnisse des Grotius und Calmet: "Und sie sahen die Herrlichkeit des Herrn.") Und er ließ seine Hand nicht über dieselben Obersten in Israel. Und da sie Gott geschaut hatten, aßen und tranken sie." Moses geht hierauf allein auf den Verg mit Iosua. "Da nun Moses auf den Verg kam, bedeckte eine Wolke den Verg. Und die Herrlichkeit des Herrn\*) wohnte auf dem Verge Sinai, und deckte ihn mit der Wolke sedes Tage; und rief Mose am siebenten Tage aus der Wolke. Und das Ansehen der Herrlichkeit des

\*) Die Herrlichkeit des herrn (cabod jehovah) ist nach den Rabbalisten die schechinah (Einwohnung), die Manifestation Gottes als Licht.

Herrn war wie ein verzehrend Feuer auf der Spipe des Berges vor den Kindern Israel."

Auf dem Berge verweilend, wird er auch inne, daß das Bolk dem goldnen Bilde des ägyptischen Apis Opfer bringt. (2 Mos. 32, 7. 8.) Nachdem Moses zum zweiten Mal längere Beit auf Sinai zugebracht, in einem Zustande, den man wohl jener frühesten Form der Ertase vergleichen kann, die wir bei der ältesten Menschheit annahmen, kehrt er auch äußerlich verändert in die Ebene herab. "Da nun Moses vom Berge Sinai ging, hatte er die zwei Taseln des Zeugnisses in seiner Hand; und wußte nicht, daß die Haut seines Angesichts glänzte davon, daß er mit ihm geredet hatte."

Ein großer Theil des judischen Cultus hat gar kein Ver= ståndniß, wenn man nicht annimmt, daß der Glauben an ein magi= sches Wirken ihm zum Grunde lag. Insofern viele der Ceremonien des Cultus große Achnlichkeit mit dem anderer Volker haben, schen wir sie als Ueberreste urältester Traditionen aus einer Zeit an, in welcher, wie wir zu zeigen suchten, ein solches magisches Handeln und Erkennen, noch mehr allgemeine Gaben der frühesten Menschen waren.

Wie der Glaube an einen persönlichen Gott, der sich den Båtern offenbaret hat, das Grunddogma der Religion der Israeli= ten ist, so ist das Streben, alle Dinge, Menschen und Sachen mit Jehovah in Verbindung zu setzen, von ihm geweiht zu werden, der Grundgedanke des Cultus.

Die Weihungen und Segnungen, durch welche die Priester, die Leviten und das Volk mit dem Heiligthum in Verbindung gebracht werden, bilden geweihte Kreise um den Altar, auf dem "ewig das Feuer brennen, und nimmer verlöschen soll." (3 Mos. 16, 13.) Das Opfer ist wie bei allen alten Volkern Mittelpunkt des Cultus, das Bild und Vorbild der völligsten Hingebung. Zunächst am Heiligthum steht der höchste Opferer, der Hohe= priester. Moses, nachdem er die Wohnung Jehovah's und Alles, was darinnen war, mit Del geweiht und den Altar und die heili= gen Gefäße mit demselben siebenmal besprengt hatte, goß das Salbol auf Aarons Haupt und falbte ihn, daß er geweiht wurde. (3 Mos. 8, 12.) Die andern Priester, die Sohne Aarons, werden denn gleich ihm mit Wasser, Del und Opferblut besprengt.

Auf ähnliche Weise werden auch die Leviten geweiht, nur daß sie nicht gesalbt und mit Opferblut besprengt werden. Sie werden mit geweihtem Wasser, mit Sühnwasser besprengt und ihre Kleider gewaschen. "Und sollst die Leviten vor die Hütte des Stifts bringen und die ganze Gemeinde der Kinder Israel ver= fammeln; und die Leviten vor den Herrn bringen, und die Kin= der Israel sollen die Hände auf die Leviten legen." (4 Mos. 8.) Nachdem sie das Opfer gebracht, werden sie als ge= heiligt vom Volke geschieden und dürfen in die Hütte des Stifts gehen. Von dem großen dreifaltigen Segen, der von den Priestern über das Volk gesprochen wird, heißt es: "Ihr sollt meinen Namen auf die Kinder Israel legen, daß ich sie fegne." (4 Moss. 6, 27.)

Ein dreifacher geweihter Kreis zieht sich so um den Altar Jehovah's und den Stuhl der Gnade, vor dem der oberste Priester innere Erleuchtung sucht: Rathfragend durch die Weise des Lichts vor dem Herrn." (4 Mos. 27.) Der Hohepriester trug nämlich auf seiner Hauptbinde, dem Diadem, den Namen Jehovah's eingegraben, und auf dem Brustsschliche an der Herzgrube zwölf Edelsteine, welche die zwölf Stämme Israels bedeuteten. "Moses that ihm (Aaron) das Schildlein an, und in das Schildlein Licht und Recht (urim und thumim)" (3 Mos. 8, 8.),

Der judische Cultus und Ceremoniendienst gewinnt an historischer Bedeutung, weil er in den Formen der Hierarchie, in der Priesterkleidung, den Weihungen und Segnungen sich nur in

einer erweiterten und universaleren Form im großten Theile ber Chriftenheit erhalten hat. Wenn man bedenkt, daß viele der eigenthumlichsten und bisweilen unerflarlichsten Ceremonien fich unter oft geringen Modificationen bei den altesten Bolfern wieder= finden, und dieje meift in magischen und fymbolischen Handlungen bestehen, fo last fich wohl annehmen, daß viele derfelben aus der Urzeit der Menschheit herstammen, in welcher jenes magische Element allgemeiner und allgemein verståndlicher war; und viele der täglich vor unfern Augen ausgeubten firchlichen Handlungen ftammen wohl aus jener ersten Epoche unferer Geschichte, und gewinnen dadurch allerdings an Bedeutung. Die große Lehnlich= feit, die wir z. B. in der Priefterfleidung der Juden, Indier, Megupter und Merikaner finden, und die mit derjenigen in der romischen, griechischen und armenischen Rirche gebrauchlichen fo fehr uberein= ftimmen, spricht, wie so vieles Undere, fur den ursprünglichen Bufammenhang aller Urten des Cultus, welche, wie die allgemein= ften religiofen Grundideen aus der fruheften Zeit der Menschheit ftammen, aber wie diefe verschiedene Modificationen erfuhren.

Bar der Glaube an den Einen Gott Israels das Grunddogma des Volkes, und der in magischer und symbolischer Handlung bestehende Verband mit jenem der Grundgedanke des Cultus, so war das Anhängen an die fremden Götter, die Götter der Heiden, und die Theilnahme an ihrem Cultus das größte Verbrechen. Vergessen darf man hierbei nicht, daß die Völker, unter welchen die Juden lebten, in die tiefste gesunkenste Form des Heidenthums gerathen waren. Te niedriger stehend und für hohe Ideen wenig empfänglich das Volk seltseltgeschichte, die Idee des Einen persönlichen Gottes zu bewahren, vor dem Sabäismus der Kanaaniten gehütet werden. Von diessen, vor dem Sabäismus der Kanaaniten gehütet werden. Von diessen ein Greuel ist, und das er haffet. Denn sie haben auch ihre Sohne und Tochter verbrannt ihren Göttern."

Mit den Persern, mit denen später die Juden in Berüh= rung kommen, findet dieser schroffe Gegensatz nicht statt. Koresch (Cyrus) wird vielmehr die Hand Jehovah's genannt. Es ist wahrscheinlich, daß er die Erlaubniß zur Wiederherstellung des Tempels und des judischen Cultus gibt, weil eine große Aehn= lichkeit zwischen den Grundideen des Mosaismus und der Zoroaster= lehre besteht. Denn die Perser waren im Ganzen nicht tolerant und zerstörten, wie unter Cyrus die Götter der Babylonier, so unter seinem Nachsolger Cambyses die der Aegypter.

Das Verbot an der Theilnahme des fanaanitischen natur= Dienstes lautet bestimmt fo: "Wenn du in das Land kommft, bas das dir der Herr, dein Gott, geben wird, fo follft du nicht lernen thun die Greuel diefer Bolfer , daß nicht unter dir gefunden werde, ber feinen Sohn oder Tochter durch's Feuer geben laffe, oder ein Beiffager ober ein Tagewähler, oder der auf Bogelgeschrei achte, oder ein Bauberer, oder Beschworer oder Wahrfager, oder Beichen= deuter, oder der die Todten frage." (5 Mof. 18, 9.) Merkwürdig ift in diefer Beziehung die Bezeichnung des falschen Propheten und Traumers. Nicht der wird ein falfcher Prophet genannt, ber blos vorspiegelt einer zu fenn, fondern der, welcher es durch falsche Magie, in Verbindung mit dem heidnischen Cultus ber Kanaaniter ift. So beißt es: "Wenn ein Prophet oder Traumer unter euch wird aufstehen, und gibt dir ein Beichen oder ein Wunder, und es trifft ein, und er fpricht: laffet uns andern Bottern folgen, die ihr nicht kennt, und ihnen dienen, fo follft bu nicht gehorchen den Worten eines folchen Propheten oder Traumers. Denn der herr, euer Gott, versucht euch, daß er erfahre, ob ihr ihn von gangem Bergen und von ganger Seele liebt; ber Prophet aber oder ber Traumer foll fterben, barum

daß er euch von dem Herrn abzufallen gelehret, und dich aus dem Wege verführet hat, den der Herr, dein Gott, geboten hat darinnen zu wandeln." (5 Mof. 13, 1-5.)

So spricht sich überall in den Büchern Mossis und der folgenden Geschichte der Juden, wie in den christlichen Jahrhunderten, die Ansicht von einer doppelten Richtung der Magie und des Hellschens aus. Während die geseierten Altväter und die spätern Häupter des Volks weissagen und bedeutende Träume haben, ja Jehovah selbst solks weissagen und bedeutende Träume haben, ja Jehovah felbst sagt, er gebe sich durch Träume kund, (4 Moss. 12, 6. u. Hiob 33, 15 — 17.) heißt es wieder in Beziehung auf die unreine Magie: "Ihr sollt nicht auf Träume halten." (3 Moss. 19, 31.) "Ihr sollt euch nicht wenden zu den Wahrsagern und forschet nicht nach den Zeichendeutern, daß ihr nicht nach ihnen verunreiniget werdet." (3 Moss. 19, 51.)

Alles, was mit dem verdorbenen Cultus der kanaanitischen Bolter zufammenhing, auch alle leblofen Dinge, wurden, wie von einem magischen Gifte verpestet, von einer bofen magnetischen Kraft angesteckt, behandelt. Bur Berftorung folcher Rapporte waren denn auch wohl Gefete, wie folgende, z. B. nach dem Siege über die Midianiter, gegeben : "Mles, mas das Feuer leidet, follt ihr durch's Feuer geben laffen und reinigen, daß es mit dem Sprengwaffer entfundigt werde. Uber Ulles, mas nicht das Feuer leidet, follt ihr durch's Baffer gehen laffen, und follt eure Rleider waschen am siebenten Tage, so werdet ihr rein; darnach sollt ihr ins Lager fommen. " (4 Mof. 31, 23.) Ferner: "Die Bilder ihrer Gotter follft du mit Feuer verbrennen und follft nicht begehren des Silbers ober Goldes, das daran ift, oder zu dir nehmen, daß bu bich nicht darin verfaheft. Denn folches ift bem herrn, deinem Bott, ein Greuel. Darum follit du nicht in dein haus den Greuel bringen, daß du nicht verbannet werdeft, wie daffelbe ift, fondern du follft einen Ekel und Greuel baran haben." (5 Dof. 7, 26. 27.)

Im vierten Buch Mofe wird uns von einem Seher erzählt, der nicht zum Volke Israels gehörte, deffen Schauen dennoch der Inspiration Jehovah's zugeschrieben wird. Balak, der Fürst der Amoriter, sieht, daß er mit Gewalt dem eindringenden Volk der Israeliten nicht widerstehen kann. Magische Kräfte ruft er zu Hülfe, und so groß ist sein Vertrauen zu dem Seher Valaam, dem Sohne Veor, daß er erwartet, sein Fluch werde dem sieg= hasten Feinde Schranken sehen. "So komme nur", läßt er ihm sagen, (4 Mos. 22, 6.) "und versluche mir das Volk, denn es ist mir zu mächtig, ob ich's schlagen möchte, und aus dem Lande vertreiben. Denn ich weiß, daß welchen du segnest, der ist ge= fegnet, und welchen du versluchst, der ist verslucht."

Als die Abgesandten des Königs zum Seher kamen, wurde es diesem Anfangs durch ein Gesicht untersagt, sie zu begleiten; spåter aber unter der Bedingung erlaubt, daß er nichts sagen solle, als was ihm Gott mittheilen wurde. Auf dem Wege hatte er wieder eine Vision, die ihm diesen Befehl wiederholte.

Angekommen zu Balak, bringt er sieben Opfer auf sieben Hügeln. Die heilige Zahl der Israeliten war also auch ihm höheres Sinnbild. Er geräth hierauf ins Hellschen, wo er also redet: "Es saget Balaam, der Sohn Beor, es saget der Mann, dem die Augen geöffnet sind; es sagt, der da höret die Worte Gottes, der des Allmächtigen Offenbarung sieht, dem die Augen geöffnet werden,\*) wenn er niederknieet." In diesem Justande tritt ihm das kunftige Geschick Israels vor das innere Seelenauge,

<sup>\*)</sup> Nach einigen Uebersetzungen, z. B. der Bulgata, heißt es, dem das Auge geschlossen ift. Hugo Grotius legt dieses schon sehr passend so aus: wenn bei Verschließung des außeren Sinnes der innere geöffnet wird. Die chaldaische, sprische und arabische Uebersetzung haben aber nach Calmets Zeugniß: dem das Auge geöffnet ist, die Siebenzig: der wahrhaft schaut.

und er verkundet prophetisch deffen Triumph und die Niederlage feines eignen Volks und der ihm befreundeten Volker.

Im 27. Capitel des vierten Buchs wird erzählt, wie Moses durch sein Händeauflegen seinem Nachfolger Iosua neue geistige Kräfte mittheilt. Moses bekommt folgenden Besehl: "Nimm Iosua zu dir, den Sohn Nun, der ein Mann ist, in dem der Geist ist, und lege deine Hände auf ihn, und stelle ihn vor den Priester Eleasar und vor die ganze Gemeinde, und gebeut ihm vor ihren Augen; und lege deine Herrlichkeit auf ihn; daß ihm gehorche die ganze Gemeine der Kinder Israel. Und er soll treten vor den Priester Eleasar, der soll für ihn rathfragen durch die Weise des Lichts vor dem Herrn (durch urim und thumim).

Schon fruher waren die siebenzig Meltesten, die Mofes zu Porftehern der Kirche erwählt hatte, ins Bellfehen verfett. Mofes versammelte die fiebenzig Manner unter den alteften des Bolks, und stellte sie um die Hutte des Stifts (an die geweihte Stelle). "Da kam der hern hernieder in der Wolke, und redete mit ihm. Und nahm des Geistes, der auf ihm war, und legte ihn auf die fiebenzig alteften Manner. Und ba der Geift auf ihnen ruhete, weiffageten \*) fie, und horten nicht auf. Es waren aber noch zwei Manner im Lager geblieben, der eine hieß Eldad, der andere Medad, und der Geift ruhete auf ihnen. Denn fie waren auch angeschrieben und boch nicht hinausgegangen zu der Hutte, und fie weiffageten im Lager. Da antwortete Jofua, ber Sohn Nun, den Mofes erwählt hatte und fprach: "Dein Berr, Mofe, wehre ihnen." Uber Mofes fprach zu ihm: "Bift du der Eiferer für mich? Wollte Gott, daß alle das Bolt des Berrn weiffagete, und ber Berr feinen Geift uber fie gabe." \*\*) (4 Mof. 11.)

\*) Conftanter Musbruck fur hellschend fenn, in ber Entzuckung reben.

\*\*) Leider find die Meister in Israel fast zu allen Zeiten mehr dem Bei= spiele Josua's, als dem des Mofes gefolgt. Als nach Josua's Tode das Volk der Israeliten in einen hochst verwilderten Zustand gerieth, und keine geschlichen Ein= richtungen bestanden, bemächtigten sich oft Einzelne der Zügel der Regierung unter dem Namen der Richter in Israel. Unter diesen wird auch ein Weib erwähnt, das Sehergabe besaß. (Richter 4, 4.) "Zu derselben Zeit war Richterin in Israel die Prophetin Debora, das Weib des Capidoth." Als der Feldherr Barak wünscht, sie möge ihn in den Krieg begleiten, antwortet sie: (4, 8.) "Ich will mit dir ziehen, aber der Preis wird nicht dein sein auf dieser Reise; sondern der Herr wird Sissen (des Feindes Haupt) in eines Weibes Hand übergeben." Die Vorhersage ward erfüllt, indem Tael den feindlichen Fürsten auf verrätherische Weise ermordete. (4, 21.)

Als Eli Hoherpriester war, und seine Sohne die geistliche Burde durch ihre Verbrechen herabwürdigten, verkündigt ein Seher dem schwachen Vater, daß sein ganzes Geschlecht unter= gehen, und daß seine beiden Sohne, die Priester, an einem Tage sterben würden. (1 Sam. 2.) Diese Trauerprophezeiung wieder= holt ihm Samuel, dem dies im Hellsehen des Traumes offenbar ward. (1 Sam. 3.)

Samuel, der schon in seinem Knabenalter von seinem prophetischen Vermögen Proben ablegte, wird bald allgemein als großer Seher anerkannt. Deswegen wendet sich Saul, der Sohn Kis, an ihn, ob er ihm nicht im Hellschen offenbaren könne, wo seine verlorenen Esel seyen. Dem Propheten wird es im Innern erschlossen, daß dieser junge Mann der König seines Volkes werden wird. Darum salbet er ihn dazu, und verkündet ihm dabei Folgendes: "Wenn du jetzt von mir gehest, so wirst du zwei Männer sinden, bei dem Grabe Rahel, die werden zu dir sagen: die Eselinnen sind gefunden, die du suchen, und serkundet ihm dabei Vater hat die Esel außer Acht gelassen, und sorget um euch und

fpricht: "Bas foll ich um meinen Sohn thun." Und wann du bich von da weiter wendest, so wirst du kommen zu der Eiche Tabor. Dafelbst werden dich antreffen brei Manner, die hinauf geben zu Gott gen Bethel. Einer tragt brei Bocke, der andere drei Stuck Brod, der dritte eine Flasche Wein. Und fie werden dich freundlich grußen und dir zwei Brode geben; die follft du von ihren Sanden nehmen. Darnach wirft du kommen auf den Bugel Gottes, da der Philifter Lager ift; und wenn du dafelbft in die Stadt kommft, wird dir begegnen eine Schaar Propheten, von der Hohe berabkommend, und vor ihnen her ein Pfalter und Pauten und Pfeifen und Harfen; und fie weiffagend. Und der Beift des herrn wird uber dich gerathen, daß du mit ihnen weissagest. Da wirft du ein anderer Mann werden. - Und ba er feine Schultern wandte, daß er von Samuel ging, gab ihm Bott ein ander Berg, und kamen alle diefe Beichen auf denfelben Lag." (1 Samuel 10.)

Nach dem Tode Samuel's suchte der geängstigte Saul ungewöhnliche Mittel, um sich die Zukunft zu entschleiern. Denn das gebräuchliche Drakel des Hohenpriesters verstummte ihm. "Und er rathfragte den Herrn," heißt es c. 28., "aber der Herr antwortete ihm nicht, weder durch Träume, noch durch das Licht, noch durch Propheten." Diese drei werden also als die gewöhn= lichen Arten der göttlichen Offenbarung angeschen. Darum wendet er sich zu einer Wahrsagerin, die in einer Art von Entrückung eine Erscheinung des verstorbenen Samuel's hat. Dieser verkündet dem Saul: "Was willst du mich fragen, da der Herr von dir gewichen und dein Feind geworden ist? Der Herr wird dir thun, wie er durch mich geredet hat, und wird das Reich von deiner Hand reißen, und David deinem Nächsten geben. Dazu wird der Herr Israel, mit dir, auch geben in der Phillister Hande. Morgen wirst du und deine Schne mit mir seyn." Jum König Israels, Serobeam, der aus politischen Gründen, damit seine Unterthanen nicht zu dem Tempel nach Ferusalem wallfahrten sollten, den ägyptischen Apiscultus eingeführt hatte, tritt mahnend ein Prophet. Der König besiehlt erzürnt, den Mann Gottes zu greifen; aber plötzlich erlahmt seine Hand, und er kann sie nicht wieder zu sich ziehen. Die Hand wird auf des Propheten Bitte wieder gesund. (1 Könige 13.) Auf dem Rückwege halt sich dieser, gegen den ihm gegebenen Besehl, bei einem andern Propheten auf, der ihn, einen göttlichen Auftrag vorgebend, zurückhalt. Da hat jener bei Tisch ein Gesicht, daß er wegen seines Ungehorsams nicht mehr nach Hausse königs sagt unterwegs zerreißt ihn ein Löwe. Der Gattin dieses Königs sagt ein alter blinder Prophet, Ahia, den Untergang ihrer Familie, als Folge von Ferobeam's Vergehen, voraus. (c. 14.)

Nachdem unter den folgenden Konigen der heidnische Gottes= dienst, der Sabäismus der Kanaaniter fast zur herrschenden Religion geworden war, tritt Elias auf, mit Wort und Werk die Abgotterei bekämpfend. Den schon sterbenden Sohn seiner Hausfrau heilt er, indem er dessen Korper mit seinem eigenen bedeckt. Er legte ihn auf sein Bett, rief zu Gott und maß sich über dem Kinde dreimal, und die Seele des Kindes kam wieder zu ihm und ward lebendig. (c. 17.)

Che Elias die Erde verläßt, sagt er zu seinem erkorenen Jünger Elisa: "Bitte, was ich dir thun soll, ehe ich von dir genommen werde." Elisa sprach: "Daß dein Geist bei mir sen zwiefältig." Nämlich die doppelte Gabe der Wunderwirkung und der Prophetengabe.\*) Durch Musik in den Zustand des inneren

\*) Die Kabbalisten unterscheiden zweierlei Urten von Propheten, nabi roch, ber im Lichte schaut, und nabi poel, der mit Wunderkraft begabt ist. Beim Ersten ware also das magische Schauen, beim Lehten das magische Wirken auf gottliche Weise vorhanden. Schauens versetzt, verkundet er dem Konig Israels den Sieg. (2 Kon. 3.)

Fur unfern 3mect fehr bemerkenswerth ift die Erzählung von der Erweckung eines Rindes durch Elifa. Diefes Rind ge= horte einer Frau an, die den Propheten gastfreundlich aufzunehmen pflegte. Nachdem diefes Kind, deffen Geburt ein Jahr voraus ihr der Seher versprochen hatte, gestorben war, legte es die Mutter auf das Bette des abwesenden Propheten. Gie eilt zu bemfelben an den Berg Carmel. "Als aber der Mann Gottes fie nahe fab, fprach er zu feinem Knaben Gehafi: "Siehe die Sunamitin ift ba. Laufe ihr entgegen und frage fie, ob es ihr und ihrem Manne und Sohne wohl gehe?" Sie fprach, wohl. (Gie hatte alfo fein Vertrauen zu Gehafi.) Da fie aber zu dem Manne Gottes auf den Berg tam, hielt fie ihn bei feinen Fußen. Gehafi aber trat hingu, daß er fie abstieße. (Dieser hatte alfo gewiß kein Wohlwollen fur dieselbe.) Uber der Mann Gottes fprach : "Lag fie, denn ihre Geele ift betrubt, und der Gerr hat mir's verborgen und nicht angezeigt. (Man fieht hieraus, daß es dem Propheten nichts Ungewöhnliches war, ein fernes Ereigniß inne zu werden.) Gie fprach : "Wann habe ich einen Sohn ge= beten von meinem herrn? Sagte ich nicht, bu follteft mich nicht tauschen." Er sprach zu Gehafi (es scheint, als ware ihm nun Die ganze Begebenheit und bas Seilmittel flar vor feiner Geele): "Gurte beine Lenden und nimm meinen Stab in deine Band, und gehe hin. So dir Jemand begegnet, so gruße ihn nicht, und grußet dich Semand, fo danke ihm nicht, und lege meinen Stab auf des Knaben Untlig." (Der von Elifa getragene Stock follte alfo der Conductor feiner Geistesmacht fenn, fein Umulet gleich= fam, und fein Junger follte fich nicht aufhalten, noch mit andern in Rapport treten.) Die Mutter aber des Knaben fprach: "Co wahr der herr lebt und deine Geele, ich laffe nicht von dir." Da

## 208

machte er fich auf und ging ihr nach. Gehaft aber ging vor ihnen bin und legte den Stab dem Knaben auf's Untlig. Da war aber feine Stimme noch Sublen. (Der Prophet erreichte feinen 3wed nicht durch Gehafi. Diefer follte den Rapport zwijchen ihm und dem Rinde vermitteln. Uber er und die Mutter hatten, nach dem Erzählten, eine Untipathie gegen einander. Die rechte, bem Meister abnliche Geistesstimmung, fehlte ihm auch ganglich, ba ihn diefer bald darauf wegen feiner Habsucht bestraft. Darum konnte er hier wohl nicht den Vermittler abgeben.) Und da Elifa ins haus tam, fiehe, da lag der Knabe todt auf feinem Bett. Und er ging hinein, und ichloß die Thure zu fur beide, und betete zu dem herrn. Und flieg hinauf und legte fich auf das Rind, und legte feinen Mund auf des Rindes Mund, und feine Augen auf deffen Mugen, und feine Bande auf deffen Bande, und breitete fich alfo uber ihn, daß des Kindes Leib warm ward. Er aber ftund wieder auf und ging im hause einmal hieher und daber, und ftieg hinauf und breitete fich uber ihn hin. Da athmete der Knabe fiebenmal; nachher that der Knabe feine Augen auf."

Die Heilung Naemans, des Bezirs des sprischen Königs, bietet auch mehrere merkwürdige Momente dar. (c. 5.) Diefer hatte den Aussach. Eine jüdische Sclavin, die feiner Frau diente, sagte zu diefer: Uch, daß mein Herr wäre bei dem Propheten zu Samaria, der würde ihn von seinem Aussache befreien. Der König von Syrien erfährt dies von Naeman, räth ihm, nach Samaria zu reisen, und gibt ihm einen Brief mit an den König von Israel. Diefer lautet so: "Wenn dieser Vrief zu dir kommt, sieh, so wisse, ich habe meinen Diener Naeman zu dir gesandt, daß du ihn von seinem Aussache befreiest." Und da der König von Israel den Brief las, zerriß er seine Kleider und sprach: "Bin ich denn Gott, daß ich tödten und lebendig machen könnte, weil er zu mir schickt, daß ich den Mann von seinem Aussache befreie? Merket und sehet, wie sucht er eine Ursache an mir?" Da das Elisa, der Mann Gottes, hörte, daß der König von Israel seine Kleider zerrissen hatte, fandte er zu ihm und ließ ihm sagen: "Warum hast du deine Kleider zerrissen? Laß ihn zu mir kommen, daß er inne werde, daß ein Prophet in Israel ist." Also kam Naeman mit Rossen und Wagen und hielt vor der Thure des Hauses Elisa. Da fandte Elisa einen Boten zu ihm und ließ ihm sagen: "Gehe hin und wasche dich siebenmal im Jordan, so wird dir dein Fleisch wieder erstattet und rein werden." Da zürnte Nae= man und zog weg und sprach: "Ich meinte, er solle zu mir heraus kommen und hertreten und den Namen Jehovah's, seines Gottes, anrusen, und mit seiner Hand über die Stätte fahren und den Aussah also abthun."

Diese Stelle beweist, daß die Heilung der Krankheiten durch Händeauflegen und Gebet nicht ungewöhnlich bei den Juden war, da felbst der fremde Syrer sie erwartete.

Nachdem diefer auf die von dem Seher angegebene Weife geheilt war, und Elisa die reichen Geschenke zurückgewiesen hatte, sucht ihn Sehasi durch eine Lüge zu vermögen, ihm Seschenke zu geben. Diese Habsucht des Prophetenjüngers wird aber scharf geahndet. Als dieser nämlich zurückkehrte, sprach Elisa: "Woher Gehasse: "Er sprach: "Dein Knecht ist weder hieher noch daher gegangen." Er aber sprach zu ihm: "Wandelte nicht mein Herz, da der Mann umkehrte vor seinem Wagen, dir entgegen? War das die Zeit, Silber und Gold zu nehmen? Aber der Aussach Naemans wird dir anhangen und deinem Samen immerdar."

Es ist klar, daß der Seher hier nicht durch außere geheime Runde die niedrige That des Gehasi erfuhr, sondern daß er sie hellsehend inne ward.

Das Sehervermögen Elifa's war auch bei den Syrern anerkannt, als diese einen Krieg mit Israel führten, und der Prophet seinem Volke manchen guten Rath gab. Ein Diener des sprischen Königs sagt: "Elisa, der Prophet in Israel, sagt Alles, was du in der Kammer redest, da dein Lager ist." (c. 6.)

Er entzieht fich ben Machftellungen ber Sprer; und als Diefe Samaria belagern, und eine fchreckliche Sungersnoth ent= fteht, fo daß die Mutter ihre eignen Kinder effen, da will der Ronig den Seher todten laffen, und fendet dazu einen Mann gu ihm. Aber ehe diefer zu ihm tam, fprach Elifa in feinem haufe zu den Helteften : "Sabet ihr gefehen, wie dies Mordfind (der Ronig) hat hergefandt, daß er mein haupt abreiße." 2018bald fam auch der Bote, deffen Unnaherung Elifa im Geifte geschaut hatte. Da verfundete der Prophet: "Boret des Berrn Wort: Co fpricht ber Berr: Morgen um diefe Beit wird ein Scheffel Mehl einen Seckel gelten, und zwei Scheffel Gerfte einen Seckel, unter dem Thore zu Samaria." Da antwortete ein Ritter, auf welches Hand fich der Konig lehnte, dem Manne Gottes und fprach: "Und wenn der Herr Fenster am Himmel machte, wie konnte folches geschehen?" Er fprach: "Siehe ba, mit deinen Mugen wirft du es feben und nicht davon effen." Die folgende Nacht zieht fich das Beer der Sprer ploglich zuruck, und lagt 200es im Lager ubrig. Da ward die Vorausfage erfullt. Das Mehl wurde um fo niederen Preis verfauft, und ber unglaubige Hofling ward unter dem Thore erdruckt.

Als der Prophet einst nach Syrien reiste, schickte ihm der kranke König dieses Landes seinen Sohn, Hasael, entgegen, um ihn zu fragen, ob er genesen wurde. Bei dem Anblick des Letztern wird der Seher von Traurigkeit überwältigt, weil er in einem Gesichte erkennt, daß derselbe seinem Volke großen Schaden zu= fügen werde. "Und der Mann Gottes sah ernst und stellte sich ungebärdig und weinte. Da sprach Hasael: "Warum weint mein Herr?" Er sprach: "Ich weiß, was Uebels du den Kindern 14 \* Jöraels thun wirst. Du wirst ihre festen Städte mit Feuer verbrennen, und ihre junge Mannschaft mit dem Schwerte erwürgen, und ihre jungen Kinder tödten, und ihre schwangeren Weiber zerhauen." Hasael sprach: "Was ist dein Knecht, der Hund, daß er solche große Dinge thun sollte?" Elisa sprach: "Der Herr hat mir gesagt, daß du König in Sprien seyn wirst." (2Könige 8.) Die Vorhersage ging in Erfüllung. (S. c. 10.)

Eben so fagt er das Ende der Dynastie Ahab's und die Todesart der Tesabel voraus. "Und will (spricht er im Namen Tehovah's) das Haus Ahab's machen, wie das Haus Fero= beam's. Und die Hunde sollen Tesabel fressen auf dem Acker zu Tesreel, und sie soll Niemand begraben." Sie ward vom Hause herabgeworfen, und ihre Leiche war zu zerschmettert, als daß man sie begraben konnte. (c. 9.)

Sterbend noch prophezeit Elifa dem Ronige von Israel den Sieg uber die Sprer, und zwar durch finnbildliche Band= lungen, die bei den israelitischen Sehern ganz gewöhnlich find. "Elifa aber ward frank, daran er auch ftarb. Und Joas, der Konig in Israel, fam zu ihm berab, und weinete vor ihm und fprach: "Mein Bater, Bagen Israels und feine Reuter." Er aber fprach zu ihm: nimm den Bogen und Pfeile. Und da er ben Bogen und die Pfeile nahm, fprach er zum Konige Israel: Spanne mit beiner Sand den Bogen, und er fpannte mit feiner Band. Und Elifa legte feine Band auf des Ronigs Band, (er fest fich mit dem Konige in Rapport und prophezeit, gleichfam durch diefen hindurch, und zwar, wie sonft die Seher durch symbolische Reden, so hier durch symbolische Handlungen) und fprach : Thu' das Fenster auf gegen Morgen; und er that's auf. Und Elifa sprach: Schieß! und er schoß. Er aber sprach: Ein Pfeil des Heils vom herrn! Ein Pfeil des Beils wider die Sprer! und du wirft die Sprer schlagen zu Uphet, bis fie auf=

gerieben sind. Und er sprach: Nimm die Pfeile. Und da er sie nahm, sprach er zum Könige Israel: Schlage die Erde, und er schlug dreimal, und stand stille. Da ward der Mann Gottes zornig auf ihn und sprach: "Håttest du funf oder sechs mal geschlagen, so wurdest du die Sprer geschlagen haben, bis sie aufgerieben waren; nun aber wirst du sie dreimal schlagen." (S. c. 13.)

Als Sanherib, der König von Affyrien, den König Hiskia von Jerufalem bedroht, läßt der Prophet Sefaias dem letztern fagen: "So spricht der Herr: Fürchte dich nicht vor den Worten, die du gehört hast, damit mich die Diener des Königs von Affyrien gelästert haben. (Diese hatten nämlich gesagt, Gott könne ihnen nicht helfen gegen ihres Königs Macht.) Siehe, ich will ihm einen Geist\*) geben, daß er ein Gerücht hören wird, und wieder in sein Land ziehen, und will ihn durch's Schwert fällen in seinem Lande."

Als das feindliche Heer Ferufalem naht, fleht Hiskia im Tempel um Nettung. Da meldet ihm Jefaias das Gesicht, das er wegen Sanherib gehabt. Die Worte des Gesichtes enden so: "Darum spricht Jehovah vom Könige von Assorien also: Er soll nicht in diese Stadt kommen, und keinen Pfeil hinein schießen, und kein Schild davor kommen, und soll keinen Wall drum schütten. Sondern er soll den Weg wieder umziehen, den er ge= kommen ist, und soll in diese Stadt nicht kommen, Jehovah sagt's." Das assorische Heer ging zu Grunde, Sanherib zog zurück nach Ninive, und ward da von seinem Sohne erschlagen. (c. 19.) (Bergleiche Zesaias c. 36 u. 37. 2 Könige c. 18 u. 19. 2 Chronik. c. 32.)

<sup>\*)</sup> Die Stelle, Jefaias 37, 7., erklart diese Worte am Besten. Da heißt es: "Sieh, ich will ihm einen andern Muth machen, und soll etwas hören, daß er heim ziehe in sein Land, und will ihn durch's Schwert fällen in seinem Lande.

Mertwurdig ift, was über die Niederlage Sanherib's und den Untergang feines heres herodot erzählt. (Euterpe 141.) "Darauf aber zog wider Negyptenland mit großer Heeresmacht Sanacharibus, ber Arabier und Affprier Ronig, und nun wollten Die agyptischen Krieger nicht zu Hulfe ziehen. Da in diefer großen Ungft und Noth ging der Priefter (der Konig Sethos, welcher Priefter des Hefastos war) in den Tempel und jammerte vor bem Bilde bes Gottes, wie es ihm flaglich ergehen wurde. Und wie er so jammerte, kam ihm ber Schlaf an und es dauchte ihm im Traume, ber Gott ftande ihm zur Seite, fprache ihm Muth ein, er folle nur dem arabischen Seere getroft entgegen geben, es wurde ihm kein Leids widerfahren ; denn er felbft wolle ihm ichon Bulfe fenden. Voll Vertrauen auf Diefes Traumgesicht nahm er zu sich die Aegypter, fo ihm wollten Folge leiften, und lagerte fich bei Pelusion. Und als fie bort angekommen, kam bei nacht ein Ochwarm Keldmaufe uber Die Keinde, Die zernagten ihre Rocher und Bogen und noch die Schildhaben, also daß fie am folgenden Morgen, ba fie wehrlos geworden, flohen und kamen viele um's Leben. Und noch jest fteht diefer Konig von Stein bei dem Tem= pel des Hefastos und hat eine Maus auf der Hand und spricht in Buchstaben alfo : "Sieh' mich an und fen fromm."

Michaelis (Anmerk. zu Tefaias 19. S. 107) und nach ihm Heß (Geschichte der judischen Könige 2 B. S. 51.) glauben, daß diese Hieroglyphe mißverstanden worden sey. Nach Horapollo sey die Maus bei den Aegyptern das Sinnbild der Vernichtung (àgavesµ05) gewesen, mithin auch der Pest. Höchstwahrscheinlich sind aber unter jenen Feldmäusen die Höhlenbewohner zu verstehen, welche das affyrische Heer überstelen.

Als Hiskia krank ward, verkundete ihm der Prophet sein nahendes Ende. Auf das Gebet des Königs wird dies ver= schoben, und der Seher sagt ihm voraus, daß er noch fünfzehn Jahre in Frieden leben werde. Als er sich aber vor den ägypti= schen Gesandten auf seine Schätze etwas zu Gute thut, wird ihm auch vorhergesagt, daß alle diese Schätze und seine eigenen Kin= der nach seinem Tode in die Hand der Assprer fallen würden. (c. 20.)

Es ist wohl hier am Orte, etwas über die Eigenthumlichkeit der judischen Propheten zu sagen. Es sind nicht blos einzelne isolirte Individuen, die in einer Form höheren Schauens innere Gesichte haben; sie stehen vielmehr in einem tiefen Zusammen= hang unter sich, einer weiht den andern ein zur Prophetenwurde, und sie haben förmliche Vereine, Prophetenschulen.

Den allgemeinsten Grund diefer Sehergabe fuchten wir in dem Fortbestehen eines fruheren Buftandes der Menschheit, in welchem die Seherkraft mehr verbreitet und von den andern Seelenfraften weniger getrennt war. Die Thatigkeit der Propheten bildet aber felbst einen integrirenden Theil des religiofen Lebens der Juden. Während nämlich die Priefter und Leviten mehr den Buchstaben und die Form des Gesetes bewahrten, reprå= fentiren fie mehr ben Geift derfelben. Gie feben mehr auf die großen Greigniffe, die ihrem Bolke bevorftehen, und erblicken in ber Ferne eine hohere Form ber Gottesverehrung, ein Licht, bas alle Bolfer erleuchten foll. Gie erscheinen gerade haufig, wenn das Volk und feine Priefter fich am meisten vom Geiste des Ge= feges entfernen. Sie gleichen barin jenen hochstehenden begeisterten Menschen spåterer Jahrhunderte, die in der Christenheit den reli= gidfen Geift belebten, wenn die Mehrzahl der firchlichen Lehrer und Vorgesehten ihrer Burde nicht entsprachen. Besonders in firchlichen Uebergangsperioden und in ungewöhnlichen Entwicke= lungszuftanden des religiofen Lebens find es oft nicht die gewohn= lichen Organe der Kirche, durch welche eine neue Fortbildung bes Geiftes zu Stande fommt.

In den Gesichten der israelitischen Seher erweitern sich nun offenbar oft die Kreise, in die sie schauen. Wie in ihrer Geistes= erhebung der Gott Israels zum Herrn der Welt wird, der im Himmel und in der Hölle ist, dem man mit den Flügeln der Mor= genröthe nicht entsliehen kann (Psalm 139), so weilt ihr geistiges Auge nicht blos auf der Geschichte ihres Volkes, sondern thut Blicke in die Entwicklungsgeschichte der ganzen Menschheit und auf die sich darauf beziehenden Offenbarungen Gottes. So namentlich Iesaias und Daniel.

Da in den christlichen Jahrhunderten der Gottesdienst der Juden als der vorbildliche und vorbereitende des christlichen ange= sehen wurde, so lag es nahe, viele der Prophezeiungen, so wie der symbolischen Handlungen, die sich zunächst nur auf das israe= litische Volk bezogen, auf die christliche Kirche anzuwenden.

Wie nämlich in diesem Volke einzelne Menschen und nament= lich mehrere Propheten das Schicksal ihres Volkes symbolisch darstellten, so ward das Schicksal dieses Volkes wieder als ein Symbol der Christenheit, und da das Christenthum zur Univer= salreligion bestimmt ist, der Menschheit überhaupt, betrachtet.

Wenn sich nun nicht leugnen låßt, daß bei diefer Erklärungs= weise oft eine sehr willkührliche Eregese entstand, so ist doch die tiefe ihr zu Grunde liegende Idee nicht zu verkennen. Die Apostel, und namentlich Paulus, erklären oft auf diese Weise die Schrift; und nach einer ähnlichen Deutungsart nehmen auch die Rab= binen in ihren kanonischen Schriften einen wortlichen, einen moralischen und einen mystischen Sinn an. Auch hier suchen wir mehr ein allgemeines Gesetz auf, in welchem diese Ansicht ihre Wurzel hat.

Wie nämlich eine niedere Stufe des organischen Lebens schon die folgende in sich enthält, und dadurch für den, der die Bedeu= tung der unentwickelten Organe kennt, schon die solgende Stufe prophezeit, so bildet auch jede geistig niedere Stufe in der Geschichte die hohere vor und prophezeit sie wirklich dadurch. Das vor= bildliche und prophetische Handeln kann daher ein ganz unwill= kührliches und doch ein wahres seyn, weil es in einem allgemeinen Gesetz der Natur und des Geistes (nämlich des geschaffenen), in dem Entwicklungsgesetze, seinen Grund hat.

Wenn nach diesem, wenn gleich oft nicht zum Bewußtseyn gekommenen Grundsathe, viele Eregeten in Irrthum und Willkühr geriethen, so glichen sie hierin jenen Naturforschern, welche die große Bedeutung des Entwicklungsgesethes sowohl in der Reihen= folge der lebenden Wesen, als in der Stufenfolge der Lebensformen erkannten, im Einzelnen aber sich irrten und dadurch zu einer willkührlichen Eregese der Natur Veranlassung gaben.

## Sndier.

In der patriarchalischen Zeitepoche ist der Bater, und in besonderem Grade der Stammvater, Priester und Regent. Der Segen der Erstgeburt ist meist auch die Einweihung zu diesen Burden, indem Kirche und Staat in ihrem Ursprunge nicht ge= trennt sind, und der erste Grund späterer Priester= und Fürsten= weihen. Das ursprünglich Ungetrennte geht in der Geschichte, bei der Entfaltung aller menschlichen Geisteskräfte, auseinander. Die beiden größten Völker der Erde, die Chinesen und Indier, theilen sich in die beiden Richtungen der Herrschaft, die ursprünglich eins waren. Die Patrimonialgewalt der Patriarchen verwandelt sich zur absoluten Monarchie des himmlischen Reiches; die Priester= würde derselben bildet den Grund des geistigen Lebens der Indier, indem bei diesen der Staat immer etwas Untergeordnetes war, das Priesterthum und die damit verbundene Seherkraft das Wesent= liche. Denn die Priester, entsprungen aus dem Haupte Brahma's, bilden auch das Haupt der Nation, während die andern Kasten, aus den übrigen Theilen Brahma's entsprungen, nur untergeord= nete, dem Haupte dienende Slieder desselben sind.

Wie das ganze Leben der Indier dadurch feine bestimmte Form und Eigenthumlichkeit erhalt, fo auch ihre Wiffenschaften und Runfte. Die indischen Philosophen verstehen zu wollen, ohne Begriff der Ertase und der verschiedenen ertatischen 3u= stånde, ware unmöglich. Ihre Philosophie ist wesentlich erta= tisches Hellsehen. 200 Dieses rein erscheint, ift es der Grund der Tiefe und Große ihrer Weltanschauung, wo aber getrubt, eben fo jener regellosen Phantasie, welche, weil sie fich an tein außeres Dbject bindet, tein Daß kennt und die phantastischsten Gestalten erzeugt. Daher nirgends der Aberglaube granzenlofer als in diefem Lande; denn er ift das Zerrbild großer Wahrheiten, und erscheint gerade hier haufig als eine pathologische Erscheinung der Ertase, wie der Wahnfinn auch oft nur ein tranthafter Somnambulismus ift. Denn wie in krankhaften Buftanden bas Unge nur fubjective Lichterscheinungen hat und das Dhr ein inneres Geräusch ver= nimmt, fo entstehen auch im frankhaften Somnambulismus blos fubjective Bilder der Einbildungstraft, phantaftische Traumereien, in denen jedoch, wie im Bahnfinn, noch lichte Blicke durchschei= nen konnen.

Die Stammvåter der Indier sind nach den indischen Tradi= tionen Seher, Propheten, Büßer, die in einem beschaulichen Leben in inneren Anschauungen viele Jahre vollbrachten. Die spåteren Brahmanen kann man als ihre Nachfolger ansehen, indem jenes der Urzeit angehörige Sehervermögen sich wohl noch durch erbliche Anlage erhielt und häufig durch eine geeignete Lebensweise, wie Enthaltung von Fleischnahrung, Bewahrung vor jeder Leiden= schaft u. s. w., befördert ward. Alle åltere und neuere Schriftsteller stimmen aber darin überein, daß ertatische Zustände bei den Indiern häufig vor= kommen. So heißt es in ihren heiligen Schriften: (Asiatic researches t. 5. p. 353.) "Gott ist das unvergängliche Wesen und wohnt in einer heiligen Wohnung; die denkende Seele ist ein reines Licht, sie scheinet mit ungeborgtem Glanze. Diese denkende Seele, das unsterbliche Prinzip genannt, ist eine Offenbarung jener lichtausstrahlenden Kraft, welche die höchste Seele ge= nannt wird."

Ferner: (ebendaselbst S. 349.) "Ich sinne im Geiste jener Lichtkraft nach, die Brahma heißt, geleitet durch das verbor= gene Licht, das in mir wohnet, und durch das ich denken kann; es eristirt in meinem Herzen. Ich selbst bin eine Offen= barung des hochsten Brahma."

Wie der königliche Seher Israels durch die Vereinigung feines eigenen Seelenlichts mit dem ewigen Lichte Gottes die Wahr= heit inne wird, indem er fagt: "In deinem Lichte fehen wir das Licht, und du erleuchtest meine Leuchte," (Pfalm 36, 10.) so betet auch der fromme Brahmane: (a. a. D. S. 349.) "Der aller= hochste Brahma, der die sieben Welten erleuchtet, wolle meine Seele mit seinem Lichte vereinigen, das ist mit seiner eigenen Seele, welche über der siebenten Welt wohnt."

Mehr als bei irgend einer andern Nation scheint bei den Indiern das willführliche Versetzen in Ertase vorzukommen. Eine Versahrungsart der Brahmanen, um sich der Einwirkung der Sin= nenwelt zu entziehen, und daher in ein dem Somnambulismus ähnliches Inneleben der Seele zu gerathen, gibt das in persischer Sprache geschriebene Buch, von dem zu entdeckenden Geheim= nisse, Dupnekhat, also an: "Um in die weise Mischghuli (tiese Contemplation) zu kommen, muß man sämmtliche Pforten des Leibes verschließen; die Ohren durch die Daumen, die Augen durch die Zeigefinger, die Nafenlocher durch die Mittelfinger, die Lippen durch die vier andern. Die Lampe im Gefäße des Körpers wird dann bewahrt vor Wind und Bewegung und das ganze Gefäß wird Licht."

In dem angeführten Buche, dem Dupnekhat, heißt es ferner: "Wie die Schildkröte, muß der Mensch alle Sinne in sich hinein ziehen. Dann tritt Brahma in ihn als Feuer, als Bliß. In dem großen Feuer, in der Herzöffnung, wird eine kleine Flamme auswärts lodern, und in ihrer Mitte Utma (der Geist) seyn; und wer alles Verlangen nach dem äußeren Wissen in sich schweigen macht, der bricht wie ein Habicht durch die Fäden des Netzes, und ist mit dem Wessen eins geworden. Wie die Flüsse, nachdem sie viel Naum durchlausen, eins werden mit dem Meere, so diese sich absondernden Menschen. Sie sind Brahm, selbst Utma."

Bas die Faden des Nebes fur den Habicht, das ift fur den Beift des Menschen die ganze niedere Korperwelt, die nach der Lehre der Brahmanen, das Geschöpf der tauschenden Gottin Maja ift, Berte des Scheins, die aller mahren Realitat entbeh= ren. Der Glauben an jenes erzielte Einswerden der Geifter mit der Gottheit, in der fich alle, wie die Strome im Meere, verlieren, geht aus der in Indien herrschend gewordenen Unsicht des Pan= theismus hervor. Allein der Glaube an die Identitat des Ge= fchopfs mit dem Schopfer ift bei den Indiern, wie uberall, erft spåteren Ursprungs und nur eine Entstellung der ursprunglichen, wahren Unficht von einem hochst innigen Verkehr, einem Leben, Weben und Senn des Geschöpfs in dem Schöpfer. Denn nach zwei Richtungen kann jenes Urverhaltniß der geschaffenen Wefen ju dem Urwesen einfeitig begriffen werden. Entweder wird das Beschopf dem Schopfer fo nahe verwandt gedacht, daß die Be= schopfe nur als Modificationen der Gottheit erscheinen, Waffer= tropfen im Allmeere des Seyns, Lichtstrahlen aus der Sonne des Lebens; oder das Geschöpf wird so entsernt von der Gottheit gedacht, daß beide wie geschiedene Individuen sich gegenüberste= hen, und daß die ganze Schöpfung wie eine Maschine erscheint, die nach ihren eigenen Gesetzen sich fortbewegend, des Werk= meisters, mit dem sie wesentlich nichts gemein hat, nach ihrer Entstehung nicht mehr bedarf. Tene Richtung führt zum Pan= theismus, diese zu einem falschen Supernaturalismus. Aber beide, nur durch Einseitigkeit irrig, haben eine wahre Wurzel, denn die Gottheit ist zugleich überweltlich und weltersüllend. \*)

In spåteren Zeiten werden bei christlichen Sekten ganz ähnliche Zustände beschrieben, wovon wir hier der Vergleichung wegen die folgenden anführen.

Im Anfange des vierzehnten Jahrhunderts hielt sich am Berge Athos eine Art von Monchen auf, die man Hespchiasten (Duietisten) und auch dugaloyvolo (umbilicanimi) nannte Letzterer Name wurde ihnen von ihrer Art zu beten gegeben, welche lange vorher Simeon, Abt des Klosters Xerocercus, ihnen in seinem Werke über die Mäßigkeit und die Andacht folgendermaßen vorschrieb: Sitzend in einem Winkel allein, merke auf und thue, wie ich sage. Verschließe deine Thure und erhebe deinen Geist (rov vovv) von allem Eitlen und Zeitlichen. Dann senke deinen Bart auf die Brust und errege das empsindende Auge mit ganzer Seele in der Mitte des Leibes am Nabel. Verengere auch die

\*) So fagt ein christlicher Denker, Gregorius der Große, von Gott: "Er ift innerhalb aller Dinge und außerhalb aller Dinge, über allen Dingen und unter allen Dingen. Uls der Regent des Weltalls ift er über allen, als die Grundfeste unter allen Dingen; als der Allum= fassende ist er außerhalb der Dinge, als der Allburchdringende innerhalb der Dinge." (S. Gregorii papae opera omn. edit. opera monach. e congreg. S. Mauri. Paris 1705. t. 1. lib. 2. p. 47.)

Ausgange ber Luft, um nicht allzuleicht zu athmen. Beftrebe bich, innen in den Eingeweiden den Drt des Bergens (zugolas) zu finden, wo alle feelischen Krafte (wuzerau Suvauses) zu woh= nen geschaffen find. Und zuerft wirft bu Finsterniß finden und unnachgiebige Dichtheit. (παχος ανενδοτον.) Wenn du aber anhåltft, und diejes Wert Nachte und Tage thuft, fo wirft du, o des Wunders! unaussprechliche Wonne finden. Denn fobald der Geift (o voug) den Drt des Bergens gefunden hat, fo fieht er, was er nie erkannt hat. Denn er fieht die Luft zwischen dem Berzen (βλεπει γαο την μεταξυ της χαρδιας αερα) und fich felbst ganz strahlend und deutlich. (porseror odor zae Suarowsweg sunteon.) Diefes Licht, fagten diefe Einsiedler, fen das unerschaffene Licht Gottes, das auf dem Berge Tabor den Jungern sichtbar geworden. (Leo Allatius de eccles. occid. et orient. perp. consens. Colon. Agripp. 1648. l. 2. c. 17. p. 330.)

Aus den heiligen Büchern der Indier führen wir noch mehrere Stellen an, welche sich offenbar auf ertatische Zustände beziehen. (S. Windischmann die Philosophie im Fortgange der Weltgeschichte 3. B.)

Es ift eine Grundlehre, in der Höhle des Herzens werde von demjenigen Alles umfaßt und erkannt, welcher mit gebåndig= ten Sinnen schaut, und darum heißt die Ioga (Einigung) mit dem Herzen (Monas) vor allem groß. (A. a. D. S. 312.) Einer der alten Weisen, Pippalada, lehrt (1330): Wenn die Sonne untergeht, gehen ihre Strahlen in den Kern zurück; wenn sie auf= geht, breiten diese sich wieder aus. Auf dieselbe Weise gehen die Sinne in das Monas, den großen Sinn, zusammen. Die Person sieht nichts, hört nichts, riecht nichts, schmeckt nichts, sühlt nichts, spricht nichts, faßt nichts mit der Hand und hat auch sonst keine Lustbefriedigung. Eine solche Person heißt Lupta (ein Schlafender). Und innerhalb der Stadt des Brahma, d. h. im Leibe des Schla= fenden, sind dann die fünf Prana's (Lebensgeister) \*) leuchtend und wach.

(1336.) "Der Purascha (der Geist), der im Herzen ist, der aber als der unmittelbare Beleber (Dschevas, die Seele), seiner wahren Gestalt nach unbewußt und außer sich ist, sieht alsdann seine eigene Größe. Was er will, thut er, was er im Wachen ge= sehen, sieht er im Schlase, was er im Wachen gehört, hört er im Schlase; was er im Leibe und an jedem andern Ortesah und wahr= nahm, das sieht er Alles auß Neue. Geschenes und Nichtgese= henes, Sehörtes und Nichtgehörtes, Sewußtes und Nichtgewußtes, Alles dies felbst geworden, sieht er insgesammt. Und weil Atma (der Geist) Alles dieses bewirkt und der Urheber aller Handlungen ist, so verrichtet auch der (im gewöhnlichen Wachen) von seiner wahren Selbstheit geschiedene, von den Sinnen gebunden gewesene Geist (eben jene belebende Seele) nunmehr im Schlase gleichfalls alle Handlungen und nimmt seine ursprüngliche Gestalt wieder an."

An einem andern Orte heißt es: (1345) Der Mensch umfaßt Alles, gleich dem Ocean, und ist hoher als alle Welten. Nach welcher Welt er immer verlangt, sie ist ihm angemessen, denn er vermag nach Hoherem zu verlangen und ist Hoheres werth. Und dies Alles wird ihm durch Vertiefung und Vereinigung im Prana (Geiste) zu Theil, während des Zustandes der Bandigung seiner

\*) Diefem fünffach wirkfamen inneren Lebensgeist entspricht außerhalb des Lebens in der großen Welt vor Ullem der Nether (Ukafa) und die glänzende Sonne, sie erweckt den Prana des Auges; denn sie ist der Born des Gesichts. (1332.) Es würde also hier der Lebensgeist, der Nervenäther, als ein Prinzip angenommen, was im Menschen (dem Mikrokosmos) dasselcht in der Welt (dem Makrokos= mos). Im Augenblick des Todes, heißt es ferner, kehren alle Sinne ein in das Monas (Herz) und so mit dem Monas eins geworden, ge= hen sie mit ihm, entsprechend dessen guten oder bösen Intensionen, in die angewiesenen Welten und nehmen darin leibliche Gestalten an. Sinne und des Abschlusses aller Pforten des Leibes, so wie im Augenblick des Hinubergehens (des Todes), wo der Prana den feinen (Licht=) Leib der Sterbenden mit sich führt aus dem Zauber heraus zu den Regionen ihres Verlangens und ihrer Werke. (Colebrooke Transact. of the Asiat. Soc. II. p. 20.)

In den Up anisch ad en heißt es: Das Herz wandelt in der Beit des Wachens an Orten, wohin das Auge, das Ohr und die andern Sinne nicht gelangen, und gewährt schon so ein großes Licht. Eben so wandelt es auch im Traume an ferne Orte und zündet den gesammten Sinnen ein Licht an. Im tiefen Schlasse sit es eins und ungetheilt und hat seines Gleichen nicht (im lebendigen Menschen); es ist das Prinzip aller Sinne. Der Werkthätige vollbringt seine Werke mittelst des Herzens, der Erkennende er= wirbt die Erkenntniß durch das Herz; auch ist es der Beweggrund aller Opfer. Es ist die Leuchte des Leibes und ist in der Mitte des Leibes und aller Sinne. Die Erinnerung und Erwägung wohnt in ihm; seine Beschäftigung ist nicht sichtbar vor der Welt. In feinen Banden ist der vergangene, gegenwärtige und zukünstige Zustand der Welt, — der vergängliche; es selbst aber ist unvergänglich.

Von der reinen Lichtgestalt, deren Natur die Seele annehmen kann, heißt es ferner: "In der Höhle des Herzens wohnt die unsterbliche Person, nicht größer als ein Daume, in der Mitte des Geistes (Atma). Diese Person (das innere Licht) ist klar, wie eine rauchlose Flamme, Herr der Vergangenheit, Gegenwart, Zukunst, sie ist heute und wird morgen seyn." — "In dieser Höhle ist Brahma's Wohnung (Brahmapura), eine kleine Lotus= blume (Dahava), eine Wohnung von kleinem Raum, der von ätherischem Lichte (Akasa) erfüllt wird. Was das sey, was darin (in dem Aether) ist, muß erforscht und sollte erkannt werden." (Colebrooke Transact. of the Asiat. Societ. p. 30. Aus dem Tschandogia=Upan. und Windlichmann a. a. D. S. 1353.)

Die Untwort auf Dieje Frage wird nun in ber unmittelbar foigenden Stelle gegeben : "Derfelbe Ufaja (Mether) wie er außen (im Beltraum) ift, ift auch innerhalb jenes fleinen Raumes (im Bergen) und ber Simmel und die Erde find in ihnen enthalten und das Feuer und der Wind und die Sonne und der Mond und ber Blis und die Geftirne - Alles ift und ift nicht in diefem Ort, Mles ift in bem garten Mether (fchid afafa). Und wenn einer fagt, daß hierin 2006 enthalten ift, und alles Berlangens= werthe darinnen ift - was bleibt dann ubrig, wenn Brahma's Wohnung, welche im Korper (das Berg) ift, altert und vergeht? -Darauf muß erwiedert werden: jener garte Mether altert nicht und wird nicht getodtet mit dem Leibe; er ift mahrhaftig und er ift (eigentlich) Brahma's Wohnung, in welcher 20les enthalten ift. Er ift (eigentlich) der Geift (21tma), von allem Uebel weit ent= fernt, bem Ulter, ber Krankheit und bem Tod nicht unterworfen. Wer diefen Utma nicht erkennt, geht aus biefer Welt und in alle Belten, feiner nicht machtig und ziehet aus, den Lohn der Berte zu empfangen, der ihm gebuhrt; die aber von hier weage= hen, den Geift erkennend, die geben ihrer (und ihrer Wunsche) machtig und empfangen ewigen Lohn; benn bas Berdienft, ben Beift zu ertennen, ift unendlich." Ferner: "Benn ber Schleier Des Srrthums und ber Unmiffenheit vom Bergen genommen wird, wer die Gestalt des zarten Methers angenommen hat, dem ift alles Berlangenswerthe gegenwartig. Die uber einen Schat, in ber Erde verborgen, ber Nichtwiffende wegschreitet und ihn nicht findet, jo miffen leider die Menschen nicht, wohin fie geben und mit wem fie zufammen tommen alle Tage, wenn fie in tiefen Schlaf versinkend, wirklich zu Brahma geben und einkehren in jenen inneren Uether. - 2Ber aber ben Geift erreicht, der fieht, wenn er auch (außerlich) nicht fieht; ber wird gefund, wenn er frant ift. 3hm wird die Nacht zu Tag (das Dunkel zum Lichte), er ift

sich offen bar, und diese offenbare Gegenwart ist die Welt des Brahma (Brahmaloka) selbst. Wer sie gewinnt, der ist an allen Orten und auf alle Weisen, wie er will und zu jeder Zeit, wenn er sich von aller Anhånglichkeit an die Sinnenlust geschieden hat, ist er wahrhaftig."

Daß die Sehergabe noch jeht bei den Indiern einheimisch ist, davon liefert ein neues englisches Werk über Indien folgendes Beispiel. (S. Jones Forbes oriental memoires. London 1813.)

Forbes erzählt: "Geisterseher und Aftrologen gibt es in Indien eine ungeheure Menge, und Millionen von Menschen glau= ben an ihre Wunderfraft; manche ftreifen wie die Zigeuner um= her, nur einige wenige Brahmanen uben die Borhersehungstraft mit einer gewiffen Burde und Bescheidenheit aus. Bon einem diefer Brahmanen will ich hier einige Buge erzählen." Bur Ver= ftåndigung der folgenden Erzählung bemerkt hier der Berfaffer, daß bei feiner Ankunft in Bombay 1766, drei Hauptpartheien dafelbft waren. Un ber Spipe ber einen ftand Spencer, an der andern Crommelin, die dritte war dem herrn hodges zuge= than, den man als einen bevortheilten und ungerechter Weife um die Gouverneursftelle gebrachten Mann beflagte. Sobges hatte wegen feiner Hintansehung einen heftigen Brief an den Gouver= neur und ben Rath der Compagnie geschrieben, und wurde, da er denfelben nicht zurudnehmen wollte, von feiner Dberhauptstelle von Surate entfest, nach Bomban geschickt und aus dem Dienfte ber Compagnie entlaffen. Das Gouvernement von Bombay hatte einen Bericht über diefen Borfall nach England geschickt.

Forbes erzählt weiter: "Jener Brahmane war noch ein junger Mann, als Herr Hodges mit ihm Bekanntschaft machte. Den Engländern war er wenig bekannt, aber unter den Hindus war er schon sehr berühmt, wenigstens auf der westlichen Kuste Indiens. 3ch glaube, daß ihn Sodges zu Bomban tennen lernte, als er englischer Refident dafelbft mar. Beide wurden bald fo innige Freunde, als es der Unterschied ihrer Religion und Rafte zuließ. Der Brahman, ein rechtschaffener Mann, ermahnte oft feinen Freund, den Pfad der Tugend nie zu verlaffen, weil derfelbe ihn zu Wohlfahrt und zu Ehren, und Dann zur ewigen Geligkeit fuh= ren wurde. Um ihm dieje Ermahnung einzuscharfen, versicherte er ihm, er wurde fich von der Stelle, die er zu Bomban begleitete, zu andern Dberhauptsstellen im Dienste der Compagnie empor= fcwingen; hernach werde er als Dberhaupt zu Tellichery und Surate angestellt, und zulett gar zum Gouverneur von Bomban ernannt werden. Berr Bodges fprach mit feinen Freunden zuwei= len über diese vertraulichen Vorhersagungen, achtete aber doch im Grunde wenig darauf. Nur als er nach und nach in den Ehren= stellen emporftieg, bekam er mehr Butrauen zu feinem Brahmanen, besonders als er Dberhaupt von Surate wurde. Da aber in der Folge Spencer zum Gouverneur ernannt, und hodges aus bem Dienfte ber Compagnie entlaffen wurde, fandte er zu dem Pro= pheten, der fich damals zu Bulparra, einem heiligen Dorfe am Ufer des Tappy, aufhielt. Er begab fich zu Hodges, und ließ fich von diefem den schlechten Ausgang aller feiner Hoffnungen und Bemuhungen erzählen; diefer ichloß mit der Nachricht, daß er fich nach Europa einschiffen wolle, und daher fich teinesweges des Erfolgs der glanzenden Versprechungen des Brahmanen ae= warte. Er foll fogar einige Borwurfe uber feine betrügerischen Vorhersagungen haben in fein Gesprach einfließen laffen. Der Brahmane horte Illes mit der größten Gelaffenheit, verzog feine Miene und hob dann aljo an : "Ihr fehet diefe Borhalle und das Bemach, wohin fie leitet; herr Spencer hat den Porticus erreicht ; aber er wird nicht in den Palaft gelangen. Er hat feinen Fuß auf die Schwelle geset, aber er wird nicht in das haus 15 \*

kommen. Alles Anscheins vom Gegentheil ungeachtet, werdet ihr die Ehren erlangen, die ich euch vorhergesagt habe, und die erhabene Stelle bekleiden, wozu man ihn ernannt hat. Eine schwarze Wolke schwebt vor ihm."

"Diese sonderbare Vorhersagung wurde zu Surate und Vom= bay bekannt; man sprach in allen Gesellschaften davon; Hodges hatte aber so wenig Zutrauen dazu gesaßt, daß er sich zur Ueber= fahrt nach Europa anschickte. Indessen hatte man die Depeschen von Vombay in England bekommen, und mit einer ungewöhn= lichen Schnelligkeit erfolgte die Antwort darauf. Der Hof der Directoren misbilligte Spencer's Versahren als Gouverneur von Vengalen, widerrief seine Ernennung zur Gouverneursstelle von Vombay, entließ ihn aus dem Dienste der Compagnie; und Hodges ward Gouverneur."

"Von nun an bekam der Brahmane auf den Geist deffelben den größten Einfluß; und dieser unternahm nichts Wichtiges, ehe er seinen Freund um Nath gefragt hatte. Zu bemerken ist, daß dieser ihm nichts über das Gouvernement von Bombay hin= aus versprach, und ihm nie seine Rückkehr ins Vaterland vor= hersagte; man wußte hingegen, daß er über eine Zeit hinaus, die mit unserm Jahre 1771 übereintraf, einen geheimnißvollen Schleier warf. Hodges starb plöglich in der Nacht vom 22. Februar 1771."

"Die zweite Geschichte, die ich erzählen will," fährt For= bes fort, "betrifft ebenfalls diesen Brahmanen. Als ich in meiner Jugend zu Vombay landete, fand ich daselbst eine äußerst gutige Aufnahme in dem Hause eines edlen Mannes, den ich um Gast= freundschaft ansprach, und der immer mein Veschützer geblieben ist. Er hatte eine Wittwe geheirathet, welche mit ihrem ersten Manne einen Sohn und eine Tochter hatte. Der Sohn war in England erzogen worden; einige Jahre vor meiner Abreise aus meinem Vaterlande hatte er sich als Schreiber nach Bombay eingeschifft. Die Vombayschiffe kamen gewöhnlich richtig an; nur dasjenige, was der zärtlichen Mutter ihren Sohn mitbringen sollte, blieb aus. Das betrüchte Weib ging häusig an den Strand, und schaute ins Meer, um zu sehen, ob das Schiff nicht ankäme. Auf diesem Strande pflegten die Hindus auch ihre Todten zu verbrennen. Bei dieser Ceremonie sind stets Brahmanen gegen= wärtig. Einst fand ich Hodges Brahman (so nennt man ihn seit der ersten Geschichte) unter denselben, und da er den Kum= mer der Wittwe bemerkte, fragte er sie um die Ursache. Die Wittwe, welche ihn wohl kannte, verwunderte sich darüber, daß ein so außerordentlicher Mann den Grund ihres Kummers nicht wisse. Der Brahman ward gerührt und sprach: "Wohl kenne ich den Grund eures Kummers; euer Sohn lebt; das Schiff wird bald glücklich ankommen, allein ihr werdet ihn nie wiederschen."

"Die Wittwe erzählte gleich diese Unterhaltung ihren Freunden. Kurz darauf wurde ein europäisches Schiff wahrge= nommen. Die Freunde der Wittwe eilten an den Strand, um Nachricht von ihrem Sohne zu erhalten. Die Reisenden stiegen aus; allein statt des erwarteten Sohnes kamen blos Briefe. Er war in Brasilien geblieben, wo sich das Schiff eine Zeitlang auf= gehalten hatte. Dort war er mit den Zesuiten in Verbindung getreten."

"Der Sohn blieb zu Nio Janeiro und schrieb zuweilen bis zur Aufhebung des Tesuitenordens. Er wurde bei dieser Gelegen= heit mit mehreren Jesuiten von Südamerika nach Portugal ge= sandt, und in's Gesängniß geworfen. Von der Zeit an blieben seine Briefe aus. Seine Schwester heirathete einen Mann, der Hod ges Nachfolger im Gouvernement wurde. Sie begab sich spod ges Nachfolger im Gouvernement wurde. Sie begab sich später mit ihrer Mutter nach England und starb dort, so daß die arme Mutter nun ohne Sohn und Tochter war." "Ein Freund ihrer Familie mußte sich einst nach Lissabon begeben wegen mehrerer portugiesüscher Wechsel, die er in Indien bekommen hatte. Auf einem Spaziergange neben den Gefäng= nissen wurde er auf englisch von einem Gefangenen, der in einem unterirdischen Kerker saß, um ein Almosen angesprochen. Er ließ sich mit ihm in ein Gespräch ein, und entdeckte zuletzt, daß dies der verlorne Sohn der Wittwe war. Diese glückliche Entdeckung meldete er gleich nach England, mit der tröstenden Nachricht, er habe schon Anstalten gemacht zur Befreiung des Gesangenen."

"Die Wittwe erheiterte sich einen Augenblick, allein bald versiel sie wieder in Schwermuth und fagte seufzend: "O der Brahmane, der Brahmane!" Umsonst suchte ihr Mann sie zu trosten, sie antwortete immer: "ach der Brahmane, der Brah= mane!"

"Durch die Verwendung des Freundes ward der Sohn in Freiheit geseht; man berichtete ihm, daß seine Mutter lebe, und daß er sie bald wieder sehen würde. Aber der plötzliche Uebergang des Kummers zur Freude wirkte so heftig auf den jungen Mann, daß er daran starb."

"Die dritte Geschichte, diesen Brahmanen betreffend, ist kurz. Einige Monate vor meiner Abreise aus Indien landete zu Bombay ein Mann, der einen anschnlichen Posten zu Surate bekleiden sollte, mit seiner Frau. Beide waren noch jung und hatten nur ein Kind. Der Mann ließ seine Frau bei einem Freunde und begab sich nach Surate, um dort seine Haushaltung einzurichten. Sie sollte ihm in kurzer Zeit folgen. Um Abende vor dem Tage, als sie sich nach Surate einschiffen wollte, hält der Hausherr eine große Gesellschaft, worunter sich auch unser Brahmane befand. Er stellte diesen der Gesellschaft vor, und bat ihn scherzend, das Schicksal des eben aus Europa angekommenen jungen Paares zu weissgen. Zum Erstaunen der ganzen Gesellschaft, besonders der jungen Frau, warf der Brahmane einen mitleidigen Blick auf sie, und sagte nach einer feierlichen Pause zu dem Hausherrn auf hinduisch: "Ihr Glücksbecher ist voll, aber schnell schwindend! ein bitterer Trank bleibt ihr, wozu sie sich bereiten muß!" Ihr Mann hatte ihr geschrieben, er wolle sich mit einer Barke in Surat-bas einfinden. Er erschien aber nicht; sondern an feiner Statt kam einer meiner Freunde, und berichtete der Frau, ihr Mann låge gesährlich krank. Als sie ankam, hatte er einen heftigen Fieberanfall und verschied in ihren Armen. Ich bin in demselben Schiffe, worin sich die Wittwe besand, zurückgekom= men. Während der Ueberfahrt siel der Jahrestag des Todes ihres Mannes ein."

## Griechen und Römer.

In Griechenland erreichte der menschliche Geist eine neue Entwickelungsform. Die freie Bewegung des Gedankens, wodurch die griechische Philosophie der Ausgangspunkt aller philosophischen Bestrebungen der Abendländer wurde, und der Schönheitssinn, wodurch dieses Volk seinen Gedanken und Gesühlen eine angemessene, das Maß nie überschreitende Form, lieh, und dadurch in der Poesse und Kunst ein Vorbild für alle Zeiten ward, bilden den eigenthümlichen Besich dieses hochbegabten Volkes. Das Göttliche erschien ihnen als das Schöne, der Geist verkörpert in der Natur und der Kunst. So eigenthümlich nun auch der Geist der Griechen sich zeigt, so bewahrten sie bolks über das Wesen ves Orients, und alle höheren Ideen dieses Volks über das Wesen des Orients, und alle höheren Ideen dieses Volks über Cultus, Seher= gabe der Orakel, stammen aus dem Morgenlande. Die religiösen Gebräuche, 3. B. in den Tempeln zu Cos, zu Delphi und zu Ephefus haben diefen orientalischen Ursprung. Diefer Zusammen= hang religidsfer Ideen in Griechenland mit dem Orient geht nicht allein aus neuern Forschungen hervor, sondern wurde zum Theil von den Griechen selbst anerkannt. Megasthenes z. B., der zur Zeit des Seleucus Nicator lebte, gesteht, wie Clemens von Alerandrien berichtet, daß sich Alles, was die Griechen über die Natur der Dinge philosophirt hätten, auch bei den Brahmanen in Indien fände. Eben so Aristobulus, der Peripatetiker, beim Cyrillus. (S. Euseb. praepar. evangel.)

Magische Kräfte werden schon in den frühesten griechi= schen Schriftstellern beschrieben. Pythagoras heilte Schmerzen durch Bezauberung und Zauberformeln. Plutarch erzählt, daß Pyrrhus, König von Epirus, Menschen, die milzkrank waren, heilte, indem er die Kranken lange und langsam an der kranken Stelle berührte. (Plutarch in Pyrrho.) Homer erzählt von dem Seher Kalchas, daß er in die Vergangenheit und in die Zukunst schauen könne. In Homer's Ilias I. heißt es Vers 57 bis 72:

216 fie nunmehr fich versammelt, und voll bie Berfammlung gebrangt wars Trat hervor und begann ber muthige Renner Uchilleus: "Utreus Cohn, nun bent' ich, wir ziehn ben vorigen Irrmeg Bieber nach haufe zurud, mofern wir entrinnen bem Lobe! Beil ja zugleich ber Krieg und bie Peft hinrafft bie Uchaier. Uber wohlan, fragt einen ber Opferer, ober ber Seber, Dber ber Traumweiffager; auch Traume ja tommen von Beus ber: Das er melbe, warum fo eifere Phobos Upollon : Db verfaumte Gelubb' ihn erzurneten, ob hetatomben : Benn vielleicht ber Lammer Gebuft und erlefener Biegen Er zum Opfer begehrt, uns abzumenden bas Unheil." Ulfo rebete jener, und feste fich. Bieder erhub fich Ralchas ber Thestoribe, ber weifefte Bogelfchauer, Der erkannte, mas ift, mas fenn wird, ober zuvor mar, Der gen Ilios auch ber Danaer Schiffe geleitet, Durch mahrfagenden Beift, bes ihn murbigte Phobos Upollon.

Ueber den Zustand der Seele, wie er in extatischen Zuständen sich kund gibt, spricht sich Plato also aus:

"Es entstehen uns die großten Guter aus einem Bahnfinne, ber durch gottliche Runft verliehen wird. Denn die Priefterinnen zu Delphi und zu Dodona haben im Bahnfinne vieles Gute in besonderen und öffentlichen Ungelegenheiten unferem Bellas zu= gewendet; in der Besonnenheit aber weniges oder gar nichts. Wollten wir auch noch die Sibylle anführen, und was fur andere fonft noch durch begeistertes Bahrfagen Bielen vieles fur die Bu= funft vorhersagend geholfen, fo wurden wir uns ausdehnen und boch nur jedem Bekanntes fagen. Denn viel vortrefflicher ift auch, nach dem Zeugniffe ber Ulten, ein gottlicher Bahnfinn als eine blos menschliche Besonnenheit. Eben fo hat auch, wenn Krankheiten und schwere Plagen aus altem Born ber Gottheit irgendwo verhängt wurden, ein eingegebener und prophetisch wirkender Bahnsinn benen, die es bedurften, Errettung gefunden, welcher ju Gebeten und Verehrungen der Gotter fich hinwendend und badurch reinigende Geheimniffe erlangend, jeden Theilhaber fur bie gegenwärtige und fünftige Beit sicherte, und bem auf rechte Urt Wahnsinnigen und Beseffenen die Losung der obwaltenden Drangfale erfand." (Phådros uberfest von Schleiermacher S. 112.)

Was hier Plato Wahnsinn nennt, bezieht sich zunächst auf den eraltirten Zustand (das Entrücktsseyn) mancher Seher. Wohl ist aber auch hierbei der Gegensatz angedeutet, der zwischen dem bewußten vermittelten Erkennen und dem oft unbewußten innern Schauen, dem Sehervermögen, statt findet. Diese doppelte Nichtung geistiger Thätigkeit ist, wie wir sahen, in der Natur unseres Geistes gegründet. Einen ähnlichen Gegensatz finden wir zu verschiedenen Zeiten in der Geschichte der Philosophie wieder, indem bald die contemplative, bald die reflectirende Richtung die vorherrschende ist. Plato und Aristoteles sind hierin Vorbilder. In der Geschichte der Weltweisheit leuchten sie, wie am Himmel die Zwillingsbrücker, gleich diesen von ver= schiedener Würde, indem der eine mehr unsterblicher Natur theilhaftig ist, als der andere. Das Licht dieser beiden Sterne leuchtet jedes für sich den verschiedenen Schulen der Weltweis= heit; und auch in die christlichen Sahrhunderte wirst jeder seine Strahlen, indem jene beiden Geistesrichtungen sich im Mittelalter als mystische und scholastische Philosophie wieder= holen.

Um deutlichsten fpricht fich Sokrates uber die natur des Bellfehens aus, indem er ein unmittelbares Erkennen der Seele ohne korperliche Vermittelung annimmt, und daher nur dem vom Korper Entbundenen ein wahres Wiffen zuschreibt. "Es ift mir wirklich ganz klar," fagt der gottliche Mann, kurz ebe er den Giftbecher trinkt, "daß wenn wir je etwas rein erkennen wollen, wir uns von dem Leibe losmachen, und mit der Seele felbft die Dinge fchauen muffen. Und dann erft offenbar werden wir haben, mas wir begehren und weffen Liebhaber wir zu fenn be= haupten, die Weisheit, wenn wir todt find, wie die Rede uns andeutet, fo lange wir leben aber nicht. Denn wenn es nicht moglich ift, mit dem Leibe irgend etwas rein zu erkennen: fo ton= nen wir nur eines von beiden, entweder niemals zum Berftand= niß gelangen, oder nach dem Tode. Denn alsdann wird die Seele fur fich allein fenn, abgesondert vom Leibe, vorher aber nicht. Und fo lange wir leben, werden wir, wie fich zeigt, nur bann bem Er= kennen am nåchsten fenn, wenn wir fo viel möglich nichts mit dem Leibe zu schaffen noch gemein haben, was nicht hochft nothig ift, und wenn wir mit feiner Matur uns nicht anfüllen, fondern von ihm rein halten, bis Gott felbst uns befreit. Und fo werden wir rein und von der Thorheit des Leibes entledigt wahr= scheinlich mit eben solchen zusammen seyn, und durch uns felbst alles Ungetrübte erkennen, und das ist eben wohl das Wahre. Dem Nichtreinen mag aber wohl das Reine zu berühren nicht vergönnt seyn. Dergleichen meine ich, o Sim= mias, werden nothwendig alle Wißbegierigen denken und unter einander reden. Wenn nun dieses wahr ist, o Freund, so ist ja große Hoffnung, daß wenn ich dort angekommen bin, wohin ich jetz gehe, ich dort, wenn irgendwo, zur Genüge dasjenige erlangen werde, worauf alle unsere Bemühungen in dem vergan= genen Leben gezielt haben; so daß die mir jetzt aufgetragene Wanderung mit guter Hoffnung anzutreten ist; auch für jeden Undern, der nur glauben kann, dassureten zu haben, daß seine Seele rein ist." (Phådon 66. 67.)

Un den Pforten der Ewigkeit, in die der weise Grieche eben im Begriffe ist mit freudigem Muthe zu treten, spricht er noch von jenem Gegensatze des irdischen getrückten Erkennens mit dem reinen Geistesschauen, das der Reinen harret. Ganz ähnlich spricht sich hierüber der Apostel Paulus aus, dessen Geiste sich jene Pforten schon mehrmal im Leben geöffnet hatten. "Theilweise erkennen wir, und theilweise weissagen wir. Wenn aber das Vollendete kommen wird, dann wird das Theilweise aufhören. Denn wir sehen jetzt durch einen Spiegel in einem dunkeln Bilde, dann aber von Angesicht zu Angesicht. Setzt er= kenne ich theilweise, dann aber werde ich erkennen, wie ich erkannt bin." (1 Corinther 13, 9. 10. 13.)

Paulus nimmt eine doppelte Beschränkung des irdischen Wissens an, eine quantitative, indem wir immer nur theilweise erkennen, blos einzelne Punkte des Universums, und eine quali= tative, indem wir auch diese nicht, wie sie an sich sind, sondern nur als trube Bilder in dem Spiegel unserer beschränkten An= schauungsmedien und der materiellen Natur inne werden. Aus eigener Erfahrung ist ihm aber ein höheres Erkennen bekannt, indem sein Geist selbst in die höchsten Kreise der inneren Licht= welt, in den dritten Himmel, entrückt war, und er darum um so mehr von einem Wissen reden kann, das unbeschränkt und ungetrübt ein Theilnehmen an dem absoluten Wissen und Wesen Gottes ist. "Wir werden erkennen, wie wir erkannt sind."

Weil der griechische Weise und der christliche Apostel so tiefe Blicke in eine höhere Weltordnung thaten, so sagen sie über= einstimmend, daß dieselbe für Menschen unverständlich ist, bei denen die Richtung nach der Sinnenwelt vorherrscht. Von ihnen sagt Sokrates: "Gib wohl Acht und siehe um dich, damit nicht der Ungeweihten einer dieses höre. Das sind Menschen, die nichts glauben, als was sie greislich anfassen können mit ihren beiden Händen, und nichts hören mögen von dem Unsichtbaren, eben als fey es nicht. Solche sind von den Musen ganz und gar verlassen." (Platon in Theåtetos.) Und Paulus sagt von den tiessen ziehungen des menschlichen Geistes zu Gott: "Thorheit ist es dem Sinnlichen (rw yvzezw), er vermag's nicht zu verstehen; denn es muß geistig (averywarezws) beurtheilt werden." (1 Co= rinther 2, 14.)

Die Meinungen vieler griechischer und romischer Schrift= steller über die Sehergabe hat Cicero in seinem Werke über die Divination zusammengestellt. Die zwei Bücher, die er hierüber schrieb, sind aus verschiedenen Zeiten und von verschiedenem Werthe. Das viel später versaßte zweite Buch ist von viel gerin= gerem Interesse. \*)

Cicero beginnt also: "Es ist ein alter Glaube, aus früher Heldenzeit herstammend, und durch des romischen Volks und aller Nationen Einstimmung befestigt, es walte unter den Men=

<sup>\*)</sup> Bgl. v. Meyer's Ueberfegung.

schen eine gewisse Weissagung, so die Griechen Mantike nennen, das ist, eine Vorempfindung und Wissenschaft des Zukunftigen. Wohl eine herrliche und heilfame Sache, wenn sie nur wirklich ist, und wodurch am nächsten zur Götterkraft die sterbliche Natur aufsteigen könnte. Ich sinde keine Nation, weder so menschlich und gebildet, noch so unmenschlich und roh, die nicht meinte, daß die Zukunst sich durch Zeichen anmelde, und von manchen Men= schen könne erkannt und vorhergesagt werden."

"Da die Seele auf zweierlei Weise, ohne Ueberlegung und Wissenschaft, durch eigne, freie und fessellose Bewegung getrieben wird, eine rasende und eine träumende, so haben sie (die Alten), in der Meinung, daß die rasende Weissagung vorzüglich in den Sibyllenversen enthalten sey, zehn Ausleger derselben aus der Bürgerschaft erwählt; und auch in dieser Art öfters der Seher und Propheten rasende (begeisterte) Wahrsagungen, wie im octavianischen Kriege des Cornelius Culleolus, zu hören für nützlich erachtet."

"Nun haben, meiner Meinung nach, die Alten mehr durch Begebenheiten bewogen, als durch Gründe belehrt, diese Dinge angenommen. Von Philosophen aber hat man gewisse auserlesene Beweisse, warum die Weissagung wahr sey, gesammelt. Unter welchen, daß ich von den ältesten rede, der colophonische Xen o= phanes, einer, der Götter annahm, die Weissagung von Grund aus geleugnet hat. Die übrigen aber, außer Epikur, der Faseler über die Natur der Götter, haben eine Weissagung angenommen; doch nicht auf gleiche Art. Denn indem Sokrates und alle Sokratiker, dann Zeno und die von ihm ausgingen, die Meinung der alten Philosophen beibehielten, mit Beistimmung der ältern Akademie und der Peripatetiker; und indem dieser Sache ein großes Gewicht Pythagoras schon vorhin gegeben, der auch felbst ein Augur seyn wollte, und mit vielen Beweisen der bedeu= tende Stimmführer Demokritus die Vorempfindung der Jukunft unterstückte; so hat Dickarchus, der Peripatetiker, die übrigen Arten der Weissagung geleugnet, die der Träume und Raserei beibehalten, und unser Freund Cratippus, den ich den ersten Peripatetikern gleich achte, eben diesen Dingen Glauben beigemes= sen, die andern Arten der Weissagung verworfen."

In der Folge des Gesprachs fuhrt Quintus an, daß die Schwierigkeit, die Vorhersage zu erklaren, nichts beweife, und fpricht fich dabei febr heftig gegen die aus, welche Mues vom Bu= falle ableiten. "Du fragst", fagt er, "woher das geschehe, (die Divination) durch welche Kunft das erkennbar fen? Ich gestehe meine Unwiffenheit; daß es geschieht, behaupte ich, wie du felbft fichft. Es ift Bufall fprichft bu. Go? Kann etwas durch Bufall geschehen, was alle Merkmale der Wahrheit in sich vereinigt? Bier hingerollte Burfel bilden durch Bufall den Benuswurf. Meinft du auch, es werden hundert Benuswurfe durch Bufall entstehen, wenn du mit vierhundert Durfeln wirfft? Sprike blindlings Farben an eine Tafel, fie konnen die Buge eines Ge= fichts bilden. Meinft du auch, es konne die Schönheit einer coischen Venus durch ein Unsprigen auf Geradewohl gebildet werden ? Wenn ein Schwein mit dem Ruffel den Buchftaben 2 in die Erde grabt, wirst du deswegen muthmaßen, es tonne die Undromache des Ennius abschreiben ?"

Quintus fährt dann fort: "Ich stimme denen bei, die zwei Gattungen der Weissagung angeben: eine, die der Kunst theilhaf= tig, eine andere, die kunstlos ist. Kunst nämlich wenden die an, welche Neues durch Schlüsse verfolgen, nachdem sie Altes durch Beobachtung erfahren haben. Kunstlos sind die, welche nicht mit Regel und Schluß, und nach beobachteten und bemerkten Zeichen, sondern durch eine Erschütterung der Seele, oder freie, sessen, Bewegung die Zukunst vorher empfinden, was Träumenden oft, begeisterten Sehern zuweilen begegnet, dergleichen Bakis, der Bootier, Epimenides, der Ereter, und die erythräische Sibylle. Ju dieser Gattung gehören auch die Drakel, nicht die, so mit gemischten Loosen \*) gezogen, sondern die durch gottlichen Trieb und Anhauch ausgeströmt werden."

"Berlachen wir die Haruspices, nennen wir fie leer, nichte= wurdig; verachten wir die, deren Kenntniß der weiseste Mann, und That und Erfolg felbst gut geheißen; verachten wir auch die Babylonier und die, fo vom Caucafus aus die Zeichen des Sim= mels beobachtend, mit Berechnung der Sterne Lauf und Beme= gung verfolgen; beschuldigen wir fie, fage ich, der Thorheit, oder Eitelkeit, oder Unverschamtheit, welche vierhundert und fiebenzig taufend Jahr, wie fie anführen, in Urfunden aufbewahren ; fprechen wir, sie lugen, und sie scheuen bas Urtheil nicht, welches die fol= genden Jahrhunderte uber fie fallen werden. Wohlan, Barbaren find eitel und trugerisch; aber hat auch der Griechen Geschichte gelogen? Bas dem Erdfus der pythische Apollo - daß ich von naturlicher Weiffagung rede - was den Uthenern, den Lace= damoniern, den Tegeatern, den Urgiven, den Corinthern er geant= wortet hat, wem ift es unbekannt? \*\*) Unzählige Drakel hat Chryfippus gesammelt, und teines ohne triftigen Gewährsmann und Beugen. Sie find dir bekannt, barum ubergehe ich fie. 3ch vertheidige nur das eine. Nie ware jenes Drakel zu Delphi fo beruhmt und herrlich geworden, noch mit fo vielen Gaben erfullt aller Bolker und Konige, hatte nicht ein jedes Zeitalter jener Drakelspruche Wahrheit erfahren. Schon lange ift es nicht mehr fo. Wie es also jest in geringerem Ruhme fteht, weil die Wahr= heit der Ausspruche sich minder hervorthut, so ware es damals,

\*) Loos (sors) heißt bekanntlich auch Drakelfpruch.

\*\*) G. herodot 1. Buch.

ohne die hochste Wahrheit, in seinem Ruhme nicht gestanden. Es kann aber jene Kraft der Erde, die den Geist der Pythia mit gottlichem Anhauche erweckte, durch Alter verflogen seyn, wie wir Flüsse vertrocknet oder in neuen Richtungen abgewichen und geschlungen sehen. Doch sey es gekommen, wie man will: denn die Frage ist tief; bleibe nur stehen, was nicht zu leugnen ist, wenn wir nicht alle Geschichte umstoßen wollen, daß viele Jahr= hunderte lang diese Drakel wahrhaft gewesen."

"Doch laffen wir die Drakel; kommen wir auf die Traume." Quintus erzählt nun mehrere prophetische Traume aus Dich= tern, die feine hiftorischen Belege haben. Er erzählt dann weiter folgende Traume, beren Borherjage eintraf. "Die Mutter bes Phalaris, fchreibt Beraklides Ponticus, ein gelehrter Mann, Buborer und Schuler von Platon, dachte im Traume, fie febe Gotterbilder, welche Phalaris felbft in feinem Saufe aufgestellt habe; unter ihnen sey ein Mertur, der aus einer Schale, welche er in der rechten hand halte, Blut gieße; als dieses die Erde be= ruhrte, fo fchien es dermaßen aufzugahren, daß das ganze haus in Blut schwamm. Diefen Traum der Mutter bestätigte die un= menschliche Graufamkeit des Sohnes. Soll ich, was die Magier bem Konige Cyrus verfundigten, aus Dinons perfifcher Ge= schichte erzählen ? Ihm, schreibt diefer, erschien im Traume die Sonne zu den Fußen, dreimal langte er vergeblich mit den Ban= ben barnach, indem die Sonne rollend entschlupfte und verschwand. Die Magier - bas war die Kafte der Weifen und Gelehrten bei ben Perfern - fagten ihm, durch das dreimalige Greifen nach ber Sonne werden ihm dreißig Sahre ber Regierung vorbedeutet. Bas auch eintraf. Denn er gelangte zum fiebenzigsten, ba er vierzig Jahr alt das Regiment angetreten."

"Es ist wahrlich auch unter den barbarischen Bolkern etwas Uhnendes und Weissagendes. So als Calanus, der Indier, \*) zum Tode ging, und ben lodernden Scheiterhaufen bestieg: D herrlicher Abschied aus dem Leben, rief er, wenn, wie dem Hercules geschah, nach Verbrennung des sterblichen Leibes die Seele zum Lichte hinaufsteigt! Und da Alexander ihn fragte, ob er etwas wünsche, er solle es sagen. Es ist gut, antwortete er, nächstens werde ich dich sehen. Und das traf ein. Denn we= nige Tage nachher starb Alexander zu Babylon.

"Ich schweife ein wenig von den Träumen ab; ich komme aber gleich darauf zurück. In derselben Nacht, wo der Tempel der ephesischen Diana abbrannte, wurde bekanntlich Alexander von der Olympia geboren, und als es Tag ward, riefen die Magier, in der letzten Nacht sey die Pest und das Verderben von Assen worden. Das von den Indiern und Magiern. Kom= men wir wieder zu den Träumen."

Duintus erzählt hier nach dem E. Colius Antipater, der den zweiten punischen Krieg beschrieben hatte, ein symbolisches Gesicht, in welchem Hannibal den Sieg über Italien und die Zerstörung dieses Landes voraussahl. "Er (Colius) erzählt, daß dem Hannibal im Traume gedäucht habe, Jupiter ruse ihn in die Versammlung der Sötter; als er dahin gekommen, habe ihm Jupiter beschlen, Italien zu bekriegen, er werde ihm Einen aus der Versammlung zum Führer geben; unter dessen Geleit ser mit dem Heere ausgerückt, da habe ihm der Führer verboten zu= rückzusehen; er habe es aber nicht länger lassen können und, von Begierde getrieben, umgeschaut. Da habe ihm geschienen, ein ungeheures grausames Thier, mit Schlangen umflochten, ver= heerte, wo er hinschritt, alle Baumpflanzungen, Gehölze und

\*) Cicero erzählt Tusc. quaest. II. 22. "Calanus, der Indier, ein ungelehrter Barbar, und am Fuße des Caucasus geboren, ließ sich aus freiem Willen verbrennen." Håuser. Verwundert habe er den Gott gefragt, was das für ein schreckliches Ungethum sen; der Gott aber habe geantwortet, es sen die Verwüstung Italiens, und ihm besohlen, nur immer sortzu= fahren, was hinter seinem Nücken geschehe, sich nicht kummern zu lassen."

"In der Geschichte des Agathofles lieft man: 218 Ba= milcar, der Carthager, Spracus belagert, habe er eine Stimme zu horen geglaubt, er werde morgen zu Spracus speisen; als der Tag angebrochen, fen ein großer 3wift in feinem Lager zwischen den punischen und ficilischen Kriegern entstanden, als das die Spracufer gemerkt, hatten fie einen unvorhergesehenen Einfall ins Lager gethan, und hamilcarn lebendig aufgehoben. So hat die That den Traum bewährt. Boller Beispiele ift die Ge= fchichte, fo auch vollgefaet das hausliche Leben. Sener P. Decius, des Quintus Sohn, ber zuerft aus den Deciern Conful wurde, als unfer heer von den Samnitern eingeschloffen war, und er sich fuhner in die Gefahr der Schlachten wagte, und gewarnt wurde, vorsichtiger zu feyn, fprach er, wie in den Unnalen fteht, ihm habe geträumt, rund von Feinden umringt, falle er mit dem hochsten Ruhme. Damals nun befreite er unverlet das Seer von der Umzingelung. Drei Jahre nachher aber, als er Conful war, weihte er sich, und fturzte gewaffnet ins Beer der Lateiner, durch welche That diese überwältigt und ganglich ge= schlagen wurden. Sein Tod war fo ruhmreich, daß fein Sohn den gleichen begehrte. Doch kommen wir jetst auf die Traume der Philosophen."

"Wir finden im Plato Sokrates, wie er im dffentlichen Gefängnisse sicht, zu seinem Freunde Kriton sagen: nach drei Tagen musse er sterben; er habe im Traume ein ungemein schönes Weib gesehen, das ihn bei Namen gerufen und einen homerischen Vers folgendermaßen ausgesprochen:

## Rach brei Tagen wohl magst bu zur scholligen Phthia gelangen. \*)

"Und wie gesagt, fo foll es erfolgt feyn. Der Sokratiker Xenophon, (welch ein großer Mann!) zeigt in dem Feldzuge, den er mit dem jungern Cyrus that, feine Traume an, deren Folgen bewunderungswürdig waren. Sollen wir Xenophon einen Lugner ober einen Thoren heißen? Ja ber Mann von ausgezeich= netem, ja fast gottlichem Geiste, Uriftoteles, irrt er, oder will er Undere irren machen? indem er fchreibt : Eudemus ber Coprier, fein Freund, fey auf einer Reife in Macedonien gen Phera ge= fommen, das damals eine fehr angesehene theffalische Stadt war, aber vom Tyrannen Alexander unter graufamer Berrschaft ge= halten wurde - in diefer Stadt alfo fen Eudemus fo fchmer frank geworden, daß alle Uerzte verzweifelt; ihm fen im Traume ein Jungling von edler Bildung erschienen, und habe ihm gefagt, er werde in gang furgem wieder gefund werden, ber Tyrann Alerander in wenigen Tagen umfommen, und er, Eudemus, nach funf Jahren in feine heimath zurucktehren. Das erfte fen dann fogleich erfolgt, schreibt Uriftoteles; Eudemus fen ge= nefen, und der Tyrann von feiner Frauen Brudern umgebracht worden; am Schluffe des fünften Jahres aber, als dem Traum nach zu hoffen war, daß er aus Sicilien nach Enprus zuruckteh= ren werde, fey er im Treffen bei Syracus gefallen; darauf fen jener Traum fo ausgelegt worden, weil des Eudemus Geift ben Rorper verlaffen, fo fey er gleichfam in feine Seimath zuruct=

## \*) 2 chilles fagt, Ilias IX. 326.

Und wenn gluckliche Fahrt der Eanderschutterer gewähret, Nach drei Tagen wohl mag ich zur scholligen Phthia gelangen. Ulso in seine Heimath. Manche haben auch an eine Doppelsinnig= keit dieses Wortes gedacht, weil Phthia von pSiw, pSirw, die Ver= wesung bedeuten könnte. gekchrt. \*) Fügen wir den Philosophen einen sehr gelehrten Mann, wenigstens gottlichen Dichter, Sophokles, bei. Als aus dem Tempel des Hercules eine schwere goldene Schale entwendet worden war, so sah er im Traume den Gott selbst, der ihm den Thater nannte. Beim ersten und zweiten Male achtete er nicht darauf. Als es aber öfter kam, ging er auf den Areopagus und machte die Anzeige. Die Areopagiten lassen den von Sophokles Angegebenen in Verhaft nehmen. Dieser, peinlich verhört, be= kannte und brachte die Schale wieder. Worauf jener Tempel den Namen erhielt Hercules des Anzeigers."

Von prophetischen Träumen unter den Römern führt Quin= tus den des C. Gracchus an. "Dieser sagte, wie man bei dem= selben Collius liest, zu vielen Leuten, als er die Quasstur gesucht, sen ihm sein Bruder Tiberius im Traume erschienen, und habe gesagt, er möge noch so lange zögern, er würde dennoch desselben Todes, wie er sterben. \*\*) Ehe C. Gracchus Volkstribun ge= worden, habe er dies von ihm gehört, schreibt Collius, und er habe es Vielen gesagt. Waskann bestimmter seyn als dieserTraum?"

"Bie? jene beiden Träume, welche von den Stoikern so häufig angeführt werden, wer kann sie verachten? Der eine von Simonides. Als er einen unbekannten Menschen todt hingestreckt gefunden, und ihn beerdigt hatte, und gesonnen war zu Schiffe zu gehen, däuchte ihm er werde gewarnt, es nicht zu thun, von

<sup>\*)</sup> Bahrscheinlich steht diese Deutung auch in Bezug mit dem früher an= geführten Traum des Sokrates und der darauf sich beziehenden Stelle Homer's.

<sup>\*\*)</sup> Tiberius Sempronius Gracchus und fein jüngerer Bruder Cajus Sempronius Gracchus, die Sohne der Cornelia und Enkel des älteren Scipio, fielen beide in einem Zwischenraum von zwölf Jahren als Opfer inneren Parteikampfes. Beider Leichen wurden in die Tiber geworfen, und beiden sehte das Volk nach dem Sturz ihrer Feinde öffentliche Denkmäler.

bem, welchem er die Wohlthat der Bestattung erwiesen hatte; wenn er fchiffte, fo wurde er durch Schiffbruch umkommen. Simonides fen alfo umgekehrt, die Uebrigen, die fich damals auf das Schiff begeben, seven umgekommen. Der andere febr berühmte Traum lautet fo: 3mei Freunde aus Arcadien reiften zusammen und kamen nach Megara; der eine fehrte im Wirths= haufe, der andere bei einem Gaftfreunde ein. 2018 fie nach dem Abendeffen schlafen gegangen waren, glaubte noch vor Mitter= nacht der, fo zu Gaft war, jenen Undern im Traume zu feben und um Sulfe bitten zu horen, weil der Wirth feinen Untergang beschloffen habe; erst vom Traum erschreckt, stieg er auf, als er fich darauf gesammelt, und die Erscheinung für nichtig angesehen, leate er fich wieder nieder. Da erschien dem wieder Eingeschlafenen derfelbe, und bat: weil er ihm beim Leben nicht zu Sulfe gefom= men, fo mochte er boch feinen Tod nicht ungerochen laffen; er fen ermordet vom Wirth auf einen Laftwagen geworfen worden, und über ihn Mift gedeckt; er mochte in der Fruhe am Thor fenn, ehe der Wagen aus der Stadt fuhre. Durch diefen Traum endlich bewo= gen, paste er Morgens dem Ochsentreiber am Thore auf; er fragte ihn, was auf dem Wagen fen. Jener ergriff vor Schrecken die Flucht, der Leichnam wurde hervorgezogen, und der Wirth, nach Entdeckung der Sache, hingerichtet."

"Was ist gottlicher als diefer Traum? Doch was suchen wir mehr, was suchen wir Altes auf? Oft habe ich dir meinen Traum erzählt, oft von dir den deinigen gehört. Als ich Pro= consul in Assen war, sah ich dich im Schlafe zu Pferd auf das Ufer eines großen Flusses zureiten; du ranntest plötzlich vorwärts, stürztest in den Fluss und warst verschwunden; ich erschrack und zitterte vor Angst; doch auf einmal kamst du freudig hervor, stiegst mit demselben Pferde auf das entgegengesetzte Ufer, und wir umarmten uns. Leicht ist die Deutung dieses Traums, und mir wurde von Sachverständigen in Ufien der Gang ber Dinge vorausgesagt, der nachher erfolgte. 3ch komme auf den deinigen. Ich habe ihn wohl von dir felbst gehort, doch ofter hat mir ihn unfer Salluftius (Cicero's Freigelaffener) alfo erzählt: 218 du auf jener uns ruhmlichen, dem Baterlande verderblichen Flucht in einer Billa des afiatischen Gebiets herbergteft, und den groß= ten Theil der Nacht durchwacht hattest, fielst du endlich gegen Morgen in einen dumpfen schweren Schlaf. Wiewohl nun die Reise eilte, fo habe er dennoch alles still fenn geheißen und nicht gelitten, daß man bich weckte. Da du aber um die zweite Stunde erwacht sepeft, fo habest du ihm deinen Traum erzählt. Dir habe gedaucht, bu irrteft traurig in der Ginfamkeit; ba fen G. Marius mit den umlorberten Fasces gekommen, und habe dich gefragt, warum du traurig senst. Du habest geantwortet, man habe bich gewaltsam aus deinem Baterlande vertrieben. Da habe er dich bei ber hand ergriffen, dich guten Muthes fenn geheißen, und bem nachften Lictor ubergeben, um dich in fein Denkmal zu fuh= ren, und gesagt, dort werde Heil fur dich fenn. \*) Da habe, erzählt Gallustius, er gerufen, es ftehe dir eine baldige und ehrenvolle Heimkehr bevor, und du felbst habest über den Traum veranugt geschienen. Und fehr bald wurde mir felber angezeigt, daß, als du gehort, wie in dem Denkmal des Marius jener ruhmvolle Rathsbeschluß wegen deiner Rucktehr, auf Vortrag bes vortrefflichen und ehrwurdigen Confuls \*\*) verfaßt, und im vollen Theater mit unglaublichem Beifallrufen und Klatichen auf= genommen worden, du gesagt habeft, es fann nichts Gottlicheres geben, als jenen afiatischen Traum."

<sup>\*)</sup> Das Denkmal des Marius ift die aedes Jovis Mariana.

<sup>\*\*)</sup> Diefer Consul ist P. Cornelius Lentulus Spinther. Im 3u= ructberufungsbecret stand: "Wer Cicero's Rucktehr verhindert habe, folle für einen Feind des Baterlandes erklart seyn."

"Aber es ift vieles falsch, oder vielleicht nur dunkel fur uns. Doch fen manches falfch; was wenden wir ein gegen bas Wahre, beffen es wohl viel mehr geben wurde, wenn wir uns in reinem Buftande zur Ruhe legten? Nun, mit Speife und Wein beschwert, fehen wir unordentliche und verworrene Dinge. Hore, was Sokrates in Plato's Politia spricht. \*) Weil im Schlafe, fagt er, jener Theil der Geele, welcher im Befit des Berftandes und der Bernunft fen, eingeschlummert und erstarrt liege, ber andere aber, worin eine gewiffe Wildheit und rohe Ausgelaffen= heit wohne, durch ubermäßiges Effen und Trinken erhitt, hupfe und tobe er im Schlafe auf eine zugellofe Weife. 3hm kommen alfo alle die finn = und vernunftlofen Gesichte vor, in denen man glaube, viele unreine und abscheuliche Handlungen zu begehen. Allein wenn man fich mit gesundem und maßigem Verhalten und Roft zur Ruhe begibt, fo daß der Theil der Seele, welcher dem Geifte und Verstande eigen, erweckt und aufgerichtet ift, und gefåttigt mit einer Mahlzeit guter Gedanten; ber Theil der Seele, welcher sich mit Wollust nahrt, weder durch Nahrungsmangel geschwächt, noch in Sättigung schwimmend - indem beides die Scharfe des Geistes abzustumpfen pflegt, ob etwas fehle der Natur oder fie uberfließende Genuge habe - auch jener dritte Theil der Geele, worin der Leidenschaften Glut entbrennt, gedampft und geloscht: \*\*) dann geschieht es, daß die beiden frevelnden Theile der Seele unterdruckt bleiben, und jener dritte, geiftige und vernünftige Theil vorleuchtet, und fich zum Traumen lebhaft und fein beweist: dann werden auch ruhige und wahrhafte Traum= gesichte kommen."

- \*) Im neunten Buche der Republik.
- \*\*) Nach Plato hat die Seele drei Theile: die vernünftige wohnt im Kopf, die leidenschaftliche in der Brust, die sinnliche im Unterleibe.

"Hier habe ich Plato's eigene Worte ausgedrückt. Wollen wir vielleicht lieber Epikurus hören? \*) Denn Carneades will aus Streitlust bald dies, bald jenes. Was denkt also jener? Er denkt nie etwas Ausgesuchtes, nie etwas Würdiges. Wirst du ihn also einem Plato und Sokrates vorziehen, die, selbst wenn sie keine Gründe angaben, doch durch ihr Ansehen jene niederen Philosophen überwögen? Plato bestehlt also, sich mit solcher körperlichen Verfassung zum Schlafen zu begeben, daß nichts der Seele Frrthum oder Unruhe verursachen könne. Daher man auch den Pythagoräern verboten glaubt, Vohnen zu essen, weil diese Speise statte Blähung macht, die der Ruhe des wahrheitsuchen= den Geistes zuwider ist."

"Wenn also durch den Schlaf die Seele getrennt ist von der Gesellschaft und von dem Einflusse des Korpers, dann gedenkt sie des Vergangenen, erblickt die Gegenwart, sieht die Zukunft voraus. Denn des Schlafenden Leib liegt, wie eines Todten; die Seele aber ist thåtig und lebendig, was sie viel mehr noch seyn wird nach dem Tode, wenn sie ganz den Körper verlassen. Daher ist sie bei Annäherung des Todes ungleich göttlicher. \*\*) Denn es sehen die, so von einer schweren und tödtlichen Krankheit befallen sind, daß ihnen der Tod bevorsteht. Daher erscheinen ihnen oftmals Gestalten von Todten; sie such ann besonders etwas Preiswürdiges zu thun; und die, so anders, als recht war, gelebt haben, sühlen dann besonders Reue über ihre Sünden."

"Daß Sterbende weissagen, bestätigt auch mit jenem Bei= fpiele Pofidonius, da er erzählt, wie ein gewisser Rhodier

<sup>\*)</sup> Epifur leugnete alle Divination.

<sup>\*\*)</sup> Hier und in den früheren ähnlichen Stellen bedeutet immer bas Wort gottlich, divinus, in Bezug auf divinatio, zugleich prophetisch, hell= sehend.

sterbend sechs Personen gleichen Alters genannt, und bestimmt habe, welche zuerst von ihnen, welche zum zweiten und welche hernach und sofort sterben würde. Aber auf dreierlei Weise glaubt er, daß durch gottliche Einwirkung der Mensch Träume habe: erstlich, indem die Seele für sich selbst voraussehe, weil sie mit den Göttern in Verwandtschaft stehe; zweitens, indem die Luft voll unsterblicher Geister sey, an welchen die Kennzeichen der Wahrheit gleichsam sichtbar erscheinen; drittens, indem sie Luft voll unsterblicher Geister sey, an welchen die Kennzeichen der Bahrheit gleichsam sichtbar erscheinen; drittens, indem sie Seele das Bevorstehende ahnet. Daher auch jenes Beispiel von Calanus, wovon vorhin geredet ist, und von dem homerischen Herter, welcher sterbend den nahen Tod Achill's verkündigt."\*)

"Es ist also in den Seelen ein von außen eingegossenes und durch Göttergabe darin eingeschlossenes Vorahnungsvermögen. Wenn dieses heftiger entbrennt, so heißt es Naserei, indem die Seele vom Körper abgezogen durch göttlichen Antrieb in Sturm geräth."

Nachdem Quintus den von Ennius besungenen Zustand der wahrsagenden Cassandra angeführt, fährt er so fort: "Ich scheine Tragodien und Fabeln zu erzählen. Doch von dir selbst (Cicero) habe ich eine nicht erdichtete, sondern wirklich gesche= hene Begebenheit von derselben Gattung gehört: E. Coponicus kam zu dir von Dyrrhachium, \*\*) als er Pråtor über die rhodische Flotte war, ein ausnehmend kluger und gelehrter Mann, und sagte dir, es habe ein Ruderknecht von einem rhodischen Fünf= ruderer geweissagt, in weniger als dreißig Tagen werde Griechen= land mit Blut benecht werden, man werde sich fliehend in die

\*) Ilias XXII. 355.

\*\*) In Illyrien, jest Durazzo.

Schiffe werfen, und ein klåglicher Rückblick für die Fliehenden auf die Feuersbrunst seyn; dagegen stehe der rhodischen Flotte nahe Rückkehr und Heimgang bevor. Dich selbst seste dieses in Unruhe. M. Varro und M. Cato, die dazumal dabei waren, diese weisen Männer, erschracken heftig. In der That kam wenige Tage darauf Labien us von der pharsalischen Flucht zu= rück, \*) und als er den Untergang des Heers verkündigt hatte, ist der übrige Theil der Weissaung in kurzer Zeit erstüllt worden. Denn das aus den Scheunen gerissenen und verschüttete Getreide bedeckte alle Straßen und Gäßchen, ihr bestiegt von plöglicher Furcht ergriffen die Schiffe, und indem ihr bei Nacht auf die Stadt zurückblicktet, saht ihr die Frachtschiffe in Brand, welche die Soldaten angezündet hatten, weil sie nicht folgen wollten; endlich von der rhodischen Flotte verlassen, ersuhrt ihr, daß der Wahrsager recht geredet."

"Ich habe so kurz wie moglich die Drakel der Träume und der Begeisterung abgehandelt, die ich kunstlos nannte. Diese beiden Gattungen finden einen gemeinschaftlichen Grund, den unser Eratippus anzugeben pflegt: daß nämlich der Mensch die Seele irgendwoher von außen empfangen und geschöpft habe. Woraus zu erkennen, daß außerhalb eine göttliche Seele se, aus der die menschliche genommen werde; der Theil der menschlichen Seele aber, welcher Empfindung, Bewegung, Begierde habe, sey von der Thätigkeit des Körpers nicht geschieden; der aber so der Vernunst und des Verstandes theilhaftig, sey dann am kräftigsten, wenn er am meisten vom Körper getrennt sey. Daher pflegt, nach Ausschuer, Eratippus also zu schließen: Wenn ohne Augen das

<sup>\*)</sup> Die Schlacht bei Pharsalus in Theffalien entschied bekanntlich ben Sieg Cafar's gegen Pompejus und gegen die Republik.

Geschäft und Amt der Augen nicht vorhanden seyn kann, die Augen aber wohl zuweilen ihr Amt nicht verwalten können, so hat der, welcher auch nur einmal den Vortheil von den Augen gehabt hat, daß er die Wahrheit geschen, Augenwerkzeuge, welche die Wahrheit sehen. Gleicherweise also, wenn ohne Weissaungsgabe das Amt und Geschäft der Weissaung nicht vorhanden seyn kann, es kann aber Semand, indem er die Weissaungsgabe hat, zuwei= len wohl irren, und die Wahrheit nicht sehen: so ist es hinlänglich zur Bestätigung der Weissaung, daß er einmal so geweissagt, daß durchaus keine Jusähligkeit dabei erscheint. Dieser Art Beispiele aber gibt es unzählige; folglich ist das Daseyn der Weissaung anzunehmen."

Duintus spricht hierauf von dem, was er die kunstliche Divination nennt, von Augurien, Zeichen, Vogelflug u. dgl. Wir verweisen hier auf das, was wir früher über diesen Gegenstand sagten (S. 88.), indem wir alle diese Dinge, da wo kein Betrug und keine Täuschung statt fand, nur als Mittel ansahen, die Ausmerksamkeit der Seher zu firiren, und die schon bestehende Sehergabe zu erregen.

Indem nun Quintus von dem Grunde aller Erscheinungen der Divination spricht, sagt er: "Woher das Alles? fragst du. Sehr wohl; aber davon ist jeht nicht die Rede. Ob es geschieht oder nicht, das ist die Frage. Wie, wenn ich sagte, es gåbe einen Magnetstein, der das Eisen anlocke und anziehe, aber den Grund, warum er dies thut, nicht angeben könnte: würdest du diese ganze Wahrheit leugnen? Und das thust du doch in der Weissaung. Die schrheit leugnen? Und das thust du doch in der Weissaung. Die scher geerbt; vor dem Beginn der Philosophie, die nicht so lange erfunden ist, hat man im gemeinen Leben nicht daran ge= zweisselt, und nachdem die Philosophie erschienen ist, hat kein Philosoph anders gedacht, wenigstens der Achtung verdiente. Ich habe von Pythagoras geredet, von Demokritus, von So= krates, ich habe von den Alten, außer Xenophanes, keinen ausgenommen; habe die alte Akademie hinzugefügt, die Peripate= tiker, die Stoiker. Der einzige Epikur stimmt anders. Wie aber, ist dies etwa schändlicher, als wenn ebenderselbe keine uneigen= nützige Tugend anerkennt? Wen sollte aber nicht bewegen das durch die glänzendsten Denkmäler beurkundete und bestiegelte Alter= thum? Den Calchas nennt uns Homer als den herrlichsten Wahrsager und den Führer der Flotte. \*) Ohne Zweisel dies wegen Kenntniß der Auspicien, nicht der Geographie. Um philochus und Mopsus waren Könige der Argiven, und zugleich Wahr= sager, und sie haben griechische Etädte an der Seeküsse Ciliciens erbaut. Schon vor ihnen lebte Amphiaraus und Tiresias, nicht geringe, dunkle Menschen, noch denen gleich, wie es bei Ennius heißt:

Die um ihres Nugens willen Lugenspruche um fich ftreun;

fondern edle, treffliche Månner, die, durch Bögel und Zeichen belehrt, die Zukunft voraussfagten. Deren einen auch Homerus in der Unterwelt allein weise seyn läßt, die andern, wie Schatten umschwärmen. \*\*) Den Amphiaraus aber hat der Ruf Griechenlands so geehrt, daß er für einen Gott gehalten ward, und von der Stelle, wo er begraben, Drakel geholt wurden. Hatte nicht der Affatenkönig Priamus weissagende Kinder, Helenus und Caffandra? jenen durch Augurien, diese durch göttlichen Trieb und Begeisterung. Wie, erzählt nicht Homer, daß Polyidus,

\*) Der auch her von Troja der Danaer Schiffe geleitet Durch weissagenden Geist.

## Ilias I. 71.

\*\*) Ihm gewährte den Geist im Tod auch Persephoneia, Daß er allein wahrnahm; denn Andre sind flatternde Schatten. Obysf. X. 494. der Corinther, sowohl Andern vieles, als auch seinem Sohne, da solcher nach Troja fuhr, den Tod geweissagt habe? Ueber= haupt waren bei den Alten die Regenten auch im Besitz der Augurien. Denn wie sie es für königlich hielten, weise zu seyn, so auch zu weissagen."

"Und diefer Gebrauch der Weissagung wird auch von barbarischen Bolkerschaften nicht versäumt. So sind in Gallien die Druiden, von welchen ich selbst den Aeduer Divitiacus, deinen Gastfreund und Bewunderer, kennen gelernt habe, welcher die Bissenschaft der Natur, welche die Griechen Physiologie nennen, zu besüchen versicherte, und theils durch Augurien, theils durch Vermuthung die Zukunst voraussagte. Und bei den Persern auguriren und weissagen die Magier, welche sich im Heilsstume versammeln, um zu überlegen und sich mit einander zu bereden; was auch ihr (nämlich ihr Auguren) einst auf die Nonen \*) zu thun pflegtet. Und es kann Keiner König in Persien werden, der nicht vorher der Magier Lehre und Wissenschaft erlernt hat."

Nachdem sich Quintus hier abermals darauf einläßt, die Wahrheit dessen, was er die künstliche Divination nennt, zu er= weisen, wobei oft die Gründe so unzureichend sind, wie die Beweise feiner Gegner, wenn sie die zweite Art, das Hellsehen, die er die natürliche nennt, leugnen, sagt er auch von dieser: "Sie muß auf die Natur der Götter bezogen werden, von welcher, wie die Gelehrtesten und Weisesten wollen, wir unsere geschöpft und eingesogen haben. Und da alles durchaus ersüllt ist mit einem ewigen Sinn und göttlichen Geiste, so müssen nothwendig durch den Zusammenhang mit den göttlichen Seelen die Menschenseelen angeregt werden. Allein wachend stehen die Seelen im Dienste

\*) Im Marz, Mai, Julius und October der siebente Tag, in den übrigen Monaten der fünfte. des Lebensbedarfs und sind geschieden von dem gottlichen Um= gang, durch die Bande des Leibes gefesselt. Selten ist eine gewisse Gattung solcher, die sich vom Leibe zurückziehen und zur Erkennt= niß der gottlichen Dinge mit aller Mühe und allem Eifer hinauf= schwingen."

Bald darauf behauptet er: "Nie kommt die Seele des Menschen zu naturlicher Weissagung, wo sie nicht also fessellos und frei ift, daß fie gar teine Gemeinschaft mit dem Rorper hat, welches theils bei begeisterten Propheten der Fall ift, theils im Schlafe. Daher werden dieje beiden Urten von Dicharchus ge= nehmigt, und, wie gemeldet, von unferm Gratippus. - Erstlich alfo bie, deren Seelen, den Korper verschmabend, fich aufschwin= gen und ins Freie eilen, durch eine gemine Glut entzundet und aufgeregt, erblicken dasjenige in der That, was fie weiffagend vorausverfündigen. Und es werden durch mancherlei Unlag deraleichen Seelen entzundet, die nicht am Leibe Eleben : als da find, bie durch gemiffe Tone und die phrygische Mufit begeistert werden. Biele werden durch haine und Walder, viele durch Fluffe und Meere in Sturm gefett, deren erschutterter Geift lange voraus= fieht, was geschehen wird. Ich glaube auch, daß es gewiffe Aushauchungen der Erde gegeben, durch deren Einblafung der Geift Drakel gab."

"Und dies ift das Verhältniß bei den Sehern, und in der That sehr ähnlich ist das der Träume. Denn was dem Seher im Wachen geschieht, das begegnet uns im Schlafe. Denn die Seele ist thätig, wenn wir schlafen, frei von den Sinnen und aller Hinderniß der Sorgen, indem ihr Körper beinahe todt liegt. Und weil sie von Ewigkeit her gelebt hat, und umgegangen ist mit unzähligen Geistern, \*) so sieht sie den ganzen Inbegriff der

<sup>\*)</sup> Die uralte Lehre des Morgenlandes von der Praeriftenz der menschlichen Geifter, die, von einem hoheren Daseyn herabgesunken, ihren Aufent=

Natur, wofern sie nur mittelst wohlgeordneten Essens und mäßigen Tranks in solcher Verfassung ist, daß sie beim Schlum= mer des Leibes felber wacht."

"Man berichtet uns von Sofrates, und in den Schriften ber Sofratiker wird es oftmals versichert, es fen etwas Gottliches, das er Damonion nennt, dem er allezeit gehorcht habe, das ihn aber nie wozu getrieben, oft aber von etwas abgemahnt. 3a, Sofrates - und wir werden feine beffere Autoritat fuchen - als Xenophon ihn fragte, ob er dem Cyrus folgen follte, und nachdem er feine eigene Meinung erklart, fugte hinzu: Mein Rath ift ein menschlicher; uber dunkele und ungewiffe Dinge, glaube ich, muß man fich bei Apollon \*) Raths erholen, bei welchem fich auch die Uthener in wichtigen Ungelegenheiten des Staats allezeit Raths erholt haben. Much lieft man, ba er feinen Freund Kriton mit verbundenem Auge gesehen, habe er ihn ge= fragt, was er hatte; ba nun jener antwortete, beim Spazier= gang auf dem Felde fen ein zuruckgebogener 21ft, als er nachge= laffen, ihm in's Huge geschnellt, fo fprach Sokrates: du haft meiner Ubmahnung nicht Gehor gegeben, als ich die gewöhnliche

halt auf der Erde nur als ein Bußleben benußen sollen. Daher auch nach Sokrates alles Erlernen nur ein Erinnern des früher schon Ge= wußten ist. — (S. Phådon 72.) "Es gibt in der That, sagt Sokrates, ein Wiederausleben und ein Werden der Lebenden aus den Todten und ein Seyn der Seelen der Verstorbenen, und zwar für die Suten ein Bessersen, für den Schlechten aber ein schlechteres. — Und eben das auch, spricht Kebes einfallend, nach jenem Saße, o Sokrates, wenn er richtig ist, den du oft vorzutragen pflegtest, daß unser Eernen nichts anderes ist, als Wiedererinnerung, und daß wir deshalb nothwendig in einer früheren Zeit gelernt haben müßten, wessen wir uns wieder er= innern, und daß dies unmöglich wäre, wenn unsere Seele nicht schon war, ehe sie in diese menschliche Gestalt kam, so daß auch hiernach die Seele etwas Unsterbliches seyn muß."

\*) hier ift Upollon gewiffermaßen als Reprafentant bes Sehervermögens genommen.

gottliche Uhnung hatte. Derfelbe Gofrates, nach einer unglucklichen Schlacht bei Delium unter Unfuhrung des Laches, da er mit diefem floh, und man an einen Scheideweg tam, wollte er nicht diefelbe Straße mit den ubrigen Fluchtlingen einfchlagen. 2118 fie fragten, warum er diefe Straße nicht verfolge, fagte er, die Gottheit halte ihn ab. Darauf geriethen die, fo den andern Weg genommen, in die feindliche Reiterei. Untipater hat vieles gesammelt, was Sofrates wunderbar richtig geweinfagt, und ich übergehen will. Dir ift es bekannt, und mir es felbst in's Gedachtniß zurückzurufen unnothig. Jenes doch ift von diefem Philosophen herrlich und fast gottlich, daß, als er durch ein boshaftes Urtheil verdammt war, er versicherte, er sterbe mit dem ruhigsten Gemuthe. Denn weder ba er aus dem Saufe gegangen, noch da er jene Buhne, wo er feine Sache vertheidigte, bestiegen, fen ihm eins der gewöhnlichen Beichen von der Gottheit gegeben worden, als ftunde ihm ein Uebel bevor."

Zur Erklårung der Vorhersage gibt Quintus Folgendes an: "Es ist kein Wunder, daß von Weissagenden voraus bemerkt wird, was nirgends ist. Denn alle Dinge sind, aber sie sind nicht alle in der Zeit (sunt enim omnia, sed tempore absunt). Und wie im Samen die Potenz derjenigen Dinge liegt, die daraus erzeugt werden, so liegt in den Ursachen das Zukunstige begraben. Daß dieses kommen wird, sieht der bewegte, oder durch den Schlaf entbundene Geist."

Nachdem Cicero im zweiten Buche seine Gegengründe gegen die Augurien, die Vorbedeutungen, kurz gegen alles, was Quin= tus die künstliche Divination nennt, angeführt hat, bemerkt er noch: "Nun sind noch zwei Arten von Weissagung übrig, die wir von der Natur und nicht von der Kunst haben sollen, die des Sehers (vates) und die der Träume. Denn dem, was du bisher gesprochen hast, stimme ich völlig bei, und die Wahrheit zu sagen,

.

wiewohl deine Rede mich gestärkt hat, so hielt ich doch selbst schon die Meinung der Stoiker von der Weissagung für allzu abergläubisch; \*) und mich sprach mehr die Ansicht der Peripate= tiker an, sowohl des alten Dicäarchus, als des jetzt blühenden Eratippus, welche glauben, daß im Geiste des Menschen eine Art von Drakel wohne, wodurch man die Zukunst vorempfinde, wenn das Gemuth, entweder durch gottliche Begeisterung getrieben oder durch den Schlaf entbunden, sich fessellos und frei bewege."

Die Gründe, welche in der Folge des Werks gegen diese Urt der Divination angegeben werden, sind meist nur gegen die damals herrschenden Erklärungsweisen der Seherkraft, nicht gegen ihr Vorhandenseyn gerichtet, und daher höchst ungenügend.

In Plutarch's Werk "vom Verfall der Drakel" werden zweierlei Ursachen der Vorhersagung angegeben, nämlich die Inspiration durch höhere Wesen, namentlich durch die Dämonen, und zweitens die höhere Natur des menschlichen Geistes selbst. Einer der Mitredenden, Demetrius, sagt hierüber: "Vorhin wurde gesagt, daß die Orakel, wenn sie von den Dämonen ver= lassen werden, wie ungebrauchte musikalische Instrumente, unthätig und sprachlos liegen. Dies sührt uns nun auf eine viel wichtigere Frage, über die Ursache und Krast, vermittelst welcher die Dämonen Propheten und Prophetinnen des Enthussasmus empfänglich machen, und ihnen Vorstellungen von zufünstigen Dingen beibringen. Denn wir können doch unmöglich jener Verlassung die Ursache des Stillschweigens zuschreiben, wenn man uns nicht erst belehrt, wie die Dämonen den Orakeln vorstehen, und wie sie diese durch ihre Gegenwart beredt und thätig machen."

"Meinst du denn," versetst Ummonius, "daß die Damo= nen etwas anders find, als Seelen, die, wie hefiodus fagt,

<sup>\*)</sup> Die Stoiker glaubten nämlich auch an die kunstliche Divination, Augu= rien, Bogelflug u. f. w.

eingekleidet in Luft überall herumziehen? Ich glaube immer, daß eine Seele, die mit einem für diese Welt passenden Körper ver= einigt ist, nicht mehr zu unterscheiden sey (nämlich von den Genien, den Dämonen), als ein Mensch von einem anderen Menschen, der eine komische oder tragische Rolle spielt. Es ist also gar nicht vernunstwidrig, daß Seelen zu Seelen kommen, und denselben Vorstellungen von zukünstigen Dingen beibringen; so wie wir einander nicht immer durch die Stimme, sondern auch zuweilen durch Buchstaben, ja durch bloße Verührungen oder durch Vlicke viele vergangene Dinge melden und zukünstige vorher anzeigen."

Ihm erwiedert hierauf Lamprias:

"Wenn die Seelen, die vom Korper getrennt worden, oder die noch keinen gehabt haben, nach deinem und des gottlichen Sefiodus Behauptung, Damonen find, "Beilige Erdenbewoh= ner und Wachter fterblicher Menschen ;" warum wollen wir denn eben die noch im Korper befindlichen Geelen jener Kraft berauben, wodurch die Damonen zufünftige Dinge zu wiffen und vorher zu verfundigen im Stande find? Denn daß die Seelen erft nach ihrer Trennung vom Leibe eine neue Kraft ober Eigenschaft, Die fie vorher nicht gehabt haben, bekommen sollten, ift gar nicht wahrscheinlich; weit eher laßt sich denken, daß sie alle ihre Kräfte beständig, auch während ihrer Bereinigung mit dem Körper, wiewohl in einer geringeren Bollfommenheit befigen. Einige der= felben find unmerkbar und verborgen, andere gang fchmach und ftumpf, einige auch, wie man durch einen Nebel fieht, oder fich im Waffer bewegt, trage und unwirkfam, und erfordern theils eine forafame Wartung und Wiederherstellung in ihren gehörigen Buftand, theils eine Wegraumung und Reinigung alles deffen, was ihnen im Wege fteht. Denn fo wie bie Sonne nicht erft bann, wenn fie in die Bolfen entweicht, glangend wird, fondern es beständig ift, und nur wegen der Dunfte

uns finster und unscheinbar vorkommt; eben so erhält auch die Seele nicht erst dann, wenn sie aus dem Kor= per wie aus einer Wolke heraustritt, das Vermögen, in die Jukunst zu sehen, sondern besitzt es schon jetzt, wird aber durch ihre Vereinigung mit dem Sterblichen ge= blendet."\*)

"Dies wird man um so weniger seltsam und unglaublich finden, wenn man, ohne der andern Seelenkräfte zu gedenken, das einzige Vermögen, das der Weissagungskunst grade entge= gengesetzt ist, nämlich das Gedächtniß, in Vetrachtung zieht, was für ein großes Werk dasselbe verrichtet, da es das Vergangene bewahrt und behält, oder vielmehr vergegenwärtigt. Denn das Geschehene ist nicht mehr und hat weiter kein Dasseyn. Alles in der Welt, Handlungen, Worte und Eigenschaften entstehen und vergehen, indem die Zeit, einem Strome gleich, Alles mit sich

\*) Eine ganz ähnliche Unsicht findet sich bei mehreren christlichen und mohammedanischen Schristlicellern. So sagt Uthenagoras: "Et cum suapte vi ac ratione, anima, ut pote immortalis, plerumque moveatur et agat in homine, ita ut sut sage action et all and and sentium statum dirigat aut emendet, hujus sagientiae laudem daemones sibi lucrantur. (Athenagoras eodem volumin., quo St. Justinus graece et latine in sol. Paris. 1636. Gesnero interpret. fol. 30 et 31.)"

So befinirt Tertullian (de anima) die Seele: "Definimus animam Dei flatu natam immortalem substantia simplicem, de suo sapientem, rationalem, dominatricem et divinatricem."

Bon Uvicenna fagt Pomponius (de incantament. p. 2); "Non minus est aperta et solutio apud Avicennam cum ponat, intellectui bene disposito et a materia elevato omnia materialia obedire."

Bon Selmont fagt unter andern (act. req. §. 39): "Est ergo tertia actio spiritibus incorporeis propria, qui non requirunt ad agendum radium directum nec adspectum objecti, nec ejus propinquitatem, dispositotionem aut colligationem, sed agunt solo nutu potestativo, longe vi influentiali efficaciore."

17 \*

fortreißt. Aber eben dieses Vermögen der Seele faßt, ich weiß nicht wie, das alles wieder auf, und gibt demselben, ob es gleich nicht mehr zugegen ist, das Ansehen und den Schein des Gegen= wärtigen. Daher ist es denn, wie gesagt, gar nicht zu verwun= dern, daß die Seele, die über das, was nicht mehr eristirt, so viele Gewalt hat, auch manches, was noch nicht geschehen ist, mit dazu nimmt. Das Lecztere ist ihr auch weit angemessener, und mit ihrer Neigung übereinstimmend. Denn alles Dichten und Trachten der Seele ist nur auf das Zukunstige gerichtet; mit dem Vergangenen und Vollbrachten hingegen hat sie weiter nichts zu thun, als daß sie sich dessen."

"So schwach, fo ftumpf und unmerkbar nun auch diefes ben Seelen eingepflanzte Vermögen feyn mag, fo geschieht es boch zuweilen, daß eine oder die andere gleichfam aufbluht, und von demfelben in Traumen und bei den Myfterien Gebrauch macht, entweder weil der Körper alsdann gereinigt wird, und die hierzu erforderliche Stimmung erhalt, oder weil die Kraft zu denten und zu überlegen jetzt, da sie von allem Gegenwärtigen losgeriffen und befreit ift, sich mit der blos von der Einbildung, nicht aber von der Vernunft abhängenden Bufunft beschäftigen kann. Euripides fagt zwar: "Wer gut muthmaßen fann, ift ber befte Bahrfager;" aber er irrt fich. Denn ber ift blos ein gescheiter Mann, der ber Leitung feines Berftandes, und den Grunden der Wahrscheinlichkeit folgt. Das Vermögen ber Weiffagung hingegen ift an fich, gleich einer unbeschriebenen Tafel, ohne Bernunft und ohne Beftimmung, aber boch gemiffer Vorftellungen und Vorempfindun= gen fahig, und erreicht das Butunftige ohne alle Bernunftschluffe, vornamlich aber bann, wenn bie Seele aus bem Gegenwartigen ganz herausgesetzt wird. Dies geschieht durch eine besondere Stim= mung und Beschaffenheit des Korpers, und hieraus folgt denn Diejenige Beranderung, Die wir Enthufiasmus nennen."

"Dergleichen Stimmungen erhålt zwar der Körper oft von felbst; doch eröffnet auch die Erde für den Menschen Quellen von verschiedener und mannichsaltiger Wirfung, von denen einige Naserei, Krankheit und Tod verursachen, andere dagegen sehr ersprießlich, angenehm und heilsam sind, wie Seder, der sich ihnen nähert, aus Ersahrung weiß. Keine derselben aber ist so göttlich und heilig, als der zum Weissagen begeisternde Hauch und Aussluß, er mag nun den Menschen von selbst, durch die Luft, oder vermittelst eines Quellwassers zu Theil werden. Denn sobald er in den Körper eingedrungen ist, wirkt er in der Seele eine ganz besondere und ungewöhnliche Stimmung, von deren eigentlichen Beschaffenheit sich nicht leicht eine deutliche Beschreizbung geben läßt, worüber aber doch die Vernunft mehrere Muth= maßungen machen kann."

Ammonius wirft hierauf dem Lamprias vor, daß er das Sehervermögen hauptsächlich durch materielle Ursachen erklären wolle. "Vorhin ließen wir uns," sagt er, "ich weiß selbst nicht wie, bei unserer Unterredung verleiten, die Weisssaungskraft den Göttern gånzlich abzusprechen, und sie den Dämonen beizulegen. Jetzt aber wollen wir, wie mich dunkt, auch diese wieder vom Orakel und Dreisuß verdrängen; indem wir den Ursprung der Weissaug, oder wohl gar die Kraft und Substanz selbst, den Winden, Dämpfen und Ausdünstungen zuschreiben."

Lamprias erwiedert, es sey dies nicht so seine Meinung. "Ich will mich rechtfertigen," fåhrt er fort, "und Plato mag zugleich mein Zeuge und Anwalt seyn. Dieser tadelt nämlich den alten Anaragoras,\*) daß er von den physischen Ursachen allzusehr Gebrauch macht, und über der beständigen Aufsuchung und Erforschung desjenigen, was durch die Eigenschaften der

\*) Unaragoras, 500 v. Chr. G., ber Freund und Lehrer bes Perifles.

Körper nothwendiger Weise gewirkt wird, die vornehmsten Prin= zipien und Ursachen, das Warum und Wodurch ganz übergangen habe. Plato hingegen hat unter allen Philosophen am ersten, oder doch am meisten, beiden zugleich nachgeforscht, so daß er zwar der Gottheit den Ursprung alles dessen, was durch die Ver= nunst geschieht, zuschreibt, oder doch auch der Natur die zur Entstehung nothwendigen Ursachen nicht abspricht."

Etwas weiter setzt er hinzu: "Da also, wie ich oben sagte, jede Entstehung zwei Ursachen hat, so haben die altesten Theolo= gen und Dichter ihre Aufmerksamkeit allein auf die vorzüglicheren gerichtet, und bei allen Dingen sich dieses bekannten Spruches bedient:

Beus ber erfte, ber mittelfte Beus, Beus wirkfam in Muem. \*)

"An die nothwendigen und physischen Ursachen aber haben sie doch gar nicht gedacht. Die neueren Philosophen, die soge= nannten Physiker, versielen grade auf's Gegentheil, indem sie von jenem vortrefflichen und gottlichen Prinzip ganz abwichen, und alles mit einander den Körpern selbst, deren Eigenschaften, Anstößen, Verwandlungen und Vermischungen zuschreiben. Da= her fehlt es dem Systeme beider an dem Nothwendigen. Denn die letzteren wußten nicht, oder ließen aus der Acht, weswegen und von wem, die ersteren aber woraus und durch wen die Sachen entstanden sind."\*\*)

Wir führen hier noch die Erzählung eines Schriftstellers an, der zwar von Geburt ein Jude war, aber durch seine späteren Verhältnisse, seine Bildung und seine Weise, die Philosophie

<sup>\*)</sup> Diefer Vers ftehr in den Gedichten des Orpheus, der bei den Alten häufig der Theologe heißt. S. Orphei carmina edit. Gesneri. S. 366.

<sup>\*\*)</sup> Plutarch hatte daffelbe mit gleichem Rechte auch von fpateren Theo= logen und Philosophen fagen können.

und die Geschichte zu behandeln, am besten hier seine Stelle findet. Es ist Josephus, der bekannte Geschichtschreiber. Wir übergehen, was er von Alexander's wunderbarem Einzuge in Jerusalem und dessen vorschendem Traume erzählt, (de bello jud. lib. 13.) weil die historische Kritik manche Zweisel hat, ob Alexander jemals nach Jerusalem gekommen.

Biel bedeutender ift uns, mas der ernfte, ungluckserfah= rene Mann von fich felber erzählt. Nach der Eroberung Jotapats durch die Romer wollte er fich nicht ergeben. Er ließ fich daher in einen Brunnen hinab, der durch eine Seitenoffnung mit einer Hohle in Verbindung ftand. Hierher hatten fich vierzig der tapfersten Juden gefluchtet. Doch bald wurde er durch eine gefangene Judin verrathen, und fein Bufluchtsort entdeckt. Vespasian ließ ihn auffordern, sich zu ergeben. Er schlug es zweimal ab. Bespafian fandte ihm Nikanor, den alten Freund des Sofephus und einen der erften Beerfuhrer. "218 Diefer heftiger in ihn brang, erinnerte fich Jofephus feiner nachtlichen Gesichte, in denen ihm Gott die Niederlagen der Ju= den und die fünftigen Schicksale der romischen Berrscher offenbart hatte. Er verstand sich auch darauf, die Traume auszulegen und zu deuten, was in gottlichen Offenbarungen dunkel war. Denn wohl verstand er die heiligen Bucher der Propheten, weil er felbst Priefter war und von Prieftern abstammte. In diefer Stunde fah er, gleichfam von der Gottheit ergriffen, in feinem Innern die furchtbaren Bilder feiner noch vor furgem erlebten Traume, und also betete er ftille zu Gott: "Weil es benn bein Rathschluß ift, o Schopfer, daß das judische Bolt besiegt werden foll, und alles Gluck zu den Romern wandert, und weil du meine Seele dazu erwählt haft, die Bufunft voraus zu feben, fo gebe ich freiwillig die Hand den Romern und lebe. Ich nehme dich zum Beugniß, daß ich nicht als ein Verrather zu ihnen gehe,

fondern als dein Diener." Aber feine Gefährten stimmten ihm nicht bei. Sie wollten ihn zwingen, sich selbst umzubringen, und dann seinem Beispiele folgen. Umsonst sucht Josephus sie zu bereden, sie hören nur ihre eigene Verzweislung. Schon greifen sie nach den Schwertern, um ihn zu tödten, da erklärt er plög= lich, er stimme ihnen bei; er schlägt vor, sie sollten sich gegen= seitig das Leben nehmen; das Loos sollte entscheiden, wer einer dem andern den Todesstoß gäbe, und wer ihn empfinge. So verlören alle das Leben, und doch hätte keiner sich den Selbst= mord vorzuwerfen. Der Antrag ward angenommen, das Loos geworfen, alle sanken todt nieder durch die Hand der Mitkämpfer. Nur Josephus und einer seiner Gefährten blieb am Leben. Diesen überredete er fortzuleben, nachdem er ihm sein Wort gege= ben, er würde ihn retten."

Josephus ergab sich an Nikanor. Bemerkenswerth ist, was er von der Empfindung sagt, die seine Gefangenschaft unter den Römern erregte. "Die entfernt von ihm waren," sagt er, "riesen, man solle den Feind tödten. Die ihm näher waren, erwägten seine Thaten und erstaunten über die Veränderung des Schicksals. Unter den Führern aber war keiner, der, wenn er ihn auch früher haßte, durch das Ansehen dieses Mannes nicht milder geworden wäre. Vor allem aber wurde Titus von Mit= leid erfüllt."

Vespasian wollte den gefangenen Josephus zu Nero fenden. Josephus, als er dies horte, bat um Gehor bei Ves= pasian, um ihm Dinge zu offenbaren, die er nur ihm mittheilen konne. Josephus trat vor den Feldherrn, in dessen Begleitung Titus und zwei seiner Freunde waren, und sprach: "Vespasian, du glaubst, du habest in Josephus einen Gefangenen. Ich komme aber als Verkünder großer Dinge zu dir. Wäre ich nicht zu dir von Gott gesandt, so wüßte ich nach der Juden Sitten, wie es sich ziemt, als Feldherr zu sterben. Ju Nero schickst du mich? Glaubst du, daß die, die von Nero an bis auf dich den Thron besteigen, so lange herrschen werden? Du wirst Kaiser, Vespasian, du und dein Sohn Titus. Laß mich nun strenger bewachen, und bewahre mich dir auf. Denn du wirst nicht blos mein Herr seyn, sondern auch der Lånder und Meere und des ganzen Menschengeschlechts. Mich aber laß streng zur Strafe auf= bewahren, wenn ich nicht blos dir, sondern auch Gott gelogen hätte."

"Als er dies gefagt, hatte Bespafian Unfangs feinen Glauben baran, und er vermuthete, Jofephus habe dies fluger Beife zu feiner Rettung gefagt. 20Umablig wurde er aber geneigt, ihm zu glauben, da Gott ihn antrieb über die Herrschaft zu benten, und durch mancherlei Beichen zu erkennen gab, daß ber Bepter auf ihn kommen werde. Uber auch in andern Dingen erfannte er Jofephus alswahrhaft. Denn ba einer feiner Freunde fagte, er wundere fich, daß Jofephus weder uber den Unter= gang Jotapats noch über feine Gefangennehmung vorher je etwas geweiffagt habe, erwiederte ihm diefer: er habe den Einwohnern von Jotapat voraus gesagt, daß der Untergang ihrer Stadt nach bem fiebenundvierzigsten Tage erfolgen, er felbst aber von den Romern lebendig gefangen werde. Da nun Bespafian hier= über heimlich Erfundigungen bei den Gefangenen einzog, und dies als wahr befand, fo fing er auch an, das zu glauben, was er von ihm geweiffagt hatte." Jofephus blieb fpater immer ber Freund des Bespasianus und bes Titus. (Josephus de bello judaico lib. 3. c. 8.)

Das unaustilgbare Streben des Menschen, den letten Grund der Dinge zu erkennen, hatte sich in der griechischen Philosophie fast nach allen Richtungen versucht. Was die alten Weisen des Morgen= lands durch innere Anschauung und Contemplation sich zu erschließen hofften, suchten die Denker des Abendlands durch Reflexion und Speculation zu erringen. Im Neuplatonismus wurde der Versuch gewagt, jene beiden Elemente, das theosophische und philoso= phische, mit einander zu verbinden, und somit eine doppelte Auf= gabe des menschlichen Geistes zu lösen. Bei der Vemühung seiner Stifter, deren nächster Iweck nur eine Ausgleichung der platoni= schen und aristotelischen Philosophie seyn sollte, tritt diese Idee überall hervor, und wir sinden in ihren Werken uralte Lehren indischer Seher in dem Gewande der schärssten griechischen Dia= lektik dargestellt.

Bei der Beurtheilung diefer Schule ift vorerst zu unter= fcheiden zwischen den oberften Prinzipien, von denen fie ausging, und zwischen ben mancherlei auf fie gebauten, burch bie Meinungen ber Einzelnen und den Beitgeift bedingten, befondern Unfichten, die in denfelben vorkommen. Das oberfte Prinzip nun diefer Philo= fophie ift, daß das Absolute und die ewigen Dinge durch ein Vermögen erkannt werden, welches hoher fen, als die Vernunft in ihrem gewöhnlichen Buftande, daß der menschliche Geift in einer freieren Eriftenzform, in einem Heraustreten (ezoraoug) aus feiner gewohnten Denkbahn, fich anschließend an das ewig Eine, in demfelben allein die Wahrheit zu erkennen vermöge. Diefe über ben reflectirenden Verftand hinausgehende Geiftestraft nennen fie gewöhnlich die innere Unschauung der Seele. Die Stifter diefer Schule fuhrten gleich den orientalischen Sebern ein beschauliches Leben und hatten Ertafen, aus denen fie ihre Lehr= gebaude entwickelten. Die Erscheinungen des Magnetismus und des Hellsehens fuhren daher zu einem gang neuen Berftandniß ber tiefen, oft mit den hochsten Wahrheiten der Offenbarung uberein= ftimmenden Prinzipien diefer Denter, wie ihrer, fonft fchmer zu begreifenden Irrthumer und Ubwege; und eine Revision ihrer Schriften, wie der Werke derjenigen Kirchenvater, welche sich

neuplatonische Ideen aneigneten, wurde wohl durch die Erkennt= niß jener Erscheinungen manche bisher unerkannte Ansicht in der Geschichte der Philosophie und Theologie verständlicher machen.

In Alexandrien lebte in der ersten Salfte des dritten Jahr= hunderts ein Sackträger namens Ummonios. Er foll einen großen Theil feines Lebens in Entzückung zugebracht haben. Er bildete eine philosophische Schule, und galt nebst Drigenes fur ben größten Philosophen feiner Beit. Plotinos, nachdem er in allen philosophischen Schulen von Alerandrien feine Befriedigung gefunden, und in Tieffinn gerathen war, rief, als er den 2m= monios tennen lernte: "In diefem Manne habe ich gefunden, wonach ich mich langft fehnte." (S. Porphyr Leben des Plotin.) Db Ummonios ein Chrift oder ein Heide war, ift ungewiß. Eufebius behauptet das erfte, Porphyrius das legte. Plotin und Porphyr waren die Vertheidiger des finkenden Beidenthums, obgleich die Grundfaße ihrer Philosophie den Prinzipien des chrift= lichen Glaubens nahe find. So ubt eine die Geifter allmächtig ergreifende Idee, wie die des Christenthums, auch auf ihre Geg= ner unbewußt einen Einfluß aus.

Plotin, bei weitem der bedeutendste und geistreichste unter den Neuplatonikern, lebte in tiefer Betrachtung, oft fastend und wachend, und in Ertasen erhoben. Daß er in diesen Zuständen zuweilen wahrhaft hellsehend war, dafür spricht unter mehreren folgende Stelle des Porphyrius, seines Schülers.

"Seine Charakterkenntniß war so groß, daß er jegliches Menschen Sitte sofort erkannte, und das Verborgenste ausfand. Wie jeder seiner Gesellschafter sich arten wurde, sagte er bestimmt voraus. Da einst der Chione, einer wurdigen ehrbaren Wittwe, welche mit ihren Kindern in seinem Hause wohnte, ein kostbares Halsband gestohlen worden war, und alle Hausgenossen dem Plotin vor Augen gesührt wurden, blickte er alle scharf an zeigte dann auf einen und fagte: das ist der Dieb. Diesen geiselte man, er leugnete im Anfange, zuleht gestand er, holte das Gestohlene und gab es zurück. Auch von allen Knaben, die bei ihm waren, sagte er voraus, was aus jedem werden würde. Wie er denn von Polemon prophezeite, er würde sich der Liebe ergeben und frühzeitig sterben, was grade so eintraf. So merkte er es von mir, dem Porphyrius, da ich einst mich selbst tödten wollte. Da ich zu Hause war, kam er plöglich zu mir und sagte: dies dein Vorhaben, o Porphyrius, hat nicht im Geiste seinen Grund, sondern kommt von einem körperlichen Uebel. Deshalb sollte ich dann von Rom mich entfernen." Wirklich genaß auch nacher Porphyrius im süblichen Italien.

Porphyrius bemerkt ausdrücklich in der Biographie seines Lehrers, daß die Entrückung desselben die Quelle seiner Philoso= phie gewesen sey. Denn es war eine Grundansicht bei ihm, daß die Philosophie die Prinzipien von der Vernunft, diese aber ihr Licht durch Erleuchtung von Oben erhalte.

Da es uns jest viel weniger mehr darum zu thun seyn kann, irgend ein Beispiel von Hellschen in der Geschichte nach= zuweisen, als vielmehr die Ansichten über Extase von einem Phi= losophen kennen zu lernen, welcher, wie Plotin, eine bestimmte Zeit und eine bestimmte Richtung in der Geschichte der Philosophie repräsentirt, so theilen wir hier Einiges mit, was sein Schüler Porphyrius von ihm erzählt.

"Er gelangte," fagt Porphyrius, "im geistigen Lichte (rw dacµovw 9000) zu dem unmittelbaren Anschauen des hochsten Gottes, welcher über alle Vernunst, Denken, Seyn und Wesen unendlich erhaben ist, der keine eigenthümliche Form und Gestalt hat; unmittelbare Vereinigung mit diesem unaussprech= lichen Wesen war sein ganzes Streben, das Ziel seiner Philosophie; er suchte sie auf den Wegen, welche Plato in seinem Symposion beschrieben hat. Viermal erlebte er diese Vereinigung, während ich mit ihm zusammen war, und zwar in der völligsten Realität." (S. Porphyr Leben des Plotin.)

Von jener inneren Vereinigung mit der bochften Gottheit, die Plotin als das hochste Ziel alles menschlichen Strebens anfah, fpricht er felbst also: "Wie man von der Materie fagt, daß fie aller Qualitaten frei feyn muffe, dieweil fie bestimmt ift, alle Gestalten anzunehmen, fo, und noch vielmehr, muß auch bie Seele formlos fenn, wenn fie von jedem Sinderniß frei fenn foll, welches etwa fie ftoren konnte, erleuchtet und erfullt zu mer= ben von dem Urgrunde des Seyns. Suche Gott nicht außer dir; er ift an keinem Orte, fo daß er von andern fich zuruckgezogen hatte; er ift allenthalben, wo ihn etwas Underes beruhren fann; bem, ber dies nicht fann, ift er nicht zugegen. Gott ift 20len gegenwärtig, auch denen, die ihn nicht erkennen. Uber fie flieben ihn, fie treten aus Gott, ober vielmehr aus fich felbft heraus. Gie fonnen alfo ben nicht erfaffen, ben fie fliehen; fie fuchen vergebens nach einem andern, nachdem sie sich felbst verloren haben. So erkennt der Sohn, der durch Wahnfinn außer fich ift, nicht den Bater; ber fich aber felbst kennt, weiß auch feinen Urfprung. (Ennead. 6. lib. 9. c. 7.) Ein Theil unferes 3chs ift in den Ror= per eingetaucht, wie wenn einer feine Suge im Baffer hat und mit bem ubrigen Korper uber bem Baffer fteht. Wenn wir nun mit bem, was in den Korper nicht untergetaucht ift, uns hoher erheben, fo vereinigen wir uns durch unfer eigenes Centrum mit bem Centrum des Weltalls. Unforperliche Dinge find nicht burch den Raum getrennt, fondern durch Berfchieden= heit. Bort dieje Berschiedenheit auf, fo find fie fich nabe. Jenes aber (Gott), ba fur daffelbe feine Berschiedenheit eriftirt, ift uberall gegenwärtig. Wir find ihm daher nahe, wenn wir ihm gleichen," (Ennead. 6. lib. 9. c. 8.)

"Bier erblickt der Geift die Quelle des Lebens und ber Ber= nunft, den Unfang alles Senns, die Urfache des Guten, die Burgel der Seele. Alles Diefes fließet von dem Ginen aus, boch fo, daß es nichts an feinem Seyn verliert. Denn es ift feine Materienmaffe, sonft wurde alles diefes verganglich fenn. nun ift aber das Eine das Prinzip von diefen Dingen, und zwar das emige Prinzip, das fich nicht in diefe Dinge vertheilt hat, fondern ganz bleibt; darum bleiben auch jene Dinge, so wie das Licht fo lange als die Sonne fortdauert. Die Verbindung ift ewig. Much wir Menschen sind nicht von ihm losgeriffen, oder leben als isolirte Dinge, obgleich die forperliche natur bazwischen tritt und uns an fich zieht. Wir athmen bas Gine, und leben burch daffelbe fort; nicht als wenn es einmal gabe, und dann fich zuruck zoge, fondern es gibt beständig, fo lange als es ift, mas es ift. In der Neigung zu ihm besteht unfer Wohl, und die Ent= fernung von ihm vereinzelt und verringert uns.\*) Sier findet auch nur die Seele Ruhe und Befreiung von dem Bofen. Sie fchwingt fich in die Region, wo kein Bofes anzutreffen ift; bier denkt fie, bier ift fie von Leidenschaften befreit, und erhalt das wahre Leben. Denn das irdifche Leben ohne Gott ift nur ein Schatten, eine Rach= ahmung jenes Lebens. Indem sie bort (in Gott) lebt, hat die Vernunft die wahre Kraft. In der ftillen Beruhrung mit dem= felben zeugt fie auch Gotter (ber Gott im Menschen wird dann frei, fiehe G. 271.) Sie erzeugt dann die Schonheit, die Gerech= tigkeit, die Tugend. Denn diefes gebiert die Geele, von Gott erfullt. Und diefes ift ihr Unfang und Biel; Unfang, weil fie von dort ift, Biel, weil fie das Gute, Bollfommene, dort ift; von dort ftammt fie, und fie wird, was fie war. Daber die Liebe, das Streben nach inniger Bereinigung mit Gott, die nicht

<sup>\*)</sup> Μαλλον μεν τοι έσμεν νευσαντες προς αυτο, και το έυ ένταυθα, το πορόω έιναι μονον και ήττον έιναι.

wie die Liebe zu irdischen Dingen veranderlich und wandelbar ift. Denn Gott ift allein das felbftftandige mahre Gut, deffen Bereini= aung mit uns wir nach unferm mahren Wefen und Senn zu erringen ftreben. Schreitet die Seele auf diefem Wege fort, daß fie deffelben theilhaftig wird, und erkennt, fie habe die wahre Urquelle des Lebens, und bedurfe feines Dinges mehr, fie muffe vielmehr alles Undere von fich legen, und nur allein in ihm fenn und leben, und fenn, mas das Eine ift; ftrebt fie aus diefem irdifchen Senn zu entfliehen, um Gott gang und mit jedem Theile zu umfaffen, bann fann fie fich und ihn ichauen, fo weit als diefes Schauen moglich ift; fich namlich als verflart, erfullt mit bem intellectuellen Lichte; ober vielmehr als bas reine, fchwerelofe, leichte Licht felbft, als einen gewordenen, oder vielmehr als einen feyenden, aber nun erft her= vorstrahlenden Gott, der aber dann verdunkelt wird, wenn er wieder Schwere bekommt. \*) Warum bleibt aber Die Seele nicht fo? Weil fie noch nicht gang bas Irdifche verlaffen hat. Doch ift ihr auch zuweilen ein ununterbrochenes Unschauen vergonnt, wenn sie gar feine Storungen mehr von dem Korper erhalt. Nicht der, welcher erkennt, sondern bas Undere ift, mas ftort; (nicht der Geift felbst, sondern die ihm anhangende niedere Matur.) Denn bas Unschauende ift bei bem Unschauen gang in Ruhe; Denken und Schließen ruhen. Das Unschauen und das Unschauende find nicht mehr Vernunft (Loyog), fondern fteben por und uber ber Bernunft, fo wie auch bas Ungeschaute. Schauet fich die Seele fo an, fo wird fie inne werden, daß fie mit dem Ungeschauten eins und vollig einfach geworden ift. Der Er=

\*) Όραν δε έστιν ένταυθα κακεινον και έαυτον, ώς όραν θεμις, έαυτον μεν άγλαισμενον, φωτος πληρη νοητου, μαλλον δε φως άυτο καθαρον, άβαρη, κουφον, θεον γενομενον, μαλλον δε όντα, άναφανεντα μεν τοτε έι δε παλιν βαρυνοιτο ώσπες μαςαινομενον. (Bgl. Pf. 82, 6.) tennende und bas Erfannte (Subject und Dbject) find jest nicht mehr zwei, auch unterscheidet fie die Seele nicht; die Seele ift auch nicht mehr fie felbst, fondern fie wird etwas anderes, das namlich, was fie anschaut; sie geht in das Dbject uber, fo wie ein Punkt in Beruhrung mit einem Puntte Gin Puntt ift, und nicht zwei, fon= bern nur in der Getrenntheit zwei entstehen. Darum ift auch diefer Buftand etwas Unbegreifliches. Denn wie foll man bem Undern das Angeschaute als etwas Verschiedenes verständlich machen, da es, als man es anschaute, eins war mit dem Erkennenden? (Ennead. 6. lib. 9. c. 10.) Daher fam bas Berbot bei Errichtung ber Myfterien, ben Ungeweihten nichts mitzutheilen, weil es nicht mittheilbar ift, das heißt, keinem bas Gottliche zu offenbaren, dem es nicht aus eigener Unschauung zu Theil geworden ift. In fofern nun die Seele in inniger Bereinigung das Eine angeschaut hat, trågt fie felbst das Bild des Einen in fich, wenn fie wieder zu fich felbft kommt. Sie war aber auch felbft bas Gine, und fand nicht die geringste Differenz in Beziehung auf sich und andere Dinge. Denn in ihr war keine Bewegung, kein Gefuhl, keine Begierde nach etwas Underm, indem fie in diefem Buftande der Erhöhung war; auch kein Denken und Begreifen; sie war nicht mehr fie felbst, wenn man fo fagen barf, fondern aus fich geriffen, entzückt, in einem bewegungslosen Buftande, in ihrem eigenen Wefen ruhend, zu nichts fich hinneigend, fondern vollig ruhend, und gleichfam die Ruhe felbst; nicht mehr felbst etwas von dem Schonen, sondern das Schone schon übersteigend, auch schon uber bem Chor der Tugenden hinaus, fo wie Einer, der in das Allerheiligste eingegangen, und die Bildfäulen des Tempels hinter sich gelassen hat, welche, wenn er wieder herausgeht, die ersten Unschauungen find, die fich darftellen. Diefes find der Drdnung nach die zweiten Unschauungen, nach der ersten innigsten Un= schauung und Vereinigung, deren Gegenstand tein Bild ift. Doch

vielleicht ist dies nicht einmal Anschauung, sondern eine andere Art des Sehens, ein Heraustreten aus sich selbst, eine Vereinfachung und Erhöhung seiner selbst, ein Ver= langen nach Verührung, eine stetige Ruhe, ein Denken nach der Vereinigung. \*) Indem aber die Seele aus sich selbst heraus geht, geht sie nicht in das Nichtreale (µη åv) über; hinabsteigend geht sie in das Vichtreale (µη åv) über; der in der entgegengesetten Nichtung kommt sie nicht in etwas anders, sondern in sich selbst, und ist nur in sich selbst."

Bu allen Beiten fuhrten Menschen, die in einer tieferen Un= schauung ihren Geift von der Endlichkeit freier fuhlten, eine abnliche Sprache. Plotin beschreibt deutlich, wie der Mensch durch 206= ziehung des Geiftes von den weltlichen Dingen und Erhebung zu den ewigen in eine Urt von Bellfeben gerathen kann, indem er in dem intellectuellen Lichte der Ertafe die hohere, gottliche Natur feines Geiftes erkennt, welcher Buftand aber in ber Beit nicht dauernd feyn kann; der feyende, aber felten hervorstrahlende Gott im Menschen wird felten frei, und in der irdischen Matur bald wieder latent. Den Buftand einer folchen entbundenen Geele beschreibt er als vollig ruhend und ungetrubt, ihr Erkenntnigver= mogen als einen Uft, der uber alle Reflexion geht, und als eine innigere Vereinigung und Durchdringung des Erkennenden und Erfannten. Für den Verstand ift daher ein folches Wiffen etwas Unbegreifliches, und keinem kann das Gottliche offenbar werden, dem nicht aus eigener Geistesanschauung etwas Uchnliches zu Theil geworden ift. Da nun ein folches wesentliches Innewerden des Erkannten ein Participiren an feinem Wefen ift, fo bleibt

\*) Το δε ίσως ήν ου θεαμα, άλλα άλλος τροπος του ίδειν έχστασις, και άπλωσις, και έπιδωσις άυτου, και έφεσις προς άφην, και στασις, και περινοησις προς έφαρμογην. (Ennead, 6. lib. 9. c. 11.) der Seele etwas von dem erkannten Gottlichen, sie trägt das Bild des Einen in sich, wenn sie wieder zu sich felbst, d. h. zum außern Bewußtseyn kommt.

Plotin sucht besonders darzuthun, daß, um zur wahren Erfenntniß Gottes zu gelangen, der Erkennende diesem ähnlich werden müsse, weil nur Uehnliches von Uehnlichem erkannt werde. So sagt er: "Das Schauende muß dem Geschauten verwandt und ähnlich werden, um zur Anschauung zu kommen. Das Auge würde nimmer die Sonne sehen, wenn es nicht sonnenhaft wäre ( $\hbar\lambda\iotaosed\eta s$ ). So muß ein Jeder ganz gotthast ( $\vartheta sosed\eta s$ ) und schön werden, um Gott und das Schöne zu schauen \*) und darum muß er zum Geiste (vovs) aufsteigen, der gleichsam die Wohnstätte des von der Urquelle des Guten ausströmenden Guten und Schönen ist." (Enned. I. lib. 6. c. 9.)

Die philosophischen Ansichten des Plotin und der Neuplatoniker überhaupt übten bekanntlich einen großen Einfluß auf die Theologie und Philosophie der späteren Jahrhunderte aus. Durch Dionysius Aeropagita geht ihre Anschauungsweise namentlich zu manchen Mystikern des Mittelalters über. Der Neuplatonismus beförderte durch diesen Einfluß nicht selten eine einseitige Nichtung des Geistes, einen vorherrschenden Quietismus. Denn nach den Grundsähen dieser Philosophie ist es hauptsächlich Aufgabe des Menschen, sich durch einen Zustand der Contemplation über das irdische Dasen, das sie als ein Uebel betrachtet, zu erheben, während das Christenthum dieses Leben als ein Ent=

\*) Man erinnert sich hierbei unwillkührlich an die Worte Gothe's, mit denen er, wie er fagt, den Gedanken eines alten Mystikers auszusprechen sucht: War' nicht das Auge sonnenhaft, Wie könnten wir das Licht erblicken; Lebt nicht in uns des Gottes eigne Kraft, Wie könnt' uns Göttliches entzücken?

(G. Deffen Farbenlehre, die Ginleitung.)

274

wickelungsmittel ansieht, dessen Benutzung die nachste Aufgabe des Menschen ist.

Plotin galt wegen seines reinen Lebens, wegen der ungewöhnlichen Geistesträfte, die man ihm zuschrieb, und wegen seiner Philosophie, bei seinen Schülern und Zeitgenossen für einen ganz vollendeten Menschen. Als er im sechs und sechzigsten Jahre seines Alters (270) starb, sagte er vor seinem letzten Augenblicke zu Eustochius, seinem Arzte und Schüler: "Auf dich wartete ich noch. Ich such sott in uns zu der im Weltalle befindlichen Gottheit hinzusüchren." Mit diesen Worten gab er seinen Geist auf. Wie hoch der Mann von seitalter geseiert war, beweist der Orakelspruch, den Amelius, sein Freund und Schüler, zu Delphi erhielt, als er sich dort nach dem Zustande des Geschiedenen erkundigte. Also lautet ein Theil dieses Spruches:

Gottlicher, Mensch vorher, ber nun bes boberen Damons Bottlicherm Loofe fich naht, befreit ber engenden Feffeln Menschlicher Noth und bem truben verwirrenden Toben ber Glieder, Starter, fchmimme bu nun zum wilbummogten Geftabe, Giliger Rraft, fernab vom ungeweiheten Bolte. Folge beharrend bem fchlängelnden Pfab ber gereinigten Seele, 200 bich umleuchtet ber Schimmer bes Gott's, wo bas beilige Recht ift. Bon ber Beflectung fern am heiligen Orte ber Beihe. Bormals ichon, als bu auffprangft aus bitterer Belle, Da bich bas blutige Leben umwogt mit ectelnden Birbeln, In ber Mitte ber Fluth, umraufcht von buntelem Toben -Da fchon leuchtete bir oftmals von ben feligen Gottern Rabe bas Biel; und wollte ber Beift auf irrigen Beg bir Seitwarts wanten, fofort auf bie Rreife richtigen Beges, Huf ben himmlijchen Pfab erhoben, Rrafte verleihenb, Die Unfterblichen bich, und gaben in bunkeler Finftre haufig ben leuchtenden Strahl bes Lichts ben Mugen ju fchauen. Uber burchaus nicht umfing bir ber fuße Schlummer bie Mugen, Sondern bie laftenbe Dede bes Rebels wurde vom Auglich Dir entnommen, und bu, bewegt in Birbeln, erblickteft

18 \*

Biel und Erfreuliches bann mit eigenen Mugen, mas ichwerlich Srgend einer erficht ber weisheitforfchenben Denfchen. Run, ba bie Sulle geloft, und bu, ber gottlichen Geele Beichen verlaffend, bich auf zu ber Gotter Bereinigung hubeft, 2Bo bie erquickenden Lufte wehn, wo Lieb und Berlangen, Cufes Berlangen lebt, wo reinfte Luft uns erfullt ftets, Bon Umbrofia rinnen, ber gottlichen Babe, Die Bache, 230 auch bie lieblichen Feffeln ber Liebesgotter fich finden, Sufe ber Lufthauch ift und unbeweget ber Uether, Bo bes erhabenen Beus bochherrlich Geschlechte fich findet, Minos und Rhabamant, die Bruber, wo ber gerechte Heakos lebt, mit ihm die heilige Macht bes Plato, 200 ber fchone Pythagoras weilt, und welche bann immer Bilden ben herrlichen Rreis unfterblicher Liebe, erlangend Bleiches Geschlecht und Loos mit ben überfel'gen Damonen, Denen bas herz fich immer in blubender Freude ergobet -Jeso mit ihnen gehft bu, nachdem bu viele ber Rampfe Durchgeduldet und rein bas feindliche Leben geordnet, Bu ben geweihten Damonen, die reinfter Geele fich freuen."

> (S. Porphyrius Leben des Plotin, uberfest von Engelhard.)

Unter den übrigen Neuplatonikern führen wir nur noch Zamblichus an. Bei ihm finden wir nicht mehr die tiefen philo= fophischen Ansichten, wie bei Plotinos, aber wohl Beschrei= bungen von Seelenzuständen, die dem Hellschen völlig analog sind. Seine Theoreme über die verschiedenen Arten von geistigen Wessen, Göttern und Genien und die theurgischen Mittel, mit ihnen in Verbindung zu treten, interessiven uns weniger, weil sie durchaus das Gepräge individueller Zeitansichten und des herrschenden Aber= glaubens an sich tragen. Merkwürdiger und durch die Erscheinun= gen des Magnetismus verständlich ist uns aber, was er von den verschiedenen Juständen der Entrückung und Inspiration sat; und wenn wir die Erzählung der Thatsachen von den ihnen untermisch= ten Erklärungen trennen, und z. B. statt dem erscheinenden Gott oder Senius das innere Licht der Seele, statt göttlicher Träume clairvoyante Träume setzen: so finden wir oft nichts, was von den Erfahrungen des Hellschens in den neuesten Zeiten abweicht. Tamblichus Werk von den Mysterien der Aegypter enthält die Antwort auf den Brief des Porphyrius an einen ägyptischen Priester, worin er diesem manche Zweifel gegen die damals herr= schende Ansicht der Mantik vorträgt.

"Ueber die Borherschungstraft im Ochlafe fagit du (Por= phyrius): "Im Schlafe ahnen wir zuweilen die Bufunft durch Traume, obgleich wir nicht in heftig bewegter Ertafe find. Denn der Korper ruht ftille; genau aber, als waren wir wachend, erten= nen wir sie nicht." Was du da fagst, findet statt in blos mensch= lichen Traumen, die namlich durch unfere Seele, durch Gedanken oder durch den Verstand erregt werden, oder endlich die durch Bilder ber Phantafie oder die Sorgen des Tages erweckt werden; Dieje find bald mahr, und bald falfch, und in manchen Stucken treffen fie zu, mehrentheils aber fehlen fie. Uber mit ben Traumen, bie von Gott gesandt werden, verhalt es fich nicht fo, wie du fagit. Sondern entweder wenn der Schlaf uns verläßt, und wir fchon anfangen zu erwachen, vernehmen wir eine abgebrochene Stimme, welche uns etwas zu thun anweiset, oder wenn wir zwischen Bachen und Schlaf find, oder auch vollig machen, werden folche Stimmen von uns gebort. Buweilen fchwebt auch ein unfichtbarer und forperlofer Geift rings um die Ruhenden, der nicht durch bas Gesicht, fondern durch einen andern Ginn und ein anderes Erfennen empfunden wird. Er naht mit Geräufch, umfließt fie allerwarts ohne unmittelbare Beruhrung, und wunder= voll beschwichtigt dies die Leiden der Seele und des Korpers. Bisweilen leuchtet ihnen ein helles und ruhiges Licht, wobei das Huge gebunden wird und fich fchließt, nachdem es vorher geoffnet war, die andern Ginne aber mach find und wahrnehmen, wie die Botter in das Licht treten, und boren, was fie fagen, und wiffen,

was sie thun." (De mysteriis Aegyptiorum. Oxonii 1678. sect. 3. c. 2.)

"Die Weifen fagen, die Seele habe ein doppeltes Leben, das eine vereint mit dem Korper, das andere vom Leibe gang trennbar. Wachend find wir meift im Gebrauch des Lebens der Seele, das mit dem Leibe vereint ift, außer wenn beim Denken und Forschen (vouv zai Survouso ai) in reinen Ideen (ev tois zadapois Loyous) wir uns ganzlich von ihm scheiden; im Schlafe aber werden wir vollig wie von anliegenden Feffeln befreit, und wir genießen des abgeschiedenen Lebens der Erkenntniß; dann wacht in uns die vernünftige oder gottliche Form des Lebens, feven diefe beiden nun eins oder von einander geschieden, und ist thatig, wie es sie ihre Natur heißt (evegyet & nequxer). Da nun der Geist (vous) das Wesentliche (ra ovra) erschaut, die Seele (wurn) aber in sich selber die Ideen (Loyous) aller werdenden Dinge begreift, fo ift es moglich, daß fie das Jufunftige, welches in ge= wiffer Urfache feinen Grund hat, in den voraus vorhandenen Ideen zuvor erkennt. Außerdem kann fie auf vollkommenere Urt weissagen, wenn sie mit dem 2011 (rois odois), von dem sie ab= geriffen ift, die Theile des Lebens und der denkenden Kraft ver= Enupft. Denn fie wird alsdann vom 2011 mit der gangen Weisheit erfullt, fo daß sie Bieles durchdringt, was im Beltall geschieht. Ja fo oft fie fich mit den Gottern vereinigt in diefer losreißenden Thatigkeit (anodurov evegyeiav), empfangt sie von ihnen die ganze Fulle wesentlich wahrer Begriffe, wodurch fie die wahre Prophetengabe des gottlichen Traumens erlangt und den echten Urfprung der Dinge wahrnimmt. Wenn aber der geiftige und gottliche Theil der Geele fich mit hoheren Naturen verbindet, dann find auch die Erscheinungen (partasuara), welche sie hat, reiner, es fen nun von den Gottern oder von an fich unkörperlichen Wefen, oder um überhaupt zu reden, von Wahrheiten, intellec=

278

tueller Dinge. Wenn aber die Seele die Ideen (Loyouc) ber mer= benden Dinge hinauffuhrt bis zu den Gottern, die deren Urfachen find, fo erhalt fie von denfelben die Kraft und das Erkenntniß= vermögen zu erkennen, was war und was fenn wird; alle Beiten burchschaut fie und alle Werke, die noch in die Beit treten werden, und erlangt die Kraft, nach Umftanden zu ordnen, zu heilen und zu verbeffern. Wenn Rorper frank find, heilt fie diefelben. Ift bei Menschen etwas das Maß Ueberschreitendes und gegen die Dronung Fehlendes, fo bringt fie es zurecht; Runfte erfindet fie, Rechte fest fie fest und die Gefete bestimmt fie. Go werden in 26flepios Tempeln die Krankheiten burch gottliche Traume geheilt. Die Seilfunde felbit ift entstanden durch bie Unordnung (rager) nåchtlicher Erscheinungen in heiligen Traumen. Alerander's ganzes Seer ware zu Grunde gegangen, ware nicht im Traume Dionnfos erschienen, und hatte er nicht Mittel gegen die großten Uebel gezeigt."

"Die Stadt Aphulis, die von dem Könige Lysander bela= gert war, wurde durch einen Traum gerettet, den ihr Jupiter Ammon sandte. Denn plötzlich hob jener die Belagerung auf und zog ab. Doch zu was einzelne Thatsachen der Art erzählen, da täglich dergleichen geschehen, die durch ihre wundervollen Wir= kungen jede Erzählung übertreffen? Es genüge dies, was wir von der göttlichen Sehergabe im Schlafe gesagt, und wodurch wir gezeigt haben, was sie sen, woher sie komme und welchen großen Nutzen sie den Sterblichen verleiht." (1. c. sect. 3. c. 3.)

"Du sagst ferner: "Viele verkunden die Zukunft durch gott= liche Begeisterung, die dabei wachend sind, daß sie selbst die Sinne gebrauchen; und doch sind sie ihrer nicht mächtig, wenigstens nicht so, wie vor der Begeisterung." Ich will dir nun bestimmte Zeichen angeben, durch die man diejenigen unterscheiden kann, die wirklich von den Gottern ergriffen sind (zarezousvor ono ror 9500). Denn die wirklich von Gott begeistert sind, unterwerfen entweder ihr Leben vollig dem begeisternden Gotte, wie ein Gefäß oder Organ; oder sie verwandeln ihr menschliches Leben in ein gottliches; oder sie handeln bei ihrem eigenthumlichen Leben gottähnlich."

"Biele Gottbegeifterte werden durch's Feuer nicht verbrannt, benn der fie innerlich begeisternde Gott laßt das Feuer fie nicht ergreifen; viele, wenn fie auch verbrannt werden, haben feine Empfindung davon, weil fie dann fein thierisches Leben fuhren. Einige fuhlen es nicht, wenn fie mit Spießen durchbohrt werden, andere nehmen's nicht mahr, wenn ihnen ein Beil in den Rucken gehauen wird, oder wenn ein Meffer ihnen die Urme zerschneidet. Allein ihre Handlungen find auch nicht mehr menschlich. Durch des Gottes Unhauch gehoben, nehmen fie auch den Weg durch un= wegfame Drte; unbeschadigt fturgen fie ins Feuer, Flammen treten fie und Strome durchschwimmen fie; und hierdurch ift es offenbar, daß die Begeisterten fich ihrer nicht bewußt find, daß fie weder ein menschliches noch ein thierisches Leben fuhren, nach Empfindung und Bewegung, fondern fie empfangen ein gewiffes anderes gott= licheres Leben, von welchem fie angehaucht und vollig befeffen werden." (l. c. sect. 3. c. 4.)

Es erinnert dies an die indischen Bußer, die noch jetzt sich an Haken über das Feuer aufhängen und andere Martern erdulden, wobei sie ruhig sprechen und singen, was ganz unmöglich ware, wenn sie sich nicht in einem ähnlichen Zustande der Ertase befänden, in dem die Seele weniger von dem Leibe abhängig ist.

Im sechsten Capitel bemerkt unser Verfasser, daß die von Gott Begeisterten durch ein gottliches Feuer und durch ein unaus= sprechliches Licht erfullt und gestärkt werden. Und er sieht das als ein hoheres Zeichen der gottlichen Inspiration an, wie wir es als einen bestimmten Zustand der Ertase kennen lernten.

Im siebenten Capitel bemerkt Samblichus fehr richtig, daß

## 280

die hohere Begeisterung bei volliger Ruhe des Geistes statt findet, und daß die wilde Ertase ein viel untergeordneterer Zustand sey.

"Benn die Seele vor der Begeisterung oder während der= felben gestört und aufgeregt wird, oder mit dem Körper sich zu enge verbindet, oder die göttliche Harmonie trübt, so werden die Bahrsagungen trügerisch."

Nachdem Famblichus immer mit sehr unzureichenden Grün= den darzuthun sucht, daß alle Divination nicht durch die Natur des menschlichen Geistes, sondern einzig durch Inspiration zu erklå= ren sey, führt er (c. 27.) noch die Ansicht des Porphyrius an, welcher annimmt, daß eine Sympathie unter allen Theilen des Universums statt sindet (ovuncideica rov is ev évi zoo ro navri usedv), und diese als die Glieder Eines lebenden Wesens anzusehen seyen. — Wir sinden also hier die Idee des Weltorganis= mus auf's bestimmteste ausgesprochen.

Nachdem wir Beispiele der verschiedenen Arten der Ertafe und die Ansichten der griechischen und romischen Schriftsteller hier= über im Allgemeinen angeführt haben, mussen wir noch einige Punkte dieser Regionen, die im ganzen Alterthum vorzüglich Gegen= stånde der Untersuchung waren, näher betrachten. Da die meisten alten Schriftsteller als Ursache der Divination den Einfluß der Dämonen oder Genien ansahen, so wird es historisch nicht unwich= tig seyn, ihre Ansichten hierüber zusammen zu stellen.

Plato låßt sich über die Natur der Dåmonen also verneh= men: (Plato's Gastmahl, überseist von Schleiermacher c. 28. S. 20.) "Alles Dåmonische ist zwischen Gott und dem Sterblichen. Und was für eine Verrichtung, fragte ich (Sokrates), hat es? Zu verdolmetschen und zu überbringen den Göttern, was von den Menschen, und den Menschen, was von den Göttern kommt, der Einen Gebete und Opfer und der Andern Veschle und Vergeltung der Opfer. In der Mitte zwischen beiden ist es also die Ergan= zung, daß nun das Ganze in sich selbst verbunden ist. Und durch dies Dämonische geht auch alle Weissagung und die Kunst der Priester in Bezug auf Opfer, Weihungen und Besprechungen und allerlei Wahrsagung und Bezauberung. Denn Gott verkehrt nicht mit Menschen; sondern aller Umgang und Gespräch der Sötter mit den Menschen geschieht durch dieses, sowohl im Wachen als im Schlafe. Wer sich nun hierauf versteht, der ist ein Dämonischer oder ein geistlicher Mann; wer aber nur auf andere Dinge oder irgend auf Künste oder Handarbeiten, der ist ein gemeiner. Solcher Dämonen oder Geister nun gibt es viele und vielerlei."

Die Unficht von einem dem Menschen beiwohnenden Genius lebte felbft im Bolfsglauben der Griechen. Go lagt Maandros auf der Buhne fagen: "Es fen jedem Menschen von der Geburt an fein Genius beigegeben als Myftagog bes Lebens" (Ammian. Marcellin. XXI. 14). Plotin fchrieb fogar ein eigenes Buch von dem uns zugeordneten Damon (περι του ειληχοτος nuac Sauvovog). Gie unterschieden auch die Matur der Damonen. Unter die guten wurden 3. B. die lofenden (Luococ), die abweh= renden (anorponauoi), die Uebel abwendenden (alegizoi) gerechnet. Schon in den orphischen Symnen wird von einem rachen= den Damon (Sauwor alastwo) gesprochen. (S. Hymne 72.) Plato ift der Meinung, daß die eigenthumliche Matur und der moralische Werth des Menschen fich feinen Genius erwähle. "Der Damon ergreift uns nicht durch das Loos, fondern wir wählen ihn," fagt er. (Republ. X. 14.) Rach Sefiodos wurden die Menschen des goldnen Zeitalters nach ihrem Tode folche Beschützer ber Lebenden. Er fagt von ihnen: (nach ihrem Sinfterben )

Werden sie fromme Damonen der oberen Erde genennet, Gute, des Weh's Ubwehrer, der sterblichen Menschen Behuter, Welche die Obhut tragen des Nechts und der schnöden Vergehung, Dicht in Nebel gehullt, ringsum durchwandernd das Erdreich, Geber des Bohls: dies ward ihr königlich glanzendes Ehramt.

Einem folchen Genius fchrieb auch Sokrates und mit ihm bas gange Alterthum fein ihn nie verlaffendes, warnendes Uhnungevermögen zu. Er fagt in feiner Bertheidigung: "Siervon (namlich, daß ich tein offentliches Umt begleitete) ift nun die Urfache, was ihr mich oft und vielfältig fagen gehort habt, daß mir etwas Gottliches und Damonisches widerfahrt, mas auch Melitos fpottend in feiner Unklage aufgeführt hat. Mir aber ift diejes von meiner Rindheit an geschehen, eine Stimme namlich, welche jedes= mal, wenn fie fich horen laßt, mir von etwas abredet, was ich thun will, zugeredet aber hat fie mir nie. Das ift es, was mich verhindert, Staatsgeschafte zu betreiben. Und fehr mit Recht, dunft mich, widerfest es fich mir. Denn wißt nur, ihr Uthener, wenn ich fchon vor langer Beit unternommen hatte, mich mit Staats= geschäften zu befassen, fo ware ich auch schon langst umgekom= men, und hatte weder euch etwas genutt, noch auch mir felbit." (Plato's Bertheidigung des Sofrates, uberfest von Schleier= macher 31.)

Am bestimmtesten erklårt sich Sokrates im Theages über feinen Genius: "Es begleitet mich," sagt er, "durch göttliche Schickung von Kindheit an etwas Wunderbares. Es ist dies nåm= lich eine Stimme, welche jedesmal, wenn sie sich hören läßt, mir von dem, was ich thun will, Abmahnung andeutet, zugeredet aber hat sie mir nie. Und wenn einer von den Freunden mir etwas anvertraut, und die Stimme läßt sich vernehmen, so ist es dasselbe; sie mahnt ab und läßt es ihn nicht aussühren. Wollt ihr, so fragt des Timarchos Bruder Kleitomachos, was Timarchos ihm gesagt hat, als er seinem Tode entgegenging wider den Rath des Göttlichen, er und Euathlos, der Eilläufer, der den Timarchos aufnahm auf seiner Flucht. "D Kleitomachos," sprach er, "ich muß jest stenen, weil ich dem Sokrates nicht gehorchen wollte." Uls nämlich Timarchos vom Gastmahl aufstand und Philemon um Nifias, den Cohn des Beroftamandros umzubringen fie wußten aber nur beide allein um dieje nachstellung - ftand Timarchos auf, und fagte zu mir: "Bas meinft bu nun, Sofra= tes? ihr trinkt hier, ich aber muß mich anders wohin aufmachen; ich will aber bald wiederkommen, wenn es gut geht." Da geschah mir die Stimme, und ich fagte zu ihm: Keineswegs gebe mir weg; denn mir ift das gewohnte Zeichen geschehen, das gottliche. Da wartete er, und ba einige Beit vorübergegangen, ruftete er fich wieder zum Gehen und fagte: "Nun gehe ich, Sofrates." Wiederum ließ fich die Stimme vernehmen; ich nothigte ihn alfo, auch wieder da zu bleiben. Jum dritten Male nun wollte er mich nichts mer= fen laffen, sondern ftand auf, und ohne mir etwas zu fagen, benutte er eine Beit, wo ich anderswo aufmerkte, und fo ent= fernte er sich und ging und fuhrte boch aus, was ihm hernach ben Jod brachte. Daber er dann diefes fagte zu feinem Bruder, wie ich es euch jet wieder fage, daß er namlich fterben muffe, weil er mir nicht geglaubt habe."

"Eben so könnt ihr wegen der Ereignisse in Sicilien von vielen hören, was ich von dem Untergang des Heeres gesagt habe. Doch das Vergangene mögt ihr von denen hören, die es wissen. Aber jeht gleich könnt ihr eine Prüfung anstellen mit dem Zeichen, ob es etwas bedeutet. Denn als Sannion, der Schöne, ins Feld zog, ist mir auch das Zeichen widerfahren. Er ist nun fort mit dem Trasyllos ins Feld gegen Ephesos und Ionien; und ich glaube nun, daß er entweder sterben wird, oder doch ein großes Unglück erleiden, und was übrigens die ganze Unterneh= mung betrifft, bin ich sehr besorgt ihretwegen." \*)

"Dieses alles nun habe ich dir erzählt, weil die Kraft dieses gottlichen Zeichens auch fur das Verhältniß derer, die meines

<sup>\*)</sup> Xenophon erzählt, baß fie fur bie Uthener ungludlich ausgelaufen.

nabern Umgangs pflegen, alles entscheidet. Denn Bielen ift es zuwider, und diefen ware es nicht moglich, irgend Nuten zu haben von ihrem Umgange mit mir, fo daß es mir auch nicht möglich ift, mit ihnen umzugehen. Biele verhindert es zwar nicht, fich zu mir zu halten; aber fie haben boch feinen Nuten bavon, wenn fie es thun. Welchen aber die Kraft diefes gottlichen Beichens zu Sulfe fommt bei ihrem Umgange mit mir, bas find folche, wie du auch kennen gelernt. Gie machen namlich gleich fchnelle Fortschritte, aber auch von diefen wiederum haben nur Einige einen bleibenden und dauernden Rugen. Biele aber machen, fo lange fie bei mir find, wunderbare Fortschritte, wenn fie fich aber von mir entfernen, find fie wiederum nicht beffer, als irgend einer. Belches einft bem Uriftides, bem Gohn des Lyfimachos, begegnete. Er hielt sich nämlich zu mir und schritt fehr fort in furger Beit. Bernach fiel ihm ein Kriegsdienst vor, und er mußte fort ju Schiffe. 216 er nun guruck tam, fagte er mir: "Es ergeht mir wunderlich, Sofrates. Che ich zu Schiffe ging, war ich wohl im Stande, mich mit jedem Menschen ordentlich in Gesprach ein= zulaffen, und zeigte mich nicht schlechter als irgend einer in der Rebe, fo daß ich auch den Umgang mit den feinsten Leuten auf= fuchte. Nun aber im Gegentheil weiche ich jedem aus, von dem ich merte, daß er irgend unterrichtet ift; fo fchame ich mich vor meiner eigenen Schlechtigkeit." - Sat bich bann, fragte ich (Sofrates), dies Vermögen ploglich verlagfen oder allmablia?-"Mumablig," fagte er. - 2018 du es aber befageft, fagte ich, besageft du es etwa, weil du etwas von mir gelernt hatteit, oder auf welche andere Beije? - "Ich will es dir fagen, Sofrates," fprach er, "wiewohl es unglaublich flingt, bei den Gottern! wahr ift es boch. Gelernt habe ich namlich nie etwas von bir, wie du auch felbst weißt. 3ch machte aber Fortschritte, wenn ich bei bir war, wenn ich auch nur in Einem Sause mit dir war, mehr aber, wenn auch in Einem Zimmer. Und wie mich dunkt, wenn ich in demselben Zimmer mit dir war, mehr, wenn ich dich zugleich auch ansah, als wenn ich anders wohin sah. Bei weitem aber am meisten und besten nahm ich zu, wenn ich dicht neben dir saß, und mich an dich hielt und dich berührte. Nun aber ist jene ganze Seligkeit verschwunden." So demnach, o Theages, steht es mit dem Umgange mit mir. Ist es dem Gott genehm, so wirst du dich viel verbessern und schnell; wo aber nicht, dann nicht."

In Plutarch's Wert "uber den Genius des Sofrates" fpricht Theofritus: "Bas follen wir aber nun von Sofrates Genius fagen? Gehort denn der auch unter die Fabeln? 3ch wenigstens glaube, daß der Genius, fo wie homer bie Minerva bei allen Gefahren dem Ulpffes zur Geite fteben laßt, bem Sofrates gleich von feiner Geburt an eine gewiffe Erscheinung zur Wegweiserin durch diefes Leben zugegeben habe, die immer vor ihm bergehen, und in allen dunkeln, dem menschlichen Ber= ftande unbegreiflichen Borfallen ihm ein Licht anstecken follte; ja, daß oft diefer Genius felbit mit ihm gesprochen und feinen Ent= schluffen etwas Gottliches beigemischt habe. Biele fonderbare Falle Diefer Urt kannft du von Simmias und andern Freunden des Sokrates erfahren; ich fuhre bier nur einen einzigen an, wovon ich felbst Augenzeuge gewesen bin. "Da wir uns einstmals zum Wahrfager Eutyphron begaben - du erinnerft dich deffen noch Simmias - ging Sokrates eben hinauf nach Untokides Saufe, wobei er den Eutyphron immer mit fcherzhaften Fra= gen neckte. Auf einmal blieb er ftehen, und nachdem er eine ziemliche Weile bei sich nachgedacht hatte, fehrte er durch die Schreinergaffe um, und rief auch feine Freunde, die vorausge= gangen waren, zuruck, indem er ihnen fagte, fein Genius hindere ihn weiter zu geben. Die meiften fehrten alfo mit ihm um, und Darunter auch ich, weil ich mich nicht gerne von Eutyphron

trennen wollte. Nur einige junge Leute gingen den graden Weg fort, vermuthlich um Sokrates Genius einmal Lügen zu strafen, und nahmen auch den Flotenspieler Charillus mit sich. Sie nahmen ihren Weg durch die Vildhauerstraße neben den Gerichtshöfen vorbei, und stießen da auf eine Heerde Schweine, die mit Koth bedeckt waren, und wegen der großen Menge ein= ander drängten. Da kein Plaß zum Ausweichen war, wurden einige der jungen Leute zu Boden geworfen, die übrigen mit Koth besucht. Charillus kam am Mantel und an den Beinen ganz beschmutzt nach Hause, so daß wir uns immer mit Lachen an Sokrates Genius erinnerten, und uns zugleich wunderten, wie forgfältig sich die Gottheit dieses Mannes bei jeder Gelegenheit annahm."

Apulejus, der zur Zeit der Antonine lebte, schrieb auch ein Buch über den Gott des Sokrates, und erklärt den beson= deren Umstand, daß dessen Genius ihn nur abmahnte, nie zu etwas antrieb, dadurch, indem er sagt: Sokrates, der weiseste der Menschen, hatte es nie bedurft zu irgend etwas Sutem ange= spornt, wohl aber von manchen Dingen abgemahnt zu werden, die ihm Sesahr bringen konnten." (Apul. de deo Socratis edit. Basil. p. 115.)

Das bedeutendste Zeugniß von der Wahrheit der sokratischen Vorahnungen gibt sein Schüler, der besonnene Xenophon. In der von diesem verfaßten Apologie spricht Sokrates: "Ich nenne dies (das Vorhersagende) das Dämonische und den Wink Gottes, und indem ich dies so nenne, glaube ich der Wahrheit getreuer zu seyn, als diesenigen, welche den Vögeln eine göttliche Kraft beimessen. Und daß ich auch nicht gegen den Gott lüge, das ür habe ich diesen Versis: Obgleich ich sehr vielen mei= ner Freunde die Nathschläge des Gottes mittheilte, so wurde ich doch nie einer Unwahrheit überwiesen." Eine besondere Berucksichtigung verdienen hier noch die Drakel. Denn sie können allein ihr Verständniß in den bisher von uns betrachteten Kräften der menschlichen Seele finden, und es ist unmöglich, die Natur dieser wunderbaren Institute als ein von analogen Erscheinungen ganz abgerissenes Phånomen zu verstehen.

Was nun die Entstehung der Drakel in Griechenland betrifft, so stimmen alle Schriftsteller darin überein, daß sie aus dem Drient dahin verpflanzt wurden. Her od ot sagt: (lib. 2. §. 59.) "Die Weissagungen zu Thebå in Aegypten und zu Dodona sind einander sehr ähnlich. Es ist auch die Weissagung in den Tem= peln aus Aegypten gekommen. Auch Versammlungen an Festen, Aufzüge und Opfergaben haben die Hellenen von den Aegyptern gelernt." Vemerkenswerth ist, daß in Aegypten keine Priesterin= nen, wenigstens nicht gewöhnlich, wie in Griechenland, Organe der Begeisterung waren.

Als ältestes Drakel ver Griechen wird das ebengenannte zu Dodona angesehen, und in den homerischen Gesängen ruft schon Achilles dasselbe an. \*) Nach einer Erzählung, die Herodot von einem ägyptischen Priester zu Thebå erhalten hatte, kam eine Priesterin aus dieser Stadt, welche die Phônicier entsührt hatten, nach Griechenland und weissagte zu Dodona. (Herodot l. 2. §. 56.) Das pelasgische Dodona, was mit dem späteren epiro= tischen nicht zu verwechseln ist, wie dies schon Strabo und selbst Aristoteles thaten (s. Nitter's Vorhallen S. 383 u. f.), hieß früher Vodona, vom Heros Vodo oder Buto, (Stephan. Byz. edit. Berkel. S. 235.) und zeigt, wie das ägyptische

\*) Zeus, dodonischer König, pelasgischer, fernegebietend, herrschend im frostigen Haine Dodona's, wo dir die Seller Reden vom Geist, ungewaschen die Füß' auf die Erde gelagert. Ilas XVI. 233. Buto, wo nach Herodot (1.2. §. 83.) das bedeutendste Drakel in Aegypten war, auf den uralten Buddhadienst und die gemein= fame indische Quelle hin. \*)

In spåteren Zeiten war vorzüglich das Drakel Apollo's zu Delphi berühmt. Nach einer Sage, die Diodor von Sicilien aufbewahrt hat, die aber wie ein griechisches Mährchen aussieht, wurden Ziegen von dem Dampfe, der hier aus der Erde stieg, berauscht. Dies gab die Veranlassung zur Gründung des Drakels. Die Priesterinnen, die über diesem Dampfe saßen, bekamen dadurch Krämpfe, die bisweilen selbst dem Leben Gefahr drohten.

Die Aussagen der Drakel waren theils Prophezeiungen, theils Angaben von entfernten Gegenständeu, also zeitliches und räumliches Fernsehen, theils Urtheile und Rathschläge.

Krofos, der König der Lydier, beschloß die Drakel wegen eines Krieges gegen die Perser zu befragen. Vorher wollte er aber

\*) Rach Ritter war ber Buddhadienst ber ursprüngliche Cultus ber Indier. Jedoch icheint (nach Schlegel, Rhobe und Undern) ber Brahmacultus alter zu fenn. "Das allgemeine Berbreitetfenn jenes Ramens bei allen Bolfern und Bandern beweift indeß fein hohes Alter= thum. Diefer Buddha kommt als Gosto = Syr bei ben Skythen, Bob=her bei ben Benben, Bugh bei ben Slaven, als Dbin ber Sachfen und Standinavier, als Boban ber Germanen, Rhoba ber Perfer, Gob ber Britten, Gott ber Deutschen vor. Bon ihm nennen fich bie Bubier in Medien und die Budinen im Stythenlande (Herodot. I. 101. IV. 109). Bon ihm tommt ber eben angeführte Beros Buto; ferner bie Minerva Bubia, bie im alten Theffalien verehrt ward; fobann herafles ber Bubone (Boudwing), ber burch bie Flamme gereinigt, zu ben obern Bottern eingeht; wahrscheinlich auch bas Land Bubeion, im Baterlande Ichill's (Ilias XVI. 572); ber alte attifche heros Butes und beffen Prieftergeschlecht bie Butaden und Etobubaten, welche bie alteften Priefter ber Pallas Uthene waren, bem homer ichon befannt. Es findet fich berfelbe Rame bei ben germanischen Boltern als Budoricum, Budorgis ; als Bubiffin ber Claven, Butenfeld Bittefinbe, als Beben= fee, ber ein heiligthum bes Wobans war, bas erft ber heilige Gallus entweihte, als bothnifches Meer (baber sinus codanus) u. f. w. " (G. Ritter's Borhallen ber Geschichte.)

die Richtigkeit der Drakel erproben. "Er sandte daher nach Delphi, nach Abå in der Phoker Lande, nach Dodona; ferner zu Amphiaraos und zu Trophonios, zu den Branchiden in der Milesier Lande und zu Ammon in Libyen." (Herodot lib. I. §. 46.) Er gab den Abgesandten den Beschl, am hundert= sten Tag ihrer Abreise von Sardis die Drakel zu befragen, womit er in dem Augenblicke beschäftigt sey. "Was nun die andern Göt= tersprüche geantwortet," sährt Herodot (I. 47.) fort, "davon weiß Niemand etwas; in Delphi aber, sobald die Lydier in den Saal getreten, um den Gott zu befragen und angesragt hatten, gleichwie ihnen geboten war, antwortete Pythia im Sechs= maß also:

"Sieh, ich zähle den Sand, die Entfernungen kenn' ich des Meeres, Höre den Stummen sogar und den Schweigenden selber vernehm' ich! Jeso dringt ein Geruch in die Sinne mir, wie wenn eben Mit Lammfleische gemenget in Erz Schildkröte gekocht wird; Erz ist untergesest, Erz oben darüber gedecket."

Als nun die Abgesandten des Königs zurück kamen, erkannte er und glaubte, in Delphi allein gabe es einen Götterspruch, weil er ausgesunden, was er grade gethan. Denn Krösos dachte auf etwas, das ganz unmöglich wäre herauszubringen und zu erra= then, er schnitt nämlich eine Schildkröte und ein Lamm in Stücken und kochte es zusammen in einem ehernen Kessel und setzte eine eherne Stürze darauf.

Nach dieser Probe befragte nun Krosos das Drakel, ob er gegen die Perfer ziehen sollte, und bekam die bekannte Antwort, daß wenn er über den Halps ging, ein großes Reich zerstört wurde.

Er fragte nun zum drittenmale, ob seine Herrschaft lange bestehen wurde, und die Pythia antwortete:

Wird dem Meder dereinst als König gebieten ein Maulthier, Dann, zartfüßiger Eyder, entfleuch zu dem steinigen Hermos! Zögere nicht, noch fürchte die Schmach feigherziger Eile. Nach des Drakels eigener Auslegung, die es nach der Gefangen= nehmung des Krosos gab, war unter dem Maulthiere Cyrus, fein Sieger, zu verstehen, weil er von einer vornehmen Mederin, der Tochter des Aftyages, und einem persöschen Bater, der jener Unterthan, gezeugt war.

"Krofos befragte auch einst das Drakel, ob fein Sohn, der ftumm war, nicht genesen konne. Da erhielt er zur Antwort:

"Eyder, wiewohl ein gewaltiger Fürst, doch thörichtes Herzens, Sehne dich nicht zu vernehmen in deinem Palast die erflehte Stimme des sprechenden Sohns. Das wird traun besser bir frommen. Wiß', er redet zuerst an dem unglückseligsten Tage!"

"An dem Tage als Sardis erobert ward, ging ein Perser auf den Krósos los, um ihn nieder zu stoßen. Da losten Furcht und Angst des Sohnes Junge, und er sprach: Mensch, tödte den Krósos nicht! Das war sein erstes Wort, das er sprach, und fürder konnte er reden sein Lebenlang." (Herodot. I. §. 85.)

Eine besondere Aehnlichkeit mit dem Somnambulismus unserer Zeit hatten die Erscheinungen des Tempelschlases, der Incubation. Man befragte die Drakel wegen Krankheiten; die Kranken selbst schliefen in den Tempeln, nachdem sie sich dazu durch mancherlei Ceremonien vorbereitet hatten. In ihren Tråumen erkannten sie dann häusig Heilmittel und schrieben dieses Erkennen der Eingebung des Sottes zu, dem der Tempel geweiht war. Oft hatten die Kranken nicht selbst die hellen Träume, sondern die Priester, welche dieselben sodann den Kranken mittheilten, und diesen als Führer, Mystagogen und Traumdeuter dienten. Man könnte diese Priester mit consultirenden Somnambulen vergleichen. Wurde das Heilmittel aufgezeichnet und diese Schrift als Votivafel bewahrt. "Die Negypter versichern," fagt Diodor von Sicilien, (lib. 1.) "das die Iss große Dienste der Heilkunde erwiesen habe durch die Heilmittel, welche sie erfunden, und daß jeht noch sie sich vorzugsweise mit der Ge= fundheit der Menschen beschäftigt, daß sie ihnen zu Hulfe kommt in den Träumen, wo sie ihr ganzes Wohlwollen offenbart. Und der Beweis ist nicht durch Fabeln gesührt nach der Weise der Griechen, sondern durch bestimmte Thatsachen. Wirklich, sagen sie, alle Volker geben Zeugniß von der Macht dieser Göttin in Heilung der Krankheiten durch ihren Gottesdienst und ihre Dankbarkeit. Sie gibt in Träumen dem Leiden den die Heilmittel an; und die Beobachtungen ihrer Vorschriften hat Kranke geheilt, welche von den Aerzten verlassen waren."

Strabo erzählt daffelbe vom Tempel zu Serapis (Strabo lib. I. 7.) und Galen vom Tempel des Bulkans bei Memphis, Hephaftion genannt. (Galen. lib. 5. de med. sect. genes. c. 1.)

Merkwürdige Beispiele durch den Tempelschlaf bewirkter Curen erzählt von sich selbst der Redner Aelius Aristides, der unter den Antoninen lebte, und dessen Krankheitsbericht man ein magnetisches Tagebuch nennen könnte. Folgende Erzählungen sind ein Auszug aus seinen "heiligen Reden." (Aelii Aristidis opera omnia. Oxonii 1722.)

Aristides erzählt in der ersten heiligen Rede: "Ich will euch nun von meiner Magenkrankheit sprechen. Mitten im Winter, im Monat Dezember, hatte ich des Nachts heftige Magenschmer= zen, so daß ich nicht schlafen, noch verdauen konnte. Keine geringe Ursache dieser Leiden war auch die Kälte, welche erwärmte Back= steine nicht einmal vertreiben konnten; und doch hatte ich die ganze zeit durch einen Schweis, der nur aufhörte, wenn ich das Bad gebrauchte. Den zwölften Tag des Monats befahl mir der Gott nicht zu baden. Die zwei folgenden Tage wurde dieser Befehl wiederholt. In diesen drei Tagen verließ mich der Schweis, und ich befand mich besser. Ich konnte im Hause auf und abgehen. Ich nahm sogar an den diffentlichen Spielen Theil, denn meine Leiden fielen auf das Fest des Neptuns. Ich hatte einen Traum, in dem es mir vorkam, als säße ich in einem warmen Bade, und als wenn ich, indem ich mich betrachtete, meinen Unterleib krankhaft ergriffen sähe. Ich nahm Abends ein Bad; den andern Morgen schmerzte mich der Unterleib. Der Schmerz zog sich nach der rechten Seite bis zu den Weichen. Den siedzehnten ward mir das Bad im Traum verboten; den achtzehn= ten Wiederholung des Verbots. Den folgenden Tag war es mir in einem andern Traume, als kämpfte ich mit Barbaren. Der eine hielt mir den Finger an den Hals. Ich hatte nämlich Halsweh und konnte nicht trinken. Er sagte mir, ich musse brechen und die Bäder unterlassen. Das Erbrechen erleichterte mich."

Von einem andern Traum im Tempel des Uesculap's ergablt Uriftides: "Ein Stier geht auf mich zu. 3ch fuche ihm auszu= weichen. Jener verwundet mich am Knie. Nach dem Erwachen war eine Geschwulft am Rnie, ein Blutschwaren." In den folgenden Traumen wurden ihm abwechselnd Bader, Uderlaffe, Brechmittel und Faften verordnet. Gines Tages wollte er nach Pergamus reifen, er wurde durch einen Traum bavon zuruck= gehalten, indem er einen großen Regen fab, der ihn bestimmte zu bleiben. Den Ubend gab es wirklich Regen und ein heftiges Gewitter. Einft fandte ihm der Gott im Traume den Urgt Theo= botos. Diefer verordnete ihm ebenfalls im Traum einen Uderlaß weil der Schmerz von den Mieren tame. Das Faften folle er fort= fegen. Beim Erwachen fand Uriftides, daß es jest grade die Stunde fen, in der im Traume der Urgt Theodotos zu ihm ge= fommen war. Der Urst trat nun wirklich herein. Er erzählte ihm feinen Traum, und biefer hieß bem Gotte folgen. Die im Traum verordneten Mittel wurden mit Erfolg angewandt.

In derfelben Rede fpricht Uriftides von einem betrachtlichen

Beschwur, das er einige Jahre fruher hatte, und das ebenfalls burch Hulfe der Traume geheilt wurde. "Der Gott," erzählt er, "hatte mich schon lange gewarnt, mich vor ber hautwassersucht zu huten. Er hatte mir die agyptische Sußbefleidung anempfohlen, deren fich die Priefter bedienen. Da es dem Gott zweckmäßig fchien, die Safte nach ben untern Theilen zu leiten, fo entstand nun ploglich, ohne eine sichtbare Urfache, eine Geschwulft, die all= mablig zu einer fcbreckbaren Große zunahm. Die Weichen und alle meine Glieder fchwollen unter heftigen Schmerzen und Fieber an. Die Uerzte gaben verschiedenen Rath; ber eine, man folle die Geschwulft aufschneiden; ber andere, man folle fie brennen; noch andere, man muffe Beilmittel auflegen, wenn ich nicht durch die Eiterung zu Grunde gehen wollte. Der Gott widerfetzte fich all Diefen Meinungen, und hieß mich die Geschwulft gehen zu laffen; und ich hatte keinen Zweifel, ob ich mehr dem Gotte oder den Aerzten folgen follte. Indes nahm die Geschwulft febr zu. Meine Freunde bewunderten meine Geduld, und glaubten, ich vertraue ju fehr den Traumen. Einige hielten mich fur furchtfam, als scheute ich das Aufschneiden oder die Urzneien. Der Gott aber widerftand alle dem, und rieth das Gegenwärtige zu tragen, die Geschwulft fen mein Gluck; denn fie hatte alle Safte von oben berabgezogen, Die Aerzte wüßten nicht, durch welche Wege man die Gafte aus dem Korper fuhren muffe. Und es geschah wirklich etwas 28un= berbares. Denn nachdem ich fast einen Monat in diefem Buftande geblieben war, fo wurde der Kopf und der obere Theil des Bauchs gang leicht, wie man es nur wunschen konnte. In meinem haufe wurden ordentliche Verfammlungen gehalten, ba meine Freunde, Die vornehmften Griechen, mich taglich besuchten. Bieles und Bunderbares wurde mir verordnet. 3ch mußte mitten im Winter mit bloßen Fußen laufen, und felbft reiten, mas das allerschwie= rigfte war. Wie ber Safen durch den Sudwind heftig bewegt und

das Einschiffen durch die Wellen fehr erschwert war, mußte ich von einem Ende des Ufers zum andern überfahren, und mir durch ben Genuß von Honig und Eicheln Erbrechen bewirken. Go wurde ich febr gereinigt. Dies geschah, als die Geschwulft am heftigsten war und bis zum nabel flieg. Uber der Erretter zeigte mir und meinem Freunde in derfelben Nacht (denn Bofimos lebte damals noch) daffelbe an, fo daß ich zu ihm fandte, um ihm die Worte des Gottes mitzutheilen, und er felbft zu mir tam, um mir zu fagen, was er von dem Gotte vernommen habe. Es war bies ein Urznei= mittel, beffen einzelne Theile ich vergeffen habe, ich weiß nur noch, daß Salz darunter war. 2018 ich dies einrieb, schwand ploglich der großte Theil der Geschwulft. 20le meine Freunde wunschten mir den andern Jag Glud. Gie freuten fich, waren aber noch halb mißtrauend. Die Uerzte Flagten mich nicht mehr an, und be= wunderten die Vorfehung des Gottes in jedem Einzelnen. Doch überlegten fie, wie fie die Geschwulft vollig heilen wollten. Die Einschneidung ichien ihnen bazu burchaus nothig. 3ch ftimmte ihnen auch bei, weil ich glaubte, bem Gotte Folge geleistet zu haben. Diefer aber gestattete uns diefes nicht; fondern ba die Eiterung ungeheuer war, und die ganze haut verdorben fchien, fo heilte er fie durch eine Einreibung von Giern und brachte die Wunde fo gut zusammen, daß nach einigen Tagen fein Densch erkennen konnte, an welchem Beine das Geschwur gewesen war."

In der zweiten heiligen Rede führt Aristides noch viele Beispiele an von Mitteln, die ihm im Traume des Tempelschlaßs angezeigt wurden. Er fährt fort: "der Gott hielt uns in Phocaa zurück, und eröffnete uns wunderbare Dinge, auch solche, die sich nicht allein auf den Körper beziehen. Rufus, unser Gastwirth, da er unsere Träume hörte, war sehr erfreut, Dinge von uns zu hören, die außer dem Hause geschehen waren und wovon er selbst Zeuge gewesen."

Daß Ariftides in einem dem Somnambulismus abnlichen Buftande fich befand, geht unter andern auch aus folgender Stelle hervor: "Ich glaubte," fagt er, "ordentlich den Gott zu beruhren; fein Mahen zu fuhlen, und ich mar dabei zwischen Wachen und Schlaf, mein Geift war ganz leicht, fo bag es fein Mensch fagen und begreifen kann, der nicht initiirt ift. Nachdem ich folche Er= scheinungen hatte, ließ ich am Morgen den Urgt Theodotos rufen, und erzählte ihm meine Traume. Diefer war febr erstaunt, wußte aber nicht, was er mir rathen folle. 3ch ließ daher den Tempelauffeher (vewzogog) des Ustlepios fommen, in deffen Gemächern ich mich aufhielt, und dem ich die meiften meiner Traume mitzutheilen pflegte. 216 diefer fam, und wir uns faum angere= bet hatten, fagte er: "Ich fomme eben von meinem Kollegen Philadelphos, der mich rufen ließ. Denn er hat dieje nacht einen wunderbaren Traum gehabt, der dich betrifft." Er erzählte mir hierauf den Traum des Philadelphos, und diefer wieder= holte ihn mir felbst. Da nun unfere Traume miteinander uberein= ftimmten, fo nahm ich das Urzneimittel in einer Menge, wie vorher und nachher Keiner. Und wer vermag zu fagen, welche Erleichte= rung es mir brachte, und wie viel es nußte?"

Die heiligen Reden enthalten sehr viele Verordnungen der Art. Aristides wandte sich an das Drakel, nachdem er zehn Jahre die Aerzte zu Rom und Pergamus vergeblich gebraucht hatte. Durch die im Traume im Tempel verordneten Mittel genaß er allein. Als Anlaß, sich zu dem Drakel zu wenden, gibt Aristides im Anfange der vierten heiligen Rede eine Erscheinung an. "Im zehnten Jahre meines Leidens nahte sich mir eine Gestalt ( $\varphi \alpha \sigma \mu \alpha$ ), und sprach also: Nachdem ich an derselben Krankheit gelitten hatte, so kam ich im zehnten Jahre auf Beschl des Asklepios an den Drt, wo meine Krankheit entstanden war, und erlangte meine Gesundheit wieder." Offenbar ist Aristides in einem dem magnetischen Schlafe ahn= lichen Justande. Die Vorschriften, die er im Traum empfing, sind ganz wie die Selbstverordnungen eines Hellschenden. Daß er dieselben dem Astlepios zuschreibt und die Entstehung des Hellschens als ein Nahen dieses Gottes ansieht, geht augenscheinlich aus seiner wachen Ansicht hervor, deren Vorstellungen sich mit denen des Traumes auch wohl vermengt haben mogen, eine haussige Ursache aller Trübungen des Hellschens.

Der Kranke sieht in seinen Träumen den Sitz der Krankheit. Die Verordnung des Brechmittels, die Entstehung des Knie= geschwulstes stellen sich ihm symbolisch dar. Im Traume thut er helle Blicke in die Jukunst; wie z. B., daß er den Besuch des Theo do tos zu bestimmter Stunde voraussieht; kurz lauter Er= scheinungen des Schlaswachens. Vorzüglich bemerkenswerth ist das somnambule Gemeinleben, das sich zwischen Aristides und seinem Freunde Zosimos durch den gleichen Traum, und zwi= schen andern einen hellen Traum hatte. Es läßt sich daraus schließen, daß die Kranken in einem innigen Napport standen, wie in einem magnetischen Kreise, wie verschiedene Somnambulen, die mit einander magisch verbunden sind.

Marcus Antoninus war auch in dem Tempel des Aeskulap geheilt worden, und er dankt dafür diesem Gotte und dem Serapis. "Ich danke auch," sagt er, "daß mir durch Träume Mittel angegeben wurden, unter andern gegen den Bluthusten und gegen den Schwindel." (Marc. Antonin. lib. 1. §. ultim.) Der Kaiser ließ deshalb dem Serapis zu Ehren einen eigenen Tempel bauen.

So hatte in frühern Zeiten Perifles der Minerva eine Bild= faule errichtet, weil ihm im Traume ein Heilmittel angegeben wor= den. Eswurde ihm nämlich (nach Plutarchi vita Periclis c. 13.) ein Mittel gezeigt, wodurch der durch einen Fall todtkranke Lieblings= arbeiter des Baumeisters der Propylåen, des Mnesikles, schnell genaß. Es war eine Pflanze, welche an der Akropolis wuchs. Perikles nannte sie der Minerva zu Ehren Parthenium, und errichtete eine Statue der Athene Hygiea. Dies Parthenium ist parietaria off.', Glaskraut.

Fragt man nun aber, durch welche Mittel ertatische Buftande in ben Tempeln hervorgerufen wurden, fo laffen fich verschiedene Gin= fluffe nach Unalogie der magnetischen Erscheinungen denten. Die Behandlungsweife der Priefter blieb zwar immer Geheimlehre. Wir wiffen aber, daß die Kranten durch Faften, Frictionen, Dpfergebrauche, burch Segnungen, wobei wiederholte Beruhrungen der Kranken und ber von ihnen benutten geweihten Gegenftande gewiß nicht fehlten, fich auf die Erscheinung des Gottes, also zur Ertafe, vorberei= teten; und es ift grade nicht nothig anzunehmen, daß der mag= netijche Einfluß fich in derfelben Form wie bei uns, 3. B. durch Manipulationen, außerte. Wer feine Disposition zu fomnambulen Buftanden hatte, war auch wohl durch dieje Mittel nicht zu hellen Traumen zu bringen; es wurde bann fur einen folchen getraumt, wir wurden fagen, ein Somnambuler fab Mittel fur denfelben. Das Uriftides eine folche Disposition hatte, geht aus ber Stelle hervor, wo er eine Erscheinung als die Urfache angibt, weswegen er fich zu dem Drakel wandte.

Bei diesen Verordnungen, die vom Schlafleben und magi= schen Schauen des Menschen ausgehen, werden wir auch auf die. Frage von der Entstehung der Heilkunde geführt, die mehrere der alten Schriftsteller der Eingebung der Götter, dem Tempel= schlafe, den Träumen, kurz dem Hellschen zuschreiben. Und bedenken wir, auf welche Weise der Mensch zu so mannichstachen, ihm oft ferne liegenden, häufig seiner Natur widerstrebenden Heilmitteln gekommen ist, so können wir nicht umhin, das Hellschen, das,

## 298

wie uns die Erfahrung bei Somnambulen lehrt, das Daseyn und die Wirkung der Heilmittel inne wird, ehe noch die außere Sinnesbeobachtung davon Kunde gibt, als eine Quelle, ja als die vorzüglichste der ursprünglichen Heilkunde anzusehen.

Dem Bufall ift wohl die Entdeckung nur weniger Seilmit= tel zuzuschreiben. Bersuche, wodurch die Wirfung derselben auf Gefunde und Kranke erprobt wurden, find fpatern Urfprungs. Wie wir annehmen muffen, daß durch den Inftinkt das Thier bas ihm angemeffene Nahrungsmittel erkennt, ohne vorher durch die Erfahrung belehrt zu fenn, fo durfen wir auch annehmen, daß durch einen abnlichen Trieb oder vielmehr durch eine nur modificirte Thatigkeit deffelben Triebes das franke Thier das ihm angemeffene Seilmittel fucht. 200 aber bas Bermogen eines unmittelbaren Wahrnehmens, was unbewußt im Thiere als Inftinkt wirkt, mit Bewußtseyn feinen Gegenstand ohne außere Sinnesvermittlung erkennt, da ift diefes Wahrnehmen ein Bellfeben. Nun faben wir, daß es Stufen gibt, von einem inftintt= artigen Uhnen und Fernfuhlen eines Gegenstandes bis zum flar= bewußten unmittelbaren Schauen deffelben, je nachdem die anima= lische oder die geistige Matur des Menschen bei diefer Urt des Bahrnehmens vorherricht. Bei Menschen und Bolfern, in denen noch das Leben des Inftinkts pradominirt, die also auf einer nie= beren geiftigen Stufe fteben, wird bas inftinktartige Wahrnehmen von heilmitteln das gewöhnliche fenn; und ein großer Theil der hausmittel des Bolkes ift wohl auf diefe Weife zuerft in Unwen= dung gekommen. 280 aber ftatt durch den Inftinkt, durch das Bellfeben ber Menfch bie Beilftoffe und ihren Bezug zum menfch= lichen Korper erkannte, da mußte auch eine viel bestimmtere Erfenntniß ber Urgneipotengen entstehen.

Da wir nun fahen, daß das ertatische Schauen von Anfang der Geschichte vorhanden ist, unter verschiedenen Formen bei allen Volkern vorkommt, daß überall die Priester und Seher die ursprünglichen Aerzte sind, daß die Heilkunde in den Tempeln Aegyp= tens und bei den Drakeln der Griechen ausgeübt ward, so dürfen wir wohl annehmen, daß die Erkenntniß der Heilmittel und damit die Heilkunde überhaupt großentheils in der Sehergabe ihren Ursprung hat.

Der Tempelschlaf hat offenbar die großte Hehnlichkeit mit ben Erscheinungen des Somnambulismus. Man hat zur Erfla= rung deffelben bald die Infpiration guter und bofer Geifter, bald ben Gemuthszuftand ber Wahrfagenden, bald außere naturein= fluffe angegeben, und endlich auch 2008 fur Betrug gehalten. Bu der erften Unficht bekennen fich die meisten alteren beidnischen und chriftlichen Schriftsteller, mit dem Unterschiede, daß jene die Infpiration den Gottern und guten Genien, Dieje meift den bojen Geiftern zuschrieben. Fur die zweite Erflarung fprechen alle Er= fcheinungen, welche die Divination als ein der natur der mensch= lichen Seele inharirendes Vermögen erweisen; welche Unficht indes die Möglichkeit einer Infpiration nicht ausschließt. Ueußere Natureinfluffe, wie der aus der Erde aufsteigende Dampf zu Delphi oder in der Hohle des Trophonios, tonnen bochftens Die Erscheinungen der Ertafe veranlaffen, nicht aber fie verur= fachen. Erft in den letten Jahrhunderten, in denen jene tieferen Krafte ber menschlichen Seele immer mehr bezweifelt, ja wohl gar gegen alle hiftorische Beugniffe vollig geleugnet wurden, glaubte man, wie Ban Dale und Fontenelle, bas gange Drakelwefen einzig durch Prieftertrug und Bolfswahn erflaren zu tonnen; und man behauptete damit gang fect, daß das geiftreichfte Bolt der Erde und alle feine großen Weifen, wie Pythagoras, Sofrates, Plato, Lenophon u. f. w., viele Beiten hindurch die betrogenen Spielwerke einiger verschmitter Priefter gewesen feyen. Uber mas ein ganzes Bolt, mas viele Bolter, mas die Verstandigsten des

Volkes Jahrhunderte hindurch glauben, das ift nie blos Tåu= schung und Betrug, und hat wenigstens eine gesunde Wurzel. Erst im Fortgange der Zeiten pfropft Gaukelei und Wahn die Lüge auf die Wahrheit, und der vormals gesunde Baum trägt nun vergistete Früchte.

Den erften wahren Urfprung der Drakel erkennen wir daher im Bellfeben. Dft mag diejes im Berlauf ber Beiten burch mancherlei Einfluffe, durch die verschiedenen Mittel die Ertafe zu bewirken, burch den Gemuthszuftand der Geher und der ihnen magifch Ber= bundenen, durch die Deutung der Unschauungen durch die Prie= fter, durch die Vermischung mit den Unfichten des Bolfsglaubens u. dal. m. entstellt und getrubt worden feyn. Darum finden wir Drakelipruche, welche offenbare Ausspruche eines achten Belljehens find, andere, welche doppelfinnig und unklar, und noch andere, welche gar zu deutlich die Ansichten und das Intereffe der leiten= ben Priefter burchblicken laffen. Denn zulegt wurden auch fie, oder vielmehr ihre Masten, das Spielwert der Macht und der Lift; und als der kluge Konig der Macedonier die Krafte des gefunke= nen Hellas sich unterthan machte, da philippisirten auch die Drakel. In pjychologischer und moralischer Hinficht gebuhrt daher benfelben ein fehr verschiedener Werth, indem uns die Geschichte aus verschiedenen Perioden wahre und trugerische, weise und ver= berbliche Aussprüche der Drakel bewahrt hat. Bon diefer Infti= tution, in welcher eine bestimmte Form des Sehervermögens erscheint, durfen wir daher wohl annehmen, daß fie ursprünglich eine reine war, aber fpåter entstellt und endlich migbraucht ward.

Beil bei den Drakeln durch ertatische Zustände, welche meist der Inspiration der Götter zugeschrieben wurden, manche Pflanzen in arzneilichen Gebrauch kamen, so war es natürlich, diese Mittel den inspirirenden Göttern zu weihen, wie dies Perikles in dem angeführten Falle that. Wir brauchen nur an folgende Heilmittel zu erinnern: Anthemis (rom. Kamille), Artemisia (Beifuß), Asclepias (Schwalbenwurz), Heracleum (Barenklau), Achillea (Schafgarbe), Teucrium (Gamander), Paeonia (Pfingstrose).

Es begreift sich aus dem Gesagten der Zusammenhang, der überhaupt zwischen der Heilkunde, dem Cultus und dem Seher= wesen bei fast allen Bolkern statt fand. Daher denn so viele Arznei= mittel den Namen von Gottern, Heiligen, oder wo die früheren Gotter für Dämonen galten, oder die Pflanzen als Zaubermittel gebraucht wurden, den Namen vom Teufel führen. \*)

\*) Mehrere Pflanzen führen bei uns auch den Namen der germanischen Götter; viele sind den heiligen geweiht, unter diesen die meisten dem Johannes, keine dem Paulus. Die zum Zauber, zu Zaubertränken und Zaubersalben angewandten führen den Namen heren= oder Teufels= kräuter. hier folgen die Namen vieler solcher Pflanzen.

Pflanzennamen, die von germanischen Götternamen kommen: Donnerbart (Hauswurz', sempervivum, herba Jovis) Donnerstug (fumaria bulbosa), Donnerdistel (eryngium campestre), Donnernessel (Bren= nessen), Donnerrebe (Epheu), Donnerwurz (Ruhralant). Diese Pflanzen sind alle nach dem Gotte Donar benamt, so wie Thorsholm oder Thorshut (Aconit) vom Gotte Thor, der identisch mit Donar ist. Das Aconit kommt später als Zaubermittel bei den Herenkräutern vor. Wir erinnern hier an die Wirkung, welche Helmont durch dasselbe hatte. — This siola (viola Martis) vom Kriegsgott Dys. — Balders bra (Baldersbraue) Balsenbro und Balsenbra (dánisch; anthemis voluta und matricaria maritima), Baldrian (valeriana). — Von Wodan (Ddin) führt keine Pflanze mehr den Namen.

Pflanzen, welche von Gott, Chriftus, von Engeln und Heiligen den Namen führen: Gottesgnadenkraut (gratiola offic.), Gottheil (prunus vulgaris), Gottvergiß (marrubium vulgare), Chriftdorn (rhamnus paliurus), Chriftmeffenrofe (Ferichorofe, anastatica hierochuntica), Chriftwurzel (adonis vernalis), Schwarzchriftwurzel (helleborus niger), Engelblumchen (graphalium dioicum), Engelkächen, (filago germanica), Engelstrank (arnica montana), Engelfuß (polypodium vulgare) Engelwurzel (angelica sativa und sylvestris), Erzengelwurzel (angelica archangelica), Marienbettstroch (galium verum), Marien= blattchen (tanacetum balsamita), Marienblume (Maastieb, bellis perennis), Mariendistel (carduus Marianus), Marienflachs (Frauen= Bas von den Drakeln gesagt wurde, gilt im Wesentlichen eben so von den Sibyllen. Obgleich ihre Geschichte in ein mythi= sches Dunkel gehullt ist, und die einzelnen Erzählungen von ihnen

flachs, antirrhinum Linnaria), Marienglockenblume (campanula medium), Marienkraut (alchemilla vulgaris), Marienlichtröstein (lychnis dioica), Marienmantelchen (aphanes arvensis), Marienneffel (marrubium vulgare), Marienröstein (Kornrade, agrostemma githago), Ma= rienwurz (tanacetum balsamita), Marienrofe (paconia offic.). (Was also früher dem Up ollo geweiht war, ist es jest der Maria.)

Johanniskraut (hypericum perforatum) galt als Schuhmittel gegen bie Zauberei und Einwirkung böser Geister. Daher heißt es auch suga daemonum, Teuselsflucht), Teuselszwirn (clematis vitalba), Teuselsz barm convolvulus), Iohannisbeere (ribes rubrum), Iohannisbrod (ceratonia siliqua), Iohannesgürtel (Bárlapp, lycopodium clavatum), Iohannishand, (Farrensaamen, polypodium filix mas.), Iohannishaupt (arum maculatum), Iohanniswedel (spiraea ulmaria), Iosephsblume (tragopogon pratense), Iacobskraut (senecio jacobaea), Iacobslauch (allium fistulosum), Peterlein, Peterssilie (apium petroselinum), Peterskraut (Glaskraut, parietaria offic. Wie also früher durch Perikles biese Pflanze der Minerva geweiht war, so später dem Petrus.) Mariamagdalenenblume (valeriana celtica), Aronswurz (radix aronis), Antonskraut (plumbago St. Antonii, plumbago europaea), Apollinaz riskraut (hyoscyamus), Athanassi (coix lacryma).

Pflanzen, welche vom Teufel ober von Heren den Namen führen: Teufelsabbiß (scadiosa succisa), Teufelsauge (Schwarzbilfen, bisweilen Frühlingsadonis), Teufelsbeere (atropa belladonna), Teufelsmitch (euphordia Cyparissias), Teufelsfluch, Teufelsflucht, Teufelsraub bedeuten alle Johanniskraut (S. oben), Teufelskirsche (bryonia offic.), Teufelsklauen (lycopodium), Teufelspeterlein (conium maculatum), Teufelswurzel (aconit. napellus, S. Donnerwurzel), Herenkraut (lycopodium), Herenmehl (sem. lycopodium), Herenlauch (allium magicum)

Bu ben Zauberkräutern im Mittelalter gehörten auch Betonica, beffen Geruch betäubend ist, Waldkälberkropf (chaerophyllon sylvestre), welcher Wahnsinn, Doppeltschen und tiefen Schlaf bewirken soll (f. hahnemann Apothekerlericon), Bilsenkraut, Stechapfel und Mandragora. (S. Grimm deutsche Mythologie.) måhrchenhaft lauten, so durfen wir sie doch als historische Personen betrachten; so sehen sie wenigstens die bedeutendsten Schriftsteller des Alterthums an. Die sibyllinischen Bucher, die uns bewahrt sind, und zum Theil bestimmte Weissagungen auf Christus enthalten, sind apokryphisch, und wenigstens großentheils als das Machwerk der ersten christlichen Jahrhunderte anzusehen. Daß aber in denselben åchte vorhanden sind, ist nicht unwahrscheinlich, weil im Volke lebende Sagen und Weissagungen wohl oft entstellt werden, aber doch selten ganz verloren gehen; eben so, daß sich mehrere derselben auf Christus und die christliche Kirche beziehen. Denn es sinden sich in den Traditionen fast aller Volker Prophezeiungen auf eine allgemeine Errettung und Wiedern enthaltene Alte und Aechte aufzussinden, durfte jedoch jetzt auch der schärften Kritik nicht mehr gelingen.

Statt die apokryphischen Musfagen derfelben mitzutheilen, fuhren wir nur die Meinungen einiger Schriftsteller des Ulter= thums uber sie an. Plato legt ihnen wie den Drakeln das großte Lob bei (G. 233). Cicero halt ihren Juftand nicht fur infpirirt, fondern durch die Natur hervorgerufen. Er fagt: "Die Kraft der Erde erregt die Pythia, die der Natur die Sibylle." Unter den Kirchenvatern findet fich auch die verschiedenartigste Unsicht über die Seherfraft der Sibyllen. Der heilige Sieronymus ficht dieselbe als ein Geschent Gottes an, dagegen der heilige Hilarius als Folge bamonifcher Infpiration. Mehrere berfelben erfennen aber auch eine ber menschlichen Seele inwohnende Seher= fraft als Naturvermögen an. So fagt Tertullian: (de anima c. 21 ) "Unter die naturlichen Krafte der Seele rechnen wir die Freiheit des Willens, eine Berrschergewalt uber die natur und zuweilen die Weiffagung (dominationem rerum et divinationem interdum);" und Athenagoras, der als Neuplatoniker viele

Ansichten mit Porphyrius und Jamblichus gemein hat: "Da durch ihre eigene Kraft und Intelligenz die unsterbliche Seele bewegt wird und in dem Menschen wirkt, so daß sie auch die Zukunft vorhersehen und den Zustand der gegenwärtigen Dinge leiten und besorgen kann, so maßen sich nur die Dämonen das Lob dieser Weischeit zu." (Athenagoras Gesnero interprete. Parisiis 1663. f. 30)

Der heilige Justin sagt etwas über die Sibyllen, das in magnetischer Hinscher schutten führt schutten, son er bes hauptet, sie erinnerten sich dessen nicht, was sie in der Ertase gesagt. Er schreibt: "Sie sagen viele und große Dinge richtig und wahr, aber sie verstehen nicht, was sie sagen. Denn die Sibyllen haben nicht, wie die Dichter, das Vermögen, ihre Aussagen zu verbessern und gut zu setzen nach den Regeln des Versbaues, sondern zur Zeit der Begeisterung geben sie die Orakelsprüche, und wenn die Ertase aufhört, so schwindet die Erinnerung des Gesagten." (S. Justini admonitorium ad Graecos. Parisiis 1663.)

## Nordifche Bölfer.

Wie die in Nebel gehullten Urfagen aller Volker, so sprechen auch die der germanischen und flavischen Volkerstämme von Se= hern und Seherinnen, denen magische Kräfte zu Gebote standen. Die Weissagungen in der Edda sind denen mancher morgenländi= scher aus der Urzeit ähnlich. Es wandelt Odin selbst zur alten Wole, \*) der Seherin im äußersten Norden. Aus dem langen Todesschlummer durch des Gottes Zauberlied herausbe=

\*) Die Bole ift der schützende Geist der Erde, die urerste Seherin. Der älteste Theil der Edda heißt von ihr Boluspa, das Gesicht der Bole. schworen, weissagt sie auf dem Hunengrabe der Welt Untergang. "Bor dem Ende der Zeit, um die "Abenddämmerung der Götter" werde Loke (der Bose) aus seinen Banden frei mit den "Feuer= riesen" zum Kampf mit den Göttern ziehen, und alle Geburten der alten Nacht werden sich erheben, das Neich des Lichtes zu zerstören. Aber wenn die "Götternacht" vorüber, dann schafft am neuen Morgen Allfadur Götter und Menschen auf's neue aus der Fulle seiner Herrlichkeit."

Auch bei diefen Bolkern war, wie ursprünglich bei allen, der Priester zugleich Wahrsager und Arzt. So nennt Plinius die Druiden eine Klasse von Sehern und Aerzten. (Plin. hist. nat. lib. 39. c. 1.) Heilige Wasser und Haine, wie der Bodensee (Wodanssee), der Odenwald (Odinswald), kommen überall vor. Vorzüglich waren es einzelne geheiligte Baume, unter denen die Germanen ihre Opfer brachten und ihre begeisterten Barden weissagten.

Bei vielen Völkern und bei verschiedenen Arten des Cultus finden wir die Verehrung heiliger Båume. Die Geschichte der Johanna d'Arc, welche unter einem Baume, dem ihre Zeit Zauberkräfte zuschrieb, ihre Gesichte hatte, liefert ein analoges Beispiel. Diesen Båumen wurde wohl meist eine magische Kraft zugeschrieben, weil sie an Orten standen, die früher einem heidnischen Gotte geheiligt waren, und wo Priester oder Sehe= rinnen Gesichte hatten. Zuweilen mögen manche solcher Båume auch durch ihre eigenthumliche Natur Schlaf bewirkt haben, wie denn namentlich der Lorbeer Menschen, die zum Somnambulis= mus disponirt waren, bisweilen in magnetischen Schlaf brachte. Endlich läst sich eine magnetische Wenschen auf die Båume, wie auf andere Gegenstände annehmen, so das diese, gleichsam als magnetisirte Båume, bei dazu disponirten Menschen wohl magnetischen Schlaf erregen konnten. Der ganze, noch jetzt im Volke wie ein Gespenst herumziehende Zauberglaube ist ein Ueberrest des Glaubens und des magischen Cultus unserer vorchristlichen Våter. Als das Christen= thum die germanischen Wälder erhellte, wurden meist alle Lehren der germanischen Völker, so wie alle magischen Kräfte, die sich bei ihnen erhalten hatten, als polemisch dem Christenthum entgegen= gesetzt, durchaus als Teufelswerk behandelt. Die Götter wurden so zu Dämonen, die Priester zu Zauberern, die Seherinnen zu Heren. Bei den meisten Völkern wurden zur Zeit, als die alten Religionen ihrem Erlöschen-nahe waren und eine neue und höhere Periode des religiösen Lebens durch das Christenthum möglich ward, auch die lichten Theile ältester Ueberlieferung und die Erscheinungen der natürlichen Magie und Ertase mit wirklich heillosen Lehren, Gebräuchen und Zuständen häufig in eine Klasse gesetzt und als Wert der Finsterniß ohne Unterscheidung verworfen.

Es genüge hier, einige Stellen aus den romischen Schrift= stellern anzuführen, welche darthun, daß bei Galliern und Ger= manen die magischen Kräfte des Wirkens und Erkennens so gut wie bei allen andern Volkern bekannt waren.

Wie bei dem Drakel zu Delphi wurden auch bei den Galliern Jungfrauen zu gottesdienstlichen Gebräuchen und zum Beissagen aufbewahrt. Ein solches Justitut war auf der Insel Sena, die an der Küste der jetzigen Bretagne liegt. "Sena ist berühmt," erzählt Mela, "durch ein Drakel der gallischen Gottheit. Die Vorsteherinnen desselben sind durch beständige Jungfrauschaft geheiligt, an der Jahl neun. Man glaubt, daß diese mit unge= wöhnlichen geistigen Anlagen begabt (ingeniis singularibus praeditas), Krankheiten, die sonst als unheilbar angesehen werden, heilen, und zufünstige Dinge wissen und voraussagen können." (Pompon. Mela. t. 3. c. 6.)

Tacitus, nachdem er bemerkt, wie gewaltig germanische 20 \*

Frauen auf die Tapferkeit der Krieger einwirken, und daß die Römer von einzelnen Bölkern zu größerer Sicherheit edle Jung= frauen fordern, fügt hinzu: "Ja sie glauben sogar, daß in ihnen (den Frauen) etwas Heiliges und eine Vorherschungsgabe (sanctum et providum) wohne, und sie verschmächen weder ihren Rath, noch vernachlässigen sie ihre Antworten." Schon Jul. Caesar sagt I, 50: es herrsche bei den Germanen die Gewohnheit, daß ihre Hausmutter in Weissaugen und Prophezeiungen (sortibus \*) et vaticinationibus) erklärten, ob es angemessen sen ein Treffen zu beginnen, oder nicht: diese sagten nun, es wäre nicht gestattet (non esse fas), daß die Germanen siegten, wenn sie vor Neumond kämpsten. (S. Grimm's deutsche Mythologie S. 63.)

Reinen Namen eines germanischen Sebers hat Die Geschichte auf= bewahrt, aber die mehrerer Seherinnen. Sacitus fagt: (Germ. 8.) "Bir fahen unter der Regierung des erlauchten Bespafianus Beleda (als Gefangene im Triumph), von welcher die meisten glaubten, daß fie die Stelle der Gottheit vertrete (numinis loco). Ferner fagt er: (hist. 4, 61.) Dieje Jungfrau aus dem brukte= rifchen Stamme hatte einen weit ausgedehnten Einfluß (late imperitabat) nach einer alten Sitte bei den Deutschen, nach welcher fie die meiften der Frauen fur weiffagend und, wenn ihr Aberglaube fich fteigert, fur Gottinnen halten. Und damals muchs das Unfehen ber Beleda; benn fie hatte ben Deutschen Glucksfulle und den Untergang der Legionen vorausgesagt (4, 65). 2018 die Kolner mit den Teuktern ein Bundniß schließen follten, entboten fie: wir werden ben Civilis und die Beleda als Schiedsrichter nehmen; bei welchen die Berträge bestätigt werden follen. Go erlangten die Gefandten, welche nach Befanftigung ber Teutterer zum Civilis und der Beleda mit Geschenken geschickt wurden,

<sup>\*)</sup> Sortibus, eigentlich Prophezeiungen burch Stabchenwerfen.

alles nach dem Wunsche der Agrippinenser. Aber man verweigerte ihnen, vor das Angesicht der Veleda zu treten und mit ihr zu reden. Sie wurden abgehalten sie zu sehen, damit mehr Vereh= rung gegen dieselbe beobachtet würde. Sie selbst war in einem hohen Thurme; ein Auserwählter von den Verwandten brachte ihre Nathschläge und Antworten, wie ein Dolmetscher der Gott= heit (ut internuntius numinis). (3, 22.) Sie zogen auf dem Flusse Lippe ein für einen Feldherrn bestimmtes dreirudriges Schiff als Geschenk für die Veleda."

Diefer Veleda gingen andere Seherinnen voran: ('Tacitus Germ. 8.) "Sie verehrten einst auch Aurinia und mehrere andere, nicht mit demuthigem Kniebeugen, noch als ob sie solche zu Sottern erhoben håtten." Eine spåtere, Namens Ganna, sührt Dio Cassius (67, 5.) an. Im Jahr 577 zog Gunthirammus eine Frau zu Rathe, "welche den Geist der Weissaung (spiritum pythonis) hatte, damit sie ihm erzähle, was geschehen werde." Einer noch weit jungern, Thiota, die aus Allemannien nach Mainz gekommen war, gedenken fuldische Annalen im Jahr 847.

"Die grauhaarigen, barfußen Wahrfagerinnen der Eimbern bei Strabo (7,2.) in weißem Gewand, linnenem Wamms und mit ehernen Spangen gegürtet, die Gefangenen im Kriege schlachtend und aus dem Blut im Opferkessel weissagend, erscheinen wie grausenhafte Heren gegenüber der brukterischen Jungfrau; neben der Divination üben sie zugleich priesterliches Amt." (Grimm A. a. D. S. 65.)

Dieser Opferkessel, aus dem geweissagt wurde, erinnert sehr bestimmt an die Herenkessel. Der Bock, der bei allen Heren vorkommt, wurde dem Donar, dem Donnergotte, geopfert. Vor diesem Bocke verbeugte sich das Volk, wodurch die von den Heren behauptete Anbetung des Bocks und des Teufels (des Donar's) begreislich wird. Bekannt war bei den alten Preußen die Bocksheiligung (Luc. David. I. 37. 98.) Noch im Anfang des sechzehnten Jahrhunderts brachten preußische Bauern dem Gotte Peron (dem Donnergotte) Bocksopfer. Der flavische Gott Triglav wird mit zwei Ziegenhäuptern vorgestellt. Die Germa= nen opferten, wie die Perser, auch Pferde, und die Rômer fanden oft Pferdetöpfe auf den Bäumen der deutschen Wälder. Zwei Wölfe und zwei Raben sind beständige Begleiter Od in's. Sie werden später zum Hellewolf und zur Hellerabe, wie Donar's Bock zum Hellebock. Bemerkenswerth ist jedenfalls die bei den alten Germanen vorkom= mende doppelte Weise der Wahrsagung und Magie, einer reinen, von welcher Velleda, diese heidnische Sohanna d'Arc, ein Beispiel gibt, und einer unreinen, wilden, wo die opfernde Prie= sterin Menschenblut vergießt und aus dem Opferblut weissaget.

Bopiscus erzählt, daß ein Druidenweib dem Murelian ben Glanz feines Saufes vorausgefagt. Murelian befragte einft die gallischen Druidenfrauen, indem er zu miffen begehrte, "ob Die Berrschaft bei feinen Nachkommen bleiben wurde?" Da wurde ihm zur Antwort : "Keines Menschen Namen werde in Bufunft mehr im Staate verherrlicht fenn, als der der Nachkommen des Claudius." (Vopiscus in Aurelian.) Eine abnliche Prophezeiung erhielt auch Diocletian. "Diefer wohnte," (fo erzählt ebenfalls Bopiscus) "in einer fleinen Sutte, wie ein Soldat, der noch in den niedern Graden dient. Bei einem fleinen Streite uber Lebensmittel, den er mit feiner hauswirthin hatte, warf diefe ihm feinen Beiz vor. Diocletian erwiederte ihr fcherz= haft, er werde großmuthig feyn, wenn er Raifer wurde." "Diocletian," fagt fie hierauf, "scherze nicht, denn du wirft Raifer, wenn du einen Eber erlegt haft," (nam imperator eris, cum aprum occideris.) Diocletian war feitdem nicht ohne Soff= nung zur Kaiferwurde zu gelangen, fo fehr er dies auch verbarg. In der Meinung, die Weiffagung bezoge fich auf einen wirklichen

Eber, ging er oft auf die wilde Schweinsjagd und tödtete viele wilde Schweine mit eigener Hand. Indessen folgten sich Aurelian, Probus, Tacitus, Carus auf dem Throne, und Diocletian pflegte zu sagen: "Ich tödte wohl den Eber, aber immer hat ein anderer das Mahl." Aber das Wort der Seherin ward erfüllt, als der Kaiser Numerian in seiner Sanste von Arrius Aper erdolcht ward. Wie das Volk nach dem Mörder schwert in die Brust des Aper. Da sagte jener, der nun wirklich Kaiser wurde: "Endlich habe ich denn den rechten Eber (aper) gesällt.", (S. Vopiscus in Numerian.)

Auch dem Alexander Severus wurde durch ein Druiden= weib sein Schicksal vorausgesagt. Ein solches rief in gallischer Sprache: "Erwarte weder Sieg, noch vertraue dich den Solda= ten." (Oelii Lampridii vit. Alexand. Sever.) Dieser Kaiser wurde nach manchem Ungluck auch wirklich von seinen eigenen Kriegsschaaren getödtet.

Bei keinem neueren Volke des Nordens finden sich gewisse Formen des inneren Schauens so allgemein vor, als bei den Bergschotten und den Bewohnern der Hebriden. Es ist gar keine Seltenheit, daß solche Seher zukunstige Dinge, z. B. Hochzeiten, Todessälle, Begräbnisse u. dgl. voraussehen. Es ist dies Vermdgen unter dem Namen des zweiten Gesichts (second sight) bekannt. Im Frischen heißt es Taisch. Gewöhnlich stellen sich ihnen diese Dinge nur symbolisch dar, und sie bedürfen daher einer eigenen Auslegung für die Vilder ihrer Gesichte. Vemerkenswerth ist dabei, daß sie das Sehervermögen unter einander mittheilen können, so daß wenn einer in der Ertase mit Intention einen andern Seher berührt, dieser dasselbe Gesicht sieht, und also der erzeugte Rapport das somnambule Leben zugleich contagids verbreitet. Nach Martin's Beschreibung sollen selbst Thiere, wie Pferde und Kuhe in eine heftige Unruhe kommen, wenn ein folcher Seher ein Gesicht hat. Es hångt dies mit andern Erfahrungen zusam= men, welche beweisen, daß das psychische Leben des Menschen viel unmittelbarer auf die Thiere einwirkt, als man gewöhnlich denkt. Auch diese Bolker glauben, daß die Geister der Verstor= benen ihnen die Gesichte kund thåten.

Da es unser 3weck ist, die verschiedensten Formen ertatischer Justände zu vergleichen, um dadurch näher das Wesen derselben kennen zu lernen, so führen wir eine Jahl von Beispielen des zweiten Gesichts an, welches wenigstens früher in Hochschottland endemisch war.

"Das zweite Gesicht" (second sight) fagt Martin, "ift ein eigenthumliches Vermögen, unsichtbare Gegenstände ohne andere angewendete Mittel zu sehen. Die Vision (vision) macht auf den Seher einen so lebendigen Eindruck, daß er nichts anderes sieht oder denkt, außer diesem Gesichte, so lange es anhält, und er erscheint dann traurig oder fröhlich, je nachdem der ihm erschei= nende Gegenstand ist."

"Bei der Erscheinung eines Gesichts sind die Augenlieder des Sehers aufgerissen, und die Augen sind starr, bis das Gesicht verschwindet. Dies ist von Andern, welche zugegen waren, wenn Personen ein zweites Gesicht hatten, beobachtet worden, so wie mehr als einmal von mir selbst und von denen, die mit mir waren."

"Dies Vermögen des Ferngesichts erbt nicht, wie einige glauben, in grader Linie in einer Familie fort, denn ich kenne mehrere Eltern, die dies Vermögen besüchen, während ihre Kinder nicht damit begabt sind, und umgekehrt; auch ist es nicht durch irgend einen Vertrag zu erwerben, und nach genauer Untersuchung habe ich von keinem der Seher erfahren können, daß es auf irgend eine Weise mittheilbar wäre." "Der Seher kennt weder Gegenstand, Zeit noch Ort des Gesichts, ehe es erscheint; und derselbe Gegenstand ist oft von verschiedenen, in einer bedeutenden Entfernung von einander wohnenden Personen gesehen worden. Der sicherste Weg, um Zeit und die übrigen Verhältnisse des Ereignisses zu beurtheilen, ist der der Erfahrung; denn manche Personen von Erfahrung, die nicht mit dieser Fähigkeit begabt sind, sind mehr im Stande, die Bedeutung eines Gesichts zu beurtheilen, als ein Seher, der noch Neuling ist."

"Erscheint ein Ereigniß bei Tag oder bei Nacht, so trifft es bei diesen Verhåltnissen früher oder spåter ein."

"Tft ein Ereigniß fruh Morgens gesehen worden (welches nicht häusig geschieht), so wird es wenige Stunden nachher ein= treffen. Wenn zu Mittag, so geschieht es gewöhnlich noch densel= ben Tag; wenn des Nachts, oft noch in derselben Nacht; wenn nachdem die Lichter angezundet worden, so tritt es in der Nacht ein; und dies nach Tagen, Monden und zuweilen Jahren, nach den verschiedenen Zeiten der Nacht, in welcher das Gesicht erschien."

"Benn ein Leichentuch um Jemand ist gesehen worden, so ist es ein sicheres Vorzeichen des Todes. Die Zeit desselben wird beurtheilt nach der Hohe, in welcher es die Person umgibt. Erscheint es nicht über der Mitte, so wird der Tod nicht in dem Zeitraume eines Jahres, und oft noch einige Monate später erwartet. Erscheint es aber, wie häusig geschieht, höher nach dem Kopfe zu, so schließt man, daß der Tod binnen wenigen Tagen, wenn nicht Stunden, eintreffen wird, wie die tägliche Ersahrung bestätiget. Mir sind Beispiele von dieser Art gezeigt worden, wo die Personen, welche dies Gesicht betraf, der vollkommensten Gesundheit genoffen."

"Ein Creigniß, betreffend den Tod eines meiner Bekannten, wurde nämlich von einem Seher, der noch Neuling war, vorher=

gesagt. Es wurde blos wenigen und nur insgeheim mitgetheilt. Ich, der ich unter dieser Jahl war, achtete nicht im Mindesten darauf, bis der zur angegebenen Zeit eintreffende Tod der angezeigten Person mich von der Wahrheit der Voraussage überzeugte. Der erwähnte Neuling ist jetzt ein geschickter Seher, wie mehrere spätere Creignisse beweisen. Er lebt im Kirchspiele St. Mary, dem nördlichsten auf Stie."

"Wenn ein Frauenzimmer zur linken Hand eines Mannes stehend gesehen wird, so ist es ein Vorzeichen, daß es seine Frau werden wird, es mag nun zur Zeit der Erscheinung an einen andern verheirathet oder unverheirathet seyn."

"Erscheinen zwei oder drei Frauenzimmer zugleich zur linken Hand eines Mannes, so wird dasjenige Frauenzimmer, welches ihm zunächst steht, seine erste Frau seyn, und so weiter, alle drei oder der Mann allein mögen zur Zeit des Gesichts verheirathet seyn oder nicht, wovon ich mehrere kurzlich geschehene Beispiele unter meinen Bekannten weiß."

"Etwas Gewöhnliches ist es, einen Menschen zu sehen, welcher kurz nachher in das Haus tritt; und ist er dem Seher nicht bekannt, so gibt dieser eine so lebendige Beschreibung von dessen Natur, Temperament, Kleidung u. s. w., daß sie bei der Ankunst desselben in jeder Hinsicht mit der Wirklichkeit übereinstimmt. Ist die erschei= nende Person mit dem Seher bekannt, so nennt er auch deren Namen, so wie andere Eigenthümlichkeiten derselben, und er kann an deren Aeußerm unterscheiden, ob sie in guter oder übler Stim= mung kommt."

"Ich felbst bin auf diese Weise von Sehern beiderlei Ge= schlechts in einer Entfernung von einigen hundert englischen Meilen gesehen worden. Einige, die mich auf diese Weise sahen, hatten mich nie personlich gesehen, und ihre Vision traf richtig ein, ohne daß ich vorher die Absicht gehabt håtte, mich nach diesem Orte zu begeben, indem ich ganz zufällig dorthin kam." "Eben so sehen sie Håuser, Gårten und Båume an Stellen, an denen von allen dreien nichts ist, und gewöhnlich trifft es im Laufe der Zeit ein: 3. B. zu Mogstot auf der Insel Skie, wo blos einige wenige årmliche, mit Stroh gedeckte Kuhställe waren, traf einige Jahre nachher das erschienene Gesicht ein, indem mehrere schone Häuser an demselben Platz, welcher dem Seher erschienen war, gebaut und Obstgärten daselbst angelegt wurden."

"Einen Feuerfunken auf Temandes Urm oder Bruft fallen fehen, ift ein Vorzeichen eines todten Kindes in den Urmen diefer Person; wovon es mehrere neuere Beispiele gibt."

"Ein leerer Stuhl zur Beit, wenn Jemand auf demselben führ, bedeutet den kurz nachher erfolgenden Tod dieser Person."

"Benn ein Neuling, oder Jemand, der erft vor Kurzem das zweite Gesicht erhalten hat, eine Bisson zur Nachtzeit außer dem Hause hat, und dann einem Feuer sich nähert, fällt er sogleich in Dhnmacht."

"Einige glauben sich unter einer Menge von Menschen zu befinden, welche einen Leichnam mit sich sühren; und nach einer solchen Vision gerathen die Seher in Schweiß, und beschreiben die ihnen erschienenen Menschen. Sind Bekannte von ihnen unter denselben, so geben sie deren Namen, so wie den der Träger an, hinsichtlich der Leiche wissen sie aber nichts."

"Diejenigen, welche das Vermögen des zweiten Gesichts haben, sehen diese Visionen nicht zugleich, wenn sie auch zu der= selben Zeit bei einander sind. Aber wenn ein mit diesem Vermögen Vegabter in dem Augenblick eines erscheinenden Gesichts seinen Mitseher absichtlich berührt, so sieht dann der zweite es eben sowohl, als der erste. Dies ist oft von denen, die bei solchen Gelegenheiten zugegen waren, bemerkt worden."

"Es gibt noch eine Art der Vorherverkundigung des Todes durch einen Schrei, welchen sie Taisk, und andere in den Nieder= landen Wrath nennen." "Sie hören nåmlich draußen ein lautes Geschrei, welches ge= nau der Stimme derjenigen Person gleicht, deren Tod hierdurch vorherverkundigt wird. Das letzte Beispiel dieser Art, was mir mitgetheilt wurde, trug sich in dem Dorfe Rigg auf der Insel Stie zu. Funf Frauenzimmer saßen nämlich zusammen in demsel= ben Zimmer, und alle hörten einen lauten, durch das Fenster kommenden Schrei. Sie hielten es völlig für die Stimme eines Mådchens, welches mit gegenwärtig war. Dieses erröthete sogleich, obgleich es sich es nicht merken ließ, bekam am folgenden Tag ein Fieber, und starb in derselbigen Woche."

"Manche Dinge werden durch Geruch vorher verkündigt, wie folgt. Fische oder Fleisch wird häusig am Feuer gerochen, wenn zur Zeit keines von beiden im Hause ist, oder nach aller Wahr= scheinlichkeit in einigen Wochen oder Monaten nicht im Hause scheinlichkeit in einigen Wochen oder Monaten nicht im Hause see ihnen sehr nahe ist, so fangen sie doch selten Fische, im Winter und Frühling. Diesen Geruch haben mehrere Personen, welche nicht mit dem zweiten Gesicht begabt sind, und das Vorherver= kündigte trifft allemal bald nachher ein."

"Kinder, Pferde und Ruhe sehen das zweite Gesicht sowohl, wie im Alter vorgerückte Männer und Weiber."

"Daß Kinder es sehen, zeigt sich dadurch, daß sie in dem= selben Augenblicke laut aufschreien, in welchem eine Leiche oder eine andere Vision einem gewöhnlichen Seher erscheint. Ich war in einem Hause gegenwärtig, als ein Kind plötzlich aufschrie, und nach der Ursache befragt, gab es an, es habe ein großes, weißes Ding auf dem Tische in der Ecke liegen gesehen. Man glaubte ihm indessen nicht, bis ein Seher, der gegenwärtig war, be= hauptete, das Kind habe Recht; denn, sagte er, ich sah eine Leiche und das Leichentuch um dieselbe, und der Tisch wird als ein Theil des Sarges, oder auf andere Weise bei der Leiche gebraucht werden; und wirklich wurde er zu einem Sarge ver= wendet für Jemand, der zur Zeit des Gesichts sich in voller Ge= sundheit befand."

"Daß Pferde es sehen, zeigt sich gleicherweise durch ihr hef= tiges und schnelles Stutzen, wenn der Reiter oder Mitseher eine Vision irgend einer Art, bei Tag oder bei Nacht hat. Beim Pferde ist noch zu bemerken, daß es diesen Weg nicht vorwärts gehen will, bis man es einen Umweg führt, und dann ist es ganz in Schweiß."

"Ein auf der Landstraße bei Loch=Skerineß auf Skie ange= bundenes Pferd zerriß den Strick um Mittag, und rannte, ohne die mindeste sichtbare Ursache hin und her. Allein zwei Leute aus der Nachbarschaft, welche zufällig in einer geringen Entfernung waren, und das Pferd sahen, bemerkten in derselben Zeit eine Menge Menschen um eine Leiche, welche nach der Kirche von Snisort zogen. Dies wurde wenige Tage nachher erfüllt durch den Tod einer Edelfrau, welche 13 Meilen von dieser Kirche lebte und aus einem andern Kirchspiel, von welchem selten welche nach Snisort kommen, hierher begraben wurde."

"Daß Kuhe das zweite Gesicht sehen, geht aus Folgendem hervor: wenn eine Frauensperson eine Kuh melkt, und dann zufällig ein zweites Gesicht hat, so rennt die Kuh in großer Furcht sogleich weg, und kann eine ganze Zeit nachher nicht wieder be= ruhigt werden."

"Die Leichenfackeln oder Todtenlichter in Wales, welche ein bestimmtes Vorzeichen des Todes sind, sind bekannt und erwiesen."

"Das zweite Gesicht ist gleichfalls auf der Infel Man gesehen worden, wie aus folgendem Beispiele erhellt: Capitain Leaths, die erste obrigkeitliche Person von Belfast, verlor auf seiner Reise im Jahre 1690 dreizehn Mann in einem heftigen Sturme, und als er auf der Insel Man landete, erzählte ihm sogleich ein alter Mann, Geistlicher eines dortigen Kirchspiels, er habe 13 Mann verloren. Als der Capitain fragte, woher er dies wisse, antwortete er, durch 13 Lichter, welche er auf den Kirchhof habe kommen fehen. So erzählt Sacheverel in seiner Beschreibung der In= fel Man."

"Bier Månner aus dem Dorfe Flodgery auf Skie faßen bei Tische, als einer von ihnen plotzlich sein Messer auf den Tisch fallen ließ, und mit ångstlicher Geberde umherblickte. Die Gesell= schaft bemerkte es, und fragte nach der Ursache; aber er antwortete nicht bis nach dem Essen, und erzählte ihnen dann, daß, als er sein Messer habe fallen lassen, habe er eine Leiche mit dem Leichen= tuche auf dem Tische liegen gesehen, welches Gesicht ihn erschreckt habe und in kurzer Zeit in Ersüllung gehen werde. Es traf vollig ein, denn einige Tage nachher starb einer aus der Familie, und wurde zufällig auf denselben Tisch gelegt. Dies wurde mir von dem Familienvater selbst erzählt."

"Jemand, der zu St. Mary an der Weftseite der Infel Skie wohnt, erzählte M. Mack-Pherson, dem Geistlichen, und andern, daß er das Gesicht einer Leiche gehabt, welche nach der Kirche zu gekommen sey, nicht auf dem gewöhnlichen, sondern auf einem weit rauheren Wege; Etwas, welches die Sache unglaublich machte und Ursache war, daß die Nachbarn ihn einen Narren nannten. Er bat indessen, sie möchten Geduld haben, und würden dann in kurzer Zeit die Wahrheit seiner Angabe erfahren. Es traf richtig ein; denn es starb Jemand in der Nachbarschaft, und die Leiche wurde auf demselben ungewöhnlichen Wege hergebracht, indem die gewöhnliche Straße zu der Zeit mit tiefem Schnee angefüllt war. Diese Erzählung habe ich von dem Geistlichen und andern dort lebenden Personen."

"Daniel Dow, fagte den Tod einer jungen Frau zu Min= ginis weniger als 24 Stunden vorher; und dem gemäß starb sie plotzlich auf dem Felde, obgleich sie zur Zeit der Vorhersagung vollkommen gesund war. Er sah das Leichentuch dicht um ihren Kopf, und dies war die Ursache seines festen Glaubens, daß ihr Tod nahe sey."

"Derfelbe Daniel Dow sagte den Tod eines Kindes in sei= nes Herrn Urmen vorher, indem er einen Feuerfunken auf dessen linken Urm fallen sah. Dies traf gleicherweise kurz nach der Vor= hersagung ein."

"Einige Einwohner von Harries segelten um die Infel Skie in der Absicht, an das gegenüberliegende Festland zu gehen, und waren durch die Erscheinung zweier Menschen sehr erschreckt, welche an den Seilen hingen, die den Mast befestigen, konnten aber nicht die Deutung finden. Sie sehten ihren Weg fort, allein der Wind wurde widrig, und nöthigte sie, zu Broadford auf der Insel Skie einzulaufen. Hier fanden sie Sir Donald=Mack=Donald, welcher Gerichtstag hielt, in welchem zwei Verbrecher zum Tode verurtheilt wurden. Die Seile und der Mast dessehren. Dies ist mir von Mehreren erzählt worden, welche die Geschichte von den Schiffsleuten hatten."

"Vier Männer von den Infeln Skie und Har waren nach Barbados gegangen und blieben daselbst 14 Jahre; und obgleich sie in ihrem Vaterlande gewohnt gewesen waren, das zweite Ge= sicht zu sehen, so sahen sie es doch nie auf Barbados. Jedoch bei ihrer Zurückkunst nach England sahen sie in der ersten Nacht nach ihrer Landung das zweite Gesicht, wie mir von mehreren ihrer Bekannten erzählt wurde."\*)

\*) Werke über das zweite Gesicht sind : Description of the western Islands of Scotland, by M. Martin. London 1706, übersest im Archiv für den thierischen Magnetismus 6. B. 3. St. S. 103. (wovon Obiges ein Auszug ist.) A. Journey of the western Islands of Scotland, Als eine Art des zweiten Gesichts kann man auch wohl das Gesicht Macbeth's anschen, welches Shaekspeare zu seiner Tragodie benußte. Die Erzählung dieser Geschichte steht in dem Werke des Hector Voethius, der im 16ten Jahrhundert die Geschichte Schottlands schrieb (Scotorum historia. Parisiis 1535. S. Archiv für den thierischen Magnetismus 8. B. 1. St.)

Boethius erzählt: "Nicht lange hernach begab fich ein neues und bewunderungswürdiges Greigniß, welches die Rube des Reichs ftorte. Denn als Maccabaus und Bangubo nach Forres (wo damals der Konig fich aufhielt) reiseten, und auf dem Wege des Vergnugens wegen durch Feld und Wald herumftreif= ten, erschienen ihnen ploglich auf dem Felde drei Weiber in ungewohn= licher Geftalt und Rleidung, fich ihnen nahernd. 216 fie diefelben auf= mertfamer betrachteten und bewunderten, fagte die Erfte: "Seil bir, Maccabaus, Than von Glammis" (welche Wurde er furg vorher durch den Tod feines Baters Synel erhalten hatte). Die 3weite fagte: "Seil dir, Than von Caldar." Die Dritte aber fagte: Beil dir, Maccabaus, einft Schottlands Ronig." -Darauf Banquho: "Ihr, wer ihr auch fenn moget, scheinet mir wenig gewogen, da ihr diefem außer den hochften Wurden auch das Reich bringet, mir aber nichts." Hierauf erwiederte die Erste: "Weit großere Dinge, als diesem, verfundigen wir dir: benn diefer wird zwar regieren, aber mit unglucklichem Ende, und wird keinen seiner Machkommen mit Recht unter die Konige zu zählen hinterlaffen; du aber wirft zwar nicht regieren, aber von dir wird eine lange Reihe Enkel entspringen, Schottlands Reich

by Samuel Johnson p. 247. The journal of a tour to the Hebrides with Samuel Johnson, by J. Boswel 1785. p. 490. Pinkants works 2. B. p. 324. Horst Deuteroskopie 1, B. p. 95.) Neue Falle des zweiten Gesichtes, besonders in Danemark, sind aufge= zeichnet in dem Urchiv für den thierischen Magnetismus 8. B. 3. St. zu beherrichen." - Dies gejagt, entschwanden fie fchnell ihrem Blick. Dem Maccabaus und Banquho fchien dies eitel, und im Ocherz begrußte Banquho ben Maccabaus als Ronig, Maccabaus den Banguho wiederum als Stammvater vieler Konige. Aber aus dem Erfolg legte man im Bolke späterhin es babin aus, daß es Parzen oder weiffagende mit teuflischer Runft begabte Nymphen gewesen seven, als man fab, daß, was sie prophezeit, in Wahrheit fich zugetragen. Denn furz nachher murbe zu Forres der Than von Caldar vor Gericht wegen Majeftats= verbrechen zum Tode verdammt, und Land und Wurde aus fonig= licher Gnade dem Maccabaus gegeben. - Uber Banquho, als fie beim Mahle frohlich scherzten und wechselfeitig lachten, fagte: "Jest haft du erlangt, Maccabaus, mas zwei jener Schweftern verfundeten, dir bleibt ubrig zu vollenden, mas die britte geweiffaget hat." 218 Maccabaus die Sache bei fich uber= legte, begann er mit Ernft an's Reich zu denken, aber die Gele= genheit war zu erwarten, und die, wie er glaubte, von den hoheren Machten bestimmte Beit; benn wie fie bas Fruhere erfullet hatten, fo wurden fie auch das Uebrige vollenden. Und es war nicht lange, als ihm gleichfam eine Gelegenheit vom Konige Duncan gegeben wurde. Diefer hatte namlich einem feiner Gohne, Malcolm, den er mit der Tochter Giverd's, Grafen von Northumberland, erzeugt hatte, Cumberland geschenft, gleichsam zum Beichen, daß berfelbe fogleich nach ihm die Regierung erhalten werde. Dies empfand Maccabaus ubel, indem er glaubte, daß der Konig fein Geschick aufzuhalten unternehme (benn nach alter Gewohnheit hatte, wenn ber funftige Beherricher des Reichs wegen Minderjahrigkeit zur Regierung nicht geschickt war, ber nachste Berwandte, der an Klugheit fich auszeichnete, Die Berwaltung des Reichs), und ver= meinend, eine gerechte Urfache bes Saffes zu haben, begann er Rath zu halten, wie er fich bes Reichs bemachtige. Gein Butrauen

wurde vermehrt durch bas, mas jene Gottinnen (wie er glaubte) ihm verheißen hatten. Denn ba eingetroffen war, mas zwei der= felben vorausgesagt hatten, fo glaubte er, wurde das noch ubrige Dritte durch Sulfe der Gotter nicht fchmer fenn. Auch trieb ihn feine Frau, luftern des foniglichen Titels und ungeduldig des Berzugs, wie der Weiber Geschlecht geneigt ift, eine Sache zu befchließen, und wenn beschloffen, mit zu großem Gifer zu verfolgen. Defter reizte fie daher ihren ubrigens nicht tragen und ichon im eignen Gemuth durch die lette vom Konige ihm zugefügte Beleidigung erhiften Mann durch die bittersten Worte an, indem sie ihn faul und furchtsam schalt, der eine so herrliche und ruhmliche Sache bei hoheren Weiffagungen und glucklichen Beichen nicht zu unternehmen mage, welche viele andere, blos durch des Titels Große angezogen, und unter feiner andern hoffnung begonnen håtten. Er theilte alfo feine Ubsicht den nachften Freunden mit, und vorzüglich dem Banguho; und als diefe alles versprochen bat= ten, ermordete er bei fich darbietender Gelegenheit den ichon im fiebenten Jahre regierenden Konig zu Enuernes (Undere erzählen zu Botaofuana); und mehrere andere, durch Geld Gewonnene zu fich nehmend, und vertrauend bem haufen der Begleiter, macht er fich felbit zum Ronige, reifet bald barauf nach Scona, und wird bort unter allgemeiner Buftimmung zum Konige ausgerufen."

Gleicherweise erzählt derselbe Geschichtschreiber das von einer magischen Stimme vorausgesagte Ende Macbeth's folgender= maßen (l. c. fol. 252 — 254), was wir in kurzem Auszuge geben.

"Maccabaus, der Magduff fürchtete, wurde diesen schon långst auf die Seite gebracht haben, aber seinen Angriff hatte ein des Jukunstigen kundiges Weib zurückgehalten, welches, mit dunkeln Weissagungen ihm schmeichelnd und von aller Furcht befreiend, das Geschick ihm verkundete: nicht eher könne er durch Feindes Band überwunden werden, als bis Birnan's weit aus= gedehnter Bald ju feiner neuerbauten Fefte Dounfinnan tomme, und feines von einem Weibe gebornen Menschen Band werde ihn todten. Durch dieje Gunft der Gotter (wie er glaubte) vor allen Nachstellungen ficher, lebte Maccabaus in volliger Bugellofig= feit und fürchtete niemand; benn durch den einen Spruch glaubte er fich unüberwindlich, durch den andern, daß er nimmer durch's Schwert umkommen werde. Uber ben Menschen riß fein Geschick dahin, nach welchem er fich überredete, er werde nicht eher über= wunden werden, als bis Birnan's Wald zu ihm komme, und auch dann fen der Tod ihm ferne, weil das Drakel ihm verheißen, er fen von keines gebornen Menschen Band zu todten. Denn Malcolm ftellte fein heer am Tage vor dem Siege bei Birnan's Bald auf, und nach furger Ruhe befahl er allen, in den Bald zu geben, und jeder einen Uft, fo groß er ihn tragen tonne, abzu= hauen; barauf in der erften Stunde der Macht brach er auf, und über den Tao gekommen, erschien das Beer mit hoch erhobenen Baumaften bei Tagesanbruch im Ungesicht der Feinde. 2018 Maccabaus dies erblickte, deutete er es, erschrocken uber die neue Erscheinung, endlich auf sich und fein Schicksal, und ben letten Kampf magend und aus feinem Schloffe ziehend, ftieß er auf Magduff, der, nicht geboren, fondern aus feiner Mutter Leib geschnitten, ihn im 3weikampf erschlug." -

"So weit bis zu Macbeth's Ende im 16ten Jahre feiner Regierung. Als nun auf diese Weise durch Macbeth's Tod im Jahre 1061 die letztgenannte Weissagung erfüllt war, blieb nun noch die Erfüllung der dem Banquho gegebenen Weissagung übrig, daß dessen Nachkommen Schottlands Reich beherrschen würden, welche Erfüllung erst im Jahre 1370, also 325 Jahre nach dem Gesichte, eintrat, wie Voeth us ebenfalls berichtet. Banquho wurde nämlich auf Macbeth's Anstisten ermordet; dessen Sohn

21 \*

Fleanchus entfloh aber nach Wales, erzeugte dort einen Sohn Walter, welcher nach Schottland zurückging, und dort wegen seiner Tapferkeit zum Seneschall des Neichs ernannt, und mit vielen Gütern beschenkt wurde. Ein Abkömmling desselben in gra= der Linie, Robert Stuart, wurde endlich im Jahre 1370 unter dem Namen Robert der Zweite König von Schottland, dessen Nachkommen mehrere Jahrhunderte hindurch den königlichen Thron besaßen, und hiermit jene Weissaung vollendeten."

Unter den Lapplandern und Finnen haben sich zaube= rische Gebräuche, mit vielerlei heidnischem Aberglauben vermischt, noch lange nach ihrer Bekehrung zum Christenthum, und trotz den strengsten Verboten magischer Umtriebe, bis nahe an unsere Zeit erhalten. Die geringe Anzahl der Geistlichen, die Beschränktheit ihres Wirkens in den weitläusigen, menschenarmen Gegenden, die wilde, wüste Natur, der rauhe Himmel, die Einsamkeit, das Jägerleben, die tiefe Wurzel der alten Gewohnheit, Alles trägt dazu bei, jene zähen Neste des Götzenthums zu erhalten.

Sturleson, Saro, Jacob Ziegler, Damian von Goes, Dlaus Magnus, Petrus Claudi, Samuel Rheen, Tornaus, Andreas Buraus, Peucer, nach ihnen Johann Scheffer, Professor zu Upsala, und Andere, erzählen Vieles von diesem Zauberwesen, manches Falsche mit Leichtgläubigkeit aufnehmend, Anderes abergläubisch mißdeutend, übrigens genug des gut Beglaubigten, woraus sich merkwürdige Thatsachen ergeben.

Die Kunde der Magie war ehemals im hohen Norden Ge= genstand formlicher Unterweisung, und die Edelsten des Volks schickten Schne und Töchter zu berühmten Zauberkundigen. Ihre Weisheit legten sie nieder in den Runen, diesem uralt nordischen Sanskrit.

Eine beschranktere Tradition pflanzt fich, feit jene großartige

erlosch, von Eltern zu Kindern fort; daher mag die Sage von Haus = und Stammgeistern entstanden seyn, (spiritus familiares, gleich Latiums Laren und Penaten) die sich von Glied zu Glied vererben.

Einige eignen fich die Sehergabe mit Mube zu, bei Undern findet fie fich ungefucht und von Kindheit an. Denkwurdig ift, was Tornaus fagt, welcher die Sehergabe, wie ehemals meift gebrauchlich war, fur Teufelswert halt. "Etliche befigen die Bau= berfunde von Natur, welches erschrecklich ift. Denn an welchen der Teufel bequeme Diener und Wertzeuge vermuthet, die greift er, in der Kindheit schon, mit Krankheit an, ihnen im bewußt= lofen Buftand viele Einbildungen und Gesichte vorstellend, woraus fie, nach Maßgabe ihres Alters, lernen, was zur Runft gehorig. Diejenigen, fo zum andernmale mit folcher Krankheit befallen werden, bekommen noch mannichfaltigere Gesichte, woraus fie noch mehr Runfte faffen. Fallen fie zum drittenmale barein, welches mit fo heftigen Jufallen verbunden ift, daß fie dabei in Todesge= fahr kommen, fo werden ihnen alle Teufelsgesichte und Erschei= nungen gezeigt, woraus fie die vollkommene Wiffenschaft ber Baubertunft erlangen. Und diefe find bermaßen darin unterrichtet, daß sie auch ohne das gebrauchliche Zaubergerath fernentlegene Dinge feben tonnen, auch wohl feben muffen, fie mogen wollen oder nicht; so gang find sie vom Teufel eingenommen." Davon erzählt er auch gleich ein Beispiel: wie ein Lapplander feine Bahr= fagerpaufe, uber welche Tornaus zuvor ihm ofters Rlagen und Strafreden geführt, ihm felbst ausgeliefert, traurig bekennend, auch ohne diefelbe fabe er bennoch Mles, mas in der Ferne vor= gehe; er wiffe nicht, wie er es machen folle mit feinen Mugen. Dabei habe er ihm Alles mit den fleinsten Umstånden erzählt, mas ihm (Tornaus) auf feiner Reife nach Lappland begegnet.

Ihr vornehmstes Zaubergerath ift diese Wahrfagerpauke,

welche sie Kannus oder Quobdas nennen. Sie hauen deren Boden in ganzem Stück aus einem dicken Baumstamm, dessen Fasern von unten nach oben mit dem Sonnenlause in gleicher Richtung gehen. Die Pauke wird mit einem Thierfell bezogen, und in den Boden Löcher zum Handgriff geschnitten. Auf dem Fell sind man= cherlei Bilder gemahlt, oft Christus und die Apostel mit den Göhenbildern Thor's, Stoorjunkar's und Andererzusammen, das Zeichen der Sonne, Thiergestalten, Länder und Gewässer, Städte und Wege, kurz allerlei Zeichen, je nach dem verschiedenen Gebrauch. Auf der Pauke ist ein Zeiger besestigt, den sie Arpa nennen, und der aus einem Bündel metallener Kinge besteht. Der Schlägel ist meistens ein Rennthierhorn.

Diefe Pauke wahren sie mit scheuer Chrfurcht, umhullen sie forgfaltig und huten sie besonders vor der Beruhrung eines Weibes.

Wollen fie erkunden, was in der Ferne vorgehe, ob und auf welche Weife die Jagd oder andere Geschafte ihnen gelingen werden, welchen Husgang eine Krankheit nehme, was zu deren Seilung diene, und dergleichen, fo knieen fie nieder, und der Wahrfager ruhrt die Pauke, Unfangs mit leifen, bann mit immer ftarkeren Schlagen, rings um den Beiger herum, entweder bis diefer fich in einer Rich= tung, oder auf ein Beichen fortbewegt hat, das ihnen zur gesuchten Untwort dient, oder bis der Wahrfager felbst in Ertafe fallt, wobei er gewöhnlich die Pauke auf den Ropf legt. Dabei fingt er mit lauter Stimme ein Lied, das fie Jopke nennen; auch die umftehenden Manner und Weiber fingen Gefänge, welche Duura heißen, und worin der name des Orts, von dem fie etwas zu erfahren verlangen, oft wiederfehrt. In dem ertatischen Buftande liegt der Wahrfager eine Beile, oft viele Stunden, scheintodt am Boden mit entstelltem Gesicht, zuweilen mit ausbrechendem Schweiße. Unterdeffen feten die Umftehenden ihre Incantation fort, welches dazu dienen foll, daß dem Seher nichts von feinen

· Vissionen aus dem Gedåchtniß entfalle; zugleich huten sie ihn forgfältig, daß nichts Lebendiges ihn anruhre, nicht einmal eine Mucke. Wenn der Wahrsager wieder zum Bewußtseyn erwacht ist, erzählt er nun seine Gesichte, beantwortet die ihm zuvor ge= stellten Anfragen und gibt unverkennbare Merkmale seiner gehab= ten Anschauung ihm ferner, unbekannter Dinge.

Nicht immer geschieht die Drakelbefragung fo feierlich und vollftandig. In alltäglichen Dingen, zum Behufe ber Jagd 3. 23., befragt ber Lappe den Zeiger feiner Paute, ohne die fomnambule Krife hervorzurufen. Das umgekehrt Einige diefes Geraths ganz entbehren tonnen, wobei ein hoher entwickeltes Uhnungsvermosgen ihnen zu ftatten kommt, ift ichon erwähnt worden. Claudi erzählt, daß zu Bergen in Norwegen ein deutscher Kaufmanns= Diener einen normegischen Kinnlappen befragt, mas fein herr in Deutschland mache. Der Finne habe versprochen, ihm die Kunde ju geben, habe dann wie ein Berauschter zu fchreien und im Kreife herumzuspringen begonnen, worauf er wie tobt zur Erde gefallen, nach einer Weile wieder erwacht fen, und die verlangte Untwort gegeben habe. Mit der Zeit habe fich diefe als mahr und genau erwiefen; und ber ganze Borfall fen in einer öffentlichen Berhand= lung protofollarisch aufgezeichnet. Daß endlich Manche mitten im Wachen, ohne convulsivische und bewußtlose Buftande, bellfebend zu werden vermögen, scheint der angeführte Bericht des Tornaus außer 3weifel zu fegen.

Der Gebrauch, den sie von ihrem Sehervermögen und den Bauberkunsten machen, ist meistens ein guter und unschuldiger: Heilung kranker Menschen und Thiere, Erforschung kunstiger oder ferner Dinge, die in dem beschränkten Kreise ihres Daseyns ihnen wichtig sind. Manche jedoch wenden die magische Kunst zur Be= schädigung Underer an, und die Schriftsteller wissen vieles, nur allzu fabelhaft Klingendes, von ihren Herereien zu erzählen. Diesen Mißbrauch verwerfen aber die Anderen, und wollen die Divination nicht mit diesen Gräueln verwechselt wissen; eine Gerechtigkeit, welche ihnen von den Berichterstattern nicht wider= fährt, indem diese alle Wunder der Magie ohne Unterschied dem Satan zuschreiben, wie die Neueren der Einbildung.

Dieselbe Art der Drakelbefragung herrscht noch jetzt bei den heidnischen Bolkern des nordöstlichen Rußlands. Nur ist es hier ein eigener Priesterstand (die Schamanen), welcher den Seher= dienst ausübt. Diese Schamanen, welche das Volk bei Krank= heiten, Diebstählen oder um Traumdeutung befragt, legen dann einen eigenen Ornat an, sühren die Zaubertrommel, beschwören ihre Dämonen, gerathen in wahnsinnige Zustände, Zuckungen, Dhnmacht, und sprechen alsdann das Drakel.

Hierüber haben wir neue merkwürdige Aufschlusse erhalten durch einen Brief, den Herr von Matiuschkin, Reisegefährte des Herrn von Wrangel auf der Nordpolerpedition, an einen Freund in Petersburg im Jahr 1820 schrieb (S. Morgenblatt 9. Dec. 1829). Matiuschkin erzählt:

"Bir zogen den ganzen Tag långs dem Ufer des Tabalog, eines ziemlich bedeutenden Flusses, hin (der, trotz dem 30. August, schon breite Eisränder ansetze), ohne auch nur eine Spur mensch= licher Wohnungen anzutreffen. Gegen Abend stellte sich ein eis= kalter, schneeartiger Negen mit heftigem Winde ein, der mich bald so vollkommen durchnäßte, daß ich sehnlichst wünschte, auf irgend eine Jurta zu stoßen, wo ich ein Obdach sinden und meine triefenden Kleider etwas trocknen könnte. Ich fragte den jakutischen Führer, ob denn gar keine Wohnung in der Nähe sey? "Nein," sagte er; "keine Jurta weit und breit, außer der großen Teufelsjurta im Alar Süüt, d. h. im Mordwalde." Auf meine Bitte um eine genauere Nachricht über die ominöse Jurta und den schauerlichen Wald ersucht ich Folgendes:

"Bur Beit ber Eroberung Cibiriens fand eine Schlacht zwi= ichen ben bamals vereinigten Jungujen und Jafuten, und ben Ruffen in Diefer Gegend ftatt; lettere hatten, vermöge ihres Schießgewehres, gewiß in Diefem, wie in allen ubrigen Gefechten, die armen Eingebornen, die nur Pfeil und Bogen befagen, uberwältigt, wenn fie fich nicht in biefen, ihren Gottern gehei= ligten Bald zurückgezogen hatten. Hier aber kamen ihnen bie Schamanen mit ihren Beschwörungen ju Bulfe; fie überwanden bie Ruffen und machten fie alle nieder. 216 Dotument und un= umstößlichen Beweis für die Bahrheit Diefer Thatjache, zeigte mir mein Cicerone hier auch wirklich einen hohen, ganz allein daftehenden ppramidenformigen Fels, den die Schamanen bamals zum Undenken an dieje Begebenheit aus dem Schooße der Erde hervorgezogen haben. - Seit diefer Beit hieß diefer Bald der Mordwald; er ift übrigens angefüllt mit den Geiftern der erschla= genen Ruffen, und es ift febr gefährlich, fich zur Nachtzeit hinein zu wagen, besonders in die Nahe der tief darin liegenden Jurta. "Nun," fagte ich, "ba die Geifter in dem Balde Ruffen find, fo werden fie ja mir und meinen geuten tein Leid anthun; wir können also breist hinein und die große Jurta zu unferm Nachtlager benüten." Mit diefen Worten bog ich rechts in den Bald. Die beiden Jatuten flehten zitternd und bebend, ich mochte boch mich (eigentlich fie) nicht fo muthwillig dem Teufel in den Rachen liefern; fie wurden zur Ruhe verwiefen. Bald fliegen wir auf eine Art von gebahntem Beg, und ich erblichte zu meiner nicht geringen Freude in der Entfernung eine vom Feuer rothlich gefarbte, boch aufsteigende Rauchwolke. "Da gibt's Menschen!" rief ich freudig aus. "Da ift des Teufels Bertftatt!" brummte mein Rojat. Boll Ungeduld zu dem Feuer zu gelangen, das für mich gang Durch= naßten und Erstarrten fo reizend mar, trieb ich mein Pferd an und ritt fo rajch, als es die Dunkelheit und die über mir dicht

verwachfenen Hefte und 3weige verstatteten, vorwarts bem Scheine zu. Endlich ftehe ich vor einer großen Jurta, der dicke Rauch, ber oben und auch an den Seiten daraus hervordringt, und ein verworrener Larm von allerlei Stimmen, deuten mir an, daß Die Jurta bewohnt ift. 3ch fpringe rafch vom Pferde (meine Be= gleiter waren zuruckgeblieben), binde es an einen Baum und gehe auf die Jurta los. Ploglich wird das Rennthierfell, mit welchem bie Thure verhängt war, zuruckgeworfen, und ein wilder Haufe Jungufen, auf deren Gesichtern Schrecken, Furcht und Wuth ausgedruckt find, fturzt mir entgegen. Die Leute faben ziemlich teufelmäßig aus, ich stußte; aber da war nun einmal nichts anders zu thun, als herzhaft zu fenn oder wenigstens zu scheinen, und das that ich denn auch, indem ich rafch vorschritt. Ein zu= nåchft an der Thur ftehender Tungufe will mir den Eingang wehren; ein tuchtiger Stoß vor die Bruft schleudert ihn in die Jurta zuruck, und ich trete hinein. - Mit einem durchdringenden Geschrei dringt nun der gange haufe auf mich ein und umringt mich, fo daß ich mich durchaus nicht mehr ruhren, feine Beme= gung mehr machen fann. Es ware mir vielleicht ubel ergangen, und die Teufelsjurta hatte ihren Ruf an mir bestätigt, wenn nicht ploglich ein Deus ex machina zu meiner Rettung aufgetreten ware: ein alter Tunguse brangt fich durch den dichten Haufen hervor, nimmt mich freundlich bei der Hand und spricht zu den Uebrigen: "Bruder, diefer ift ein guter Sajon, \*) - ich fenne ihn - ber uns nichts zu Leide thun wird; er hat mir viel gehol= fen, als ich beim Sommereisgang \*\*) an den Terech=Urjafluß zum Fischfang gegangen war und der Geldtajon mich druckte." - Die

<sup>\*)</sup> Tajon heißt ein Unführer oder Befehlshaber unter ihnen, so wie auch jeder ruffische Beamtc.

<sup>\*\*)</sup> So wird auch der Frühling hier bezeichnet; die Benennung ist charakteristisch für den biesigen Lenz.

Empfehlung des alten Berrn, ber einer von ben Sonoratioren zu fenn schien, wirkte, mir ward sogleich Platz gemacht und ich trat in die Jurta. Hier wandte mein Macen sich zu mir und fprach in gebrochenem Ruffisch: "Guter Tajon, hindere nicht unfern Scha= man." - "Nein, lieber Freund," antwortete ich, "weit entfernt, ihm hinderlich zu fenn, will ich ihn vielmehr felbst uber mein Schickfal befragen; deshalb bin ich hierher gekommen, und habe einen Bundel scharfen tscherkeffischen Tabaks mitgebracht." -Meine Erklarung ward der Gesellschaft übersetst, das Tabaksar= aument wirkte gang besonders, die Gesichter flarten fich auf, und ich trat als willkommener Gaft vollends in die Jurta, wo eine Menge Weiber an den Wanden herumfagen. Hier, bei ruhigerer Unficht, erkannte ich nun auch meinen Beschüßer, dem ich wirklich Gelegenheit gehabt hatte, fruher einen fleinen Liebesdienst bei dem Steuereinnehmer zu erweisen. - Man wies mir ben Chrenplat gegenüber der Thure an, ich feste mich, und nach und nach lagerte fich die ganze Versammlung wieder långs den Wänden herum. Auch mein Rofak hatt fich eingefunden und bei der Thure Posto gefaßt."

"Jest übersch ich mir die Scene: in der Mitte der Jurta flackerte ein helles Feuer, um welches ein Kreis mit schwarzen wilden Schaffellen ausgelegt war; auf diesem ging in abgemessenem, taktmäßigem Schritt langsam ein Schaman umher, indem er dabei halblaut seine Beschwörungsformeln hersagte. Sein langes schwarzes und struppiges Haar bedeckte ihm fast das ganze ausgedunsene, dunkelrothe Sesicht; zwischen diesem Schleier blisten unter den borstigen Augenbraunen ein Paar glühende, blutrünstige Augen hervor. Seine Kleidung, ein langer Talar aus Thiersellen, war von oben bis unten mit Riemen, Amuleten, Ketten, Schellen, Stückchen Eisen und Kupfer behängt, in der rechten Hand hatte er seine, gleichfalls mit Schellen verzierte Zaubertrommel, in Form

eines Tambourins, und in der linken einen abgespannten Bogen. Sein Unblick war furchterlich wild und graufenerregend. Die Berfammlung faß schweigend und in der gespanntesten Aufmert= famkeit. Allmahlig erlosch die Flamme in der Mitte der Jurta, nur Rohlen glubten noch und verbreiteten ein myftisches Salbdun= fel in derfelben; der Schaman warf fich zur Erde nieder, und nachdem er ungefähr funf Minuten unbeweglich da gelegen hatte, brach er in ein flågliches Stohnen, in eine Urt dumpfen oder unterdruckten Geschreies aus, welches klang, als ruhrte es von verschiedenen Stimmen her. Nach einer Weile ward das Feuer wieder angefacht, es loderte hoch empor; der Schaman fprang auf, stellte feinen Bogen auf die Erde, und indem er ihn mit der hand hielt und die Stirne auf das obere Ende deffelben ftugte, fing er an, zuerst langsam, dann allmablig immer rascher, im Kreife um den Bogen herum zu laufen. Machdem dies Drehen fo lange gedauert hatte, daß mir vom bloßen Bufehen der Ropf wir= belte, blieb er ploglich, ohne irgend ein Unzeichen von Schwindel, ftehen, und begann mit den Sanden allerlei Figuren in die Luft zu machen; bann ergriff er in einer Urt Begeifterung feine Trom= mel, die er, wie es mir schien, nach einer gewiffen Melodie ruhrte, worauf er bald rascher, bald langfamer umhersprang, und mit unbegreiflicher Schnelligkeit feinen ganzen Korper auf die feltfamfte Weife verzuckte; vornehmlich auffallend war dabei fein Ropf, der fich unaufhorlich und mit folcher Geschwindigkeit drehte, daß er einer an einem Bande umhergeschleuderten Rugel glich. Während aller Diefer Operationen hatte ber Schaman einige Pfeifen Des scharfiten ticherkeffischen Tabats mit einer gewiffen Gierigkeit ge= raucht und zwischen jeder einen Schluck Branntwein getrunken, welches beides ihm auf feinen Wint von Beit zu Beit gereicht wurde. Dies und die Drehoperation mußten ihn doch endlich fchwindlig gemacht haben, denn er fiel nun plotlich zu Boden und blieb ftarr

und leblos liegen. 3wei der Unwefenden fprangen fogleich hinzu, und begannen dicht uber feinem Ropfe ein Paar große Meffer gegen einander zu wegen. Dies schien ihn wieder zu fich zu bringen; er ftieß von Neuem fein feltsames Klagegestohne aus und fing an, fich langfam und krampfhaft zu bewegen. Die beiden Mefferträger hoben ihn auf und stellten ihn aufrecht hin; fein Unblick war fcheußlich. Die Augen ftanden ihm weit und ftier aus dem Ropfe; fein ganzes Gesicht war uber und uber roth; er schien in einer volligen Bewußtlosigkeit zu fenn, und außer einem leichten Bittern feines ganzen Korpers, war einige Minuten lang gar feine Be= wegung, kein Lebenszeichen an ihm bemerkbar. Endlich fchien er aus feiner Erstarrung zu erwachen ; mit der rechten Band auf feinen Bogen gestützt, schwang er mit der linken die Zaubertrommel rasch und flirrend um feinen Ropf, und ließ ihn dann zur Erde finken, was, wie die Umftehenden mir erflarten, anzeigte, daß er nun vollig begeiftert fen, und daß man fich mit Fragen an ihn wenden tonne. Ich naberte mich ihm; er ftand ba, regungelos, mit vollig leblofem Geficht und Auge, und weder meine Fragen, noch feine fogleich und ohne Nachfinnen darauf erfolgenden Unt= worten brachten auch nur die mindeste Veranderung in feinen erstarrten Bugen bervor. 3ch befragte ihn uber den Verlauf und den Erfolg unferer Expedition, von der gewiß niemand in der ganzen Gefellschaft auch nur ben entfernteften Begriff hatte, und er beantwortete mir jede meiner Fragen, zwar etwas im Drakel= ftyl, aber bennoch mit einer Urt von Sicherheit, nach welcher man hatte schließen follen, er fey gang vertraut mit dem hauptzwecke, fo wie mit den Nebenumftanden meiner Reife. Sier find ein Paar feiner Untworten, möglichft wortlich: "Wie lange wird unfere Reife dauern ?" - "Ueber drei Jahre." - Werden wir viel aus= richten?" — "Mehr als man bei Dir zu Hause erwartet." — "Werden wir alle gefund bleiben ?" — "Mule, außer Dir, aber Du wirft nicht frank feyn."\*) 3ch fragte ihn unter andern auch, wie es einem unferer Reifegefahrten (bem Lieutenant Unjou), von bem ich fchon feit einiger Beit getrennt war, jest ergehe? "Er ift jest brei Tagereifen von Bulun, wo er einen furchterlichen Sturm auf der Lena ausgehalten, und fich nur mit großer Mube gerettet hat. " \*\*) Biele feiner Untworten waren aber auch fo dunkel, ich mochte bei= nahe fagen poetisch, daß feiner meiner Dragomane im Stande war, fie mir zu überfeten; fie erflarten diefe Ausspruche fur hohe, oder, wie es hier heißt, Mahrchensprache. Als nach mir alle Neugierigen in der Gesellschaft befriedigt waren, fiel der Schaman wieder hin, und blieb unter ben heftigsten Berguckungen und innern Krampfen ungefähr eine Biertelftunde lang am Boden liegen. Man erklarte mir, daß während diefer Beit die Teufel wieder aus ihm hinaus zogen, weshalb denn, außer ihrem ge= wöhnlichen Wege, dem Rauchfange, auch noch die Thure geoffnet ward. 3hr Abmarsch schien ubrigens leichter von statten zu gehen als ihr Einzug, ju welchem uber vier Stunden erforderlich geme= fen waren."

"Endlich war alles vorüber, der Schaman erhob sich, und auf seinem Gesichte lag der Ausdruck des Erstaunens und der Verwunderung eines Menschen, der aus einem tiefen Schlafe erwacht und sich in einer großen Gesellschaft findet. Er betrachtete alle Umstehende der Reihe nach, vornehmlich aber zog meine Person seine Ausmerksamkeit auf sich; es schien, als erblicke er mich jetz zum ersten Male. Ich wandte mich an ihn und bat mir

<sup>\*)</sup> Dies traf so ziemlich ein, denn herr von Matjuschkin litt lange an einer Schnittwunde am Daumen, die durch öfteres Erfrieren sehr übel ward.

<sup>\*\*)</sup> Es wies sich in der Folge aus, daß herr von Unjou wirklich um diese Zeit und an dem benannten Orte auf der Lena in einer großen Lebensgefahr gewesen, der er nur mit-Mühe entgangen war.

über einige seiner dunkeln Drakelsprüche eine Erläuterung aus; er sah mich erstaunt und mit einem fragenden Blick an, indem er ver= neinend mit dem Kopfe schüttelte, als habe er nie etwas von dergleichen gehört."

"So war denn alfo, wie ich nun wohl merkte, die furchtbare Teufelsjurta nichts mehr und nichts weniger, als einer der Ber= fammlungsorte der immer noch an ihrem alten Zauberglauben hangenden Tungufen. Da fie großtentheils ichon getauft find, fo wird von Seiten der Geiftlichen fowohl als auch der burgerlichen Obrigkeit ftrenge darauf gesehen, daß dergleichen Recidive des Beidenthums nicht ftatt haben, weshalb denn diefe Berfammlun= gen immer in entlegenen Gegenden und insgeheim gehalten werden. Uebrigens habe ich an vielen Orten achte Ruffen gefunden, die, wenn fie irgend etwas Wichtiges unternehmen wollten, recht gerne zuvor ben Schaman auffuchten und fich von ihm prophezeien ließen, welchen Erfolg fie zu gewärtigen hatten, und die fteif und fest an die Untruglichkeit feiner Prophezeiungen glaubten. Sehr oft ift aber ber Schaman auch nur, besonders unter ben Ruffen, eine Urt von Beitvertreib, eine Ubendunterhaltung; man laßt ihn holen, und er muß der Gefellschaft etwas vorschamanifiren (poschamànit.)"

"Mein Kofak hatte unterdeß auf meinen Befehl die beiden Jakuten durch Erzählung dessen, was wir in der Teufelsjurta gefunden, beruhigt und sie bewogen, mit meinem Gepäck dahin zu kommen, so daß ich im Stande war, die Versammlung sowohl mit dem versprochenen Tabak als auch mit Vranntwein zu bewir= then. Diese beiden Lieblingsgenüsse weckten bald Leben und Ver= traulichkeit, und nun ward ich mit eben so vielen Fragen bestürmt als vorhin der Schaman. Unter andern fragten die Weiber und Mådchen wiederholt: "was denn das heiße, große blaue Augen?" Die ganze Gesellschaft, und vornehmlich der Schaman, der mir doch selbst vorhin in seiner Verzückung von den großen blauen Augen meiner Geliebten vorgeredet hatte, wunderte sich nun über die Maßen, daß es dergleichen in Menschengesichtern geben könne, und schien gar keinen Vegriff von andern Augen, als von kleinen schwarzen zu haben, welche fast die einzigen sind, die man hier antrisst."

"Ich brachte die Nacht hier zu, und nachdem ich mich voll= fommen getrochnet und erwärmt hatte, brach ich am andern Mor= gen auf, um weiter zu ziehen. Die ganze Gefellschaft begleitete mich ein Stuck Weges bis an eine gewiffe Stelle, die fie mir als gefährlich bezeichneten. Darauf ftimmten die Weiber ihren 26= schiedsgesang, Andylschtchina, an, welcher zugleich auch ein Lobgesang auf mich war, und zu welchem die ganze Versamm= lung im Chor und in gleichmäßigen 3wischenräumen den Refrain Evan, Evaon, Tajon! fang und jauchzte. Go schied ich von dem gutmuthigen Schamanenklubb, und lange noch tonte mir durch den Bald ihr Evan, Evaon, nach. Diefe Laute, mit denen einst der frohliche Weingott von seinen berauschten phrygischen Begleitern begrüßt wurde, machten hier (wo fie ubrigens gar feine Bedeutung haben) einen bochft fonderbaren Kontraft mit meiner Umgebung: der phrngische Gott war ein halb erfrorner ruffisch=kaiferlicher Flottenoffizier, die ewig grunen Weinberge waren eine mit ziemlich tiefem Sommerschnee bedeckte Einode, und die halbnackten Manaden und Bacchanten waren fchmutzige, von Ropf bis zu den Fußen in Rennthierfelle eingehullte Tungu= fen, zwar auch berauscht, aber nicht von Rebensaft wie jene, fondern von Kornbranntwein und ticherteffifchem Sabat."

"Einige Tage spåter (16. September) gelangten wir an eine kleine Niederlassung von Jakuten. In einer der Jurten stieß ich auf einen Schaman, der mir gleich durch seine stieren, blutrun= stigen Augen und seine erdfahle Gesichtsfarbe kenntlich ward. Ich

bat ibn, mir feine Runfte vorzumachen; lange wollte er nicht daran, und entschuldigte fich damit, er habe nicht alles zur Be= schworung Erforderliche bei fich u. f. w. Endlich aber wirften die gewöhnlichen Mittel, das Berfprechen von Branntwein und Tabak, und er schickte fich zur Operation an. Die alteste Tochter der Familie naberte fich mir und bat angftlich, den Schaman fortzuschicken. "Warum denn bas?" fragte ich. Gie antwortete nicht, aber ihr Bruder erzählte mir, es haufeten Teufel in der Schwester, die fie fehr qualten, fobald der Schaman feine Be= fchworung mache; wenn feine Schwefter ein Mann ware, meinte er, fo mußte fie gewiß ein ausgezeichneter Schaman fenn, weil fie bann felbst wirken tonnte. Much er bat, feine Schwester zu verschonen, weil fie febr viel bei der Operation leide; das machte mich nur noch neugieriger auf ben Erfolg, und ich gebot bem Schaman fortzufahren. Nach wenigen Minuten ward die junge Dame unruhig, bald blaß, bald roth; endlich zeigte fich auch auf ihrem Gesichte (obgleich schwächer) der symptomatische Blut= fchweiß, den man immer im Moment der Krife bei den achten Schamanen findet, und fie fiel bewußtlos zu Boden. 3ch erfchrat und befahl bem Schaman aufzuhoren; aber ber war nun einmal im Bug, und als ich ihn zur Jurta hinauswarf, feste er feine Sprünge und Bergerrungen braußen im Schnee und Froft fort. ohne sich an die Orts = und Temperaturveranderung zu fehren. Die Patientin lag unterdeffen ftarr ba; plotlich bekam fie Krampfe, fchrie, rang die Hande, sprang ungefahr fo, wie der Schaman, und fang gang unverståndliche Worte dazu; bas bauerte ein fleines Weilchen, bis fie endlich wieder hinfant und in einen tiefen, ruhigen Schlaf verfiel. 2018 fie nach ungefähr einer Stunde ermachte, mar fie vollfommen wohl und wußte von allem Vorgefallenen nichts weiter, als daß ber Schaman ange= fangen habe, die Geifter zu beschmoren. - Der Bater und ber

Bruder des Mådchens versicherten mir, daß seit ihrer Kindheit schamanen immer einen großen Einfluß auf sie gehabt haben, daß, wenn der ganze Eyclus der Beschwörung ununter= brochen durchgemacht werde, sie zuletzt selbst in eine schamanische Ertase versalle, daß sie dann auf alle ihr vorgelegten Fragen über das Zukunstige, Entsernte, Unbekannte antworte, und oft in der ihr völlig fremden tungussischen oder lamutischen Mundart rede und Lieder singe. Es soll übrigens auch weibliche Schamanen geben, von denen ich aber selbst keine geschen habe. Noch jetzt nennt man mit einer Art banger Chrsurcht eine gewisse Agrassena Shikanshaja, die vor mehr als sechzig Jahren hier ihr Welen getrieben haben soll. Unter andern schweibt man ihrem Einflusse auch eine Krankheit der hiesigen Frauenzimmer zu, die Miråk genannt wird, und die mir eine Art von St. Beitstanz zu seyn scheint."

"Die Schamanen fteben, wie gefagt, trot bem Chriftenthume, immer noch in großem Unfeben im gangen nordofflichen Sibirien; nirgends aber ift ihr Einfluß fo bedeutend als bei den Tichuftichen, wo fie eines gang unbedingten, blinden Bertrauens genießen und Diefes zuweilen auf eine furchtbare Weise benuten. Folgender Bor= fall, der fich im Jahr 1814 auf dem Markte zu Ditrownoje zu= getragen hat, liefert einen fchrecklichen Beweis hievon. Unter ben dafelbit, wie gewöhnlich, zum Jahrmarkt versammelten Tichuft= schen brach plotlich eine ansteckende Krankheit aus, die, trots allem Springen, Trommeln und Beschworen der Schamanen, viele Menschen und noch mehr Rennthiere, den Hauptreichthum ber Tichuktichen, wegraffte. Es ward eine allgemeine Berfamm= lung ber gegenwärtigen Schamanen veranftaltet, und in derfelben, nachdem alle mögliche Kunftftucke durchgemacht waren, endlich ausgemittelt : "um die erzurnten Gotter zu verfohnen, und der schrecklichen Krankheit, die fie uber das Bolf gebracht, Einhalt

zu thun, sey es nothig, daß Kotschen, einer der angesehensten Häuptlinge, ihnen geopfert werde."

"Diefer Rotschen war jo allgemein beliebt und geachtet unter dem Bolke, daß, trot dem fonft unbedingten Gehorfam gegen die Ausspruche ber Schamanen, ihre Meinung Diejesmal boch ver= worfen wurde. 218 aber die Seuche fortfuhr unter Menfchen und Bieh zu wuthen, und die Schamanen fich weder durch Berfprechun= gen von Geschenken, noch durch Drohungen und Mighandlungen zu einem andern Mittel verstehen wollten, ba erklarte endlich Rotichen, ein zweiter Curtius, felbft dem Bolte, er febe nun wohl, daß es der Wille der Gotter fen, ihn als Opfer fallen zu feben, und er fen demnach bereit, zur Rettung feines Bolkes fein Leben hinzugeben. Noch immer fampfte die Liebe zu ihm gegen die Erfullung des schrecklichen Ausspruches der Schamanen; feiner wollte hand an das Opfer legen, bis endlich Rotichen's eigener Sohn, durch die Ermahnungen des Baters erweicht und durch Undrohung feines Fluches erschuttert, ihm den Mordstahl in's Berg fließ und den Leichnam den Schamanen ubergab." -

Diese Mittheilung über die Ertase der Schamanen ist be= sonders deshalb so merkwürdig, weil sie uns verschiedene Formen der Magie und des Entrücktseyns zeigt, wie sie im Heidenthume in früheren Zeiten allgemein waren. Wir sehen hier jenes ur= sprüngliche Vermögen der Sehergabe in seinem tiefsten Versall, eine wahnsinnähnliche, wilde Begeisterung, hervorgerufen durch betäubende und berauschende Mittel, und in Verbindung mit einem zerstörenden Aberglauben, von welchem beherrscht, die entrückten Schamanen Menschenopfer zur Sühne der Götter ver= langten.

Die angeführten Beobachtungen, die wir durch neuere ver= vollständigt wünschen, können wohl auch ein Licht werfen auf die truben Erscheinungen des Heren= und Zauberwesens im Mittelalter, die, wie schon früher angeführt wurde, als Reste des heidnischen Cultus und daher auch der heidnischen Magie anzusehen sind. Wir haben bei diesen neuen Beobachtungen den Vortheil, daß dieselben von Männern gemacht wurden, die nicht in den vorgefaßten Meinungen und den herrschenden Vorurthei= len früherer Jahrhunderte befangen waren.

Die angegebenen Thatsachen geben uns zugleich ein Bild von jenen trüben Zuständen der Seele, die in einer krankhaften Ertase erscheinen können, und hängen mit den Erscheinungen zusammen, welche uns die Geschichte der verschiedensten Bölker als Wirkungen der Zauberei berichtet.

Der nåchste Begriff der Zauberei ist der, daß magische Kräfte zum Schaden Anderer angewandt werden. Man glaubte, daß eine solche bose magische Birkung vorzugsweise in trüben Gemuthöstimmungen, die der Entrückung gleichen, möglich sey. Die Verkehrtheit eines solchen Zustandes liegt aber nicht allein in dem Zweck, sie kann auch in den Mitteln liegen, ihn hervorzurusen. Das Naturwidrige und darum Unsüttliche dieses Zustandes bestehrt sich viele Besorganisation, die durch jene gistähnlichen Mittel erzeugt wird. Nicht durch eine Erhebung der Seele, wie in der reinen Ertase, sondern durch eine organische und psychische Zusche durch eine Art von Selbstmord, wird in solchen Fällen die Seele von dem gewohnten Verkehr mit dem Körper getrennt.

Wie ein solches krankhaftes Entrücktseyn mit dem verderb= lichsten Wahne verbunden seyn könne, wenn auch, wie selbst bei manchen Formen des Wahnsinnes, helle Blicke und ein richtiges Fernfühlen nach Zeit und Naum, dabei stattsinden, beweist das angeführte Verlangen eines Menschenopfers in jener finstern Ertase. Das ganze Heidenthum, mit seinem finstern Cultus und feiner unheiligen Magie, ist hier noch unverändert erhalten. So sehen wir denn diese Kräfte magischen Wirkens und Erkennens von den würdigsten Aeußerungen hochbegabter Menschen dis zu den trüchsten Entstellungen in den verschiedensten Bolkern und zu den verschiedensten Zeiten verbreitet. Das Licht der Ertase wurde bei dem allgemeinen Versall höherer Ideen und des reinen Gottesbewußtseyns selbst in Finsterniß verwandelt. Je tiefer der Mensch sank, desto entstellter mußten auch jene ursprünglich höheren Geisteskräfte werden.

## Chriftenthum.

Nach den Ueberlieferungen aller Bolker und nach den ältesten Urfunden, die wir besützen, hatte die früheste Menschheit reine, aber noch unentwickelte Begriffe von Gott und den göttlichen Dingen. Im Verlaufe der Geschichte und dem allgemeinen Mißbrauch menschlicher Freiheit wurden bei dem größten Theile der Menschen jene Begriffe mehr oder minder getrübt und entstellt, und damit das Heilige oft in sein Gegentheil verwandelt. Die dem Menschen unsprünglich einwohnende Sehergabe und magische Gewalt erlitt dasselbe Schicksal. Sie wurden geschwächt, entstellt, getrübt.

Bei einzelnen Bölkern, namentlich bei den Juden, erhielt sich jedoch das Bewußtseyn von einem persönlichen Gotte ungetrücht; und keinem Bolke fehlt es an Ueberresten reiner Ueberlieserung, welche dem, jedem Menschen angebornen, Gottesbewußtseyn als anregendes und erziehendes Mittel dienen konnten.

Wenn man das Christenthum in seiner Universalität, als die Religion, welche für die ganze Menschheit bestimmt ist, aner= kennt, so kann man ohnedies die Wahrheiten, die in den voraus= gegangenen Religionen enthalten waren, nur als Theile und Stufen der vollen Wahrheit, die im Christenthum erschien, und das Irrige und Verderbliche in denselben nur als Entstellungen jener Wahrheiten ansehen. Das Licht der Morgenröthe ist das Licht der Sonne, es kann aber durch refractirende Medien verschiedene Fårbungen bekommen. \*)

\*) Diefe Unficht hatten ichon mehrere ber alteften Rirchenvater. Go fagt der heilige Juftinus, ber Philosoph und Martyrer. "Daß Chriftus ber Erstgeborne Gottes und ber Logos fen, woran bas gange Menschengeschlecht Theil nimmt, haben wir gelernt und im Borigen ichon erlautert. Die nach bem Logos lebten, wenn man fie gleich fur Utheisten ausgab, maren Chriften, wie unter ben Griechen Sofrates, heraflit und andere ihres Gleichen, und unter ben Barbaren Ubraham, Unanias, Uzarias, Michael, Elias und viele Undere, beren Thaten ober namen zu berichten, ba es uns zu weit fuhren wurde, wir jest unterlaffen. Go auch die, welche ohne Bernunft lebten, bie maren gottlos und feinbfelig gegen Chriftus gemefen und tobteten bie, welche nach ber Bernunft lebten. Die aber nach bem Logos lebten und leben, bie find Chriften und find furchtlos und unerschrocken." (S. Justini philosophi et martyris opera omnia opera et studio unius ex monachis congregationis S. Mauri. Parisiis 1742. in apologia. 1. n. 46.) Derfelbe fagt ferner : "Bas im= mer bie Philosophen ober Gefetgeber Schones gefagt ober erfunden haben, bas haben fie alle baburch erworben, bag fie ben Logos zum Theil gefunden und betrachtet hatten. Uber weil fie nicht Ulles, mas des Logos, bas ift Chrifti, ift, erkannten: fo geriethen fie oft mit fich felbft in Biderspruch." (lib. cit. in apolog. n. 10.)

Uchnlich außert sich Clemens von Alexandrien: "Die Phi= losophie war den Griechen, was das Gesetz den Hebraern — ein Pa= dagog auf Christus. Also ist die Philosophie eine Vorbereitung, eine Wegbahnung für den, welcher durch Christus die Vollendung erhält." (Siehe Clement. Alexandr. oper. per Joann. Gotterum. Oxonii t. 1. libr. 1. n. 5. p. 331.) Was Clemens hier unter der Philosophie meine, sagt er im Folgenden: "Unter Philosophie verstehe ich aber nicht die stoische, nicht die platonische, nicht die epikuräische, nicht die aristotelische, sondern Alles, was jede dieser Schulen Sutes gesagt hat, in so fern sie nämlich Gerechtigkeit mit frommer Wissenschaft verbinden lehren: dieß Alles, aus jeder ausgewählt, nenne ich Philosophie, die übrigen Absäule des menschlichen Denkens, die einer verfälschen Waare gleichen, werde ich nie für göttlich halten." Wir werfen zuerst einen Blick auf die Zeit, welche der Cr= scheinung Christi unmittelbar vorausging. Seder neuen Epoche im Leben der Volker und der Menschheit geht der Untergang frü= herer Formen und Stusen voraus. Nur auf der Schädelstätte der alten Welt konnte die neue erbaut werden. Zur Zeit, als die meisten Volker ihre Lebenskraft und Eigenthümlichkeit eingebüßt hatten, kam ein neues Neich empor, um das Nichteramt über die Volker jener Zeit auszuüben. Es erhob sich, wie ein Seher Israels vorausverkündet hatte (Daniel c. 7), "ein gewaltiges Thier, ein Neich, das mächtiger war, denn alle Neiche, das Alles fraß, zertrat und zermalmte."

Wie das politische Dasenn der einzelnen Bolker, so hatten sich meist auch die religidsen Formen bei denselben überlebt. Das Pantheon ward das Gefängniß der Götter der Bölker. Die Reste ältester und reiner Ueberlieferung waren getrübt, die magischen Kräfte, die so eng mit dem Cultus und den religidsen Ideen der Bölker zusammenhingen, wurden entstellt, versinstert, oder hörten ganz auf und wurden, wie die Drakel, Werfinstert, oder hörten ganz auf und wurden, wie die Drakel, Werfinstert, Gin= zelne philosophische Schulen, die bei den höheren Klassen die Stelle der gesunkenen Religionen zu ersehen suchten, konnten die höchsten Bedürfnisse des menschlichen Geistes nicht befriedigen, weder die Strenge der Stoiker, noch der Materialismus der Epikuråer.

So war das Gottesbewußtseyn überall verfinstert und ge= schwächt und in geistiger Hinsicht war es wüste und leer, bevor das neue Licht des Evangeliums erschien.

Das Christenthum bezweckt nun einerseits die Entwicklung und Vollendung aller noch vorhandenen guten Kräfte im Men= schen, andererseits, da die normale Entwickelung von einer ur=

<sup>\*)</sup> Augur augurem cum vidit, ridet. (Cicero.)

fprunglichen Reinheit zur hoheren Bollendung gestort ward, die Befreiung vom Bofen, als Erlofung. Da nun die magischen Rrafte des Wirkens und Erkennens in einem urfprunglich hoheren Bermögen des Menschen ihren Grund haben, aber mit der fitt= lichen und religiosen Entartung des Menschen großentheils auch getrubt und entstellt wurden, fo bekampfte die chriftliche Religion jede Urt der entarteten Magie, wahrend es die reinen und beiligen Ueberrefte derfelben nicht blos im Judenthum, fondern auch bei andern Bolkern anerkannte. Die hohe Bedeutung, welche benbrei Magiern, die zum neugebornen Beilande reiften, gegeben wird, beweist offenbar, daß eine reine Sehergabe auch bei den Beiden von Unfang des Chriftenthums anerkannt ward. Es ift baffelbe Prinzip, nach dem auch die Apostel die Lehre des Evan= geliums an Wahrheiten anreiheten, welche den Seiden ichon be= fannt waren, wie dies z. B. Paulus that, wenn er ben Bers bes Kleanthes anführt, nach welchem die Menschen gottlichen Geschlechts find. \*)

Benn alle Kräfte der Menschen wieder in ihre ursprüngliche Reinheit hergestellt und zu einem höheren Grade der Bollkommenheit durch die christliche Religion erhöht werden sollen, so mußte sich dies vorzugsweise bei den Kräften zeigen, durch welche der Geist eine höhere Macht über die Natur übt und einer höheren Anschauungsweise fähig ist.

"Sen mir gegrüßt, o Zeus, denn alle Menschen durfen Dich anreden, o Bater, die weil wir deines Geschlechts sind, Deines Wesens ein Bild, was irgend auf Erden nur lebet."

Nach Undern bezieht sich Paulus auf einen ahnlichen Vers bes Uratus. (S. deffen Phaenomena c. 5.)

<sup>\*)</sup> Die Stelle, auf die sich Paulus (Apostelgeschichte c. 17, 23) bezieht, ist wahrscheinlich folgender Vers des Kleanthes, eines Schülers Zeno's:

Und so drängt sich uns die hochwichtige Frage auf: Wie ver= halten sich die magische Kraft und das ertatische Erkennen zu der Wunderkraft und der gottlichen Inspiration, wovon uns die hei= ligen Bücher so viele Beispiele bewahren?

Da die Erzählungen jener Thatsachen in Jedermanns Händen sind, so wäre es überflüssig, dieselben hier anzuführen. Es kann auch nicht unser Iweck seyn, eine Eregese der einzelnen wunder= vollen Thaten und Begebenheiten, die uns jene Bücher bewahrt haben, zu schreiben. Wir wollen es nur versuchen, auf einige leitende Grundsäche hinzuweisen, welche die Uehnlichkeit und die Verschiedenheit zwischen heiligen und natürlichen Kräften und ihre Beziehungen zu einander anschaulicher machen.

Die ganze bisherige Untersuchung und die Zusammenstel= lung einer großen Jahl von Thatsachen berechtigte uns zu der Annahme, daß der Mensch von Natur eine Kraft hat, unter ge= wissen Bedingungen unmittelbar auf andere Menschen und auf die Natur einzuwirken. Diese Kraft des Menschen nannten wir nach dem alten Sprachgebrauche Magie, und die Erscheinungen des Lebensmagnetismus, wie sie in neuerer Zeit bekannt wurden, sehen wir nur als eine bestimmte Form und Neußerung dieser all= gemeinen menschlichen Kraft an.

Im normalen Zustande der Dinge ist nun immer die niedere Kraft der höheren unterworfen. So werden im Organismus die unorganischen Kräfte durch organische beherrscht, im Menschen die organischen, wenn auch nicht völlig, durch geistige. Die ganze Natur ringt darnach, vom Geiste beherrscht, durch ihn verherr= licht zu werden. Auf Erden hat die Natur ihr Ziel darin gefun= den , daß sie im Menschen dem freien Willen unterworfen ist. Denn das Ziel der Natur ist, Organ des Geistes zu werden. Darum schrieben denn viele Philosophen (S. oben S. 259) der Seele, wenn sie nicht durch die Materie gebunden sey, eine Herrschaft über die Natur zu, als eine ihr wesentliche Eigenschaft. Alle Wölker hatten auch den Glauben, daß einzelne vorgezogene Men= schen im Besitz dieser Geistesmacht waren.

Nach der christlichen Lehre und nach den religidsen Begriffen fast aller Volker war der Mensch ursprünglich in einer innigeren Beziehung zur Gottheit und hatte eine größere Macht über die Natur. Wo daher wieder jene Herrschaft hervortritt, erscheint sie nach diesem Glauben als der Ausdruck einer ursprünglichen Har= monie zwischen Geist und Natur, wo jener, als die hohere Kraft, diese beherrscht, wo der freie Wille die Natur bestimmt.

Wenn man aber annehmen barf, daß in der ursprünglichen Natur des Menschen eine hohere Macht des Geistes über die Da= tur vorhanden war, fo ift es ohne 3weifel die Bestimmung des Menschen, daß er in einer hoheren Eriftenzform eine folche Macht erhalte. Denn die Matur ift um des Geiftes willen, und ber Geift burchgeht feine Entwickelungs = und Befreiungsftufen, um vollig frei zu werden, und, nur von Gott beherricht, die Matur zu be= herrschen. Das Biel kann nicht dem Unfange gleich fenn, fondern es muß eine hohere Potenz deffelben fenn. Die Ebenbildlichkeit des geschaffenen Geistes mit dem gottlichen foll erhoht und er unter Mitwirfung feiner Freiheit illabil werden. Durch eine großere Unnaherung an die Gottheit und eine innigere Bereini= aung mit derfelben muß aber die Macht des geschaffenen Geiftes eine großere Uehnlichkeit mit ber gottlichen Macht erlangen, bas Abbild dem Urbilde in jeder Hinficht mehr gleichen. Diefes Fort= schreiten des Menschen zu feiner bochsten Bestimmung, ju der großtmöglichsten Gottahnlichkeit, geschieht aber nach ber chrift= lichen Lehre dadurch, daß er durch freie Selbstbestimmung fich von Gott bestimmen laßt, und fich fo zum freien Organ Gottes erhebt, und von Gott dazu erhoben wird. Der Mensch foll, wie ber Upoftel Paulus fagt: Mitarbeiter Gottes werden. Dadurch kann er, das Ebenbild Gottes, von der göttlichen Kraft erfüllt, durchdrungen werden. Er soll das Organ der göttlichen Macht und Intelligenz werden. Nach der Lehre des Christenthums hat eine solche Gemeinschaft hochbegnadigter Menschen mit der Gott= heit zu allen Zeiten statt gefunden.

Wir können, nach dem Gesagten, den Grund jener Wirkun= gen eben sowohl in einer Wiederherstellung ursprünglicher Kräfte, als in einer Anticipation eines vollkommeneren Zustandes des Menschen suchen. Jedenfalls ist hierbei eine größere Herrschaft des freien Geistes über die Natur und ihren Causalnerus anzuerkennen.

Ein Hauptdogma des positiven Christenthums ist nun, daß diese Gemeinschaft zwischen der Gottheit und dem Menschen in der Person Christi auf eine absolute Weise statt fand, so daß die reine, von jeder Sunde freie, menschliche Natur Christi von dem gottlichen Wesen, dem Logos, völlig durchdrungen und ersüllt, in der vollkommensten Einigung (Évases) mit demselben dessen absolutes Organ ward. Daher denn auch nach der Lehre der christ= lichen Kirche alle Thaten des Heilandes gottliche und zugleich menschliche waren. \*)

Da nun die Menschheit nach der Lehre des Christenthums bestimmt ist, am Ende ihrer Entwickelungs= und Erlösungsstufen, in innigster Semeinschaft mit der Gottheit, freies Organ dersel= ben zu werden, so daß Gott seyn wird Alles in Allen; so ist der Gottmensch, in welchem die Ersüllung der menschlichen Natur durch den Logos eine absolute war, das Centrum der ihrer ewi= gen Bestimmung entgegengesührten Menschheit, das Haupt der erlösten und der zu erlösenden Menschheit.

Die Thaten Christi, in welchen eine gottliche Kraft durch die menschliche Natur hindurchwirkte, follten aber nach feinen

<sup>\*)</sup> παντα μεν θεια, άνθρωπινα δε παντα.

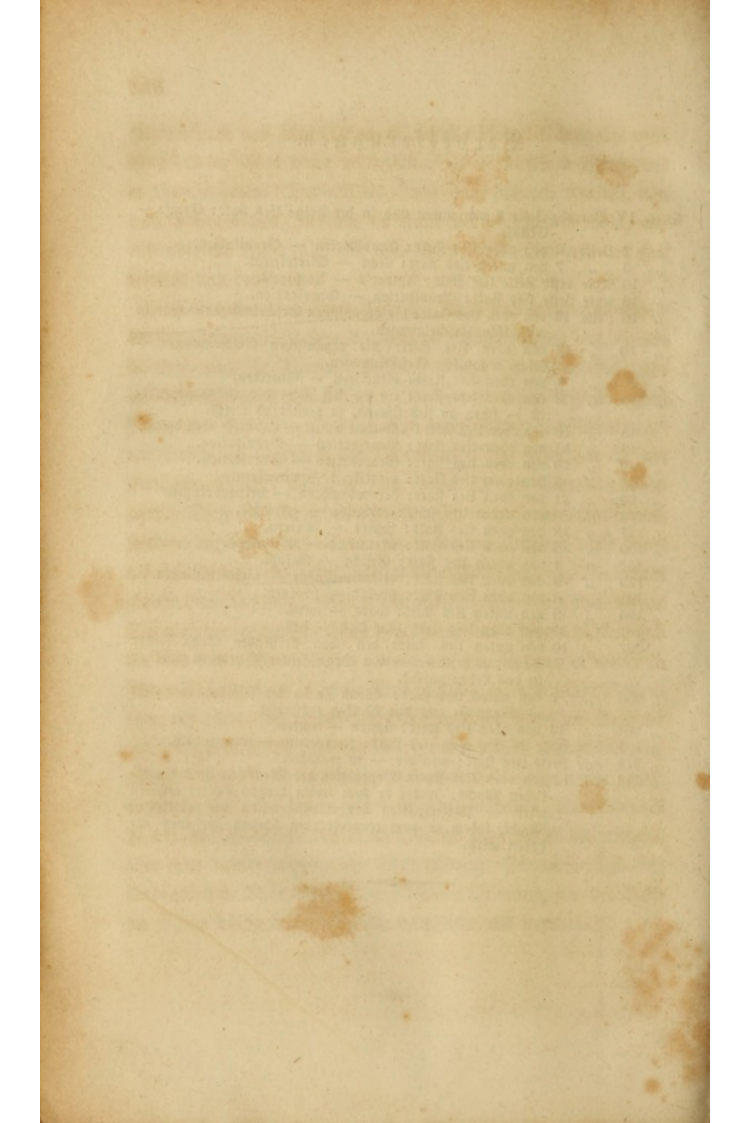
Worten auch von seinen Jüngern und Nachfolgern ausgeübt wer= den; wie er ihnen dann verheißen, daß sie dieselben Werke wie er thun würden. Denn Alles, was von höheren Kräften von dem Gottmenschen, in dem die Fülle der Gottheit wohnte, auf eine absolute Weise gilt, gilt von seinen ächten Jüngern auf eine relative und bedingte.

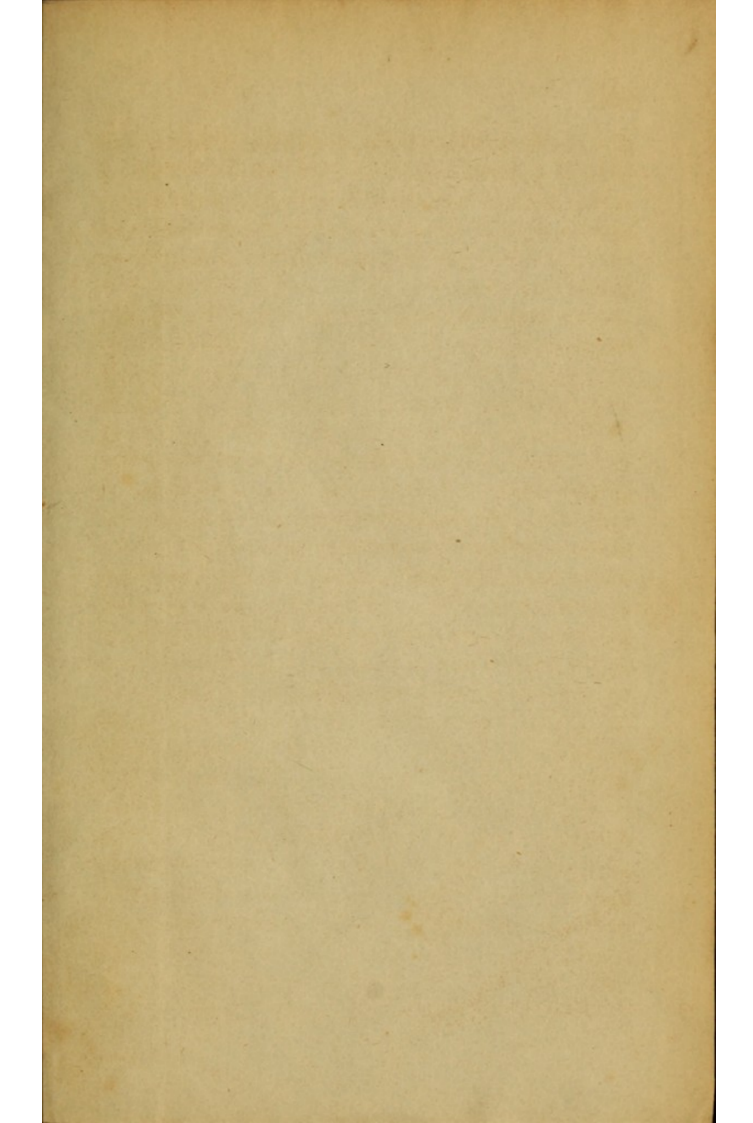
Die außerordentlichen Thaten, durch welche in den verschie= benften Beiten die Gefete ber jebigen naturordnung aufgehoben wurden, also die Wunder, laffen fich nach bem bisher Gefagten auf drei Urfachen zuructfuhren, Restauration der ursprunglichen Natur des Menschen, Unticipation eines funftigen vollkommene= ren Buftandes beffelben und Cooperation des Menfchen an der gottlichen Macht, wobei er zum freien Drgan Gottes erhoben wird. Diefe drei Urfachen schließen sich nicht untereinander aus, fondern erganzen fich. Denn der vollendete Buftand muß wohl als eine Potenz eines reinen Urftandes gedacht werden. Das Ende gleicht dem Unfange, wie der entfaltete Drganismus dem Reime. Da aber ber geschaffene Geift den Grund des Seyns nicht in fich hat und also nicht durch sich (causa sui) ift, so kann er weder in feinem Unfang, noch in feiner Entwickelung, noch in feiner Bollen= bung ohne Berbindung mit dem Schopfer gedacht werden. Je freier und inniger diefe Verbindung ift, je mehr nahert fich der Menfch feinem Endziele, in gottinniger Freiheit das ewige Leben (nicht mehr bas werdende, fondern bas feyende) zu haben. Das Wunder ift nur das Durchscheinen eines hoheren Dafenns in die zeitliche, aber eben barum vergangliche Weltordnung. Fur Diefe ift es eine übernaturliche That, aber fur eine bobere Ordnung, wo ber Geift Die Natur vollig beherricht, die naturliche und normale.

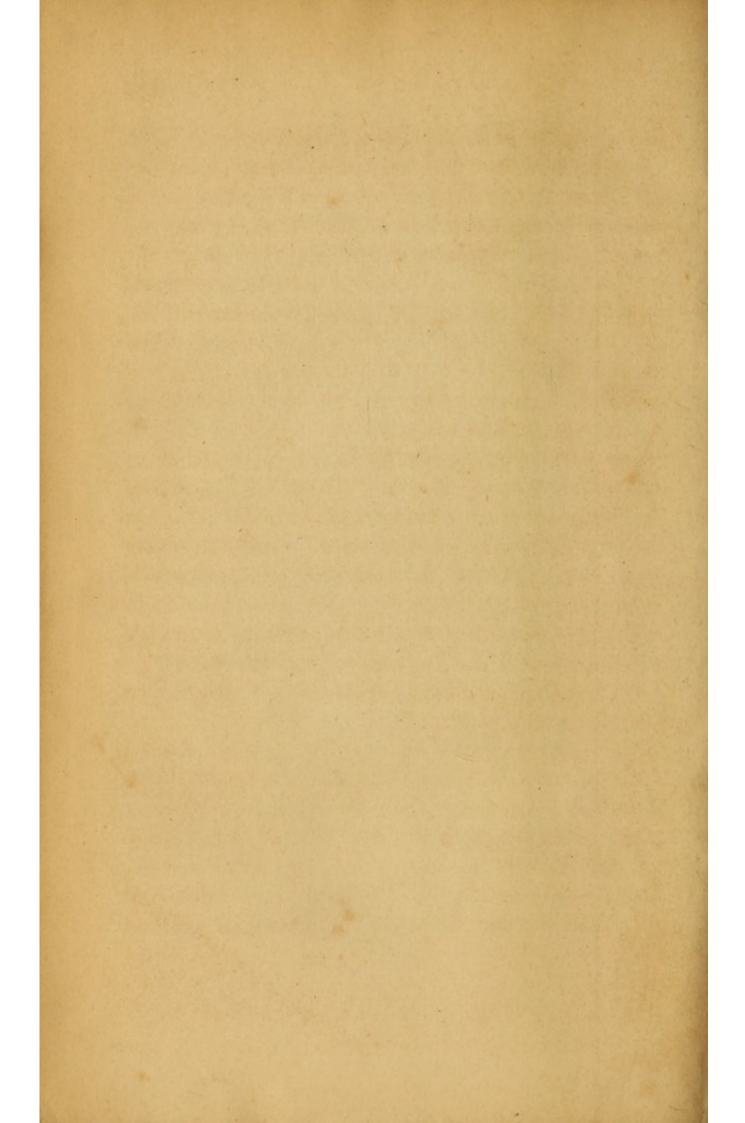
Server all

## Berbefferungen.

| Seite IV 28           | orrede Zeile 9 von unten und in der Folge lies statt: Ertase -                                                   |
|-----------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                       | Ekstafe.                                                                                                         |
| " 2 Bei               | le 6 von oben lies statt: Gravidation — Gravitation.                                                             |
| ,, 3 ,,               | , 7 von unten lies statt: Licht — Electricität.                                                                  |
| , 10 Not              | te erste Zeile lies statt: Amper's - Ampere's.                                                                   |
|                       | e Beile lies statt: Gravidation - Gravitation.                                                                   |
|                       | le 13 von oben lies ftatt: bie organischen Erscheinungen - manche                                                |
|                       | organische Erscheinungen.                                                                                        |
| ,, 16 ,,              | 17 you show line flatte his avaanithan (Guidhainungan                                                            |
| " "                   | folche organische Erscheinungen.                                                                                 |
| ,, 29 ,,              | 7 non abon lied flatt . nicariiran - nicariran                                                                   |
| 40                    | 9 you about line thatte air on fich though by is southburber                                                     |
| 11 40 11              | ift - fchon an fich ftorend, ja zerstorend wirkt.                                                                |
| " 45 "                | 10 you about ling fatt , with about hamit with histo about hamit                                                 |
| 10                    | The second stand the Berlink street Bernitesting                                                                 |
| 10                    | an use show they first Bette Buser's stine Buser's stine                                                         |
|                       | 9 you show list fatte nicavilyon hicavilyon                                                                      |
| 00                    | Of you show the first to want and the house of the                                                               |
| // 66 //              |                                                                                                                  |
| " 107 "               |                                                                                                                  |
| " 127 "               |                                                                                                                  |
| , 150 ,,              |                                                                                                                  |
| <i>"</i> 151 <i>"</i> |                                                                                                                  |
| " 179 "               |                                                                                                                  |
| ,, 191 ,,             |                                                                                                                  |
| ,, 195 ,,             |                                                                                                                  |
| <i>"</i> 201 <i>"</i> |                                                                                                                  |
| ,, 207 ,,             |                                                                                                                  |
|                       | hausfrau heilt er - den Sohn feiner hausfrau ruft er                                                             |
|                       | in das Leben zuruck.                                                                                             |
| ,, 258 ,,             | 0                                                                                                                |
| and the second        | - Wenn sie aus den Wolken entweicht.                                                                             |
| ,, 301 ,,             | 13 von oben lies ftatt : achten - echten.                                                                        |
| , 303 Not             | e Zeile 26 von oben lies statt : tenacetum - tanacetum.                                                          |
|                       | e Beile lies statt: weniger — in weniger.                                                                        |
|                       | e 12 von oben lies ftatt: Cooperation des Menschen an ber gott=                                                  |
|                       | lichen Macht, wobei er zum freien Organ Gottes erhoben                                                           |
|                       | wird - Participation bes Menschen an ber gottlichen                                                              |
|                       | Macht, indem er zum cooperirenden Organ berfelben er=                                                            |
|                       | hoben wird.                                                                                                      |
|                       |                                                                                                                  |
|                       |                                                                                                                  |
|                       | and the second |
|                       |                                                                                                                  |
|                       |                                                                                                                  |
| 1983 . L              |                                                                                                                  |







OR Cost Star. M. g. 22 837P

