## Untersuchungen über den Lebensmagnetismus und das Hellsehen / von Johann Carl Passavant.

### **Contributors**

Passavant, Johann Karl, 1790-1857. Harvey Cushing/John Hay Whitney Medical Library

### **Publication/Creation**

Frankfurt am Main: H. L. Brönner, 1837.

### **Persistent URL**

https://wellcomecollection.org/works/a92zutr4

#### License and attribution

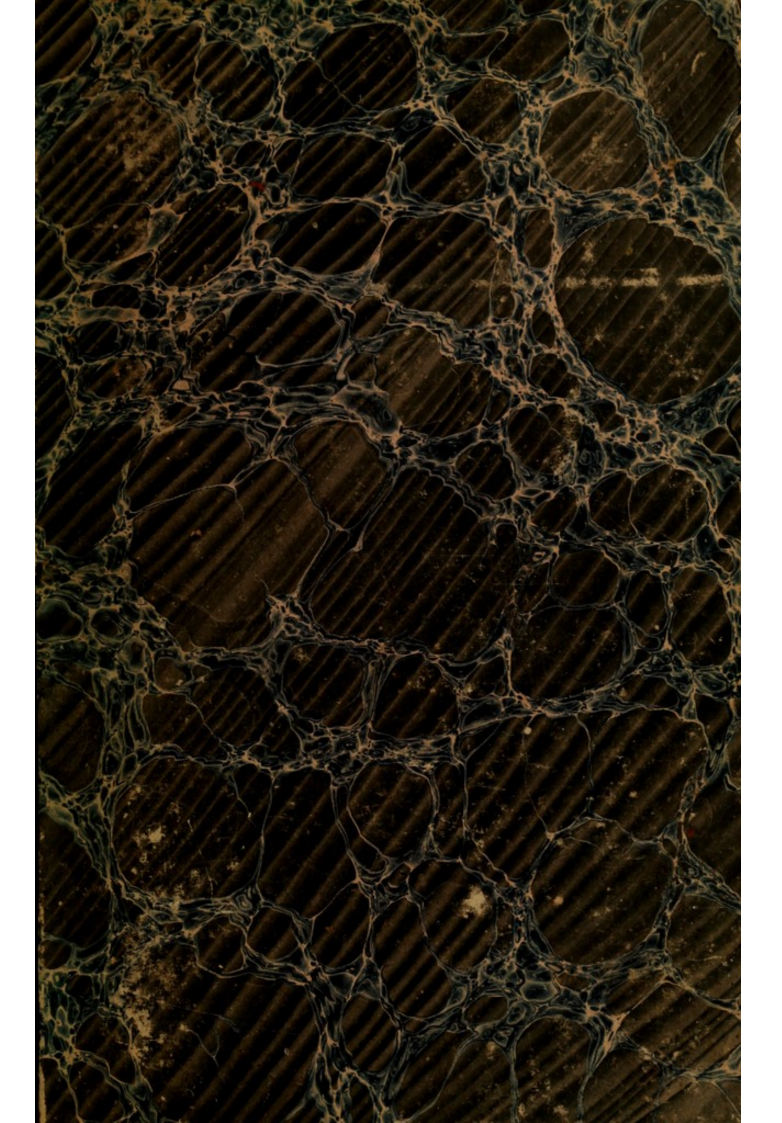
This material has been provided by This material has been provided by the Harvey Cushing/John Hay Whitney Medical Library at Yale University, through the Medical Heritage Library. The original may be consulted at the Harvey Cushing/John Hay Whitney Medical Library at Yale University. where the originals may be consulted.

This work has been identified as being free of known restrictions under copyright law, including all related and neighbouring rights and is being made available under the Creative Commons, Public Domain Mark.

You can copy, modify, distribute and perform the work, even for commercial purposes, without asking permission.



Wellcome Collection 183 Euston Road London NW1 2BE UK T +44 (0)20 7611 8722 E library@wellcomecollection.org https://wellcomecollection.org



0 277798



YALE MEDICAL LIBRARY

HISTORICAL LIBRARY

The Bequest of CLEMENTS COLLARD FRY

### EX LIBRIS

CLEMENTS C. FRY, M. D.

1839. Hamminger

evensmaaner

Settiebi

Dr. Bulenes East Peaffment

Social Sales Survey College

Charge and State

on melici bei dutum termin



# Untersuchungen

über ben

# Lebensmagnetismus

und bas

# Hellsehen

non

Dr. Johann Carl Paffavant.

3weite umgearbeitete Auflage.

Frankfurt am Main.

Gebrudt und verlegt bei Beinrich Ludwig Bronner.

1837.

Unierfuchungen

Lebenshingnerismus

ministry in the

and the state of t

DEC 1961

LIERARY

851133 837P

oftening n

### Borrebe.

Die Gelegenheit, welche sich mir mehrere Jahre hindurch darbot, die Erscheinungen des Lebensmagnetismus und die versschiedenen Formen des Somnambulismus zu beobachten, war die Beranlassung zu der ersten Ausgabe dieses Werkes. Da diese längst vergriffen ist, so entschloß ich mich nach so vielen Jahren zu einer neuen. Aber indem ich den Gegenstand noch einmal überdachte und die Quellen, aus denen ich geschöpft hatte, und zu denen neue hinzugekommen, wieder durchging, gestaltete sich die neue Auslage fast zu einem neuen Buche.

Die Art, wie die Erscheinungen des Lebensmagnetismus oft theoretisch und praktisch behandelt wurden, wie sie statt ein Gegenstand ernster Untersuchung für Physiologen und Psychologen zu sen, als eine Nahrung der Neugierde und einer sentimentalen oder frommelnden Geistesrichtung mißbraucht wurden, hatte mich dem Studium dieses Gegenstandes ganz entfremdet, ware ich nicht wiederholt Zeuge der reinsten Formen des Hellssehens gewesen.

Wer Gelegenheit hatte, diese Thatsachen genau und ofter zu beobachten, dem drängt sich wohl die Ueberzeugung auf, daß dieselben mit den höchsten Kräften der menschlichen Seele im innigsten Zusammenhange stehen; und daß der Mensch in der reinen Ertase Künftiges mit Bestimmtheit vorhersehen und Entsterntes mit Genauigkeit zu erkennen vermag, gibt offenbar ein entscheidendes Zeugniß von der immateriellen Natur der menschlichen Seele, die schon in diesem Leben zuweilen nicht mehr an die gewöhnliche, durch materielle Organe vermittelte, Anschauungs- und Wirkungsweise gebunden ist.

Zum Verständniß dieser Erscheinungen glaubte ich aber nicht durch eine künstliche Eintheilung derselben in Elassen und Ordnungen beizutragen, was ohne Willkühr kaum möglich ist, sondern indem ich eine Zahl der verschiedensten Formen derselben zusammenstellte, und sie aus den allgemeinsten Gesetzen der Natur und des Geistes abzuleiten suchte. So ward diese Ausgabe noch mehr als die frühere ein Beitrag zu einer Theorie der Magie und der Extase.

Da es meine Aufgabe war, die hoheren und niederen, die reinen und unreinen Erscheinungen dieser Region in ihrem Zusammenhange darzustellen und den Ursachen derselben nachzusorsschen, so mußte ich in die verschiedensten Doctrinen eingehen, und sowohl die zum Theil schwierigsten Lehren der Physik und Physiologie, als der Pneumatologie und Theologie berühren.

Während wohl die meisten wichtigen und constatirten For= men des Magnetismus und Somnambulismus in diesem Werke angeführt sind, so sind dagegen manche Beobachtungen, die noch fernerer Untersuchung bedürfen, hier weggelassen oder nur angebeutet. Es gilt in diesem Bereich derselbe Grundsatz, der bei den Naturwissenschaften sich so oft bewährt hat, daß einzelne Thatsfachen, auch von den glaubwürdigsten Zeugen beobachtet, erst dann als bestimmte Erfahrungen anzunehmen sind, wenn sie von mehreren Beobachtern zu verschiedenen Zeiten bestätigt werden. Bei ungewöhnlichen, schwer erklärlichen Erscheinungen ist es doppelt rathsam, weitere Beobachtung und Untersuchung abzuwarten und bis dahin sein Urtheil zu suspendiren, vor Allem aber keine voreilige Erklärung zu geben.

Bei dem Vergleich der organischen Kräfte mit den physisschen hat mich solgender Grundsatz geleitet: Die meisten Quaslitäten der unorganischen Körper kann man als Wirkungen der allgemeinen Naturpotenzen (der sogenannten Imponderabilien) ansehen. So wie wenige Grundtone die mannichsaltigsten Tonzverbindungen hervorbringen, so erzeugen jene Potenzen die mannichsaltigsten Formen und Mischungen der Körper. Viele organische Kräfte sind nun diesen Naturpotenzen ähnlich in ihrer Wirkung, aber nicht gleich. Da nun in der Natur immer eines aus dem andern hervorgeht, so scheint es naturgemäßer, die organischen Kräfte nicht als absolut neue, sondern als Modificationen der allgemeinen Naturkräfte zu betrachten, wobei denn die Lebensskraft (und wo diese vom Willen bedingt wird, auch dieser) die Ursache dieser Modificationen ist, und jene Potenzen so umändert, wie sie die unorganischen Stoffe in organische umgestaltet. Die

electrischen und Lichterscheinungen, die dem individuellen Lebensprinzip der organischen Körper und sogar der Willkühr mancher Thiere unterworfen sind, bilden hier einen Uebergang und eine Vermittelung. Die Aussührung dieses Gedankens hängt natürlich von der jedesmaligen Entwicklungsstuse der Physik und Physiologie ab, und muß mit dieser selbst Modisicationen erfahren.

Bei den Erscheinungen des ertatischen Hellsehens haben manche Erklärer das unmittelbare Wahrnehmen als ein niederes, unter der Reslerion stehendes, andere als ein höheres Vermögen des Geistes betrachtet. Aus der Natur der menschlichen Seelensträfte ergibt sich aber wohl, daß es zwei Arten dieses unmittels baren Wahrnehmens gibt, ein niederes, das der Natur des Instinkts entspricht, als Attribut der thierischen Seele, und ein höheres, das in einer freieren Thätigkeit des Geistes besteht. Das instinktartige Fernsühlen und Vernehmen, das ja die Thiere in höherem Grade haben als der Mensch, ist offenbar ein niedereres Vermögen als der reslectirende Verstand. Dagegen ist der lichte Geistesblick, mit welchem der geniale und begeisterte Denker, Dichter, Tonseher sein Werk plöhlich überblickt und durchschaut, ein gewiß über dem reslectirenden Verstande stehendes, höheres unmittelbares Erkennen.

Bei dem historischen Ueberblick war es mein Zweck, nicht allein das Vorhandenseyn der betrachteten Gegenstände bei ans dern Völkern und in andern Zeiten nachzuweisen, sondern auch die Ansichten bedeutender Denker aus verschiedenen Zeiten mitzustheilen. Darum führte ich auch fast immer die eigenen Worte

derselben in ihrem ganzen Zusammenhange an. Denn mit einzelnen abgerissenen Stellen, die man für seine Ansicht anführt, kann man Alles und daher nichts beweisen. Da ich nicht die Absicht hatte, eine eigentliche Geschichte der magnetischen Erscheiznungen zu schreiben, so begnügte ich mich, die merkwürdigsten derselben von den uns bekannten Volkern, besonders von denen des Alterthums, anzusühren.

So hat also dieses Buch nicht den Zweck, eine abgeschlossene Theorie der Magie und der Ertase zu geben, wohl aber soll es den Leser in den Stand setzen, sich frei seine eigenen Ansichten darüber aus den angeführten Thatsachen und deren Erdrterungen zu bilden.

Frankfurt, im Marg 1837.

Der Berfaffer.

## Inhalt.

|                                                    | Seite |
|----------------------------------------------------|-------|
| Bon ben allgemeinen Naturfraften                   | . 1   |
| Bon ben organischen Rraften                        | . 13  |
| Bon der lebensmagnetischen Kraft                   | . 27  |
| Der Lebensmagnetismus als Beilmittel               | . 33  |
| Allgemeine Betrachtungen über bas Befen ber Ertafe | . 50  |
| Bellsehen im magnetischen Schlafe.                 |       |
| 1) Beranderte Empfindung                           | . 63  |
| 2) Erinnerung und Boraussehen                      | . 94  |
| 3) Gesteigerte Mitleibenschaft                     | . 111 |
| 4) Höheres Bewußtsenn                              | . 122 |
| Hellsehen im Traume                                | . 129 |
| " in Rrankheiten                                   | . 143 |
|                                                    | . 163 |
|                                                    | . 171 |
| " der Propheten                                    | . 184 |
| Siftorifder Ueberblick.                            |       |
| gritotifiget develotid.                            |       |
| Urgeschichte                                       | . 190 |
| Israeliten                                         | . 195 |
| Indier                                             | . 217 |
|                                                    | . 231 |
|                                                    | . 305 |
| Chriftenthum                                       | . 341 |

## Bon den allgemeinen Naturfraften.

In der ganzen Natur entwickelt sich das Mannichfache aus dem Einfachen, das Differente aus dem Indifferenten. Wir mussen daher suchen, die mannichfach verschiedenen Naturkräfte und alle Qualitäten der Körper, welche wir als das Ergebniß jener Kräfte ansehen können, aus den allgemeinsten Grundkräften abzuleiten.

Die Materie erscheint uns als der allgemeine noch indisserente Körperkeim, aus dem die einzelnen Körper, durch innere Lebensthätigkeit der Materie different werdend, hervorgehen. Die Materie ist selbst nur als ein Product von Kräften anzusehen. Dhne einer materialistischen Weltansicht zu huldigen, die Alles unerklärt läßt, kann man sie nicht als etwas Ursprüngliches betrachten. Denn das Ursprüngliche ist der Geist und alles real Sepende ein Gedachtes und Gewolltes; daher die Materie selbst nur im Verhältnisse zum Geiste zu begreisen ist. Wir gehen aber hier von der Materie, als einem Gegebenen aus, ohne jedoch eine todte Materie anzuerkennen, nämlich eine solche, die nur von außen, durch Einwirkung von Kräften, die nicht in ihr liegen, bestimmbar wäre. Eine solche ist nur ein Abstractum; denn es gibt nichts in der Welt ohne innere Thätigkeit, ohne Leben im weiteren Sinne des Wortes. Alles, was ist, ist Geist oder Leben.

Wir sehen, daß alle Körper, wie auch ihre besonderen Eigensschaften seyn mögen, einer Kraft folgen. Durch die Schwere ziehen sich alle Körper gegenseitig an. Wir erkennen ihr Daseyn nicht blos überall in unserm Sonnensysteme, wir sinden es wieder bei der Bewegung der Doppelsterne; ein Beweiß, daß die Gravidation eine allumfassende kosmische Kraft ist. Wir können sie als die allgemeine einende Kraft ansehen, welche alle Körper, als Theile eines Ganzen, noch abgesehen von ihren besondern Duatlitäten, mit einander verbindet. Die Einheit der Körperwelt ist die Ursache der Schwere; diese ist der Ausdruck ihres materiellen Zusammenhangs.

Diese allgemeinste Naturkraft ist überall wirksam. Denn das Erste, was jedem Korper zukommt, ist, daß er Masse hat, daß er ein Quantum ist; und die Schwere ist die allgemeine Massen= anziehung, die Kraft des Quantums, der Materie als solcher.

Wo Körper der Schwere nicht folgen, da hat sie nicht aufzgehört, in denselben zu wirken; sie ist nur von einer mächtigeren qualitativen Kraft überwunden, beherrscht, wie dies bei der electrischen und magnetischen Anziehung, beim chemischen Prozesse und bei organischen Kräften der Fall ist. Ze mehr die qualitativen Kräfte, d. h. diesenigen, welche die specifischen Eigenschaften der Körper bedingen, vorherrschen, einer desto größeren Modisication ist die Herrschaft der Schwere unterworfen, wie z. B. im Gissen, während es durch die Einwirkung der Electricität magnetisch ist. Die Schwere ist die allgemeinste Kraft, die in allen Körpern wirkt, weil sie alle Masse haben. Da aber die Körper unter sich verschiezden sind, da sie qualissieirte Materie sind, so kann es keinen Körper geben, der nur schwer wäre. Es müssen in allen noch andere Kräfte wirksam seyn, welche ihre Berschiedenheit, welche ihre Dualitäten bedingen.

Fragen wir nun nach den Urfachen der forperlichen Quali-

tåten, so werden wir vor Allem zur Betrachtung jener allgemei= nen Naturpotenzen geführt, die sich unsern Sinnen als Licht, Wärme, Electricität und Magnetismus offenbaren.

Die Natur und den Zusammenhang dieser allgemeinen Postenzen zu ergründen, war von jeher eine der wichtigsten Aufgaben der Naturforscher, und die Ausbeute ihrer Anstrengungen war in den letzten Jahrzehnten eine ungemein reiche, viel gebend und noch mehr für die nächste Zukunft versprechend. Nun sind jene allgemeinen Potenzen unter sich so ähnlich, daß die Theorie einer derselben die der andern bedingt. Fast alle Ansichten über die Natur dieser Potenzen lassen sich wesentlich auf zwei reduciren. Entweder sie sind besondere Stosse, welche in die andern Körper eingehen und sie erfüllen, — so wie die Lust, welche in die Zwischenzaume vieler Körper eindringt; — oder sie sind Thätigkeiten, Bewegungen der Körper, ähnlich den Schwingungen elastischer Körper, die uns als Ton erscheinen.

Die Grunde, welche gegen die erste Ansicht sprechen, sind im Allgemeinen so überwiegend, daß man diese Potenzen auf dem jehigen Standpunkte der Physik kaum mehr als besondere Stoffe betrachten kann. Da der Kampf hierbei hauptsächlich über die Natur des Lichts geführt wurde, so erwähnen wir die wichztigsten Grunde gegen die Annahme eines eigenen Lichtstoffes, und es wird sich dann bald ergeben, daß wesentlich dieselben Grunde auch gegen die Annahme besonderer Stoffe bei den verwandten Potenzen, der Wärme, dem Lichte und dem Magnetismus, gelten.

Die Durchsichtigkeit der Luft und aller transparenten Körper ist gar nicht zu begreifen, wenn man annimmt, daß ein fremder, von einer Lichtquelle, z. B. der Sonne, emanirter Körper, dieselbe durchströme; weil die transparenten Körper von allen Seiten durchsichtig sind. Ein solcher Körper, der zugleich warm, electrisch oder magnetisch ware, müßte bei der Unnahme eines hinzuge=

kommenen Lichtstoffs und Wärmestoffs, eines electrischen und magnetischen Fluidums, so pords seyn, daß kein Raum für die eigene Substanz des Körpers übrig bliebe. Und doch sind es gerade die dichtesten Körper, wie die Metalle, in welchen in hohem Grade jene Potenzen wirksam sind.

Gegen die Emanitionstheorie des Lichtes spricht ferner, daß leuchtende Korper nichts von ihrer Substang verlieren, und beleuchtete nichts gewinnen. Die außerst schnelle und zugleich gleich= maßige Bewegung bes Lichtes ift bei ber Unnahme eines Licht= stoffes um so unbegreiflicher, als es durch den Widerstand, den Kometen in ihrer Bewegung erlitten haben, hochft wahrscheinlich ift, daß der Weltraum zwischen ben Planeten und der Sonne felbst einen materiellen Inhalt hat (nach ben Beobachtungen Ence's). Endlich find mehrere optische Erscheinungen, wie die Newtonischen Farbenringe und vor Allem die Interferenz des Lichtes, nicht durch einen Lichtstoff zu erflaren. Denn ba bei berfelben, durch Begegnung zweier Lichtstrahlen unter bestimmten Bedingun= gen, Dunkelheit entsteht; so lagt sich wohl einsehen, wie zwei Bewegungen fich gegenseitig aufheben konnen, wie bei der Wellen= bewegung des Waffers und der Luft, also des Tons, aber nicht, wie zwei Stoffe fich vernichten tonnen.

Die Grunde, welche gegen die Annahme eines eigenen Lichtstoffes sprechen, gelten großentheils auch gegen die Annahme eines eigenen Wärmestoffes. Die Bewegung der strahlenden Wärme, die Gesetze der Brechung, Reslevion, Absorption, der Interferenz, der Polarisation und der Doppelbrechung der Wärmestrahlen, welche mit denen des Lichtes so übereinstimmend sind, lassen es kaum bezweifeln, daß beide nur Modisicationen einer Grundkraft sind.

Wie aber Licht und Warme in einander übergehen, so werden sie auch die Ursache von Electricität und Magnetismus. Licht erzeugt häusig Warme, und diese Electricität. Ein Metallring 3. B.,

ber auf einer Seite erwarmt wird, wird auf einer Seite positiv, auf der andern negativ electrisch. Wenn aber beide Electricitaten fich verbinden, entsteht umgekehrt wieder Licht und Warme. Da= bei erregt die Electricitat jedesmal Magnetismus, und diefer jene. So erzeugen und bedingen fich jene Grundfrafte gegenseitig unter einander, und begrunden dadurch einen Rreislauf fich ftets erneuernder und modificirender Erscheinungen des allgemeinen Naturlebens. Da immer eine Diefer Potengen die andere hervor= ruft und bedingt, so ist schwer zu sagen, welches die erste, die ur= fprungliche ift. Indeg geht Alles in der Natur aus einer Einheit hervor, die sich in Gegenfage scheidet, welche sich dann wieder vereinen. Da wir die erfte qualitative Kraft als eine expansive denken muffen, und Barme erpandirend wirft, so durfen wir wohl diese als die erste jener Potengen ansehen; da aber, wie bemerft, Barme und Licht immer mehr als Modificationen eines Pringips erscheinen, fo kann man wohl das Feuer, als ursprung= liche Einheit (nicht als Zusammensehung des Lichtes und der Barme), als leuchtende Barme, gedacht, als die erfte Grundfraft annehmen, welche die Qualitat der Korper bestimmt, und alle fogenannten Imponderabilien nur als Modificationen derfelben, und namentlich die Electricitat als ein polar gewordenes Feuer.

Kann man aber Licht und Warme nicht als besondere Stoffe ansehen, so gilt dasselbe, der entschiedenen Analogie wegen, auch von Electricität und Magnetismus. Beide lassen sich auch, noch abgesehen von ihrer Aehnlichkeit mit Licht und Wärme, ungezwungener als Bewegungen, und zwar die positive und negative Electricität und die Nord = und Sud = Polarität als entgegengezsetzte Bewegungen erklären. (S. Baumgärtner's Zeitschrift für Physik 1. B. 1. H. S. 87 u. 3. B. 1. H. S. 8. 73). \*)

<sup>\*)</sup> Nach der bei den jesigen Physikern am meisten herrschenden Undulations. theorie besteht das Licht, oder nach dieser Unsicht richtiger, das Leuchten, in

Da alle positiven Zustände durch Kräfte bedingt werden, und nur bestimmte Thätigkeiten der Körper ausdrücken, so erstennen wir in den Phånomenen, welche die verschiedenen Imponderabilien hervorrusen, verschiedene Zustände der Körper an, in welche alle unter gewissen Bedingungen gerathen können. Zedoch ist diese Korm der Körper, d. h. ihr leuchtender, warmer, electrisscher oder magnetischer Zustand, von der Art, daß er zugleich mit den verschiedenen Elementarzuständen der Materie, dem sesten, slüssigen und lustartigen, bestehen kann; während diese Kormen sich unter einander außschließen. Denn es kann ein Körper nur sest oder flüssig oder gaßförmig seyn, aber in jeder dieser Kormen kann er zugleich leuchtend oder warm seyn.

Nur durch ihren genetischen Zusammenhang ist ein Versständniß der Imponderabilien möglich. Die folgende Darstellung des Ursprungs derselben grundet sich auf den jetzigen, zwar forts

einer Bellenbewegung bes Methers, und alle Imponderabilien find nur als Mobificationen biefer Bewegung angufeben. Man muß aber bei ber Undulationstheorie zwei Momente unterscheiben : die Erklarung bes Leuch: tens burch Bellenbewegung, und bie Unnahme bes alle Korper burch: bringenden Methers. (G. Bergelius Jahresbericht v. 1835 G. 12). Denn es lagt fid benten, bag entweber ber bewegte, und baburch leuchtenbe, Mether die andern groberen Rorper burchbringt, ober bag biefe Urbemes gung bes Methers fich in ben anbern Rorpern nur fortpflangt, (wie beim Schall bie Undulationen ber Luft fich anbern Rorpern mittheilen). Erhebliche Zweifel, die namentlich John Berrichel und Brewfter (befon= bers in Bezug auf Lichtzerftreuung) gegen bie Unbulationstheorie ge= macht haben, gelten nur gegen bie erfte Unnahme. Dagegen bat es Cauchy mit Gluck versucht, bie Farbengerftreuung gang nach ber Un= bulationstheorie zu erklaren (Poggenborf Unnal. 1836. 2. S.), und Schwerb hat bie Beugungserfcheinungen bes Lichts vollkommen nach biefer Theorie erflart. (G. Schwerd bie Beugungeerscheinungen aus ben Fundamentalgefegen ber Undulationstheorie). Bergeffen barf man nur nie, daß biefe Theorie zwar bie Bewegung, aber burchaus nicht bie Ratur und Entftehung bes Lichts erflart.

geschrittenen, aber allerdings noch sehr beweglichen Zustand der Physik. Sie überläßt unter andern den Fortschritten derselben die Entscheidung, ob die durch die Mathematik sast völlig erwiesene Undulationstheorie des Lichtes sich nur durch Vibrationen des Aethers oder auch durch die der besondern Körper (des verschieden verdichteten Aethers) erklären lassen.

Die Barme ber Sonne erregt taglich einen electrischen Strom und perpendicular auf benfelben einen magnetischen. Durch die Ausgleichung der beiden Electricitaten entsteht Licht. Mles Licht auf Erden ruhrt unmittelbar durch Mittheilung ber, oder entsteht durch Electricitat. Denn durch diese lagt sich auch das Licht erklaren, was durch Berbrennen, Druck, Bruch und Reibung entsteht. Wir haben also wesentlich zwei Licht= quellen: Mittheilung des Lichts von leuchtenden Korpern, und burch Electricitat erzeugtes Licht. Konnte man nachweisen, daß jenes, also das Sonnenlicht, auch durch Electricitat hervorgebracht ware, so waren sammtliche Lichterscheinungen auf eine Ursache zuruckgebracht. Dies ift aber, wenn nicht erweislich, doch aus Folgendem mahrscheinlich. Das meifte electrische Licht, das auf Erden entsteht, wird durch die electrische Spannung zwischen Erde und Luft, zwischen dem Erdern und der Erdatmosphare, so wie zwischen den Theilen der Utmosphare, erzeugt. Das electrische Licht, das bei uns nur in einzelnen Bligen erscheint, wird häufig in ben Tropenlandern als ein electrischer Lichtstrom, als ein anhal= tendes farfes Wetterleuchten, beobachtet. Bare ein dauernderes und ftarferes Musgleichen der Luft= und Erd = Electricitat auf unferm Planeten, ein beständiges Wetterleuchten und Polarlicht, so ware die Erde felbstleuchtend, wie die Sonne. Nehmen wir nun einen folden Buftand in ber Sonne an, ein machtigeres Musgleichen ber electrischen Spannung zwischen Sonnenkorper und Sonnen= atmosphare, oder auch zwischen den Schichten der letteren, abnlich

dem electrischen Funken zwischen Luft und Erde und zwischen zwei Wolken; so ware das Leuchten der Sonne nicht blos erklart, son= dern alle Lichterscheinungen aus derselben Quelle abgeleitet.

Davy hat zuerst das schone Experiment gemacht, eine im luftleeren Raume befestigte Kohle durch die Boltai'sche Saule ins Glühen zu bringen. Das Licht war so stark, wie das der Sonne, und es fand dabei, wie natürlich, keine materielle Bersänderung, keine Verbrennung statt. Der electrisirte Körper war eine künstliche Sonne.

Bei dieser Annahme ließen sich noch einige andere Lichtersscheinungen sehr leicht erklaren. Die Sonnenslecken und Sonnensfackeln wären dann nur verminderte oder verstärkte electrische Ausgleichungen, gleichsam unterbrochenes oder vermehrtes Wettersleuchten in der Sonnenatmosphäre. Es wären diese Erscheinungen nur im umgekehrten Verhältnisse wie auf der Erde. Während hier die Atmosphäre gewöhnlich dunkel ist, und nur zuweilen electrisch leuchtend, so wäre dies dort der gewöhnliche Zustand; die untersbrochene electrische Ausgleichung, die Sonnenslecken, nur die Aussnahme. Aus derselben Ursache, der Ausgleichung electrischer Spannung in den verschiedenen Theilen desselchung electrischer Spannung in den verschiedenen Theilen desselchung electrischer Planeten (wie des Jupiters), so wie das der Kometen erklären, da beides nicht allein von der Sonne abgeleitet werden kann; eben so die Zu= und Abnahme des Lichtes bei manchen Firsternen.

Bei dieser Hypothese mußte nur noch ein hinreichender Grund angegeben werden, durch welchen die Sonnenatmosphäre oder die einzelnen Schichten derselben und der Sonnenkern wieder in neue electrische Spannung geriethen, und also eine sich immer erneuernde Lichtquelle statt finden konnte. Dieser Grund kann nun theils in der Sonne selbst liegen, wovon wir nichts wissen, theils in dem Einslusse, den andere Körper auf die Sonne außern; dieser

allein ift aber schon hinreichend, eine beständige Beranderung ber electrischen Spannung in der Sonnenatmosphare zu bewirfen. Denn wenn eine polare Spannung zwischen der Sonne und ben peripherischen Weltkorpern statt findet, so muffen diejenigen Stellen der Sonne, welche mit den Planeten und Kometen in Wechselwirfung kommen, nothwendig eine andere electrische Span= nung bekommen, und dadurch eine neue Ausgleichung der Glectri= citat, b. h. der Lichterzeugung, möglich machen. Da nun diefe Berührungspuncte ftets wechseln, befonders wenn man die verschie= dene Einwirkung der Kometen mit in Unschlag nimmt, so ift in der Bewegung diefer Korper um die Sonne ein hinreichender Grund gegeben, um die Electricitat in der Sonne aus dem Gleichgewicht zu bringen. Wie daher bei den Planeten und namentlich der Erde durch ihre Arendrehung, also durch die wechselnde Einwirfung der Sonne auf die einzelnen Planetentheile, electrische Spannung ent= ftehen muß; fo bei der Sonne durch die fie umfreisenden Weltforper, und durch den wechselnden Ginfluß, den diese auf einzelne Sonnen= theile ausuben muffen.

Fassen wir diese Lichterzeugungstheorie ganz allgemein auf, so können wir sagen: die erste Kraft der Urmaterie, des Aethers, die wir uns als treibend, vom Centrum aus wirkend, und daher erpandirend denken mussen (aber beschränkt durch die zusammenshaltende Wirkung der Schwere), und die uns als Wärme oder als Feuer erscheint, erzeugt, wo sie nicht gleichmäßig wirkt, thermoelectrisch, die beiden Electritäten, und diese bewirken durch ihre Ausgleichung Licht. Man kann dann auch sagen, der ungleich erpandirte Aether wird polar. Polarer Aether ist Electricität; die Ausgleichung, Vereinigung des polaren Aethers, ist Licht. Die verschiedenen Imponderabilien wären demnach verschiedene Bewegungen, und dadurch verursachte verschiedene Justände des Aethers, die in einander übergehen können (Licht in Wärme,

Warme in Electricität). Wo diese Bewegungen suspendirt sind, also bei relativ ruhendem Aether, entsteht nach Berhältniß Dun= kelheit, Kälte und Aushören der electrischen und magnetischen Spannung. Hierbei bliebe noch unentschieden, ob der auf ver= schiedene Weise bewegte, und dadurch modificirte, Aether alle Kör= per durchdränge, oder denselben eine ähnliche Bewegung (3. B. als Undulationen der Atome, nach Ampère \*) mittheile.

Wenn wir von der Natur und dem Ursprunge der Im= ponderabilien nur Weniges und Unsicheres wiffen, so sind wir mit ben Wirkungen derfelben beffer bekannt, und es lagt fich nach= weisen, daß die meiften Qualitaten der Roper durch dieselben verursacht ober bedingt werden. Bei der Belligfeit, den Farben und ber Temperatur lehrt es ber Augenschein. Die Dichtigkeit ber Körper wird bedingt durch Warme, indem sie sowohl die festen Korper ausdehnt, als dieselben unter gewiffen Umftanden in fluffige und luftartige umgestaltet. Auf die Form der Korper hat die Electricitat entschiedenen Ginflug, wie dies die Lichtenbergischen Riguren und die Arnstallbildungen beweisen. Die Mischung der Korper wird von der Electricitat, als Ursache der chemischen Uffi= nitat, bestimmt. Der chemische Prozeß ift seinem Wesen nach ein electrischer, und unterscheidet sich von jenem nur dadurch, daß die Cohafion der sich anziehenden Korper dabei überwunden wird. Die materielle Umbildung ift das Product des electrischen Prozeffes. In dem Berhaltniß, welches zwischen dem electrischen und chemischen Prozesse besteht, liegt die Erklarung fehr vieler Natur= erscheinungen; denn hier zeigt es sich deutlich, wie der dynamische

<sup>\*)</sup> Nach Umper's Hypothese entstünde das Licht durch die Undulationen der ur = Theile der Materie als solcher, die er Atome nennt, dagegen der Ton durch die Undulationen der ur = Theile der besondern Körper, welche schon aus den Utomen zusammengesetzt wären, und die er Molecule beißt.

Prozeß, die electrische Spannung, der materiellen Veränderung vorausgeht und sie verursacht. Der dynamische Prozeß, die Poslarität, ist auch ohne materielle Veränderung wirksam; aber diese eristirt nicht ohne jene. Diese doppelte Weise, in welcher die Körsper auf einander einwirken, sindet sich überall wieder. Die dynamissche Wirkung ist überall die primäre, die materielle nur die secundäre.

Zwar können wir noch nicht alle Qualitäten der Körper aus jenen allgemeinen Potenzen erklären, z. B. die Cohäsion und die Elasticität. Allein wenn wir bedenken, wie erst in der neuesten Zeit jene Naturkräfte sich dem menschlichen Geiste mehr erschlossen; so dürsen wir hossen, daß wir durch das immer zunehmende Versständniß derselben, und namentlich durch die Kenntniß der Modissicationen, die sie unter bestimmten Bedingungen erfahren, alle Qualitäten auf diese Weise werden erklären können.

Wie groß die Modificationen sind, welche jene allgemeinen Naturpotenzen erleiden, beweisen die neuesten Entdeckungen der Physik, und wir erinnern nur an die schon angesührten Veränderungen, welche das Licht und die Wärme ersahren, an die versschiedene Durchgangssähigkeit der Wärme durch diathermane Körper, so daß man, nach Melloni, eben so gut Farben der Wärme, als des Lichtes, anzunehmen hat. (Poggendorf Annal. 1835. 8 H., 1836. 1 H.) Wie bedeutend sind nicht die Modificationen, welche die Electricität ersährt, je nachdem die Quantität oder die Intensität bei ihrer Wirkung vorherrscht; wie verschieden ist das her auch die Wirkung der Electricität nach ihrer Entstehung, als Reibungs-Electricität, Contact-Electricität, Thermo-Electricität, nnd Magnet-Electricität.\*) Vielleicht, daß der Magnetismus, den

<sup>\*)</sup> Nach be la Rives Beobachtungen sind auch die electrischen Strome keineswegs homogen, sondern bieten eben so große, selbst noch größere Unterschiede dar, als die von Melloni bei den Wärmestrahlen beobachteten.

(Poggendorf Unnal. 1836, 1 H.)

wir jetzt als eine eben so umfassende Kraft als die Electricität kennen gelernt haben, auch ähnliche Modificationen zeigen wird; wodurch sich manche Qualitäten erklären ließen, z. B. die Cohässion, wie schon Ritter vermuthet hat. Das bestimmte Verhältniß, in welchem der Magnetismus zur Wärme steht, gibt einen neuen Beleg von dem innigen Zusammenhang und der Wechselwirkung dieser allgemeinen Naturkräfte.

Aus den angeführten Thatsachen und dem Vergleiche der= felben unter sich, ergeben sich nun folgende hochst wahrscheinliche Resultate:

- 1) Alle Körper sind Modificationen einer ursprünglichen Materie, dem allgemeinen Körperkeime. Sie sind nur different gewordene Theile dieser allgemeinen und eben deshalb indifferent ten Materie. Da der den Weltraum erfüllende Aether den Weltskörpern Widerstand leisten kann, und demnach materiell ist, so kann man ihn als jenen Urstoff betrachten, aus welchem die Weltskörper hervorgingen. Manche astronomische Beobachtungen sprechen dafür, daß auch jest noch Weltkörper aus dem Aether hervorgehen und in denselben zurückkehren, z. B. das Abnehmen der Kometenschweise, das plötzliche Entstehen und Vergehen einzelner sehr stark leuchtender Sterne, die Lichtnebel, welche sich nicht in Sternhausen auslösen lassen.
- 2) Die allgemeinen Naturpotenzen, wie Licht und Wärme, Electricität und Magnetismus, dürfen wir als Bewegungen, als Prozesse, entweder in dem die Körper durchdringenden Aether, oder in der materiellen Substanz der Körper selbst und als Modisicationen eines allen zum Grunde liegenden Prinzips ansehen.
- 3) Diese allgemeinen Naturkräfte sind die Ursache aller oder wenigstens der meisten Qualitäten der Körper. Also alle Körper, die unter sich, abgesehen von ihren besondern Eigenschaften, als Theile eines Ganzen durch die Gravidation vereint sind, wer=

den auf unendliche Weise modisicirt; indem das Feuer als die erste qualitative Kraft sich als Licht und Wärme offenbart, und polar geworden, sich zu Electricität und Magnetismus gestaltet. Diese Hauptmanisestationen des Feuers sind wieder unendlicher Modissicationen und Verbindungen fähig, und begründen dadurch die Metamorphose der Körperwelt.

## Bon den organischen Kräften.

Die organischen Körper unterscheiden sich hauptsächlich badurch von den unorganischen, daß sie durch ein selbstständiges, zweckmäßig wirkendes Prinzip bestimmt werden. Durch dieses felbstständige Pringip haben sie denn auch die Kahigkeit, sich zu entwickeln. Indeß ift dieser Unterschied fein absoluter. Denn die Natur im Großen, z. B. unfer Connensuftem, hat auch eine folche Selbstständigkeit. Die bewegenden und erhaltenden Kräfte werden in demselben reproducirt, sind ihm nicht von Außen ge= geben. Licht und Schwere herrscht in ber gangen sichtbaren Welt. Dies zeigt das Muge und die Berechnung. Glectricitat und Magnetismus haben wir bisher nur auf der Erde beobachtet; aber mahr= scheinlich. find fie eben fo fosmische Krafte, wie das Licht. Dafur spricht wenigstens, daß das Licht, wo wir es naher beobachten tonnen, immer jenes Gefolge von Rraften bei fich hat. Die regel= måßig oscellirende Bewegung, welche Beffel am Ropfe des Rometen von 1835 beobachtet hat, beweist, daß die Sonne ihn nicht blos durch ihre Schwere anzog, sondern, daß auch ein polares Berhaltniß zwischen Sonne und Komet fatt fand. Beffel hat burch diese Beobachtung das Polaritatsgeset auch in die Uftrono= mie eingeführt. Fur eine folche polare Unziehung und Abstogung spricht auch die Entfernung der Planeten unter sich, indem einige Planeten naber oder ferner zusammenstehen, als dies nach der

Proportion ihrer Entfernungen, nach dem Wurmischen Gesetze statt sinden sollte. \*) Dies ist ohne qualitative Anziehung, deren Grund wir in der Electricität und dem Magnetismus kennen, nicht wohl denkbar. Die allgemeinen Naturpotenzen erscheinen uns so als allgemeine Naturprozesse, und diese als Functionen unseres Planetenspstems, und wahrscheinlich auch anderer Sternenspsteme. Bei dieser Ansicht ist die Physist von der Physiologie nicht mehr wesentlich getrennt. Wie jeder einzelne Organismus an sich eine Totalität ist, und zugleich die eines höhern Weltganzen auf eigenthümliche Weise wiederholt, so wiederholt er auch eben so, aber mit Modisicationen, die allgemeinen Functionen des ihn erzeugenden und nährenden Planetenspstems. Daraus geht schon im Allgemeinen hervor, was später anzugebende Thatsachen im Einzelnen zeigen werden, daß die organischen Kräfte nur Modissicationen jener allgemeinen Naturkräfte seyn können.

Die organischen Körper erweisen ihre, die außere Natur bestimmende, Selbstthätigkeit unter andern auch dadurch, daß sie die zu ihrer Ergänzung nöthigen Stoffe, ihre Nahrungsmittel, ihrer besondern Natur anpassen, sich dieselben assimiliren. Man hat früher meist angenommen, jene Körper könnten aus den als Nahrung aufgenommenen Stoffen, nur neue Verbindungen bewirsten, allein neuere Untersuchungen haben es dargethan, daß sie die Stoffe, welche unsere Chemie als Grundstoffe ansieht, wirklich umzuwandeln vermögen, und daß also die Lebenskraft wahrhaft alchemisch wirkt.

<sup>\*)</sup> Die Erbe sollte nach diesem Gesethe 210 Sonnenhalbmesser von der Sonne entsernt senn, ist aber 216 entsernt, hat mithin ein plus der Entsernung von 6 Sonnenhalbmessern. Der Mars hingegen sollte nach jenem Gesethe 336 Sonnenhalbmesser von der Sonne entsernt senn, ist aber nur 329 entsernt, hat mithin ein minus von 7 Sonnenhalbemessern.

So haben mehrere Naturforscher, wie Schrader, Braconnot und Greiff, Samen z. B. von Kresse in Pulver von Schwesel, Kiesel, Bleioryd u. s. w. gesået. Die keimenden Pflanzen wurden mit destillirtem Wasser begossen. In der Asche dieser Pflanzen fand man genau dieselben Bestandtheile, die man in der Asche derselben findet, welche auf freiem Felde wachsen. (S. Berzelius Lehrbuch der Chemie 3. A. 2r B. S. 278.)

So wie nun die organischen Körper vermöge ihres selbstständigen Prinzips den Stoffen, die sie aufnehmen, ihren eigenthümlichen Charafter einprägen, so vermögen sie dies auch mit jenen allgemeinen Naturpotenzen zu thun. Der Drganismus verinnerlicht sich das allgemeine Naturseuer, und modificirt es nach feinen Zwecken.

Wenn jene allgemeinen Grundfrafte die Ursache der besondern körperlichen Qualitäten bestimmen, so folgt schon daraus, daß die Lebenskraft erst durch Beherrschung derselben auch den verschiedenen Stoffen ihren Charakter mittheilen kann.

Es ist überhaupt viel natürlicher, die Eigenthümlichkeit der organischen Körper dadurch zu erklären, daß man in den organischen Kräften nur Modificationen der allgemeinen Naturkräfte anserkennt, obgleich die Urt, wie diese Modificationen durch das Lebensprinzip erzeugt werden, uns unbekannt ist, als eine Jahl von Kräften und Stoffen anzunehmen, welche durchaus von denen der allgemeinen Natur verschieden sind.

Die große Aehnlichkeit, welche zwischen der Thätigkeit des Organismus und den allgemeinen Naturpotenzen besteht, ist nicht zu verkennen, und man ist nur dann in Irrthum gerathen, wenn man dieselben für ganz gleich ansah, wenn man z. B. die Nervenskraft nicht für analog, sondern für identisch mit der Electricität hielt.

Unter den vielen Aehnlichkeiten der organischen Kräfte mit jenen Naturpotenzen, zeigt sich namentlich auch jenes doppelte Ver-

håltniß von Centrum und Peripherie und von polarem Gegensatze. Zwischen dem Gehirn z. B. und den Nervenenden, zwischen dem Herzen und dem Capillargesäßsisstem, sindet jenes Verhältniß, wie bei Licht und Wärme, statt. Bei der Aehnlichkeit der Organe zwischen der rechten und linken Seite, und zwischen oben und unten, der Licht= und der Erdseite der Thiere, was beim Menschen das Verhältniß von vorn und hinten gibt, sindet eine Doppeltpolari= tät wie beim Electro=Magnetismus statt.

Wenn nun bei der Superiorität und Selbstständigkeit der organischen Kräfte und ihrer Aehnlichkeit mit den allgemeinen Naturpotenzen angenommen werden kann, daß das Lebensprinzip der Organismen jene Potenzen sich aneignet und beherrscht, so mussen wohl die organischen Erscheinungen ganz ähnlich denen des Lichtes und der Wärme, der Electricität und des Magnetismus seyn; allein da der Organismus diese Potenzen zu seinen Zwecken modisicirt, und ihnen, gleich den materiellen Nahrungsmitteln, seinen Charakter einprägt, so werden auch die organischen Erscheinungen immer nur als analog, aber nie als identisch mit jenen Kräften der allgemeinen Natur anzusehen seyn.

Die electrischen Erscheinungen, welche manche Thiere außern, und die, wie beim Zitteraal und Zitterrochen, von der Willführ dieser Thiere außgehen, so wie die vielen Lichterscheinungen bei niedern Thieren, welche Folge des Lebensactes sind, zeigen uns, besonders, wenn man diese Thatsachen nicht als isolirte Erscheinungen betrachtet, wie die allgemeinen Naturpotenzen sich dem Lebensprinzip und der Seelenthätigkeit der Thiere unterordnen. Daß gerade vorzugsweise bei niedern Thieren jene Erscheinungen sich außern, spricht dasur, daß in den höhern Thieren und in den höhern thierischen Systemen, wie im Nervenspsteme, diese allgemeinen Potenzen sen schon mehr verändert, der organischen Naturmehr assimiliet sind.

Da in jenen Erscheinungen physische und organische Krafte

in einander übergehen, und zugleich beweisen, wie die höhere Kraft des Lebens die niedere Kraft nicht aushebt, sondern diese beherrscht und sich aneignet, ein Berhältniß, das durch alle Regionen der Natur und des Geistes sich wiederholt, so führen wir die wichztigsten Erscheinungen dieser electrischen Thiere an und zwar am liebsten mit den Worten eines ihrer competentesten Beurtheiler. A. v. Humbold spricht sich hierüber in einem Briefe folgender Maßen aus (Poggendorf's Unnalen 1836. 2.):

"Unter den schonen Bersuchen, die wir John Davn über che= mische Bersetzungen und Magnetisirung von Stahlnadeln durch Torvillen verdanken, haben mich drei fur die Theorie der electro= magnetischen Lebenserscheinungen besonders intereffirt. 3. Davn hat sich nun auch überzeugt, daß die Torpille willführlich den Schlag nach jeder Richtung leitet, daß der Schlag felbst bei einer Rettenverbindung in der Flamme (bei der fleinsten 3wischen= schicht) unterbrochen wird, und daß die Torpille durch eine dunne Schicht Salzwaffer burchschlagen fann, fo bag man ben Schlag empfangt, ohne den Kisch selbst zu berühren. Alles dieses war schon bei den Gymnoten beobachtet worden, ob es gleich That= fachen find, die man lange und mehrfach geläugnet hat. Das Nichtleiten der Flamme hatte mich besonders beschäftigt, da auch in den einfachen galvanischen Bersuchen mit Froschschenkeln die Flamme ifolirt. Die ftartsten Schlage ber Gomnoten wurden erst fühlbar, wenn metallene Leiter sich im Innern der schmalsten Flamme berührten. Diefe Erscheinung, die man bei den Frosch= versuchen durch die schwache Spannung der Rette erklart, ift in ben måchtigen Gymnoten um so auffallender, als nach den scharf= finnigen Bemerkungen Ermans (bes Baters) an ber Boltaischen Saule die Flammen eine gang andere Rolle, und zwar als Leiter, fpielen. Das Durchbrechen von Schichten Salzwaffer, welches 3. Davy bei der Torpille beobachtet, erinnert an den lebendigen

27 Zoll langen Gymnoten, den Norderling in Stockholm, vier Monate lang, wenn der Fisch sehr hungerig war, andere lebendige Fische durch Schläge aus der Ferne tödten sah. Nörderling setht hinzu, daß der Gymnote sich selten in seinem Urtheile täuschte, um den electrischen Schlag nach Verhältniß der Größe und Entsernung der Beute abzumessen."

"Gegen die Behauptung von J. Davn, daß die Torpille nur den Schlag gibt, wenn beide electrische Organe berührt werden, fprechen nicht blos Gan= Luffac's und meine Beobachtungen, als auch Tobb's Erfahrung, daß das Ausschneiden eines der electrischen Organe die Wirkung des Fisches nicht hindere. Es bleibt noch viel über diese Lebenswirkungen der magneto-electrischen Symnoten und Torpillen, wie uber andere einer Gelbstentzundung (theilweiser Ginascherung) fahigen, nicht nach Mußen wirken= ben, und vielleicht eben fo magneto-electrischen, mit Birn und Nerven begabten Thiere zu erforschen ubrig. Go wenig es bis= her neuern Physikern und mir felbst gegluckt ift, bei Torpillen und Symnoten Lichterscheinungen zu feben, wie fie Balsh, Gir John Pringle, Magellan, Williamfon, Ingenhous und Fahl= berg in überspringenden Funken wollen beobachtet haben. (Ban= Luffac und ich haben auch bei den Gymnoten in Paris den Ingen= houfischen Berfuch mit zwei auf eine Glasplatte geflebten und nur 1/4 Linie entfernten Goldplattchen ohne Erfolg wiederholt), fo ift nach Chrenbergs merfwurdigen mifrostopifchen Entdeckungen über die Leuchtthiere bes Dceans, die Eriftenz eines magneto=electrischen, lichtausstromenden Lebensprozesses in andern Thierklassen als Kischen, boch der ernstesten Betrachtung wurdig geworden. In ber Oceania (Thaumanthias) haemisphaerica entsprechen Bahl und Lagen ber Funken ber verdickten Bafis ber großern Girren am Rande oder Drganen in beren Rahe und mit ihnen ab= wechselnd. Das Erscheinen bes Feuerfranges ift ein Lebensact.

Benn man die Photocharis reigt, fo entsteht erft ein Klimmern einzelner Kunten an jedem Cirrus, welches an Starte gunimmt, und endlich den gangen Cirrus erleuchtet, bis das Keuer über den Rucken des nereidenartigen Thierchens hinlauft, fo daß es einem brennenden Schwefelfaden mit grunlichgelbem Lichte gleicht. Der scharffinnige Beobachter (Ehrenberg) hat in den willkuhrlich oder gereizt aufbligenden Organen der Photocharis eine großzellige Structur mit gallertartiger Beschaffenheit im Innern gefunden, bie mit ben electrischen Organen ber Gymnoten und Zitterrochen viel Aehnlichkeit zeigt. Ift bemnach die Secretion ber schleimigen Fluffigkeit, welche fich bei andern Leuchtthieren reichlich ergießt, und die ohne weitern Ginfluß ber Drganismen fortleuchtet, nur blos Folge der electrischen Funten? Bon Galzwaffer, einer vortrefflich leitenden Fluffigfeit, umgeben, muffen diese fleinen Geschopfe eine ungeheure Spannung haben, um als Baffer= thiere zu bligen. Gie erinnern fich, wie lange man bei dem Bitterrochen die Möglichkeit der Wafferzersehung und thierischen Wirfungen geläugnet hat, weil bei ben forgfältigen, in Trieft von Sir S. Davy angestellten Versuchen weder Bersetung noch andere chemische Wirkungen fichtbar wurden. Gie wiffen, wie schwierig es felbst feinem Bruder, Berrn 3. Davn, geworden ift, die Urfache bes fruhern Nichtgelingens zu erklaren. Bielleicht werden Sie noch eine Zeit erleben, in ber man aus ben, fich fo schnell und nach dem Willen der Thiere wieder ladenden electrischen Organen ber Gymnoten, die electro-magnetische Kraft, unter gewissen bisber unerkannten Berhaltniffen, von Lichterscheinungen begleitet, ausbrechen sieht. Dann wird es vielleicht flar werden, was jest nur vermuthet werden kann, daß in den kleinsten lebendigen Drganismen, in den aufbligenden Lichtinfusorien und Ringelwurmern, wie in den donnernden Wolfenschichten und in dem stillen magnetischen Wetterleuchten (bem Polarlichte), das als Folge verstärkter Spannung im Innern der Erdkörper der veränderte stündliche Gang der Magnetnadel lange vorher andeutet, ein und derselbe Prozeß vorgeht."

Wie durch den Lebensact Electricität, so wird bekanntlich auch Warme entwickelt. Auf der Melville-Insel, wo das Quecksilber gefriert (bei 39, 5° C.), wo der Thermometer (nach Parry) selbst bis auf 46° unter Null fällt, leben Bisam-Ochsen, Rennthiere, weiße Haasen, Füchse und Eisbären. Bei den Bögeln ist die Wärme-erzeugung noch größer; eben so bei den Inselten. Vienenstöcke zeigten eine Temperatur von 38° Wärme. Selbst im Winter, wo die Temperatur der Luft unter Null ist, erhob sie sich auf 30 bis 35°. Aehnliche Erhöhung der Temperatur sindet statt in Ameissenhausen, bei Raupen, Käfern und Molusken. Der blose Athmungsprozeß ist aber nicht hinreichend, die thierische Wärme zu erklären.

Eben so wird Licht durch den Lebensprozeß, besonders bei niedern Thieren, erzeugt, wovon das leuchtende Meer alle Nacht den Beweiß liefert. Das nachtliche Leuchten der Augen mancher Thiere, wie der Kahen, hat man durch die Resserion des außern Lichtes, durch die glanzende Tapete des Auges erklaren wollen. Allein Rengger hat beim Leuchten des Auges mehrerer Thiere in Sudamerika, welche das Leuchten in viel höherem Grade als unsere Hausthiere haben, Umstände wahrgenommen, die sich daraus nicht erklaren lassen. Bei einem Nachtassen bemerkte er das Licht nur bei großer Kinsterniß, und dieses hatte eine solche Stärke, daß Gegenstände, die in einer Entsernung von anderthalb Kuß vor den Augen des Asser lagen, sich vermittelst derselben untersscheiden ließen. Bei einem canis Azarae hörten die Lichterscheinungen nach Durchschneidung oder selbst schon nach Verlehung der Sehnerven auf; aber nicht nach Verlehung der Hornhaut

und der Iris. Sie trat nur ein, wenn ein Eindruck auf das Gesicht oder Gehor die Aufmerksamkeit des Thieres erweckte, oder ein Trieb oder eine Leidenschaft es aufregte. (S. Trevi=ranus Erscheinungen des organ. Lebens 1. B. S. 438.)

Die hier angeführten Thatsachen beweisen hinreichend den innigen Zusammenhang, der zwischen der Lebenskraft und den genannten Naturpotenzen statt findet, sie beweisen namentlich, daß viele Thätigkeiten des Organismus nur Modificationen jener allgemeinen Potenzen sind, welche Potenzen das individuelle Lebensprinzip nach seinen Zwecken beherrscht und umändert. Die Wechselwirkung, in welcher die Organe und die organischen Systeme unter sich stehen, gleicht der Wirkungsweise der Imponderabilien. Eben so ist der Bezug des Organismus mit der Aufsenwelt, wo dieser nicht blos mechanisch ist, großentheils durch diese vermittelt; eine Wechselwirkung der Imponderabilien mit dem ihnen verwandten Nervenagens.

Eine dynamische Wirkung findet im Organismus entweder durch bestimmte dazu organisite Leiter statt, wie durch die Nerven, welche als Leiterzwischen dem Sinnesorgan und dem Hirne wirken, oder eine solche Wechselwirkung geschieht auch ohne diese körperlichen Leiter, wie man dies häusig bei den Sympathien zwischen einzelnen Organen beobachtet. Bei diesen Sympathien ist die Verbindung der an ihr theilnehmenden Organe durch Nerven und Blutgesäße oft viel geringer, als zwischen andern sich nahe liegenden Organen; allein die Wechselwirkung dieser Organe ist dennoch sehr stark und gleicht völlig der von zwei zwar entsernten, aber sich gegenseitig bedingenden Polen. Die Natur der zwischenliegenden Organe hat dabei keinen Einfluß, und vermag diese polare Wirkung so wenig zu isoliren, als der Erdmagnetismus von irgend einer Substanz isolirt wird.

Ein folder Ginfluß einer organischen Thatigkeit ohne Bermittelung von Organen zeigt fich am Auffallenoften bei ber Gin= wirkung, welche die Mutter auf den Fotus ausubt. Die Sym= pathie, welche hier statt findet, stehet in der Mitte zwischen der= jenigen, welche zwischen zwei Organen beffelben Korpers und ber, welche zwischen zwei getrennten Korpern ftatt findet. Gie ift badurch der Schluffel zu allen unmittelbaren Wechfelwirkungen, die wir Denn hier zwischen organischen und beseelten Wesen beobachten. zeigt sich recht entschieden das doppelte Leben, welches jedes lebende Wesen führt, das Leben an und für sich, und das Leben in Andern und fur Andere, als Theil eines Gangen. Jedes Drgan hat schon eine gewisse, wenn gleich noch fehr unterge= ordnete Gelbstftandigfeit. Gine großere hat der im mutterli= den Organismus lebende Reim; eine weit großere das Rind, das von der Muttermilch lebt; aber das Band zwischen Mutter und Rind bleibt noch ein inniges, wenn auch dieses selbstftandig wird.

Ein solcher unmittelbarer organischer Einfluß findet auch beim Bebrüten der Eier statt. So beobachtete Stark (Patholog. Fragmente S. 285) folgende Thatsache: Einem Paar Kropftauben, das eines der eben ausgebrüteten Jungen durch den Tod verloren hatte, wurde eine junge Trommeltaube zum Ersatz ins Nest gesteht. Während die Eltern das neue Pflegekind auffütterten, bestamen sie wieder Jungen. Diese glichen nun durchaus nicht den Eltern, sondern dem Pflegekinde.

Der genaue Beobachter Bechstein hat sogar die Erfahrung gemacht, daß dieser Einfluß beim Bruten auch auf fremde Eier statt sindet. Er legte rothen Perückentauben Eier von schwarzschmutzigen Spießtauben unter. Diese wurden nun rothscheckigt, und glichen durchaus ihren Pflegeltern. Sie hatten keine Spur von ihrer Abstammung, da sie doch sonst nie von ihren Eltern in den Farben variiren.

In den angeführten Fallen wirkt die Lebenskraft in immer weitern Rreisen ohne materielle Vermittelung zunachft auf die Dr= gane bes eigenen Leibes, bann auf ben im mutterlichen Drganis= mus lebenden Reim, ferner auf das von diesem Organismus schon getrennte Ei, und endlich auf fremde Gier. Das Lebenspringip zieht unter gewiffen Umftanden auch den fremden Organismus in seine Wirkungssphare, und wirkt auf benfelben, wie auf den eigenen Leib. Die dynamische Wirfung wird hierbei zulest zu einer materiellen, plaftifchen; die Ginbildungsfraft wird zur Bildungs= fraft. Es werfen diese Erscheinungen ein belehrendes Licht auf die Wirkungsweise der lebenden Natur überhaupt, indem fie zeigen, wie das Lebenspringip fremde Rorper, die in feinen Wirfungsfreis fommen, umandert, und fo zu feinem Organe macht. Wie eine folche unvermittelte Wechselwirfung statt findet zwi= fchen verschiedenen Organen beffelben Organismus, bann zwischen der Mutter und dem Embryo, fo findet diefelbe auch noch bis= weilen bei gang getrennter Individualitat statt, wie man dies ofter bei Zwillingsgeschwistern beobachtet hat.

So erzählt Ren: Zwei Zwillingsbrüder waren mehr gleich als ähnlich zu nennen in geistiger und in körperlicher Hinsicht. Beide waren früher Kausseute, sie wurden beide des Kausmannssstandes überdrüssig und nahmen zugleich Militärdienste. Ihre äußere Aehnlichkeit war so groß, daß Jemand, welchem sie ihre Namen gesagt, wenn sie sich hierauf entsernt hatten, nicht im Stande war, beide von einander zu unterscheiden, wenn sie nach einigen Minuten zurücksehrten. Sie bedienten sich beide derselben Redeweise, ja sogar derselben Geberden und Gesten. Und so war es fast gleichgültig, ob man mit dem einen oder dem ans

dern zu thun hatte; denn es bestand zwischen ihnen in der That außer dem Namen kein Unterschied.

Die Zwillingsbrüder Laustaud, Krankenwärter am Hospistale St. Eloi in Bordeaur, erkrankten von jeher stets zu gleicher Zeit, beide wurden zugleich vom grauen Staar befallen. Auch die Kinder dieser Brüder leiden an demselben. (Rey pathogénie de quelques affections de l'arc cérébro-spinal.) (Salzb. med. Zeitung 13. Aug. 1835.)

Gine Frau fam am 30. Juni mit zwei Knaben nieder, die von zwei Ummen genahrt wurden. Folgende Rrantheiten murden bei beiden Kindern beobachtet: 1831 taglich intermittirendes Fieber, mas bei beiden an demfelben Tage begann, und wieder= um an demfelben aufhorte; Augenentzundung; heftige Rolif, die bei beiden 24 Stunden dauerte; gleichzeitiges Musbrechen von zwei Schneidezahnen. 1832 verschiedene gang gleichaussehende Erantheme, im Winter eine Bronchitis. 1833 Rotheln, fpater Scharlach, alle Erscheinungen bei beiden gleich; Auftreten und Ende zu einer Beit. 1834 Reuchhuften, bann breitagiges faltes Fieber; heftige Ohrenschmerzen. In ben letten Tagen empfindet der eine, Theophile, ein heftiges Jucken am Balfe, das von den Musbruchen einer Menge fleiner Blaschen herruhrte. Um andern Morgen hatte Adolph daffelbe juckende Gefühl und denfelben Ausschlag. Der eine ift mager, schlank, munter, einschmeichelnd; der andere fraftiger, eigenfinnig, oft ungehorfam. (S. Magazin ber ausl. Literatur ber Beilkunde, Januar 1835. S. 36.)

Im hochsten Grade sindet diese Gemeinschaft des Lebens wohl bei den zusammengewachsenen noch lebenden siamesischen Zwillingsbrüdern statt. "Die beiden vom Schwertsortsatze des Brustbeines bis zum Nabel zusammengewachsenen, übrigens vollskommen normal gebildeten Siamesen männlichen Geschlechts, Eng und Chang, sind jetzt 25 Jahre alt (1836). Sie sehen einander

sehr ähnlich, nur ist der an der rechten Seite befindliche Eng etwas größer und stärker als sein Bruder Chang, der sich gern auf jenen zu stügen scheint; auch ist Puls- und Herzschlag häusig bei beiden verschieden. Sie sind sehr behende und beweglich, können mit ziemlicher Schnelligkeit laufen und schwimmen, wie ein einzelner Mensch; sie lieben die Jagd, wie überhaupt alle körperlichen Uebungen."

"Ihre intellectuellen Fahigkeiten find fehr entwickelt; fie verftehen und fprechen die englische Sprache vollkommen, aber beide in Ton und Aussprache so gleich, daß es unmöglich ift, sie von einander zu unterscheiden; weniger geläufig reden fie bis jest frangofisch. Dafur haben fie ihre Muttersprache fast gang vergeffen, was um fo begreiflicher ift, wenn wir erfahren, daß fie nie mit einander reden. Sin und wieder richten fie wohl eine Frage an einander, aber das ift alles; nie eine Conversation zwi= schen beiden. Mehrmals haben es zwei Personen versucht, zu gleicher Beit mit jedem einzeln eine Unterhaltung anzuknupfen; aber es ging nicht; sie wenden sich jedesmal zu gleicher Zeit beide zu dem hin, der den einen anredet, und sprechen dann beide nur mit diesem. Sie spielen Schach und Damen, aber nie hat man fie dahin bringen konnen, mit einander zu fpielen; es ware, fagen fie, als wenn die rechte Band gegen die linke fpiele. Gie lefen zu gleicher Zeit daffelbe Buch; fie lieben Poefie, Malerei, Mufit und Gefang, und fingen beide gleichstimmig. In Umerika er= frankten fie an einem intermittirenden Fieber; fie murden gu gleicher Zeit befallen und überstanden die einzelnen Perioden der Krankheit vollig gleichmäßig, b. h. alle Erscheinungen, die in einer bestimmten Reihenfolge, einem Parorismus des intermittirenden Fiebers, bestanden, traten zu derfelben Minute ein, als Frost, Sige, Schweiß. Chang fuhlte auch einen Schmerz an der Seite, als fein

Bruder darüber klagte, und während man Chang zur Ader ließ, ward Eng unwohl."

"Ihr Geschmack und ihre Neigungen sind stets dieselben; was dem einen wohlschmeckt, mundet auch dem andern. Die vollkommenste Einigkeit herrscht beståndig zwischen beiden Brüsdern. Hunger und Durst entsteht bei ihnen zu derselben Stunde; sie schlasen zu gleicher Zeit ein, und erwachen wieder um dieselbe Zeit; will man beide wecken, so braucht man nur den einen zu berühren. Im Bette bleiben sie nicht immer in derselben Lage, sie rollen sich übereinander weg, ohne daß sie dadurch im Schlase gestört werden."

"In ihren Bewegungen findet die größte Gleichförmigkeit statt; es scheint, daß dabei Ein Wille beide vereint; denn es wird dem genauesten Beobachter unmöglich, zu bestimmen, von wem der Impuls ausgehe. Nie hat man sie bei ihren verschiedenen Berrichtungen, Geschäften, Bergnügungen u. s. w. ein heftiges Wort aussprechen hören. Wer von ihnen etwas thun will, folgt augenblicklich seiner Eingebung, ohne durch Laut oder Miene dem andern einen Wink, eine Andeutung davon zu geben, und dennoch eilt der eine leicht rasch und ohne Zaudern dahin, wo der Wille des andern ihn hinbestimmt."

"Der Gedanke, durch eine Operation von einander getrennt zu werden, ist den beiden Brüdern hochst unangenehm. Sehr oft haben sie sich geäußert, daß ihnen nie ein einzelnes so glückliches Wesen vorgekommen, als sie in ihrer Dualität. Sie mögen sich eine getrennte und von einander unabhängige Eristenz, weder denken noch wünschen." (Dieffenbach Zeitschrift B. 1. H. 2. S. 282.)

## Bon ber lebensmagnetischen Rraft.

Schon in den früher angeführten Fällen zeigte es sich, wie die Seele, wie namentlich die Einbildungskraft der Thiere unmittelbar, das heißt ohne Vermittlung der Organe, auf andere Körper ein-wirkt. Das Verständniß dieser Wirkungsweise kann die ganze Region jener Kräfte, wozu der Lebensmagnetismus gehört, am besten erklären.

Die organische Kraft erhebt sich im Thierreich zur Nervenstraft; die Nerven sind das Organ, durch welches das Thier Empfindung hat und auf Reize reagirt. Das Nervensustem ist in den niedern Thieren noch mit der ganzen Körpermasse verbunden. Empfindung ist schon vorhanden, wenn auch undeutlich, ehe noch ein eigenes Nervensustem besteht und sich aus der noch indisserenten aber leicht differenzirbaren schleimigten Substanz dieser Thiere herausgebildet hat. "Wenn wir sinden", sagt Carus (vergl. Unatomie 2. U. 29), "daß geathmet werden kann ohne Lungen, daß Ernährung, Wachsthum und Secretion vor sich gehen kann ohne Kreislauf der Säste, daß Erzeugung statt sindet ohne gegetrennte Geschlechter u. s. w., warum sollten wir dann zweiseln, daß sensibles Leben ohne eigentliche Nerven, Bewegung ohne wahre Muskelfasern bestehen könne?"

Wo einmal ein Nervensystem vorhanden ist, ist es, wenigstens im gesunden Zustande, das alleinige Substrat für die Empfindung und der alleinige Erreger der animalilischen Bewegungen. Allein die Nerventhätigkeit vermag über ihr Organ hinaus zu wirken. Statt ihre Wirkung am Nervenende, wo die Empfindung entsteht, zu beschließen, überschreitet sie diese Grenze, und übt unmittelbar einen Einsluß auf nähere und fernere Gegenstände aus. Dies ist wohl die natürlichste Erklärung aller lebensmagnetischen Erscheinungen. Da die Nervenkraft in ihrer gewöhnlichen Wirkungsweise so entschiedene Aehnlichkeit mit den imponderablen Agentien hat, so ist es um so begreislicher, daß sie, gleich jenen, auch in einer gewissen Entsernung wirken kann, wobei die zwischenliegenden Medien, wie die Luft, ihr als Leiter dienen. Die angeführten Thatsachen, von der Wirkung der Mutter auf den Embryo, des brütenden Bogels auf das Ei, sinden hier ihre Deutung. Eben so der nicht zu leugnende Einfluß, den der Blick, die Berührung, die blose Nähe mancher Menschen auf andere, besonders auf senssible, ausübt.

Db die Nervenwirkung an ein feines Substrat gebunden ist, welches die palpable Nervensubstanz durchstromt, oder ob ihr eine blose Thätigkeit zum Grunde liegt, welche im gewöhnlichen Falle eine Bewegung im Nerven erzeugt, und die umgebenden Medien des Organismus zu Leitern machen kann, ob es mit andern Worsten einen Nervenäther gibt, oder eine blose Nervenkraft, bleibt bei dieser Erklärung noch unentschieden; jedoch sprechen viele Thatsachen für die erste Ansicht. Die vorübergehende Unempsindslichkeit der Nerven in der Katalepsie und in manchen Zuständen der Erstase, die wenig oder gar nicht gestörte Function des Denskens bei großen Zerstörungen des Gehirns \*), und die spezisisch

<sup>\*)</sup> Statt vieler Beobachtungen hierüber führen wir nur folgende von Abercromby an (Inquiries concerning the intellectuel powers and the investigation of truth.)

<sup>&</sup>quot;Es gibt keinen Theil bes Gehirns, ben man nicht, und in jedem Grade zerstört gefunden, ohne daß die geistige Entwickelung irgend merklich bavon gelitten hatte.

Bei einer Frau war die Halfte des Gehirns in eine krankhafte Masse aufgelost, und bennoch behielt sie, eine Unvollkommenheit des Sehens abgerechnet, alle ihre geistigen Vermögen bis zum letten Ausgenblicke, so daß sie noch einige Stunden vor ihrem Tode einer frohtichen Gesellschaft in einem befreundeten Hause beiwohnte. Bei einem Manne dessen Dr. Ferrias erwähnt, und welcher alle Geisteskrafte

verschiedene Empfindungsfähigkeit der Sinnesnerven bei gleicher Beschaffenheit des Nervenmarks, lassen sich bei der Unnahme eines Nervenäthers, d. h. eines seinen körperlichen Substrates der Nervenäthers, d. h. eines seinen körperlichen Substrates der Nervenkätigkeit, welche von der palpabeln Nervensubstanz verschieden, und wovon diese das dazu nicht immer nothwendige Sehäus ist, besser erklären. Dafür spricht auch die Fähigkeit einzelner Nerven für andere zu vicariiren. "Es sindet", sagt Trevizanus (Ersch. d. organ. Lebens 1, 41) "ohne allen Zweisel eine Verschiedenheit in den Functionen der verschiedenen Nerven statt. Aber dabei muß doch in ihnen die Unlage vorhanden seyn, einer des andern Stelle in großem Grade ersehen zu können. Es sehlt keinem Bewegungsnerven, der einen ununterbrochenen Fortgang von Sehirn oder Rückenmark zu den äußeren Theilen hat, ganz

bis jum Mugenblick feines Tobes, ber ploglich eintrat, behielt, murbe auf ber gangen rechten Geite bes Ropfes, alfo gur vollen Salfte, bas Behirn burch Giter gerftort gefunden. In einem abnlichen Kalle (nach Diemerbroech) fand fich 1/2 Pfund Giter, in einem andern (nach Deberben) 1/2 Pfund Baffer im Gehirn. Bas aber noch mehr, nicht nur burch Leichenoffnungen, fonbern felbft burch Beobachtungen an Lebenben, ift man biefes Berhaltniffes gewiß geworben. Gin Mann, beffen D'holloran enwahnt, erlitt eine folche Berlegung am Ropfe, baß ein großer Theil ber Birnichale auf ber rechten Seite meggenom= men werden mußte; und ba eine ftarte Giterung eingetreten mar, fo wurde bei jedem Berbande burch bie Deffnung eine große Menge Eiter mit großen Quantitaten bes Bebirnes felbft entfernt. Go gefchah es 17 Tage hindurch, und man fann berechnen, daß faft die Salfte bes Behirns, mit Materie vermischt, auf biefe Beife ausgeworfen murbe. Deffenungeachtet behielt ber Rranke alle feine Beifteskrafte bis zu bem Mugen= blicke feiner Muflofung, fo wie auch mabrend biefes gangen Rrankheits= guftandes feine Gemuthöftimmung ununterbrochen rubig mar. Gben fo bemerkenswerth ift ber von Darfchall erzählte Fall eines Man= nes, welcher mit einem 1/2 Pfund Baffer im Gehirn ftarb, nachbem er lange in bem Buftanbe bes Blobfinnes fich befunden hatte, gang furz vor feinem Tobe aber ben vollen Gebrauch feiner Bernunft wieder erlangte.

ven geht vielleicht nur darum das Bewegungsvermögen ab, weil sie sich nicht zu Muskeln begeben. Bei einigen Thieren wird der Sehnerve, bei andern der Riechnerve durch Zweige des fünften Hirnnerven ganz oder größtentheils ersetz; und es gibt einige, die sehr empfindlich gegen das Licht sind, ohne Augen zu haben."

Da das Nervenagens, sen es nun Kraft oder Materie (organischer Aether), so große Aehnlichkeit mit den imponderabeln Agentien, namentlich mit der Electricität hat, so ist es auch begreislich, warum magnetissirende und magnetisirte Personen gewöhnlich ein Gefühl haben, das dem der electrischen Einwirkung sehr ähnlich, ein Gefühl des Ausströmens und Einströmens, und eine Empfindung wie von Spinnengewebe an den Fingerspissen. Zuweilen zeigt sich hierbei wirklich ein Funken, und zwar bei Menschen, wo die magnetische Kraft besonders stark entwickelt war.

Wenn so Nichter von Lutheritz, seine Finger in die flache Hand gewisser, für solche Einwirkung empfänglicher Personen brachte, seine andere Hand darunter legte, und nach mehreren Secunden, wenn die Hand warm geworden, die Fingerspitzen schnell wegzog, so vernahm man einen electrischen Schlag und im Finstern sah man Funken. Der leidende Theil sing, als Folge der gelungenen Einwirkung, an zu schwißen. Oft erfolgt allgemeiner Schweiß und Gefühl von Mattigkeit. Meißner verssichert von ihm, daß er den Sitz des Schmerzes und seine Grenzen bei Sichtkranken sühle, indem die Hände auf solchen Stellen nicht fort wollten, sondern hier gleichsam anklebten; er sühle auch, wo sich der Schmerz hinziehe; — (dies dient zum Beweise, daß die magnetische Einwirkung auf die Nerven der Hand zurückwirkt.)

Er magnetisirt nicht gern bei truber Witterung, weil er bann mehr angegriffen wird. Seine Sande werden schweißig,

wenn er die kranke Stelle reibt, sobald diese Stellen schwißen, werden seine Hånde trocken. (S. Meißner, der Magnetiseur von Lutherig.)

Wenn die lebensmagnetische Wirkung wesentlich in dem Nervenagens beruht, welches weiter als die Nervensubstang wirft, fo ist auch leicht einzusehen, wie groß der psychische Einfluß bei diefer ganzen Wirkungsweise fenn muffe. Wenn die Seele burch bas Nervenagens felbst die festen Theile bes Drganismus fo um= åndern kann, daß sich z. B. in den Gesichtszügen der Abel oder die Robbeit der Gesinnung bleibend ausprägen, so läßt sich wohl begreifen, daß dieser psnchische Einfluß eben so groß und noch aroffer fenn konne, wo bas von der Seele modificirte Nervenagens nicht mehr an ein forperliches Organ gebunden ift. Je empfang= licher ein Mensch fur magnetische Einflusse ift, desto mehr wird er wohl auch jene psinchische Einwirkung babei empfinden konnen. Die lebensmagnetischen Wirkungen haben bemnach einen fehr großen Umfreis. Gie erstrecken sich von den tiefften animalischen Meußerungen bis zu den bochften Seelenwirkungen, welche fich burch die Nervenkraft außern. Daher ift die Dignitat diefer Wirfungen fo außerst verschieden. Biele Lebensaußerungen der nie= bern Thierwelt laffen fich burch dieselbe erklaren. Das organische Pringip dient hier dem Triebe, dem Inftinkt. Die hochsten Momente geistiger Thatigfeit, der unmittelbare Ginflug, den begeisterte oder energische Menschen ausuben, finden eben hier ihre Erflarung. Das organische Pringip dient hier dem freien Willen.

Da es das Ziel des Menschen ist, immer freier zu werden, und eine immer größere Macht über die Natur zu erringen, so läßt sich einsehen, wie Menschen, die durch sittliche Größe und Energie des Willens sich auszeichneten, eine ungewöhnlich große Herrschaft über die Natur durch diese unmittelbare Wirkung ausübten.

Das Ziel der geschaffenen Geister ist aber, wie nach unten die Natur zu bestimmen, so nach oben vom absoluten Geist sich frei bestimmen zu lassen. Diese Durchdringung des Niedern durch das Höhere ist der normale Zustand, dessen Erreichung das Ziel aller Entwicklungsstusen des Menschen ist; wie der geschaffene Geist das organische Prinzip beherrschen soll, so der absolute Geist diesen. So wird der Mensch das freie Organ des göttlichen Wilslens und dadurch der göttlichen Macht.

Wenn die beschrankte menschliche Macht ber unbeschrankten, gottlichen als lebendiger Leiter dient, und dadurch erhoht und potenzirt wird, so begreift sich, daß der Mensch alsdann die Schranken feiner jegigen Natur weit zu überschreiten vermag. Die Gesetse der Weltordnung werden dadurch nicht aufgehoben, sondern eine niedere Sphare wird nur einer hohern untergeordnet. Das bochfte Wunder ift eigentlich die freieste That. Es ift der nicht mehr beschrankte Act des freien Willens auf die Naturkrafte. Endlich find alle Krafte der Natur wie des Geiftes die That und das Product eines absolut freien Willens. Die Berrschaft des Beiftes über die Natur hangt mit der endlichen Bestimmung des Beiftes auf's innigste zusammen. Diese Meußerungen boberer Rrafte des Geiftes uber die Natur find daher, wie alles Große, die zeitlich gesetten Grenzen seines jebigen Dasenns Ueberragende, im Menschen, nicht als etwas seiner Natur Fremdes anzuseben, fondern als das Bervorleuchten feiner mahren hohern Natur, beren Bestimmung es ift, felbst Gott dienend, die Natur dienstbar zu machen und fie fo zu feinem Organ zu erheben und dadurch zu verherrlichen.

So håtten wir wesentlich drei verschiedene Stufen der lebens= magnetischen Thatigkeit; eine rein organische, der eigentlich thierische Magnetismus, die nicht durch Organe vermittelte Wirkungsweise, wie wir sie bei allen lebenden Wesen beobachten; eine geistige, wo diese organische Thätigkeit der Intelligenz und dem Willen gehorcht; und endlich eine höhere geistige, wo der Mensch zum freien Leiter göttlicher Kräfte wird, und dadurch eine höhere Weltordnung anticipirt.

## Der Lebensmagnetismus als Beilmittel.

Die Wirkung der Nervenkraft, welche über die Grenzen des Korpers reicht, erkannten wir als die Ursache des Lebensmagnestismus. She wir die Folgen der lebensmagnetischen Einwirkung naher betrachten, werfen wir noch einen Blick auf die Organe, durch welche diese Wirkung meist vermittelt wird. Diese Organe sind in den häusigsten Fällen die Hand und das Auge.

Die Hand ist das Organ, in welchem das Gefühl zum Tastsinn wird, und jenes dadurch zur Freiheit gelangt, indem es durch sie sein Object sucht und untersucht.

Durch die aufrechte Stellung des Menschen ist die Hand ein emancipirtes Organ, das, statt nur der Bewegung des Körpers zu dienen, zu einem umfassenden Werkzeuge des Geistes wird. Durch den Tastsinn sindet an der Hand, und namentlich an den Fingerspissen, ein größerer Verbrauch von Nervenkraft statt, und deshalb wahrscheinlich ein vermehrtes Ausströmen des Nervenäthers. Diese Wirkung kann nun durch den Willen erhöht werden. Zu allen Zeiten hat man der Berührung, dem Auslegen der Hand auf kranke Theile des Körpers, eine heilende Krast zugeschrieben, und sie war von den frühesten Weltepochen her das Organ des Segens oder des Fluches. Ein so allgemeiner durch alle Zeiten und Völker verbreiteter Gebrauch kann nicht auf bloser Willkühr oder Convention beruhen; er muß in der Natur des Organs selbst seine Bedeutung haben, und diese beruht darin,

daß die Hand das freieste Glied des Leibes am Menschen ist, und daß sie als Tastorgan zum Spender des ausstromenden Nervenathers bestimmt ist.

So berührt, durch den Naturtrieb geleitet, der Leidende meist die schmerzhafte Stelle. Die Mutter streicht das Kind und beruhigt es dadurch. Hebammen bestreichen oft kreisende Frauen, um ihre Krämpfe zu lindern. Unter mancherlei Formen sindet man Bestreichungen der Art als Heilmethode bei fast allen Bolstern, oft mit vielerlei Geremonien verknüpft, die denn wohl dazu beitragen können, die Ausmerksamkeit und Intention des Hans delnden, so wie den Glauben des Leidenden zu fixiren.

Die Hand ruht dabei entweder auf den leidenden Stellen, oder auf den Theilen, wo die wichtigsten Nervengebilde sind, also hauptsächlich auf dem Kopfe und auf der Magengegend, als dem Hauptsiße der Gangliennerven. Die eigentlichen Striche, die mit den Fingerspissen oder der Handsläche geführt werden, sie mögen nun unmittelbar den Körper berühren, oder in einiger Entfernung geschehen, mussen in der Regel, um wohlthätig zu wirken, von oben nach unten, vom Gehirn nach den Ertremitäten gemacht werden.

Außer der Hand ist es vorzugsweise das Auge, wodurch der Mensch unmittelbar auf Menschen und Thiere einwirkt. Mit der Hand hat es das gemein, daß es nicht blos nimmt, sondern auch gibt, nicht blos empfindet, sondern auch Empfindung verzursacht. Während der Geschmacks-, Geruchs- und Gehörsinn blos aufnehmen, sind Hand und Auge zugleich handelnde, magisch wirkende Organe.

Das Auge ist Sehrohr, wodurch die Seele erkennt, Spiegel, in dem sie erkannt wird, und Telegraph, wodurch sie die verborsgensten Gefühle verkündet. Die niedrigste Leidenschaft, wie die hochste Würde, spricht sich in diesem transparenten Organe der

Seele aus. Hier wird es flar, daß, je unmittelbarer die Wirkung der Nervenkraft ist, um so mehr sie von der Gesinnung und dem Willen abhångig wird; und wir begreifen daher, wie bei der lebensmagnetischen Wirkung sich Thierisches, Menschliches und Göttliches offenbaren kann.

Außer diesen beiden Drganen, durch welche der Mensch unmittelbar auf Andere wirkt, ist der Odem ebenfalls ein Mittel, um magnetisch einzuwirken. Die Luft ist das allgemeinste und unentbehrlichste Erhaltungsmittel des Lebens. Durch's Ausathmen gibt der Mensch der Atmosphäre verändert wieder, was er ihr durch's Einathmen entzog. Der Odem ist Luft, die mit dem Blute in den Lungen in Berührung war, und die dadurch mit animalischer Wärme durchdrungen ist. Wie wir beim Bebrüten der Eier sahen, daß zwar die Wärme hinreicht, die Eier zur Neise zu bringen, daß aber zugleich die organische Thätigkeit auf sie einen Einsluß ausüben kann, so wirkt auch der Odem bei dem Magnetismus nicht allein durch seine Wärme, sondern auch als Leiter der organischen Kraft, und dadurch des sie bestimmenden Willens und Seelenzustandes.

Wutter oder die Amme das Uebel weg, wie sich das Bolk ausdrückt. Schon Plinius empsiehlt das Hauchen auf die Stirne
als ein Heilmittel (Plinii hist. natur. I. 28. c. 6.) Das Todten
des Rothlaufs, das noch überall im Bolke gebräuchlich ist, und
wobei die entzündete Hautsläche behaucht, oder meist unter dem
Hersagen bestimmter Worte bestrichen wird, ist eine rein magnetische Behandlungsweise. Eine gebräuchliche Formel dabei ist:
"Wildes Feuer hüte dich, das gute Feuer treibe dich." Ein sinniger
Ausdruck, welcher jeglichen Heilungsprozeß bedeutend bezeichnet.

Wie der Odem als organische Luft, so wirkt zuweilen der Speichel als organische Flussigkeit magnetisch. Der Speichel hat

eine große Bedeutung durch seine assimilirende Kraft, welche er allen Nahrungsmitteln mittheilt. Daß Seelenzustände auf seine Natur einwirken, ist hinlänglich bekannt. Der Zorn des Menschen und der Thiere vergiftet ihn.

Delrio erzählt (disquis. magic. Mogunt. 1606, Tom. I. p. 66.) "Es gibt eine Art Menschen in Spanien, die man Saludadores und Ensalmadores nennt. Der Unterschied zwischen diesen beiden ist, daß jene allein durch die Macht des Gebets, wobei sie sich bestimmter Formeln bedienen, die Krankheiten zu heilen vorgeben, diese aber durch die Krast des Speichels und des Hauches, indem sie die Kranken anblasen."

Es bedarf aber nicht immer bestimmter Organe oder organischer Stoffe, um magnetisch zu wirken. Unter gewissen Umstånden kann die Nahe eines Menschen schon eine solche Wirkung äußern,
besonders auf Personen, die für dergleichen Eindrücke sehr empfänglich sind, und die schon in einem bestimmten Rapport mit dem Einwirkenden stehen. Die wohlthätige Wirkung heiterer, friedlicher und
edler Menschen, und die nachtheilige trübgestimmter, unruhiger und
niedriggesinnter, mag zum Theil auch durch eine solche unmittelbare Nerveneinwirkung hervorgebracht werden, besonders bei
Menschen, die für diese Einwirkung sehr empfänglich sind, wie wir
später bei Somnambulen nachweisen werden; wobei es sich jedoch
von selbst versteht, daß im gewöhnlichen Zustande und bei Gefunden die Resterion über jene Eigenschaften erst indirect auch
ein körperliches Gesühl von Wohlseyn oder Unwohlseyn erzeugt.

Da, wie nachgewiesen wurde, die Nerventhätigkeit eine so große Aehnlichkeit mit den Imponderabilien, namentlich der Electricität, hat, und sich als eine nur höhere, durch die Seele bedingte, Potenz der kosmischen Kräfte erweist, so hat es denn auch nichts Unbegreisliches, daß unter gewissen Bedingungen der Nervenäther auf entfernte lebendige und leblose Dinge einwirken kann, und auch in dieser Fernwirkung der Electricität, dem Magnetismus und dem Lichte gleicht. Es sind dies allerdings ungewöhnliche Erscheinungen, aber zu häusig und zu allen Zeiten beobachtet, als daß man sie läugnen konnte.

Sie sind nur möglich, wenn der Nervenäther weniger als gewöhnlich an sein Substrat, den materiellen Nerven, gebunden ist, also im Zustande der Ertase, deshalb zuweilen im Somnams bulismus, in gewissen Krankheiten und in der Nähe des Todes, oder wo ein sehr inniger Rapport zwischen Personen besteht, wo das Verhältniß ihrer Nervenkraft sich wie das ergänzender, sich suchender Pole verhält.

Hier finden dann wohl jene Thatsachen ihr Verständniß, wo Menschen von entfernten Verwandten, Freunden und Geliebten eine Mahnung erhielten, wenn sie z. B. in großer Gefahr oder der Nähe des Todes, also fast immer in einem geistig sehr bewegten Zustande waren, und mit großer Lebendigkeit an die entfernten Freunde dachten.

Da der Nervenäther auch auf leblose Gegenstände wirken kann, so lassen sich die Veränderungen, welche solche Gegenstände unter ähnlichen Bedingungen erleiden, hierdurch ebenfals erklären. Im Augenblicke des Todes stand zuweilen die Uhr des Verstorbenen stille, oder sein Bildniß siel zur Erde u. dgl. Wenn in vielen Fällen solche Erzählungen das Product einer das Wunderbare liebenden Cinbildungskraft sind, so gibt es denn doch genau beobachtete und constatirte Thatsachen der Art, die man nicht wegläugnen kann, und die sich nach dem Gesagten an ähnliche begreisliche Naturerscheinungen anreihen.

Wenn die lebensmagnetische Kraft als Heilmittel angewandt werden soll, so entsteht die Frage, durch welche Menschen, bei welchen Individuen, und in welchen Krankheiten sie vorzugsweise anzuwenden sey. Bei dem Lebensmagnetismus wurden

zwei Factoren als wirfend nachgewiesen : Die organische Wirfung, die man durch den Mervenather erklaren fann, und die psychische, welche von dem Willen und dem ganzen geiftigen Zustande des Sandelnden abhangt, und welche die organische Rraft bestimmen, dem Nervenather verschiedene Qualitaten geben fann. Der Ge= funde, Kraftige und der geiftig Reine und Willensstarke werden also im Allgemeinen am wohlthatigsten und am energischsten wir= fen. Aber außer dieser allgemeinen Bestimmung kommen noch besondere in Betracht, welche durch die schon bestehenden Begie= hungen zweier Individuen bedingt find. Go ift die Mutter in dem naturlichsten Berbande zu ihrem Kinde; und so gibt es auch geistig = organische Sympathieen und Antipathieen, welche durch Character, Gemuthöftimmung und durch den Buftand des Mervenfustems bedingt werden. Much haben manche Menschen biefe Kraft von Natur in besonders hohem Grade, eben so wie es Menschen gibt, die electrischer sind als andere, und deren Haare deshalb bei trockener Luft Funken von sich geben. Je mehr durch ben Willen und die Gefinnung die magnetische Einwirkung bestimmt wird, um so mehr erscheint die blos organische Bermittlung als etwas Untergeordnetes, und auch der korperlich Schwache und weniger Gesunde kann badurch wohlthatig und energisch ein= wirfen. Bei einer hobern geistigen Ginwirfung treten naturlich die organischen Zustande als untergeordnete Momente guruck und ordnen fich der Berrschaft des über die gewohnliche Wirkungs= fphare erhobenen Beiftes unter.

Wo durch besondere Naturanlage, oder durch ungewöhnliche geistige Zustände, die magnetische Kraft in hohem Grade ent-wickelt ist, lassen sich die Grenzen ihrer Heilwirkungen naturlich nicht bestimmen.

Bei dem gewöhnlichen Maße organischer und psychischer Kräfte läßt sich nun wohl sagen, daß Krankheiten, die in einer

nicht normalen Thatigkeit des Mervenspftems bestehen, zunachst durch das Nervenagens eines andern Individuums bestimmbar und dadurch heilbar fenn konnen. Daher Schmerzen, Rrampfe und allgemeine Berftimmung bes Nervenspstems am oftesten auf biefe Weise geheilt wurden. Sofern aber bas Nervensuftem auf alle andere Systeme im Organismus einwirkt, konnen allerdings indirect auch viele andere Krankheiten, wie Congestionen nach einzelnen Theilen, Stockungen in einzelnen Organen, durch den wohlthatigen Ginflug eines fremden Nervenathers geheilt ober gelindert werden. Borzugeweise durfte eine lebensmagnetische Gur in den Fallen von Rervenleiden angezeigt fenn, wo frankhafte fomnambule Zustande schon bestehen, und waches Leben und Schlafleben nicht normal geschieden sind, wie in der Ratalepsie, im Nachtwandeln u. bgl. Diese Buftande find ofter durch einen tieferen Schlaf und durch einen reineren Somnambulismus beilbar.

Es gibt eine Reihe von Krankheiten, die halb psychisch, halb physisch sind, wo die ganze Sensibilität krankhaft geändert ist, und wo oft alle Arzneimittel gar nicht oder ganz anders, wie bei andern Menschen wirken, — man könnte sie magnetische Kranksheiten nennen — wo lebensmagnetische, d. h. psychisch organische oder rein psychische Einwirkungen am meisten wirken. Ein Gesetz, nach dem sich mit Sicherheit der Erfolg einer magnetischen Eur voraus bestimmen ließe, gibt es aber zur Zeit nicht.

Die nachste wohlthätige Folge, die häufig der magnetische Einfluß hat, ist die Beruhigung der aufgeregten Nerven. Der Schmerz läßt nach oder hört ganz auf, die krampshafte unwillskührliche Bewegung der Muskeln wird beschwichtigt, und es tritt allgemeine Ruhe ein. Zuweilen jedoch steigert sich, wenigstens momentan, die innere Aufregung, die Zuckungen werden heftiger, der Kranke unruhiger. Dies kann zweierlei Ursachen haben.

Entweder ist die größere Aufregung nur durch eine größere Thatigkeit des kranken Nervensystems erzeugt, und bildet nur, als Erise, den Uebergang zur Besserung, oder die Einwirkung ist eine zu stürmische; sen es, daß sie selbst nur relativ zum Kranken zu stark ist, oder daß das Nervenagens des Einwirkenden aus organischen oder psychischen Ursachen, z. B. bei leidenschaftlicher Stimmung desselben, wie bei Zorn, Aerger oder sinnlicher Liebe, ein an sich störender, ja zerstörender ist. Denn besonders bei sehr erhöhter Sensibilität kann eine solche von der Seele aus vergistete magnetische Wirkung eben so zerstörend wirken, wie die Milch einer zornigen Amme auf den Saug-ling. Ja jedenfalls ist der Nervenäther unmittelbar durch die Seele bestimmbarer, als alle Organe und organische Klüssischein.

Bei anhaltender, meist nur nach wiederholter Unwendung des Lebensmagnetismus entsteht nun häusig Schlaf. Der magnetische Schlaf unterscheidet sich von dem gewöhnlichen Schlafe dadurch, daß er tiefer ist, daß daher die Berbindung des Schlafenden mit der Außenwelt durch die gewöhnlichen Sinnesorgane noch mehr aufgehoben ist. Im gewöhnlichen Schlafe hört nämlich die Empfänglichkeit der Sinne für äußere Eindrücke nicht ganz auf; ein Licht, ein Schall, eine Berührung würde uns sonst nicht zu erwecken vermögen. Im tiefen magnetischen Schlafe ist dies aber nicht der Fall; das grellste Licht, der heftigste Lärm, ja bisweilen Drücken, Schneiden und Brennen kann den in solchen Schlaf Versenkten nicht erwecken. Er ist ein vorübergehender Todesschlaf.

Wir können den Unterschied von Wachen und Schlaf, sofern er das Nervenleben bestimmt, sofern es ein Nervenwachen und einen Nervenschlaf gibt, dadurch erklären, daß wir annehmen, im Wachen strömt das Nervenagens vom Hirn bis zum periphes rischen Ende der Nerven, und bewirkt, von der Seele aus bes

stimmt, an den Sinnesorganen Empfindung, an den Bewegungsorganen Muskelbewegung. Im Schlafe ist dieser Zusluß vermindert, und der Wille wirkt nicht nach Außen, das Auge sucht keine Lichtnahrung, das Dhr bestrebt sich nicht zu hören, das Gefühl
ist kein Tasten, kein seinen Gegenstand bestimmendes Gefühl. Die willkührliche Empfindung hört ganz auf, und die unwillkührliche ist vermindert.

Im magnetischen Schlafe und in allen verwandten Zuständen gilt dies nun in viel höherem Grade. Das Nervenagens muß also entweder gar nicht, oder bis zur schwindenden Größe auf das peripherische Ende der Sinnesnerven wirken. Der Nervensäther wird im Innern concentrirt. Wie er in dieser Concentration wieder auf eine neue Weise einen Verkehr mit der Außenwelt sindet, werden uns die Erscheinungen des Somnambulismus lehren.

Es wirft sich uns hier nur die Frage auf: Wie bewirft der Lebensmagnetismus Schlaf, wie kann die Einwirkung des Nersvenagens eines Menschen auf das des andern eine solche Abgezosgenheit von der Außenwelt und eine solche Concentration im Innern bewirken?

Bei dem kurz dauernden magnetischen Einwirken, z. B. bei der Lokalwirkung auf schmerzhafte Stellen, sindet dieselbe nicht statt, sondern nur, wo das ganze Nervensystem des Magnetisirten von der magnetischen Kraft des Magnetisirenden kraftig und dauernd bestimmt wird. Die naturlichste Erklärung, d. h. diejenige, welche sich den bekannten Naturgesehen am meisten anschließt, ist wohl die, daß wo die Nervenkraft eines Menschen mit der eines andern in Wechselwirkung kommt, und jene sich einerseits überwiegend activ, und andererseits überwiegend passiv verhält, ein polares Verhältniß zwischen den beiden Nervenäthern eintritt. Da nun ein polares Verhältniß im Nervenleben desselben Menschen sich durch Wachen und Schlaf, durch Auswirken und Concensich durch Wachen und Schlaf, durch Auswirken und Concensich

tration der Nervenkraft offenbart, so wird, wenn die Kräfte zweier Nervensysteme polar werden, dieses in den beiden ein ähnliches Berhältniß erzeugen. Das ungewöhnlich starke Einswirken des activen Theils wird einen ungewöhnlich passiven Zusstand, also eine große Concentration des Nervenäthers, und dadurch einen tiesen Schlaf bewirken. Dieser Schlaf ist es nun, der für sich allein, gleich jedem tiesen Schlafe, zu einem großen Heilmittel für ein aufgeregtes, krankes Nervensystem wird. Bei schweren Krankheiten, z. B. bei Nervensiebern, ist ein ungewöhnslich tieser Schlaf oft auch das Mittel, welches die heilende Naturskraft anwendet, um die inneren Verstimmungen wieder zur Harsmonie zu bringen, dadurch die gestörten Functionen zu ordnen, und so die Gesundheit wieder herzustellen.

Wie die magnetische Behandlung und der dadurch erzeugte Schlaf ohne die mindeste Spur von Somnambulismus schwere Krankheiten heilen kann, davon kann ich aus eigener Erfahrung folgenden Fall mittheilen.

Sin Mådchen von dreizehn Jahren, die Tochter eines hiesigen Handwerkers, litt seit ihrem sechsten Jahre an Krämpfen, die, wie der Bater glaubt, durch einen heftigen Schrecken entstanden. Die Krämpfe hörten mehrmals einige Zeit von selbst auf, kehrten aber immer verstärkt zurück, und bildeten sich nach einigen Jahren zu einem völligen Beitstanze aus, indem sich alle Muskeln regelsloß, der Willkühr entzogen, bewegten. Selbst die Augen und die Zunge wurden von den heftigsten Zuckungen ergriffen, die das Mådchen auch Nachts selten verschonten, und den Schlaf dadurch verscheuchten. Nachdem von den Aerzten viele Arzneismittel angewandt worden waren, ohne daß die Krankheit nur eine Aenderung zeigte, suchte der Bater, dem man von der Anwensdung des Lebensmagnetismus gesprochen hatte, bei mir Hülfe. Zu sehr beschäftigt konnte ich die magnetische Eur nicht übernehmen.

Dafür unternahm sie der Bater unter meiner Leitung. Das Mädchen wurde zweimal täglich eine halbe Stunde magnetisirt, bekam nichts als einige Flaschen magnetisirtes Wasser zu trinken und nahm alle Paar Tage ein magnetisirtes Bad. Anfangs wurden die Zufälle während dem Magnetisiren gelinder, bald hörten sie während demselben ganz auf. Einige Zeit nach der magnetischen Einwirkung waren alle Krankheitszeichen gebesser; aber nach einer Weile kehrten die Krämpse zurück. Die krampsfreie Zeit nach dem jedesmaligen Magnetisiren ward immer länger, und nach einer vierteljährigen, so fortgesetzten Behandlung genas das Mädchen völlig, ohne daß sich außer dem Aushören der Krämpse irgend eine in die Sinne fallende Erscheinung gezeigt hätte. Auch fand keine auffallende Entwickelung in ihrem Organismus statt, welcher man die Genesung zuschreiben könnte. \*)

Indem aus allen Zeiten Erzählungen von Heilungen aufsbewahrt sind, die wir der magnetischen Einwirkung zuschreiben müssen, wenn auch die Art der Anwendung von der in den letzten Jahrzehnten gebräuchlichen, die wir nur als eine besondere Form einer sehr umfassenden Kraft ansehen können, oft abweicht; so darf auch nicht übersehen werden, daß der Lebensmagnetismus durch Mißverstand und Mißbrauch auch wesentlich schaden kann; und es wird gerade in praktischer Hinsicht nicht zwecklos senn, hier auf die Bedingungen eines wohlthätigen oder schädlichen Einslusses dieser Kraft ausmerksam zu machen.

Schaden kann dieselbe, wenn sie, wie schon bemerkt, zu gewaltsam angewandt wird. Eine mäßige, nicht zu anhaltende und

<sup>\*)</sup> In ahnlicher hinficht find namentlich die vier und vierzig von Lich= ten ftadt beschriebenen magnetischen Guren anzuführen, in denen die Heilung zum Theil ohne Schlaf, immer ohne Somnambulismus erfolgte. I. R. Lichten stadt Erfahrungen im Gebiete des Lebensmagnetismus. Berlin 1819.

nur Beruhigung der aufgeregten Nerven bezweckende Einwirkung wird wohl immer die beste seyn. In noch viel höherem Grade wird jede unsittliche und leidenschaftliche Stimmung des Magnetiseurs schaden. Zede magnetische Einwirkung, die nicht aus den reinsten Motiven geschieht, und die etwas anders als das Bohl des Leidenden bezweckt, ist ein oft Unheil bringender Frevel. Wo irgend eine sinnliche Neigung dabei entstehen sollte, muß der magnetische Rapport gelöst werden. Zu magnetischen Euren eignet sich am besten der gereiste, besonnene und willensstarke Mann, nicht der Ingling und nicht der Greis; bei Kindern die Mutter oder die sie ersest. Der praktische Arzt past insofern weniger dazu, als er zu wenig Herr seiner Zeit, und oft nicht seiner Gemüthöstimmung ist; daher besser eine andere geeignete Person, unter der Leitung eines Arztes, dem dieser Gegenstand vertraut ist.

Mis nachtheilig und ftorend ift auch der fortbauernde zu innige Rapport und die dadurch bedingte Abhangigkeit der magnetifirten Personen zu vermeiden. Die magnetische Ginwirkung kann bei den Kranken ein folches Bedurfniß werden, ihre Nervenkraft fo fehr der wiederkehrenden Ergangung einer andern kräftigeren bedurfen, daß dadurch eine Abhangigkeit entsteht, die fur beide Theile marternd werden fann. Schon die sittliche Rucksicht, daß fein Mensch von einem andern in dem Mage abhangig werden, und badurch feine Freiheit einbugen foll, macht es zur Pflicht, fo innige Bande gar nicht auffommen zu laffen, ober wo fie entstanden find, fie mit vorsichtiger, aber ftarter Band zu lofen. In der Regel muß dies allmalig geschehen. Das Magnetisiren muß weniger ftark, weniger lang und feltener geschehen, die unmittelbare Gin= wirfung einer vermittelten Plat machen durch irgend einen magnetisirten Gegenstand, und endlich gang aufhoren. Wenn wahrend ber magnetischen Behandlung sich ber innere Ginn im Comnambulismus entwickelt, fo fann durch eine falfche Behand= Lung dieses Zustandes dem Kranken unendlich geschadet werden. Wird dieser Zustand nicht allein zur Heilung des Kranken benußt, sondern mit diesem experimentirt, sein inneres Schauen immer ansgeregt und gesteigert, er durch ungehörige Fragen bestürmt, so können selbst unheilbare Nervenleiden und Wahnsinn die Folge davon senn. Wenn aber auch nicht so traurige Folgen eintreten, so kann durch eine nicht gehörige Behandlung die Krankheit nur in die Länge gezogen, und der neu aufgeschlossene, aber noch ungereiste innere Sinn einen höchst krankhaften Somnambulismus erzeugen und zu unzähligen Illusionen führen, die um so gefährticher sind, wenn in denselben zuweilen einzelne helle Blicke durchsschienen. Ueberhaupt ist jede magnetische Eur gefährlich, die nicht mit strenger Sittlichkeit und besonnenem Urtheile geleitet wird.

Wie der Mensch direct durch seine Mervenkraft auf andere einwirken kann, so vermag er dies auch indirect, indem er organischen und unorganischen Substanzen diese Kraft mittheilt, sie gleichsam mit derselben ladet. Bemerkenswerth ist, daß in der Negel Seide der beste Isolator dieser Kraft ist, und eben damit wieder ihre Analogie mit der Electricität beweist. Doch gilt dies nicht allgemein, und es können selbst die kräftigsten magnetischen Wirskungen durch seidene Stoffe statt sinden. Ze mehr die psychische Seite bei der magnetischen Action vorherrscht, je mehr treten die blos körperlichen Bedingungen in den Hintergrund.

Das Wasser, dieser allgemeinste und indisferenteste Stoff unserer Erde, wird häusig bei magnetischen Euren angewandt, und bekommt dadurch eine eigenthümliche Wirkung. Somnambule, und selbst andere Personen unterscheiden dasselbe genau von unmagnetisirtem. Man magnetisirt das Wasser, indem man die gläsernen Flaschen, in welche das Wasser gefüllt ist, einigemal von oben nach unten bestreicht, über die Deffnung die Fingersspihen hält und das Wasser spargirt, und endlich, indem man es

öfter durchhaucht. Man bewahrt diese Flaschen, verstopft sie und hütet sie vor Berührung mit Körpern, welche Leiter für die magnetische Kraft sind, wie vor der von Menschen, Thieren und Metallen. Es behält mehrere Tage seine Kraft, die es nach der Aussage Hellsehender auch durch die Siedhitze nicht einbüßt. Man trinkt es und braucht es auch äußerlich.

Das Glas wird eben so als Trager ber lebensmagnetischen Rraft angewandt, und bemerkenswerth ist hierbei auch sein Bezug zur Electricitat. Der Magnetifeur beftreicht und behaucht es oder tragt es an seinem Leibe meift in Form eines Klaschens ober einer Glasplatte. Diese Trager der magnetischen Kraft wir= fen dann oft wie diese, wenn sie unmittelbar vom Menschen aus= geht. So mandte 3. B. Wienholt eine magnetifirte Glastafel an, die, in einem leinenen Beutel vor die Berggrube einer feiner Kranken gehangt, diese jedesmal in magnetischen Schlaf versete. Die Kranke beklagte fich einstens, daß diefes Mittel, das über funfzigmal den Schlaf verursacht hatte, einmal gang unwirksam blieb. Es fand sich hierauf, daß man vergeffen hatte, die seidene Umbullung des Glafes, welche die magnetische Kraft isolirte, wegzunehmen. Ein Beweis, daß hier feine Gelbsttaufchung ftatt fand. (Wienholt Beilf. B. 1. S. 14. No. 12. Unmerf.) Beineche wechselte oft magnetisirte und unmagnetisirte Bouteillen und fuchte seine Kranken damit zu tauschen, aber immer brachte nur die Berührung der magnetifirten Glafer eine ungewohnliche Warme und ben Schlaf hervor. (Beineckens Ideen und Beob= achtungen über den animalischen Magnetismus G. 139.) Hehn= liche Erscheinungen haben wohl alle Magnetiseure erlebt, und fie beweisen, daß die hervorgebrachte Wirkung weder in der Ginbildungsfraft der Kranken, noch in der naturlichen Substang der angewandten Mittel, sondern in einer ihnen vom Menschen mit= getheilten Rraft lag.

Die Metalle und namentlich das Eisen werden eben so als Träger der magnetischen Kraft angewandt. Hellsehende haben sich und Andern die sogenannten magnetischen Baquete verordnet. Sie verordneten dabei immer mehrere Metalle, die mit Wasser in Verbindung geseht wurden, wo also eine galvanische Wirkung entstehen mußte. Daher es denn begreislich ist, daß diese Maschinen auch ohne lebensmagnetischen Einfluß, besonders auf ein sensibles Nervensustem einwirken mußten. Eine Hellsehende, welche ein solches Baquet angab, bemerkte dabei, daß die Wirkung dieser Metalle wohlthätiger und milder wirke, wenn das Baquet vom Menschen magnetisirt sei.

Wenn das Nervenagens eine potenzirte Modification der Imponderabilien ist, so ware hier eine diesem Ugens analoge Kraft dargestellt, indem die electrische Kraft durch die Nervenkraft und also durch den psychischen Einfluß des Menschen eine Modification erlitte. Nicht blos eine materielle Substanz, sondern die in ihm erzeugte allgemeine Naturpotenz, also hier die Electricität, würde dabei Organ, Leib des Geistes. Eine genauere Erforschung dieser Erscheinungen müßte offenbar ein großes Licht auf die Verbinz dung der physischen, organischen und geistigen Kräfte werfen.

Höchst merkwürdig ist die Construction eines solchen Baquets, das eine Somnambule aus Stuttgart (Romer) angab, und in welchem mehrere voltaische Saulen mit Eisenmagneten in Bersbindung stehen. Die Wechselwirkung, die zwischen Electricität und Magnetismus besteht, und deren Entdeckung durch Derstädt der Physik einen ganz neuen Aufschwung gab, wäre also hier schon durch das innere Schauen einer Hellsehenden erkannt und als Heilmittel angewandt worden.

Die Erfahrung, daß die magnetische Kraft, d. h. also die Nervenkraft oder der Nervenäther, sich den organischen oder unorganischen Körpern mittheilen läßt, und diese dadurch eine neue Wirkung erhalten, erklart auch wohl die Wirkung mancher Amulete, insofern wir nämlich berechtigt sind, anzunehmen, daß allem Aberglauben und allem Mißbrauch ursprünglich eine Wahrheit zu Grunde lag.

Hierher gehören denn auch mehrere sogenannte sympathetische Euren. Unter diese werden sehr verschiedene Handlungs- weisen gerechnet. Einige sind nichts als magnetische Euren, wie wir beim Tödten des Nothlauses sahen. Biele beruhen auf der Annahme, daß organische Bestandtheile, auch wenn sie vom Organismus getrennt sind, noch eine Rückwirkung auf denselben zu äußern vermögen. So werden Warzen, Ueberbeine, Muttermale mit rohem Fleisch, frisch gelegten Eiern u. dgl. bestrichen, so daß etwas von der Transpirationsmaterie jener an diesen haftet. Mit der Fäulniß jener Stoffe sollen dann zugleich jene Uebel schwinden. Thatsachen der Art sind zu allgemein beobachtet, als daß man sie nur aus dem Grunde läugnen könnte, weil sie sich schwer auf die uns bekannten Naturgesetze zurücksühren lassen.

Die sogenannten sympathetischen Guren, die dem Einflusse des Mondes zugeschrieben werden, rühren aber hochst wahrscheinzlich von einer noch unerforschten Wirkung desselben auf die Erde und ihre Bewohner her. Da beim Laufe des Mondes um die Erde nur in den Tropenlandern die Mondstrahlen gerade auf die Erde fallen, so ist es begreislich, daß auch vorzugsweise in denzselben größere Wirkungen desselben beobachtet werden konnen. In diesen Ländern hat auch der Mond einen entschiedneren Einsluß auf das Wachsthum der Pflanzen; und manche Holzarten, die man in den Tropenlandern zum Bauen gebraucht, dürsen nicht während dem Vollmonde gefällt werden, weil sie dann wegen zu großer Saftmenge schnell faulen. (Mart in Geschichte der brittischen Colonien.) In Demerara kommen 13 Frühlinge und 13 Herbste jährlich vor. Denn so oft steigt der Saft in die Zweige der Pflanzen auf und tritt eben so wieder in die Wurzeln zurück.

Eingeweidewurmer sollen bei abnehmendem Monde unruhig wers den. J. Frank erzählt, daß er constant vor dem Eintritt des Neumondes allemal eine sieberhafte Aufregung aus diesem Grunde beobachtet habe. (J. Frank prax. med. 1. S. 241.)

Menschen, die dem Mondlichte ausgesett in den Tropen= landern schlafen, sollen leicht ernsipelatose Entzundungen bekom= men, und Kleisch, das ihm ausgesett ift, sowie alle Leichen, schneller faulen. (Martin a. a. D.) Ramagzini fah, daß Petechialfieber bei abnehmendem Monde auffallend ftarfer um fich griffen; daffelbe ward von der Peft beobachtet. Fieberfranke follen in den Tropenlandern am leichteften Ruckfalle beim Neu = und Bollmond haben. Der Ginfluß bes Mondes auf die Menstruation ber Frauen und auf den Gemuthezustand mancher Irren und Nervenfranken ift bekannt. Nur ein Theil der Einwirkungen des Mondes laßt fich durch feine Gravidation erflaren, wie die Ebbe und Fluth, die nicht blos im Meere, sondern auch in der Atmosphare ftatt hat, und wie das Aufsteigen ber Gafte in den Gewachsen. Die andern Einwirkungen des Mondes machen es hochft wahrscheinlich, daß noch ein anderes Berhaltniß als das der Gravidation zwischen dem Monde und der Erde besteht. Die fruber angeführten Thatsachen, daß zwischen den Weltforpern überhaupt nicht blos Ungiehungen der Schwere beftehen, fprechen schon fur eine solche spezifische Wirkung des Mondes, die auch durch das Gefühl eines jeden Menschen mahrscheinlich wird.

Was die sogenannten sympathetischen Euren und alle verswandten Phånomene betrifft, die man wenigstens theilweise nicht abläugnen kann, so läßt sich hoffen, daß die schnell fortschreitende Kenntniß der Imponderabilien und ihres Bezugs zu den organischen Kräften Manches, was jest verkannt oder verunstaltet im Volksglauben lebt, zum Verständniß bringen wird.

Allgemeine Betrachtungen über das Wefen der Ertafe.

Aus der vorausgegangenen Darstellung der organischen Kräfte ging hervor, daß der Organismus die allgemeinen Naturkräfte sich unterordnet vermöge seines selbstthätigen Prinzips, und daß er außer seiner durch Organe vermittelten Wirkung auf die Außen= welt, auch eine unmittelbare dynamische Wirkung auf dieselbe ausübt. So entstand uns der Begriff des magnetischen, magischen Handelns.

Auf ähnliche Weise verhält es sich nun mit dem Vernehmen der äußeren Gegenstände. Das Lebensprinzip der thierischen Organismen bildet sich wie alle Organe, so auch diejenigen, durch welche die Seele die Außenwelt wahrnimmt, sie empfindet, es bildet sich die Sinnesorgane. Nicht das Vorhandensenn des Auges und des Ohres ist die letzte Ursache des Sehens und Hörens, sondern der im lebendigen Keime des Thieres wirkende Trieb, mit der leuchtenden und tonenden Welt in Bezug zu kommen, welcher zwar unbewußt, aber nach Iwecken thätig, sich Auge und Ohr bildet. Dieser Trieb, die Welt zu empfinden, der Trieb zum Weltbewußtsenn, ist selbst nur eine Aeußerung des allgemeinsten Triebes, des Ergänzungstriebes.

Bei jeder Empfindung ist eine polare Thatigkeit zwischen dem Gehirn und dem außeren Nervenende; entweder geht die erste Erregung von jenem aus und wird am außeren Nervenende wahrnehmbar, oder der außere Reiz pflanzt sich zum Gehirn fort. Die Verschiedenheit der Empfindungen der fünf Sinne können wir nicht allein in den außeren Apparaten suchen, welche die Sinnesnerven umgeben, vielmehr mussen wir annehmen, daß die Thatigkeit der einzelnen Sinnesnerven selbst verschieden ist; sonst ware es nicht erklärlich, wie z. B. der verletzte Sehnerve Licht= empfindung und nicht Schmerz erzeugt, wie durch den Galvanis=

mus am Auge die Empfindung von Licht, an der Bunge ein faurer ober abender Geschmack entsteht. Ein, wenn auch noch so unvoll= ftandiges, Bicariiren eines andern Nerven fur ein Sinnesorgan, wie das der Magennerven fur das Huge, ware ohne diefe Hunahme nicht denkbar. Die außeren, die Sinnesnerven umgebenden, Appa= rate find auch mehr als Conductoren des außeren Sinnenobjects, wie des Lichtes ober des Tones anzusehen, dienen aber nicht zur Erklarung der eigenthumlichen Empfindung felbit. Wir durfen wohl am erften die verschiedenen Thatigfeiten der Ginnesnerven als Modificationen eines gemeinsamen, im Birne erzeugten, Nervenagens ansehen, das sich zu jenen, wie das Licht zu den Karben, verhalt. So lange und die Physiologie des Gehirns so unbekannt ift, wie jest, und wir die Bewegungen ber Uranustrabanten und der Dop= pelfterne beffer fennen, als die unfers eigenen Denforgans, tonnen wir über die Urt, wie das Denken und Empfinden durch das Behirn vermittelt wird, nur Muthmaßungen haben. Die mehrfach geaußerte Unsicht, daß eine polare Thatigkeit der weißen und grauen Birnsubstang bas Nervenagens erzeuge, hat wenigstens die Analogie der Electricitat fur sich. Dann ließe fich auch ferner annehmen, daß diefes Mervenagens, wo es durch die Ginne wirkt, burch die Außenwelt erregt die Empfindung bedingt, durch den Gedanken allein bestimmt, das Denken zwar nicht erzeugt, aber permittelt.

Wenn aber die Nervenkraft, welche in den Sinnesorganen die Empfindung bedingt, allerdings im gewöhnlichen Zustande an diese Organe gebunden ist, so sprechen die mannichfaltigen Ersscheinungen der Ertase dafür, daß diese Nerventhätigkeit auch über die gewohnten Grenzen hinausreichen kann, und so der äußere Pol der Empfindung nicht an die Peripherie des Körpers nothewendig gebunden ist. Wie wir das Wirken der Nervenkraft über die Grenzen der Bewegungsnerven, als das Wesen des Lebense

Mervenkraft, wo sie über die Grenzen der Sinnesorgane geht, den Grund des Hellsehens, sofern dieses der Natur zugewandt ist. Denn das Wesen der Ertase besteht, wie die fernere Untersuchung zeigen wird, in einer größeren Concentration und Befreiung der Seele, und also nicht blos in einem veränderten Bezug zur Außen= welt; dieser ist nur eine Folge jener inneren Veränderung.

Eine von mir beobachtete Hellsehende sagte wiederholt aus, fie sähe, wie von ihrem Hirn aus beständig Licht nach allen Nerven ausstrahle. Wenn ein solcher Lichtstrahl unmittelbar von ihrem Sehirne zu einem äußeren Gegenstande gehe, so erkenne sie dadurch diesen Gegenstand im Hellsehen.

Bei dieser Unnahme mare bas Bellsehen eine erweiterte Thatigfeit bes innern Sinnes; er entwickelte fich zum außern Sinne. Wenn man die verschiedenen Sinnesthatigkeiten als Do= dificationen eines Centralsinnes annimmt, fo lagt sich eben sowohl ein intensiv wie extensiv gesteigertes Wirken Dieses Centralfinnes als ein folches der befonderen Sinne denken; ein Bellfeben durch den Ursinn und durch die eigenthumlich modificirten Sinne. Das erfte konnte man dann nicht mehr im eigent= lichen Ginne ein Geben ober Boren nennen, fondern ein uber diesen Modificationen des Empfindungsvermogens stehendes Bernehmen, das aber feiner Natur nach mit dem hochsten, freiesten Sinne, dem Lichtsinne, die größte Aehnlichkeit haben muß. Daber denn alle Ertatische in der Regel ihre innere Thatigkeit als ein Schauen bezeichnen, und von einem inneren Lichte reben. Doch fprechen allerdings die Ertatischen zuweilen von einem Boren, und es ift nicht nothwendig, dieses blos vergleichungsweise zu verstehen, da ja der Centralfinn auch modificirt als einzelne Sinnesthatigkeit wohl eine erweiterte, freiere Wirkung haben fann. Daß fich aber bas ertatische Wahrnehmen, wo man

es auch nicht als unmittelbares Innewerden des Centralsinnes betrachtet, meist nur als Lichtsinn und Tonsinn außert, ist schon deshalb begreislich, weil nur diese Sinne rein dynamische sind, und die andern noch zu sehr an die niederen Systeme des Organismus gebunden sind.

Bevor wir die hoheren Aeußerungen der Ertase betrachten, wollen wir hier eine Seelenthätigkeit zu beleuchten suchen, durch welche sich alle beseelten Wesen unter sich und mit andern Theilen der Natur ergänzen, und die das Motiv aller ihrer Handlungen ist, wo diese nicht durch ein hoheres Prinzip, das des freien Willens, bestimmt werden. Wir meinen den Instinkt.

Gewöhnlich nimmt man an, daß der innere Sinn nur fähig fen, außere Empfindungen zu reproduciren, und diese entweder unfrei, wie im Traume, oder frei durch die productive Phantasie zu combiniren. Allein eine Reihe von Thatsachen spricht auch dafür, daß durch die innere Lebensthätigkeit des Menschen und der Thiere wenigstens dunkle Vorstellungen selbst von außeren Gegenständen erzeugt werden können. Dhne die Annahme solcher Vorstellungen, die noch der außeren Sinneswahrnehmung entbehren, und die wir daher nur Ahnung nennen können, sind die Erscheinungen des Instinkts nicht zu erklären.

Wir führen hier die Worte eines geistreichen Naturforschers an: (Treviranus a. a. D. 1. B. S. 15.) "Den Ursprung des Instinkts sucht man vergeblich zu erklären, wenn man nicht noch einen andern Einfluß der ganzen Natur auf jedes Leben, als den, der durch die Sinne Zugang hat, und ein Prinzip, das durch diesen Einfluß zum zwecknäßigen Wirken aufgeregt wird, vorausfest. Woher erkennt sonst jedes Thier im Wasser das Mittel, seinen Durst zu löschen, woher das fleischfressende im Fleisch, das pflanzenfressende in Pflanzen seine Nahrung? Wasser, Fleisch und Pflanzen möchten immerhin die Sinne des Thiers auf eine

eigene Art rühren, trate nicht mit der Rührung die Ahnung ein, daß der Gegenstand, wodurch jene veranlaßt wird, das Mittel zur Stillung des Durstes und des Hungers sen, so würde das Thier nimmer durch sie zur Ingestion des Wassers, des Fleisches oder der Pflanzenkost getrieben werden. Dieses Ahnen setzt aber schon ein Wissen um die Beziehung der Nahrungsmittel voraus."

"Bei diesen Meugerungen des Inftinkte ift es die productive Ginbildungsfraft, wodurch der Wille auf eine, dem Bedurfniß des Lebens entsprechende Weise den Korper in Thatigkeit fest. Bor jedem Wollen bildet die Phantasie eine Borstellung vom 3med des Wollens. Diese Borftellung ift beim mittelbaren Denfen aus der Erfahrung entlehnt. Aber im Bustande des wachenden Traumens, noch mehr im wirklichen Traume und vorzüglich im fieberhaften Grresenn, zaubert uns die Ginbildungsfraft oft Be-Stalten vor, die mit keinem je mahrgenommenen Gegenstande übereinkommen. Solche Producte ber Phantafie entstehen in uns jufallig, und haben fur uns feine Bedeutung. Singegen im Thier werden sie nach festen Gesetsen erzeugt, und ihre Lebhaftigkeit ift fo groß, daß der Wille gang unter ihrem Ginfluß steht, und das Leben in der Sinnenwelt gang auf sie bezogen wird. In diesen Erzeugniffen der productiven Einbildungsfraft und benselben ent= fprechenden, angebornen Regeln der Handlungsweise haben die Runsttriebe der Thiere ihren Grund. Die Biene wurde nicht arbeiten, wenn nicht vor dem Beginn ihrer Arbeit eine Borftellung von dem Resultat derselben ihr schon gegenwärtig ware, die nicht aus der Erfahrung genommen fenn kann, ba fie arbeitet, ehe sie noch ein Thier ihrer Art arbeiten sah."

Die hier angeführten Thatsachen beweisen hinreichend, daß die Seele der Thiere Vorstellungen von außeren Gegenständen haben kann, ohne die Vermittlung der Sinnesorgane, wenn auch diese Vorstellungen vor der außeren Erfahrung noch so unbestimmt

fenn mogen. Bur Erflarung biefes allgemeinen Phanomens, diefer inneren Bahrnehmung, die der außeren Erfahrung vorausgeht, lagt fich noch Folgendes fagen. Der Trieb und fein Object ver= halten fich wie zwei erganzende Pole. Batte der Nordpol der Erde eine Empfindung vom Magnetismus, er mußte eine Uhnung vom Sudpole haben. Wenn ein Mensch, der nie Grun gefe= ben hatte, eine rothe Wand firirte, und hierauf auf eine weiße Flache fabe, fo wurde er Grun feben durch die innere Thatigkeit feines Huges, und alfo von diefer Karbe eine Borftellung haben, ehe er fie in der außeren Natur beobachtet hatte; und wenn er nun einen grunen Gegenstand zuerft in der Natur bemerkte, so wurde er sich der Identitat diefer Empfindung mit ber fruberen bewußt fenn. Die Erscheinung der complementaren Farben wirft in hohem Grade ein erklarendes Licht auf jenes instinktartige Borauswissen. Das begehrte Dbject ift das Com= plement der Begierde, ift der ergangende objective Pol des subjec= tiven Gefühls. Der Trieb individualifirt fich zu bestimmten Begier= ben, wie der Reim zu den einzelnen Organen; der Trieb zur materiellen Erganzung, zur Nahrung wird durch innere Entwickelung Begierde zu Kleisch bei den fleischfreffenden Thieren, zu Pflanzen bei den pflanzenfreffenden. Die Begierde erregt die Borftellung ihres Complements. Diese Borftellung ift eine Uhnung, bis fie durch das Kinden des begehrten Gegenstandes zur Erfahrung wird.

Die umfassendste Erklärung aller thierischen Triebe wäre wohl diese: Jedes lebende Wesen ist als solches wohl eine in sich geschlossene Totalität, aber diese ist nur eine relative, es ist zugleich Theil eines höhern Ganzen, und endlich des Universums. Wenn das Bewußtseyn des Thieres als Selbstgefühl erwacht, so entsteht mit demselben das Gefühl von dem, was sein Daseyn nothwendig ergänzt. Wenn auch dieses erweiterte Selbstgefühl den Gegensstand seiner Ergänzung noch so unklar in sich findet (empfindet),

so muß doch diese unmittelbar durch innere Erregung erzeugte Ahnung, der außern Empfindung vorausgehen. Sonst konnte das Thier den Gegenstand seiner Begierde nur finden, aber nicht suchen, und die Kunsttriebe waren ganz unerklärlich.

Durch diefe Unmittelbarkeit des Findens (Empfindens) bat jenes instinktartige Gefühl des entfernten Gegenstandes allerdings Mehnlichkeit mit bem Bellfeben. Allein diefes in feiner boberen Form ift nicht ein unbestimmtes, nur ahnendes Borftellen, fondern ein bestimmtes und flares Bewußtwerden seines Gegenstandes. Die niedere Stufe diefes unmittelbaren Bernehmens ohne außere Sinnesorgane hat ihre Parallele in dem unbewußten organischen Einwirken, das z. B. die Mutter auf den Embryo, das der brutende Bogel auf das Ei, das endlich jeder Mensch mehr oder weniger auf feine Umgebung unbewußt ausubt. Wie wir aber faben, daß jenes instinktartige unmittelbare Wirken eine gang andere Bedeutung erhalt, wenn es vom Geiste des Menschen beherrscht wird, fo findet dies auch bei diesem instinktartigen unmittelbaren Wahrnehmen ftatt. Das niedere Ahnen fann durch den Geift jum Boraussehen, bas inftinktartige Bernehmen zum magischen Schauen, jum Bellfeben werden. Wie die foperlichen Drgane, obgleich fie an bestimmte Formen gebunden find, einen gang an= bern Charafter annehmen, wenn sie, wie bas Huge und bas ganze Untlit, Musdruck des Beiftes werden, und diefer jene durchleuch= tend fie zu feinem Organe abelt, fo kann in noch hoherem Grade jenes unmittelbare magische Schauen eine hohere Dignitat burch ben freiern thatigen Geift empfangen.

So wird es denn begreiflich, daß in jeder großern Befreiung des Geistes, Spuren dieses hohern unmittelbaren Erkennens ersicheinen, daß aber hier eben so auch pathologische Zustände, wie eine krankhafte Einbildungskraft, ein getrübtes und verwirrtes

inneres Schauen statt finden konne. Hier liegt auch der Grund, warum das Genie und der Wahnsinn sich zuweilen berühren.

Es zeigt fich diefelbe Mehnlichkeit und Berschiedenheit zwi= ichen bem tieferen instinktartigen Bernehmen und bem geistigen Bellsehen, wie wir fruber zwischen dem niedern instinktartigen und bem vom Beifte beherrschten unmittelbaren Wirken fennen lernten. Es ift die Aehnlichkeit, die zwischen einer menschlichen Physiognomie besteht, welche blos thierische Bedurfniffe und Begierden ausdruckt, und berjenigen, in welcher Unmuth, Burde und Begeifterung fich aussprechen. Wie endlich bort bas magische Wirken bes Geistes fich zum Organe des gottlichen Willens erhebt, und der Menfch dadurch einer hoheren Berrschaft des Geistes über die Natur theil= haftig wird, fo kann auch diefes magische Schauen zur gottbegeifterten Seherfraft erhoben werden, die wir benn ebenfalls wie jenes hohere geistige Wirken, nicht als etwas der menschlichen Natur Fremdartiges, sondern vielmehr als das Bervorleuchten der wahren gottahnlichen Natur des Menschen erkennen, wobei der geschaffene Geist das mitwirkende freie Organ des absoluten Beiftes ift.

Die ungewöhnlichen Erscheinungen, welche uns die mannichs fachen ertatischen Zustände offenbaren, beziehen sich aber nicht allein auf den Berkehr, welchen die Seele mit der Natur hat, sowohl mit dem eigenen Körper, als mit der Außenwelt; die Ershöhung mancher Seelenkräfte, religiöse und poetische Begeisterung, das Errathen der Gedanken Anderer, richtiges Boraussehen kunfztiger Begebenheiten, tiefere Blicke über die Gemeinschaft geistiger Wesen, sprechen in noch höherem Grade für eine freiere Thätigkeit des Geistes in den höheren Graden der Ertase, als jenes weniger beschränkte Empfinden der Naturerscheinungen.

Wir werden diese Aeußerungen ungewöhnlicher Seelenkrafte gleich naher betrachten, und suchen nur vorerst einen gemeinsamen

Standpunkt auf, von dem aus wir sie beffer übersehen und beur= theilen konnen.

Wir denken mittelst des Gehirns und empfinden mittelst desselben und der Nerven. Nach der früher entwickelten Ansicht ist nicht die Nervensubstanz das unmittelbare Organ der Seele, sondern diese ist nur das Gehäus des Nervenagens, das sich das individuelle Lebensprinzip aus den allgemeinen Weltpotenzen bildet, und das daher mit diesen die größte Aehnlichkeit hat.

Wenn in dem lebensmagnetischen Fernwirken und Fernsehen jenes Nervenagens (die Lebensgeister nach der alten Bezeichnung), freier vom Organismus als im gewöhnlichen Zustande thätig ist, so läßt es sich denken, daß diese Potenz auch nach Innen unzabhängiger vom Organismus, also namentlich von der Hirnsubsstanz, der Seele als freieres Organ dienen könne. Denn die Thätigkeit der Seele ist ohne ein Organ, ohne eine natürliche Vermittelung, nicht zu denken. Es schließt sich diese Ansicht an die Vorstellung fast aller Volker an, nach welcher geschaffene Geister nie völlig ohne Leiblichkeit gedacht werden, und stimmt mit den Behauptungen ertatischer Personen überein, welche in der Ertase sich freier von ihrem materiellen Körper fühlten, und diesen, namentlich auch das Gehirn, als Etwas ihnen äußerlich gewordenes erskannten.

Diese partielle Lösung der Seele vom Leibe ward daher öfter mit einem Zustande nach dem Tode verglichen, und ist wirklich als ein partielles Sterben zu betrachten, wenn wir dieses nämlich als das Abstreisen des materiellen Leibes, als ein Absterben der irdischen Eihäute ansehen, womit eine völlige Concentration des innern Menschen verbunden seyn muß.

Im Christenthume findet jener allgemeine Glaube der Bolker an einen innern Leib einen bestimmteren Begriff durch die Annahme eines geistigen Leibes (σωμα πνευματικόν), der in bem irdischen als Keim verborgen ist, und durch die Freiheit des Geistes zur letzten und vollendetsten Form des Lebens entwickelt werden soll. Denn die höchste Entwicklung des Menschen ist nicht als ein Loswerden von der Natur, sondern vielmehr als eine Bescherrschung, eine Verherrlichung derselben zu denken. Ein geschaffener Geist läßt sich auch gar nicht raum = und naturlos, wohl aber raum= und naturfrei vorstellen.

Wenn wir nach der bisherigen Entwickelung und nach den noch anzuführenden Thatsachen die Ertase als eine größere Concentration und dadurch bewirkte Befreiung der Seele, und also als eine Anticipation eines höheren Daseyns ansehen, so wird es zugleich einleuchtend, warum jegliche Art von Begeisterung, welche den Menschen über das gewöhnliche Daseyn erhebt, eine so große Aehnlichkeit mit der Ertase hat, und daher der in der Wissenschaft und der Kunst ersinderische Geist, das Genie, in einem solchen Zustande sein Licht empfängt. Man braucht nur die Beschreibung zu lesen, die Mozart von seinem Zustande macht, wenn er componirte, um diese Wahrheit anzuerkennen.

Reisen ich recht für mich bin und guter Dinge, etwa auf Reisen im Wagen oder beim Spazieren und in der Nacht, wenn ich nicht schlafen kann, da kommen mir die Gedanken stromweis und am besten. Woher und wie, das weiß ich nicht, kann auch nichts dazu. Die mir nun einfallen, die behalte ich im Kopfe, und sumse sie wohl auch vor mich hin, wie mir Andere wenigstens gesagt haben. Halt ich nun fest, so kommt mir bald Eines nach dem Andern bei, wozu so ein Brocken zu brauchen wäre, um eine Pastete daraus zu machen, nach Contrapunct, nach Klang der verschiedenen Instrumente zc. Das erhist mir nun die Seele, wenn ich nämlich nicht gestört werde. Da wird es immer größer und ich breite es immer weiter und heller aus, und das Ding wird im Kopfe wahrlich fast fertig, wenn es auch lang ist, so daß ich's her-

nach mit einem Blick gleichsam wie ein schones Bild, oder einen hubschen Menschen im Geiste übersehe, und es auch gar nicht nach einander, wie es hernach kommen muß, in der Einbildung hore, sondern wie gleich Alles zusammen. Das ist nun ein Schmaus! Alles das Finden und Machen geht in mir nur wie in einem schon en starken Traume vor. Aber das Ueberhoren so Alles zusammen ist doch das Beste."

In jeder Art von Begeisterung außern sich hohere Seelenkrafte als im gewohnlichen Zustande. Allein diese Silberblicke des
Genies gehoren demselben nicht ausschließlich. Bei dem Hochbegabten bilden diese nur eine großere Summe; die Funken des
Geistes werden zur Geistesslamme. Aber auch der roheste, geistig
unentwickeltste Mensch hat Momente, wo er nicht roh, wo er nicht
gemein ist. Die Keime des hochsten geistigen Lebens liegen in
jedem, seiner menschlichen Natur gemäß. Da man keinem Menschen
Gewissen und Bernunft absprechen kann, also eine Erkenntniß
ewiger absoluter Wahrheiten, so muß die Anlage, die Möglichkeit jeglicher hoheren Geisteskräfte in allen Menschen liegen. Der
Beschränkteste ist nur ein verborgenes Genie, in dem der geistige
Keim noch unentwickelt schlummert.

Im Lichte des Auges, in der Verklarung der Züge offenbart es sich, daß auch die höchste geistige Thätigkeit nicht ohne organische Vermittelung ist; das Antlig wird von Innen durchleuchtet. Dieses auch dem äußeren Sinne vernehmbare Durchleuchtetseyn möchte im Zusammenhange mit dem Gesagten am ersten als eine freiere Bewegung jenes Nervenagens zu deuten seyn, das nicht blos, wie das Auge zeigt, einer größern Stärke, sondern auch einer qualitativen Aenderung durch die freiere Thätigkeit des Geistes fähig ist. In außerordentlichen Fällen, z. B. in der Ertase, vor dem Tode, kann diese organische Verklärung sich intensiver offenbaren, und ein höheres Daseyn anticipirend als ein Hervor-

leuchten des zwar noch unentwickelten geistigen Leibes zu betrachten fenn.

Da ertatische Buftande auch durch organische Krafte vermit= telt werden, fo drangt fich und die Frage auf, warum diefelben, wenigstens in der Form des Comnambulismus, der Uhnungen und ber gewöhnlichen Weisen bes Bellsehens haufiger beim weiblichen Geschlecht vorfommen. Die großere Reizbarfeit des Nervensustems erklart die Sache nicht hinreichend. Zumal find es oft fehr fraftige Frauen gewesen, in welchen diese Geelenguftande am meiften und ent= schiedensten hervortraten, 3. B. bei der Johanna d'Urc. Wir muffen hier mehr die pfnchische Seite des Geschlechtsunterschiedes beruckfichtigen. In dem menschlichen Geifte ift eine thatige und empfin= bende Thatigkeit ursprunglich vorhanden. Wie er die Natur empfinden und auf fie einzuwirken vermag, fo foll er auch das Gei= stige und Gottliche in allen Formen des Wahren, Guten und Schonen in fich aufnehmen, und felbstthatig reproduciren. Im vollendeten Menschengeiste, der alle Stufen zuruckgelegt hatte, mußten beide Richtungen gleichmäßig entwickelt senn. In unserm irdischen Leben treten nur einzelne Phafen des gangen Menschen hervor, nie die Gesammtheit aller Seelenfrafte. Der Mensch ift auf Erden nur Rind, Mann oder Greis, nur Mann oder Weib, nie der Mensch in feiner Totalitat.

Tene empfangende und productive Geisteskraft, da sie auch durch den irdischen Organismus vermittelt wird, wird sich daher auch nach der Geschlechtsverschiedenheit modisiciren. Das Weib, wenn es in extatische Zustände geräth, wird deshalb mehr geistig empfangen, der Mann mehr geistig produciren; jene mehr eine magische Anschauung, dieser mehr ein magisches Wirken zeigen, wie es sich namentlich in den genialen Productionen des Künstlers offenbart. Auch beim großen Dichter, Tonseher, Maler ist ein inneres Schauen, ein wahres Hellsehen, aber es verwandelt sich

fogleich in ein Thun, in ein Gestalten. Daher ist es begreislich, daß auch die ausgezeichnetesten Frauen verhältnißmäßig so Geringes in der Kunst und Wissenschaft producirt haben; wie auf der andern Seite aber besonders dem reinen, acht weiblichen Gemuthe sich die höchsten Wahrheiten oft unmittelbar erschließen, und der seine Tact des Weibes oft sicherer trifft, als selbst das gereiste Urtheil des Mannes. Die edelste Bluthe der weiblichen Natur ist eben geistig zu empfangen.

Diese Polarität der Geisteskräfte ist aber nur eine relative. Denn es ist schon dieses geistige Empfangen nicht ohne Selbstthätigkeit und Freiheit, wie jenes geniale Thun nicht ohne Empfangen ist. Auch ist dieser geistige Geschlechtsunterschied kein so
entschiedener, wie der natürliche, weil eben in der höchsten geistigen
Entwickelung beide Richtungen vereint sind. Daher werden auch
rein kindliche, mehr zur inneren Anschauung geneigte Männer,
zuweilen vorzugsweise diese mehr passive, empfangende Richtung
der Ertase zeigen.

Bevor wir zur Beschreibung der einzelnen Erscheinungen der Ertase und des Hellsehens übergehen, überblicken wir noch einmal das Gesagte.

Wie aus dem homogenen Keim des Thieres sich durch die Lebenskraft die einzelnen Organe entwickeln, so entwickeln sich auch aus der Fähigkeit und dem Trieb, mit der Außenwelt zu verkehren, die äußeren Sinne. Diese Fähigkeit ist aber in der Funktion der Sinnesorgane nicht erschöpft und nicht nothwendig an dieselben gebunden. Der Centralsinn an sich oder zu besonderen Sinnesethätigkeiten modissiert, kann auch unmittelbar mit der Welt in Bezug treten. Dies ist jedoch nur die niedere Stuse des unmittelbaren Wahrnehmens, welches der Mensch mit dem Thier gemein hat, und das als animalisches Fernsühlen im Instinkt der Thiere gerade vorzugsweise erscheint.

Wo dies unmittelbare Vernehmen mit freiem Willen und klarem Bewußtsenn geschieht, wird jenes niedere Wahrnehmen zu einem geistigen Schauen. Die organische Thätigkeit, die zum Nervenagens sich gesteigert hat, wird Organ, Lichtleib des freien Geistes.

Endlich kann der menschliche Geist zumeist in seinen hochsten Kräften freies Drgan des ewigen Geistes werden. Das unmitztelbare Schauen des gotterfüllten Geistes offenbart sich in den ein hoheres Dasenn anticipirenden und damit prophezeihenden Lichtzblicken des Menschen, die in ihrer hochsten Bollendung, am Endziele der Entwicklung intelligenter Geschöpfe zum reinen Schauen der göttlichen Wesenheit und der Schöpfung als eines göttlichen Gedankenspstems werden mussen.

Dieses seelische (psychische), geistige (pneumatische) und gottbeseelte (übernatürliche) Schauen entspricht dem früher betrachteten unmittelbaren Wirken bei der seelischen, geistigen und gott-lichen Magie. Beide sind nur verschiedene Richtungen einer gemeinsamen Grundkraft.

## Bellsehen im magnetischen Schlafe.

## 1. Beranderte Empfindung.

Indem wir zur Betrachtung der wichtigsten Erscheinungen des Somnambulismus und der Ertase, wie sie durch den Einfluß des Lebensmagnetismus in neuerer Zeit hervorgerusen wurden, übergehen, so bemerken wir nochmals, daß in demselben sich eben sowohl hohe wie niedere geistige Erscheinungen offenbaren, und daß dieselben normal und krankhaft, rein und getrübt vorkommen. Indem wir diese Phanomene zu beleuchten suchen, werden wir jedesmal verwandte Erscheinungen mit jenen vergleichen.

Als eine besondere Wirkung der lebensmagnetischen Kraft erfolgt der magnetische Schlaf. Dieser ist meist tiefer als der ge-

wöhnliche, die Sinnesvermittlung ist noch entschiedener suspendirt. Die Empfindungsfähigkeit kann momentan so verschwunden seyn, daß der lauteste Schall, das grellste Licht, selbst körperliche Verletzungen in diesem Schlase nicht wahrgenommen werden.

Gine der merkwurdigsten und zugleich genau beobachteten Falle dieser Empfindungslosigkeit ist der, welchen Dr. Cloquet in Paris der Akademie der Wissenschaften den 16. April 1829 mittheilte.

Frau Plantin, 64 Jahr alt, befragte Diefen Urzt megen eines Bruftfrebses um Rath, an dem sie feit mehreren Sahren litt, und wobei die Drufen der Achfelhohle mit ergriffen waren. Chapelain, der gewohnliche Argt dieser Frau, der fie feit einigen Monaten magnetisirt hatte, in der Hoffnung ihr zu nuben, hatte fein anderes Resultat zu Wege gebracht, als einen sehr tiefen Schlaf, wahrend welchem bas Empfindungsvermogen gang erlo= ichen schien, die Gedanken der Kranken aber ihre volle innere Rlar= beit bewährten. Er schlug dem Brn. Cloquet vor, fie in diesem Schlafe zu operiren. Dieser, der die Operation fur durchaus nothig hielt, stimmte dieser Unsicht bei. Die zwei letten Tage vor der Operation wurde diese Frau mehrmals magnetisirt, und ihr Magnetiseur suchte im Somnambulismus fie zu bestimmen, die Operation ohne Furcht zu ertragen. Sie sprach auch davon mit voller Rube, wahrend fie im Bachen ben Gedanken davon mit Entfegen guruchwies.

Am Tage der Operation fand Cloquet die Kranke in ihrem Sessel sißen; sie sah aus wie Jemand, der im ruhigen Schlafe ist. Sie war eben eine halbe Stunde vorher aus der Messe gestommen, die sie, immer um diese Zeit horte. Hr. Chapelain hatte sie, gleich nachdem sie aus der Kirche zurückgekommen war, in magnetischen Schlaf gebracht. Sie sprach mit vieler Ruhe von der zu unternehmenden Operation. Wie Alles bereitet war, entsteidete sie sich selbst, und setzte sich auf einen Stuhl.

Die Operation währte zehn bis zwölf Minuten. Während dieser Zeit unterhielt sich die Kranke ruhig mit dem Operateur und gab nicht das geringste Zeichen von Empfindung zu erkennen. Keine Bewegung zeigte sich weder in den Gliedmaßen, noch in den Gesichtszügen; keine Veränderung im Athmen, noch in der Stimme; eine Gemuthsbewegung war auch nicht einmal im Pulse wahrnehmbar. Die Kranke blieb in demselben Zustande von Unempfindlichkeit, wie sie kurz vor der Operation war. Sie blieb 48 Stunden in dem Zustande des Somnambulismus. Der Puls blieb während dem auch unverändert.

Nach einem neuen Verbande weckte sie Hr. Chapelain. Sie schien durchaus keine Vorstellung und kein Gefühl von dem Vorgefallenen zu haben. Aber als sie erfuhr, daß sie operirt worden war und ihre Kinder um sich versammelt sah, so hatte sie eine heftige Gemuthsbewegung, welche aber ihr Magnetiseur verschwinden machte, indem er sie sogleich in Schlaf versetze.

Aehnliche Zustände von Unempfindlichkeit finden sich in manchen Krankheiten wieder, wie im Scheintode und beim Starrstrampse. Vielleicht, daß manche Menschen, die bei den gräßlichsten Martern zuweilen keinen Ausdruck des Schmerzes zeigten, nachsdem vorher der heftigste Schmerz empfunden war, in einem ähnlichen Zustande waren. Diese Fälle bestätigen die früher angeführte Ansicht von einem Nervenäther, der unter gegebenen Bedingungen sich von den Nervenenden zurückziehen kann, wosdurch dann der Nerve selbst nicht mehr als Conductor des äußeren Reizes dienen kann. Sie zeigen auch, daß in solchen Zuständen nicht bloß eine größere Concentration der Seelenkräfte, sondern auch der organischen Kräfte statt sinden kann.

Dieser Zustand konnte eintreten, wann die Sensibilität durch Ueberreizung erschöpft wird, und dies erinnert an die Hexenprozesse, in denen oft berichtet wird, daß die für Hexen ausgegebenen Frauen, wenn sie alle Qualen der Tortur bestanden hatten, für jeden Schmerz unempfindlich wurden. Ein solcher Zustand könnte aber auch, zum Theil wenigstens, durch eine große Erhebung und Begeisterung bewirkt werden, wobei die Seele und ihr nächstes Organ von dem Körper schon freier würden. Die Geschichte der Märtyrer, welche in den höchsten Qualen mit entzücktem Antlige begeisterte Reden hielten, sprechen für diese Annahme. Beide Arten von Ursachen können natürlich vereint bestehen.

Wie zuweilen in ertatischen Zuständen das Gemeingefühl völlig suspendirt ist, so ist es in andern Fällen im höchsten Grade gesteigert. Das Nervensustem ist der Welt mehr als gewöhnlich geöffnet, die Berührung, oft nur die Nähe, von leblosen und beslebten Gegenständen wirkt mit ungemeiner Intensität auf daffelbe ein. Man hat verschiedene Substanzen, durch welche Somnambule afsicirt wurden, aus andern Zimmern, wo sie weder von diesen, noch ihren Umgebungen gesehen werden konnten, vermittelst Schnüre mit denselben in Berührung geseht, und bei gleichen Substanzen erfolgte immer dieselbe Wirkung auf das Gemeingefühl.

Oft sind es unendlich kleine Gaben, welche bei dieser gesteisgerten Sensibilität dieselben Wirkungen, wie große bei andern Menschen hervorbrachten. Einige Tropsen verdorbener Fleischbrühe, in die Hand einer Somnambule gehalten, erzeugte schon Trockensheit und Rauhigkeit im Halse, Brennen in den Augen, Doppeltssehen, große Schwäche und Schläfrigkeit. Ein einziger Tropsen Fettsäure, auf die Hand derselben Somnambule gebracht, erregte, obgleich dieselbe durchauß keine Kunde davon hatte, noch hestigere und wirklich gistige Erscheinungen. (S. Seherin v. Prevorst 1. Th. S. 122 u. f.) Die Berührung der Wurzel von artemisia vulgaris, welche man gegen Epilepsie anwendet, erregte ihr Schwindel und dauernde Bewußtlosigkeit; einige Lorbeeren in der Hand erzeugten Schlaf und Somnambulismus. Ein Gran von

ber Burgel ber Belladonna erzeugte ihr Burgen im Salfe und Schwindel im Ropfe; die Augensterne wurden erweitert und fie fab alle Gegenftande doppelt. Ein Biertel Gran Belladonna= Ertract wurde in einer Unge Baffer aufgeloft; von diefer Mifchung wurden drei Tropfen unter vier Ungen Waffer gemischt. Man gab davon der Kranken drei Tropfen innerlich. Sie wußte nicht, mas es war. Sie hatte die Tropfen aber nur auf die Bunge gebracht, fo fühlte fie eine befondere Barme im gangen Rorper, hauptfach= lich in Bruft und Ropf. Bald flagte fie über Berminderung der Sehfraft, und ihre Mugenfterne erweiterten fich; fie mußte fich nicht in die vor ihr liegenden Begenftande zu finden. Gie befam Trockenheit und Beiferkeit in Mund und Schlund (a. a. D. G. 118). Fur die Wirkung der Electricitat war fie in hohem Grade em= pfanglich. Bahrend dem Gewitter war fie in großer Bewegung. Bewegte man bei electrischer Luft die Finger gegen fie, fo fab fie von denfelben fleine Blige in Bogen ausgehen. Bei Mannern fab fie diese Blige bell, bei Frauen blaulich. Mus den Mugen ber Menschen fah fie leuchtende Strahlen ausgehen; bei ben Mannern in hellem Lichte, bei ben Frauen in blaulichem (a. a. D. S. 134).

Aehnliche Erscheinungen einer feineren und gesteigerten Senssibilität kommen als krankhafte Symptome eines überreizten, gestehwächten und durch keine Willensstärke beherrschten Nervensssstems häufig, besonders bei hysterischen und hypochondrischen Kranken, vor. Es ist aber auch bisweilen eine solche höhere Steisgerung der Sensibilität eine Zugabe tieffühlender, fein organisirter Menschen, die in einer größeren Sympathie mit der Natur stehen und von allen Dingen inniger berührt und afficirt werden. Dieser höher entwickelte Sinn ist meist eine Mitgabe des Dichters und überhaupt des poetisch sühlenden und für die seinsten Eindrücke der Natur vorzüglich empfänglichen Menschen. Diese Eigenschaft

ist aber wesentlich von der krankhaften Sensibilität und Sentimentalität eines überreizten Nervensustems verschieden.

Die erhöhte Sensibilität mancher Schlaswachenden gegen Metalle, und die hierdurch bedingte Fähigkeit, die Natur derselben auch in einiger Entfernung anzugeben, sindet sich bei den sogenannten Metallfühlern wieder. Wenn diese Menschen, in denen das Gemeingefühl auf eine besondere Weise entwickelt ist, über Stellen gehen, unter denen Metallmassen, Steinkohlen oder fließendes Wasser ist, so haben sie eine eigenthümliche Empfindung davon, der Puls ist beschleunigt, und sie fühlen nicht selten ein kleines Unwohlseyn, Schwindel, Uebelkeit u. dgl. Es steigert sich bei ihnen dieses Wahrnehmungsvermögen von einem allgemeinen unbestimmten Gesühl bis zu einem wirklichen Schauen.

Biele dieser Metall= und Wassersühler bedienen sich bei ihrem Durchforschen der Erde einer Gerte, die meist gabelformig gestaltet ist und deren beide Enden sie in den zwei Handen halten. Die Spitze der Gerte soll sich nach dem Orte hinneigen, wo die gesuchten Gegenstände liegen. Es sind dies die sogenannten Wünsschleruthen. Manche jener Erdseher bedurften keine solche Hülfsmittel; andere erkannten mittelst derselben die Metalle leichter; und wir konnen sie nur als unwesentliche Hülfsmittel eines gessteigerten Gemeingesühls ansehen, als Firirungspunkte der Aufsmerksamkeit des Willens und als Conductoren einer Kraft, die im Menschen selbst liegt. In dieser Hinsicht mogen denn auch die Besprechungen, Segnungen, Bestreichungen und Bereitungen der Ruthe eine Bedeutung haben.

Unter diesen Metallsühlern ward im vorigen Jahrhundert besonders Bleton aus der Dauphine bekannt. Er war ganz ohne Vildung und Unterricht, hatte aber das Vermögen, Wasser mehrere Klaster tief in der Erde zu erkennen, dessen Eigenschaften anzugeben, z. B. ob es gewöhnliches oder Mineralwasser, kalt

oder warm war; er gab die verschiedenen Erdschichten an, die über demselben lagen, und unterschied die Erzadern. Er bediente sich dabei immer der Ruthe. Versuche, die man mit ihm in der Dauphine, der Schweiz und in der Nähe von Paris machte, bestätigten die Wahrheit dieses Vermögens, das aber nicht zu allen Zeiten gleich war. (S. Thouvenel mémoires sur la baguette divinatoire, le magnetisme et l'électricité.)

In der Schweiz lebte vor furgem eine Metallfühlerin, Ramens Ratharina Beutler. Gie war von ftarfem Rorperbau und phlegmatischem Temperament und genoß eine ununterbrochene Gefundheit. (Man irrt überhaupt, wenn man glaubt, daß folche Menschen, in denen das Gemeingefühl auf eine besondere Weise erhobt ift, immer schwache Nerven hatten, oder im Allgemeinen franklich waren.) Schon in der fruhen Jugend ward jenes Madchen burch einen Zufall mit ihrer Naturgabe bekannt. Spater machte fie felten Gebrauch davon. Berr Sippenmener, bei dem fie in der Nahe von Conftang wohnte, und mehrere befannte Gelehrte, wie Chel und 3fchocke, haben diefes Bermogen bei ihr vielfach beobachtet. Sie fühlte Wafferquellen, Gifenerg, Roblenftreichun= gen. Sie schmeckte die Steinkohlen, mag und bestimmte Bauptlager, Mbern, Musgange, besgleichen die Breite, Tiefe und Machtigkeit. In Maasmunfter brachte fie zwei schlaflose Rachte zu, mahr= fcheinlich megen eines unter diefer Stadt befindlichen Salzlagers. Dieselbe Wirkung verursachte ihr einft eine Queckfilbermine in Graubundten. Die Empfindungen, welche ihr manche Korper machten, fühlte fie am meiften an der Fußsohle und an der Bunge. Sie bedurfte gur Erkenntniß ber verborgenen Rorper feine Ba= guette wie andere Baffer = und Metallfuhler. Doch bediente fie fich bisweilen einer Ruthe, gewohnlich aus Tischbein; allein diefe ift, nach dem Ergabler diefer Erscheinung, felbft nur ein Bulfe= mittel, um Breite und Tiefe ber ichon erforschten Gubstangen

unter dem Boden naher zu bestimmen. Diese Naturgabe verließ sie zu keiner Jahrszeit und bei keiner Witterung. Doch war sie zu einer Zeit starker afficirt, als zur andern. Die verschiedenen Metalle, Erde und Salze, unterschied sie durch die mancherlei Uffectionen des Nervensustems, durch erhöhtes Warmegefühl, verschiedenen Geschmack, Druck am Magenmunde u. dgl.

Durch ihr erhöhtes Gemeingefühl vermochte sie auch den Sit körperlicher Beschwerden zu bestimmen, je nachdem bei Annähes rung an den kranken Theil ein Finger in Oscillation gerieth, oder die vorgehaltene Baguette an soder abstieß. Durch Besstreichung mit ihrem Finger soll sie schwere Krankheiten haben heilen können, und es wären so bei ihr die magischen Kräfte des Wirkens und Wahrnehmens, was nicht selten der Fall ist, in gleichem Maße gesteigert gewesen. (S. Isis Jännerheft 1817.)

Weil eben das erhöhte Gemeingefühl, wie man es bei Mestallfühlern beobachtet, oft auch andere Dinge als Metalle, Wasser u. dgl. inne wird, so begreift man, daß man in früheren Zeiten der Wünschelruthe auch die Kraft zuschrieb, verborgene Dinge jeder Art, Personen und Sachen, auf welche die Aufmerksamkeit der Suchenden gerichtet war, auffinden zu können.

Wie man zu Ende des sechszehnten Jahrhunderts über diese Erscheinungen dachte, und wie man sie zu erklaren suchte, zeigt der folgende Auszug eines gerichtlichen Actes jener Zeit.

Zeidler (in seinem Pantomysterium Halle 1700) suchte, wie sein Freund, der bekannte Thomasius, welcher auch zu dem genannten Buche eine Vorrede schrieb, den damals herrschensten Wahn zu bekämpfen, der alle außerordentlichen und schwer zu erklärenden Naturerscheinungen dem Einflusse des Teufels zuschrieb; und auf eine sehr geistvolle Weise sucht er die physischen und psychischen Ursachen dieser Phänomene auf. Die Geschichte, von welcher die Rede ist, führt die Ueberschrift: Historie von der

Entdeckung des Mordes zu Lyon, aus dem Bericht des Hrn. Intendanten, des königl. Hrn. Procurators, des Hrn. Abts von der Garde, des Hrn. Panthot, Decan der medicinischen Facultat zu Lyon und des Hrn. Advocaten Aubert.

"Den 5. Juli 1692 wurde ein Weinhandler, nebst seiner Frau, mit einer Art in einem Keller ermordet, und ihr Geld gesstohlen. — Man hatte durchaus keinen Argwohn auf den Thater. Ein Nachbar des Verstorbenen ließ einen Bauer, mit Namen Jacques Aimar, aus der Dauphine nach Lyon kommen. Dieser hatte seit mehreren Jahren den Ruf, daß er, vermöge der Wünschelruthe, gestohlene Sachen entdecken und Diebe und Mörzber auffinden könne. Der Weg, den er dabei zu machen hatte, wurde ihm durch seine Wünschelruthe gezeigt, die aus jeder Art von Holz seyn konnte, und in seinen Händen auf Wasser, Metalle, Malsteine der Aecker und viele andere verborgene Dinge anschlug.

Jacques Mimar fam nach Lyon. Er verfprach bem tonig= lichen Procurator, die Schuldigen auf dem Fuße zu verfolgen; aber er muffe zuerst in den Reller, und da anfangen, wo der Mord geschehen war. Der konigliche Procurator führte ihn dahin. Man gab ihm eine Bunschelruthe von dem erften Bolge, das man fand. Er durchlief den Reller, und die Ruthe bewegte sich burchaus nicht, als an bem Orte, wo der Wirth ermordet worden war. Sier fam Mimar in Bewegung, sein Puls schlug wie in einem heftigen Fieber, die Ruthe, die er in der Sand hielt, fchlug ftart an. Alle diese Bewegungen wurden verdoppelt an dem Drte, wo man den todten Korper der Frau gefunden hatte. Nach die= fem, entweder durch die Ruthe oder durch innerliche Empfindung geführt, ging er in das Belt, wo der Diebstahl geschehen war. Bon da an verfolgte er in den Strafen die Spur der Meuchel= morber, er fam in ben Bof bes Erzbischofs, ging gur Stadt bin= aus über die Brucke, welche über die Rhone geht, und hielt sich

immer zur rechten Sand ber Lange bes Kluffes hinauf. Drei Personen, die ihn begleiteten, bezeugten, daß er ofter drei Mitschuldige gewahr werde, bisweilen aber fen es ihm, als waren es nur zwei. Mlein er erfuhr ihre Bahl beffer, als er in ein Gartenhaus fam. Denn hier bestand er darauf, die Morder hatten um einen Tifch geseisen, auf welchen seine Ruthe anschlug, und hatten aus ber Flasche, so in der Stube stand, Wein getrunken, auf welche die Ruthe gleichfalls anschlug. Man wollte von dem Gartner wiffen, ob nicht etwa er, oder jemand von feinen Leuten mit den Dor= bern geredet hatten; aber man konnte nichts von ihm erfahren. Man ließ die Leute ins Baus kommen, die Ruthe fchlug auf feinen unter ihnen. Endlich kamen zwei Kinder von neun oder gehn Jahren; die Ruthe schlug auf sie an. Man fragte sie aus, und fie bekannten, daß sich am Sonntage fruh drei Manner, welche fie beschrieben, in das Saus geschlichen und aus der Flasche, so ber Ruthenganger angezeigt hatte, Wein getrunken hatten.

Diese Entdeckung nun verursachte, daß man dem Aim ar zu glauben ansing. Dennoch hielt man für rathsam, seine eigensthümliche Kraft noch näher zu prüsen, bevor man ihn weiter nachspüren ließ. Weil man nämlich die Art gefunden hatte, mit der der Mord verübt worden war, so nahm man diese nebst vielen andern Aerten von gleicher Größe und trug sie in den Garten des Hrn. v. Mongivrol. Hier wurden sie vergraben, ohne daß es der Bauer sah. Man ließ ihn über alle Aerte gehen, und die Ruthe schlug nur allein auf diesenige, mit welcher der Todschlag geschehen war. Der königliche Intendant verband ihm die Augen. Nachdem man die Aerte in das Gras versteckt hatte, führte man ihn an diesen Drt; die Ruthe schlug allezeit auf diese Art, und bewegte sich gar nicht über den andern.

Nach dieser Probe gab man ihm einige Hascher und Stadt= knechte zu, mit welchen er den Mordern nachsetzen sollte. Man kam an das Ufer der Rhone, wo eine halbe Meile von der Brücke abwärts Fußstapfen in dem Sande des Ufers anzeigten, daß hier Menschen zu Schiffe gegangen waren. Man folgte ihnen auf dem Wasser, und Aimar ließ das Schiff in der Spur fortgehen und unter die gewölbte Brücke bei Vienne fahren, wo man sonst niemals durchschifft. Hieraus schloß man, daß sie keinen Schiffer bei sich hatten, weil sie den guten Beg auf dem Flusse so weit versehlt hatten. Während der Reise ließ Aimar an allen Ufern anfahren, wo die Morder gelandet hatten; er ging gerade auf ihren Fußsstapfen sort, und erkannte, zu großer Verwunderung der Wirthe, die Vetten, worin sie gelegen, die Tische, woran sie gesessen, und die Kannen und Gläser, welche sie berührt hatten.

Man fam in bas Lager zu Samblon; Mimar fuhlte eine Bewegung, er war überzeugt, daß die Morder da waren. Er getraute sich aber nicht die Ruthe schlagen zu laffen, um baburch ficher zu werden, weil er fich vor der Mighandlung der Soldaten fürchtete. Aus dieser Furcht kehrte er nach Lyon guruck. Man schickte ihn aber wieder mit Empfehlungsbriefen guruck. Die Morder aber waren vor seiner Ruckfunft weggereift. Er verfolgte fie bis nach Beaucaire. Auf dem Wege durchsuchte er die Berbergen und bemerkte Betten, Tische, Flaschen und Glafer, welcher sie sich bebient hatten. In Beaucaire erkannte er burch feine Ruthe, daß sich die Morder getheilt hatten, als sie dahin gekommen. Er hielt aber mit Berfolgung desjenigen an, beffen Fußstapfen die Ruthe am meiften bewegten. Er ftand auf einmal vor der Thur eines Gefangniffes ftille, und fagte mit Bestimmtheit, daß der Morder barinnen fen. Man offnete ihm die Thure und zeigte ihm zwolf bis funfzehn Gefangene. Die Ruthe fchlug auf einen derfelben an. Er hieß Boffu, und war erft vor 8 Tagen wegen eines geringen Diebstahls eingeset worden. Unfange leugnete Boffu alles. Als man ihn aber auf den Weg führte, auf dem er hinunter

von Lyon nach Beaucaire gefahren war, und man ihn in allen Häusern kannte, wo er sich aufgehalten hatte, so bekannte er, daß er mit den Mordern gegessen und getrunken habe, namentlich an allen den Orten, wo es die Nuthe angezeigt hatte; ferner daß er bei dem Meuchelmorde zugegen gewesen, und daß von den zwei Mitschuldigen der eine den Mann, der andere die Frau gemors det habe.

Zwei Tage nachher wurde Aimar zu fernerer Erkundigung ausgeschickt. Seine Ruthe führte ihn wieder nach Beaucaire an die Thüre eben dieses Gefängnisses. Er versicherte, daß noch einer von den Mordern darinnen wäre, und niemand konnte ihm den Irrthum nehmen, als der Kerkermeister. Dieser sagte, ein Mensch von dem Ansehen, wie man einen der Morder beschrieb, sey kurz zuvor in das Gefängniß gekommen, und habe sich nach dem Schicksal des Bossu erkundigt. Aimar verfolgte diesen Morder, und glaubte Spuren von ihm bis an die spanische Grenze zu finden. Diese setzte seinen Nachsorschungen ein Ziel."

Der königliche Prokurator bemerkt in seinem Sutachten, daß Aimar bei dem Aufsuchen des Mordes innere Erschütterungen, Schweiß und Kopfschmerz gehabt habe. In andern Fällen hatte dieser und andere Authengänger eine innere Bewegung, deren sich die meisten jedoch nur bewußt werden, indem sie sehen, daß die Ruthe schlägt. Bei dem Prokurator selbst bewegte sich die Ruthe; die Pulsadern schlugen ihm dann stark, Schweißtropfen standen ihm auf dem Gesicht, und er mußte immer wieder in den Hof gehen, um frische Luft zu schöpfen. Einer derer, welche bei der Untersuchung zugegen waren, bemerkt, Aimar wäre, als sich die Ruthe in seiner Hand so heftig in jenem Keller bewegte, der Ohnmacht nahe gewesen. Er ging daher ins Freie. Er war dann sehr erblaßt, schwißte, und der Puls schlug eine viertel Stunde lang überaus stark. Man mußte ihn bisweilen mit frischem Wasser besprizen,

damit er nur zu sich selbst kam. Brachte man den gefangenen Bossů mit dem Aimar in Verbindung, so schlug diesem die Ruthe beständig.

Der General-Lieutenant Garnier ergablt Folgendes von biefem Mimar. Garnier mar bestohlen worden. Er fragte ben Mimar, ob er den Ort errathen konne, wo er bestohlen mare? Mimar ging oft mit feiner Ruthe im Zimmer auf und ab. Er feste feinen Auß auf die Stuble und auf zwei Tische mit Teppichen, welche in dem Rabinet ftanden, und auf welchen mehrere Schieb= laden waren. Er erfannte richtig die Schieblade, aus welchem das Geld gestohlen worden war. Garnier bat ihn nun, dem Diebe nachzuforschen. Seine Ruthe fuhrte ihn erft in ein anderes Rabinet, von da in die Bibliothet und dann in die Bedienten= stube. Sier schlug die Ruthe an ein Bett, und zwar auf die eine Balfte bes Bettes. Es ergab fich, daß ein Bedienter, ber bas Saus verlaffen batte, in Diesem Bette geschlafen batte. Garnier erinnerte sich, daß an dem Tage, wo der Diebstahl geschah, der Bediente von ihm gerade ben Weg gemacht hatte, welchen ber Ruthenganger beschrieb.

Garnier fragte ihn auch, ob es wahr ware, daß er in Nachfolgung der Diebe und Morder, des Wassers, der versetzten Malsteine und des verborgenen Silbers Zittern und heftige Beswegungen fühle. Uimar antwortete, daß er bei Dieben, bei Wasser und bei Metallen gar keine Schmerzen und Schrecken fühle. Wenn er aber Mordern nachzusorschen strebe, fühle er eine heftige Bewegung, besonders an dem Orte, wo sich diese aufgehalten hätten. Garnier fragte ihn, ob er sich in Versolzgung der Morder nicht irren könne, wenn ihm Metalle und Unsterirdisches auf seinem Wege begegneten, weil die Ruthe auch auf diese anschlüge? Er antwortete, er fühle hierbei kein Zittern.

Beidler macht hierbei fehr treffende Bemerkungen uber die

Wirkungsweise der Wünschelruthe. Er erweist, daß die Ursache der beschriebenen Wirkungen nicht in der Natur der gesuchten Körper, ihren Ausdünstungen u. dgl., und eben so wenig in der Wünschelruthe, als solcher, zu suchen sep. So sagt er (S. 471): "Nicht die Ruthe, sondern der Mensch entdecket seine eigenen, ihm vorhin verborgenen Sedanken, eben wie einer oft im Traume aus sich selber erfährt, was ihm begegnen wird." Und an einem andern Orte: "der Mensch rathfraget die Ruthe nicht, sondern sich selbst, oder die innerste Kraft seines Verstandes, die greiset er an. Ein Astronom fragt den tubum opticum nicht, sondern sein Auge oder seine sehende Kraft, die greist er aufs höchste an durch das Sternrohr."

Die Wasser = und Metallfühler werden endlich wahre Hellssehende, indem sie viele Dinge, auf die ihre Seele gerichtet ist, erkennen, ohne daß opake Körper mehr ihre Seherkraft hemmen. Schon bei Griechen und Kömern werden Beispiele von einem solchen Durchsehen angeführt.

Der Pater Lebrun (Histoire critique des pratiques superstitieuses Lib. I. C. VI.) führt einen Brief des berühmten Hungens an den Pater Marsenne vom 26. November 1646 an. In diesem steht, man håtte in Antwerpen einen Gesangenen gesehen, dessen Sehvermögen so stark und durchdringend gewesen sen, daß er ohne alle Instrumente und ganz leicht alle verborgenen Dinge entdeckte, die mit irgend einer Art von Stoff oder Kleibung bedeckt waren, jedoch mit Ausnahme der rothen Stoffe. Es kamen einmal mehrere Frauen zu ihm, um ihn in seinem Unglück zu trösten. Er sing plöslich an zu lachen. Als man in ihn drang, warum er lache, sagte er ganz kalt: "weil eine von euch kein Hemd an hat." Der Pater Lebrun erinnert hierbei an die Zahuris in Spanien, die tief in die Erde hinein sehen konnten, und die Quellen, Metalle und Leichen bemerkten, woran sie dichte

und tief eingegrabene Sarge nicht hindern konnten. Delrio (Disquisit. magic. Mogunt. 1606. T. I.) erzählt: "In Spanien gibt es eine Art Menschen, die man Zahuris nennt. Als ich mich 1575 in Madrid aushielt, sah man daselbst einen solchen Knaben. Es sollen diese Menschen erkennen, was im Schoose der Erde verborgen ist, die unterirdischen Wasser, Metalle, Schäße und Leichen. Die Sache ist allgemein bekannt, und an die Möglichkeit derselben glaubten nicht nur Dichter, sondern auch Philosophen." Dasselbe erzählt der Pater Hieronymus Feijoo (in seinem teatro critico en Espagnol. Madrid. 1737.) und bemerkt, daß jene Menschen mit dem durchdringenden Blicke, welche durch opake Körper sehen können, Zahuris genannt werden, ein Name, den er seinem Ursprung nach für arabisch hält.

Besonders merkwurdig in dieser Hinsicht ift die Geschichte einer Frau, die ebenfalls der Pater Lebrun berichtet.

"In Liffabon wohnt eine Frau, die mahre Luchsaugen hat. Sie hat ein fo durchdringendes Sehvermogen, daß fie in die Erde hinab feben kann, wie bedeutend auch die Tiefe fen. Was ihr besondere Ehre macht, und was zugleich die Wahrheit dieser Thatsache bestätigt, ift Folgendes. Da der Konig von Portugal Waffer nothig hatte zu einem neuen Gebaude, und da man ver= geblich barnach gegraben hatte, so entbeckte diese Frau mehrere Quellen in seiner Gegenwart durch bloses Schauen. Der Ronig gab ihr eine Penfion und die Decoration des Chriffusordens fur ben, welcher fie heirathen wurde. Das Waffer ift ber einzige Gegenstand, den fie durch die Erde hindurch feben fann. Durch bas Sehen entdectt fie daffelbe, aber fie muß dann nuchtern fenn. Diese Eigenschaft ift ihr gang naturlich. Es ift schade, daß fie die Beilkunde nicht versteht. Denn was noch auffallender ift, fie fieht auch in den menschlichen Korper hinein. Doch kann sie das nur ju gewiffen Zeiten. Sie sieht, wie sich das Blut bewegt, wie die

Verdauung geschieht, wie der Nahrungssaft sich bildet, sie sieht alle einzelnen Theile des Körpers und ihre mancherlei Verrichstungen. Sie erkennt Krankheiten, die sich der Erkenntniß und der Erfahrung der geschicktesten Aerzte entziehen, die man mit gutem Recht neben ihr blind nennen kann. Man consultirt sie auch lieber als diese."

Dieser Bericht steht in einem Briefe im Mercure de France von 1725. Lebrun nahm diese Erzählung nicht von Hörensagen, sondern er stand lange mit dem Grafen Ericenra in Lissabon in Brieswechsel darüber.

Der Mercure de France von 1728 erzählt von einer Frau, Namens Pedegache, welche ohne Zweifel dieselbe ist. "Sie erstennt", heißt es da, "was in der Erde verborgen ist; sie untersscheidet Steine, Sand, Duellen bis zu 30 und 40 Klafter Tiese. In den menschlichen Körper kann sie durch Kleider nicht sehen." (Vielleicht beobachtete man das blos bei den in Portugal gebräuchlichen seidenen Kleidern, die dann, wie gewöhnlich, die magnetische Kraft isolirten.) "Aber wenn der Körper entblöst ist, unterscheidet sie den Magen, das Herz und andere Eingeweide; sie erkennt Abscesse, wenn deren vorhanden sind, und entdeckt die Ursachen der Krankheit in den Sästen. Sie sieht im siebenten Monat der Schwangerschaft, ob eine Frau mit einem Knaben oder Mädchen schwangerschaft, ob eine Frau mit einem Knaben oder Mädchen schwanger ist."

Den hat die Geschichte dieser Frau, die aus andern Quellen geschöpft war, in der Zeitschrift "die Curiositäten" wieder bekannt gemacht. Wegen ihrer Verschiedenheit von der angeführten, stehe sie dem größten Theile nach hier.

Nach den Erzählungen verschiedener Reisebeschreiber besaß diese merkwürdige Frau die Gabe, tief in den Schooß der Erde, selbst in die menschlichen Körper hinein zu sehen. Als ein Kind von drei Jahren entdeckte sich diese Eigenschaft an ihr, in welchem

Alter fich noch fein Betrug vermuthen lagt. In diesem Alter, als ihre Magd den Tifch deckte, fagte fie von ihr, daß diefelbe ein Rind im Leibe habe, da man noch gar feine Bermuthung von ber Schwangerschaft der Magd hatte. Der Erfolg bestätigte ihre Un= gabe. Als dies bekannt wurde, versuchten die Damen in Liffabon die wunderbare Angabe des Kindes dadurch, daß fie ihre Schooß= bundchen besehen ließen, und die Rleine fagte nicht nur, mit wie vielen jungen Sundchen fie trachtig waren, sondern fie gab auch ihre Farbe an. Und es traf ein. Gie wurde alter, und fah durch alle opake Korper fo, daß fie Diebstahle in den verborgenften Win= feln der Baufer entdeckte, und verborgene Quellen und Metalle unter der Erde fah. Es ift zu bedauern, daß die Afademie zu Paris, welche von dieser Wundergabe gehort hatte, dieses Frauenzimmer nicht, wie fie Willens war, prufen konnte, weil der Mann der Donna Pedegache, obgleich ein Frangofe, aus Gifersucht die= fer seiner außerordentlich schonen Frau nicht erlaubte, dahin zu geben. Man erfuhr also nicht, ob diese erstaunliche Eigenschaft in der naturlichen Beschaffenheit ihrer Augen, oder sonft in einer Son= berbarfeit ihres Korpers ihren Grund hatte. Donna Pedegache machte einft, in Gesellschaft einiger Freunde, eine Reise durch einen Theil von Portugal, auf welcher fie uber ein fleines Gebirg famen. Bon Ungefahr fab fie aus dem Wagen beraus, befahl ftille gu halten, und fagte, daß hier etliche 30 Tug tief ein schones Dentmal des Alterthums verborgen liege. Diefes fen ein Becken von betrachtlicher Große, mit den schonften Arbeiten geziert. Dies wurde dem Sofe angezeigt, es ward nachgegraben, und das schone Denkmal bes Alterthums murde wirklich gefunden.

In einem französischen Werke von 1738, das Dken anführt, heißt es: "Ich lernte die Donna Pedegache, diese schöne Wunsberfrau, selbstkennen, und was ich von ihr erzähle, wird man kaum glauben, und eben so wenig, daß sie in dem menschlichen Körper

die Verstopfungen sieht, welche die edlen Theile desselben angreisfen, wenn man sich in ihrer Gegenwart auskleidet. Anfänglich wollten die Aerzte in Lissabon nichts davon glauben, allein sie wursden von der Wahrheit überzeugt, wann nach dem Tode der Patient von denselben gedssnet wurde. Es hatte einer das Unglück, 12 Fuß hoch zu fallen und sich drei Rippen zu zerschmettern. Er wurde geheilt; allein ein beständig empfindlicher Schmerz blieb ihm zurück. Er entdeckte sich der Donna Pedegache, und diese sagte ihm, sie sähe ertravasirtes Blut. Er wurde auf diese Angabe geheilt."—

Wir lassen zugleich die Bemerkungen folgen, welche Dken über diese Frau macht, schon deshalb, weil in denselben dieser Naturforscher seine Grundansichten über den Lebensmagnetismus ausspricht.

"Dieses Beispiel von selbstentwickeltem Mesmerismus wird, so überraschend es auch ist, jest keinem Physiologen, der an den neueren Fortschritten der Wissenschaft Theil genommen hat, mehr unglaublich vorkommen, da es nur Thatsachen enthält, wozu die spätere Zeit eine Menge Belege geliesert hat. Es wird aber besonders dadurch wichtig, daß es in eine Zeit fällt, wo noch Niemand von Mesmer und seiner großen Entdeckung etwas wußte, mithin frei ist von allem möglichen Verdacht. Aus der, wenn gleich wenig umständlichen, Erzählung geht hervor, daß diese Frau das Kind angesehener und gebildeter Eltern, die mit reichen Leuten Umgang hatten, gewesen, daß ihr Mann ebenfalls Vermögen hatte, und daher nirgends ein Grund zu einer Vetrügerei mit ihr, weder als Kind, noch als Frau vorhanden ist. Auch könnte in solchem Falle die Zahl oder gar die Farbe der jungen Hunde nicht angezeigt worden seyn."

"Daß Menschen ein so erhöhetes Gefühl besitzen, vermöge dessen sie fremdartige, besonders metallische Körper unter der Erde oder in anderen Zimmern selbst im wachenden Zustande wahrnehmen, haben eine Menge Metallfühler, unter benen in unferer Beit Campetti am meiften Auffehen erregte, bewiesen. Mesmerisch Schlafende gaben auf's genaueste an, welche Stunde eine entfernte Uhr zeigt. Nun ift es gleich, ob eine folche Uhr burch Bande und Luft von dem Fuhlenden getrennt ift, oder burch Erde. Das Wahrnehmen vergrabener Dinge hat daher nichts Wunderbareres, als das Ungeben der Beit. Daffelbe gilt von Gegenstanden in thierischen Leibern, von Gingeweiden, Blut, Knochen, Wurmern u. bgl. Erbe, Wande, Luft, Fleisch find in Diefer Binficht gleichartige Zwischenmittel, burch die bas Gefühl eben so hindurch wirft, wie das Gefühl unserer Augen durch die Luft oder das ja auch erdige Glas, welche beide, weit entfernt, fich als Trennungsmittel bazwischen zu ftellen, vielmehr Leiter fur diese Urt des Fuhlens werden. Unfer Muge fuhlt gefårbte Rorper in meilenweiter Entfernung, weil es gemåß feiner Organisation die feinsten Weltwirkungen empfindet, oder weil die leifeste Weltfraft im Stande ift, das Muge zu ruhren, wenn es fich in ihrer Richtung befindet. Wird ein anderes Drgan bes Leibes 3. B. ein Finger, burch eine frankhafte Musbildung fo weit getrie= ben, daß er auch fur die leisesten Einwirkungen empfanglich wird, warum foll er nicht auch entferntere Korper wahrnehmen? Es ift ja ein ausgemachter Sab, daß fein Korper in ber Welt ift, und fen er ein Staubchen, der nicht auf alle andern wirft, und daß bei beffen Aenderung sich alle andern andern muffen. Unfere Augen, Kinger, verhalten sich hierin wie verschiedene Thermometer. Das eine zeigt die geringste Warmeanderung durch große Raume, das andere durch fleine an, ein brittes bewegt sich noch gar nicht. Ein Magnet auf dem Tifche fuhlt das Gifen unter demfelben, ja er fühlt das Gifen am Nordpol tief unter der Erde. Die 3wischenmaterien find fur ihn nicht ba, weil nur er und Gifen gleichartiger Natur find."

"Go feben wir mit ben Mugen, und horen nicht bamit, schmecken mit der Bunge, und sehen nicht damit, weil nur Gleich= artiges Gleichartiges ergreift aus bem Saufen bes Mannichfaltigen. Go feben wir unter einer Menschenmenge nur die, welche wir suchen, die anderen geben uns unbewußt vorüber. Wohin die Aufmerksamkeit gerichtet ift, dahin geht sie durch alle Materien hindurch, ohne sich bei diesen aufzuhalten. Wie im Beifte, fo in der Natur, die auch ein Geift ift. Das Birn empfindet Schmerz in der Behe durch den Leib hindurch, ohne diefen zu empfinden. Ein Korper der Natur empfindet einen andern entfernten durch andere hindurch, ohne von diesem zu wissen. Ein Mensch ift auch ein Naturforper, ein Magnet, der das zum Gifen hat, worauf feine Aufmerksamkeit oder seine Organisation gerichtet ift. In die Erde, in fremde Leiber feben, oder eigentlich in fie binein fublen, ift daher fein Wunder in der Natur. Metallfuhler find feine Electrometer, Thermometer, Photometer, Magnetometer, furg Polarimeter."

"Bie es zugeht, daß wir von uns getrennte Gegenstände sehen, glaubt Jedermann zu wissen. Er frage sich aber nach dem Wie? so wird er gestehen, daß er es nicht weiß. Wie dieses eigentzlich zugeht, brauchen wir für Gegenwärtiges nicht zu wissen. Das läßt sich aber vermuthen, daß das innere Sehen, das Sehen seiner eigenen Eingeweide, nicht nach anderen Gesehen geschehe, als das äußere Sehen oder Wahrnehmen. Nimmermehr wird Gleiches durch Verschiedenes hervorgebracht. Nun nehmen wir das Aeußere wahr, eben weil es ein Aeußeres, ein von unserem Wahrnehmungszorgan, dem Hirn, Verschiedenes ist. Sollen wir mithin Eingeweide wahrnehmen, so müssen sie für das Hirn ein Aeußeres werden, sich von ihm gleichsam ablösen, isoliren, ein Selbstständizges werden, wie die äußere Natur. Daß dieses bis auf einen gewissen Grad in Krankheiten geschieht, wird kein Arzt, auch nicht

der, welcher den Mesmerismus in das Fach des Herenglaubens wirft, bezweifeln."

"Bas nun die Donna Pedegache betrifft, fo fommt außer einigen Bufalligkeiten, die in der Form der Erzählung liegen konnen, nichts vor, was von den bisher bekannten Erscheinungen bes Mesmerismus abweiche. Es ift zu bedauern, daß der Stoff bes antifen Beckens nicht angegeben worden. War es Metall, fo ift die Sache gewohnlich; war es aber Marmor, fo muß ange= nommen werden, daß der Bugel, woruber fie fuhr, nicht aus Ralf, fondern Sand oder Thon bestand. Der Musdruck: "Sie hatte von ohngefahr aus dem Wagen gefehen" ift fo geftellt, als hatte fie das Becken ohne dieses nicht gefühlt, was nicht wahrscheinlich ift; benn die Augen find dazu nicht nothig. Gie hat ohne 3weifel berausgesehen, um ftill halten zu laffen; die eigentliche Unsicht des Erzählers hat aber den Sinn anders gestellt. Metallfühlende Personen erhalten electrische Schlage auch in der Rutsche, wenn fie von einer Erdart auf eine andere fommen, und dann in ge= wiffer Entfernung ein Wiederschlag folgt, wonach fie die Tiefe gu bestimmen im Stande find."

"Ferner heißt es, daß sie im menschlichen Körper die Versstopfung sehe, "wenn man sich in ihrer Gegenwart auskleidet." Dieses ist wohl auch nur Voraussetzung des Erzählers." (S. das gegen meine Erklärung.)

"Es muß nicht außer Acht gelassen werden, daß sie Zwillings= kind war. Es gibt Grunde, die annehmbar sind, daß bei Zwil= lingsschwangerschaft ein Kind durch das andere in mesmerischen Zustand gerathen kann, und daß eben dieses nichts von dieser Eigenschaft erhalte."

Wie Menschen im Somnambulismus und in ahnlichen Busständen entfernte Gegenstände, namentlich Metalle, durch ihr gessteigertes Gemeingefühl empfinden, so können umgekehrt auch

folche Gegenstenstånde extatische Zustande bei Menschen erregen, welche dazu die Unlage haben.

Jacob Bohme, beffen Schriften fast alle in einem Bu= stande verfaßt sind, der der Extase und dem Bellsehen verwandt ift, fam, indem er in einen ginnenen Teller blickte, in den erhobe= ten hellsehenden Zuftand, der ihn spåter sein ganges Leben durch nicht gang verließ. Der Geschichtschreiber Bohme's bemerkt von ihm, daß er schon fruber, sieben Tage durch, in einen bellfebenden Zustand, in Entzückung gerathen sen. "Er wurde," so find die Musdrucke des Erzählers, "bem Geifte nach in den heiligen Sab= bath und herrlichen Rubetag ber Seelen verfett; allwo er (feiner eigenen Bekenntniß nach), mit gottlichem Lichte umfangen und fieben Tage in hochster gottlicher Beschaulichkeit und Freudenreich geftanden." - Spater ward er "im Jahr 1600 in feinem funf und zwanzigsten Lebensjahre, zum andern Male vom gottlichen Lichte ergriffen und mit seinem gestirnten Geelengeifte burch einen jahlingen Unblick eines ginnenen Befages, (als bes lieblich Jovialischen Scheines), zu bem innerften Grunde ober Centro der geheimen Natur eingeführt. Da er als in etwas zweifelhaft, um folche vermeinte Phantafie aus dem Gemuthe zu schlagen, ins Grune gegangen, und doch nichts destoweniger folden empfangenen Blick je långer je mehr und flårer empfunden, alfo daß er vermittelft der angebildeten Signaturen ober Figuren, Lineamenten und Karben, allen Gefchopfen gleichfam in bas Berg und in die innerfte Matur binein feben tonnen, (wie auch in seinem Buchlein de signatura rerum dieser ihm einge= bruckte Grund genugsam erklart und enthalten), wodurch er mit großen Freuden überschüttet, stille geschwiegen, Gott gelobet, seine Bausgeschäfte und Kinderzucht wahrgenommen und mit Jeder= mann friedlich und freundlich umgegangen, und von folchem feinem empfangenen Lichte und inneren Wandel mit Gott und ber

Natur, wenig oder nichts gegen Temand gedacht." (Abraham v. Frankenberg grundlicher und wahrhafter Bericht von dem Leben und Abschied des in Gott selig ruhenden Jacob Bohmens. §. 7 und 11.)

Findet in dieser Wirkung der Metalle und spiegelnder Körper auf Menschen, welche Sehergabe besitzen, vielleicht auch eine Stelle aus dem ersten Buche Moses ihre Erklärung, wo von dem Becher Joseph's die Nede ist, der seinem Bruder Benjamin heimlich mitgegeben ward? Als nämlich der von Joseph Abgeschickte das Gepäck der Sohne Ifraels durchsucht und diesen Becher bei Benjamin sindet, sagt er: Ist nicht das, da mein Herr daraus trinket und damit er weiss aget? (1 Mos. 44, 5.)

In einer folden Wirkung mancher Korper auf den Drga= nismus fuchen wir auch die Urfache des Glaubens der alten Bolfer an die magische Wirkung vieler Ebelfteine. Die Wirkungsweise biefer Steine, ihr besonderes Berhaltniß zur menschlichen Ratur, ift in neueren Zeiten fast vergeffen, obgleich Thatsachen und ber Glaube der altesten Wolker eine solche Sympathie der Edelsteine mit dem menschlichen Rorper bezeugen. "In den Bolferstammen, bie dem mannichfach gestalteten Buddha-Cultus ergeben find, schrieb man vorzugsweise dem Sapphirus, den neuere Schriftsteller fur Lafurstein halten, eine magische Kraft zu. Bon ihm behauptete man, bag er ber herrlichfte Stein fen, ben die Beilfraft der Erde erzeuge (optimus, quem tellus medica gignit). Er ward ber heilige Stein, der Stein aller Steine genannt (ut sacer et merito gemmarum gemma vocatur). Gein geheimer Berth bezog sich auf die Magie des Buddhistischen Mittelalters, wo Reusch= beit, Friedfertigkeit, ber Glauben an die Geelenwanderung und Refromantie (ad evocandas imagines) einheimisch waren. Wer ben Sapphirus tragt, ift uber Reid und Trug erhaben und erlangt Gleichmuth der Seele in jeder Gefahr. Dies ift die erhabene

Lehre der Frommen des Buddha. Durch diesen Stein offnen sich verschlossene Pforten und Wohnungen. Er erweckt die Versschnung der Gottheit und die Erhörung des Gebets (placatumque deum reddit, precibusque faventem). Er dient den Frieden zu vermitteln, und mehr als irgend eine andere Gemme der Nekrosmantie (et plus quam reliquas amat hanc necromantia gemmam). Aber wer ihn tragen will, muß ein reines und keusches Leben sühren." (S. Marbod. liber lapidum ed. Beckmann Goetting. 1779. I. L. I. C. p. 21. 22 sq., und Ritter's Vorshallen der Geschichte S. 132 u. f.)

Zu vorzüglich heitigem Gebrauche wurden die Edelsteine, nach der Mosaischen Anordnung, auf der Herzgrube des jüdischen Hohenpriesters getragen. Sie dienten ihm, nach den jüdischen Ueberlieserungen hierüber, als Mittel, um, wahrscheinlich in einer Art von Hellsehen, die Aussprüche des göttlichen Drakels inne zu werden.

Nachdem wir von manchen außeren Natureinflussen gesproschen haben, durch die unter gewissen Bedingungen und bei vorwalstender Disposition manche Zustände eines gesteigerten Gemeinzgesühls, der Ertase, des Hellsehns hervorgerusen wurden, so fragen wir, welchen Zweck denn wohl überhaupt alle die angeswandten Mittel hatten, aus denen geweissagt und prophezeiht wurde, und die wir bei allen Bolkern wiedersinden. Nach dem Gesagten ist es uns wahrscheinlich, daß die Birkung, die wir in vielen Fällen anerkennen müssen, nicht in diesen Dingen an sich lag. Nicht in den Zauberspiegeln bei den alten Gersmanen, nicht in den Eingeweiden der Thiere und dem Fluge der Bogel, aus denen der Augur die Zukunst verkündete, nicht in allen jenen äußeren, oft unbedeutenden Mitteln und Formen, die man zu ähnlichem Gebrauche anwandte, lag die Ursache eines bald heller, bald trüber entwickelten innern Schauens; der wahre

nächste Grund lag im Gemuth des Menschen, in der Naturanlage Einzelner zu jenen ungewöhnlichen Zuständen und Befreiungen der Seele. Die äußeren Objecte können wir demnach nur als Mittel ansehen, die innere Kraft zu sixiren, oder höchstens sie in die Erscheinung zu rufen. So sahen wir auch bei den mancherlei Besprechungen und Manipulationen nicht die gesprochenen, oft unbedeutenden Worte und magischen Formeln Wirkungen hervorbringen, sondern die dadurch erregte und fürste Richtung des Gemuths und des Willens.

Die angeführten Thatsachen einer höhern Sensibilität beweissen, so wie die entgegengesetzten einer unterdrückten, die geringere Abhängigkeit der Nervenkraft von dem materiellen Organismus in diesen Zuständen.

Eine dritte Veränderung bei Somnambulen im Bezug auf die Empfindung ist die Versetzung der Sinnesthätigkeit. In vielen Fällen sahen, horten, rochen die Somnambulen nicht mehr mit den dazu gebildeten Sinnesorganen, sondern mit den Nerven des Gemeingefühls, namentlich mit denen des Gangliensustems, das sein Hauptgeflecht in der Nähe des Magenmundes hat. Die magnetisch Schlafenden konnten so die Farben und Formen der Gesgenstände, die man vor die Magengegend hielt, auch in Hüllen, welche die magnetische Kraft nicht isoliren, erkennen.

Das Nervensystem, der nächste leibliche Conductor unserer Seelenkräfte, hat zwei Hauptparthieen im Menschen. Die eine dersselben hat ihr Centrum im Hirne, aus dem, wie aus dem ihm versbundenen Rückenmarke, alle Nerven ausstrahlen, die sich in die Sinness und Bewegungsorgane vertheilen. Die andere hat kein so sichtbares Centrum; vielmehr scheinen die vielen kleinen Nervenskotchen die Stelle eines gemeinsamen Hirns zu ersehen. Sie bilden nämlich einen relativen Mittelpunkt in der Gegend der Herzgrube, im Sonnengeslechte, den daher auch die Alten das Hirn des Unters

leibes nannten. Jenes, bas Birnfpftem, bient vorzugsweise bem Erfennen und Sandeln, diefes, das Ganglienspftem, allein bem reproductiven Leben des Drganismus. Es ift allen Drganen zugeordnet, deren Geschaft die Berbeischaffung des neuen Lebens= stoffes und die Wegschaffung des verbrauchten ift, und es wirkt fur sich thatig und ordnend, unabhangig von der Willfuhr der Seele und dem Ginfluffe des Birnes. Das Birnfpftem ift fur den Beift die Quelle der Erfahrung, das Gangliensnftem die Quelle ber Erhaltung, jenes ber Baum ber Erfenntniß, diefes ber Baum bes Lebens. Da nun das gange Schlafleben ber Seele, und fomit feine Thatigkeit im Somnambulismus, mit bem machen Leben Polaritat zeigt, fo find alle diese Empfindungen bes Sonnengeflechts, bas Ceben, Boren, Riechen am Magen als ein Polverfeben der Berrichtung ber Ginnesnerven in das Ganglienspftem angufeben. Go gieben die Geffalten der Welt durch eine vorher verfcbloffene Pforte in die Geele ein.

Diese Polversetzung der beiden Hauptparthieen des Nervenschiftems ist eine Thatsache, die endlich nicht wunderbarer ist, als ans dere Versetzungen, Metastasen, im Organismus. Man ist aber in Irrthum gerathen, wenn man sie zur Ursache und zum wesentlichen Erklärungsgrunde des Somnambulismus und Hellsehens übershaupt machte. Man sagte nämlich, Hirn und Gangliensustem vershalten sich wie Tags und Nachtthätigkeit; die erkennende Seele ist in ihren Polen wirksam, am Tage durch das Hirn, in der Nacht und also im Somnambulismus, durch das Sonnengeslecht, jenes ist das Organ der Verstandeserkenntniß, dieses der Clairvopance.

Die Erfahrung widerspricht nun auf's bestimmteste dieser Erstlärung, indem in vielen Fällen bei Somnambulen diese Erkenntnisweise durch das Gangliensustem gar nicht statt hat. Wo ich das allerreinste objective Schauen naher und ferner Gegenstände beobachtet habe, war keine Spur derselben vorhanden, und Hellsehende

haben selbst ausgesagt, daß bei den hoheren Stufen jene Sinnesversetzung nicht vorkomme.

Diese Versetzung der höheren Sinne, namentlich des Gesichtssinnes, hat man nicht blos an der Magengegend, sondern an den Fingerspitzen und andern Theilen der Hautsläche beobachtet, so daß hier der Gefühlssinn in einen, wenn gleich unvollkommenen, Gesichtssinn umgebildet ward.

Die bisher beschriebenen Formen der Sinneswahrnehmung durch ein erhöhtes Gemeingefühl und eine Metastase der Sinnesverrichtungen bilden einen Uebergang zu der eigentlichen centralen Intuition der Hellsehenden, eines Bernehmens ohne die Bermittlung der Sinnesorgane. Dieses Schauen betrifft entweder den Körper der Somnambulen selbst, oder die sie berührenden und umgebenden Gegenstände, oder endlich entsernte Personen und Sachen.

Das Durchschauen des eigenen Körpers mit größerer oder geringerer Klarheit ist eine der constantesten Erscheinungen im Somnambulismus. Die Hellsehenden beobachten häusig die einzelnen Organe und Functionen ihres Leibes. Es wäre dies nicht denkbar, wenn nicht durch ein verändertes Verhältniß der Seele zum Körper dieser ihr zum relativ äußeren Object werden könnte.

Ich zeigte einmal einer Somnambule im magnetischen Schlase ein Kalbsauge, und zergliederte es in ihrer Gegenwart. Mit besonderer Freude verglich sie die einzelnen Theile desselben mit ihrem eigenen Auge, und bemerkte, wie ganz anders sich das Auge im Leben ausnehme, wo Alles in Bewegung und leuchtend sep. Hier war das Sehorgan selbst zum Sehobject geworden. Aber allerdings sah jene Somnambule, nach ihrer Aussage, nicht mit dem Auge das Auge, sondern mittelst eines vom Gehirn aussstrahlenden inneren Lichtes.

Viele Somnambulen sahen alles Lebendige leuchtend. Das Licht war ihnen Ausdruck des Lebens, und zwar nicht blos symbolisch, sondern real. Auch sahen sie die lebenden Wesen und deren Organe auf verschiedene Weise leuchten. Dies spricht allerdings für die früher entwickelte Annahme, nach welcher das nächste Wehitel des Lebensprincips innerlich gewordenes, durch die Seele modificirtes Licht ist, welches im Nervenäther des menschlichen Hirns seine höchste Entwickelung auf dieser Erde erreicht.

Ein ähnliches Leuchten sehen die Somnambulen oft bei ihrem Magnetiseur, ja bei allen sie umgebenden Personen aus den Augen, den Fingerspisen, bisweilen der Magengegend auszehen.

Die Entstehung des sogenannten heiligen Scheins, der nicht blos in der christlichen Tradition, sondern auch in der der Indier und Muhammedaner vorkommt, sindet hierin vielleicht einen natürlichen Grund. Sben so der verklärte Ausdruck im Momente der Begeisterung und der Extase.

Daraus könnte man denn auch die Erzählung von dem leuchtenden Antlige Mosis erklären, das man an ihm beobachtete, nachdem er längere Zeit in einer erhöhten Eristenz zugebracht hatte. 2. Mos. 24, 28 heißt es: "Und Moses war auf dem Berge Sinai bei dem Hern 40 Tage und 40 Nächte, und aß kein Brod und trank kein Wasser. Da nun Moses vom Berge Sinai ging, hatte er die zwei Taseln des Zeugnisses in seiner Hand; und wußte nicht, daß die Haut seines Antliges glänzete davon, daß er mit ihm geredet hatte. Und da Aaron und alle Kinder Israels sahen, daß die Haut seines Angesichts glänzte, fürchteten sie sie sich ihm zu nahen. Und wenn er mit ihnen redete, legte er eine Decke auf sein Angesicht."

Wie die Somnambulen ihren eigenen Korper durchschauen

konnen, so vermögen sie auch öfter außere Gegenstände ohne Bermittlung der Augen wahrzunehmen.

Unter den vielen Beobachtungen, welche hierüber eristiren, führen wir nur die in neuester Zeit in Paris gemachten an, wo vor einer großen Zahl bekannter Aerzte und den Mitgliedern einer Commission, welche die Akademie der Wissenschaften zur Unterssuchung der magnetischen Erscheinungen ernannt hatte, diese Thatsachen constatirt wurden. (S. Foissac rapports et discussions de l'academie royale de medecine sur le magnetisme animal.)

Einen dieser Somnambulen (einen jungen Mann Namens Paul) besuchte auch Broufsais, der sehr wenig geneigt war an diese Erscheinungen zu glauben. Er hielt dem Somnambulen die Augen zu, zog einen Brief aus seiner Tasche und gab ihn diesem in die Hand; dieser las sogleich: "Kriegsministerium", die ersten Worte des Briefs. Broussais überrascht, verlangte Tinte und Papier, schrieb hier einige Zeilen und übergab sie dem magnetisch Schlasenden, welcher sie sogleich las. Broussais übergab dieses Billet dem Dr. Foissac, um es, wie er sagte, als ein Monument des Siegs über seinen Unglauben zu bewahren.

Die Beobachtungen über die beiden somnambulen jungen Männer Paul und Cazot wurden von 76, zum Theil sehr berühmten Aerzten, wie Marc, Cloquet, Broufsais 2c. gemacht, welche auch alle die Protocolle hierüber unterschrieben. (S. Foisfac a. a. D.)

Wo endlich jene intuitive Kraft, womit der Hellsehende sich und die Außenwelt erblickt, zu voller Entwickelung und Freiheit gelangt, was eine tiefere Concentration der Seele voraussetzt, da ist sie nicht mehr an bestimmte Raume und Entsernungen gebunden, und der Seher erkennt die fernsten Dinge wie die nächsten, die Welt wird ihm gleichsam zum eigenen Leibe.

In niederen Stufen bedarf es dabei oft noch einer Bermitt= lung, das fogenannte in Rapport = Segen durch einen Menschen, wie den Magnetiseur, oder durch eine Sache, welche der Entfernte trug ober beffen Haare u. bgl. Wo aber biefes Schauen biefe Stufen überschreitet, da ift es der Bedanke, der Wille des Ge= henden allein, der fich seinen Gegenstand wahlt und ihn erkennt. Die Nervenkraft wird hier zum nicht mehr gebundenen Leiter des frei bestimmenden Beiftes. Diefes centrale Schauen ift aber bamit auch ein folgres, indem der Schauende fich feinen Gegenstand felbst beleuchtet und ihn wie das Licht durchdringt. Und wir konnen es auch nur als ein wirkliches Bestrahlen der Gegenstande durch das frei gewordene, dem Beifte unterthane organische Licht, den Nervenather, begreifen. Ja das Licht felbst, diese Urkraft der Natur, hat hier seine wahre Bestimmung, wenn auch noch nicht vollig, erreicht, indem es vom Geifte potenzirt zu deffen Organ wird; denn die Bestimmung der Natur ift Organ des Geistes zu werden. Der Geift entwickelt sich nicht aus der Natur, aber er vermittelt fich durch die Natur. Wie alle Entwicklungsstufen eines Wefens nur burch feine vollendete Bildung erflarlich find, wie daher alle niederen Organismen nur durch den Totalorga= nismus des Menschen ihr Berftandniß finden, weil fie nur felbstiftandig gewordene Stufen beffelben find, so find auch die verschiedenen Formen des erhöhten Gemeingefühls nur als Stufen zu dem rein geiftigen, d. h. vom Beifte beherrichten Bell= feben, zu erklaren. Rur in diefem konnen wir auch einen wirklich hoberen, raum =, zeit = und naturfreieren Buftand der Seele anerkennen, nicht aber in jenem partiellen, oft getrubten inneren Wahrnehmen ber meiften Comnambulen, bas von andern Menschen bedingt und von Natureinfluffen aller Urt abhängig ift. Dieses allein durfen wir auch als das Unalogon eines hoheren, freieren Dafenns ansehen, als Unalogon eines Zustandes, wo die Seele, befreit von der materiellen Abhängigkeit, in völliger Concentration ihrer wesentlichen Kräfte, zur freiesten Intuition ihrer selbst und alles ihr geistig Verwandten gelangen muß. Wie frei die Seele sich auch in solchen Zuständen des höheren Hellsehens auf Erden bewegen mag, immer bleiben dieselben doch nur Stufen. Ein vollendetes Schauen kann es im materiellen Leibe nicht geben, eben weil jenes nur Anticipation einer höheren geistigen Entwickelung, nur Morgenröthe eines neuen ewigen Tages ist.

Durch eine Reihe von Jahren hatte ich Gelegenheit, die Erscheinungen jenes raumfreien Hellsehens zu beobachten. Die Sehende unterschied ein niederes und höheres Hellsehen, und nannte jenes ein Sehen in der Seele, dieses ein Sehen im Geiste. Sie kam Anfangs durch den Magnetismus, später auch durch ihren Willen allein in diesen Justand des Schauens, und sah in demsselben die Personen und Sachen, auf welche ihr Wille sich sürrte. Sie beschrieb oft von Menschen, die sie nie gesehen hatte, ganz genau den körperlichen und geistigen Justand, gab oft Heilmittel an, selbst solche, die ihr im Wachen völlig unbekannt waren, oder erkannte, daß z. B. bei organischen Fehlern, die sie genau beschrieb, kein Mittel helsen würde. Von ihrem Willen hing es ab, sich ihrer inneren Anschauungen im wachen Leben zu erinnern oder nicht.

An diese Erscheinungen eines raumfreieren Empfindens reihen sich denn auch diesenigen an, wo Menschen im magnetischen Schlafe, in sehr großen Aufregungen des Gemuths, und besonders in der Nähe des Todes, entfernten Personen, an die sie mit großer Intention dachten, erschienen.

Der freiere an die Organe weniger mehr gebundene Nervenather wirkt in die Ferne auf einen bestimmten Gegenstand. Die Seele setzt sich so mit entfernten Menschen in Rapport.

Dieses Erscheinen ferner Personen lagt nun eine boppelte Er= flarung zu. Entweder fest ber in einem ertatischen Zustande sich Befindende die Person, an die er mit Intensitat denkt, in eine Art von Somnambulismus, in welchem diefe ben magisch auf sie Wirkenden mahrnimmt, oder der Ertatische erscheint dem in Rapport gefehten mittelft des die Form feines Leibes an fich tragenden Nervenathers. Im erften Kalle fabe ber, welcher ein folches Geficht hat, den wirklichen materiellen Leib des Undern, wie Bellfebende überhaupt ferne Gegenstande erkennen; im zweiten Falle fahe er jenen Metherleib, welcher die Geftalt bes außeren Leibes an sich truge, oder vielmehr von deffen wesentlicher Form der materielle Korper nur ein Abbild mare. (G. Geherin v. Prevorft 1. B. S. 166). Die zweite Unnahme fest jedenfalls eine großere Befreiung ber Seele, einen bem Tobe verwandten Buftand voraus, und ift daher am oftesten in ber Todesnahe beobachtet worden. Daß ein folches Erscheinen burch eine Wirfung auf ben innern Ginn, ben Centralfinn, verurfacht werde, ist wohl immer anzunehmen. Von diesem aus kann indeß jeder besondere Sinn erregt, und dadurch eine folche Erscheinung für verschiedene Sinne mahrnehmbar werden.

## 2. Erinnerung und Borausfeben.

Wir sahen bisher, wie im Hellsehen das Wahrnehmungsvermögen sich in Bezug auf den Raum anderte. Te freier die Seele sich außern konnte, je mehr schwanden hierbei die Entsernungen, je mehr glich die Wirkung des Nervenäthers dem Gedanken selbst, dessen freieres Organ es wurde. Noch merkwürdiger ist das veränderte Verhältniß der Seele zur Zeit, indem sie in der Ertase nicht blos die Vergangenheit viel vollständiger und auf eine ganz andere Weise als im gewöhnlichen Dasenn durchblickt, sondern indem sie oft das Zukunftige, das in der Zeit noch gar nicht Vollbrachte gewahrt, und ihr dadurch Vergangenheit und Zukunft zur Gegenwart wird.

In den meiften Fallen bleibt von allem, mas der Menfch im Schlafwachen erlebt, feine Erinnerung im Wachen; bagegen haben die Somnambulen die Erinnerung des machen Lebens. Bon diefer Seite ift alfo schon ein umfaffenderes Bewußtsenn in jenem Zuftand ber geiftigen Ginkehr, als in dem gewohnlichen bes machen Dasenns. Bisweilen jedoch ift der Borhang, der die eine Balfte unserer Erifteng ber andern verschließt, durchsichtig, und die Erinnerung geht ins mache Leben über. Ich kannte eine Bellsehende, von deren Willen es abhing, das in der somnam= bulen Welt Erlebte in die gewohnliche hinuber zu nehmen, oder es aus ihrem Gedachtniffe zu verwischen. Nicht felten bleiben aber nur unflare Borftellungen und trube Bilber aus dem Schlafwachen zuruck. So erfuhr man ofter, daß Bellsehende im Schlafwachen manche Dinge flar voraussahen oder in der Ferne erkannten, und daß ihnen ein gang unbestimmtes Gefühl davon, ein ihnen uner= flarliches Uhnen, zurückblieb.

Es wirft diese Thatsache ein erklarendes Licht auf die Ahnungen überhaupt. Sie mögen oft nichts, als mehr oder minder deutliche Erinnerungen aus einer, dem Hellsehen ahnlichen, Ansschauungsweise im Schlase senn, ein Durchscheinen des klaren Gesichts der Nacht in die wache Dasennsform.

Bisweilen bildet der Traum eine Brücke des somnambulen zum wachen Leben. So sind Beispiele bekannt, daß sich Somnams bulen alles, was sie schlaswachend erblickten, im Traume wieder darstellte, und diese Traume dann für ihr waches Leben erinnerslich blieben. Sie hielten so oft die kaum erlebte Wirklichkeit für einen blosen Traum. Zuweilen fand im Traume das reinste Hells

sehen statt, das aber meist nur im magnetischen Schlafe in der Erinnerung blieb.

Das Gedachtniß, d. h. bas Bermogen Borftellungen zu reproduciren, hangt fehr viel von unferm forperlichen Zustande ab. Wir vermögen namlich in der Reget uns nur bas zu erinnern, was wir in einem Zustande erlebten, der dem, in welchem wir denselben wieder in unser Bewußtsenn zurückrufen, abnlich ift. Ift diefer Buftand ein anderer geworden, fo findet eine nur trube, und endlich gar feine Erinnerung mehr ftatt. Das Gedachtniß ift demnach nicht allein eine Reproduction der erworbenen Vorstellung, fondern auch des Zustandes, in der sie erworben ward. Bei ver= andertem Buftande der Functionen des Nervensuftems schwindet meift das Gedachtniß. Go erlischt es nach schweren Krankheiten. Mir ift ein Fall bekannt, wo ein Kranker in einer Krankheit, die ihn bis zum Rande des Grabes brachte, mit vollem Bewußtfenn uber die ihn erschutternde Nachricht von dem Tode einer ge= liebten Person, mit den Unwesenden sprach und darüber weinte. Nach feiner Berftellung glaubte er jene Todesnachricht ge= traumt zu haben. Das Birn = und Nervensuftem war in einer von der gefunden fo abweichenden Stimmung, daß die Borstellung fur das wache Bewußtsenn nur unklar, wie ein Traum, zuructblieb.

In allen Krankheiten, wo das Nervensustem, also der nachste leibliche Leiter der Seele, verändert ist, sindet dasselbe statt; daher namentlich in vielen Gemuthskrankheiten. Einem ganz gesunden Menschen sind heftige Schmerzen, die er erlitt, nicht mehr deutlich gegenwärtig. Umgekehrt sind die höchsten Seelenfreuden, die bezgeistertsten Momente des Lebens, kaum mehr dem gewöhnlichen Dasen erinnerlich, und der Geist muß sich auch hier in einen ähnlichen Zustand erheben, um den frühern, selbst erlebten, nur noch sein eigen nennen zu können.

Alle diese Erfahrungen bestätigen es nur immer wieder, daß der Geist schon in diesem Leben nicht an Eine Eristenzsorm gebunden ist, sondern in mancherlei, oft für das gewöhnliche zeitliche Bewußtseyn geschiedenen Regionen geistiger Thätigkeit leben kann.

Ein merkwürdiges Beispiel einer solchen Mehrheit geistiger Lebensformen bot sich meiner eigenen Erfahrung dar, und ich führe dasselbe um so lieber an, weil ich die ganze Reihe von Ersicheinungen Jahre lang auf's genaueste beobachtet habe.

Ein Frauenzimmer von einigen und zwanzig Jahren litt lange Zeit an einem heftigen Nervenübel, das sich bald nach Außen als Krampf, bald blos innerlich als bohrender, nagender und brennender Schmerz außerte. Die Krampfanfalle, nachdem fie die Glieder durchzogen hatten, warfen fich auf das Centrum bes Nervenspftems, auf's Sirn. Nach furgem Delirium, oft auch ohne daffelbe, entstand eine besondere Urt von Abwesenheit des Beiftes, ein findischer Buftand. Die Kranke vollbrachte die gewohnlichen Geschäfte ihres Berufs, aber maschinenmäßig, ohne flares Bewußtsenn, und ihr Benehmen war das eines geiftes= fcmachen Rindes. Diefe Beiftesabwesenheit mahrte ofters Stun= ben, Tage, Wochen lang. Ginmal dauerte fie drei und funfzig Tage; und die Kranke, die beim Erwachen aus diesem Buftande von demfelben durchaus feine Erinnerung behielt, glaubend, fie erwache wie gewohnlich nach dem Nachtschlafe, war heftig er= schrocken, als sie plotlich an allen Zeichen gewahrte, daß sie fast acht Wochen ohne Erinnerung war. Mit allen Personen, die fie in jener Beiftesabwesenheit fennen gelernt hatte, fing fie nun die Bekanntschaft von neuem an. Gegen bas Ende jenes langen Irrefenns ward fie magnetifirt, und der Unwendung des Magnetismus verdankte fie das Aufhoren diefes hirnleidens, wie fpater ihre vollige Gefundheit. Im Gefolge ber magnetischen Einwir-

fung entstand Schlaf, und bald ein Somnambulismus, in dem fie richtige Blicke über ihren Zustand that, manches Zufunftige porausfah und die gewohnlichen Erscheinungen des Schlafwachens zeigte. Doch mar dieser Buftand im Ganzen trube, mit fub= jectiven Unfichten, benen feine Realitat zum Grunde lag, burch= webt. Diefer Comnambulismus, beffen Wiederfehr an feine bestimmte Topen gebunden war, horte ploglich auf. Rach meh= reren leidensvollen Monaten entwickelte fich ein weit hellerer Somnambulismus, welcher bestimmte regelmäßige Enpen hatte, in dem ihr inneres Schauen rein ward, die Dinge, die fie voraus= fagte, genau eintrafen, und Gegenstande, die fie in ber Ferne fah, fich wiederholt als mahr erwiesen. Nach einiger Zeit fam fie in einen noch freieren Buftand, oder, wie fie es nannte, in ein boberes Licht. Diefes Schauen im Lichte trat felten im magneti= ichen Schlafe ein, fondern meift im Traume des Nachtschlafes, und der magnetische Zustand war nur der Dollmetscher dieses boberen Bellsehens, indem in ihn die Erinnerung deffelben überging. Erft spater ging oft die Erinnerung ihres geiftigen Lebens im Traume in das naturliche über. Das hohere Bellfeben nannte fie "ein Sehen im Beifte", bas niedere ein "Sehen durch die Seele." Sie gab oft genau die Gedanken der Unwesenden an. Nach ihrer Aussage folgte fie dann in ihrem Schauen einem fchlangelnden Lichte, bas aus dem Birn des fo Beobachteten aus= aina. Es ware dies dann wohl als ein Erregt = ja Durchdrungen= werden des Nervenathers eines Gehirns durch den eines andern anzusehen. Unmittelbar geschabe hier baffelbe, mas vermittelt geschieht, wenn durch das Cehen in das Auge eines Menschen, diefes nach Außen gewandten Birns (wie es Begel nennt), deffen Gedanken erkannt werden.

Mir war eine Frau bekannt, welche zuweilen an dem allerbeftigsten Nervenkopfweh litt. Wenn der Schmerz den hochsten Grad erreicht hatte, horte er dann plotzlich auf und sie befand sich in einem ihr angenehmen Zustande, der nach ihrer Aussage mit einem ungemeinen Gedachtnisse bis in ihre frühesten Lebensjahre verbunden war.

Dieses Buruckschauen erweitert sich denn auch nicht selten, und die Somnambulen durchblicken dann auch frühere Schicksale von Menschen, mit denen sie in Rapport stehen.

In Strasburg wurde z. B eine Hellsehende mit einem Fremben in Berührung gesetzt, der sie wegen seiner Krankheit um Rath
fragen wollte. Sie gab diesem genau die Stelle seines Leidens an,
und sagte ihm, er habe vor fünfzehn Jahren einen Fall mit dem
Pferde gethan, welcher die erste Ursache seines Uebels gewesen sey.
Der Fremde erinnerte sich dieses Borfalls mit Erstaunen, und sagte,
er habe dabei lange unter dem Pferde gelegen. Die Schlaswachende
versicherte ihn aber hierauf, seine Krankheit rühre nicht von diesem
Falle her, sondern von einem andern, wo er gleich wieder aufges
standen sey und sein Pferd einige Zeit geführt habe. Es fand sich
hierauf, daß er sich in der Zeitbestimmung geirrt und die Seherin
Recht hatte. (Wienholt's Miszellen S. 279.)

Die früher angeführte von mir beobachtete Somnambule that Rückblicke in ihr ganzes vergangenes Leben, berichtigte Erseignisse aus ihrer frühesten Jugend, (die Wahrheit ihrer Aussagen ward erwiesen) und erhielt namentlich über ihren moralischen Justand bis in die verborgensten Gedanken Licht, was nach ihrer Aussfage einst jeder nach dem Tode erhalten werde.

Es ist dieses Ueberblicken der Vergangenheit im Hellsehen versschieden von dem gewöhnlichen Gedächtniß, welches so sehr von körperlichen Zuständen abhängig und durch Krankheiten und Verswundungen veränderbar ist. Jedoch nähert sich in diesem das willkührliche Zurückrufen erloschen scheinender Vorstellungen schon einem freieren Zustande der Seele.

Wie febr jenes freie Ueberfeben ber Bergangenheit von bem gewöhnlichen Erinnerungsvermogen verschieden, und nicht wie dieses von den Zustanden der Denkorgane abhängig ift, davon lie= fert die Geschichte des jungen Mlerander Bebert, den Punfegur langere Beit magnetifirte, ein fchlagendes Beifpiel. (Giehe Journal du traitement magnétique du jeune Hebert.) Dieser Anabe hatte in Folge eines ftarken Stoßes an den Ropf eine Lokalkrankbeit am hirne bekommen. In feinem vierten Sahre murde er operirt, und ein Depot, das sich gesammelt hatte, murde heraus= genommen. Der Knabe befam ofters Nervenzufalle, die man an= fanglich für epileptische hielt, allein es bildeten sich diese Bufalle in Accesse von Wahnsinn aus. Der Knabe verlor zugleich vollig fein Gedachtniß, fo daß er sich auch nicht erinnerte, was er die Stunde vorher gethan hatte. Punfegur übernahm es, ihn zu magnetifiren. Der Knabe murbe fomnambul. Die heftigften Un= falle von Wahnsinn, in benen er oft boshaft und zerftorungefuch= tig ward, waren wie verschwunden, sobald ihn die Band des Magnetiseurs berührte. Sein Gedachtniß, das er durch seine Birn= frankheit vollig eingebußt hatte, war im Schlafwachen guruckgekehrt, und er erinnerte fich nun genau Mues, was in feinem Leben ge= schehen war. Er beschrieb die Entstehung seiner Krankheit, die Urt ber Operation, die er im vierten Jahre erlitten hatte, die Inftrumente, die man dabei angewandt, und er fagte, ohne diefe Operation hatte er fterben muffen, bei derfelben fen aber das Birn verlett worden und die Krankheit habe feitdem zugenommen. Er behaup= tete ferner, sein Wahnfinn konne durch den Magnetismus geheilt werden, aber fein Gedachtniß wurde er nie wieder bekommen; und der Erfolg bewährte die Wahrheit seiner Aussage.

So führte dieser Knabe, so lange er magnetisirt wurde, ein wunderbar doppeltes Leben, ein waches, in dem nur der Eindruck des Augenblickes auf ihn wirkte; denn Personen und Sachen, die er vor wenigen Augenblicken gesehen hatte, kannte er nicht mehr, und ein sommambules, wo ihm sein ganzes vergangenes Leben aufgeschlossen war, und wo er immer, oft auf mehrere Monate, Alles, was ihm begegnete, jedoch bedingungsweise, voraussagte.

In ihren Folgerungen ist diese Geschichte hochst merkwurdig. Sie beweist durch die Erfahrung, daß die Natur unseres Geistes nicht von seinen Werkzeugen abhängt, daß die Verletzung oder Zersstörung eines Organs, durch das unsere Seele thätig ist, nur die Aeußerung des geistigen Vermögens in die Welt der Erscheinungen aufheben kann, über das Vermögen selbst aber nichts vermag; sie beweist, daß die Seele sogar ohne diese Organe eine freiere Thästigkeit haben kann, und in einem Zustande, wo sie von ihren Werkzeugen weniger abhängig ist, auf veränderte Weise sich zu entwickeln vermag.

Also nicht blos unverloren bleibt die innere Kraft in Buftan= ben, wo Krankheiten ber Seele ober bes Rorpers ihre Meußerungen hemmen; fie fann auch, fo sprechen viele Erfahrungen, innerlich machsen und reifen, wenn auch die Werkzeuge, durch die fie fich in ber Erscheinung fund gibt, unbrauchbar werden. Es gab Schlaf= wachende, beren Geift in tiefer Concentration thatig war, wahrend fie im außeren Leben ftumpffinnig ichienen. Gine Somnambule von Barbarin, deffen Manuscript hieruber in meinen San= ben war, fuhrte so ein gedoppeltes Leben zu derfelben Beit. Sie gerieth bisweilen außerlich in einen vollig thierischen Buftand. Barbarin erzählt: "Die Kranke glich in diesem Zustande einem Thiere, bas von feinen Sinnen noch feinen Gebrauch gemacht hat. Wenn ich ihr auf die Band schlug, stieß fie einen leichten Schrei aus, der ihr Empfindungsvermogen fund gab. Ich jog fie beim Urm, fie ftand auf. Ich ging, fie an der Sand haltend, fie folgte mir wie ein hund. Ich sprach fie an, fie borte, aber fie verftand mich nicht. Ich offnete ihr die Augen mit meinen Fingern; fie fah

mich starr an. Ihr gewöhnlicher Laut glich einem Reuchen und ihr Lachen dem Wiehern." Nachdem diese Kranke zum Bewußtseyn in ihren reinen Somnambulismus zurückgekehrt war, sprach sie davon, wie ihr Geist, während dieser Zeit, von der Materie entbunden, wie in den reinsten Zuständen hellsehender Krisen thätig gewesen sen.

Sanz übereinstimmend mit der Aussage dieser Schlafwachenden versicherte auch jene von mir früher angeführte, daß in dem Zustande des leeren Traumes und Deliriums, in den sie bisweilen gerieth, ihr Geist, ungestort von diesem Irreseyn, fortdauernd thatig sen.

Diese und viele ahnliche Thatsachen beweisen, daß die Seele einer innern Thatigkeit fahig ist, welche nicht zum außeren Bewußtsenn kommt. Eine solche Thatigkeit des Geistes läßt sich denn auch wohl in manchen Zustanden des Blodsinnes, des Wahnssinnes und der Alterschwäche der Analogie nach annehmen. Diese tröstliche Ansicht wird durch die Erfahrung, die man zuweilen bei Geisteskranken gemacht hat, bestätigt, indem dieselben, wenn sie genaßen, auf einer höheren Stufe geistiger und sittlicher Entwickelung standen, als vor ihrer Krankheit. Es ist dadurch wahrsscheilich, daß sie gleich jenen Somnambulen, auf eine Weise geistig thatig waren, die sich dem außern Bewußtseyn entzog.

Wenn der Mensch in dem Hellsehen sich seines Lebens und seiner Thaten, die dem gewöhnlichen Gedächtniß ganzlich entsschwunden waren, wieder bewußt werden kann, so läßt sich wohl annehmen, daß bei einer größern Concentration der Seele, diese Erinnerung eine noch viel vollständigere senn musse. Wir können uns daher wohl denken, wie der Geist, wenn er den materiellen Leib verläßt, zu dem klarsten Ueberblick seines vergangenen Lebens geslangen kann. Alle seine Thaten mußten dann, als die nun ein Ganzes bildenden Entwickelungsmomente seines Wesens, seinem

erweiterten Bewußtsenn gegenwärtig senn. Denn wer sich selbst völlig erkennt, erkennt eben dadurch auch seine Geschichte, nämlich seine wahre, wesentliche, von allem Zufälligen befreite Ent-wickelung, senn die Stufen und das Resultat derselben nun mit seiner wahren Natur in Harmonie oder in Mißklang. Bedeutender wird so jeder Moment des zeitlichen Lebens, da jeder den Keim des folgenden, alle aber als ein Gesammtes den Embryo des ewigen Menschen bilden.

Um auffallendsten offenbart fich aber die großere Befreiung ber Seele von den Zeitschranken in dem Bermogen die Bukunft vorauszufehen. Es außert fich diefes in feinen niederften Graben, gleichsam instinktmäßig, als ein Borgefühl beffen, mas qu= nachft mit bem Buftande ber Comnambulen in Berbindung ftebt. So fagen manche berfelben, an benen fonft feine Spur eines boberen Bellsehens mahrzunehmen ift, Bufalle ihrer Krankheit auf's genaueste voraus. Es erweitert sich ihr Rreis, die Zukunft wird ihnen zur Gegenwart; nicht blos ihre eigenen Schickfale, fon= bern auch die der Menschen, mit benen sie in Rapport steben, find ihrem Beifte erichloffen; und endlich, mas das munderbarfte ift, feben fie felbst Begebenheiten voraus, die durch die Freiheit des Menschen bedingt find. Go fagte mir eine Bellsehende, daß nach einigen Monaten, an einem bestimmten Tage, den fie angab, eine große moralische Umanderung in einem Menschen vorgeben werde. Der Tag fam, und eine gang unerwartete, burch bie Freiheit Un= berer herbeigeführte Begebenheit war der außere Unlaß, der diefe Beranderung herbeiführte.

Bei den Zeitbestimmungen der Hellsehenden ist der Maß= stab für die Zeit, dessen sie sich bedienen, von dem gewöhnlichen meist verschieden. Sie berechnen z. B. sehr oft nach 3, 7, 13, 21, 40. Mit diesen Zahlen maß unter andern jene angeführte Hellsehende selbst entfernte Zeitraume auf's bestimmteste voraus. Sie hatte oft große Muhe, das innerlich Erschaute so in Zeitverhältnissen auszudrücken. Denn, sagte sie, ich sehe die Dinge ohne alle Zeit, ich muß sie erst für die Zeitbegriffe anpassen. Ihre höheren Gestichte hatte sie überhaupt oft Mühe mitzutheilen, nicht weil sie ihr nicht klar waren, sondern weil sie in der Sprache keine ganz entsprechenden Ausdrücke fand, und sie nannte daher auch immer das darüber Gesprochene oder Geschriebene eine höchst mangelhafte Uebersehung.

Mit unserem gewöhnlichen Zeitmaße, dem Decimalsustem, dessen Grund, wie der der lateinischen Zissern, wahrscheinlich durch die Zahl der Finger bestimmt ward, hat das des Hellsehens keine Aehnlichkeit. Das Zeitmaß in demselben hat vielmehr Analogie mit uralten Zahlensustemen, namentlich mit den Zahlen, die in den Büchern Moses so oft vorkommen, und auf religiöse Gegensstände angewandt, als heilige Zahlen erscheinen, z. B. 3, 7, 40; ferner Aehnlichkeit mit den Zahlen, in denen die Propheten die Zukunst verkündeten, wie z. B. die mystische Zeitrechnung Daniels von den 70 Wochen; endlich noch große Aehnlichkeit mit dem, was wir von dem pythagoräischen Zahlensustem wissen, und dem verwandten neuerer Mystiker, z. B. der Schule von Martinez Pasquales.

Worin liegt nun der Grund aller dieser Zeitmaße? Zunächst mussen wir naturlich an die Bewegung von Sonne und Mond denken, die ja überhaupt für uns natürliche Zeitabschnitte bilden; und allerdings kann man eine Aehnlichkeit mit dem Mondlause und jenem Kalender der Clairvopance auffinden, und man hat die Zahl 7, die in der Entwickelungsgeschichte der organisirten Körper und der Krankheiten eine große Bedeutung hat, als Viertheil der Zahl des Mondlauß angesehen.

Indessen scheint doch noch ein tieferer Grund hier obzuwalsten. Bon der Zahl Drei läßt sich dies bekanntlich philosophisch

nachweisen, indem sich dieselbe überall in den Gesetzen der Vernunft und in der Natur wiederholt, dort als These, Anthitese und Syn=these, hier als die beiden Pole und deren Indisserenzpunkt. Die in früheren Zeiten allgemein angenommene Eintheilung des mensch=lichen Wesens in Geist, Seele und Leib, ist endlich doch die halt=barste. Dem ganzen Gesetze der Tone, wo sich die Zeittypen am reinsten offenbaren, liegt die Dreizahl zum Grunde, (indem im vierstimmigen Accord die höhere Octave nur die potenzirte Wiesberholung des Grundtons ist.)

Endlich kann der absolute Geist in dem begriffenen Mono= theismus nur als ein dreieiniger erkannt werden. Und dies ist allerdings der hochste und letzte Grund der Bedeutung, welche diese Zahl in den Gesetzen des Geistes und der Natur, des Ab= bildes und Sinnbildes des absoluten Wesens hat.

Die Zahl Sieben findet sich in der Natur oft als Zeitmaß der Entwickelungsstusen. Die Perioden der Krankheiten, besonders in tropischen Låndern, wo zufällige Einflüsse den mehr stetigen Sang der Natur nicht so oft stören, richten sich sehr häusig nach dem Grundschema von Sieben. Der menschliche Organismus folgt schon in seiner ersten Lebensform diesem Typus, indem er sein in der Mutter verschlossenes Erdenleben vierzig Wochen durch führt. Die Zeiten der Entwickelung, des Zahnens, der Mannbarkeit, eben so die rückgängigen Metamorphosen im Alter, namentlich bei Frauen, und die dadurch bedingten Krankheiten, richten sich häusig nach Zeiträumen von sieben Jahren. Ein größer Theil solcher regelmäßiger Perioden in der Geschichte jedes einzelnen Organismus, namentlich des menschlichen, wird durch tausend äußere Einflüsse gestört, ein vielleicht noch größerer entzieht sich unserer Beobzachtung.

Jene von mir angeführte Hellsehende verordnete sich und Un= deren oft Mittel auf sieben, dreimal sieben, siebenmal sieben Tage.

Die vorhergefagten Erscheinungen erfolgten. Es fann ichon beshalb nicht von einer willführlichen Eintheilung der Zeit die Rede fenn. Subjectiv ift dieselbe auch darum nicht, weil wir fie in allen Zeiten wieder finden, in den Gesichten der Propheten, in der Bahlenmuftit der Griechen, wie bei unfern Bellfebenden. Alfo bleibt uns nur jene Unsicht eines objectiven Innewerdens der Beitgesethe übrig. Wir werden dahin geführt, anzunehmen, daß jenes Zeitmaß der Geber bedingt ift durch den Entwickelungsgang, burch ben Rhythmus, in bem jedes Zeitwefen lebt. Die Beitgefete eines jeglichen find fo geordnet wie feine Raumgesetze. Diese offenbaren sich in der Bildung, z. B. in den Kruftallisationen und ben organischen Formen, welche lettere alle, im Gegenfaß der unorganischen, frummlinigte Grengen haben. Wie hier bem bewaffneten Auge ber Cubus, die Rugel u. f. w. als Grundformen erscheinen, so erscheinen dort bem bellsebenden inne= ren Auge die Bahlen 3 oder 7 als Grundzeit, als das Zeitmaß, in dem jedes Lebende fein zeitliches Dafenn offenbart. Das Gigen= thumliche eines jeden Wesens wird aber so fehr durch seinen Zeit= rothmus, als durch feine Form im Raume bestimmt. Huf diefe Weise haben wohl auch die beiligen Bahlen, 3. B. die der Juden und Christen, eine tiefere Bedeutung, indem fie Symbole von Beiten und Bahlen find, die ihren Grund in dem Leben der Matur, des Menschen und vielleicht der Menschheit selbst finden.

Welche objective Bedeutung die Zahlen in der Natur haben, beweisen die stochiometrischen Proportionen, nach welchen sich verschiedene Körper nur in bestimmten Zahlenverhältnissen unterseinander verbinden.

Die Thatsachen vom Vorhererkennen zukünftiger Dinge in vielen Zuständen der Seele sind zu allen Zeiten so oft constatirt worden, daß man das Eintreffen des Vorausgesehenen keineswegs als Zufall, d. h. als nicht in ursächlicher Verbindung des Er=

schauten und Erfolgten stehend, noch als blose Vermuthung, als Combination, ansehen kann.

Der menschliche Geist hat es von jeher versucht, das Divinationsvermögen zu erklaren. In der Geschichte werden sich uns die mancherlei Deutungen desselben zur Beurtheilung darbieten. Es genüge uns hier an den wichtigsten.

Man konnte namlich überhaupt fagen: jedes Erscheinende und Geschehene, jedes Naturphanomen und jeder geistige Aft ift eine bewegende Rraft, die bestimmte Wirkungen hervorbringt, gleich einem ins Baffer geworfenen Steine, ber viele Bellen er= zeugt, oder gleich einem Bebel, der in die Backen vieler Raber eingreift, welche fodann andere und wieder andere Rader in Be= wegung seben. Eine solche Bewegung, oder überhaupt eine solche bewirkte Lebensaußerung, wird als Folge des erften bewegenden Unftofes fo lange fortdauern , bis eine neue Rraft der bestehenden entgegenwirkt, und jene dadurch aufhebt, oder ihr eine ver= anderte Richtung mittheilt. Wer daher die bewegende Kraft und den bewegten oder erregten Gegenstand in seiner Totalitat, und also in allen seinen Beziehungen hellsehend durchschaute, ber mußte auch alle Wirkungen, die durch fie hervorgebracht werden, in einer umfaffenden Intuition überfeben. Wer 3. B. eine Eichel in ihrem Befen burchfabe, ber wurde baraus erkennen, baß in einem bestimmten Zeitraume ein großer Baum aus ihr erwachse; ber gange gufunftige Baum mit feiner Wurzel, feinen Zweigen und Blattern ware ihm gegenwartig, und er wußte jenes fo gewiß voraus, als der Physiker es weiß, daß ein Stein auf der Erde ankommt, den man von einer gewiffen Bobe fallen lagt, oder ber Uftronom, daß ber Mond zur bestimmten Zeit vor die Sonne tritt. Denn diese kennen die Bewegungsgesete beider.

Wie in der Eichel der Keim des ganzen Baumes, so ist jede Handlung, jeder Gedanke, jeder Willensakt, der Keim ihm

nothwendig folgender Ereignisse, ein Vater, der viele Kinder und Enkel hat. Der Unterschied des hellsehenden Vorauswissens und des Voraussehens aus außeren Verstandesgrunden, der Combination, ware also der, daß hier das Wesen eines Gegensstandes nicht vollständig in allen seinen Veziehungen erkannt wird, und also aus diesen unsicheren Prämissen nichts Sicheres geschlossen werden kann; im Hellsehen aber das Gegentheil statt sindet, und daher, wo dieses rein und ungetrübt ist, die zukunfztigen Ereignisse dem Seher so vor Augen stehen, als die noch nicht eingetretene Sonnensinsterniß dem Astronomen. Wenn aber in dem angesührten Beispiel die Eichel eine Verletzung erlitt, so würde der Baum nicht so heranwachsen, wie er dem Hellsehenden erschienen wäre. Sein Schauen war richtig, aber eine neue hinzukommende Kraft brachte in der bestehenden eine Aenderung hervor.

Diese Deutung des Divinationsvermögens, wonach das zukunftige Ereigniß nur sofern erkannt wurde, als sein Embryo schon im Schoose der Gegenwart verborgen liegt, erklart jedoch nicht alle Erscheinungen hinlanglich. Schon das Borauswissen von Naturerscheinungen, z. B. bevorstehenden Krankheiten, ist so kaum erklardar. Denn die Hellsehenden müßten dann von einem Körper, oder von irgend einem Wesen, das sie im Hellsehen inne wurden, die ganze zukunftige Geschichte erkennen. Sie vermögen aber meist nur Einzelnes vorauszusagen. Wenn aber auch das Boraussehen aller naturlichen Dinge so erklart werden könnte, so ist den freien Handlungen das Problem nicht gelöst. Denn wie ist es möglich, eine freie That, einen freien Willensakt voraus zu bestimmen, da tausend und abermal tausend Gedanken und geistige Einflusse dem menschlichen Geiste bald diese, bald jene Richtung geben?

Die Betrachtung bes Berhaltniffes von Zeit und Ewigkeit

wirft vielleicht einiges Licht auf bas Wefen der Divination. Die Ewigkeit ift das absolute Genn. Die Zeit ift das Genn, in dem bie Momente des vollständigen Genns auseinander treten. Im zeitlichen Entwickelungsprozesse folgen sich dieselben successio, aber nicht, um eine unendliche Reihe zu bilden (die unendliche Zeit batte fein Biel), fondern damit der Menich, wenn alle Entwickelungs= stufen durchgangen sind, den wesentlichen Inhalt derselben als einen ewigen besite. Man hat eine irrige Borftellung von ber Ewiakeit, wenn man fie als Regation ber Zeit anfieht, man muß fie vielmehr als vollige Erfullung berfelben, als Totalitat bes Senns begreifen. Je mehr vom absoluten Senn, vom voll= ftandigen Leben bes Beiftes in jedem Zeitmomente enthalten ift, je reicher ift er, je weniger, je armer. Der 3weck bes Lebens ift, bie Zeit zu erfullen bis zur volligen Integritat bes Dafenns, moburch fie eben zur Emigkeit, bem vollendeten, emigen Leben am Biele erhoben wird. In dem Mage, als der Menich fo durch feine Freiheit , b. h. durch feine Gelbstentwickelung, die Ewigkeit, das volle Senn, in der Beit verwirklicht, und dadurch die Beit gur Emig= feit, wenn auch noch unvollständig erhebt, nabert er sich seinem Endziele. In diesem Sinne fann man die bekannten Worte Bohme's deuten:

> "Wem Beit wie Ewigkeit, und Ewigkeit wie Beit, Der ift befreit von allem Streit."

Sonach ist das wahrhaft geistige Leben in der Zeit doch nicht ein blos zeitliches, sondern zugleich ein ewiges.

In einer größeren Concentration der Seele kann nun eine zeitlose Anschauung dadurch möglich werden, daß sie die Dinge weniger in ihrer Succession, sondern in ihrer Totalität, in ihrem Zugleichsenn erkennt. In dem vollkommenen, dem göttlichen Beswußtsenn, läßt sich überhaupt kein anderes Wissen als ein absolustes, alle Dinge in ihrer Totalität zugleich ohne Succession umfass

seit und Ewigkeit gibt, indem jene immer mehr schwindet, je reicher, je ersüllter sie wird, so lassen sich auch eben so viele Stusen eines inneren Schauens annehmen von einer Intuition, die in dem einzelnen erkannten Gegenstande die aus ihr hervorgehenden Folgen, aus dem Keime die Frucht, aus einem erkrankten Organ eine Krankheit voraussieht, dis zu jener wahrhaften Ertase, wo der Geist schon theilweise dem successiven Dasen, der Naturentwickelung, entrückt, das, was und noch nach einander zur Anschauung kommt, als ein Gesammtes, nicht als eine Geschichte, sondern als ein Bild zugleich übersieht, in dem die Ursachen auch mit ihren noch nicht erfolgten Wirkungen, die Keime mit ihren zukünstigen Früchten, die Handlungen mit ihren nothwendigen Folgen eine Composition bilden.

So unüberwindlich dem gewöhnlichen Bewußtseyn, dem natürlichen Menschenverstande, der Gegensatz von Zeit und Ewigeteit ist, so ist derselbe doch nothwendig ein auszugleichender, weil ohne die Verschnung dieses Gegensatzes ein Bezug zwischen Gott und der Welt, und damit die Schöpfung und Erhaltung derselben nicht denkbar ist. Durch die Annahme, daß in der Zeit nur die getrennten Momente des vollen, ewigen Seyns erscheinen, und die in der Zeit sich entwickelnden Geister nach Aushebung dieser Trennung in die Totalität des Seyns entwickelt und befreit zurück gehen, ist dieser große Gegensatz vermittelt. Damit ist zugleich die Dignität und Objectivität, wie die Inferiorität und Desintegrität der Zeit auszgesprochen.

Wenn man die verschiedenen Erklarungsweisen der Divination zusammenstellt, so lassen sie sich wesentlich auf drei zurückführen, auf ein Voraussehen aus dem Gegebenen, als Keim einer kunfztigen Entwickelung, auf Inspiration, auf ein Eingeben eines höheren intelligenten Wesens und endlich auf ein höheres zeitfreieres

Ueberschauen und Durchschauen der Dinge. Die zweite Erklärung wird von der dritten nicht ausgeschlossen. Wenn aber durch
ein höheres freieres Wesen ein niederes, mehr gebundenes erleuchtet, inspirirt wird, so ware die Erklärung nur hinausgeschoben,
wenn wir nicht bei einem Geiste, der ein höheres Bewußtsenn hat,
die letzte Erklärung eines zeitfreieren, dem göttlichen absoluten
Wissen verwandten Erkennens annehmen.

## 3. Gefteigerte Mitleibenfchaft.

Die Sympathie, der eigenthumliche innige Bezug, in welchem der Schlafwachende mit seinem Magnetiseur steht, ist der Schlussele fel fur viele der ungewohnlichen Erscheinungen des Schlafwachens.

Wir haben den Unterschied zwischen dem gewöhnlichen, durch materielle Organe vermittelten Wirken und Wahrnehmen und dem magnetischen, magischen näher betrachtet. Wenn dies letztere das unmittelbare ist, welches jedem vermittelten vorausgeht, so wird es auch, wenn jene Vermittlung suspendirt ist, wie im magnetischen Schlase, wieder mächtiger und freier hervorteten. Denn aufgehört hat jene ursprüngliche Kraft nicht in unsserem gewöhnlichen Zustande, sondern ward nur größtentheils zur vermittelten Wechselwirkung mit der Welt angewandt.

Wenn nun im magnetischen Schlafe das vermittelte Weltbewußtsenn gewöhnlich aufhört, so ist dagegen der magische Bezug
mit dem Magnetiseur vorhanden. Dieser Bezug und das dadurch
bestehende Band bildet einen wesentlichen Unterschied zwischen dem
Schlaswachen, das durch den Magnetiseur erregt wird, und dem
spontan entstandenen. Denn wo der Somnambulismus in Folge
magnetischer Einwirkung hervorgerusen ward, was nur durch eine
polare Wirkung des Nervenäthers zwischen dem magisch Wirkenden und magisch Empfangenden erklärbar schien, da wird der

innige Rapport zwischen diesen beiden die Ursache einer neuen Form des Weltbewußtseyns fur den magnetisch Schlafenden. Der Magnetiseur hat denselben nicht in eine neue Welt, aber in einen neuen Weltverband eingeführt.

Denn wenn ber Menich, in magnetischen Schlaf verfunten, fur die außere Welt wie gestorben ift, so ift fein erftes magne= tisches Erwachen, sein Auferstehen in der neuen Welt, meift an ben Ginfluß bes Magnetiseurs gebunden. Die Sonne mag noch fo hell scheinen, taufend Rergen mogen bas Bimmer erleuchten, ber Schlafwachende fieht nur den Magnetiseur. Das lauteste Berausch kann in der Rabe senn, rauschende Musik ertonen, der Schlafmachende hort einzig den Magnetiseur. Sein Leben ift in beffen Leben verborgen. Nur was der Magnetiseur wieder berührt, mit was er fich in Rapport fest, feven es Menschen ober Sachen, lebt auch wieder fur diejenigen Somnambulen, welche in einer folden untergeordneten Lebensstellung jum Magnetiseur fteben. Bo ein foldes Inneleben der Comnambulen in ihren Magneti= feur allein besteht, und ihre gange Geelenthatigkeit noch an diefe Schranken gebunden bleibt, ift diese Existengform ein mahres Embryoleben.

Die Mitleidenschaft der Somnambulen mit ihrem Magnetisfeur ist körperlich und geistig; seine Sinnesapperceptionen, wie seine Gesühle und Gedanken, werden die ihren. Es ist überhaupt das Empfinden und Verstehen in diesem Zustande mehr ein Hinseinleben in ein anderes Wesen, als ein Wahrnehmen im gewöhnslichen Sinne. Die magisch Verbundenen einen ihre Lebenskreise und werden zu Einem gemeinsamen Aetherleib verschmolzen.

Bon dieser körperlichen Mitleidenschaft sind häusig Fälle beobachtet, wo die Sinneseindrücke des Magnetiseurs auch unsmittelbar die der Magnetisirten wurden. Hielt z. B. Gmelin eine Uhr an sein rechtes Dhr, so hörte es seine Somnambule am

linken. Andere nahmen Pfeffer, Salz, Wein und andere Dinge in den Mund, und die Somnambulen schmeckten es jedesmal. Electrische Funken und Nadelstiche empfanden sie an derselben Stelle, wo sie der Magnetiseur erhielt. Fischer stach sich einige Mal heftig beim Magnetisiren in den Oberarm und der Somnams bule bekam an derselben Stelle Schmerz und Geschwulst.

Diese Erfahrungen, die aber keineswegs bei allen Somnams bulen eintreten, stellen recht die schon erwähnte Aehnlichkeit der magnetischen Sympathie mit der zwischen Mutter und Frucht dar, die sich zum Theil auch noch beim Stillen des Kindes erhält. Krankheiten, welche die Mutter ergreisen, ziehen das Kind in Mitsleidenschaft, und Arzneimittel, die jene nimmt, wirken auch auf dieses.

Mehr noch als der körperliche Zustand, wirken die geisstigen Zustände des Magnetiseurs auf den Magnetisirten. Ruhe, Heiterkeit, innerer Frieden, wie Unruhe, Trauer und Leidenschaftzlichkeit, haben meistens ihr deutliches Echo in dem Innern der Somnambulen.

Unter allen übeln Eigenschaften und verkehrten Neigungen ist es besonders das Gefühl der Wollust, welches die Seele der Somnambulen tief verwundet; ja die entferntesten Beziehungen auf physische Liebe, welche in den Gedanken der Anwesenden entstanden, wirkten bisweilen schädlich, ja lebensgefährlich auf die Schlafwachenden ein.

In Wienholt's Lebensbeschreibung wird eines Vorfalls gedacht, wo ein Magnetiseur, in der Rohheit seines Gemuths den Zustand einer Hellsehenden verkennend, ihr einen Kuß anbot. Die Somnambule bekam augenblicklich die heftigsten Krämpfe, kam nie wieder in diesen erhöhten Seelenzustand und starb nach einem halben Jahre an den Folgen der Epilepsie. (Wienholt's Vilsbungsgeschichte als Mensch, Arzt und Christ. S. 159.)

Wienholt nahm einen jungen Mann gu einer Schlaf-

wachenden mit. Im Wachen empfing sie ihn ganz höslich, aber im Schlase verursachte ihr seine Nahe mehrmal hinter einander die heftigsten Krämpse, so daß sich endlich alle Zeichen des nahens den Todes einfanden. Nachdem die Kranke acht Stunden in diesem Todeskampse zugebracht hatte, kam sie von selbst wieder in Somnambulismus, und außerte nun, daß der Fremde, den man entsernt hatte, an jenem traurigen Vorsalle Schuld sey. Es sey ein schlechter Mensch, sagte sie, dessen Seele von Leidenschaft und Wollust erfüllt sey, und der seine unreine Begierde auf sie sixirt habe. In diesem erhöhten Seelenzustande könne man Unreinheiten der Art nicht ertragen. Würde sie jenen Fremden im Somnamsbulismus wieder sehen, so würde seine Nähe ihr den Tod bringen. Wienholt's Erfundigungen über den Fremden bestätigten, was die Somnambule über seinen Charakter ausgesagt hatte. (Wiensholt's Heilfr. Th. 3. Abth. 3. S. 305 bis 308.)

Der Zustand, in welchem sich die Seele im Somnambulismus befindet, besonders wo er sich der Ertase nahert, verträgt
sich nicht mit den Gefühlen irdischer Liebe. Denn bei dieser sindet
eine ganz entgegengesetze Richtung der Seele statt als bei der
Ertase. Bei der physischen Liebe sind der Wille und die Einbildungskraft, und damit die von ihnen beherrschte Nervenkraft ganz
der außeren Natur zugewandt; bei der Ertase hingegen sind die
Seelenkrafte und die Nervenkraft als Behikel des magischen Wirkens und Schauens nach innen gewandt thätig.

Was in dieser Beziehung von der Ertase gilt, gilt wenn auch in geringerem Grade von dem Zustande, in welchem sich Menschen bei anhaltendem Denken und in tieser Contemplation befinden. Denn auch hier ist die Seele mehr nach Innen thätig und von der Welt abgewandt, und die Nervenkraft wird weniger zum Empsinden der Außenwelt und zum Wirken auf sie verwendet.

Daber finden wir haufig, daß Menschen, die mehr in

Betrachtung einer inneren Welt lebten, der Einsiedler am Ganges und am Nile, der Estaer am Jordan und die Sibylle an der Tiber, Enthaltsamkeit übten von irdischer Liebe; sen es, daß sie in einer höheren Region des Geistes lebend, von selbst eine Abneigung fühlten gegen die Reize der Sinne, oder daß sie, um in die Region des Geistes einzutreten, sich durch Kampf über eine niedere erhoben. Es begreift sich daher auch, daß die Enthaltsamskeit von physischer Liebe in vielen Religionen den Dienern derselben angerathen oder geboten ist, entweder als lebenslängliches Colibat oder als temporåre Enthaltsamkeit zur Zeit feierlicher Handlungen, wie dies z. B. bei den Juden der Fall war.

Das innige Band, das die Schlafwachenden an den Magnetiseur knupft, kann einen so boben Grad erreichen, daß häufig der gange Gemuthezustand beffelben bem Geelenauge bes Belliehenben offen dar liegt. Bergebens mochte jener fein Inneres verber= gen, die Seele kann nur durch ihre Werkzeuge, durch ihre materiellen Organe, taufchen. Wenn wir nach dem fruber Gefagten annehmen durfen, daß der Hellsehende durch den Nervenather vernimmt, fo mare dieses Durchschauen der Gedanken leichter durch ein Erfennen dieses den Gedanken vermittelnden Mediums, als durch ein unmittelbares Bernehmen des Gedachten zu begreifen. Mur folgte bann, daß diefes unmittelbare Organ ber Seele ben Gebanken unverandert mittheilte, und nicht wie die Sprache und Mimit von der Willführ des Menschen abhinge. Das Auge des Menschen, durch welches sich die Seele unmittelbarer, als durch andere Organe ausspricht, bildet bier einen Uebergang, indem es weit weniger von dem Willen des Menschen abhangt, durch seinen Blick zu tauschen, als durch seine Bewegung und seine Worte.

Bon diesem Durchschauen der Gedanken stehen hier einige Beispiele. Smelin reiste einst von Heilbronn nach Carlsruhe. Er wurde hier mit einer Hellsehenden in Rapport gesetzt, welche

jenes Vermögen in der Seele eines Andern zu lesen in hohem Grade besaß. Er dachte nun an eine seiner entfernten Kranken und stellte sich ihre Krankheitserscheinungen nach einander lebhaft vor. Sogleich gab ihm die Somnambule die Reihe seiner Vorsstellungen genau an.

Mehrere Somnambule von Barbarin in Lyon hatten dieses Bermögen, seine Gedanken unmittelbar inne zu werden. Er ließ sich z. B. von dem gegenwärtigen Manne einer Schlaswachenden angeben, was er diese geistig fragen sollte. Dieser ersuchte ihn, seine Frau auf solche Art zu fragen, in welcher Stunde die Anwessenden wiederkommen sollten, ob sie die bisher angewandte Mediscin fortnehmen solle u. dgl. So wie Barbarin diese Fragen auf die Kranke sirirt, sie blos im Geiste gefragt hatte, beantwortete sie dieselben sämmtlich.

Diese Communication der Gefühle und der Gedanken, in der ein Geist den andern versteht, dieser directe Umgang verschiedener Intelligenzen beweist mehr, als irgend etwas, daß es ein Erkennen und Wirken der Seele ohne materielle Werkzeuge und Bullen gibt.

Bei dem innigen Rapport zwischen dem Magnetiseur und den Somnambulen, geschieht es bisweilen, daß letztere unwillskührlich und unbewußt die Gedanken, die sie in der Seele des Magnetiseurs gelesen, sich aneignen. Daher kommt es, daß sie oft dessen Meinungen theilen, und wenn von Heilungen die Rede ist, Arzneimittel angeben, die der Ansicht ihres sie magnetisirenden Arztes entsprechen. Man irrt aber gewiß sehr, wenn man glaubt, daß die Schlaswachenden in ihren Ansichten immer durch den Magnetiseur oder andere auf sie einwirkende Personen bedingt wurden.

Es sind dies offenbar noch mehr gebundene embryonenartige Zustände dieser Existenzformen. Bei den selbstständigen Stufen derselben hort diese Abhängigkeit auf. Oft sahen auch Hellsehende Heilmittel, welche mit den Ansichten der sie magnetissirenden Aerzte nicht übereinstimmten, oder denselben, wie auch ihnen selbst im wachen Bewußtseyn, unbekannt waren.

Wenn bei bem nur unvollstandigen Getrenntfenn ber Seele von dem materiellen Leibe, schon ein folches Durchschauen geistiger wie körperlicher Buftande möglich ift, so läßt sich bei einem völligen Entbundenwerden der Seele von demfelben ein viel vollkommneres magisches Durchschauen und gegenseitiges Durchschautwerden (Erkennen und Erkanntwerden) benken. Da wir uns aber feinen geschaffenen Geist, und also auch nicht ben Menschen nach biefem Leben, ohne ein naturliches Organ, bas feine geistige Thatigkeit vermittelt, denken konnen (benn der Mensch ift Ginheit von Beift und Natur), so ift es mahrscheinlich, daß nach dem Tode jenes vermittelnde Organ ein dem Nervenather verwandtes Ugens fenn werde, ein aus den fosmischen Potengen bestehendes, dem Geifte unterworfenes Werkzeug, ber Reim eines geistigen Leibes. Wie namlich das physische Licht und die ihm verwandten Poten= zen durch die Lebenskraft des Organismus modificirt und in dem Menschen zu einem dem Geifte dienstbaren Rervenather potengirt werden, so konnte dieser auch von allem Unwesentlichen, dem materiellen Leibe Ungehörigen, befreit, ben Reim eines Lichtleibes bilden, der durch den unsterblichen Geift vor Zerftorung bewahrt, in feiner Bollendung diefem als vollig entsprechendes Drgan diente.

Bei der innigenSympathie des Magnetiseurs mit den Somnambulen, die beide gleichsam zu einem magischen Leibe versbindet, wirkt bisweilen der Magnetiseur auf die Organe der Magnetisirten fast wie auf seine eigenen, und dieser Einsluß ist oft nicht mehr an die körperliche Nahe gebunden.

Gin Freund Wienholt's, Namens Nadler, wirfte fo drei Meilen weit von seiner Kranken auf dieselbe geistig ein. In

derselben Minute zeigten sich bei ihr die Vorboten des magnestischen Schlases; und als sie in demselben war, sagte sie lächelnd zu der anwesenden Schwester des Magnetiseurs: "Daran ist Ihr Bruder Schuld." Diese, welche von nichts wußte, erwiederte ihr, wie das möglich sen, da ihr Bruder ja drei Meilen entsernt wäre. "Er mag senn, wo er will," sagte die Somnambule, "so weiß ich, er ist an meinem jetzigen Schlase Schuld." Ein andermal wirkte er so aus der Entsernung auf dieselbe Kranke, welche in dem Augenblick in der Haussslur beschäftigt war. Plötzlich läuft sie in die Stube, fällt auf den Stuhl und schläft magnetisch. Im Schlase wußte sie sehr gut die Ursache dieser Erscheinung, dat aber ihren Magnetiseur, der diese Versuche öfter mit demselben Erfolge wiederholt hatte, dieselben einzustellen, da sie der Schlas ja leicht zu einer sehr unbequemen Zeit überfallen könne. (Wienholt's Heilkr. Th. 3. Abschn. 3. S. 383.)

Wie der Magnet auch auf das ihn nicht unmittelbar berührende Eisen seine Anziehungskraft ausübt, wenn auch Körper aller Art zwischen beiden liegen, indem kein einziger bekannter Stoff die Wirkung des Eisenmagnets aufhebt, so vermag auch der Mensch unter gewissen Umständen in die Entsernung zu wirken auf einen Gegenstand, dem er durch den Gedanken, durch den innigen Rapport nahe ist, und die Körperwelt vermag seine magische Kraft nicht mehr zu isoliren.

Diese Abhängigkeit der Somnambulen von dem Willen und dem ganzen Zustande ihres Magnetiseurs erreicht bisweilen einen so hohen Grad, daß jene in demselben das Centrum ihres ganzen Dasenns haben, so daß ihr Wohlseyn, ihre Seelenstimmung, ihre Wünsche und Gedanken von ihm bestimmt werden. Es kömmt diese allerdings krankhafte Abhängigkeit in diesem Grade nur selten vor, am wenigsten bei einem hochentwickelten und reinen Hellsehen, in welchem der Mensch, seiner höhern Natur bewußt, nie das Centrum

seines geistigen Lebens in einem anderen geschaffenen Wesen sindet. Es ist die Pflicht des Magnetiseurs, diese sclavischen Rapporte durch seinen Willen und durch seinen Einfluß auf die Somnambulen zu losen. Die heilende Kraft darf nicht zur Zaubergewalt werden, und der magnetisch Schlafende nicht vom Magnetiseur besessen seine.

Allein es ist doch eine durchaus irrige Vorstellung, wenn man glaubt, auch in diesen seltenen Fällen opfere der Magnetisirte durch den Rapport seine moralische Freiheit, und der Wille des Magnetiseurs, er möge gut oder bose senn, könne dieselbe zauberisch beherrschen. Schaden kann ein sundhafter magnetischer Einfluß, die wahre Zaubersünde (wir führten die Wirkungen wollüstiger Begierden auf Schlaswachende an); aber verschlechtern, geistig tödten kann keiner ohne freie Einwilligung des Beschädigten.

So sagte z. B. die Somnambule von Pezold, die nach dessen Willen gezwungen war, zu gehen und zu stehen: "Ich bin gedrunsgen zu thun, was Sie wollen, Sie können und werden aber nichts verlangen, als was mir gut ist, und wenn Sie es könnten, so wurde es entweder nicht auf mich wirken, oder es wurde widrige Wirskungen hervorbringen." (Reil's Archiv für die Physiologie 2 B. 1 H. S. 13 u. f.) So lange der Mensch frei senn will, ist er frei, er sen somnambul oder wachend.

Die Sympathie zwischen dem Magnetiseur und dem Magnestisirten, stellt uns geschiedene Individuen in größerer Wechselwirskung und Einigung dar, als dies bei Menschen in der gewöhnlichen Lebensweise statt sindet. Wir verglichen schon diesen innigen Rapport mit dem der Mutter und des ungebornen Kindes. Allein wo immer durch die Natur oder durch Neigung mehrere Lebenskreise sich innig durchdringen, sindet eine ganz ähnliche Mitleidenschaft statt, namentlich bei Zwillingsbrüdern, wo, wie wir sahen, der eine oft die Krankheiten des andern theilt.

Wie in diesen Naturrapporten mehr eine forverliche Mitleidenschaft zwischen zwei verbundenen Individuen statt findet, fo herrscht da, wo sich geistige Bande knupfen, mehr die geistige Mitleidenschaft vor. Das angeführte Lesen in ber Seele eines Undern offenbart fich in geringerem Grade haufig im gewohn= lichen Berkehr der Menschen. Mehrere Personen kommen oft scheinbar zufällig zu gleicher Beit auf benfelben Bedanken, wenn berselbe auch mit dem fruher Gesagten oder den die Rede bedingenden Umftanden in gar feinem Berhaltniffe fteht. Wie oft hort man nicht: du haft mir gerade das Wort aus dem Munde genommen. Es scheint bier, nach ben Erfahrungen bes Schlafwachens zu urtheilen, ein wirklicher Uebergang ber Borftellungen, ein mahres Gedankencontagium statt zu finden. Eben fo ift es eine bekannte Erfahrung, daß man fo oft an einen Menschen benkt oder von ihm fpricht, wenn er, ohne daß man es auch nur vermuthen kann, in die Rabe kommt, nach bem bekannten Spruch= worte: Wenn man ben Wolf nennt, so kommt er gerennt. Bei Schlafmachenben ift es eine gang gewohnliche Erscheinung, baß sie bemerken, wenn ber Magnetiseur ober andere Perfonen, die mit ihnen in Rapport steben, sich ihnen auch ungesehen nabern, 3. B. in das Baus treten. Im gewohnlichen Leben finden ahnliche Rapporte, aber nur weniger fart, fatt. Man fann biefe Thatfachen burch ein magnetisches Fernwirken und burch ein magneti= iches Fernfühlen, nach bem Gefagten, erflaren.

Wenn man das Menschengeschlecht in seinem innigen Zusammenhang betrachtet, so erscheint es nicht als ein Aggregat von
einzelnen Individuen, sondern als eine Gesammtheit organisch
verbundener Theile. In den geistigen Nichtungen tritt diese
innigere Verbindung der Menschen immer deutlicher hervor; denn
nur die Materie trennt, der Geist eint. Nur materielle Güter kann
der Einzelne besissen, ohne daß der Andere sie mit genießt; die

geistigen sind Gemeingut, an dem alle Theil nehmen, die deren empfänglich sind. Te hoher und reiner daher die geistigen Stufen sind, auf denen die Menschen stehen, desto inniger ist das Band, das sie zusammenknüpft.

Es wird uns dadurch begreiflicher, wie das Christenthum, welches den Menschen in seinen hochsten, ewigen Beziehungen auffaßt, jene organische Einheit des ganzen Geschlechts, und vorzüglich des reintegrirten Theiles desselben annimmt und vorzausseicht. So sieht die christliche Religion alle Glieder der christlichen Kirche, als einen Leib, als einen Organismus an, und alle Glieder der geheilten (geheiligten) Menschheit, als sich ergänzende Organe dieses geistigen Leibes, der von einem Prinzip beherrscht und durchdrungen wird. (1 Corinther 12, B. 12 u. f.) Wie im einzelnen Körper ein Glied für die Gesammtheit wirkt, so werden auch in diesem geistigen Organismus die Werke des Einzelnen zum Gemeingut. Tede gute That, ja jeder gute Gezdanke, wird ein Beitragzu dieser geistigen Gütergemeinschaft.

Diese Idee der geistigen Gemeinschaft, die sich im Dogma von der Gemeinschaft der Heiligen ausspricht, zeigt auf einen hoheren Zustand der Menschheit hin, in welchem diese als vollendeter geistiger Organismus, als das Himmelreich, ihr Ziel findet.

Während die christliche Religion die innigste Gemeinschaft vollendeter Geister unter sich und mit dem Schöpfer lehrt, so bestämpft sie jedoch auf's entschiedenste den Glauben an ein pantheistisches Confundiren und Bergehen der einzelnen Personlichsteit. Denn nach der christlichen Lehre geht nicht die Individualität des Einzelnen bei dieser Bereinigung und Gemeinschaft verloren, sondern nur die krankhafte Besonderheit, die Personlichsteit aber besteht fort, wie in der Harmonie der einzelne Ton. Auch in dieser hören die einzelnen Tone nicht auf, sondern sie verbinden

sich durch reines Zusammenklingen zu einer Gesammtheit, in welscher die reichste Mannichfaltigkeit in der Einheit fortbesteht.

Die angegebenen Falle magnetischer Erscheinungen, wo der Einzelne in der innigsten Gemeinschaft und Mitleidenschaft mit andern Menschen steht, geben uns ein Verständniß über ähnliche Beziehungen, die vorzugsweise unter den obersten Kräften der Menschen und daher zumeist unter den geistig gereiftesten Menschen bestehen.

## 4. Soheres Bewußtfenn.

Wir haben die wichtigsten Erscheinungen des magnetischen Hellsehens betrachtet, sofern sich dasselbe auf das Weltbewußtsenn bezog. Allein in dieser größeren Concentration der Seele wird nicht selten auch das Selbstbewußtsenn und das Gottesbeswußtsenn gesteigert. Man beobachtete oft bei Ertatischen ein erhöhtes moralisches Gesühl, einen innigeren religiösen Glauben und überhaupt eine Richtung zu den göttlichen Dingen. Diese Geistesrichtungen beobachtete man selbst bei Menschen, denen ähnliche Betrachtungen im wachen Leben ziemlich fremd waren.

Bei der größeren Abgeschlossenheit von der Außenwelt entssteht begreislich eine größere Vertiefung der Seele in ihr eigenes Wesen. Der Geist hat aber nur ein völliges Bewußtsenn seiner selbst, indem er sich als Werk und Bild des absoluten Geistes erkennt. In diesem Bewußtsenn weiß sich der Mensch eben so abshängig von Gott, als geistig frei, also bestimmt und sich selbst bestimmend. Daher mit dem Gesühl der Unterwerfung zugleich das der Verantwortlichkeit, und damit oft der Reue und guter Entschlüsse verbunden ist.

Das Bewußtsenn der Abhängigkeit von Gott und das des freien Willens ist ursprünglich ungetrennt, kann aber durch Reflerion geschieden werden. In dem gereiften Bewußtsenn werden bie getrennten Richtungen wieder geeint, und der Mensch erkennt sich im freien Gehorsam bestimmend und bestimmt. Tritt nur der eine Moment dieses geeinten Bewußtseyns hervor, so ergibt sich der Mensch dem passiven, unthätigen Gehorsam, tritt der zweite mehr hervor, so führt diese Ansicht zu einer irrigen Autonomie. Die Wahrheit ist aber darin enthalten, daß der menschliche Wille durch Selbstbestimmung sich vom göttlichen bestimmen läßt. Nur von, durch und in der absoluten Persönlichkeit hat die
menschliche ihre Wahrheit und findet ihre Vollendung. Dieses
volle Bewußtseyn fordert den Menschen daher eben so zum undedingten Gehorsam gegen den göttlichen Willen als zum thatenreichsten Leben auf, und verlangt von ihm, wo es gilt, eben sowohl Märtyrer als Held zu seyn.

Wenn die Hellsehenden, nach den bisher angegebenen Erscheinungen, auf eine ungewöhnliche Weise die uns bekannte Welt wahrnahmen, so glaubten sie auch öfter eine uns fremde Welt zu erkennen, eine Welt fremder geistiger Wesen.

Es gab nicht leicht eine Form der Ertase, wie verschieden auch ihr Ursprung war, in der nicht die so Entrückten dieses Hereinragen fremder intelligenter Wesen behaupteten. In allen Låndern und zu allen Zeiten, bei dem verschiedensten religiösen Glauben hatten sie die Ueberzeugung, daß ihnen höhere Wesen, Schutzeister, Engel heilsamen Nath ertheilten, sie vor Unrecht und Uebel warnsten und ihnen zuweilen kunstige Dinge verkundeten. Viele dersselben, auch solche, denen dieser Glaube im gewöhnlichen Leben fremd war, versicherten, daß jeder Mensch in einer solchen Verbindung mit Wesen einer höheren Weltordnung stehe, allein in der gewöhnlichen, an die Vermittelung des Körpers gebundenen, Lebensform so wenig davon Kunde habe, als die Somnambulen nach dem Erwachen von ihrem Hellsehen. Besonders häusig hatten sie den Glauben, daß geliebte Verstorbene, Eltern und Freunde

in der Ertase sich ihnen kund gaben, indem zwischen den Lebendigen und den Todten das Band der Liebe nicht aufgelöst sen, und die gereiften Geister den noch Unmundigen zu Führern dienten. Die magnetisch Hellsehenden gleichen hierin und aus demselben Grunde manchen Sterbenden, welche oft die früheren Lebensgenossen, die durch Bande der Berwandtschaft und der Liebe ihnen nahe versbunden waren, wieder zu erkennen glauben.

Wenn man diesen Gegenstand, der von jeher die Menschen lebhaft beschäftigte, ernstlich erdrtern will, so muß man die Fragen hierüber theilen. Man muß fragen, ob überhaupt ein Einwirken fremder intelligenter Wesen auf den Menschen annehmbar ist, dann ob diese Einwirkung auch zu unserm Bewußtseyn kommen kann, und unter welchen Bedingungen dies denkbar ist, und endlich, wenn man auch beides zugibt, ob und wie weit sich die objective Einswirkung von der subjectiven Auffassungsweise trennen und untersscheiden läßt.

Daß alle intelligente Wesen im Weltall möglicher Weise in einer Wechselwirkung stehen, ist an sich schon wahrscheinlich, weil die Welt nur als ein Organismus gedacht werden kann, in welchem alle Theile auf einander Bezug haben, wie denn auch in der Natur alle Körper durch Licht und Schwere auf einander einwirken. Je mehr in der Körperwelt die Qualität vor der Masse vorherrscht, je mehr wird die Wechselwirkung auch nach dem qualitativ Aehnlichen, und nicht nach der Entfernung bestimmt. Das lichte Auge hat vom Lichte des Sirius eben so wohl Kunde als von den ihm nahen Gegenständen. Nun trennt aber die Materie, nicht der Geist. Ist also schon in der Natur eine solche Gemeinschaft der Güter und Kräfte, wie viel mehr in der Geisterwelt.

Fragen wir, ob eine solche geistige Einwirkung zu unserm Bewußtseyn gelangen konne, so kann man dies für die gewöhnliche Form bes Dasenns nur verneinen. Wenn man aber die Ertase, woher fie auch entstehe, als eine innigere Concentration ber Geele, als einen partiellen Tod ansieht, in welchem nicht blos die gewohn= lichen Lebensbande, welche durch organische Bermittlung bestehen, suspendirt sind, sondern wo sich auch neue, nicht organisch ver= mittelte, magische bilden, 3. B. die zwischen bem Somnambulen und dem Magnetiseur, fo wird ein folches Geoffnetsenn fur eine neue Sphare intelligenter Wefen nicht unbegreiflich. Der Geift fann nicht wohl aus einer Form des Lebens heraustreten, ohne in eine andere einzugehen. Denn er ift überall das Glied eines hoheren Gangen, beffen Theile in lebendiger Wechfelwirkung stehen. Denn die Welt ift ein Organismus. Er fann nicht aus biefem, wohl aber aus einem Suftem beffelben in ein anderes eingehen. Erkannten wir aber in der Ertase das Unticipiren eines funftigen Buftandes der Geele, in welchem diefe ohne materielle Bermittlung mit andern Wefen communicirt, fo fann uns ein folder Wechselverkehr mit intelligenten Wefen, die derfelben im= materiellen Natur theilhaftig find, fo wenig wundern, als daß 3. B. Bellfebende die Gedanten anderer Menfchen erfennen.

In der ganzen Natur sind auch die Entwickelungöstusen nicht so von einander getrennt, daß in einer früheren nicht schon die darauf folgende angedeutet und erkennbar wäre. Der Embryo bewegt sich schon im Mutterleibe, der Knabe träumt schon von den Beschäftigungen des Mannes und der von irgend einer höheren Idee Begeisterte anticipirt schon ein höheres Leben.

Wenn man aber nicht durch einen erzwungenen Unglauben die Fortdauer der menschlichen Personlichkeit laugnet, so muß man dieses Leben nothwendig als eine Stufe zu einem höheren anssehen. Tede Entwickelungsstufe des Geistes wie der Natur bewahrt einen höheren Inhalt in sich, welcher sich häusig, wenn auch nur momentan und unvollkommen offenbaren kann.

Aber eben darin, daß dieses Unticipiren einer gufunftigen Le-

benöform meist noch so unvollkommen ist, liegt nun auch der Grund, warum so oft bei den Angaben über einen Verkehr mit der Geisterwelt große Täuschungen statt sinden, und selbst das wirklich geistig Erfahrene irrig aufgefaßt, durch Erinnerungen aus dem gewöhnlichen Leben getrübt, kurz durch irgend eine subjective Mitwirkung geändert werden kann. Nur bei den reinsten Vormen des Hellsehens, besonders bei der Ertase, die auf positive Weise durch Erhebung des Geistes entsteht, wo jene Anticipation einer höheren Lebenösorm nicht einer unreisen und krankhaften Geburt gleicht, sind Täuschungen jeder Art, namentlich die Vermengung objectiver Anschauungen und subjectiver Zusätze weniger zu sürchten.

Wenn man daher in Uebereinstimmung mit den Lehren des Christenthums, ja aller Religionen und des Glaubens aller Volker und aller Weisen der Vorzeit die Möglichkeit eines solchen Verstehrs mit der Geisterwelt, namentlich mit den Geistern verstorbener Menschen, annimmt, so verlangt das einzelne Factum eine desto schärfere Beurtheilung, da hierbei sowohl eine Täuschung an sich, als eine Vermengung subjectiver-Vorstellungen und objectiver Wahrnehmungen so leicht möglich ist.

Die Haupteinwürfe, welche man gegen die Möglichkeit dieser Erscheinungen gemacht hat, beruhen wesentlich auf der Behauptung, daß unser jetziger geistiger Zustand unbedingt an eine Vermittelung des Leibes gebunden sen, und daß Geister außer diesem Leibe völlig ohne Raum = und Naturbeziehungen eristirten. Daß aber eine Thätigkeit des Menschen, ein Wirken und Wahrenehmen ohne materielle Vermittlung statt sindet, lehren uns alle magnetische Erscheinungen; und daß geistige Wesen außer diesem materiellen Körper doch nicht gänzlich ohne Leiblichkeit zu denken senen, dasur spricht die Natur des geschaffenen Geistes, der nie völlig schrankenlos gedacht werden kann.

Tede geistige Thatigkeit erzeugt sich eine Form, die ihr ansgemessen ist. In der Mimik und der Sprache offenbaren sich alle Zustände der Seele.

Wenn schon im gewöhnlichen Leben bei jedem Menschen, in dem das geistige Leben vorherrscht, die ganze Haltung des Korpers, besonders aber die Muskeln des Antliges, einen geistigeren Ausdruck bekommen, so sindet dies in den Momenten der Begeissterung noch mehr statt. Diese Momente haben aber mit der Ertase die größte Aehnlichkeit, oder sind vielmehr eine Form derselben. Es ist daher begreislich, daß in diesen Zuständen die Züge veredelt, das Antlig verklärt werden, weil eben das animalische Leben mehr zurücktritt und das geistige sich freier äußert. Das Wesen des verklärten Ausdrucks ist das Durchscheinen des Geistes durch den Leib, und also das Durchseuchtetwerden desselben vom lichten Geiste.

Auf bestimmte Weise kann sich aber der Geist nur durch die Sprache offenbaren. Der Mensch verkörpert seine Gedanken durch Klangsiguren, indem er seine innere Bewegungen in äußere umwandelt, in die des Elements, in dem er auf Erden lebt. Die Sprache ist eine erweiterte Mimik. Der Mensch macht die Luft, die er athmet, zu seinem Drgan, zu seinem Leibe, indem er den Gedanken bestimmt; und dieser Luftleib macht sein Ineres vernehmlicher, als der eigene, der Seele unmittelbar unterworfene Muskelleib. Wie daher in der Ertase sich die Züge veredeln, so die Sprache. Sie bekommt mehr Ausdruck und Würde.

Es gleicht unverkennbar der Ausdruck, so wie die ganze Darstellungsweise der Hellsehenden der Sprache der Begeisterung, wie wir sie bei allen Sehern, wie wir sie bei den altesten Dichtern wieder finden. Die gewöhnliche Sprache beruht schon darauf, daß der Geist für jeden Gedanken, für jeden geistigen Act ein

Bild aus der Natur wählt, und ihn dadurch zum Wort verkörspert. In einer höheren, ungetrübteren und mehr unmittelbaren, Anschauungsweise muß wohl die Sprache diese Uebereinstimmung der Natur mit dem Geiste vollkommener darstellen. So wird die Natur zur Symbolik des Geistes.

Indem wir hier einen Blick werfen auf das Wesen und den Ursprung der Poesie, so mussen wir die Aehnlichkeit anerkennen, welche zwischen der Anschauung und der Darstellung des Dichters und des Hellsehenden besteht. Wir dursen daher kühn behaupten: alle Poesie ging ursprünglich aus Zuständen der Ertase hervor. Das Wort Seher, Dichter und Prophet ist der Sache und dem Namen nach bei allen alten Wölkern gleichbedeutend. Alle Propheten waren Dichter. Durchdrungen von dem Gefühle, daß die Seele nicht im gewöhnlichen, gebundenen Zustande sich auf jene Höhen schwingen kann, von denen der wahre Dichter die Welt heller beleuchtet sieht, rusen die alten Sänger die Götter und Musen an, daß sie ihnen das Seelenauge öffnen und die Geheimenisse der Natur und der Geschichte offenbaren mögen.

Es sieht der begeisterte Dichter nicht die einzelnen unzusams menhängenden Begebenheiten des Lebens, wie die zerstückten und zerstreuten Glieder eines Leibes, sondern er überblickt den Zusamsmenhang des Ganzen, er erkennt das geistige Band, das die Menschen unter sich vereint, die unsichtbaren Ringe, welche Bersgangenheit und Zukunft verbinden, und die ewig waltende Macht, welche die Weltgeschichte zum Weltgerichte macht.

Es ist hier die Rede von den ernsteren Formen der Dicht= kunst, von dem Epos, der Hymne, der Tragodie. Ist es etwa Zufall, daß in dem Heldengedichte, in dem Trauerspiele, Götter und Genien erscheinen, vorbedeutende Handlungen und inhalts= volle Traume erzählt werden, und die Drakel die Zukunst verkunden? Finden nicht alle analoge Zustände und Beziehun= gen, die begeisterte Sprache, die ganze Anschauungsweise in der Ertase statt?

Der Dichter ist ursprunglich Seher, die Dichtkunst Prophetie, ertatisches Zuruckschauen, Vorausschauen und Ueberschauen.

## Bellfeben im Traume.

Wir betrachteten bisher die Erscheinungen des Schlaswachens und Hellsehens, wie sie in Folge der lebensmagnetischen Einwirstung beobachtet wurden. Als alleinige Ursache derselben können wir jedoch diese Einwirkung nicht betrachten; denn ohne eine Prädisposition, ohne einen eigenthümlichen Zustand der Seele, entsteht wohl nie der Somnambulismus.

Die tiefe Concentration der Seele, die wir als den eigentslichen Grund dieser Form des Seelenlebens erkannten, kann aber auf die mannichfaltigste Weise verursacht werden. Diese Ursachen sind entweder mehr positiver Art, wenn der Geist sich vom Einslusse des Korpers freier macht, oder mehr negativer Art, wenn der Geist vom Einslusse des Korpers freier wird. Dabei ist aber wohl zu bemerken, daß beide Ursachen wohl zussammen bestehen konnen, wie dies z. B. in der erhöheten Seelensstimmung mancher Sterbenden der Fall ist.

Also nicht allein Zustände, in denen sich der Geist über die materielle Natur selbstthätig erhebt und sich von ihr unabhängiger macht, sondern auch solche, wo ein Sinken der körperlichen Kräfte die geistigen ungehemmter hervortreten und wirken läßt, können die Ertase veranlassen. Wie die Schlüssel verschieden sind, welche die Tiefen der Seele erdssnen, so ist es auch das Erschlossene. Es ist daher der größte Irrthum, wenn man alle Zustände der Art nach Einem Maßstabe beurtheilt. Denn das Höchste und das

Niedrigste, die Wahrheit und der Irrthum, die reinsten und die getrübtesten Zustände der Seele, konnen sich in dieser Form des Lebens offenbaren.

Das Hellsehen, das zuweilen im naturlichen Schlafe beobachtet wurde, verdient unsere nachste Aufmerksamkeit.

Der Schlaf ist der erste Zustand des Menschen auf Erden. Dieser erwacht erst, wann er an das Licht kommt und das Wasserelement mit dem Lustelement vertauscht. Allein er kehrt periodisch in jenen Urzustand zurück. Der Schlaf ist zunächst eine Wiesberholung des Fötuslebens. Wie in diesem die animalischen Functionen schlummern und nur unvollständig die Glieder sich bewegen, so ist im periodischen Schlafe das Leben von dem Verskehr mit der Außenwelt, welche durch Empfindung und Bewegung vermittelt wird, abgezogen, und die thierischen Verrichtungen machen den vegetativen Platz. Doch sind erstere nicht vollständig suspendirt. Sonst wurde der Schlafende sich nicht bewegen und würde nicht durch Licht, Schall oder Berührung mehr oder minder leicht zu erwecken seyn.

Wenn nun überhaupt im Schlafe die außere Sinnesthätig=
keit größtentheils aufhort, so ist der innere Sinn desto thätiger. Es mahlen sich im gewöhnlichen Traume die Vilder, welche durch die Sinne erworben wurden, in tausend neuen Combinationen im inneren Sinne ab. Aber nicht blos eine Reproduction der Sinnes=
empfindungen, ein Wiedersinden des Erworbenen, kann hier statt sinden, sondern bisweilen sindet eine neue Art des Findens statt, ein Empfinden durch den allen Sinnen zu Grunde liegenden Ur=
sinn. Unter allen Volkern herrschte deshalb auch der Glaube, daß
im Traume dem Geiste des Menschen Gegenwärtiges wie Ver=
gangenes und Zukunstiges offenbaret werde. So läßt der grie=
dische Mythos die Traumbilder aus zwei Pforten ausziehen, durch
die eine, die elsenbeinerne, die trügerischen Phantasiegebilde, durch

die andere Pforte, die hörnerne, die bedeutsamen Gestalten, welche den Rath der Götter und das Schicksal der Menschen dem Schlafenden verkunden.

Den gewöhnlichen Traum kann man wohl mehr als einen Mittelzustand zwischen der völligeren Einkehr der Seele, dem tiesfern Schlase, und dem außeren Leben ansehen. Wenn wir dem Einschlasen nahe sind und plötzlich aus einem solchen Halbschlase erwachen, so bleiben uns meist unbedeutende Traumbilder in der Erinnerung. Dasselbe sindet oft vor dem Erwachen statt. Mit diesen Mittelzuständen, die nur verlängerte Uebergangsperioden sind, hat denn auch das Delirium und der Wahnsinn große Aehnlichkeit.

In den Traumen des tiefen gesunden Schlases dagegen scheint die Seele auf eine hohere Weise thatig, als in den oben erswähnten, und alle bedeutsamen Traume mogen gerade diesem Zustande, der vom wachen Bewußtseyn am entserntesten liegt, angehoren, und überhaupt viel häusiger seyn, als die Erinnerung derselben. Auf diese Weise lassen sich auch am leichtesten jene Thatsachen erklaren, wo Menschen im Schlase Geisteswerke vollbrachten, die ihnen gar nicht bewußt blieben, oder die ihnen nachher als Träume erschienen.

Traume gearbeitet; Condillac fand oft des Morgens seine Arbeit vollendet; Voltaire traumte einst einen Gesang der Henriade ans ders, als er ihn gedichtet hatte; Krüger loste im Traume mathes matische Aufgaben; Reinhold kam im Traume auf die Deduction der Rategorien (S. Burdach Physiologie 3. Bd. S. 469). Der Glaube an voraussagende Traume sindet sich in den altesten heiligen Büchern, in Moses und Hiob. So heißt es: (4 Mos. 12, 6.) "Ist Temand unter euch ein Prophet, dem will ich mich kund geben in einem Gesichte, oder will mit ihm reden im Traume." Und im Buche Hiobs: "Im Traume des Gesichts, in der Nacht,

wenn der Schlaf auf die Leute fällt, wenn sie schlafen auf dem Bette, da diffnet Gott das Dhr der Menschen und schrecket sie und züchtiget sie, daß er den Menschen von seinem Vornehmen wende und beschirme ihn vor Hoffart." (Hiob 33, 15—17.)

Aus der großen Zahl bekannt gemachter Traume, in welchen die verschiedenen Formen des Hellsehens vorkommen, führen wir hier nur einige an.

Ein merkwurdiges Beispiel von raumlichem Fernsehen im Traume ist folgendes. (S. Morih Magazin fur Seelenkunde 5. B. 2, 18.)

"Gine angesehene Frau mar mit einem Briefe in der Band, den fie des Abends von ihrem entfernten Manne empfangen hatte, eingeschlafen. Diefer verficherte fie in bemfelben, daß er fich vollfommen wohl befande und es nicht das Unsehen hatte, als wurde er Gefahr laufen. Auf einmal erwachte fie mit einem lauten Ge= schrei. Thre Rammerfrauen laufen zusammen, und finden sie in einem falten Schweiße und in einem Strom von Thranen. "Mein Mann ift dabin", fagte fie zu ihnen, "ich habe ihn fterben feben. Er war an einer Bafferquelle, um welche einige Baume herumftan= ben. Gein Gesicht mar todtenbleich. Gin Officier in einem blauen Kleide bemuhte sich, das Blut zu ftillen, das aus einer großen Bunde an feiner Seite floß. Er gab ihm barauf aus feinem Bute zu trinken und schien von Schmerz burchbrungen, als er feine letten Seufzer horte." So erschrocken auch die Rammerfrauen über ben Buftand ihrer Frau waren, fo bemuhten fie fich doch, ihr Bemuth zu beruhigen, indem fie ihr vorstellten, daß diefer Traum feinen andern Grund hatte, als ihre innige Bartlichkeit zu ihrem Gemahl. Ihre Mutter, welche bei ihr im Saufe mar, und die man unterdeffen aufgeweckt hatte, stellte ihr vor, daß sie ruhig senn mußte, ba fie erft vor wenig Stunden einen Brief von ihrem Batten bekommen hatte. Allein alles Bureden half bei ihr nichts.

Sie blieb einmal dabei, daß ihr Unglück ausgemacht und ihr Gesmahl nicht mehr am Leben sey. Ihre Mutter blieb an ihrem Bette sißen und sah mit Bergnügen, daß sie durch einen heftigen Strom von Thränen entkräftet wieder einschlief; aber es dauerte nicht lange. Sie hatte kaum eine Biertelstunde geschlasen, als sie durch den nämlichen Traum wieder erweckt ward, und nun gar nicht mehr zweiselte, daß ihr Traum übernatürlich sey. Sie wurde alsebald von einem heftigen Fieber mit Geistesverwirrung überfallen, und schwebte 14 Tage lang zwischen Tod und Leben. Unter der Zeit bekam man wirklich die traurige Nachricht, daß ihr Gatte auf seiner Reise umgebracht worden sey."

"Es waren ichon vier Monate verfloffen, feitdem fie Wittme war, als fie nahe bei ihrem Sause eine Meffe horte. Die Meffe war fast vorüber, als ihre Mugen auf einen Mann fielen, ber neben ihr einen Stuhl nahm, worauf fie fogleich ein lautes Gefchrei erhob und in Dhnmacht fank. Man gab fich alle Muhe, ihr zu Bulfe zu kommen. Gie offnete endlich die Mugen, und der erfte Gebrauch, den fie von ihrer Sprache machte, mar, daß fie ihren Leuten befahl, den Mann aufzusuchen, der die Ursache ihrer Dhn= macht gewesen war, und ihn zu beschworen, daß er zu ihr kame. Er war noch nicht aus ber Kirche weg, und ba er horte, bag diefe Frau ihn zu sprechen verlange, folgte er ihr nach. Uch, meine Mutter, rief die ungluckliche Wittwe, als fie nach Saufe fam, ich habe eben benjenigen erfannt, ber bie letten Geufzer meines armen Mannes gehort hat, und fogleich beschwor sie ben Officier, ihr von ben Umftanden einer so traurigen Begebenheit Nachricht zu geben. Der Officier konnte nicht begreifen, wie ein Frauenzimmer, das er niemals gesehen hatte, ihn fennen fonnte. Er bat fie um ihren Namen, und ftutte, als er ihn gehort hatte. Inzwischen erzählte er ihr, wie ihn ein Zufall an den Ort geführt, wo ihr Gatte ver= wundet worden war, und wo er ihm Gulfe zu leiften gesucht hatte. Ich sah ihn sterben, setzte der Fremde hinzu, und ob er mir gleich unbekannt war, so konnte ich mich doch nicht enthalten, gerührt zu werden, da ich sah, daß keine Hoffnung übrig war, ihn zu retten. Ich verließ ihn, sobald er gestorben war, ohne zu wissen, wer er seyn mochte. Aber Ihr Name, den er bis auf den letzten Seufzer aussprach, prägte sich meinem Gedächtnisse tief ein, und ich habe mich dessen sogleich wieder erinnert, sobald Sie mir ihn sagten. Eine solche Erzählung konnte nicht geschehen, ohne daß sie vielmal durch Ihränen des unglücklichen Weibes unterbrochen wurde, und der Fremde gerieth in daß größte Erstaunen, da sie ihm die geträumten Umstände von dem Ende ihres Mannes mit vollkommener Deutlichkeit beschrieb. Er erkannte den Bach, die Bäume, seine Stellung und die Lage des Sterbenden, sogar seine Züge selbst waren so ähnlich, daß er sie nicht verkennen konnte."

Der sterbende Mann und die hellsehende Frau waren durch die Liebe schon in Rapport. Ihr Gedanke war durch Lesen des Briefes noch mehr auf ihren Gemahl gerichtet, und dieser dachte sterbend an die Entsernte. So war durch gegenseitige Wirkung ein inniges magisches Band geknüpft.

Als eine Art des Fernsehens lernten wir bei den magnetisch Schlaswachenden auch das Auffinden von zweckmäßigen Arzneimitzteln kennne. Als Analogon führen wir einen Traum Alexanders des Großen an.

Cicero erzählt von ihm (de divinatione Lib. II. §. 66.): "Als sein Freund Ptolemaus in der Schlacht von einem versgifteten Pfeile getroffen war, und an dieser Bunde unter den größten Leiden sterbend lag, wurde der dabei sigende Alexander vom Schlase überwältigt. Da soll ihm im Traume die Schlange erschienen seyn, die seine Mutter Olympias hielt, \*) eine Burzel

<sup>\*)</sup> Es war im Alterthum nicht ungewöhnlich, Schlangen wie andere Saus= thiere zu halten. Dlympias scheint eine besondere Liebe fur diese Thiere

im Munde tragend, und dabei gesagt haben, an welcher Stelle sie wachse, — dies war nicht weit von da entfernt, — deren Kraft aber sen so groß, daß sie den Ptolemäus heilen werde. Alexans der erwachte, erzählte seinen Freunden den Traum, und schickte Einige hin, die Wurzel zu suchen. Sie wurde gefunden, und nicht bloß Ptolemäus soll geheilt worden senn, sondern auch viele andere Krieger, die von ähnlichen Pfeilen verwundet waren. "

Das Wesentliche dieses Gesichtes war die innere Anschauung der Wurzel, ihrer Heilkraft und des Ortes, wo sie wuchs. Die Schlange der Olympias gehörte vielleicht zu jener Bildersprache, in der sich oft das Hellsehen verhült. Bielleicht ging auch eine Borstellung des wachen Lebens in die Sprache des Traumes mit über, indem die Schlangen, dem traumspendenden Apollon geheiligt und darum bei den Orakeln ausbewahrt, Symbole der Seherkraft waren.

Als Beispiel des Voraussehens im Traume stehe hier folgende Erzählung. (S. Moriß 3 B. 1. S. 47.)

Der Pfarrer Ulrici erzählt: "Ich hatte einen Freund, der eine viertel Meile von mir wohnte, mit dem ich meine angeneh= men und widrigen Schicksale theilte. Wir kamen, wenn es irgend unsere Umtsgeschäfte verstatteten, wenigstens die Woche einmal zusammen, ja es schien uns beiden etwas zu sehlen, wenn wir uns in acht Tagen nicht gesehen hatten. In den letzten vier Wochen vor seinem Ende aber sprach er bei jeder Zusammenkunft von seinem sehr nahe bevorstehenden Tode. Den Dienstag vor Pfingsten 1776 kam er des Morgens ganz frühe zu mir und sagte: Freund, sind Sie heute von wichtigen Geschäften frei, so bleibe ich den ganzen Tag bei Ihnen, vielleicht ist es das letztemal, daß ich

gehabt zu haben, da fie, nach der Sage, von Zeus in Schlangens gestalt besucht, und so von ihm mit dem halbgotte Alexander beschenkt ward.

zu Ihnen komme. Ich bringe Ihnen daher meinen Leichentert und einige Umstände von meinem Lebenslauf, die Ihnen nicht bekannt sind. Sie werden mir doch wohl der Gewohnheit nach eine Leichenpredigt halten mussen. Sie mussen den zweiten Pfingsttag, wenn wir unsere Arbeiten gethan, bei mir zu Mittag essen. Ich versprach mit meiner Frau zu kommen."

"Den zweiten Feiertag gegen Morgen traumt mir, ich murbe von den beiden Rindern meines Freundes nach R . . . gerufen, um fie bei ihrem harten Schickfale aufzurichten, da fie in Gesellschaft ihres Baters nach der Beide gereift und jenseits der Brucke durch die scheu gewordenen Pferde umgeworfen, ihr Bater mit dem Ropf an einen am Wege stehenden Fichtenbaum geschlagen, ber ihn zerschmettert und er, ohne einen Laut von sich zu geben, tobt liegen geblieben fen. Mein Traum verfette mich fogleich nach R ... in das Saus meines Freundes. Ich fand darin eine ziemliche Un= zahl verschiedener Personen aus feiner Gemeine, die ihren Prediger, der bei allen in fo großer Achtung ftand, mit vielen Thranen beflagten. Der damals daselbst wohnende U. R. S. fam mir entgegen und fagte: "Uch, welch ein trauriger Unblick ift hier! Ihr Freund ift todt, und es ift gut, daß sie kommen, wir wissen nicht mehr, was wir mit den Kindern unseres Freundes machen sollen, die über den fo unglucklichen Tod ihres Baters gang untroffbar find." Der 2. B. fam dazu und fuhrte mich zu meinem verunglückten Freund, der auf einem Tische lag, und an deffen Ropf deutlich zu sehen war, daß er mit dem Rinn auf einen spigigen Backen gefallen, ber durch den ganzen Ropf gedrungen und bei der Schlafe wieder herausgekommen mar. Ich suchte die Tochter meines feligen Freun= des und fand fie auf einem Lehnstuhl ohne Troft, den Sohn aber in gleicher Lage in dem Bause des B. A. R. Ich fehrte zu meinem todten Freund zuruck, und fuchte noch einige, die darüber heftig beunruhigt waren, aufzurichten, mir felbst aber flossen bie

Thranen dabei aus den Augen, daß ich nicht im Stande mar, weiter zu reden. - In diesem Moment fam meine Frau vors Bette und weckte mich. "Es hat schon sechs geschlagen," sagte sie, "wie schläfft Du denn heute so fanft? Du wirst aufstehen muffen, ber Wagen wird schon zurecht gemacht, um nach der Rirche zu fahren." Die Thranen liefen mir noch häufig aus ben Augen, und ich fagte: "Uch! welchen traurigen Scenen entreißest Du mich!" "Bas ift Dir benn," fagte fie, "Du weinst ja?" Ich antwortete ihr: ich reise heute nicht nach R . . . Sie bemerkte meine heftige Unruhe, trocknete mir die Thranen ab, und ließ nicht nach, mich zu bitten, ihr den Grund meiner Beunruhigung zu fagen. Ich ftand auf, und erzählte ihr beim Unziehen meinen gangen Traum, ber mir aber felbst immer trauriger wurde, je mehr ich ihn überdachte. Es blieb indeß dabei, nicht nach R . . . zu reisen, und wenn ich mich dazu entschließen wollte, so überfiel mich jedesmal ein kalter Schauer. Ich reifte nach meinem Filial und predigte. Aber bas Bild meines verungluckten Freundes schwebte mir unablaffig vor den Augen. Ich kam zuruck und predigte auch in hiefiger Kirche, aber noch immer in derfelben Unruhe. Meine Frau, der die Gegend, wo wir zu Mittag effen follten, fo ichon beschrieben mar, und die schon lange gewünscht hatte, sie zu sehen, setzte aufs neue an, mich zu bereden, mein mundlich und schriftlich gegebenes Wort und noch dazu um eines Traumes willen — nicht fo leicht zu übersehen. Aber ich war diesmal — und vielleicht zum erstenmal - in meinem Borfat unerbittlich und überwand alle die Bor= wurfe, die ich mir größtentheils felbst machte, mit einer Urt von Bartnackigkeit, in der ich diesmal nur allein einige Beruhigung fand. Ich wollte einigemal fortschicken, um meinen Freund gu warnen und mich zu entschuldigen, ich wußte aber nicht, wo er anzutreffen senn wurde. Und außer den schon erwähnten und mir felbst gemachten Borwurfen hielt mich das Gespotte eines Mannes zuruck, von dem ich wußte, daß er mit in der Gesellschaft senn wurde, der mir in vielen Stucken zu neu dachte und zu alt spottete."

"Spater ging ich mit meiner Frau ins Feld, und wie wir beinahe das Dorf wieder erreicht hatten, so sah ich meine Magd fommen. Meine Seele, die mit nichts als mit meinem verungluckten Freunde zu thun hatte, war nur begierig, diese Nachricht von einem Underen zu horen, und es war mir, als konnte ich nicht irren, daß mir die Magd die Nachricht von der gangen Erfullung meines Traumes brachte. Da haben wir's, fagte ich zu meiner Frau, die bringt uns Nachricht von R ... von unserem verungluckten Freund. Ich konnte indeg die Zeit nicht erwarten, fon= bern rief ihr ichon einige breißig Schritte entgegen: bringft Du mir Nachricht aus R . . . Ja, antwortete fie mir, Gie mochten boch so gutig senn und noch heute dahin kommen. Es war ihr verboten, mir den gangen Borfall zu fagen, und gang umftandlich wußte fie ihn auch nicht. Ich fragte : was foll ich benn heute in R . . . machen ? fie antwortete mir : Gie follen fur ben Berrn Pfarrer ein Kind taufen. Und warum thut er das nicht felbst? fragte ich. Gie antwortete, er fann nicht. Freilich, fagte ich, fann er nicht, benn er ift tobt. Go, wiffen Gie bas ichon? fagte fie, und ich foll's Ihnen nicht fagen. Ja, entgegnete ich, ich weiß es - und er ift in der Beide verungluckt, nicht wahr? Das kann ich nicht fagen, erwiederte fie, daß er aber todt fen, fagte der Bote, verbot mir aber ausdrucklich, es Ihnen zu erzählen, sondern einen andern Vorwand zu nehmen, warum Gie hinkommen follten. Ich befahl ber Magd voranzugehen und dem Knechte zu fagen, daß er an= spannen follte, um uns sogleich nach R . . . zu fahren. Wir fanben den Boten noch ba, ber uns die Nachricht von unserm verun= gluckten Freund mit den Worten brachte, wie ich fie schon im Traum erhalten und meiner Frau erzählt hatte, nur mit bem Beifate, daß er die Beit bestimmte, wann diefer ungluckliche Kall

geschehen sen, nämlich heute Nachmittag gegen 5 Uhr. Die Pferde standen vor dem Wagen, wir setzten uns wie wir gingen ein und suhren dahin. Meine präsagische Seele hatte mich schon mehrmals etwas voraus sehen lassen, was genau eingetroffen, aber noch nie eine Sache so deutlich und umständlich als diese, in welcher, so zu reden, die Probe so vollkommen war, als die Tragddie selbst. Wir kamen dahin. Mir schauderte die Haut vor jedem neuen Austritt, den ich immer schon vorher wußte, und der meiner Frau aus meisnem erzählten Traum auch schon bekannt war, da nicht einmal eine Veränderung des Anzugs von mehr als hundert Personen anzutressen war, sondern jeder so erschien, als er mir schon eils Stunden vorher erscheinen mußte. Kurz, mein Freund war todt und er war um 5 Uhr Nachmittags so gestorben, wie ich es früh um 6 Uhr nach allen Umständen im Traum vorher gesehen hatte."

Die angeführten Thatsachen, denen sich viele andere beifügen ließen, \*) beweisen uns hinlanglich, daß im Traume der Geist einer höheren Thatigkeit fahig ist. Diel wichtiger aber ist die Frage, in welchem Zustand denn der menschliche Geist überhaupt während des Schlases sen.

Wenn wir die hohe Natur des menschlichen Geistes anerstennen, und dieses Leben als eine bestimmte Entwickelungsstufe dessselben zu einem hochsten Ziele ansehen, so läßt sich ohnedies nicht annehmen, daß die Hälfte unseres Daseyns, dessen Nachtseite, versloren und ohne Bewußtseyn seyn solle. Beim Erwachen sind wir uns oft eines Traumes bewußt, häusig erinnern wir uns seines Inhaltes nicht, haben aber doch ein deutliches Gefühl, daß wir lebhaft gesträumt haben. Wir können oft aus dem Ausdruck der Physsognosmie und aus einzelnen Worten oder zusammenhängenden Reden

<sup>\*)</sup> Eine große Bahl intereffanter Thatsachen ber Urt finden fich unter ans bern in bem Werke von Macnish "ber Schlaf", und in ber Deuteros= topie von horft.

mancher Schlafenden schließen, daß sie träumen. Endlich erwachen wir ohne alle Erinnerung eines Trauminhaltes, und befinden uns in einer bestimmten heiteren oder traurigen, friedlichen oder unsruhigen Stimmung. Aus allem diesem können wir schließen, daß wir immer träumen, d. h. daß wir immer im Schlase geistig besschäftigt, also nicht ohne Gefühl und Bewußtsen sind.

Es fragt fich nun, worin kann diefes Bewußtsenn befteben, bas von dem machen meift getrennt ift. Wenn der Berkehr mit ber Außenwelt aufhort, und die funf Sinne ruben, fo bleibt erstens noch das Gemeingefühl thatig, das durch die Erregung innerer Organe Empfindungen und Borftellungen bewirken kann. Auf diese Weise erzeugen die thierischen Triebe die ihnen entsprechenden Borftellungen im Traume. Ferner konnen Borstellungen, welche durch die außeren Sinne erworben wurden, sich im inneren Sinne wiederholen, und zwar frei und unfrei, geordnet und ungeordnet. Das lette findet in dem gewohnlichen nichtigen Traume statt. Die flare Erinnerung von dem, mas wir erlebt haben, die oft bis zu den fruhesten Lebensjahren reicht, fest schon eine großere Sammlung, eine tiefere Ginkehr ber Seele voraus. Merkwurdig ift hierbei die allgemeine Erfahrung, daß die Beitentfernungen fur das Bewußtsenn vollig schwinden. Wie aber die Erfahrungen, welche wir von der Außenwelt gemacht haben, fich im innern Sinne wieder treu reproduciren konnen, fo kann auch Die Phantasie ben gesammelten Stoff auf bas mannichfachste ver= binden und eine poetische Composition baraus bilben. Wenn in dem tieferen Schlafe die Mervenkraft von der Peripherie nach bem Centrum, von den Ginnesnerven nach dem Birne gurucktritt, fo lagt fich benfen, daß das Gedachtniß und die Ginbildungsfraft, burch ben inneren Sinn angeregt, lebendiger find.

Wie wir endlich fahen, daß im magnetischen Schlafe, bei ber großeren Concentration der Seelenkrafte, wieder ein neuer Rap=

port mit der Außenwelt entstand und der den peripherischen Sinnen zu Grunde liegende Centralsinn sich ohne die Vermittelung der Sinnesorgane mit der Welt in Communication setzte, so findet dies auch zuweilen im gewöhnlichen Schlafe statt.

Wir durfen daher annehmen, die Thatigkeit des menschlichen Geistes außert sich in seiner Nachtseite, in der Phase jenes Dassenns, welche vom wachen Bewußtsenn nicht erleuchtet wird, folgendermaßen:

- 1) In Gefühlen und Vorstellungen, welche durch das Gemeingefühl erzeugt werden.
- 2) In der Reproduction von Vorstellungen, welche durch die Empfindungen der funf Sinne vermittelt wurden, und zwar unfrei durch die Association der Vorstellungen, oder frei durch Ordnen und Zusammenstellen derselben durch die Phantasie.
- 3) In ertatischen Zuständen der verschiedensten Art, in welcher, wie wir sahen, die Zeitanschauung eine andere wird, und die Seele nicht durch die fünf Sinne, sondern durch einen Ursinn mit der Welt in Verbindung tritt. Das Voraussehen und Fernsehen im Traume ware dann nur eine Form dieses Zustandes.

Wahrscheinlich ist es, daß der Mensch durch seinen freien Willen, zwar nicht durch einzelne Willensacte, aber durch seine ganze sittliche Richtung, durch seine Gesinnung, einen Einfluß auf den geistigen Zustand des Schlases habe, und daß reinere und sittlich gereistere Menschen auch im Schlase leichter zu jener tieferen Concentration gelangen konnen, als leidenschaftliche, zerstreute und sinnliche Menschen.

Die Ursache der Trennung des Doppelbewußtsenns des Menschen im Schlafe und Wachen liegt, zum Theil wenigstens, in der Organisation des Körpers, indem, wie schon früher gezeigt wurde (S. Seite 96), die gewöhnliche Erinnerung an eine Aehn-lichkeit organischer Zustände gebunden ist. In der Organisation

mancher Menschen ist wohl auch der Grund enthalten, daß bei ihnen der bedeutendere Inhalt des Schlastebens in's wache Leben übergeht. Daher es begreislich ist, daß eine gewisse Unlage zu hellssehenden Zuständen erblich seyn kann, wie dies in manchen Familien vorkommt (z. B. in Göthe's Familie). Die innere Bewegung, welche bedeutende, in das Schicksal der Menschen eingreisende Traumgesichte verursachen, mag zuweilen auch die eine Hemisphäre unsers Dasenns der andern vernehmlicher machen, und selbst den Willen darf man wohl als Ursache einer solchen Erinnerung nicht ausschließen, da auch im höheren Hellsehen es zuweilen von dem Willen der Hellsehenden abhing, den Inhalt desselben in's wache Bewustsen herüber zu nehmen. (S. Seite 95.)

Wenn nun, mas wir im Schlafe erlebten, nur felten gum Bewußtseyn des Taglebens fommt, fo kann doch das Refultat beffelben nicht fur uns verloren fenn. Manche Stimmungen, Uhnungen, Gefühle und Bunfche, von denen allen wir den Grund nicht in unserm wachen Bewußtsenn finden, mogen von den Untipoden unferer machen Gedanken herrubren. In einem hoberen Buftand, wo wir voraussehen durfen, daß der Mensch sich und feine Geschichte gang erkennen wird, muß aber diese Theilung des Bewußtseyns fich in eine hohere Ginheit beffelben aufheben. Daß fur und ein so getheiltes Bewußtsenn besteht, was durch den Somnambulismus fo deutlich wird, daß wir auch im Wachen nie die ersten Unfange, den vollen Zusammenhang unserer geistigen Thatigkeiten im Wiffen und Wollen durchschauen, beweift, daß der Mensch in diesem Leben nicht zum vollen Bewußtseyn seiner geiftigen Rrafte gelangt, und erft auf einer hoheren Entwickelungs= ftufe den gangen Inhalt feines Lebens und damit fich felbft vollig fennen lernen fann.

## Bellfehen in Krankheiten.

In manchen Krankheiten, besonders solchen, in denen das Nervensystem den Heerd der Krankheit bildet, hort das wache Beswußtseyn und die außere Sinnesempfindung völlig oder zum Theil auf. Dann gehört dieser Zustand zu der Nachtseite des Lebens. Daher ist es begreislich, daß in der Katalepsie, selbst in dem Delistum und dem Wahnsinn hellsehende Seelenaußerungen wenigstens bligahnlich erscheinen.

In keinem krankhaften Zustande ist der Berkehr mit der Außenwelt mehr aufgehoben und die Organe des Leibes, die densselben unterhalten, unthätiger, als in der Katalepsie. In neueren Zeiten hat besonders Petetin in Lyon Beobachtungen mit einigen Kataleptischen gemacht, welche beweisen, daß die Thätigkeit der Seele in diesem Zustande nicht erloschen ist, und nur eine veränsderte Sinneßanschauung die Seele mit der Außenwelt verhindet.\*) Die erste Kataleptische, die er beobachtete, war seit langem von Seiten der Sensibilität sehr abgestumpst. Nichts konnte sie mehr reizen; Augen und Ohren hatten das Bermögen verloren, Eindrücke aufzunehmen. Zum großen Erstaunen bemerkte Petetin einst zusfällig, daß ihn die Kranke genau verstand, wenn er ihr auf die Herzgrube sprach. Bald ersuhr er auch, daß sie auf dieselbe Art sah und roch. Die Kataleptische vermochte auf diese Weise ein

<sup>\*) ©. 1.</sup> Mémoires sur la découverte des phénomènes, que présentent la catalepsie et le somnambulisme, symptômes de l'affection hystérique essentielles, avec des recherches sur la cause physique de ces phénomènes par M. Petetin, professeur agrégé au collège des médecins de Lyon. 1787. — 2. Électricité animale prouvée par la découverte des phénomènes physiques et moraux de la catalepsie hystérique et des ses variétés et par les bons effets de l'électricité artificielle dans le traitement de ces maladies par Petetin, président perpétuel de la société de médecine à Lyon. 1808.

Buch, einen Brief zu lesen, wenn auch dunkele Körper zwischen ihr und diesen lagen. Setzte er einen die Electricität nicht leitenben Körper zwischen die Magengrube und den zu erkennenden Gegenstand, so hatte sie keine Kunde davon. Das Umgekehrte sand bei electrischen Leitern statt. Er bildete auf diese Weise dsters eine Kette von mehreren Personen, wovon die erste ihre Hand auf die Herzgrube der Kranken legte, und die letzte, welche die entsernteste war, nur leise in die Hand sprach. Die Kranke hörte auf diese Weise Alles. Ward aber die Verbindung nur zwischen zwei der Personen, welche die Kette bildeten, durch einen idioelectrischen Körper, z. B. durch eine Stange Siegellack, unterbrochen, so hörte die Kranke nichts, man mochte auch noch so laut sprechen. Dies bewog ihn denn auch, das ganze Phånomen der Electricität zuzusschreiben.

Bei andern Kataleptischen beobachtete Petetin nicht blos eine Versetung der Sinnesthätigkeit an die Herzgrube, sondern auch an die Fingerspissen und an die großen Zehen. Alle diese Kranken von Petetin zeigten auch eine ungewöhnliche Entwicke-lung mancher Geisteskräfte, und thaten richtige Blicke in die Zuskunft. Sie sagten z. B. ihre Anfälle auf's bestimmteste voraus.

Dbgleich alle diese Erfahrungen mit denen, die man bei Magnetisirten gemacht hatte, völlig übereinstimmten, so gehört Petetin doch zu den größten Gegnern der damals vielbesprochesnen Erscheinungen des Magnetismus. Erst am Ende seines Lebens lernte er dieselben würdigen. Sein Zeugniß ist uns darum nur beweisender.

Eine ganz ähnliche Erfahrung, wie die von Petetin, machte Gueritaut in einer Denkschrift bekannt, welche in dem Bulletin de la société d'Orléans abgedruckt ist. Bei einem jungen Frauenzimmer, das an hysterischen und kataleptischen Krämpfen litt, zeigte sich ein ähnliches Versetzen des Gesichts, des Geruchs und

des Gehörs an die Magengegend. Sie sagte auch ihre kunftigen Unfalle genau voraus und gab die Heilmittel an.

Wir wollen noch einige Beispiele der Art aus einer Zeit ans führen, in der die Erscheinungen des Magnetismus noch nicht bestannt waren.

In der Histoire de l'académie des sciences von 1742 findet fich eine Denkschrift vom Dr. Sauvages de la Croix, Urzte in Montpellier. "Ein Madchen von vier und zwanzig Sah= ren wurde 1757 von der Katalepsie befallen. Drei Monate dar= auf gesellte sich ein wunderbarer Zustand dazu. Gerieth die Kranke in denfelben, fo fprach fie mit einer Lebhaftigkeit des Beiftes, die ihr fonst gang ungewohnt war. Was sie fagte, ftand in Berbin= dung mit dem, was fie am vorigen Tage in demfelben Buftande gesprochen. Sie wiederholte Wort fur Wort eine Borfchrift in katechetischer Form, welche sie den Tag vorher gehort hatte. Sie zog daraus moralische Bemerkungen fur ihre Hausleute. Gie begleitete dies Alles mit Bewegungen der Gliedmagen und der Hugen. Und doch schlief sie gang fest. Um die Wahrheit diefer Erscheinung noch mehr zu befräftigen, stach ich sie, brachte plots= lich ein Licht vor ihre Augen und ein Anderer schrie ihr unbemerkt ruckwarts ins Dhr. Ich goß ihr in die Augen und in den Mund Franzbranntwein und Salmiafgeift; in ihre Rafe blies ich ftarfen Spaniol, ich ftach fie mit Stecknadeln, drehte ihr die Finger; ich berührte ihren Augapfel mit einer Keder und felbst mit der Spite meines Fingers. Sie zeigte nicht die mindeste Empfindung. Sie sprach nur lebhafter und munterer. Bald darauf ftand fie auf. Ich erwartete, fie wurde fich an die benachbarten Betten an= ftoßen, aber fie ging gang ruhig, indem fie allen Betten und Stuhlen auswich. Sie legte fich hierauf wieder ins Bett. Bald darauf ward fie kataleptisch. Wenn ihr jemand wahrend der Zeit einen Urm aufhob, oder den Hals und Ropf drebte, fie aufrichtete, so blieb sie in dieser Stellung, wenn der Körper nur dabei im Gleichgewichte war. Hierauf erwachte sie, wie aus einem tiesen Schlase. Da sie an der Physiognomie der Anwesenden erkannte, daß sie ihre Anfälle gehabt, so war sie verwirrt und weinte den ganzen Tag. Sie wußte übrigens von Allem, was sie in diesem Zustande gethan oder geredet hatte, durchaus nichts. Nach einiger Zeit verschwanden alle diese Anfälle, und es schien gar nicht, als hätten die Arzneimittel diese Wirkung hervorgebracht. Später hörte ich, daß sie noch einige Mal somnambul war, ohne immer kataleptisch zu werden. Ihre Gesundheit war sehr gebessert."

Der Somnambulismus, in welchem sich auch einzelne halb= helle Blicke offenbarten, war hier, wie häusig, die Krise der Krank= heit. Schon Hippokrates kennt ihn von dieser Seite, indem er sagt: (aphorism. sect. 7. n. 5.) "In der Manie und Dysen= terie ist die Wassersucht oder die Ertase gut."

Der Argt Hunauld (dissertation sur les vapeurs. Paris 1756.) erzählt folgende Geschichte: "Ein Madchen von funf und zwanzig Jahren wurde plotlich von einer wunderbaren Krankheit befallen. Sie war wie eine Sterbende und firirte immer benfelben Gegenstand mit den Augen. Gin und zwanzig Tage hindurch war fie ein Gegenstand des großten Mitleidens. Alle Mittel der Beil= funde wurden vergebens angewandt. Bisweilen feufzte fie tief und redete mit einer farfen und wohl artifulirten Stimme. Sie fah Wieles gegenwartig, mas sich boch erft in ber Zukunft ereignete. So fagte fie unter andern : Ich febe die arme Frau Marie, Die fich unfägliche Mube um ihre Schweine macht. Sie mag machen, was fie will, sie muß sie boch alle ins Waffer werfen. Man hielt biefe Rede fur ein Delirium. Den andern Tag brachte man feche Schweine ins Baus. Gine Magt sperrte fie ein, um fie ben folgenden Tag zu schlachten. In der Nacht wurde eines der Schweine rasend. Es war von einem tollen Sunde gebiffen und big nun

alle anderen Schweine. Man mußte sie umbringen und ins Wasser werfen. Sie sagte noch vieles Andere, was sich nachher immer bestätigte. Den ein und zwanzigsten Tag ihrer Krankheit stand sie auf, zog sich an, ging herab und erinnerte sich von Allem nichts."

Oft, setzt dieser Arzt hinzu, haben Melancholische unter vielen bedeutungslosen Dingen auch solche ausgesagt, die später wirklich eintrasen.

Bei Nachtwandlern, bei denen der Sinnenverkehr, wie sonst im Schlase, suspendirt ist, die Bewegungsorgane aber in Thatigkeit sind, offenbart die Seele auch bisweilen ihre sonst versborgenen Krafte.

Statt eines Beispiels bes gewohnlichen Nachtwandelns fuh= ren wir die Erzählung eines ahnlichen, durch besondere Umftande intereffanten, Buftandes an. Der Somnambule war der Neffe des Mrztes Pezzi (C. beffen storia di un stranissimo sonnanbulismo. Venezia 1813). Diefer junge Mann war zwar fruher gang gefund, jedoch fehr reigbar. Go konnte er z. B. gar keinen Widerspruch im Gesprache dulden. In Benedig follte er das Mungwesen lernen. Es fcheint, daß die Sie der Defen und der Rohlendampf nachtheilig auf feinen Ropf wirkten. Die Krankheit fing mit heftigem Ropfschmerz und Schwindel an. Nach einem Bornanfall befam er Convulfionen, die mit einer Urt Delirium abwechselten, indem er Berfe recitirte, die er vor langer Beit gelernt und wieder vergeffen hatte. Er fprach mit Geläufigkeit frangofisch, da er boch diese Sprache machend nur wenig kannte. Nachdem er sich zum zweiten Male heftig erzurnt hatte, wiederholten fich diese Anfalle Morgens und Abends. Gine fanfte Musik, mabrend er somnambul war, brachte ihn ins hochste Entzücken. Bei einer traurigen Sonate fam er in die heftigste Gemuthsbewegung. Dies verurfachte ihm folches Leiden, daß er die Noten wegriß. Bei einem Balger, der gespielt wurde, fing er an zu tangen. Er schlief oft von felbst ein, und fein Erwachen war

immer mit einer Bewegung, einem Rragen, Reiben ober bergleis den verbunden. Nach dem Erwachen wußte er nichts von dem Mlem. Durch Bauchen auf das Geficht konnte ihn ber Arat in einen ruhigen Schlaf bringen. Wenn er im Schlafe mit Jemand fprach, mochten die anderen Unwesenden larmen, wie fie wollten, er horte fie nicht. Gein Bedachtniß war fehr ftart im fomnam= bulen Buftande. Einft wollte er wachend eine Stelle aus einer Rede citiren, die sich auf die schonen Runfte bezog. Er konnte sich aber barauf nicht befinnen. Wie er in Comnambulismus fam, fand er nicht blos die gange Stelle wieder, fondern gab auch ben Band, die Seite und die Zeile an, wo fie ftand. Im Somnambulismus wußte er Alles, was er im Wachen that, aber nicht im Wachen, was er im Somnambulismus verrichtete. Die beiden Buftande standen sogar in einem Gegensate ber Naturtriebe. Beklagte er sich, z. B. in der Krife über Mangel an Appetit oder Uebelseyn im Magen, fo war beim Erwachen fein erftes Unliegen, nach Effen zu verlangen, und so umgekehrt. Durch Unftrengung des Willens fonnte er bisweilen Unfalle guruckhalten, aber bann wurden die nachft folgenden defto beftiger. Durch falfche Behandlung murde die Krankheit immer ftarker und complicirter. Dabei war er boch fo ftart, daß er mehrere Meilen hindurch mit einer Schnelligkeit lief, daß ihm Niemand folgen konnte. Er glich im Ganzen mehr einem Wahnfinnigen als einem Somnambulen. Die Natur beilte endlich die Krankheit durch ein remittirendes Fieber und durch eine ploglich eintretende Lahmung der Beine, die fich auch von felbft verlor; und von da an blieb er gefund. Merkwurdig ift bei diefer Geschichte noch Folgendes: Der junge Mensch, der dem Reffen bes Dr. Pezzi zur Bewachung beigegeben mar, bekam nach einiger Beit abnliche Unfalle von Comnambulismus, die auch gang diefelben Erscheinungen zeigten. Der Musgang feiner Krankheit ift nicht mitgetheilt.

In der angeführten Krankheitsgeschichte war der Somnams bulismus seiner Natur und seiner Entstehungsart nach ein sehr getrübter und unreiner Seelenzustand, eine Krankheit, die einen wirklichen Uebergang zum Wahnsinn bildete. Heftige Leidenschafsten und Congestionen nach dem Kopfe, welche die unzweckmäßige Lebensweise nur vermehrte, verursachten das Uebel. Weil aber in dieser Krankheit die geistige Krast mehr nach Innen thätig war, so offenbarten sich auch mehrere Spuren eines höheren Erkennens, des Hellsehens, wovon z. B. sein erhöhtes Gedächtniß zeugt. Durch Hauchen auf die Stirne, mit andern Worten, durch magnetische Einwirkung, gerieth der Kranke in ruhigen Schlaf.

Die Gewalt, welche die Musik in diesem Zustande über ihn ausubte, ward auch fonft bei Melancholischen und Wahnsinnigen bemerkt. Es erinnert dies an die Geschichte Sauls. Bon diefem wird ergablt: (1 Samuel 16, 14.) "Der Geift aber bes Berrn wich von Saul, und ein bofer Beift vom Berrn machte ihn febr unruhig. Wann nun ber bofe Geift uber Saul fam, fo nahm David die Barfe und fpielete mit feiner Sand: fo erquickte fich Saul, und es ward beffer mit ihm, und der bofe Beift wich von ihm." Die Macht ber Tone war felbft, wenigstens ein Unlag, um die hohere Prophetengabe hervorzurufen. Go wird vom Prophe= ten Elifa ergablt: (2 Ronige 3. 15, 16.) Als die Ronige Braels und Juda diesen um Rath fragten, sprach er: "bringet mir einen Spieler, und da berfelbe auf ben Saiten spielte, fam die Band bes herrn über ihn." Es ift bekannt, wie der einfache Rirchen= gefang, wie die ernften Weifen alter Meifter die Geele zu erheben vermogen. Darum ift es begreiflich, daß die Tonkunft auch dem Propheten die Pforte zu seinen Gesichten eroffnete.

Beachtenswerth ist die Mittheilbarkeit des krankhaften 3u= standes jenes Somnambulen, indem sein Aufwarter auch in den= selben verfiel.

Es gibt eine große Bahl dronischer Nervenübel, die fich auf diese Weise fortpflangen, ohne daß dabei von einem ansteckenden Rrankheitsstoffe die Rede senn kann. Man wird hierbei an die Lykanthropie erinnert, wo Menschen sich in Thiere verwandelt glaubten, an die kataleptischen Buftande, die bei dem Tode des Diacon Paris auf dem Rirchhofe des heil. Metardus beobachtet wurden, und an manche Buftande wilder Begeifterung, die fich bei religiofen Schwarmern haufig mittheilen. Bur Erklarung diefer Buftande laffen fich verschiedene Urfachen angeben. Entweder brachten bestimmte Borftellungen und Unsichten, von welchen gut oder bos begeisterte Menschen erfullt waren, bei Undern, welche folche Unfichten annahmen, eine abnliche Wirkung auf's Nervenfustem hervor, und erregten badurch biefelben Erscheinungen; ober fo eraltirte Menschen wirkten durch ihr aufgeregtes Mervenagens magnetisch auf ihnen verwandte Naturen ein, und erzeugten erft badurch ahnliche Borftellungen und Gefühle. In beiben Fallen, und besonders, wo beide Urfachen, geistige und organische Unregung zusammen wirkten, konnte sich leicht ein magnetischer Kreis und somit ein Verhaltniß wie das zwischen dem Magnetiseur und ben Magnetifirten bilden. Alle folche Buftande fuchen fich demnach baufig durch magnetische Einwirkung, durch eine Urt psychisch organischer Unsteckung, fortzupflangen.

Die wilde Begeisterung der Bacchantinnen und die phantastische religiöser Schwärmer erweisen dies von der üblen Seite. Es ergreist aber auch die wahre Begeisterung, die großartige Gemüthsbewesgung mit Macht die Umgebenden, und wo die Flamme des Geistes brennt, da entzündet sie überall das Gleichartige. Das Leben des Geistes, wie der Natur, wird in seiner Neise mittheilend und fortzeugend. Von der Ansteckungsfähigkeit des Sehervermögens liesert uns ebenfalls die Geschichte Sauls ein merkwürdiges Beissiel. "Es sandte Saul Boten, daß sie David holten. Und sie

sahen zwei Chore Propheten weissagen, und Samuel war ihr Ausseher. Da kam der Geist Gottes auf die Boten Sauls, daß sie auch weissagten. Da das Saul ward angesagt, sandte er andre Boten, die weissagten auch. Da sandte er die dritten Boten, die weissagten auch. Da ging er selbst auch gen Rama. Und der Geist Gottes kam auch auf ihn, und ging einher und weissagte, bis daß er kam gen Najoth in Rama. Und er zog auch seine Kleider aus, und weissagte auch vor Samuel, und siel blos nieder den ganzen Tag und die ganze Nacht. Daher spricht man, ist Saul auch unter den Propheten?" (1 Samuel 19. 20 u. f., und 1 Samuel 10, 10 u. f.)

Nervenübel aller Art, Epilepsie, Hysterie, Beitstanz u. dgl. begünstigen oft einen trüben Somnambulismus, welchen jedoch bisweilen helle Geistesblicke, wie Blige die Nacht, erleuchten.

Lentulus, ein Argt in Bern, (Historia admiranda de prodigiosa Apolloniae Schreierae virginis inedia a Paulo Lentulo Bern. 1604.) theilt eine Correspondeng awi= ichen Cobol in Altenburg und Paul Cherus in Wittenberg mit. In berfelben wird eines jungen Mannes erwähnt, ber burch Miß= bandlungen epileptisch ward. Rach seinen epileptischen Unfallen gerieth derfelbe in Ertase, in welcher er geistliche Lieder sang. Ploblich unterbrach er sich selbst, fahrt die Erzählung fort, und er sprach außerordentliche Dinge, namentlich über den Buftand ber Berftorbenen. Horte die Extase auf, fo hatte er das Unsehen eines Menschen, ber aus tiefem Schlaf erwacht. Er versicherte dann, er habe Engel gesehen und fen in lieblichen Garten gemefen, in denen er die hochfte Wonne gefühlt und unaussprechliche Dinge gesehen habe. (Diefes Geben ichoner Garten und bas Gesicht inneren Glucks ift bekanntlich eine gewohnliche Erscheinung auch bei magnetischen Somnambulen.) Diefer Buftand horte burch eine Beranderung feines Aufenthalts auf.

Fernel (Fernel de abditis morborum causis Lib. 2. c. 16.) erzählt von einem jungen Manne, der in Folge von Consulsionen auch in spontanen Somnambulismus gerathen war. Er sprach in diesem Zustande griechisch und lateinisch, was er, nach dem Erzähler, wachend nicht verstand. Wahrscheinlich hatte er diese Sprachen früher erlernt, aber größtentheils vergessen, und im Somnambulismus war ihm das verlorene Wissen wieder gegenwärtig. Er ward bisweilen der Gedanken der Umgebenden, namentlich seiner Aerzte, inne, und er spottete über die Unwissenscheit derselben. Diese schlossen daraus, daß ein boser Geist die Ursache dieses Zustandes seyn musse.

Im Delirium, in dem meist nur die verworrensten Traumbilder sich aufeinander drängen, hat man auch bisweilen solche lichte Momente beobachtet. Ja in seltenen Fällen offenbarte sich unter der Maske dieses Zustandes ein wirkliches Hellsehen.

Einen merkwürdigen Fall der Art erzählt die Königin Mars garetha von Frankreich. (Mémoires de Marguerite de Valois, reine de Navarre. Paris 1658.)

"Meine Mutter, die Königin," erzählt dieselbe, "lag in Mehgefährlich am Fieber darnieder. Um ihr Bett saßen der König Karl, mein Bruder, meine Schwester und mein anderer Bruder, der Herzog von Lothringen, mehrere Staatsräthe und angesehene Damen, die alle Hoffnung für sie aufgebend sie jeht nicht verlassen wollten. In ihren Träumereien rief sie, als sähe sie die Schlacht von Jarnac liefern: Seht nur, wie sie sliehen — mein Sohn hat den Sieg. Ach, mein Gott! hebt meinen Sohn auf; er liegt auf der Erde. Seht ihr an dieser Hecke den Prinzen Condé todt? Alle Anwesenden glaubten, sie träume. Allein als die darauf solgende Nacht der Herr von Losses ihr die Nachricht von der Schlacht brachte, sagte sie: Ich wußte es wohl, habe ich es nicht vorgestern gesehen? — Da erkannte man, daß es kein Fieber-

traum war, sondern eine Mittheilung, die Gott erhabenen Personen macht."

Wie das Gedächtniß an Gegenstände wiederkehrt, welche im wachen Bewußtseyn verschwunden waren, davon erzählt R. Macnish folgende Thatsache: (S. dessen Schrift: der Schlaf.) Ein Mädchen in England wurde von einem gefährlichen Fieber befallen. Im Delirium, das sich dabei einstellte, sprach sie in einer Sprache, die einige Zeit lang kein Mensch verstand. Endlich brachte man heraus, daß es Walisch sey, eine Sprache, von der sie vor ihrer Krankheit gar nichts wußte, und von der sie nach der Genesung keine Sylbe reden konnte. Einige Zeit war die Sache gar nicht zu erklären, bis man endlich ermittelte, daß sie in Wales geboren und in der Sprache dieses Landes als Kind erzogen worden sey, ob sie schon solche nachher ganz vergessen hatte.

Der Zustand, der im Delirium nur vorübergehend ist, ist dauernd im Wahnsinn, und man hat diesen daher ein sieberloses Delirium genannt.

Ein großer Theil dieser Zustände ist als ein krankhaftes Traumleben anzusehen, welches permanent geworden das wache Leben mit
seiner willkührlichen Thätigkeit verdrängt. In dieser traumähnlichen
Form hat denn auch der Wahnsinn oft Aehnlichkeit mit der Begeisterung des Sehers und des Propheten, wie dies schon die Sprache
mancher Bölker anerkennt. Das hebräische Wort Nabi, Prophet,
bedeutet auch einen Wahnsinnigen, und die Griechen gebrauchen das
Wort Manie zugleich als Bezeichnung eines begeisterten Zustandes.
In dieser Bedeutung legt ihr Platon ein größeres Lob bei, als
der Weisheit des bewußten Dasenns. Der wahrhaft Begeisterte,
ber Seher, wie der Wahnsinnige, sind von dem gewöhnlichen
Standpunkte des Erkennens und Fühlens verrückt, sie sind beide
in gewissem Verstande von Sinnen. Weil eben der Wahnsinn so
die Kehrseite des Nachtlebens unserer Seele darstellt, so hat man

diesen Zustand nicht mit Unrecht einen franken Somnambulismus genannt.

Mehrere Aerzte und namentlich Pinel haben die Erfahrung gemacht, daß Wahnsinnige, den Somnambulen ahnlich, daß Zurückkehren ihrer Anfalle, ihre stufenweise Abnahme und daß Ende derselben bis auf den Moment genau voraussagten.

Wir fuhren hier ein Beispiel aus der bnzantinischen Gesichichte an, in welchem die Seherkraft mit einem dem Wahnsinne wenigstens sehr verwandten Gemuthszustande verbunden war.

Nicetas Choniates (in corp. histor. byzantin. Venet. t. 12. lib. 3. cap. 19.) erzählt im Leben bes Ifaac Ungelus: "Als diefer Raifer in Rhabeftus war, fo befuchte er einen Mann Namens Bafilacius, der ein wunderbares Leben fuhrte und im Rufe ftand, die Bufunft zu fennen. Gine große Bahl Menschen versammelte fich um ihn und fragte ihn um Rath, wie man ehe= mals Sammon und Umphiaraus gefragt hatte." Nicetas ift gar nicht fur ihn eingenommen. Er fagt: "beim gemeinen Bolte wurde er fur einen Seher gehalten. Aber bei allen Leuten von gefunder Vernunft galt er fur einen alten Narren, fur einen elen= ben Menschen, ja fur einen vom bofen Beifte Befeffenen, und bas lettere bin ich fehr geneigt zu glauben." Durch diese Meußerungen, die fo wenig zum Bortheil des Bafilacius find, gewinnt die erzählte Thatfache an Wahrscheinlichkeit." Bafilacius empfing ben Raifer nicht mit den Chrenbezeugungen, die feiner Burde gemäß waren. Er antwortete ihm nicht einmal auf seinen Gruß, er bantte ihm nicht durch das fleinste Zeichen oder durch eine bloße Ropf= verbeugung, fondern, indem er wie ein Rafender hin und ber lief, fluchte er benen, die sich ihm naberten, und sah dabei gar nicht auf den Kaiser. Wie feine Bewegungen etwas weniger heftig wurden, trat er an das Bild des Kaifers, das im Zimmer war, fratte ihm mit seinem Stabe die Augen aus und suchte ihm den

Hut herunter zu schlagen. Als dies der Kaiser sah, verachtete er den Wahnsinnigen und entsernte sich. Das Wolk aber, welches dieses gesehen hatte, schloß daraus nichts Gutes, und da der Ersfolg diese Art Prophezeiung bestätigte, so hatte man eine bessere Meinung von dem Vorhersagungsvermögen des Basilacius als vorher. Denn einige Zeit nachher entstand eine Empörung und die Großen des Reichs seizen Alexius, den Bruder Isaacs, auf den Thron. Dieser ließ seinem Bruder die Augen ausreißen. Nach dem Tode des Alexius kam Isaac wieder zur Regierung."

Narkotische Gifte können den Menschen in einen Zustand versetzen, der dem Traume, dem Delirium, dem Wahnsinne nicht unähnlich ist. Dem soporosen Zustande, welchen diese Mittel beswirken, geht meist der eines Ausloderns der Lebens und Geistessstamme voraus. Auch in diesen krampshaften Stimmungen der Seele, die mit einem trüben Somnambulismus oft große Aehnslichkeit haben, sehen wir zuweilen das Innere unser geistigen Natur durch den Gistrausch hindurch in einzelnen Strahlen offensbar werden. Wir sühren einige Beobachtungen älterer und neuerer Aerzte hierüber an.

Bon dem Samen des Stechapfels (datura stramonium) erzählt Acosta, daß in Indien die Freudenmädchen denselben in den Wein mischen. Wer so unglücklich ist, sagt er, denselben genommen zu haben, der verweilt einige Zeit in Geistesabwesenheit. Oft spricht er dabei mit Andern und gibt Antworten, daß man glauben sollte, er sey bei völlig gesunder Vernunst; dennoch ist er seiner nicht mächtig, weiß nicht, mit wem er sich unterhält, und verliert davon völlig die Erinnerung, nachdem er erwacht ist. (De opii usu, auctore Doringio. Jen. 1620. p. 77.) Nach Gassendi bereitete sich ein Schäfer in der Provence durch Stechzapsel zu Visionen und Weissagungen vor.

Die Aegypter bereiten aus dem Banf ein berauschendes

Mittel, das sie Assis nennen. Sie machen daraus Rugeln von der Große einer Kastanie. Nachdem sie einige derselben verschluckt, und dadurch gleichsam berauscht sind, haben sie gleich den Ertaztischen Wissonen. (Ibid. p. 78.)

Johann Wier erzählt von einer Pflanze am Libanon, theangelides, welche diejenigen, die sie genießen, in einen Zustand versetzen soll, in welchem sie weissagen. (Johann Wierus de lamiis §. 5.)

Kämpfer erzählt, daß die Perfer bei einem Feste ihm einen bei ihnen gebräuchlichen Trank gaben, in welchem Opium enthalten war. Er fühlte davon bald eine unbeschreibliche Freude. Um Ende glaubte er auf einem Pferde zu sitzen und durch die Lüfte zu fliegen. (Pinel nosograph. cl. 4. No. 97.)

Ein ähnliches Gefühl, als schwebe man durch die Lüste und reite durch die Wolken, erregt vorzüglich das Bilsenkraut. Man wird hierbei gedrungen, an die sogenannten Heren des Mittelalters zu denken, welche Aehnliches von sich behaupteten, z. B. auf den Blocksberg zu fahren, weil man weiß, daß dieselben sich des Bilsenkrauts innerlich zum Zaubertrank und äußerlich als Salbe bedienten. Durch die Wirkungen dieses und ähnlicher Mittel allein, lassen sich indeß bei weitem nicht alle Erscheinungen des Herenswesens im Mittelalter erklären.

Durch die Wurzel des Napellus ward Helmont in eine Stimmung der Seele versetzt, in der sich die veränderte innere Thätigkeit des Geistes reiner, als sonst beim Gebrauche betäubens der Gifte, offenbarte. Er erzählt von sich selbst (Helmont demens idea §. 12): "Ich behandelte den Napellus auf verschiedene Weise. Einst, als ich die Wurzel desselben nur grob zubereitet, versuchte ich sie mit der Zungenspisse. Obgleich ich nichts hinuntergeschluckt, und viel Speichel ausgespieen hatte, so hatte ich doch bald dadurch ein Gesühl, als wenn mir der Schädel von

Außen mit einem Bande gusammengeschnurt wurde. Es famen mir einige hausliche Geschäfte vor, ich zahlte eine Rechnung, ging im Sause hin und her und brachte Alles in Ordnung. Endlich widerfuhr mir, was fonst niemals. Ich fühlte namlich, daß ich im Ropfe nichts dachte, verstunde, mußte, noch mir ein= bildete nach der gewohnlichen Weise: aber ich fühlte mit Ber= wunderung, flar, unterscheidbar und beståndig, daß alle jene Berrichtungen in der Berggrube vor sich gingen und sich um den Magenmund verbreiteten; ich empfand dies bestimmt und deut= lich und ich bemerkte es aufmerksam, daß, obgleich ich fühlte, wie Empfindung und Bewegung vom Kopfe aus sich über den gangen Korper verbreite, bennoch bas gange Bermogen zu benfen merklich und fuhlbar in der Berggrube fen, mit Ausschließung des Ropfs, als wenn dann bort die Seele ihre Unschlage überlegte. Boll Berwunderung und Staunen über diefe Empfindungsweise, bemerkte ich mir meine Gedanken, und stellte über dieselben, wie uber mich felbft, eine genaue Prufung an. Und ich fand gang deut= lich, daß wahrend der gangen Zeit mein Denken und Betrachten viel flarer war. Die Empfindung, wodurch es mir bemerkbar ward, daß meine Bernunft und meine Einbildungsfraft in der Bergarube und nicht im Ropfe fen, vermag ich nicht durch Worte auszudrücken. Es war eine Geligkeit in jener intellectuellen Rlarheit. Es währte auch nicht kurze Zeit, widerfuhr mir auch nicht, als ich schlief, traumte, oder frank war; sondern ich war nüchtern und gefund. Und obgleich ich mich felbst schon mehrmal in Zustanden von Ertase befunden hatte, so beobachtete ich doch, daß dieselben nichts gemein hatten mit diesem Denken und Rublen an der Berg= grube, wobei jede Mitwirfung des Kopfes ausgeschloffen war. Ich bemerkte mit deutlicher Ueberlegung (als ware ich vorher unter= richtet gewesen), daß der Kopf vollig feierte in Binficht der Phan= tafie, und ich wunderte mich, daß dieselbe außer dem Sirn in der

Herzgrube thatig war. Zuweilen wurde jene Seelenfreude durch die Furcht unterbrochen, es könne mich der ungewöhnliche Zufall zum Wahnsinn bringen, weil die Ursache desselben ein Gift war; die Bereitung aber des Giftes und die kleine Gabe, welche ich genommen, beruhigten mich. Obwohl mir nun die Klarheit oder die selige Erleuchtung meines Verstandes, wegen ihres Grundes, diese Art der Einsicht in etwas verdächtig machte, so gab mir doch meine völlig freie Resignation in den Willen Gottes meine frühere Ruhe wieder. Etwa nach zwei Stunden besiel mich zweimal ein leichter Schwindel. Nach dem ersten bemerkte ich, daß das Denkvermögen zurückgekehrt sen, und nach dem zweiten fühlte ich, daß ich auf die gewöhnliche Weise dachte. Obwohl ich nun später einige Mal von demselben Napellus kostete, so begegnete mir doch niemals mehr etwas Aehnliches."

Bei den Folgerungen, die Belmont aus diefer Erfahrung zieht, bemerkt er unter andern von jenem Lichte, das von der Berz= grube aufsteige : "Bon biefem lichten Strahl fann man nur fagen, daß er intellectuell ift, hoher als jedes irdische Gebilde. Denn er wird allein von der Seele bereitet, welche an fich eine reine Intelligenz, oder ein felbstftandiges und intellectuelles Licht ift. (Qui luminosus radius non alias exprimibilis est, quam quod sit intellectualis et superans contextum sublunarem. Quippe qui debet a sola anima fabricari, quae in se non nisi merus intellectus est, sive lumen substantiale et intellectuale. Demens idea 16.) Beil die Ginne und die Bewegung frei ftunden, fo urtheilte ich, daß ihnen ein anderes Licht und anders woher zuge= führt werde. Es lehrte mich bas auch, daß die Lebensgeister in biefem Buftande einen freien Durchgang burch die Merven hatten. Denn dieses Licht burchdringt alles, wohin es ftrahlt, so wie bei jungen Leuten das Rerzenlicht durch die Kinger rothlich durch= scheint, als waren die Knochen selbst durchsichtig."

Wie hier Helmont das innere Licht der Clairvoyance von dem außeren Sinnenlicht unterscheidet, und die freiere Bewegung des inneren Lichtleibes, des Nervenäthers in der Ertase, aus eigener Erfahrung kennt, so wird es ihm auch eben dadurch gewiß, daß der Mensch in verschiedenen Existenzsormen auf andere Weise denke und sühle, der Geist aber über diese Formen erhaben sich selbst als ein zweites Ich zu betrachten vermöge. "Ich ward inne," sagt er, "daß jener Zustand ein ganz anderer gewesen, und daß der im Wahnsinn, im Scheintode und in der Apoplerie wieder ein anderer ser sey. Ich prüfte mich damals auch mit großer Besonnenheit, ob das wohl der Weg sey, auf welchem die Menschen verrückt würden. Bei völligem Urtheil über mich war ich ohne Furcht und sah meine Sachen nicht als mein an. Ich sah auf dieselben wie von der Seite, als gehörten sie einem Menschen aus einer andern Welt."

Seit der Ertase, die Belmont durch jenen Gebrauch des Napellus hatte, scheinen sich ahnliche Buftande, eine Urt von Comnambulismus, mehr als fruher bei ihm wiederholt zu haben. "Bon jener Zeit an," bemerkt er, "hatte ich hellere und verständigere Traume, als vorher. Denn wenn die Seele einmal gleichfam die Berrichaft über den Korper wieder bekommt, fo vermag fie beffer zu erkennen." Diefe hellen Traume scheinen bei ihm, wie fomnam= bule Krisen, in einem Zusammenhange gewesen zu fenn. "Denn," fagt er, "da lernte ich verfteben, wie ein Tag dem andern Tage etwas fund gibt, und eine Nacht der andern ein Wiffen verleiht." Wie andern Bellsehenden war ihm auch das innere Licht Prinzip und Ausdruck des Lebens. "Ich lernte auch," fahrt er fort, "daß bas Leben, der Berftand, der Schlaf, Wirkungen eines gewiffen Lichtes find, das feiner Ranale bedarf, indem diefes das Lebens= licht durchdringt. (lux lucem' vitalem penetrat.) Zuweilen zieht sich die Seele zuruck, breitet sich aus und zieht sich abermals durch

eigenthumliche Bewegung gusammen, und zwar auf fehr mannich= faltige Weise, im Schlafe, im Wachen, in ber Contemplation, ber Ertase, der Dhnmacht, der Manie, dem Delirium, der Buth, in ihren Leidenschaften und Berirrungen, und endlich durch ge= waltsame Eindrucke einfacher Mittel. Denn der Geift hat die Berrschaft über die geiftigen Dinge, welche in viele Gattungen und Arten getheilt ift. Nicht weniger als die Korper unter fich verschieden sind, sind es auch die Lichter (namlich die ebengenann= ten Lichter, welche nach ihm die Ursachen der verschiedenen Lebens= formen find). Endlich lernte ich, daß die Ginficht, die durch Auffindung und Urtheil entsteht, mit Berucksichtigung der Orte, ber Umftande, des Bergangenen, des fruber Gefagten und Gefchebenen, alfo des Abwesenden, als solchen, ihre Bollendung in einer Ber= richtung des Gehirns findet (fiat ultimata opera in cerebro) durch das Zufließen eines Strahls aus der Berggrube, weil eine folde Ginsicht Erinnerung voraussett. Diejenige Erkenntniß aber, welche sich auf zukunftige und abstracte Dinge, ohne Rucksicht auf die Umftande bezieht, als ware Alles gegenwartig, geschieht gang in der Berggrube. Deshalb feben die von Sinnen find, alle Dinge als gegenwartig und reden als folche von ihnen."

Helm ont erklart endlich das Hellsehen für ein unmittelbas
res Schauen der Seele, und glaubt, daß dieses der ursprüngliche
reine Zustand des Menschen gewesen sen. "Endlich lernte ich auch
hieraus, daß die unsterbliche und unermüdliche Seele, während
sie vor der Sünde ihren Leib nach Gebühr beherrschte, alle Dinge
innig, durch Anschauung, ohne Anstrengung, Verdruß und Ermüdung verstand; weil sie nämlich ganz bei sich, in dem Mittels und
Einheitspunkte ihrer selbst ohne Mithülse der Organe Alles erkannte;
nun aber in eine fremde Herberge gebannt und gleichsam ganz
gebunden, hat sie ihre mancherlei Geschäfte der empfindenden Seele
übergeben."

In feinem Werke "Imago mentis" (§. 24.) fpricht er auch feine Ueberzeugung aus, daß nach diefem Leben die Geele zu einem unmittelbaren zeitlofen Schauen gelangen werbe. Er nimmt an, daß die Erinnerung und die Reflexion aufhoren, und dagegen eine reine unvermittelte Erkenntniß ber Wahrheit ftatt finden werde. "Die Seele," fagt er, "wenn fie getrennt ift vom Rorper, bedient sich nicht mehr des Gedachtniffes, noch der Induction aus Erinnerung, in Beziehung auf Raum und Zeit (inductione reminiscentiae intuitu loci aut durationis), sondern ein einziges Jest und Bier umfaßt ihr alle Dinge. Darum, wenn ihr irgend ein Gedachtniß übrig bliebe, so mare es ihr in ber Ewigkeit unnuß und beschwerlich. Eben fo auch die Erinnerung, weil diese nur durch Bermittelung der Reflexion (per rationis discursum), die alsbann todt ift, wirksam wird. Gie haben also in der Ewigkeit nicht mehr ftatt. Denn die Seele fteht bann in dem Unschauen und dem Genuß der nackten Wahrheit, ohne Aufhoren, Ermudung und Abnahme und ohne des Gedacht= niffes zu bedurfen."

Betäubende Gasarten scheinen auch zuweilen ähnliche Zusstände hervorgebracht zu haben. Bei mehreren Drakeln des Altersthums waren aus der Erde aufsteigende Dämpfe; und es ist allerdings zu vermuthen, daß ihr Einfluß wenigstens mit beigestragen habe, um jenen körperlichen und geistigen Zustand hervorzurusen, in welchem die weissagenden Priester und Priesterinnen in der Ertase waren. Heftige Krämpfe gingen dieser Naturbegeissterung, dieser Art von Somnambulismus, häusig voraus, und die Wirkungen der erregenden Dämpfe waren zuweilen so heftig, daß man, z. B. bei dem Drakel des Apollon zu Delphi, die Priesterinnen zu wechseln pflegte, weil eine davon in ihrem Parrorismus das Leben eingebüßt hatte. Den Zustand einer solchen

krampfhaft erregten Seherin, der Sibylle von Cuma, befchreibt auf eine fehr charakteristische Weise Virgil:

At Phoebi nondum patiens, immanis in antro
Bacchatur vates, magnum si pectore possit
Excusisse deum: tanto magis ille fatigat
Os rabidum, fera corda domans, fingitque premendo.

(Aeneis lib. VI. v. 77—80.)

Türkische Derwische tauzen beständig im Kreise herum, bis sie ermüdet und betäubt niedersinken. In diesem Zustande ertheilen sie dem Bolke Rath, und verkünden, wie man glaubt, die Zuskunst. Sie thun dies nach dem Beispiele des Merclava, der, nach ihrer Aussage, sich lange Zeit so im Kreise drehte, ohne Nahrung zu sich zu nehmen. Hierauf siel er in Ertase und erhielt seine Offenbarungen. (Ricour histoire de l'empire ottoman.) Achnliche wilde und berauschende Tänze sinden wir auch bei den wahrsagenden Priestern in verschiedenen Religionen, im Sadässmus der Canaaniten, dem Baalsdienste und bei den Schamanen der Finnen und Lappen. Der Mensch macht sich durch die heftige Bewegung selbst zu seinem Narkoticum, und zuweilen mochte sich wohl dadurch ein trüber somnambuler Zustand entwickelt haben, wenn anders die Disposition zu demselben in solchen Menschen vorhanden war.

Bei den Wolkern des Alterthums, unter denen die Idee der Gottheit am tiefsten entstellt war, wo der ewige Geist durch Mord gesühnt und durch wilde Lust gepriesen werden sollte, wie im Dienste des indischen Shiva und der Kali und des phonicischen Moloch, sinden wir die Weissagungen der Opferpriester oft mit bacchanalischen Tanzen, berauschenden Festen und den Gräueln der Menschenopfer verbunden. Erregte die tobende Lust und das Entsehen der blutigen That das Gemüth bis zu jener wahnsinnigen Verzückung, in welcher der Opferpriester, krampshaft bewegt,

aus dem verschlossenen Innersten seiner Seele von einem Strahle erhellt ward? Dieser konnte nicht das wohlthätige Licht seyn, welches aus der friedlichen, von dem Irdischen freien Seele leuchtet, sons dern ein Blitz, der aus dem gräßlich erregten Innern hervorzuckt.

Eine tiefere Concentration der Seele läßt sich auch bei einer verdorbenen Richtung des Geistes denken. Das Loswerden von der äußeren Natur ist nicht immer ein Freiwerden von derselben; eine Entrückung ist nicht immer eine Erhebung; und es ist wohl denkbar, daß in dem Zustande der Ertase ein boser Wille thätig seyn könne. Wenn uns die reine Ertase als Anticipation eines künstigen höheren Zustandes der Seele erschien, so müßte man eine solche unreine Ertase als Anticipation einer durch Verschuldung möglichen, tieferen Form eines künstigen Dasenns betrachten.

Wenn man, nach dem Gesagten, die Möglichkeit eines bosen Willens während des Zustandes der Ertase an sich nicht läugnen kann, so bleibt die Untersuchung der einzelnen Thatsachen hierbei höchst schwierig. Es waren jene sinsteren Seelenzustände, die uns die Geschichte bewahrt hat, meist so sehr mit vielen geistigen und körperlichen Krankheiten, mit Melancholie, Hysterie und Wahnsinn verbunden, daß der bose Wille, der möglicher Weise hierbei statt fand, von den Selbstäuschungen solcher Personen, wie von den Täuschungen der sie beobachtenden, kaum zu unterscheiden ist.

## Bellsehen in der Nähe des Todes.

Wenn nach der ganzen bisherigen Entwickelung die Ertase ein Freiwerden des inneren Menschen von seiner materiellen Natur ist, so läßt es sich schon im voraus vermuthen, daß in der Nähe des Todes die Ertase häusig vorkommt. Dieser Zustand der Seele zeigt sich am meisten, wenn der Kampf der Natur mit der Krank-

heit nachläßt und die Seele schon weniger an die irdische Hulle gebunden ist.

Diese Erhebung des Geistes, die sich oft in der friedlichen Physiognomie der Sterbenden abspiegelt, darf man wohl mit Recht als den Beginn einer neuen Lebensform ansehen. Während in diesen letten Momenten des Lebens die zeitlichen Bande sich losen, sind häusig längst Verstorbene den Gedanken der Sterbens den so nahe, als die Freunde, welche sie im Begriffe sind, bald zurück zu lassen. Was sie in diesen Momenten geistiger Befreiung sagen, hat oft eine tiese Bedeutung, und nicht selten sind ihnen Vergangenheit und Zukunft gegenwärtig.

Durch den ertatischen Zustand sind denn auch die kaum zu leugnenden Thatsachen eines Erscheinens der Sterbenden bei entsfernten, ihnen theueren Personen zu erklären. Diese Fernwirkung ist begreislich durch das geringere Gebundenseyn des Nervenäthers, der zum freieren Organ der Seele wird.

Aus einer Zeitschrift des vorigen Jahrhunderts "die geistliche Fama" sind die zwei folgenden Geschichten entlehnt.

Ein schwächlicher Bauernknabe, heißt es daselbst, (1 B. 3 St. S. 40.) starb scheinbar nach einer kurzen schmerzhaften Krankheit. Nachdem er vier Stunden in diesem Scheintode gelegen, in welchem Zustande sein Körper so steif war, daß man ihn nicht umskleiden konnte, erwachte er wieder. Er sing nun an zu weinen und zu klagen über den traurigen Tausch, den er gethan habe; er sey an einem so herrlichen Orte gewesen und habe mehrere seiner versstorbenen Anverwandten gesehen. "Bei dem Allen," fährt der Erzähler fort, "konnte man doch keine eigentliche Entzückung bemerken; er lag wie Einer, der sanst ruhet. Der Odem ging so leise, daß man ihn kaum mit Anhaltung des Ohrs hören konnte. Sein Gesicht war sehr freundlich und lächelte bisweilen, wie daß eines schlasenden Wiegenkindes. (Tressende Bezeichnung der Phys

fiognomie mancher Comnambulen.) Er regte bisweilen eine Sand ober einen Fuß. Sonft blieb Alles unbeweglich an ihm. Wo man feine Glieder angriff, ba ließ er Alles mit fich machen. Sechs Aliegen liefen beståndig auf feinem Gesicht, und er blieb unbeweg= lich. Es war fein Schlaf nur wie eine tiefe Ginfehr und Innigfeit feines Bergens und Geiftes. Die Mugen blieben beståndig geschloffen, daß, wenn er sie auch einmal aufthat, er fie gleich wieder schloß. Go blieb er ben Tag über liegen." Den andern sprach er liegend und mit geschlossenen Augen eine lange Beit nur über religibse Wegenstande, die er mit vielen fehr paffend gewählten Stellen aus der heiligen Schrift begleitete. Er endigte mit Ermahnungen und Gebet, und fegnete endlich feierlich alle Unwesenden. Seine Sprache mar edler als im gewohnlichen Leben. Nach Ausfage der Eltern und des Schullehrers war diefer Knabe vorher fehr beschrankt. "Go belebt feine Rede mar," fahrt ber Bericht fort, " so unempfindlich mar er gleich darauf, ohne alle Be= wegung des Mundes und der übrigen Glieder. Wie man feine Bande und Fuße legte, fo blieben fie. (Beichen der Ratalepfie.) Das große Berausch der vielen Unwesenden hatte nicht die mindeste Wirkung auf ihn." Sechs Wochen blieb diefer Knabe in Diefem ungewöhnlichen Buftande. Er genaß hierauf und lebte noch ein Jahr. Als er barnach frank wurde, fagte er bestimmt voraus, er murbe nun fterben, und wirflich ftarb er in großem Geelenfrieden.

Dasselbe Buch enthält einen Bericht eines Pfarrers Namens Kern in Hornhausen an die preußische Regierung in Halberstadt vom Jahr 1733, (2. B. 13 St. S. 105.) wovon hier ein Außzug stehe. "Johann Schwertfeger war nach einer langwierigen, schmerzhaften Krankheit dem Tode nahe. Er ließ mich rufen, nahm das heilige Abendmahl und sah mit Heiterkeit dem Tode entgegen. Bald siel er in eine Dhnmacht, die eine Stunde währte. Er erwachte, ohne etwas zu sagen. Nach einer zweiten Dhnmacht,

die etwas långer gewährt, erzählte er eine Vision, die er gehabt habe. Eine Stimme rief ihm, er musse wieder zurück und sein Leben untersuchen. Dann solle er vor dem Richterstuhle Gottes erscheinen. Die ersten Worte bei seinem Erwachen waren die: Ich muß wieder fort; aber das wird ein schwerer Stand seyn; ich werde zwar wieder kommen, aber nicht sobald als zuvor."

"Nach zwei Tagen fiel er in eine britte Dhnmacht, die vier Stunden dauerte. Seine Frau und Rinder hielten ihn fur todt, legten ihn auf Stroh und waren im Begriff, ihm bas Todten= bemd anzuziehen. Da schlug er seine Mugen auf und sagte: Schicket nach dem Prediger; denn ich will ihm offenbaren, mas ich erfah= ren habe. Sobald ich in die Stube trat, richtete er fich von felbst auf, als hatte ihm nie etwas gefehlt, umarmte mich fest und fprach mit ftarfer Stimme: Uch was habe ich fur einen Rampf ausgestanden! Der Kranke überfah fein ganges Leben und alle Kehler, die er in demfelben begangen hatte, felbit die ihm gang aus der Erinnerung gefommen waren. Alles war ihm fo gegenwartig, als fen es erft jest ge= fchehen." Die gange Erzählung schließt damit, daß er am Ende berrliche Tone vernommen und einen unaussprechlichen Licht= glang geschaut habe, wodurch er in große Wonne verset worden. "Mus folder Freude bin ich nun wieder in dieses That des Jammers zuruckgekommen, in dem mich Mes anekelt, nachdem ich etwas Befferes erfahren. Much will ich ben himmlischen Geschmack nicht mit irdischer Speise und Trank vermischen, sondern so lange warten, bis ich wieder in meine Rube fomme."

"Merkwürdig war es", fährt der Prediger fort, "daß ihn die Krankheit verlassen. Denn er war nach der letzten Dhnmacht stark, frisch und gesund und von allen Schmerzen befreit, da er doch vorher kein Glied rühren konnte. Die Augen, welche vorhin trieften, trübe und tief im Kopfe lagen, waren so helle und klar,

als waren fie mit frischem Baffer ausgewaschen worden. Das Beficht mar wie eines Junglings in feiner Bluthe. "Nun", fing er an, "lebe ich noch zwei Tage und wunsche, daß Jedermann zu mir kommen mochte, mich anzuhoren, damit er fich ju Gott bekehre." Besuchte ihn Jemand in meinem Beisenn, fo reichte er ihm die Sand und fagte: "Weg mit der Erde, hinauf ju Gott." Das muß ich gefteben, daß fein Berftand nach ber letten Dhnmacht ungemein zugenommen. Denn er fprach nicht mehr wie ein gemeiner Mann und wie zuvor, sondern es war Mes fraftig, nachdrucksvoll und durchdringend, als ob er die Redefunft in der furgen Beit seiner Dhnmacht erlernet. Denn anstatt ich Unfangs sein Lehrer und Trofter war, so wandte fich nun das Blatt um, und ich mar gegen ihn wie ein Rind und horte feine Reden mit Berwunderung an. Wie nun die zwei Tage, die er noch leben follte, herum waren, fagte er: "Nun leget mich auf die Streu; ich will fterben, die Zeit ift da." Cobald fie ihn angriffen, that er die Augen zu und schlief ein. Weil aber die Frau ein Gerausch machte, sich wehmuthig anstellte und ihm in die Ohren rief, ihn auch nicht niederlegen wollte, sondern mit Schutteln und Bewegen anhielt, fo erwachte er wieder und fprach: "Ihr graufamen Menschen, warum wollt ihr mir die Rube nicht gonnen, die mir Gott gonnt. Nun muß ich noch einen Tag bier zubringen." Dies geschah. Doch konnte man nichts mehr von ihm vernehmen, weil er beståndig schlummerte. Mur einmal sprach er noch. Als man ihn namlich gefragt, ob er bei Tage oder bei Nacht fterben wurde, antwortete er: bei Nacht; und fo geschah es auch, im acht und dreißigsten Sahre feines Lebens."

Als im vierzehnten Jahrhundert der schwarze Tod, diese furchtbare Seuche, durch welche das Wasser und die Luftverpestet zu senn schienen (denn die Fische starben in den Seen und die Vogel sielen todt aus der Luft herab), in Europa wüthete, geriethen viele

Erkrankte vor ihrem Tode ins Hellsehen. Sie gaben in der Ertase nicht blos ihre eigene Todesstunde ganz genau an, sondern bezeichneten auch diejenigen, welche nach ihnen sterben würden, was immer genau eintras. (S. Schnurrer Chronik der Seuchen.)

Wie bei den hoheren Seelenaußerungen des Traumlebens die wichtigste Frage für uns die war, in welchem geistigen Zusstande wir während des Schlases überhaupt sind, so bleibt bei der Betrachtung des Hellschens in der Nähe des Todes die Frage sehr wichtig, in welchem Zustande der Geist im hohen Alter, das ein beginnendes Sterben, und im Acte des Sterbens selbst ist.

Der Mensch erwacht aus dem Fotusschlaf und kehrt in den Todesschlaf zuruck. Zwischen diesem Anfang und Ende ist eine beständige Oscillation von Schlaf und Wachen. Im Alter aber überwiegt die Nachtseite des Lebens. Der Greis träumt mehr als er wacht. Gegen das Ende des Lebens hort die Vermittelung mit der äußern Natur allmählig auf, die Sinne und Bewegungsorgane werden schwächer. Eben so schwindet die, nicht durch die Sinne, sondern durch das Gehirn allein vermittelte Thätigkeit der Seele. Gedächtniß, Phantasie und Urtheilskraft nehmen ab; die Glieder des irdischen Leibes, die bisher Organe des Geistes waren, werden unbrauchbar zur Communication mit der Welt. Der Mensch zieht sich so von dieser zurück, er verpuppt sich. Das Ende des Lebens ist mehr ein Schlaf als ein Wachen.

Wenn wir nothwendiger Weise das zeitliche Leben als eine Stufe ansehen, die zu einer höheren Form des Seyns führen soll, so können wir schon deshalb den letzten Theil desselben nicht als einen inhaltleeren und dadurch zwecklosen annehmen, wie er es für die äußere Erscheinung allerdings ist.

Sollte selbst das geistig reichste Leben mit einer, wenn auch vorübergehenden, für die geistige Entwickelung bedeutungslosen Zeitepoche enden? Wir können bei dem Glauben an eine hochste

Weisheit, welche die Menschen zu einem weit über die Erde gehensten Ziele schuf, keinen solchen unbenutharen Zeitraum annehmen, so wenig in dem schlafähnlichen Zustande des Alters, als, wie wir sahen, im Schlafe selbst.

Das wache Leben erschien uns als eine außere Entsaltung der inneren Krafte, die aber von dieser Auskehr sich wieder einkeheren, wie die Bluthen, die bei Tage sich entsalten und sich bei Nacht schließen. Die völlige Einkehr, die totale Concentration der Seele, ist der Tod. Das beginnende Sterben und eben so das Stumpfesenn des hohen Alters kann nicht blos ein Uebergang senn zu diesem vollendeten Eingekehrtsenn, sondern wir sind nach allem schon früher Gesagten berechtigt, anzunehmen, daß auch in diesen Zusständen geistige Kräfte entwickelt werden, die erst in einem künstigen freieren Dasenn sich offenbaren, gleich wie im Embryo sich die Glieder bilden, die der geborne Mensch erst gebrauchen kann.

Der Ausdruck des Friedens, der nach einem wurdig geführsten Leben oft die Züge des Greises verklart, deutet auf ein solches inneres Leben, das seine irdischen Entwickelungsstufen vollbracht hat und das Resultat derselben sich verinnerlicht, die Ernte des Lebens einsammelt. Das Sterben verhält sich zum Tode, wie der magnetische Schlaf zur Ertase. Dies ware das normale, man mochte sagen, das gesunde Sterben.

Wie wir aber annehmen mußten, daß im Traume zwar der Geist einer höheren ertatischen Thätigkeit fähig sen, daß aber häusig das Gemeingefühl und die meist unfreie Reproduction früherer Vorstellungen den inneren Sinn der Schlafenden erregen, so sindet dies auch im Greisenalter häusig statt. Namentlich ist durch die Reproduction der Vorstellungen die Macht der Gewohnheit bei alten Leuten zu begreifen. Denn im hohen Alter ist der Mensch mehr durch frühere Gedanken und Entschlüsse bestimmt, und der Greis thut halb unwillkührlich, was er früher freiwillig that.

Wenn aus dem Gesagten hervorgeht, daß in der Berpup= pung des hohen Alters der Mensch eben so wohl ein dem gewohn= lichen Traum verwandtes, niederes, als ein durch Concentration ber Seele hoheres Dafenn fuhren tonne, fo fprechen viele Erfah= rungen auch dafur, daß beides zugleich möglich fen. (S. Seite 101.) Das Bewußtsenn ift hier getheilt. Das Licht der Geele leuchtet nach innen, während nur einzelne schwache Lichtstrahlen noch nach Außen gerichtet find und in den veralteten Werkzeugen nur getrubte Medien finden. Gine folche Doppeltheit des Bewußtsenns findet felbst im wachen Leben ftatt. Wahrend namlich unfere Muf= merksamkeit auf einen rein geiftigen Gegenstand gerichtet ift, 3. 23. auf eine mathematische oder philosophische Aufgabe, kommen außere Sinneseindrucke zu unferem Bewußtfenn, ohne in bemfelben zu haften; wie benn umgekehrt bei ber Aufmerksamkeit auf außere, oft unbedeutende Gegenftande, bedeutende Gedanken un= vorbereitet wie Blige uns durchleuchten, was man im gewohnlichen Leben die guten Ginfalle nennt, und die offenbar beweisen, baß wir unserer geistigen Thatigkeit und ihres Busammenhanges im gewöhnlichen Leben nicht vollständig bewußt sind.

Tene für die Anschauung so traurigen Momente des schwinsbenden Bewußtseyns in der Nähe des Todes, im Delirium und im Greisenalter, dürfen wir daher nicht als verlorene Zeiten bestrachten, vielmehr mögen in denselben noch bedeutende Entwickeslungen des Geistes unserm Auge unbemerkt geschehen. Daß der größere oder geringere Werth, den der Mensch im Leben durch seine Freiheit erwarb, den Inhalt dieser dem äußeren Bewußtseyn entzogenen Lebensstufen mitbedingen musse, kann wohl keinem Zweisel unterworfen seyn.

## Bellfeben in ber Contemplation.

verschiedenen Eristenzform, damit die Seele zu innerem Schauen gelange. Wenn dieselbe weniger nach Außen gerichtet ist und durch Sammlung, Betrachtung und Erhebung andauernd ein gesteigerstes inneres Leben führt, konnen ertatische Zustände entstehen.

Es versteht sich, daß in dieser neuen Lebensform der Geist des Menschen auf die verschiedensten Weisen thatig seyn konne. Die Eigenthumlichkeit und der innere Gehalt des Menschen wersden die Richtung bestimmen, welche die Seele in diesen Zuständen annimmt. Unter allen Umständen zieht der Mensch das ihm Aehnsliche an. Je freier daher die Seele thatig ist, um so mehr wird sie aus den verschiedenen Weltkreisen das ihr Homogene anziehen und von diesen Kreisen wieder influenzirt werden konnen. Denn der Geist ist da, wo er der ganzen Richtung seines Wesens nach seyn will.

Da die Einsamkeit und die Abgezogenheit von der Welt diese Richtung des Geistes befordern, so können wir uns nicht wundern, daß wir die verschiedenen Formen des Hellsehens so oft bei Einssiedlern, in den Klöstern, bei einsam lebenden Hirten und übershaupt bei Menschen wiedersinden, die von der Außenwelt wenig berührt werden.

Es wurde aber ein nur untergeordnetes Interesse haben, wenn wir hier eine Reihe einzelner Thatsachen, als Beispiele anführen wollten, welche das Gesagte beweisen.

Wir wahlen daher lieber Beispiele von wahrhaft erhöhten Seelenzuständen einiger Menschen, die in ihrem geistigen Schauen eine dem Höchsten zugewandte Richtung hatten, und welche durch ihre Sehergabe eine welthistorische Bedeutung bekamen.

Mls Reprafentanten einer boberen Begeisterung führen wir

zwei der merkwürdigsten Seherinnen an, deren Leben uns die Geschichte bewahrt hat, Johanna d'Arc und die heilige Hildegardis. Diese geriethen nicht allein durch Contemplation in diese Zustände; vielmehr sinden wir hier bei ihnen, wie in den meisten Fällen, verschiedene Ursachen vereint. Denn auch bei diesen hohen Graden von Begeisterung ist eine körperliche und geistige Anlage nicht zu verkennen.

Wir sind weit entfernt, diese und alle ihnen ahnliche Besgeisterte mit den gewöhnlichen Somnambulen in Eine Klasse zu seisterte mit den gewöhnlichen Somnambulen in Eine Klasse zu seigen; doch läßt sich hier auch keine absolute Grenze angeben, ins dem auch bei den magnetisch Hellsehenden die größte geistige Ershebung statt sinden kann, und auch sie nach ihrer geistigen Richstung die verschiedensten Rapporte veranlassen können.

Es offenbart sich bei diesen zwei Seherinnen, obgleich auf ganz verschiedene Weise, jene hohe und unvermittelte Geisteskraft, durch welche der Mensch zu einer höheren Welt sich erhebt und hinwieder von dem Lichte derselben erleuchtet wird.

Auch in diesen reinen Regionen des Geistes gibt es gewiß sehr viele Stufen. Denn der Mensch kann sich in verschiedenen Graden zum gottlichen Lichte erheben und dieses kann sich in versschiedenen Graden und Weisen zu dem Menschen herablassen.

Bei der wahren Begeisterung wird daher Göttliches und Menschliches zusammen wirken; im einzelnen Falle wird es aber schwer zu beurtheilen seyn, in wie weit der Mensch mehr Organ der göttlichen Kraft war, in wie weit mehr seine ursprünglich höhere Natur als solche hervortrat. Aber auch bei den reinsten Vormen dieser Anschauungen dürsen wir doch nicht vergessen, daß die Eigenthümlichkeiten der Individuen und der Jahrhunderte nicht verschwanden und oft der höheren Wahrheit eine Färbung gaben.

Wir beginnen mit der Johanna von Arc, genannt die Jungfrau von Orleans.

Delaverdy hat einen Auszug aus den Driginalprozesacten, die sich über dieselbe in Paris befinden, gemacht, und führt aus denselben die eigenen Worte der Johanna an. (S. Notices des manuscrits de la bibliothèque du Roi m.)

"Seit dem dreizehnten Jahre", sagte sie, "ließ sich mir eine Stimme im Garten meines Vaters zu Domremy horen. Ich vernahm sie von der rechten Seite her, neben der Kirche, und sie war von großer Helligkeit begleitet. Anfangs fürchtete ich mich davor; aber ich wurde bald inne, daß es die Stimme eines Engels sey, der mich seitdem stets gut behütet und mich gelehrt, mich gut zu betragen und die Kirche zu besuchen."

"Als ich funf Jahre spåter die Heerden meines Baters hutete, sagte mir diese Stimme: Gott habe großes Erbarmen mit dem französischen Bolke und ich solle mich aufmachen, um es zu retten. Als ich hierauf ansing zu weinen, sagte mir die Stimme: Gehe nach Baucauleurs, dort wirst du einen Feldhauptmann sinden, der dich ohne Hinderniß zum König führen wird."

"Seit dieser Zeit handelte ich in Kraft jener Offenbarungen, die ich empfangen, und der Erscheinungen, die ich gesehen habe, und auch in meinem Prozesse spreche ich nur gemäß dem, was mir offenbart wird."

Johanna sagte mit großer Sicherheit viele Begebenheiten voraus. So sagte sie dem König, sie werde die Belagerung von Orleans aufheben; ferner, die Englander wurden in Zeit von sieben Jahren aus Frankreich gejagt werden. Sieverkundete dem König, sie wurde ihn nach Rheims zur Krönung bringen. Alle diese Aussfagen wurden erfüllt.

In ganz speciellen Begebenheiten waren ihre Vorhersagungen eben so richtig. Es ist bekannt, daß sie dem Konige ein Geheim= niß sagte, von dem außer ihm Niemand wußte.

Bei der Belagerung von Orleans wurde beschloffen, den

Brückenkopf bei Orleans, den die Englander besetzt hatten, anzusgreisen. Johanna versicherte, er würde eingenommen werden, und man würde zu Anfang der Nacht über die Brücke von Orleans einziehen. Sie befahl Allen zu rechter Zeit bereit zu senn, und bat ihren Beichtvater, den andern Tag in ihrer Nähe zu bleiben. Denn, sagte sie, ich werde mehr als je zu thun haben und es wird morgen mein Blut kließen, nahe an meiner Brust.

Den andern Tag wurde der Brückenkopf angegriffen; Nach= mittags wurde Johanna von einem Pfeile verwundet, der sie unter dem Hals nahe an der Schulter traf.

Gegen Abend sah Dun vis seine Truppen ermattet, und da er alle Hoffnung aufgab, diesen Tag zu siegen, entschloß er sich, zum Rückzug blasen zu lassen. In diesem Augenblickkam Tohanna, die sich hatte verbinden lassen, zurück, und bat ihn inståndig, noch einige Zeit zu warten. Als er es ihr zugesagt, stieg sie zu Pferde und eilte nach einem Weinberge, wo sie ungefähr eine halbe Viertelsstunde allein betete. Sie ritt zurück und eilte nach dem Graben des seindlichen Walles, ergriff ihre Standarte und schwang sie, indem sie ries: "Zu meiner Fahne, auf zu meiner Fahne!" Die französsischen Soldaten eilten herbei und kämpsten mit erneutem Muthe. Die Engländer dagegen wankten und verloren den Muth; der Wall ward genommen, der Brückenkopf ward nicht mehr vertheidigt und die Franzosen nahmen ihn. Sie drangen über die Brücke nach Orleans in der Nacht ein, wie Johanna vorhergessagt hatte.

Bei der Belagerung von Gergeau rieth Johanna zum Sturme. Sie sagte zum Herzog von Alencon: "Borwarts Herzog, zum Sturme." Der Herzog meinte, es sen noch zu früh zum Angriff, aber Johanna erwiederte ihm: "Zweiselt nicht, die Gott gefällige Stunde ist da. Man muß handeln, wann Gott will, dann wird auch Gott handeln."

Während des Angriffes sagte sie plotzlich zu ihm: Ach, edler Herzog, ihr zaget, wisset ihr nicht, daß ich eurer Frau versprach, euch gesund zurück zu bringen. Bald darauf hatte sie eine gute Gelegenheit, ihr Versprechen zu erfüllen. Sie rieth ihm den Platz, auf dem er gerade war, zu verlassen. Kaum hatte Dulude, der eben ankam, diesen Platz eingenommen, so wurde er auf der Stelle getödtet.

Der Herzog von Alen con wurde von Staunen und Schrecken erfüllt, als er dies sah, und er bewunderte von da an noch mehr alles, was Johanna that und sagte.

Nach der Eroberung von Baugency standen die Franzosen den Engländern gegenüber bei Janville und Patai. Mehrere französische Generale waren in Sorgen wegen der großen Ueberzahl des englischen Heeres und riethen, kein Treffen zu wagen. Der Herzog von Alençon fragte Johanna in Gegenwart des Connetable Dunois und der andern Generale, was zu thun sey. "Haben Sie gute Sporen", antwortete sie ganz laut. — "Sollen wir denn fliehen?" fragten jene. — "Nein", rief Johanna, "aber die Engländer werden sich nicht vertheidigen, wir werden sie besiegen. Wir werden unsere Sporen brauchen mussen, um ihnen nachzueilen. Der König wird heute einen größeren Sieg erfechten, als noch jemals, und alle werden sie unser seyn, so sagte mir mein Rath."

Die Englander wurden wirklich ohne Muhe geschlagen und flohen. Viele wurden gefangen und getödtet. Selbst Talbot mußte sich ergeben (Juni 1429).

Manchmal geschah es, daß man nicht sogleich an das glaubte, was sie als von Gott ihr offenbart, verkundete. Dann ging sie in die Einsamkeit, zu Gott zu beten und ihm zu klagen, daß man ihren Worten keinen Glauben beimesse. Nach ihrem Gebete bes hauptete sie oft eine Stimme zu horen, die zu ihr sagte: Kind

Sottes, geh, geh, geh, ich werde dir beistehen. "Wenn ich diese Stimme hore, bin ich in so großer Wonne, daß ich wünschte, immer in diesem Zustande zu bleiben." Indem sie diese Worte sprach, glänzte ihr Antlitz von Freude und sie hob die Augen zum Himmel empor. Sie bekannte dem Hauptmann Daulon, ihr Rath sage ihr alles, was sie thun solle; er bestehe aus drei Rathzebern; einer derselben sen immer bei ihr, der andere ginge und käme abwechselnd und der dritte sen der, mit welchem sich die beiden andern beriethen. (Sie glaubte, daß ein Engel und zwei Heilige ihren Rath bildeten.) Daulon bat sie dringend, ihm nur einmal die Möglichkeit zu schaffen, diesen Rath zu sehen. Sie antwortete ihm aber, er sen dessen, hiesen Rath zu sehen. Sie antwortete ihm aber, er sen dessen sprach er nicht mehr mit ihr darüber.

Johanna war ein einfaches Madchen, auf dem Lande aufs gewachsen und völlig unwissend. Ich verstehe weder A noch B, fagte sie zu den Bevollmächtigten, die der Konig nach Poitiers fandte, um sie zu prufen. Sie unterschrieb mit einem Kreuz.

Sie hatte das Gelübde der Keuschheit gethan und hatte nach ihrem eigenen Geständniß nie den periodischen Blutverlust ihres Geschlechts gehabt.

Merkwürdig ist es, daß die prophetische Gabe der Johanna aufhörte, nachdem sie ihre Mission, den König nach Rheims zu bringen, erfüllt hatte. Sie wollte hierauf in die Einsamkeit zurückstehren, und ließ sich nur ungern überreden, ferner beim Heere zu bleiben.

Gefangen und auf's schmachvollste behandelt, vollendete sie auf dem Scheiterhaufen durch heldenmuthigen Tod ein durch Sehergabe und Heldensinn verherrlichtes Leben.

(S. hieruber Annales du magnétisme Nr. 25. Charmettes histoire de Jeanne d'Arc, S. Gorres die Jungfrau von Orleans.)

Bie die Johanna d'Arc in ihren Gesichten zur Rettung Frankreichs eine nationale Seherin war und darin in ihrer Art einzig in der Geschichte steht, so war die heil. Hildegardis eine kirchliche Seherin, welche auf den damaligen Zustand der Kirche einen großen Einfluß ausübte. Merkwürdig ist es, daß sie schon von den ersten Jahren ihres Lebens an Gesichte hatte, daß sie beständig kränklich war und zuweilen in einem kataleptischen Zusstand lange Zeit blieb. Anlage, Erhebung des Geistes, krankhafte Zustände, fortgesetzte Contemplation waren also wenigstens mitzwirkende Ursachen ihres erhöhten geistigen Lebens.

Wir fuhren hier theils ihre eigenen Borte, theils die ihres Biographen an aus dem Berfe S. Hildegardis epistolarum liber. Coloniae 1567. Diefer ergahlt: Im achten Jahre murde die beil. Sildegardis zu einer frommen Frau gethan, welche fie in großer Ginfalt erzog und ihr nichts als ben Pfalter lehrte. Sonft blieb ihr jede außere Bildung fremd. Erft fpater entwickelte fich die Kraft ihres Beiftes. In ihrem Buche, Scivias genannt, erzählt sie: "Mis ich zwei und vierzig Jahre und sieben Monate alt war, fo burchftromte ein vom geoffneten Simmel kommendes feuriges Licht mein ganges Gehirn und entflammte mein ganges Berg und meine gange Bruft, wie eine Flamme, die nicht brennt, aber warmt, ber Sonne gleich, welche einen Begenftand erwarmt, auf den fie ihre Strahlen fendet. Und plotlich hatte ich bas Berftandniß der Auslegung ber Schrift, namlich bes Pfalters, bes Evangeliums und anderer Bucher, sowohl des alten als des neuen Testaments." Den größten Theil bes Lebens war fie fo frant, daß fie felten bas Bett verlaffen konnte. Bas aber an ben Kraften bes außeren Menschen mangelte (erzählt ihr Biograph), das erlangte fie am Innern durch den Geist der Wahrheit und der Starke; und mahrend der Korper abzehrte, mar die Glut der Seele besto machtiger. Es wurde ihr burch eine innere Stimme befohlen, ihre Gesichte mitzutheilen, was ihr viel Ueberwindung kostete. Nach der Mittheilung nahm ihre Gesundheit zu. Der Papst Eugen III., der Freund und Schüler Bernhard's von Clairveaur, schickte auf Antrieb des letzteren einige Männer nach dem Orte ihres Aufenthalts, um nähere Kunde über die Seherin zu sammeln. Er selbst war von ihren Schriften so ergriffen, daß er sie seinen Umgebungen vorlas.

Bemerkenswerth ist, daß, ehe sie in das Kloster des heil. Robert bei Bingen kam, sie in völliger Katalepsie lag. Sie lag wie ein Stein im Bette, sagt der Erzähler, ohne sich im mindesten bewegen zu können. Der Abt, welcher dies hörte, aber nicht glaubte, ging daher zu ihr, und, heißt es, da er mit allen Kräften sich bemühte, sie am Kopf aufzuheben, oder von einer Seite auf die andere zu legen, und ihm dies nicht gelingen wollte, so erstaunte er über die wundervolle Erscheinung und erkannte, daß nicht menschliches Leiden, sondern ein göttliches Ergriffenseyn (divina correptio) die Ursache derselben sey.

Nachdem man lange unterhandelt hatte, um sie an den Ort zu bringen, welchen sie im Geiste bestimmt hatte (das Kloster des heil. Robert bei Bingen), ging der Abt zu der krank darnieder Liegenden und sagte ihr, im Namen Gottes solle sie aufstehen und sich nach dem Orte begeben, welcher ihr vom Himmel bestimmt worden sen. Schnell stand Hildegardis auf, als wenn sie in langer Zeit nicht krank gewesen ware. Da ergriff Staunen und Bewunderung die Anwesenden.

Von ihren Gesichten schrieb sie an den Monch Wibertus von Gemblach: Gott wirkt, wo er will, zum Ruhme seines Namens und nicht des irdischen Menschen. Ich habe eine beständige Aengstlichkeit; aber ich hebe meine Hände zu Gott empor, und wie eine Feder, welche selbst keine Schwere hat und durch den Wind getrieben wird, werde ich von ihm selbst gehalten. Was ich sehe,

fann ich nicht sicher wiffen, fo lange ich in korperlichen Geschäften bin und in meiner Seele gefichtelos (et in anima invisibilis heißt offenbar: ohne geiftiges Schauen) bin; benn in beiden besteht die menschliche Gebrechlichkeit. Bon meiner Rindheit an, ba meine Knochen, Nerven und Abern noch nicht ausgebildet waren, hatte ich folche Gefichte bis zur gegenwartigen Zeit, ba ich über fiebenzig Jahr alt bin. Meine Geele erhebt fich, nachdem Gott will, in diefen Gefichten aufwarts in die Bobe des Firmaments und nach allen Weltgegenden (in vivissitudinem diversi aeris); fie dehnt fich gu verschiedenen Bolfern bin aus, obgleich diese in fernen Gegenden und Orten find. Dieje Dinge febe ich aber nicht mit den außern Hugen, noch hore ich sie mit den außern Ohren, noch durch die Gedanken meines Bergens (cogitationibus cordis mei), noch burch irgend eine Bergleichung meiner funf Ginne : fondern einzig in meiner Seele, mit offenen Mugen, ohne in Ertafe zu gerathen; benn ich schaue fie machend Tag und Nacht.

An einem andern Orte (lib. cit. p. 291) erzählt sie von sich: "Im dritten Jahre meines Lebens schaute ich ein solches Licht, daß meine Seele erbebte. Aber meiner Kindheit wegen konnte ich nichts davon mittheilen. In meinem achten Jahre ward ich Gott zu einem geistigen Verkehr dargebracht, und bis zum fünfzehnten Jahre sah ich Wieles, wovon ich manches in Einfalt erzählte, so daß die es hörten, darüber erstaunt waren, überzlegend, woher und von wem diese Gesichte kämen. Damals verwunderte ich mich selbst, daß während ich innerlich im Geiste sah, ich auch ein äußeres Sehvermögen hatte, und da ich dies sonst von keinem Menschen hörte, so verbarg ich die Gesichte, welche ich in meiner Seele hatte, so viel ich konnte. Vieles Aeußere blieb mir auch unbekannt wegen der beständigen Kränklichkeit, welche ich von der Muttermilch die jetzt erduldet habe, die meinen Körper abmagerte und meine Kräste verzehrte. So erschöpft, fragte

ich einst meine Pflegerin, ob fie etwas außer ben außerlichen Din= gen febe; fie erwiederte nein, weil fie nichts fab. Da murde ich von großer Furcht ergriffen und magte nicht, dies Jemanden mitzutheilen; aber indem ich mancherlei fprach, pflegte ich auch von funftigen Dingen zu ergablen. Wenn ich von diesen Bifionen machtig ergriffen ward, fo fagte ich Dinge, welche den Borenden gang fremd waren. Wenn nun die Kraft ber Bifion etwas nach= ließ, worin ich mich mehr nach ben Sitten eines Kindes, als nach den Sahren meines Alters betrug, fo errothete ich febr und fing an zu weinen; und haufig hatte ich lieber geschwiegen, wenn es mir vergonnt gemefen mare. Mus Furcht aber vor den Men= ichen magte ich Niemand zu fagen, wie ich fah. Aber eine Edelfrau, der ich zur Aufficht übergeben mar, bemerkte dies und theilte es einer ihr bekannten Nonne mit. Nach dem Tode biefer Frau blieb ich bis zum vierzigsten Jahre meines Lebens febend. Damals murbe ich in einem Gesichte durch einen großen Drang genothigt, offentlich zu fagen, was ich gesehen und gehort hatte; aber ich fürchtete mich und errothete zu fagen, was ich fo lange verschwiegen. Die Abern meines Marks waren damals voller Kraft, welche von meiner Rindheit an schwach gewesen waren. 3ch theilte dies einem Monch, meinem Beichtvater, mit, einem Manne voll guten Willens. Er horte Diefe wunderbaren Erfcheinungen gerne an und rieth mir, fie niederzuschreiben und verbor= gen zu halten, bis er einfahe, wie und woher fie fenen. Indem er nun erkannte, daß sie von Gott fenen, theilte er sie feinem Abt mit, und mit großem Gifer arbeitete er hierauf mit mir in diesen Dingen."

"In diesen Visionen verstand ich die Schriften der Propheten, der Evangelisten und einiger andern heiligen Philosophen ohne allen menschlichen Unterricht. Einiges aus diesen Büchern erklärte ich, da ich doch kaum die Kenntniß der Buchstaben besaß, so viel mich die ungelehrte Frau gelehrt hatte. Ich sang auch ein Lied zur Ehre Gottes und der Heiligen, ohne von einem Menschen darüber belehrt worden zu senn; denn nie hatte ich irgend einen Gesang gelernt. Da diese Dinge zur Kenntniß der Mainzer Kirche kamen und daselbst besprochen wurden, so sagten sie, es sen alles von Gott und durch die Prophetengabe, durch die ehemals die Propheten geweissagt. Hierauf wurden meine Schriften dem Papst Eugen, als er zu Trier war, gebracht, welcher sie vor Vielen vorlesen ließ und sie selbst durchlas. Er schickte mir einen Brief und hieß mich meine Gesichte genauer aufschreiben."

Mus allen Gegenden Deutschlands und Frankreichs zogen Menschen zu ihr, um sich Raths zu erholen. Ihr Biograph erzählt: "Bum Beil ber Seelen legte fie ihnen Stellen aus ber beiligen Schrift vor und lofte fie ihnen. Biele erhielten von ihr Rath wegen korperlichen Uebeln, woran fie litten. Mehrere wur= ben burch ihre Segnungen von Krankheiten erleichtert. Da fie burch ihren prophetischen Geift die Gedanken und Neigungen ber Men= ichen kannte, fo strafte fie einige, welche mit verkehrter und frivoler Befinnung, nur aus Neugierde, zu ihr kamen. Da diefe dem Geift, welcher aus ihr sprach, nicht zu widerstehen vermochten, so wurden fie dadurch ergriffen und gebeffert. Die Juden, welche fich mit ihr ins Gefprach einließen, fuchte fie burch Worte frommer Ermah= nung von ihrem Gefet zum Glauben an Chriffus zu weisen. Bu Muen fprach fie mit Sanftmuth und Milde. Die bei ihr verweilen= ben Madchen (die Nonnen) ermahnte und bestrafte sie mit mutter= licher Liebe, so oft 3wistigkeiten ober Berlangen nach ber Welt oder Nachläffigkeit sich bei ihnen zeigte. Ihren Willen, ihr Borhaben und Gedanken durchschaute fie fo fehr, daß fie jeder auch beim Gottesdienft, nach einer jeglichen Bergensbeschaffenheit, einen besondern Segen gab. Denn fie fah voraus im Beifte bas Leben ber Menschen, von einigen fogar bas Ende ihres gegenwartigen

Lebens, und nach dem Zustande ihres Innern den Lohn oder die Strafen ihrer Seelen. Doch diese hohen Geheimnisse vertraute sie Niemand, als allein jenem Manne, welchem sie alles, auch das Verborgenste, mittheilte. Bei allem diesem hielt sie fest an der hochsten aller Tugenden, an der Demuth."

Wie sich eine hohere geistige Kraft bei Hildegardis in ihrem Erkennen zeigte, so auch in ihrem Wirken auf Personen und Sachen, und ihre Zeit schrieb ihr daher allgemein Wunderkrafte zu. Wir lassen auch hier den Biographen selbst erzählen.

"Die Gnade, Krankheiten zu heilen, bewies fich fo machtig in ber beiligen Jungfrau, daß fich fast fein Kranker an sie wandte, ohne von ihr die Gesundheit wieder zu erlangen. Dies ergibt sich aus folgenden Beispielen. Gin Madchen, Namens Silbegardis, litt an Tertianfieber, wovon fie fein Arzneimittel befreien konnte. Sie flehte baher die heilige Jungfrau um Gulfe an. Diefe legte ihr nach dem Worte des Berrn: "fie werden den Kranken die Bande auflegen und es wird ihnen beffer geben, " die ihrigen mit Segen und Gebet auf und heilte fie dadurch vom Fieber. Gin Laienbruber, Namens Roricus, welcher in einem Klofter lebte, litt eben= falls ftark am Wechselfieber. Da er bas an jenem Madchen vollbrachte Wunder vernommen, ging er in Demuth und From= migfeit zur Beiligen und empfing ben Segen, wodurch bas Fieber geheilt ward. Gine Magd, Bertha, litt an einem Geschwulft des Balfes und der Bruft. Dabei fonnte fie weder Speife noch Trank ju fich nehmen, noch ihren eignen Speichel hinunterschlucken. Silbegardis bezeichnete die schmerzenden Stellen mit bem Kreuze, und gab ihr die Gefundheit wieder. Mus Schwaben fam ein Mann zu ihr, welcher am ganzen Korper geschwollen war. Diesen ließ sie mehrere Tage bei ihr bleiben, und den Kranken mit ihren Banden berührend und fegnend, ftellte fie durch Gottes Gnade fein voriges Bohlbefinden wieder her. Gin fiebenmonat= liches Kind, das an Convulsionen litt, wurde von seiner Umme zu ihr getragen, und eben so geheilt."

"Aber nicht allein benen, welche ihr nahe waren, sondern auch weit Entfernten, war sie auf diese Art hulfreich. Arnold von Waickernheim, welcher sie früher kannte, hatte einen so heftigen Halbsschmerz, daß er seinen Aufenthalt nicht leicht andern konnte. Da er nicht zu ihr kommen konnte, erwartete er glaubig die Hulfe ihres Gebets. Hildegardis, vertrauend auf Gottes Barmherzigkeit, weihte Wasser, schickte es dem Freunde zu trinken und dieser verlor seinen Schmerz."

"Die Tochter einer Frau aus Bingen, Namens Hazecha, konnte seit drei Tagen nicht sprechen. Die Mutter läuft zur heiligen Jungfrau, um Hülfe zu suchen. Diese gibt ihr nichts als Wasser, das sie selbst geweiht hatte. Als die Tochter dasselbe getrunken hatte, erhielt sie Stimme und Kräfte wieder. Dieselbe Frau gab einem kranken Jüngling, welchen man schon dem Tode nahe glaubte, das ihr noch übrige gesegnete Wasser zum Getränk und wusch ihm damit das Gesicht, wodurch der Kranke genaß."

"Im Trierischen lebte ein Madchen, welches aus leidenschaftlicher Liebe zu einem Manne ihrem Untergang entgegen ging. Die Eltern der Unglücklichen schickten deshalb an Hildegardis, Nath und Hülfe suchend. Diese, nachdem sie zu Gott gebetet, segnete an ihrem Tische Brod mit vielen Thranen, die über dasselbe herab flossen. Dieses schickte sie dem leidenden Madchen zu essen. Durch den Genuß desselben kühlte sich die heftige Leidenschaft."

Hildegardis scheint auch die Eigenschaft gehabt zu haben, die man in neueren Zeiten auch bei Ertatischen beobachtet hat, ent= fernten Menschen zu erscheinen.

"Bas sollen wir aber gar sagen," erzählt ihr Geschichtschreiber, "daß die Jungfrau auch durch das Gesicht solche Personen in großen Nothen warnte, welche sie in ihrem Gebete gegenwärtig hatten?"

"Ein junger Mann, Ederich Rudolph, übernachtete einst in einem kleinen Dorfe, und da er zu Bett ging, bat er um das Mitgebet der heiligen Jungfrau (dachte also lebhaft an dieselbe). Da erschien ihm diese in derselben Kleidung, wie sie in der Wirklichkeit war, in einem Gesicht, und eröffnete ihm, daß wenn er sich nicht schnell entfernte, sein Leben durch die ihm nachstellenden Feinde in Gesahr kommen würde. Auf der Stelle verließ er mit einigen seiner Gesährten den Ort seines Aufenthaltes. Die zurückbleibenden wurden von den Feinden überwältigt und erkannten, daß sie thöricht gewesen, nach der Mahnung des Gesichtes nicht entslohen zu seyn."

Der Biograph der Heiligen erzählt noch mehrere Fälle, in welcher dieselbe entfernten Kranken, die lebhaft an sie dachten, erschienen und dieselben geheilt haben soll.

Der Inhalt ihrer Visionen bezog sich aber nicht allein auf das Schicksal einzelner Personen, wie die angeführten Beispiele beweissen, sondern mehr auf allgemeine Begebenheiten, namentlich auf die großen Erschütterungen, welche nach ihr die Kirche erleiden würde. Sie ward dadurch eine lange Reihe von Jahren zum Drakel der Fürsten und Bischöse. Geboren 1098, starb sie 1179 den 17. September, wie sie lange Zeit vorher ihren Mitschwestern im Kloster vorausgesagt hatte. Bei ihrer großen geistigen Thätigkeit war ihr Körper fast unausgesest leidend. Wie sie ihre Leiden trug, beweist ihr noch vor kurzem in Eibingen ausbewahrter Ring, auf welchem die Worte eingeschrieben waren: "Ich leide gern."

## Bellsehen der Propheten.

Die hoheren Formen der Ertase, wovon wir so eben einige Beispiele anführten, führen uns zu der Betrachtung der eigentlichen Prophetengabe; der Begriff des gottlichen Propheten besteht nämlich darin, daß er nicht blos Seher ist, sondern daß er als Seher Organ des göttlichen Willens ist und göttliche Offenbarungen verfündet. Es sindet demnach bei diesem Sehervermögen nicht blos ein Erheben des menschlichen Geistes in der Ertase statt, sondern ein Empfangen eines höheren Lichtes in derselben. Der göttliche Seher ist der von Gott erleuchtete und begeisterte Seher.

Ein solcher Zustand, ein solches Durchdrungen = und Durch= leuchtetwerden des menschlichen Geistes, sindet sein Verständniß allein in der ursprünglichen Beziehung des Geschöpfes zum Schöp= fer. Der geschaffene Geist eristirt überhaupt nicht an und für sich; er ist nur in Bezug zum absoluten Besen. Je vollkommener das Geschöpf ist, je inniger und freier ist die Gemeinschaft zwischen ihm und dem Schöpfer, je mehr ist der Mensch das freie Organ, der Mitarbeiter Gottes.

Was von der ganzen menschlichen Natur und von allen geisstigen Kräften im Erkennen und Vollbringen gilt, gilt ganz bessonders in der Region, in welcher der menschliche Geist schon freier von der irdischen Natur und von Zeit und Raumschranken thätig ist.

Wie wir daher annahmen, daß das hochste magische Wirken dasjenige ist, wo der menschliche Geist im Handeln Organ des göttlichen wird, so sind wir auch berechtigt anzunehmen, daß das hochste magische Erkennen eine gotterleuchtete Seherkraft ist, ein geistiges Schauen, das vom göttlichen Geiste erregt und geleitet wird. Sofern wir nun die innigste Gemeinschaft des Geschöpfes mit dem Schöpfer als das Endziel der geschaffenen Geister ansehen mussen, so durfen wir auch diese heilige Sehergabe als eine Anticipation eines höheren vollkommneren Zustandes ansehen, in welchem der Mensch erkennt, wie er erkannt wird (1 Corinth. 13 v. 9); wo also seine geistige Freiheit im Erkennen eine Höhe erreicht hat,

in welcher er nicht mehr von den Gesetzen einer niederen Weltord= nung gehemmt wird.

Da aber der Mensch bei seinem ganzen geistigen Entwickelungsgange sich eben sowohl zum Guten erheben, als das Gute empfangen soll, so wird sich dies Gesetz des geschaffenen und freien Geistes auch bei der Sehergabe wiederholen, indem sich der Mensch auch hier, wie wir schon früher (S. 172) ansührten, in verschiedenen Stufen zu einer höheren Weltordnung erheben und von dem Lichte derselben in verschiedenen Graden und Weisen erleuchtet werden kann. In diesem Zusammenhange betrachtet, ist auch das Vermögen der göttlichen Seher nicht als eine gesonderte von den andern geistigen Kräften isolirte Kraft anzusehen, die der Mensch als etwas seiner Natur Fremdes überkommen kann, sondern vielmehr nur als eine bestimmte Form einer normalen oder regenerirten Seelenthätigkeit. Der Geist des Menschen, des Ebenbildes Gottes, wird in dem Maße, als dieses Bild ungetrübt ist, zum Spiegel des göttlichen Urbildes.

Diejenigen Seher, welche in der christlichen Kirche vorzugsweise Propheten genannt werden, sind solche, welche vom Anbeginn unserer Geschichte bis zur Zeit Christi, Offenbarungen hatten, die sich auf die Entwickelung und Befreiung des Menschengeschlechts, und demnach auf die wichtigsten Ereignisse der Kirche beziehen.

Die ganze vorchristliche Welt hatte, und zwar in allen Wolfern und Religionen, eine Ahnung von einer Zeit, in welcher das Licht eines höheren und reineren Gottesbewußtseyns allen Menschen aufgehen wurde. Diese allgemeine Ahnung der Wölker sprach sich aber am bestimmtesten in dem kleinen Volke der Israeliten aus, in welchem der Glaube an einen persönlichen Gott, in einem obgleich noch nicht umfassenden Monotheismus am festesten bewahrt wurde, und die Hossnung einer höheren Entwickelung desselben und einer neuen Weltepoche durch das Erscheinen des Messias zu allen Zeiten

seine Organe fand. Diese Organe sind es, was man im engeren Sinne die Propheten nennt. Sie sind daher gottbegeisterte Seher, deren Gesichte sich, wenigstens dem wesentlichen Inhalte nach, auf die Regeneration der Menschheit und daher vorzugsweise auf die Erscheinung Christi beziehen.

Da wir hier nicht von dem Inhalte dieser Anschauungen, sondern von dem Seelenzustande reden, in welchem die Propheten ihre Gesichte hatten, so führen wir die Worte derselben an, welche diese Zustände beschreiben und welche hinreichend zeigen, daß das Formelle derselben nicht wesentlich von dem der bisher beschriebenen Arten der Ertase verschieden war.

Der gewöhnliche Ausdruck, mit dem diese Seher ihren Zustand beschreiben, ist: die Hand des Herrn kam über mich und siehe ich sah. Eben so sprechen sievon einem inneren Lichte wie alle Hellsehende. So sagt Hesetiel: (1, 4) "Und ich sah und siehe, es kam ein ungestümer Wind von Mitternacht her mit einer großen Wolke voll Feuer, das allenthalben umher glänzte, und mitten in diesem Feuer war es wie Licht helle." (v. 27 u. 28). "Und ich sah, es war wie Licht helle, und inwendig war es gestaltet wie ein Feuer um und um, von seinen Lenden über sich und unter sich sah ich es wie Feuer glänzen, um und um. Gleich wie der Regenbogen steht in den Wolken, wenn es geregnet hat, also glänzte es um und um. Dies war das Ansehen der Herrlichkeit des Herrn. Und da ich es angesehen hatte, siel ich auf mein Angesicht und hörte einen reden."

In dem Sinne, in welchem die Seher vom Lichte reden, mussen wir auch die Worte des Psalmisten verstehen: "Herr, sie werden wandeln im Lichte deines Angesichts" (18, 29). "Du erleuchtest meine Leuchte. Herr, mein Gott, du machst meine Finsterniß Licht." Ferner: "Bei dir ist die lebendige Quelle, und in deinem Lichte sehen wir das Licht." (36, 10). So spricht auch Paulus von dem

Erbtheil der Heiligen im Lichte. (Kolosser 1, 12). Daher ist das Wort Erleuchtung nicht allein symbolisch zu nehmen, indem der Einfluß des Lichtes als correspondirendes Sinnbild von der Wirstung des Geistes gebraucht wird. Es bezeichnet auch das innere Licht, in welchem der Seher seine Anschauungen hat.

Daß der Begriff des Propheten ursprünglich der des Sehers ist, wird bestimmt im Buche Samuel ausgesprochen. "Denn (heißt es 1 Samuel 9, 9) die man jest Propheten (nabi) heißt, die hieß man vor Zeiten Seher." So wird auch (1 Chronif 30, 29) Samuel ein Seher (roeh) und Gad ein Schauer (choreh) genannt.

Schon altere judische und christliche Schriftsteller, Rabbinen und Kirchenvater haben eine Aehnlichkeit zwischen dem Zustande der Propheten und den Sehern der heidnischen Bolker anerkannt, den Unterschied zwischen beiden oft unzulänglich in außerliche Erscheinungen, in das blos Formelle, gesetzt. So sagen einige, die heidnische Seher hätten ihre Gesichte gehabt, ohne sich ihrer bewußt zu senn, die Propheten aber bei klarem und vollem Bewußtsenn. (S. Ambrosius not. ad. Psalm. 39. Epiphanes contra haeres. 48. Basilii oration. I. in Jeremiam.)

Allerdings kann dieses innere Schauen bei außerem Wachen im Ganzen als ein höherer Seelenzustand gelten. Allein als wesentlich ist dieser Umstand nicht anzusehen, weil Ahnungen und Vorgefühl aller Art auch im Wachen beobachtet werden, und weil das Hellsehen im Schlase auch oft in die wache Erinnerung übersgeht. Manche der Propheten scheinen aber auch in einem dem tiesen Schlase ähnlichen Zustande während ihrer Gesichte gewesen zu senn. Daniel sagt von sich (Daniel 8, 18): "Und da er (der Engel) mit mir redete, sank ich in eine Dhnmacht zur Erde auf mein Angesicht. Er aber rührte mich an, und richtete mich auf, daß ich stand." Ferner sagt er (c. 10): "Und ich blieb allein und sah dies große Gesicht. Es blieb aber keine Kraft in mir und ich

ward sehr entstellt. Und ich horte seine Rede, und indem ich sie horte, sank ich ohnmächtig nieder auf mein Angesicht zur Erde."

Bei den Israeliten werden übrigens verschiedene Stufen bei der Prophetengabe angenommen. So heißt es: (4. Mos. 12, v. 6, 7, 8.) Höret meine Worte: Ist Iemand unter euch ein Prophet des Herrn, dem will ich mich kund machen in einem Gesichte, oder will mit ihm reden in einem Traume. Aber nicht also mein Knecht Mose, der in meinem ganzen Hause treu ist. Mündlich rede ich mit ihm, und er siehet den Herrn in seiner Gestalt, nicht durch dunkle Worte oder Gleichnisse.

Da die Hand zu allen Zeiten das Organ war, wodurch ein Mensch auf den andern magnetisch einwirkte, ihn segnete, ihn zu bestimmten Würden einweihte, so begreift man, warum die Propheten sich so oft des Ausdrucks bedienten: "die Hand des Herrn kam über mich." So sagt Habacuc (4, 4): "Glänzen ging von seinen Händen, daselbst war heimlich seine Macht;" und Iesaias (51, 16): "Ich (Iehovah) lege mein Wort in deinen Mund und bedecke dich unter dem Schatten meiner Hände."

Von einer sehr tiefen Symbolik ist jener Ausdruck im Psalme: "Du erleuchtest meine Leuchte" und die dieser verwandten Stellen. Denn wie ein Licht von einem andern beleuchtet, mit erhöhtem, mit gemeinsamem Lichte strahlet, so hat auch ein Geist von einem andern begeistet, eine erhöhte geistige Macht. Die Durchleuchtung der geschaffenen Geister durch den absoluten Geist, und die dadurch erreichte Bereinigung, nicht Einerleiheit, beider ist aber das Endziel, zu welchem die intelligenten und freien Geschöpfe sich erheben und zugleich erhoben werden sollen.

# Historischer Ueberblick.

# Urgeschichte.

Es bleibt uns noch nachzuweisen, wie von Anfang der Geschichte an die von uns betrachteten geistigen und körperlichen Kräfte sich in verschiedenen Zeiten und bei verschiedenen Wölkern geäußert haben. Statt eine vollständige Geschichte dieser Erscheinungen folgt hier wenigstens eine Reihe von Thatsachen, welche indeß hinlänglich beweisen, daß jene Kräfte zu allen Zeiten und zwar auf die verschiedenste Weise wirksam waren.

Wenn man die Ueberlieferungen der ältesten Bolker untereinander vergleicht, so ergibt sich, daß dieselben von ihren Urvätern fast immer wie von Sehern und Propheten sprechen. So die
Inden, Indier, Chinesen. In der Genesis wird uns von Menschen
aus der frühesten Zeit unserer Geschichte erzählt, die, wie Henoch,
in eine tiese Betrachtung und in einem göttlichen Leben den größten Theil ihres Dasenns vollbrachten (1 Mos. 5, 21 u. f.) und
von vielen Erzvätern wird erwähnt, daß sie die Sehergabe besaßen.
Benn man diese Traditionen aller Bolker in ihren Hauptmomenten beachtet und dabei bedenkt, daß das unmittelbare Wissen dem
vermittelten vorausgeht, und die Seelenkräfte, die im Verlauf

der Geschichte sich auf mannichfache Weise entfalten, ursprünglich wohl mehr geeint waren, so wird man geneigt anzunehmen, daß im Anfang der Geschichte, ehe die beginnende Menschheit in einzelne Völker getheilt war, jene unmittelbaren Anschauungen allgemein verbreitet und zugleich vom wachen bewußten Leben weniger geschieden waren.

Eine hohere, wenn gleich einfache Geistescultur und eine innige Sympathie mit der Natur scheint, dafür sprechen alle Ueber- lieferungen, bei den ersten Menschengeschlechtern statt gefunden zu haben. Gern lassen wir hierüber einen der bedeutendsten Geschichtsforscher sprechen.

"Es ift in der That auffallend," fagt Johann v. Muller (S. beffen 24. Bucher allgem. Geschichte I. 1. c. 1), "daß von Gott, von der Welt und von der Unfterblichkeit, ja von den Bewegungen der Geftirne, die alteften, in andern Dingen gang uncultivirten Bolfer gang mahre Vorftellungen und Kenntniffe hatten, indeß die Runfte, welche zu ben Bedurfniffen des Lebens gehoren, viel junger sind. In ben bochften Sachen dachten die altesten Menfchen richtig, in Lebensgeschaften waren fie Rinder. Bon jenen Urbegriffen erhalt fich nachmals bei den meiften Bolfern dunkles, entstelltes, migverstandenes Undenken. Gelbit aftro= nomische Berechnungen werden mechanisch, ohne Kenntniß ber Grundgesete fortgeführt. Scheint es nicht, als hatte ber uns inwohnende Sauch der Gottheit, unfer Beift, gewiffe unentbehr= liche Fertigkeiten und Begriffe, zu benen er burch fich felbst fich nicht wohl hatte emporschwingen fonnen, burch unmittelbaren Unterricht eines hoheren Wefens bekommen und eine Beit lang erhalten? Durch den Lauf der Zeiten, durch die langwierige Ur= barmachung eines oben Erdbodens verdunkelten fich nachmals bei ben meiften jene reinen Begriffe ber Stammvater."

Wenn wir ein folches Hellsehen der noch urfraftigen, mit der

Natur inniger verbundenen ursprünglichen Menschen annehmen, so begreifen wir, wie auf eine intuitive Weise nicht blos die einfachsten und zugleich höchsten Ideen über die Gottheit, deren Verehrung und über die geistige Natur des Menschen, also über die Unsterblichsteit der Seele, möglich waren, sondern wir sehen auch ein, wie die ersten Kenntnisse der Sprache, der Schrift, der Heilfunde und Astrosnomie entstehen konnten, und meist in den Händen der Seher und Priester zunächst bewahrt wurden. Aus solchen inneren Anschauunsgen ging dann auch zum Theil wenigstens die Gultur und die Kunst aus. Daher auch jener Ernst, die tiefe symbolische Bedeutung der ersten Kunstwerke. Auch hierüber führen wir eine Stelle Johann v. Müllers an. (S. a. a. D.)

"Die Trümmer der altpersischen Hauptstadt Estaksar, wie die des ägyptischen Laksor, wie die auf der diesseitigen Halbinsel Indiens, tragen den Eindruck majestätischer Großheit und eines edlen Triebs der Verewigung gewisser Wahrheiten oder Ereignisse. Nicht vom Klima kann dies kommen, sonst müßten diese hohen Gefühle die gleichen Wirkungen jeht noch äußern, wo statt antiker Einfalt und Größe in jenen Ländern sich mehr Vorliebe zum Sonderbaren, zum Gekünstelten zeigt. Fühlte sich der seinem Ursprunge nähere Mensch größer? dachte er weniger auf den Sinnengenuß und mehr an die Ewigkeit? In der That ist von den Palästen des Dschemschid und Osymand nas hinab zu dem in Versailles ohngefähr so weit, wie von Moses und Homer zu den schonen Geistern Ludwig's des Vierzehnten."

Wenn in spåteren Zeiten, wo alle Kräfte der Menschen eine größere Sonderung erlitten, die Productionökraft im Bereiche der Kunst und der Wissenschaft sich mehr von der Gabe des Sehers schied, so gilt dies doch nur für die außere Form. Denn das Wesen dieser Kraft, wie jegliche Begeisterung, ist offenbar mit jenem Vermögen innerer unmittelbarer Anschauungen identisch.

Ein foldes ursprungliche, ber alteften Menschheit einwohnende Seelenvermogen konnte fich nur allmablig verlieren ober vielmehr in andere Formen übergeben. Wir durfen daber jene meift in tiefer Contemplation lebenden Seber, Priefter und Gefetgeber als geiftige Rachkommen jener Urfeber ansehen, die wie Enos ben Namen Jehovah's predigten, (1 Dof. 4, 26) ober wie Benoch in einem gottlichen Leben mandelten. (5, 22.) Spater erscheint als ein folcher Priefterfürst der Ronig von Salem, Melchifedet. (1 Mof. 14, 18 u. f.) \*) In einer noch spateren Periode finden wir so die Pro= pheten Israels und die Prophetenschulen, in veranderter Gestalt die Bramahnen, die Magier, die Priester des Buddha. Es ist wohl benkbar, daß in den fruberen Epochen der Geschichte, wo der Ragenunterschied starter hervortrat, die Unlage zu einem intuitiven Erfennen erblich und dies eine Urfache ber Priefterkaften wurde. Damit hangt auch wohl die Institution ber Drakel zusammen; benn diefe find nicht nur durch das zufällige Sehervermogen einzel= ner Personen, 3. B. der Pothia, zu erklaren, sondern fie hangen überall mit den altesten Traditionen und dem altesten Cultus der Bolker zusammen.

Um auch hier bei der augenscheinlichen Aehnlichkeit all dieser Zustände und ihres inneren Zusammenhanges nicht Höheres und Niederes, Heiliges und Unheiliges zu vermengen, mussen wir nur einige Grundsätze festhalten, für deren Wahrheit die ganze Seschichte spricht.

<sup>\*)</sup> Rach der Ansicht der Rabbinen ist Melchisedek Sem, der Sohn Noah's, auf dem dessen Segen ruht, und der ihn dem Abraham mittheilt, und ihm dadurch eine Weihe vor allen andern seiner Nach= kommen gibt. Es ist hier nicht der Ort zu erörtern, in wie fern diesser Ansicht eine historische Wahrheit zu Grunde liegt. In jedem Falle beweist diese Erklärung der Rabbinen, welche hohe Bedeutung auch die Juden diesem Ereigniß zuschreiben.

Wir muffen annehmen, daß die erfte Menschheit einen mahren, erhabenen, aber noch unvollständigen Begriff von der Gottheit und von dem Bezug aller Dinge zu ihm hatte, was fich in ihrem Cultus und ihrer Kunft ausspricht. Die erfte Religion war unent= wickelter Monotheismus. Durch die Schuld ber Menschen murbe das ursprungliche Gottesbewußtsenn mehr oder minder getrubt; und zwar muß dies nach den altesten Traditionen fehr fruh statt gefunden haben, weil sonst nicht in denselben gesagt werden konnte, daß man zur Zeit der fruhesten Patriarchen angefangen habe, den Namen Jehovah's zu predigen. (S. oben.) Ginige Bolfer bewahr= ten die Urtraditionen reiner, wie die Juden und die Perfer und vielleicht Unfangs die Chinefen. Bei ben meiften andern Bolfern entstanden der Pantheismus, Polytheismus und Naturalismus als Kolgen ber durch Schuld getrubten Intelligenz. Aber in allen Berirrungen geben die Kaden der ursprunglichen und reinen Trabition hindurch, fo daß in allen Bolfern und Religionen, benen, welche es suchten, zum Theil wenigstens die wichtigften Lehren altefter Ueberlieferung nicht fremd blieben; und fo wurden die bedeutendsten Organe der Bahrheit in den Bolfern des Alterthums grade durch Wiederbelebung dieses mahren Gehalts der Ueberlieferung, fo wie in Folge innerer Unschauungen Restauratoren ber Staaten und Religionen, wie dies bei Confucius und Boroafter und nur in anderer Geftalt bei Gofrates ber Kall mar.

Dieses Bewahren des ursprünglichen Monotheismus, der z. B. den Charakter der jüdischen Religion bezeichnet, und das Restauriren desselben und Trennen von den vielen Berzerrungen, die jede Wahrheit, die mißkannt wird, erleidet, war so lange Aufgabe des besseren Theils der Menschen, die im Christenthum eine höhere Stufe geistiger Entwicklung der Menschheit möglich ward, und sowohl der noch unentwickelte Begriff Gottes, als der getrübte und verzerrte dem entwickelten Monotheismus in dem

Maße wich, als die absolute Religion des Christenthums wirklich, nicht blos außerlich die Bolker und die Einzelnen beseelte.

Das unmittelbare Wirken und Erkennen, die magische Kraft, welches wir als ein der Menschheit angebornes und ursprüngsliches Vermögen erkannten, mußte an der allgemeinen Versschuldung und Verirrung des menschlichen Geistes in den Völkern des Heidenthums Theil nehmen. Da aber der Begriff desselben ein nur relativer ist, indem wir bei allen heidnischen Völkern hohe Wahrheiten und arge Entstellung derselben wiedersinden, so konnte überall dieses Vermögen des magischen Wirkens und Schauens eben sowohl rein als getrübt und verfinstert erscheinen.

Nach dem verschiedenen Standpunkte, von dem die Beurtheiler heidnischer Religionen ausgingen, wurden bald mehr die lichten, bald mehr die finstern Seiten der religidsen Bolkersüberlieferungen herausgehoben. Während Einige fast nur damonische Einslüsse und die Folgen der außersten Verderbniß der menschlichen Natur in dem Gultus der vorchristlichen Volker sahen, glaubten die Andern nur geringe Modisicationen reiner Ueberlieferung zu sehen. Beide Theile hatten in so fern Recht, als bei fast allen Volkern eben sowohl die Ueberlieferung urältester Wahrsheiten bewahrt, als auch durch mannichsachen Wahn und Abersglauben entstellt war. Nach diesen allgemeinen Grundsähen mögen dann auch die verschiedenen Erscheinungen magischer Kräfte, wie wir sie jeht bei den einzelnen Völkern betrachten werden, ihr Verständniß sinden.

#### Israeliten.

Der Stammvater des judischen Bolkes, Abraham, geht aus dem Lande, in welchem er wohnte, und ward der Grunder eines Bolkes, das durch seine Schicksale und seine Religion eine

große Bedeutung in ber Weltgeschichte erhalt. Wie Abraham durch gottliche Offenbarung zur Auswanderung bestimmt wird (1 Mos. c. 12), so hat er auch spåter haufig innere Unschauun= gen, welche fich auf fein Schickfal, auf bas feiner Kamilie und seines Volkes beziehen. Es werden auch ahnliche Gesichte von den Beitgenoffen diefes Erzvaters erzählt, z. B. von Abimelech, dem im Traum eroffnet ward, daß Sarah die Battin Abraham's ift. Aber der Inhalt der Gesichte Abraham's ift allerdings ein weit hoberer. Er thut Blicke in die funftige Weltgeschichte, und es wird ihm eroffnet, daß aus feinem Samen das Beil ber Bolfer fommen merbe. Die Erzählungen von den prophetischen Unschauungen und ben clairvonanten Traumen diefer Stammvater des judischen Bolfes find zu bekannt, um hier wiederholt zu werden. Man fann in ihnen jene ursprungliche Seherkraft ber fruhesten Menschheit wieder erkennen, wovon wir auch Ueberrefte bei den Grundern anderer alten Wolfer wieder finden. Der Inhalt der Gefichte der Abrahamiten hangt gang mit dem wichtigften Glaubenspunkt der= felben, bem Glauben an einen perfonlichen Gott, gufammen; es war offenbar in der Bestimmung des israelitischen Bolkes, vor Mem diefen Glauben zu erhalten, eine Bestimmung, wobei die Freiheit derer, die ihn fest erhielten, nicht zu vergeffen ift; fo wie bei andern Bolfern dieser Glaube nicht ohne ihre Schuld verloren ging. Wenn bei den Braeliten Jehovah oft nur als Familiengott, als der Gott Abraham's, Ifaaf's und Jafob's, oder als National= gott, der für andere Bolker kaum vorhanden ift, erscheint, fo er= hebt fich bei Manchen, besonders bei den Propheten, das Gottes= bewußtseyn zu der Idee des Weltschopfers und Weltregenten.

Nachdem die Nachkommen Jako b's von einer neuen Dynastie der ägyptischen Herrscher stark bedrängt wurden, erfolgt ihr Auszug, wahrscheinlich in Berbindung mit andern Hirtenvölkern Arabiens: "Und allerlei Bolks folgte ihnen." Von da an bekommt das Wolk der Jöraeliten eine größere Bedeutung durch seinen Gesetzgeber Moses. Dieser, als Kind wunderbar errettet, (2 Mos. 2, 5. u. s. f.), wird in der Weisheit der Aegypter erzogen. Geslüchtet in die Wildniß, wo er bei einem Emir der Wüste lange wohnte, erkannte er auf Horeb, Jehovah im Lichte schauend, seinen großen Beruf. (2 Mos. c. 3, 1. u. f.) In seinem ganzen folgenden Lebenslaufe erscheint Moses als der Seher und Volksführer Israels.

Folgende Stellen mogen zeigen, wie verschiedene Formen des magischen Wirkens und Erkennens durch die ganze judische Geschichte durchgehen.

Moses, der Gründer des jüdischen Kirchen= und Staats= gebäudes, hat eine Reihe innerer Anschauungen, deren Inhalt er als Prophet und Gesetzeber seinem Volke mittheilt.

Nachdem er den Bund Israels mit Jehovah durch Besprengung des Volks mit Blut bestätigt hatte, "ging er und Aaron, Nahab und Abihuh und die siebenzig Aeltesten Israels hinauf und sahen den Gott Israels. Unter seinen Füßen war es wie ein schöner Saphir, und wie die Gestalt des Himmels, wenn er klar ist." (Die chaldäische Uebersesung hat nach dem Zeugnisse des Grotius und Calmet: "Und sie sahen die Herrlichkeit des Herrn.") Und er ließ seine Hand nicht über dieselben Obersten in Israel. Und da sie Gott geschaut hatten, aßen und tranken sie." Moses geht hierauf allein auf den Berg mit Iosua. "Da nun Moses auf den Berg kam, bedeckte eine Wolke den Berg. Und die Herrlichkeit des Herrn\*) wohnte auf dem Berge Sinai, und deckte ihn mit der Wolke sechs Tage; und rief Mose am siebenten Tage aus der Wolke. Und das Ansehen der Herrlichkeit des

<sup>\*)</sup> Die Herrlichkeit bes herrn (cabod jehovah) ist nach ben Kabbalisten bie schechinah (Einwohnung), die Manifestation Gottes als Licht.

Herrn war wie ein verzehrend Feuer auf der Spige des Berges vor den Kindern Ibrael."

Auf dem Berge verweilend, wird er auch inne, daß das Bolk dem goldnen Bilde des ägyptischen Apis Opfer bringt. (2 Mos. 32, 7. 8.) Nachdem Moses zum zweiten Mal längere Zeit auf Sinai zugebracht, in einem Zustande, den man wohl jener frühesten Form der Ertase vergleichen kann, die wir bei der ältesten Menschheit annahmen, kehrt er auch äußerlich verändert in die Ebene herab. "Da nun Moses vom Berge Sinai ging, hatte er die zwei Tafeln des Zeugnisses in seiner Hand; und wußte nicht, daß die Haut seines Angesichts glänzte davon, daß er mit ihm geredet hatte."

Ein großer Theil des judischen Cultus hat gar kein Bersständniß, wenn man nicht annimmt, daß der Glauben an ein magissches Wirken ihm zum Grunde lag. Insosern viele der Geremonien des Cultus große Aehnlichkeit mit dem anderer Wölker haben, sehen wir sie als Ueberreste urältester Traditionen aus einer Zeit an, in welcher, wie wir zu zeigen suchten, ein solches magisches Handeln und Erkennen, noch mehr allgemeine Gaben der frühesten Menschen waren.

Wie der Glaube an einen personlichen Gott, der sich den Batern offenbaret hat, das Grunddogma der Religion der Israelizten ist, so ist das Streben, alle Dinge, Menschen und Sachen mit Jehovah in Verbindung zu setzen, von ihm geweiht zu werden, der Grundgedanke des Cultus.

Die Weihungen und Segnungen, durch welche die Priester, die Leviten und das Wolf mit dem Heiligthum in Verbindung gebracht werden, bilden geweihte Kreise um den Altar, auf dem "ewig das Feuer brennen, und nimmer verlöschen soll." (3 Mos. 16, 13.) Das Opfer ist wie bei allen alten Völlsern Mittelpunkt des Cultus, das Bild und Vorbild der völligsten Hingebung.

Bunachst am Heiligthum steht der hochste Opferer, der Hohes priester. Moses, nachdem er die Wohnung Jehovah's und Alles, was darinnen war, mit Del geweiht und den Altar und die heiligen Gefäße mit demselben siebenmal besprengt hatte, goß das Salbol auf Aarons Haupt und salbte ihn, daß er geweiht wurde. (3 Mos. 8, 12.) Die andern Priester, die Sohne Aarons, werden denn gleich ihm mit Wasser, Del und Opferblut besprengt.

Auf ähnliche Weise werden auch die Leviten geweiht, nur daß sie nicht gesalbt und mit Opferblut besprengt werden. Sie werden mit geweihtem Wasser, mit Sühnwasser besprengt und ihre Kleider gewaschen. "Und sollst die Leviten vor die Hütte des Stifts bringen und die ganze Gemeinde der Kinder Israel versammeln; und die Leviten vor den Herrn bringen, und die Kinzder Israel sollen die Hände auf die Leviten legen." (4 Mos. 8.) Nachdem sie das Opfer gebracht, werden sie als geheiligt vom Bolke geschieden und dürsen in die Hütte des Stifts gehen. Von dem großen dreisaltigen Segen, der von den Priestern über das Volk gesprochen wird, heißt es: "Ihr sollt meinen Namen auf die Kinder Israel legen, daß ich sie segne." (4 Mos. 6, 27.)

Ein dreifacher geweihter Kreis zieht sich so um den Altar Jehovah's und den Stuhl der Gnade, vor dem der oberste Priester innere Erleuchtung sucht: Rathfragend durch die Weise des Lichts vor dem Herrn." (4 Mos. 27.) Der Hohepriester trug nämlich auf seiner Hauptbinde, dem Diadem, den Namen Jehovah's eingegraben, und auf dem Brustschilde an der Herzgrube zwölf Edelsteine, welche die zwölf Stämme Israels bedeuteten. "Moses that ihm (Naron) das Schildlein an, und in das Schildlein Licht und Recht (urim und thumim)" (3 Mos. 8, 8.),

Der judische Cultus und Geremoniendienst gewinnt an historischer Bedeutung, weil er in den Formen der Hierarchie, in der Priesterkleidung, den Weihungen und Segnungen sich nur in

einer erweiterten und universaleren Form im größten Theile ber Chriftenheit erhalten hat. Wenn man bedenft, daß viele ber eigenthumlichsten und bisweilen unerflarlichsten Geremonien sich unter oft geringen Modificationen bei den altesten Wolfern wieder= finden, und diese meift in magischen und symbolischen Sandlungen bestehen, so läßt sich wohl annehmen, daß viele derselben aus der Urzeit der Menschheit herstammen, in welcher jenes magische Element allgemeiner und allgemein verständlicher war; und viele ber täglich vor unsern Augen ausgeübten firchlichen Sandlungen stammen wohl aus jener ersten Epoche unserer Geschichte, und gewinnen dadurch allerdings an Bedeutung. Die große Mehnlich= feit, die wir z. B. in der Priefterfleidung der Juden, Indier, Megupter und Merikaner finden, und die mit derjenigen in der romischen, griechischen und armenischen Rirche gebrauchlichen fo fehr überein= stimmen, spricht, wie so vieles Undere, fur den ursprunglichen Zusammenhang aller Arten des Cultus, welche, wie die allgemein= ften religiosen Grundideen aus der frubesten Zeit der Menschheit stammen, aber wie diese verschiedene Modificationen erfuhren.

War der Glaube an den Einen Gott Jöraels das Grundsdogma des Bolkes, und der in magischer und symbolischer Handslung bestehende Verband mit jenem der Grundgedanke des Cultus, so war das Anhängen an die fremden Götter, die Götter der Heiden, und die Theilnahme an ihrem Cultus das größte Versbrechen. Vergessen darf man hierbei nicht, daß die Völker, unter welchen die Juden lebten, in die tiesste gesunkenste Form des Heidenthums gerathen waren. Je niedriger stehend und für hohe Ideen wenig empfänglich das Volk selbst war, desto strenger mußte es, bei seiner großen Bestimmung in der Weltgeschichte, die Idee des Einen persönlichen Gottes zu bewahren, vor dem Sabäissmus der Kanaaniten gehütet werden. Von diesen heißt es: "Sie haben ihren Göttern gethan Alles, was Jehovah ein Greuel ist,

und das er haffet. Denn sie haben auch ihre Sohne und Tochter verbrannt ihren Gottern."

Mit den Perfern, mit denen spåter die Juden in Berührung kommen, sindet dieser schrosse Gegensatz nicht statt. Koresch
(Cyrus) wird vielmehr die Hand Jehovah's genannt. Es ist
wahrscheinlich, daß er die Erlaubniß zur Wiederherstellung des
Tempels und des judischen Gultus gibt, weil eine große Aehnlichkeit zwischen den Grundideen des Mosaismus und der Zoroasterlehre besteht. Denn die Perser waren im Ganzen nicht tolerant
und zerstörten, wie unter Cyrus die Götter der Babylonier, so
unter seinem Nachsolger Cambyses die der Aegypter.

Das Berbot an der Theilnahme des fanaanitischen Natur= bienstes lautet bestimmt so: "Wenn bu in das Land fommst, bas das dir der Herr, dein Gott, geben wird, so sollst du nicht lernen thun die Greuel dieser Bolfer , daß nicht unter dir gefunden werde, ber seinen Sohn ober Tochter durch's Keuer geben laffe, ober ein Beiffager ober ein Tagewähler, ober der auf Bogelgeschrei achte, oder ein Zauberer, oder Beschworer oder Wahrsager, oder Zeichen= deuter, oder der die Todten frage." (5 Mof. 18, 9.) Merkwurdig ift in diefer Beziehung die Bezeichnung des falfchen Propheten und Traumers. Nicht ber wird ein falscher Prophet genannt, der blos vorspiegelt einer zu senn, sondern der, welcher es durch falsche Magie, in Berbindung mit dem heidnischen Gultus ber Kanaaniter ift. Go beißt es: "Wenn ein Prophet oder Traumer unter euch wird aufstehen, und gibt bir ein Zeichen ober ein Wunder, und es trifft ein, und er fpricht: laffet uns andern Gottern folgen, die ihr nicht kennt, und ihnen dienen, fo follst bu nicht gehorchen den Worten eines solchen Propheten ober Traumers. Denn ber Berr, euer Gott, versucht euch, bag er erfahre, ob ihr ihn von gangem Bergen und von ganger Seele liebt; ber Prophet aber ober ber Traumer foll fterben, barum

daß er euch von dem Herrn abzufallen gelehret, und dich aus dem Wege verführet hat, den der Herr, dein Gott, geboten hat darinnen zu wandeln." (5 Mof. 13, 1 — 5.)

So spricht sich überall in den Büchern Mosis und der folgenden Geschichte der Juden, wie in den christlichen Jahrhundersten, die Ansicht von einer doppelten Richtung der Magie und des Hellsehens aus. Während die geseierten Altväter und die spätern Häupter des Volks weissagen und bedeutende Träume haben, ja Jehovah selbst sagt, er gebe sich durch Träume kund, (4 Mos. 12, 6. u. Hiob 33, 15 — 17.) heißt es wieder in Beziehung auf die unreine Magie: "Ihr sollt nicht auf Träume halten." (3 Mos. 19, 31.) "Ihr sollt euch nicht wenden zu den Wahrsagern und forschet nicht nach den Zeichendeutern, daß ihr nicht nach ihnen verunreiniget werdet." (3 Mos. 19, 51.)

Mles, was mit dem verdorbenen Cultus der kanaanitischen Bolfer zusammenhing, auch alle leblosen Dinge, murden, wie von einem magischen Gifte verpeftet, von einer bofen magnetischen Rraft angesteckt, behandelt. Bur Berftorung folder Rapporte waren benn auch wohl Gefete, wie folgende, 3. B. nach bem Siege über die Midianiter, gegeben: "Mes, mas das Feuer leidet, follt ihr durch's Feuer geben laffen und reinigen, daß es mit dem Sprengwaffer entfundigt werde. Aber Alles, mas nicht das Feuer leidet, follt ihr durch's Baffer geben laffen, und follt eure Rleider waschen am siebenten Tage, so werdet ihr rein; darnach sollt ihr ins Lager fommen." (4 Mof. 31, 23.) Ferner: "Die Bilder ihrer Gotter follft du mit Feuer verbrennen und follft nicht begehren bes Silbers ober Goldes, bas baran ift, ober zu bir nehmen, baß bu bich nicht barin verfaheft. Denn folches ift bem Berrn, beinem Gott, ein Greuel. Darum follft du nicht in bein Saus ben Greuel bringen, daß du nicht verbannet werdest, wie daffelbe ift, sondern du follft einen Efel und Greuel baran haben." (5 Mof. 7, 26. 27.)

Im vierten Buch Mose wird uns von einem Seher erzählt, der nicht zum Volke Israels gehörte, dessen Schauen dennoch der Inspiration Iehovah's zugeschrieben wird. Balak, der Fürst der Amoriter, sieht, daß er mit Gewalt dem eindringenden Volk der Israeliten nicht widerstehen kann. Magische Kräfte ruft er zu Hülfe, und so groß ist sein Vertrauen zu dem Seher Balaam, dem Sohne Beor, daß er erwartet, sein Fluch werde dem siegshaften Feinde Schranken seinen. "So komme nur", läßt er ihm sagen, (4 Mos. 22, 6.) "und verfluche mir das Volk, denn es ist mir zu mächtig, ob ich's schlagen mochte, und aus dem Lande vertreiben. Denn ich weiß, daß welchen du segnest, der ist gessegnet, und welchen du verfluchst, der ist verflucht."

Als die Abgesandten des Königs zum Seher kamen, wurde es diesem Anfangs durch ein Gesicht untersagt, sie zu begleiten; später aber unter der Bedingung erlaubt, daß er nichts sagen solle, als was ihm Gott mittheilen wurde. Auf dem Wege hatte er wieder eine Vision, die ihm diesen Befehl wiederholte.

Angekommen zu Balak, bringt er sieben Opfer auf sieben Hügeln. Die heilige Zahl der Israeliten war also auch ihm höheres Sinnbild. Er geräth hierauf ins Hellsehen, wo er also redet: "Es saget Balaam, der Sohn Beor, es saget der Mann, dem die Augen geoffnet sind; es sagt, der da höret die Worte Gottes, der des Allmächtigen Offenbarung sieht, dem die Augen geoffnet werden, \*) wenn er niederknieet." In diesem Zustande tritt ihm das kunftige Geschick Israels vor das innere Seelenauge,

<sup>\*)</sup> Nach einigen Uebersetzungen, z. B. der Bulgata, heißt es, dem das Auge geschlossen ist. Hugo Grotius legt dieses schon sehr passend so aus: wenn bei Verschließung des außeren Sinnes der innere geöffnet wird. Die chaldaische, sprische und arabische Uebersetzung haben aber nach Calmets Zeugniß: dem das Auge geöffnet ist, die Siebenzig: der wahrhaft schaut.

und er verkundet prophetisch dessen Triumph und die Niederlage seines eignen Volks und der ihm befreundeten Volker.

Im 27. Capitel des vierten Buchs wird erzählt, wie Moses durch sein Händeauslegen seinem Nachfolger Josua neue geistige Kräfte mittheilt. Moses bekommt folgenden Besehl: "Nimm Josua zu dir, den Sohn Nun, der ein Mann ist, in dem der Geist ist, und lege deine Hände auf ihn, und stelle ihn vor den Priester Eleasar und vor die ganze Gemeinde, und gebeut ihm vor ihren Augen; und lege deine Herrlichkeit auf ihn; daß ihm gehorche die ganze Gemeine der Kinder Israel. Und er soll treten vor den Priester Eleasar, der soll für ihn rathstragen durch die Weise des Lichts vor dem Herrn (durch urim und thumim).

Schon fruher waren die fiebengig Melteften, die Dofes zu Vorstehern der Kirche erwählt hatte, ins Bellsehen versett. Moses versammelte die siebenzig Manner unter den altesten des Bolks, und stellte fie um die Butte des Stifts (an die geweihte Stelle). "Da kam der hernieder in der Wolke, und redete mit ihm. Und nahm bes Geiftes, ber auf ihm war, und legte ihn auf die siebenzig altesten Manner. Und da der Beift auf ihnen ruhete, weiffageten \*) fie, und horten nicht auf. Es waren aber noch zwei Manner im Lager geblieben, der eine hieß Eldad, der andere Medad, und der Geift ruhete auf ihnen. Denn fie waren auch angeschrieben und boch nicht hinausgegangen zu ber Butte, und fie weiffageten im Lager. Da antwortete Jofua, ber Cobn Mun, den Mofes erwählt hatte und fprach: "Mein Berr, Mofe, wehre ihnen." Aber Mofes sprach zu ihm: "Bist du der Eiferer für mich? Wollte Gott, daß alle das Bolk des herrn weiffagete, und der Berr feinen Geift über fie gabe." \*\*) (4 Dof. 11.)

<sup>\*)</sup> Conftanter Musbrudt fur hellfebend fenn, in ber Entzudung reben.

<sup>\*\*)</sup> Leider find die Meister in Israel fast zu allen Zeiten mehr dem Beis spiele Josua's, als dem des Moses gefolgt.

Als nach Josua's Tode das Bolk der Israeliten in einen hochst verwilderten Zustand gerieth, und keine gesetzlichen Einzichtungen bestanden, bemächtigten sich oft Einzelne der Zügel der Regierung unter dem Namen der Richter in Israel. Unter diesen wird auch ein Weib erwähnt, das Sehergabe besaß. (Richter 4, 4.) "Zu derselben Zeit war Richterin in Israel die Prophetin Debora, das Weib des Capidoth." Als der Feldherr Barak wünscht, sie möge ihn in den Krieg begleiten, antwortet sie: (4, 8.) "Ich will mit dir ziehen, aber der Preis wird nicht dein senn auf dieser Reise; sondern der Herr wird Sissera (des Feindes Haupt) in eines Weibes Hand übergeben." Die Vorhersage ward erfüllt, indem Zael den seindlichen Fürsten auf verrätherische Weise ermordete. (4, 21.)

Als Eli Hoherpriester war, und seine Sohne die geistliche Würde durch ihre Verbrechen herabwürdigten, verkündigt ein Seher dem schwachen Vater, daß sein ganzes Geschlecht unterzgehen, und daß seine beiden Sohne, die Priester, an einem Tage sterben würden. (1 Sam. 2.) Diese Trauerprophezeiung wiedersholt ihm Samuel, dem dies im Hellsehen des Traumes offenbar ward. (1 Sam. 3.)

Samuel, der schon in seinem Knabenalter von seinem prophetischen Vermögen Proben ablegte, wird bald allgemein als großer Seher anerkannt. Deswegen wendet sich Saul, der Sohn Kis, an ihn, ob er ihm nicht im Hellsehen offenbaren könne, wo seine verlorenen Esel seven. Dem Propheten wird es im Innern erschlossen, daß dieser junge Mann der König seines Volkes werden wird. Darum salbet er ihn dazu, und verkündet ihm dabei Volgendes: "Wenn du jest von mir gehest, so wirst du zwei Männer sinden, bei dem Grabe Rahel, die werden zu dir sagen: die Eselinnen sind gefunden, die du suchtest. Und siehe, dein Vater hat die Esel außer Acht gelassen, und sorget um euch und

fpricht: "Bas foll ich um meinen Sohn thun." Und wann du bich von da weiter wendest, so wirst du kommen zu der Eiche Tabor. Dafelbst werden dich antreffen drei Manner, die binauf geben zu Gott gen Bethel. Einer tragt brei Bocke, ber andere drei Stuck Brod, der dritte eine Flasche Wein. Und fie werden bich freundlich grußen und dir zwei Brode geben; die follst du von ihren Banden nehmen. Darnach wirft du kommen auf den Bugel Gottes, da der Philister Lager ift; und wenn du daselbst in die Stadt kommft, wird dir begegnen eine Schaar Propheten, von der Hohe herabkommend, und vor ihnen her ein Pfalter und Paufen und Pfeifen und Barfen; und fie weiffagend. Und der Beift des herrn wird über dich gerathen, daß du mit ihnen weissagest. Da wirst du ein anderer Mann werden. — Und da er feine Schultern mandte, daß er von Samuel ging, gab ihm Gott ein ander Berg, und kamen alle diese Zeichen auf benselben Zag." (1 Samuel 10.)

Nach dem Tode Samuel's suchte der geängstigte Saul ungewöhnliche Mittel, um sich die Zukunft zu entschleiern. Denn das gebräuchliche Drakel des Hohenpriesters verstummte ihm. "Und er rathfragte den Herrn," heißt es c. 28., "aber der Herr antwortete ihm nicht, weder durch Träume, noch durch das Licht, noch durch Propheten." Diese drei werden also als die gewöhnslichen Arten der göttlichen Offenbarung angesehen. Darum wendet er sich zu einer Wahrsagerin, die in einer Art von Entrückung eine Erscheinung des verstorbenen Samuel's hat. Dieser verkündet dem Saul: "Was willst du mich fragen, da der Herr von dir gewichen und dein Feind geworden ist? Der Herr wird dir thun, wie er durch mich geredet hat, und wird das Reich von deiner Hand reißen, und David deinem Nächsten geben. Dazu wird der Herr Israel, mit dir, auch geben in der Philister Hände. Morgen wirst du und deine Sohne mit mir seyn."

den, damit seine Unterthanen nicht zu dem Tempel nach Terusalem wallsahrten sollten, den ägyptischen Apiscultus eingeführt
hatte, tritt mahnend ein Prophet. Der König besiehlt erzürnt,
den Mann Gottes zu greisen; aber plöglich erlahmt seine Hand,
und er kann sie nicht wieder zu sich ziehen. Die Hand wird auf
des Propheten Bitte wieder gesund. (1 Könige 13.) Auf dem
Rückwege halt sich dieser, gegen den ihm gegebenen Besehl, bei
einem andern Propheten auf, der ihn, einen göttlichen Auftrag
vorgebend, zurückhalt. Da hat jener bei Tisch ein Gesicht, daß er
wegen seines Ungehorsams nicht mehr nach Hause kommen werde.
Unterwegs zerreißt ihn ein Löwe. Der Gattin dieses Königs sagt
ein alter blinder Prophet, Ahia, den Untergang ihrer Familie,
als Folge von Terobeam's Bergehen, voraus. (c. 14.)

Nachdem unter den folgenden Königen der heidnische Gottesdienst, der Sabäismus der Kanaaniter fast zur herrschenden Religion geworden war, tritt Elias auf, mit Wort und Werk die Abgötterei bekämpfend. Den schon sterbenden Sohn seiner Hausfrau heilt er, indem er dessen Körper mit seinem eigenen bedeckt. Er legte ihn auf sein Bett, rief zu Gott und maß sich über dem Kinde dreimal, und die Seele des Kindes kam wieder zu ihm und ward lebendig. (c. 17.)

Che Elias die Erde verläßt, sagt er zu seinem erkorenen Jünger Elisa: "Bitte, was ich dir thun soll, ehe ich von dir genommen werde." Elisa sprach: "Daß dein Geist bei mir sen zwiefältig." Nämlich die doppelte Gabe der Wunderwirkung und der Prophetengabe. \*) Durch Musik in den Zustand des inneren

<sup>\*)</sup> Die Kabbalisten unterscheiben zweierlei Arten von Propheten, nabi roch, ber im Lichte schaut, und nabi poel, der mit Wunderkraft begabt ist. Beim Ersten ware also bas magische Schauen, beim Letten bas magische Birken auf gottliche Weise vorhanden.

Schauens versetzt, verkundet er dem Konig Feraels den Sieg. (2 Kon. 3.)

Fur unfern 3meck fehr bemerkenswerth ift die Erzählung von der Erweckung eines Rindes durch Elifa. Diefes Rind ge= horte einer Frau an, die den Propheten gastfreundlich aufzunehmen pflegte. Nachdem diefes Kind, deffen Geburt ein Jahr voraus ihr der Seher versprochen hatte, gestorben war, legte es die Mutter auf das Bette des abwesenden Propheten. Gie eilt zu bemfelben an den Berg Carmel. "Als aber ber Mann Gottes fie nabe fah, fprach er zu feinem Rnaben Behafi: "Siehe die Sunamitin ift ba. Laufe ihr entgegen und frage fie, ob es ihr und ihrem Manne und Sohne wohl gehe?" Sie fprach, wohl. (Sie hatte also fein Bertrauen zu Gehafi.) Da fie aber zu bem Manne Gottes auf den Berg fam, hielt fie ihn bei feinen Fugen. Behafi aber trat hingu, daß er fie abstieße. (Dieser hatte alfo gewiß kein Wohlwollen fur dieselbe.) Aber ber Mann Gottes fprach: "Lag fie, benn ihre Geele ift betrubt, und ber Berr hat mir's verborgen und nicht angezeigt. (Man fieht hieraus, daß es dem Propheten nichts Ungewohnliches war, ein fernes Ereigniß inne zu werden.) Gie fprach: "Wann habe ich einen Gohn ge= beten von meinem Berrn? Sagte ich nicht, du folltest mich nicht taufchen." Er fprach zu Gehafi (es scheint, als ware ihm nun die gange Begebenheit und bas Beilmittel flar vor feiner Geele): "Gurte beine Lenden und nimm meinen Stab in beine Sand, und gehe hin. Go dir Jemand begegnet, so gruße ihn nicht, und grußet dich Jemand, fo danke ihm nicht, und lege meinen Stab auf des Knaben Untlig." (Der von Elifa getragene Stock follte also der Conductor seiner Geistesmacht senn, sein Umulet gleich= fam, und fein Junger follte fich nicht aufhalten, noch mit andern in Rapport treten.) Die Mutter aber bes Knaben fprach: "Co mahr der Berr lebt und beine Geele, ich laffe nicht von bir." Da

machte er fich auf und ging ihr nach. Gehaft aber ging vor ihnen bin und legte den Stab dem Knaben auf's Untlig. Da war aber feine Stimme noch Suhlen. (Der Prophet erreichte feinen 3med nicht durch Gehafi. Diefer follte den Rapport zwischen ibm und dem Rinde vermitteln. Aber er und die Mutter hatten, nach dem Erzählten, eine Untipathie gegen einander. Die rechte, bem Meifter ahnliche Geiftesftimmung, fehlte ihm auch ganglich, ba ihn diefer bald darauf megen feiner Sabsucht bestraft. Darum konnte er hier wohl nicht den Bermittler abgeben.) Und da Elifa ins Saus fam, fiehe, da lag der Knabe todt auf feinem Bett. Und er ging hinein, und ichloß die Thure gu fur beide, und betete zu dem Berrn. Und flieg hinauf und legte fich auf das Rind, und legte feinen Mund auf des Rindes Mund, und feine Mugen auf beffen Mugen, und feine Bande auf beffen Banbe, und breitete fich also über ihn, daß des Kindes Leib warm ward. Er aber ftund wieder auf und ging im Sause einmal hieher und daher, und flieg hinauf und breitete fich uber ihn hin. Da athmete der Anabe siebenmal; nachher that der Anabe seine Mugen auf."

Die Heilung Naemans, des Bezirs des sprischen Königs, bietet auch mehrere merkwürdige Momente dar. (c. 5.) Dieser hatte den Aussatz. Eine jüdische Sclavin, die seiner Frau diente, sagte zu dieser: Ach, daß mein Herr ware bei dem Propheten zu Samaria, der würde ihn von seinem Aussatze befreien. Der König von Sprien erfährt dies von Naeman, rath ihm, nach Samaria zu reisen, und gibt ihm einen Brief mit an den König von Israel. Dieser lautet so: "Benn dieser Brief zu dir kommt, sieh, so wisse, ich habe meinen Diener Naeman zu dir gesandt, daß du ihn von seinem Aussatze befreiest." Und da der König von Israel den Brief las, zerriß er seine Kleider und sprach: "Bin ich denn Gott, daß ich tödten und lebendig machen könnte, weil er zu mir schieft, daß ich den Mann von seinem Aussatze befreie? Merket

und sehet, wie sucht er eine Ursache an mir?" Da das Elisa, der Mann Gottes, horte, daß der König von Israel seine Kleider zerrissen hatte, sandte er zu ihm und ließ ihm sagen: "Warum hast du deine Kleider zerrissen? Laß ihn zu mir kommen, daß er inne werde, daß ein Prophet in Israel ist." Also kam Naeman mit Rossen und Wagen und hielt vor der Thure des Hauses Elisa. Da sandte Elisa einen Boten zu ihm und ließ ihm sagen: "Gehe hin und wasche dich siebenmal im Jordan, so wird dir dein Fleisch wieder erstattet und rein werden." Da zurnte Naesman und zog weg und sprach: "Ich meinte, er solle zu mir heraus kommen und hertreten und den Namen Jehovah's, seines Gottes, anrusen, und mit seiner Hand über die Stätte fahren und den Aussach also abthun."

Diese Stelle beweist, daß die Heilung der Krankheiten durch Händeauflegen und Gebet nicht ungewöhnlich bei den Juden war, da selbst der fremde Sprer sie erwartete.

Nachdem dieser auf die von dem Seher angegebene Weise geheilt war, und Elisa die reichen Geschenke zurückgewiesen hatte, sucht ihn Gehasi durch eine Lüge zu vermögen, ihm Geschenke zu geben. Diese Habsucht des Prophetenjungers wird aber scharf geahndet. Als dieser nämlich zurückkehrte, sprach Elisa: "Woher Gehasi?" Er sprach: "Dein Knecht ist weder hieher noch daher gegangen." Er aber sprach zu ihm: "Wandelte nicht mein Herz, da der Mann umkehrte vor seinem Wagen, dir entgegen? War das die Zeit, Silber und Gold zu nehmen? Aber der Aussatz Naemans wird dir anhangen und deinem Samen immerdar."

Es ist klar, daß der Seher hier nicht durch außere geheime Kunde die niedrige That des Gehasi erfuhr, sondern daß er sie hellsehend inne ward.

Das Sehervermögen Elisa's war auch bei den Syrern anerkannt, als diese einen Krieg mit Israel führten, und der

Prophet seinem Bolke manchen guten Rath gab. Ein Diener des sprischen Königs sagt: "Elisa, der Prophet in Israel, sagt Alles, was du in der Kammer redest, da dein Lager ist." (c. 6.)

Er entzieht fich ben Nachstellungen ber Sprer; und als biefe Samaria belagern, und eine schreckliche Sungerenoth ent= fteht, fo daß die Mutter ihre eignen Rinder effen, da will der Ronig den Geher tobten laffen, und fendet dazu einen Mann gu ihm. Aber ehe diefer zu ihm fam, fprach Elifa in feinem Saufe zu den Melteften : "Babet ihr gefehen, wie dies Mordfind (der Ronig) hat hergefandt, daß er mein Saupt abreife." Misbald fam auch der Bote, deffen Unnaherung Glifa im Geifte gefchaut hatte. Da verfundete der Prophet: "Boret des Berrn Wort: Co fpricht ber Berr: Morgen um diefe Beit wird ein Scheffel Mehl einen Seckel gelten, und zwei Scheffel Gerfte einen Seckel, unter bem Thore zu Samaria." Da antwortete ein Ritter, auf welches Sand fich ber Ronig lehnte, bem Manne Gottes und fprach: "Und wenn der Berr Fenfter am himmel machte, wie fonnte foldes geschehen?" Er sprach: "Siehe ba, mit beinen Mugen wirst du es sehen und nicht davon effen." Die folgende Nacht gieht fich das Beer der Sprer ploglich zuruck, und lagt Alles im Lager ubrig. Da ward die Borausfage erfult. Das Mehl wurde um fo niederen Preis verkauft, und der unglaubige Sofling ward unter dem Thore erdruckt.

Als der Prophet einst nach Sprien reiste, schickte ihm der kranke König dieses Landes seinen Sohn, Hasael, entgegen, um ihn zu fragen, ob er genesen wurde. Bei dem Anblick des Letztern wird der Seher von Traurigkeit überwältigt, weil er in einem Gesichte erkennt, daß derselbe seinem Bolke großen Schaden zufügen werde. "Und der Mann Gottes sah ernst und stellte sich ungebärdig und weinte. Da sprach Hasael: "Warum weint mein Herr?" Er sprach: "Ich weiß, was Uebels du den Kindern

Föraels thun wirst. Du wirst ihre festen Städte mit Feuer vers brennen, und ihre junge Mannschaft mit dem Schwerte erwürgen, und ihre jungen Kinder todten, und ihre schwangeren Weiber zerhauen." Hasael sprach: "Was ist dein Knecht, der Hund, daß er solche große Dinge thun sollte?" Elisa sprach: "Der Herr hat mir gesagt, daß du Konig in Sprien senn wirst." (2 Konige 8.) Die Vorhersage ging in Erfüllung. (S. c. 10.)

Eben so sagt er das Ende der Dynastie Ahab's und die Todesart der Jesabel voraus. "Und will (spricht er im Namen Jehovah's) das Haus Ahab's machen, wie das Haus Feros beam's. Und die Hunde sollen Jesabel fressen auf dem Acker zu Jesreel, und sie soll Niemand begraben." Sie ward vom Hause herabgeworfen, und ihre Leiche war zu zerschmettert, als daß man sie begraben konnte. (c. 9.)

Sterbend noch prophezeit Elifa dem Ronige von Berael ben Sieg über die Sprer, und zwar durch finnbildliche Band= lungen, die bei den israelitischen Sehern gang gewohnlich find. "Elifa aber ward frank, baran er auch ftarb. Und Joas, ber Ronig in Bergel, fam zu ihm bergb, und weinete vor ihm und fprach: "Mein Bater, Bagen Joraels und feine Reuter." Er aber fprach zu ihm: Nimm den Bogen und Pfeile. Und da er den Bogen und die Pfeile nahm, fprach er jum Konige Gerael: Spanne mit beiner Sand ben Bogen, und er fpannte mit feiner Sand. Und Glifa legte feine Sand auf des Ronigs Sand, (er fest fich mit dem Konige in Rapport und prophezeit, gleichfam durch diesen hindurch, und zwar, wie sonst die Seher durch symbolische Reden, so hier durch symbolische Sandlungen) und fprach : Thu' das Fenfter auf gegen Morgen; und er that's auf. Und Elifa fprach: Schieß! und er fchoß. Er aber fprach: Gin Pfeil des Beils vom Berrn! Ein Pfeil des Beils wider die Sprer! und du wirft die Sprer schlogen ju Uphet, bis fie aufgerieben sind. Und er sprach: Nimm die Pfeile. Und da er sie nahm, sprach er zum Könige Israel: Schlage die Erde, und er schlug dreimal, und stand stille. Da ward der Mann Gottes zornig auf ihn und sprach: "Håttest du funf oder sechs mal geschlasgen, so wurdest du die Sprer geschlagen haben, bis sie aufgerieben waren; nun aber wirst du sie dreimal schlagen." (S. c. 13.)

Als Sanherib, der König von Ussprien, den König Hiskia von Jerusalem bedroht, läßt der Prophet Jesaias dem lettern sagen: "So spricht der Herr: Fürchte dich nicht vor den Worten, die du gehört hast, damit mich die Diener des Königs von Ussprien gelästert haben. (Diese hatten nämlich gesagt, Gott könne ihnen nicht helfen gegen ihres Königs Macht.) Siehe, ich will ihm einen Geist\*) geben, daß er ein Gerücht hören wird, und wieder in sein Land ziehen, und will ihn durch's Schwert fällen in seinem Lande."

Als das feindliche Heer Ferusalem naht, sleht Hiskia im Tempel um Rettung. Da meldet ihm Jesaias das Gesicht, das er wegen Sanherib gehabt. Die Worte des Gesichtes enden so: "Darum spricht Jehovah vom Könige von Asprien also: Er soll nicht in diese Stadt kommen, und keinen Pseil hinein schießen, und kein Schild davor kommen, und soll keinen Wall drum schütten. Sondern er soll den Weg wieder umziehen, den er geskommen ist, und soll in diese Stadt nicht kommen, Jehovah sagten. Das assprische Heer ging zu Grunde, Sanherib zog zurück nach Ninive, und ward da von seinem Sohne erschlagen. (c. 19.) (Bergleiche Jesaias c. 36 u. 37. 2 Könige c. 18 u. 19. 2 Chronik. c. 32.)

<sup>\*)</sup> Die Stelle, Jesaias 37, 7., erklart diese Worte am Besten. Da heißt es: "Sieh, ich will ihm einen andern Muth machen, und soll etwas horen, daß er heim ziehe in sein Land, und will ihn durch's Schwert fällen in seinem Lande.

Merkwurdig ift, mas über die Niederlage Sanherib's und den Untergang seines Beeres Berodot ergablt. (Euterpe 141.) "Darauf aber zog wider Aegyptenland mit großer Beeresmacht Sanacharibus, der Arabier und Uffprier Konig, und nun wollten die agnptischen Krieger nicht zu Gulfe ziehen. Da in dieser großen Ungft und Noth ging der Priefter (ber Ronig Sethos, welcher Priefter des Hefastos war) in den Tempel und jammerte vor dem Bilde des Gottes, wie es ihm flaglich ergeben wurde. Und wie er so jammerte, kam ihm ber Schlaf an und es bauchte ihm im Traume, ber Gott ftande ihm gur Geite, fprache ihm Muth ein, er solle nur bem arabischen Beere getroft entgegen geben, es wurde ihm fein Leids widerfahren; denn er felbst wolle ihm schon Bulfe fenden. Boll Bertrauen auf dieses Traumgesicht nahm er zu sich die Aegypter, so ihm wollten Folge leisten, und lagerte sich bei Pelusion. Und als sie bort angekommen, kam bei Nacht ein Schwarm Reldmaufe uber die Keinde, die zernagten ihre Rocher und Bogen und noch die Schildhaben, alfo daß fie am folgenden Morgen, ba fie wehrlos geworden, flohen und kamen viele um's Leben. Und noch jest fteht diefer Ronig von Stein bei dem Tem= pel des Hefastos und hat eine Maus auf der Band und spricht in Buchstaben also: "Sieh' mich an und sen fromm."

Michaelis (Anmerk. zu Tesaias 19. S. 107) und nach ihm Heß (Geschichte der judischen Könige 2 B. S. 51.) glauben, daß diese Hieroglyphe mißverstanden worden sen. Nach Horapollo sen die Maus bei den Aegyptern das Sinnbild der Vernichtung (àparismos) gewesen, mithin auch der Pest. Höchstwahrscheinlich sind aber unter jenen Feldmäusen die Höhlenbewohner zu verstehen, welche das assyrische Heer übersielen.

Als Hiskia krank ward, verkundete ihm der Prophet sein nahendes Ende. Auf das Gebet des Königs wird dies versschoben, und der Seher sagt ihm voraus, daß er noch funfzehn

Jahre in Frieden leben werde. Als er sich aber vor den ägyptisschen Gesandten auf seine Schätze etwas zu Gute thut, wird ihm auch vorhergesagt, daß alle diese Schätze und seine eigenen Kinsber nach seinem Tode in die Hand der Ussprer fallen wurden. (c. 20.)

Es ist wohl hier am Orte, etwas über die Eigenthümlichkeit der jüdischen Propheten zu sagen. Es sind nicht blos einzelne isolirte Individuen, die in einer Form höheren Schauens innere Gesichte haben; sie stehen vielmehr in einem tiefen Zusammenshang unter sich, einer weiht den andern ein zur Prophetenwürde, und sie haben formliche Vereine, Prophetenschulen.

Den allgemeinsten Grund dieser Sehergabe fuchten wir in dem Fortbestehen eines fruheren Bustandes der Menschheit, in welchem die Seherkraft mehr verbreitet und von den andern Seelenkraften weniger getrennt war. Die Thatigkeit der Propheten bildet aber felbst einen integrirenden Theil des religibsen Lebens ber Juden. Während namlich die Priefter und Leviten mehr den Buchstaben und die Form des Gesetses bewahrten, repråfentiren fie mehr ben Beift berfelben. Sie feben mehr auf die großen Greigniffe, die ihrem Bolke bevorfteben, und erblicken in ber Ferne eine hohere Form der Gottesverehrung, ein Licht, das alle Bolfer erleuchten foll. Gie erscheinen gerade haufig, wenn das Bolf und seine Priefter sich am meisten vom Geifte des Gefeges entfernen. Sie gleichen barin jenen hochstehenden begeisterten Menschen spåterer Sahrhunderte, die in der Chriftenheit den reli= gibsen Geift belebten, wenn die Mehrzahl der firchlichen Lehrer und Borgefesten ihrer Burbe nicht entsprachen. Besonders in firchlichen Uebergangsperioden und in ungewohnlichen Entwicke= lungezuständen des religiofen Lebens sind es oft nicht die gewohn= lichen Organe ber Kirche, burch welche eine neue Fortbildung bes Beiftes zu Stande fommt.

In den Gesichten der israelitischen Seher erweitern sich nun offenbar oft die Kreise, in die sie schauen. Wie in ihrer Geisteszerhebung der Gott Israels zum Herrn der Welt wird, der im Himmel und in der Holle ist, dem man mit den Flügeln der Morzgenröthe nicht entsliehen kann (Psalm 139), so weilt ihr geistiges Auge nicht blos auf der Geschichte ihres Volkes, sondern thut Blicke in die Entwicklungsgeschichte der ganzen Menschheit und auf die sich darauf beziehenden Offenbarungen Gottes. So namentlich Iesaias und Daniel.

Da in den christlichen Jahrhunderten der Gottesdienst der Juden als der vorbildliche und vorbereitende des christlichen angessehen wurde, so lag es nahe, viele der Prophezeiungen, so wie der symbolischen Handlungen, die sich zunächst nur auf das israeslitische Volk bezogen, auf die christliche Kirche anzuwenden.

Wie namlich in diesem Volke einzelne Menschen und namentlich mehrere Propheten das Schicksal ihres Volkes symbolisch darstellten, so ward das Schicksal dieses Volkes wieder als ein Symbol der Christenheit, und da das Christenthum zur Universalreligion bestimmt ist, der Menschheit überhaupt, betrachtet.

Wenn sich nun nicht leugnen läßt, daß bei dieser Erklärungsweise oft eine sehr willkührliche Eregese entstand, so ist doch die tiese ihr zu Grunde liegende Idee nicht zu verkennen. Die Apostel, und namentlich Paulus, erklären oft auf diese Weise die Schrift; und nach einer ähnlichen Deutungsart nehmen auch die Rabbinen in ihren kanonischen Schriften einen wörtlichen, einen moralischen und einen mystischen Sinn an. Auch hier suchen wir mehr ein allgemeines Gesetz auf, in welchem diese Ansicht ihre Wurzel hat.

Wie namlich eine niedere Stufe des organischen Lebens schon die folgende in sich enthalt, und dadurch für den, der die Bedeutung der unentwickelten Organe kennt, schon die folgende Stufe

prophezeit, so bildet auch jede geistig niedere Stufe in der Geschichte die höhere vor und prophezeit sie wirklich dadurch. Das vorsbildliche und prophetische Handeln kann daher ein ganz unwillskührliches und doch ein wahres seyn, weil es in einem allgemeinen Gesetz der Natur und des Geistes (nämlich des geschaffenen), in dem Entwicklungsgesetze, seinen Grund hat.

Wenn nach diesem, wenn gleich oft nicht zum Bewußtseyn gekommenen Grundsaße, viele Eregeten in Irrthum und Willkühr geriethen, so glichen sie hierin jenen Naturforschern, welche die große Bedeutung des Entwicklungsgeseßes sowohl in der Reihensfolge der lebenden Wesen, als in der Stufenfolge der Lebensformen erkannten, im Einzelnen aber sich irrten und dadurch zu einer willkührlichen Eregese der Natur Veranlassung gaben.

## Indier.

In der patriarchalischen Zeitepoche ist der Bater, und in besonderem Grade der Stammvater, Priester und Regent. Der Segen der Erstgeburt ist meist auch die Einweihung zu diesen Würden, indem Kirche und Staat in ihrem Ursprunge nicht gestrennt sind, und der erste Grund späterer Priesters und Fürstensweihen. Das ursprünglich Ungetrennte geht in der Geschichte, bei der Entsaltung aller menschlichen Geisteskräfte, außeinander. Die beiden größten Bölker der Erde, die Chinesen und Indier, theilen sich in die beiden Richtungen der Herrschaft, die ursprünglich eins waren. Die Patrimonialgewalt der Patriarchen verwandelt sich zur absoluten Monarchie des himmlischen Reiches; die Priesterswürde derselben bildet den Grund des geistigen Lebens der Indier, indem bei diesen der Staat immer etwas Untergeordnetes war, das Priesterthum und die damit verbundene Seherkraft das Wesents

liche. Denn die Priester, entsprungen aus dem Haupte Brahma's, bilden auch das Haupt der Nation, während die andern Kasten, aus den übrigen Theilen Brahma's entsprungen, nur untergeordenete, dem Haupte dienende Glieder desselben sind.

Wie das gange Leben der Indier dadurch feine beftimmte Form und Eigenthumlichkeit erhalt, fo auch ihre Wiffenschaften und Runfte. Die indischen Philosophen verstehen zu wollen, ohne Begriff der Ertase und der verschiedenen ertatischen Bustånde, mare unmöglich. Ihre Philosophie ift wesentlich ertatisches Bellsehen. Wo dieses rein erscheint, ift es der Grund der Tiefe und Große ihrer Weltanschauung, wo aber getrubt, eben fo jener regellosen Phantasie, welche, weil sie sich an fein außeres Dbject bindet, fein Dag fennt und die phantastischsten Gestalten erzeugt. Daher nirgends der Aberglaube granzenloser als in diesem Lande; denn er ift das Berrbild großer Wahrheiten, und erscheint gerade hier haufig als eine pathologische Erscheinung der Ertase, wie der Wahnsinn auch oft nur ein frankhafter Somnambulismus ift. Denn wie in frankhaften Buftanden bas Unge nur subjective Lichterscheinungen hat und das Dhr ein inneres Geräusch vernimmt, fo entstehen auch im frankhaften Somnambulismus blos fubjective Bilder der Ginbildungsfraft, phantaftische Traumereien, in denen jedoch, wie im Wahnfinn, noch lichte Blicke durchscheis nen fonnen.

Die Stammväter der Indier sind nach den indischen Traditionen Seher, Propheten, Büßer, die in einem beschaulichen Leben in inneren Anschauungen viele Jahre vollbrachten. Die späteren Brahmanen kann man als ihre Nachfolger ansehen, indem jenes der Urzeit angehörige Sehervermögen sich wohl noch durch erbliche Anlage erhielt und häusig durch eine geeignete Lebensweise, wie Enthaltung von Fleischnahrung, Bewahrung vor jeder Leidenschaft u. s. w., befördert ward. Alle ältere und neuere Schriftsteller stimmen aber darin überein, daß ertatische Zustände bei den Indiern häusig vorstommen. So heißt es in ihren heiligen Schriften: (Asiatic researches t. 5. p. 353.) "Gott ist das unvergängliche Wesen und wohnt in einer heiligen Wohnung; die denkende Seele ist ein reines Licht, sie scheinet mit ungeborgtem Glanze. Diese denkende Seele, das unsterbliche Prinzip genannt, ist eine Offenbarung jener lichtausstrahlenden Kraft, welche die höchste Seele genannt wird."

Ferner: (ebendaselbst S. 349.) "Ich sinne im Geiste jener Lichtkraft nach, die Brahma heißt, geleitet durch das verborsgene Licht, das in mir wohnet, und durch das ich denken kann; es existirt in meinem Herzen. Ich selbst bin eine Offensbarung des hochsten Brahma."

Wie der königliche Seher Jöraels durch die Vereinigung seines eigenen Seelenlichts mit dem ewigen Lichte Gottes die Wahrsheit inne wird, indem er sagt: "In deinem Lichte sehen wir das Licht, und du erleuchtest meine Leuchte," (Psalm 36, 10.) so betet auch der fromme Brahmane: (a. a. D. S. 349.) "Der allershöchste Brahma, der die sieben Welten erleuchtet, wolle meine Seele mit seinem Lichte vereinigen, das ist mit seiner eigenen Seele, welche über der siebenten Welt wohnt."

Mehr als bei irgend einer andern Nation scheint bei den Indiern das willkührliche Versetzen in Ertase vorzukommen. Eine Versahrungsart der Brahmanen, um sich der Einwirkung der Sinsnenwelt zu entziehen, und daher in ein dem Somnambulismus ähnliches Inneleben der Seele zu gerathen, gibt das in persischer Sprache geschriebene Buch, von dem zu entdeckenden Geheimsnisse, Dupnekhat, also an: "Um in die weise Mischghuli (tiefe Contemplation) zu kommen, muß man sämmtliche Pforten des Leibes verschließen; die Ohren durch die Daumen, die Augen

durch die Zeigefinger, die Nasenlocher durch die Mittelfinger, die Lippen durch die vier andern. Die Lampe im Gefäße des Körpers wird dann bewahrt vor Wind und Bewegung und das ganze Gefäß wird Licht."

In dem angeführten Buche, dem Dupnekhat, heißt es ferner: "Wie die Schildkrote, muß der Mensch alle Sinne in sich
hinein ziehen. Dann tritt Brahma in ihn als Feuer, als Blig.
In dem großen Feuer, in der Herzöffnung, wird eine kleine Flamme auswärts lodern, und in ihrer Mitte Utma (der Geist)
sepn; und wer alles Berlangen nach dem äußeren Wissen in sich
schweigen macht, der bricht wie ein Habicht durch die Fäden des
Nehes, und ist mit dem Wesen eins geworden. Wie die Flüsse,
nachdem sie viel Raum durchlausen, eins werden mit dem Meere,
so diese sich absondernden Menschen. Sie sind Brahm, selbst
Utma."

Was die Kaden des Netes fur den Habicht, das ift fur den Beift des Menschen die ganze niedere Korperwelt, die nach der Lehre der Brahmanen, das Geschopf der tauschenden Gottin Maja ift, Werke bes Scheins, die aller mahren Realitat entbehren. Der Glauben an jenes erzielte Ginswerden der Geifter mit der Gottheit, in der fich alle, wie die Strome im Meere, verlieren, geht aus der in Indien herrschend gewordenen Unsicht des Pantheismus hervor. Allein der Glaube an die Identitat des Ge= schopfs mit dem Schopfer ift bei den Indiern, wie uberall, erft spåteren Ursprungs und nur eine Entstellung der ursprunglichen, wahren Unsicht von einem bochft innigen Berkehr, einem Leben, Weben und Genn bes Geschopfs in bem Schopfer. Denn nach zwei Richtungen kann jenes Urverhaltniß der geschaffenen Wesen zu dem Urwesen einseitig begriffen werden. Entweder wird bas Geschopf dem Schopfer so nahe verwandt gedacht, daß die Geschopfe nur als Modificationen der Gottheit erscheinen, Waffer= tropfen im Allmeere des Senns, Lichtstrahlen aus der Sonne des Lebens; oder das Geschöpf wird so entsernt von der Gottheit gedacht, daß beide wie geschiedene Individuen sich gegenüberstehen, und daß die ganze Schöpfung wie eine Maschine erscheint, die nach ihren eigenen Gesetzen sich sortbewegend, des Werkmeisters, mit dem sie wesentlich nichts gemein hat, nach ihrer Entstehung nicht mehr bedarf. Tene Richtung führt zum Pantheismus, diese zu einem falschen Supernaturalismus. Aber beide,
nur durch Einseitigkeit irrig, haben eine wahre Wurzel, denn die
Gottheit ist zugleich überweltlich und welterfüllend. \*)

In spåteren Zeiten werden bei driftlichen Sekten ganz ähnliche Zustände beschrieben, wovon wir hier der Vergleichung wegen die folgenden anführen.

Im Anfange des vierzehnten Jahrhunderts hielt sich am Berge Athos eine Art von Monchen auf, die man Hespchiasten (Duietisten) und auch dugalowvzor (umbilicanimi) nannte Letzterer Name wurde ihnen von ihrer Art zu beten gegeben, welche lange vorher Simeon, Abt des Klosters Xerocercus, ihnen in seinem Werke über die Mäßigkeit und die Andacht folgendermaßen vorschrieb: Sizend in einem Winkel allein, merke auf und thue, wie ich sage. Verschließe deine Thüre und erhebe deinen Geist (rov vovv) von allem Eitlen und Zeitlichen. Dann senke deinen Bart auf die Brust und errege das empfindende Auge mit ganzer Seele in der Mitte des Leibes am Nabel. Verengere auch die

<sup>\*)</sup> So sagt ein christlicher Denker, Gregorius der Große, von Gott:
"Er ist innerhalb aller Dinge und außerhalb aller Dinge, über allen
Dingen und unter allen Dingen. Als der Regent des Weltalls ist er
über allen, als die Grundseste unter allen Dingen; als der Allums
fassende ist er außerhalb der Dinge, als der Allburchbringende
innerhalb der Dinge." (S. Gregorii papae opera omn. edit.
opera monach. e congreg. S. Mauri. Paris 1705. t. 1. lib. 2. p. 47.)

Ausgange ber Luft, um nicht allzuleicht zu athmen. Beftrebe bich, innen in den Gingeweiden den Ort des Bergens (zugdeag) gu finden, wo alle feelischen Krafte (wuxinau Suvaueis) zu moh= nen geschaffen sind. Und zuerst wirst bu Finsterniß finden und unnachgiebige Dichtheit. (παχος ανενδοτον.) Wenn du aber anhaltst, und dieses Werk Nachte und Tage thuft, so wirst bu, o des Wunders! unaussprechliche Wonne finden. Denn sobald der Geist (6 voug) den Ort des Bergens gefunden hat, so sieht er, was er nie erkannt hat. Denn er sieht die Luft zwischen bem Berzen (βλεπει γαρ την μεταξυ της χαρδιας αερα) und sich selbst gang strahlend und deutlich. (porsevor odor zae διακρισεως εμπλεον.) Diefes Licht, fagten diefe Ginfiedler, fen das unerschaffene Licht Gottes, das auf dem Berge Tabor ben Jungern sichtbar geworden. (Leo Allatius de eccles. occid. et orient. perp. consens. Colon. Agripp. 1648. l. 2. c. 17. p. 330.)

Aus den heiligen Buchern der Indier führen wir noch mehrere Stellen an, welche sich offenbar auf ertatische Zustände beziehen. (S. Windischmann die Philosophie im Fortgange der Weltgeschichte 3. B.)

Es ist eine Grundlehre, in der Höhle des Herzens werde von demjenigen Alles umfaßt und erkannt, welcher mit gebändigten Sinnen schaut, und darum heißt die Joga (Einigung) mit dem Herzen (Monas) vor allem groß. (A. a. D. S. 312.) Einer der alten Weisen, Pippalada, lehrt (1330): Wenn die Sonne untergeht, gehen ihre Strahlen in den Kern zurück; wenn sie aufgeht, breiten diese sich wieder aus. Auf dieselbe Weise gehen die Sinne in das Monas, den großen Sinn, zusammen. Die Person sieht nichts, hört nichts, riecht nichts, schmeckt nichts, fühlt nichts, spricht nichts, faßt nichts mit der Hand und hat auch sonst keine Lustbefriedigung. Eine solche Person heißt Lupta (ein Schlafender).

Und innerhalb der Stadt des Brahma, d. h. im Leibe des Schlasfenden, sind dann die fünf Prana's (Lebensgeister) \*) leuchtend und wach.

(1336.) "Der Purascha (der Geist), der im Herzen ist, der aber als der unmittelbare Beleber (Dschevas, die Seele), seiner wahren Gestalt nach unbewußt und außer sich ist, sieht alsdann seine eigene Größe. Was er will, thut er, was er im Wachen gessehen, sieht er im Schlafe, was er im Wachen gehort, hort er im Schlafe; was er im Leibe und an jedem andern Ortesah und wahrenahm, das sieht er Alles auße Neue. Gesehenes und Nichtgeseshenes, Gehortes und Nichtgehortes, Gewußtes und Nichtgewußtes, Alles dies selbst geworden, sieht er insgesammt. Und weil Atma (der Geist) Alles dieses bewirkt und der Urheber aller Handlungen ist, so verrichtet auch der (im gewöhnlichen Wachen) von seiner wahren Selbstheit geschiedene, von den Sinnen gebunden gewesene Geist (eben jene belebende Seele) nunmehr im Schlafe gleichfalls alle Handlungen und nimmt seine ursprüngliche Gestalt wieder an."

An einem andern Orte heißt es: (1345) Der Mensch umfaßt Alles, gleich dem Ocean, und ist höher als alle Welten. Nach welcher Welt er immer verlangt, sie ist ihm angemessen, denn er vermag nach Höherem zu verlangen und ist Höheres werth. Und dies Alles wird ihm durch Vertiefung und Vereinigung im Prana (Geiste) zu Theil, während des Zustandes der Bändigung seiner

<sup>\*)</sup> Diesem fünffach wirksamen inneren Lebensgeist entspricht außerhalb bes Lebens in der großen Welt vor Allem der Aether (Akasa) und die glanzende Sonne, sie erweckt den Prana des Auges; denn sie ist der Born des Gesichts. (1332.) Es würde also hier der Lebensgeist, der Nervenäther, als ein Prinzip angenommen, was im Menschen (dem Mikrokosmos) dasselbe ist, was das Licht in der Welt (dem Makrokosmos). Im Augenblick des Todes, heißt es ferner, kehren alle Sinne ein in das Monas (Herz) und so mit dem Monas eins geworden, geshen sie mit ihm, entsprechend dessen guten oder bosen Intensionen, in die angewiesenen Welten und nehmen darin leibliche Gestalten an.

Sinne und des Abschlusses aller Pforten des Leibes, so wie im Augenblick des Hinübergehens (des Todes), wo der Prana den seinen (Licht=) Leib der Sterbenden mit sich führt aus dem Zauber heraus zu den Regionen ihres Berlangens und ihrer Werke. (Colebrooke Transact. of the Asiat. Soc. II. p. 20.)

In den Upanischaden heißt es: Das Herz wandelt in der Zeit des Wachens an Orten, wohin das Auge, das Ohr und die andern Sinne nicht gelangen, und gewährt schon so ein großes Licht. Eben so wandelt es auch im Traume an ferne Orte und zündet den gesammten Sinnen ein Licht an. Im tiesen Schlase ist es eins und ungetheilt und hat seines Gleichen nicht (im lebendigen Menschen); es ist das Prinzip aller Sinne. Der Werkthätige vollbringt seine Werke mittelst des Herzens, der Erkennende erwirbt die Erkenntniß durch das Herz; auch ist es der Beweggrund aller Opfer. Es ist die Leuchte des Leibes und ist in der Mitte des Leibes und aller Sinne. Die Erinnerung und Erwägung wohnt in ihm; seine Beschäftigung ist nicht sichtbar vor der Welt. In seinen Banden ist der vergangene, gegenwärtige und zukünstige Zustand der Welt, — der vergängliche; es selbst aber ist unvergänglich.

Bon der reinen Lichtgestalt, deren Natur die Seele annehmen kann, heißt es ferner: "In der Höhle des Herzens wohnt die unsterdliche Person, nicht größer als ein Daume, in der Mitte des Geistes (Utma). Diese Person (das innere Licht) ist klar, wie eine rauchlose Flamme, Herr der Bergangenheit, Gegenwart, Zukunft, sie ist heute und wird morgen senn." — "In dieser Höhle ist Brahma's Wohnung (Brahmapura), eine kleine Lotusblume (Dahava), eine Wohnung von kleinem Raum, der von ätherischem Lichte (Ukasa) erfüllt wird. Was das sen, was darin (in dem Aether) ist, muß erforscht und sollte erkannt werden." (Colebrooke Transact. of the Asiat. Societ. p. 30. Aus dem Tschandogja-Upan. und Windischmann a. a. D. S. 1353.)

Die Antwort auf diese Frage wird nun in der unmittelbar folgenden Stelle gegeben: "Derfelbe Afafa (Mether) wie er außen (im Beltraum) ift, ift auch innerhalb jenes fleinen Raumes (im Bergen) und der himmel und die Erde find in ihnen enthalten und das Reuer und der Wind und die Conne und der Mond und der Blis und die Geffirne - Alles ift und ift nicht in diesem Ort, Alles ift in dem garten Aether (schid akasa). Und wenn einer fagt, daß hierin Mues enthalten ift, und alles Berlangens= werthe darinnen ift - was bleibt dann übrig, wenn Brahma's Wohnung, welche im Korper (bas Berg) ift, altert und vergeht? -Darauf muß erwiedert werden: jener garte Mether altert nicht und wird nicht getobtet mit dem Leibe; er ift mahrhaftig und er ift (eigentlich) Brahma's Wohnung, in welcher Mles enthalten ift. Er ift (eigentlich) der Beift (Atma), von allem Uebel weit ent= fernt, bem Alter, ber Krankheit und bem Tob nicht unterworfen. Wer diesen Utma nicht erkennt, geht aus biefer Welt und in alle Welten, feiner nicht machtig und giehet aus, ben Lohn ber Werke zu empfangen, der ihm gebuhrt; die aber von hier weage= ben, den Geift erkennend, die geben ihrer (und ihrer Bunfche) machtig und empfangen ewigen Lohn; benn bas Berdienst, ben Beift zu erkennen , ift unendlich." Ferner: "Benn ber Schleier bes Irrthums und ber Unwiffenheit vom Bergen genommen wird, wer die Geffalt des garten Methers angenommen hat, dem ift alles Berlangenswerthe gegenwartig. Wie über einen Schat, in ber Erde verborgen, ber Nichtwiffende wegschreitet und ihn nicht findet, so wiffen leider die Menschen nicht, wohin fie geben und mit wem fie gusammen kommen alle Tage, wenn fie in tiefen Schlaf versinkend, wirklich zu Brahma geben und einkehren in jenen inneren Mether. - Wer aber ben Geift erreicht, der fieht, wenn er auch (außerlich) nicht fieht; ber wird gefund, wenn er frank ift. Ihm wird die Racht zu Tag (bas Dunkel zum Lichte), er ift

sich offen bar, und diese offenbare Gegenwart ist die Welt des Brahma (Brahmaloka) selbst. Wer sie gewinnt, der ist an allen Orten und auf alle Weisen, wie er will und zu jeder Zeit, wenn er sich von aller Anhänglichkeit an die Sinnenlust geschieden hat, ist er wahrhaftig."

Daß die Sehergabe noch jetzt bei den Indiern einheimisch ist, davon liefert ein neues englisches Werk über Indien folgendes Beispiel. (S. Jones Forbes oriental memoires. London 1813.)

Forbes ergablt: "Geifterseher und Aftrologen gibt es in Indien eine ungeheure Menge, und Millionen von Menschen glauben an ihre Wunderkraft; manche streifen wie die Zigeuner um= her, nur einige wenige Brahmanen uben die Borbersehungefraft mit einer gewiffen Burde und Bescheidenheit aus. Bon einem diefer Brahmanen will ich hier einige Buge erzählen." Bur Ber= ståndigung der folgenden Erzählung bemerkt hier der Berfasser, daß bei feiner Ankunft in Bombay 1766, drei Hauptpartheien dafelbft maren. Un ber Spige ber einen ftand Spencer, an ber andern Crommelin, die dritte war dem Berrn Bodges juge= than, den man als einen bevortheilten und ungerechter Weise um die Souverneursftelle gebrachten Mann beflagte. Sobges hatte wegen seiner Hintansetzung einen heftigen Brief an den Gouver= neur und den Rath der Compagnie geschrieben, und murde, da er benfelben nicht zurudnehmen wollte, von feiner Dberhauptstelle von Surate entfett, nach Bomban geschickt und aus dem Dienste der Compagnie entlaffen. Das Gouvernement von Bomban hatte einen Bericht über diesen Borfall nach England geschickt.

Forbes erzählt weiter: "Jener Brahmane war noch ein junger Mann, als Herr Hodges mit ihm Bekanntschaft machte. Den Engländern war er wenig bekannt, aber unter den Hindus war er schon sehr berühmt, wenigstens auf der westlichen Kuste

Indiens. Ich glaube, daß ihn Bodges zu Bomban fennen lernte, als er englischer Resident daselbst mar. Beide murden bald fo innige Freunde, als es der Unterschied ihrer Religion und Rafte zuließ. Der Brahman, ein rechtschaffener Mann, ermahnte oft feinen Freund, den Pfad der Tugend nie zu verlaffen, weil derfelbe ihn ju Bohlfahrt und zu Ehren, und dann zur ewigen Geligkeit fuhren wurde. Um ihm diese Ermahnung einzuscharfen, versicherte er ihm, er wurde sich von der Stelle, die er zu Bomban begleitete, zu andern Dberhauptsstellen im Dienste ber Compagnie empor= schwingen; hernach werde er als Dberhaupt zu Tellichern und Surate angestellt, und zulett gar zum Gouverneur von Bomban ernannt werden. Berr Sodges fprach mit feinen Freunden zuwei= len über diese vertraulichen Borhersagungen, achtete aber doch im Grunde wenig darauf. Nur als er nach und nach in den Ehren= stellen emporftieg, bekam er mehr Butrauen zu seinem Brahmanen, besonders als er Oberhaupt von Surate wurde. Da aber in der Folge Spencer zum Gouverneur ernannt, und Hodges aus dem Dienste der Compagnie entlaffen wurde, fandte er zu dem Dro= pheten, der sich damals zu Bulparra, einem heiligen Dorfe am Ufer des Tappy, aufhielt. Er begab fich ju Bodges, und ließ fich von diefem den schlechten Musgang aller seiner Soffnungen und Bemühungen erzählen; dieser schloß mit der Nachricht, daß er fich nach Europa einschiffen wolle, und daher sich keinesweges des Erfolgs der glanzenden Versprechungen des Brahmanen ae= warte. Er foll fogar einige Borwurfe uber feine betrugerischen Borbersagungen haben in sein Gesprach einfliegen laffen. Der Brahmane horte Alles mit der größten Gelaffenheit, verzog keine Miene und hob dann also an: "Ihr febet diese Borhalle und das Gemach, wohin fie leitet; Berr Spencer hat den Porticus erreicht; aber er wird nicht in den Palast gelangen. Er hat seinen Auß auf die Schwelle geset, aber er wird nicht in bas Baus kommen. Alles Anscheins vom Gegentheil ungeachtet, werdet ihr die Ehren erlangen, die ich euch vorhergesagt habe, und die erhabene Stelle bekleiden, wozu man ihn ernannt hat. Eine schwarze Wolke schwebt vor ihm."

"Diese sonderbare Vorhersagung wurde zu Surate und Bombay bekannt; man sprach in allen Gesellschaften davon; Hodges hatte aber so wenig Zutrauen dazu gesaßt, daß er sich zur Ueberfahrt nach Europa anschickte. Indessen hatte man die Depeschen von Bombay in England bekommen, und mit einer ungewöhnlichen Schnelligkeit erfolgte die Antwort darauf. Der Hof der Directoren mißbilligte Spencer's Versahren als Gouverneur von Bengalen, widerrief seine Ernennung zur Gouverneursstelle von Bombay, entließ ihn aus dem Dienste der Compagnie; und Hodges ward Gouverneur."

"Bon nun an bekam der Brahmane auf den Geist desselben den größten Einfluß; und dieser unternahm nichts Wichtiges, ehe er seinen Freund um Rath gefragt hatte. Zu bemerken ist, daß dieser ihm nichts über das Gouvernement von Bombay hin- aus versprach, und ihm nie seine Rückkehr ins Baterland vor- hersagte; man wußte hingegen, daß er über eine Zeit hinaus, die mit unserm Jahre 1771 übereintraf, einen geheimnißvollen Schleier warf. Hodges starb plöglich in der Nacht vom 22. Februar 1771."

"Die zweite Geschichte, die ich erzählen will," fährt Forsbes fort, "betrifft ebenfalls diesen Brahmanen. Als ich in meiner Jugend zu Bomban landete, fand ich daselbst eine äußerst gütige Aufnahme in dem Hause eines edlen Mannes, den ich um Gaststreundschaft ansprach, und der immer mein Beschüßer geblieben ist. Er hatte eine Wittwe geheirathet, welche mit ihrem ersten Manne einen Sohn und eine Tochter hatte. Der Sohn war in England erzogen worden; einige Jahre vor meiner Abreise aus

meinem Baterlande hatte er sich als Schreiber nach Bombay eingeschifft. Die Bombayschiffe kamen gewöhnlich richtig an; nur dasjenige, was der zärtlichen Mutter ihren Sohn mitbringen sollte, blieb aus. Das betrübte Weib ging häusig an den Strand, und schaute ins Meer, um zu sehen, ob das Schiff nicht ankäme. Auf diesem Strande pflegten die Hindus auch ihre Todten zu verbrennen. Bei dieser Ceremonie sind stets Brahmanen gegenswärtig. Einst fand ich Hodges Brahman (so nennt man ihn seit der ersten Geschichte) unter denselben, und da er den Kumsmer der Wittwe bemerkte, fragte er sie um die Ursache. Die Wittwe, welche ihn wohl kannte, verwunderte sich darüber, daß ein so außerordentlicher Mann den Grund ihres Kummers nicht wisse. Der Brahman ward gerührt und sprach: "Bohl kenne ich den Grund eures Kummers; euer Sohn lebt; das Schiff wird bald glücklich ankommen, allein ihr werdet ihn nie wiedersehen."

"Die Wittwe erzählte gleich diese Unterhaltung ihren Freunden. Kurz darauf wurde ein europäisches Schiff wahrgenommen. Die Freunde der Wittwe eilten an den Strand, um Nachricht von ihrem Sohne zu erhalten. Die Reisenden stiegen auß; allein statt des erwarteten Sohnes kamen blos Briefe. Er war in Brasilien geblieben, wo sich das Schiff eine Zeitlang aufgehalten hatte. Dort war er mit den Jesuiten in Verbindung getreten."

"Der Sohn blieb zu Rio Janeiro und schrieb zuweilen bis zur Aushebung des Jesuitenordens. Er wurde bei dieser Gelegensheit mit mehreren Jesuiten von Südamerika nach Portugal gessandt, und in's Gesängniß geworsen. Von der Zeit an blieben seine Briese aus. Seine Schwester heirathete einen Mann, der Hodges Nachfolger im Gouvernement wurde. Sie begab sich später mit ihrer Mutter nach England und starb dort, so daß die arme Mutter nun ohne Sohn und Tochter war." "Ein Freund ihrer Familie mußte sich einst nach Lissabon begeben wegen mehrerer portugiesischer Wechsel, die er in Indien bekommen hatte. Auf einem Spaziergange neben den Gefängenissen wurde er auf englisch von einem Gefangenen, der in einem unterirdischen Kerker saß, um ein Almosen angesprochen. Er ließ sich mit ihm in ein Gespräch ein, und entdeckte zulest, daß dies der verlorne Sohn der Wittwe war. Diese glückliche Entdeckung meldete er gleich nach England, mit der tröstenden Nachricht, er habe schon Anstalten gemacht zur Befreiung des Gesangenen."

"Die Wittwe erheiterte sich einen Augenblick, allein bald verfiel sie wieder in Schwermuth und sagte seufzend: "D der Brahmane, der Brahmane!" Umsonst suchte ihr Mann sie zu trosten, sie antwortete immer: "ach der Brahmane, der Brahmane!"

"Durch die Verwendung des Freundes ward der Sohn in Freiheit gesetht; man berichtete ihm, daß seine Mutter lebe, und daß er sie bald wieder sehen wurde. Aber der plotzliche Uebergang des Kummers zur Freude wirkte so heftig auf den jungen Mann, daß er daran starb."

"Die dritte Geschichte, diesen Brahmanen betreffend, ist kurz. Einige Monate vor meiner Abreise aus Indien landete zu Bombay ein Mann, der einen ansehnlichen Posten zu Surate bekleiden sollte, mit seiner Frau. Beide waren noch jung und hatten nur ein Kind. Der Mann ließ seine Frau bei einem Freunde und begab sich nach Surate, um dort seine Haushaltung einzurichten. Sie sollte ihm in kurzer Zeit solgen. Um Abende vor dem Tage, als sie sich nach Surate einschiffen wollte, hält der Hausherr eine große Gesellschaft, worunter sich auch unser Brahmane befand. Er stellte diesen der Gesellschaft vor, und bat ihn scherzend, das Schicksal des eben aus Europa angekommenen jungen Paares zu weissagen. Zum Erstaunen der ganzen Gesellschaft,

besonders der jungen Frau, warf der Brahmane einen mitleidigen Blick auf sie, und sagte nach einer seierlichen Pause zu dem Hausherrn auf hinduisch: "Ihr Glücksbecher ist voll, aber schnell schwindend! ein bitterer Trank bleibt ihr, wozu sie sich bereiten muß!" Ihr Mann hatte ihr geschrieben, er wolle sich mit einer Barke in Surat=bas einfinden. Er erschien aber nicht; sondern an seiner Statt kam einer meiner Freunde, und berichtete der Frau, ihr Mann läge gesährlich krank. Als sie ankam, hatte er einen hestigen Fieberanfall und verschied in ihren Armen. Ich bin in demselben Schisse, worin sich die Wittwe besand, zurückgekom=men. Während der Uebersahrt siel der Jahrestag des Todes ihres Mannes ein."

## Griechen und Romer.

In Griechenland erreichte der menschliche Geist eine neue Entwickelungsform. Die freie Bewegung des Gedankens, wodurch die griechische Philosophie der Ausgangspunkt aller philosophischen Bestrebungen der Abendlander wurde, und der Schönheitsssinn, wodurch dieses Bolk seinen Gedanken und Gefühlen eine angemessene, das Maß nie überschreitende Form, lieh, und das durch in der Poesse und Kunst ein Borbild für alle Zeiten ward, bilden den eigenthümlichen Besitz dieses hochbegabten Bolkes. Das Göttliche erschien ihnen als das Schöne, der Geist verkörpert in der Natur und der Kunst. So eigenthümlich nun auch der Geist der Griechen sich zeigt, so bewahrten sie doch die Ueberlieserungen des Drients, und alle höheren Ideen dieses Bolks über das Wesen der Gottheit, die Unsterblichkeit der Seele, über Eultus, Seherzgabe der Drakel, stammen aus dem Morgenlande. Die religiösen Gebräuche, z. B. in den Tempeln zu Cos, zu Delphi und zu

Ephesus haben diesen orientalischen Ursprung. Dieser Zusammenshang religiöser Ideen in Griechenland mit dem Drient geht nicht allein aus neuern Forschungen hervor, sondern wurde zum Theil von den Griechen selbst anerkannt. Megasthenes z. B., der zur Zeit des Seleucus Nicator lebte, gesteht, wie Clemens von Alerandrien berichtet, daß sich Alles, was die Griechen über die Natur der Dinge philosophirt hätten, auch bei den Brahmanen in Indien fände. Eben so Aristobulus, der Peripatetiker, beim Cyrillus. (S. Euseb. praepar. evangel.)

Magische Kräfte werden schon in den frühesten griechischen Schriftstellern beschrieben. Pythagoras heilte Schmerzen durch Bezauberung und Zaubersormeln. Plutarch erzählt, daß Pyrrhus, König von Epirus, Menschen, die milzkrank waren, heilte, indem er die Kranken lange und langsam an der kranken Stelle berührte. (Plutarch in Pyrrho.) Homer erzählt von dem Seher Kalchas, daß er in die Vergangenheit und in die Zukunft schauen könne. In Homer's Ilias I. heißt es Vers 57 bis 72:

Mis fie nunmehr fich versammelt, und voll bie Bersammlung gebrangt mars Trat hervor und begann ber muthige Renner Uchilleus: "Atreus Cohn, nun bent' ich, wir giehn ben vorigen Errmeg Bieber nach Saufe gurud, mofern wir entrinnen bem Tobe! Beil ja zugleich ber Rrieg und bie Peft hinrafft bie Uchaier. Aber moblan, fragt einen ber Opferer, ober ber Geber, Dber ber Traumweiffager; auch Traume ja fommen von Beus ber: Daß er melbe, warum fo eifere Phobos Apollon : Db verfaumte Belubd' ihn ergurneten, ob Bekatomben : Benn vielleicht ber Lammer Gebuft und erlefener Biegen Er gum Opfer begehrt, uns abzumenden bas Unheil." Mifo rebete jener, und feste fich. Bieber erhub fich Raldas ber Thestoribe, ber weifefte Bogelichauer, Der erkannte, mas ift, mas fenn mirb, ober guvor mar, Der gen Ilios auch ber Danaer Schiffe geleitet, Durch mahrfagenben Beift, beg ibn murbigte Phobos Upollon.

Ueber den Zustand der Seele, wie er in extatischen Zustanden sich kund gibt, spricht sich Plato also aus:

"Es entftehen uns die großten Guter aus einem Bahnfinne, ber durch gottliche Runft verliehen wird. Denn die Priefterinnen zu Delphi und zu Dodona haben im Wahnsinne vieles Gute in besonderen und offentlichen Ungelegenheiten unferem Bellas gu= gewendet; in der Besonnenheit aber weniges ober gar nichts. Wollten wir auch noch die Sibylle anführen, und was fur andere fonst noch durch begeistertes Wahrsagen Vielen vieles fur die Bufunft vorhersagend geholfen, so wurden wir uns ausdehnen und boch nur jedem Bekanntes fagen. Denn viel vortrefflicher ift auch, nach dem Zeugniffe der Alten, ein gottlicher Wahnfinn als eine blos menschliche Besonnenheit. Eben so hat auch, wenn Krankheiten und schwere Plagen aus altem Born ber Gottheit irgendwo verhangt wurden, ein eingegebener und prophetisch wirkender Wahnsinn benen, die es bedurften, Errettung gefunden, welcher zu Gebeten und Berehrungen ber Gotter fich hinmendend und baburch reinigende Beheimniffe erlangend, jeden Theilhaber für die gegenwartige und funftige Zeit sicherte, und bem auf rechte Urt Wahnsinnigen und Besessenen die Lofung der obwaltenden Drangfale erfand." (Phadros überfest von Schleiermacher S. 112.)

Was hier Plato Wahnsinn nennt, bezieht sich zunächst auf den eraltirten Zustand (das Entrücktsenn) mancher Seher. Wohl ist aber auch hierbei der Gegensaß angedeutet, der zwischen dem bewußten vermittelten Erkennen und dem oft unbewußten innern Schauen, dem Sehervermögen, statt sindet. Diese doppelte Richtung geistiger Thätigkeit ist, wie wir sahen, in der Natur unseres Geistes gegründet. Einen ähnlichen Gegensaß sinden wir zu verschiedenen Zeiten in der Geschichte der Philosophie wieder, indem bald die contemplative, bald die restectivende Richtung

Dorbilder. In der Geschichte der Weltweisheit leuchten sie, wie am Himmel die Zwillingsbrüder, gleich diesen von versschiedener Würde, indem der eine mehr unsterblicher Natur theilhaftig ist, als der andere. Das Licht dieser beiden Sterne leuchtet jedes für sich den verschiedenen Schulen der Weltweissheit; und auch in die christlichen Jahrhunderte wirft jeder seine Strahlen, indem jene beiden Geistesrichtungen sich im Mittelalter als mystische und scholastische Philosophie wiedersholen.

Um deutlichsten spricht sich Sofrates uber die Natur des Bellfebens aus, indem er ein unmittelbares Erkennen ber Seele ohne korperliche Vermittelung annimmt, und daher nur dem vom Korper Entbundenen ein mahres Wiffen zuschreibt. "Es ift mir wirklich ganz klar," fagt der gottliche Mann, kurz ehe er den Biftbecher trinkt, "bag wenn wir je etwas rein erkennen wollen, wir uns von dem Leibe losmachen, und mit der Seele felbft die Dinge ichauen muffen. Und dann erft offenbar werden wir haben, was wir begehren und weffen Liebhaber wir zu fenn behaupten, die Weisheit, wenn wir todt find, wie die Rede uns andeutet, so lange wir leben aber nicht. Denn wenn es nicht moglich ift, mit dem Leibe irgend etwas rein zu erkennen: fo fon= nen wir nur eines von beiden, entweder niemals zum Berftand= niß gelangen, ober nach bem Tobe. Denn alsbann wird die Seele für sich allein senn, abgesondert vom Leibe, vorher aber nicht. Und fo lange wir leben, werden wir, wie fich zeigt, nur dann dem Er= kennen am nachsten senn, wenn wir so viel möglich nichts mit dem Leibe zu schaffen noch gemein haben, was nicht hochst nothig ift, und wenn wir mit feiner Natur uns nicht anfullen, fondern von ihm rein halten, bis Gott felbft uns befreit. Und fo werden wir rein und von der Thorheit des Leibes entledigt mahr= scheinlich mit eben solchen zusammen seyn, und durch und felbst alles Ungetrübte erkennen, und das ist eben wohl das Wahre. Dem Nichtreinen mag aber wohl das Reine zu berühren nicht vergönnt seyn. Dergleichen meine ich, o Simmias, werden nothwendig alle Wißbegierigen denken und unter einander reden. Wenn nun dieses wahr ist, o Freund, so ist ja große Hossnung, daß wenn ich dort angekommen bin, wohin ich jest gehe, ich dort, wenn irgendwo, zur Genüge dassenige erlangen werde, worauf alle unsere Bemühungen in dem vergangenen Leben gezielt haben; so daß die mir jest aufgetragene Wanderung mit guter Hossnung anzutreten ist; auch für jeden Undern, der nur glauben kann, dafür gesorgt zu haben, daß seine Seele rein ist." (Phådon 66. 67.)

An den Pforten der Ewigkeit, in die der weise Grieche eben im Begriffe ist mit freudigem Muthe zu treten, spricht er noch von jenem Gegensaße des irdischen getrübten Erkennens mit dem reinen Geistesschauen, das der Reinen harret. Ganz ähnlich spricht sich hierüber der Apostel Paulus aus, dessen Geiste sich jene Pforten schon mehrmal im Leben gedssnet hatten. "Theilweise erkennen wir, und theilweise weissagen wir. Wenn aber das Vollendete kommen wird, dann wird das Theilweise aufhören. Denn wir sehen jest durch einen Spiegel in einem dunkeln Bilde, dann aber von Angesicht zu Angesicht. Sest erkenne ich theilweise, dann aber werde ich erkennen, wie ich erkannt bin." (1 Corinther 13, 9. 10. 13.)

Paulus nimmt eine doppelte Beschränkung des irdischen Wissens an, eine quantitative, indem wir immer nur theilweise erkennen, blos einzelne Punkte des Universums, und eine qualitative, indem wir auch diese nicht, wie sie an sich sind, sondern nur als trübe Bilder in dem Spiegel unserer beschränkten Ansschauungsmedien und der materiellen Natur inne werden. Aus

eigener Erfahrung ist ihm aber ein hoheres Erkennen bekannt, indem sein Geist selbst in die hochsten Kreise der inneren Licht-welt, in den dritten Himmel, entrückt war, und er darum um so mehr von einem Wissen reden kann, das unbeschränkt und ungetrübt ein Theilnehmen an dem absoluten Wissen und Wesen Gottes ist. "Wir werden erkennen, wie wir erkannt sind."

Weil der griechische Weise und der christliche Apostel so tiefe Blicke in eine höhere Weltordnung thaten, so sagen sie übereinstimmend, daß dieselbe für Menschen unverständlich ist, bei denen die Richtung nach der Sinnenwelt vorherrscht. Von ihnen sagt Sokrates: "Gib wohl Acht und siehe um dich, damit nicht der Ungeweihten einer dieses höre. Das sind Menschen, die nichts glauben, als was sie greislich anfassen können mit ihren beiden Händen, und nichts hören mögen von dem Unssichtbaren, eben als sen es nicht. Solche sind von den Musen ganz und gar verlassen." (Platon in Theåtetos.) Und Paulus sagt von den tiessten Beziehungen des menschlichen Geistes zu Gott: "Thorheit ist es dem Sinnlichen (τω ψυχιχω), er vermag's nicht zu verstehen; denn es muß geistig (πνευματιχως) beurtheilt werden." (1 Cozrinther 2, 14.)

Die Meinungen vieler griechischer und romischer Schriftssteller über die Sehergabe hat Cicero in seinem Werke über die Divination zusammengestellt. Die zwei Bücher, die er hierüber schrieb, sind aus verschiedenen Zeiten und von verschiedenem Werthe. Das viel später versaßte zweite Buch ist von viel geringerem Interesse. \*)

Gicero beginnt also: "Es ist ein alter Glaube, aus früher Heldenzeit herstammend, und durch des romischen Wolks und aller Nationen Einstimmung befestigt, es walte unter den Men=

<sup>\*)</sup> Bgl. v. Mener's Ueberfetung.

schen eine gewisse Weissagung, so die Griechen Mantike nennen, das ist, eine Vorempfindung und Wissenschaft des Zukunftigen. Wohl eine herrliche und heilsame Sache, wenn sie nur wirklich ist, und wodurch am nächsten zur Götterkraft die sterbliche Natur aufsteigen könnte. Ich sinde keine Nation, weder so menschlich und gebildet, noch so unmenschlich und roh, die nicht meinte, daß die Zukunft sich durch Zeichen anmelde, und von manchen Menschen könne erkannt und vorhergesagt werden."

"Da die Seele auf zweierlei Weise, ohne Ueberlegung und Wissenschaft, durch eigne, freie und fessellose Bewegung getrieben wird, eine rasende und eine träumende, so haben sie (die Alten), in der Meinung, daß die rasende Weissagung vorzüglich in den Sibyllenversen enthalten sey, zehn Ausleger derselben aus der Bürgerschaft erwählt; und auch in dieser Art öfters der Seher und Propheten rasende (begeisterte) Wahrsagungen, wie im octavianischen Kriege des Cornelius Culleolus, zu hören für nüglich erachtet."

"Nun haben, meiner Meinung nach, die Alten mehr durch Begebenheiten bewogen, als durch Gründe belehrt, diese Dinge angenommen. Von Philosophen aber hat man gewisse auserlesene Beweise, warum die Weissagung wahr sen, gesammelt. Unter welchen, daß ich von den ältesten rede, der colophonische Xenophanes, einer, der Götter annahm, die Weissagung von Grund aus geleugnet hat. Die übrigen aber, außer Epikur, der Faseler über die Natur der Götter, haben eine Weissagung angenommen; doch nicht auf gleiche Art. Denn indem Sokrates und alle Sokratiker, dann Zeno und die von ihm ausgingen, die Meinung der alten Philosophen beibehielten, mit Beistimmung der ältern Akademie und der Peripatetiker; und indem dieser Sache ein großes Gewicht Pythagoras schon vorhin gegeben, der auch selbst ein Augur seyn wollte, und mit vielen Beweisen der bedeu-

tende Stimmführer Demokritus die Vorempfindung der Zukunft unterstüßte; so hat Dickarchus, der Peripatetiker, die übrigen Arten der Weissagung geleugnet, die der Traume und Raserei beibehalten, und unser Freund Cratippus, den ich den ersten Peripatetikern gleich achte, eben diesen Dingen Glauben beigemessen, die andern Arten der Weissagung verworfen."

In der Folge des Gesprachs fuhrt Quintus an, daß die Schwierigkeit, die Borberfage zu erflaren, nichts beweise, und fpricht fich dabei fehr heftig gegen die aus, welche Alles vom Bufalle ableiten. "Du fragst", sagt er, "woher das geschehe, (die Divination) durch welche Kunst das erkennbar sen? Ich gestehe meine Unwiffenheit; daß es geschieht, behaupte ich, wie du felbft fiehft. Es ift Bufall sprichst du. Go? Kann etwas durch Bufall geschehen, was alle Merkmale der Wahrheit in sich vereinigt? Bier hingerollte Burfel bilben durch Bufall den Benuswurf. Meinst du auch, es werden hundert Benuswurfe durch Bufall entstehen, wenn du mit vierhundert Burfeln wirfft? Sprife blindlings Farben an eine Tafel, fie konnen die Buge eines Gefichts bilden. Deinft du auch, es konne die Schonheit einer coischen Benus durch ein Unsprigen auf Geradewohl gebildet werden? Wenn ein Schwein mit dem Ruffel den Buchftaben U in die Erde grabt, wirst du deswegen muthmaßen, es konne die Undromache des Ennius abschreiben?"

Duintus fährt dann fort: "Ich stimme denen bei, die zwei Gattungen der Weissagung angeben: eine, die der Kunst theilhafztig, eine andere, die kunstlos ist. Kunst nämlich wenden die an, welche Neues durch Schlüsse verfolgen, nachdem sie Altes durch Beobachtung erfahren haben. Kunstlos sind die, welche nicht mit Regel und Schluß, und nach beobachteten und bemerkten Zeichen, sondern durch eine Erschütterung der Seele, oder freie, sessellose Bewegung die Zukunst vorher empsinden, was Träumenden oft,

begeisterten Sehern zuweilen begegnet, dergleichen Bakis, der Bootier, Epimenides, der Ereter, und die erythräische Sibylle. Zu dieser Gattung gehören auch die Drakel, nicht die, so mit gemischten Loosen \*) gezogen, sondern die durch göttlichen Trieb und Anhauch ausgeströmt werden."

"Berlachen wir die Baruspices, nennen wir fie leer, nichts= wurdig; verachten wir die, beren Kenntnig ber weiseste Mann, und That und Erfolg felbst gut geheißen; verachten wir auch die Babylonier und die, fo vom Caucafus aus die Zeichen des Sim= mels beobachtend, mit Berechnung der Sterne Lauf und Bemegung verfolgen; beschuldigen wir fie, fage ich, ber Thorheit, ober Gitelfeit, oder Unverschamtheit, welche vierhundert und fiebengig tausend Jahr, wie sie anführen, in Urfunden aufbewahren; fprechen wir, fie lugen, und fie scheuen bas Urtheil nicht, welches die folgenden Jahrhunderte über fie fallen werden. Wohlan, Barbaren find eitel und trugerisch; aber hat auch der Griechen Geschichte gelogen? Was dem Erdfus der pythische Apollo - daß ich von naturlicher Weiffagung rede - was den Athenern, den Lace= bamoniern, ben Tegeatern, den Argiven, den Corinthern er geant= wortet hat, wem ift es unbekannt? \*\*) Ungahlige Drakel hat Chryfippus gefammelt, und feines ohne triftigen Gewahrsmann und Zeugen. Sie find dir bekannt, barum übergehe ich fie. Ich vertheidige nur das eine. Nie ware jenes Drakel zu Delphi fo berühmt und herrlich geworden, noch mit fo vielen Gaben erfüllt aller Wolfer und Konige, hatte nicht ein jedes Zeitalter jener Drakelspruche Wahrheit erfahren. Schon lange ift es nicht mehr fo. Wie es also jest in geringerem Ruhme steht, weil die Bahr= heit der Ausspruche sich minder hervorthut, so ware es damals,

<sup>\*)</sup> Loos (sors) heißt bekanntlich auch Drakelfpruch.

<sup>\*\*)</sup> G. Berodot 1. Buch.

ohne die hochste Wahrheit, in seinem Ruhme nicht gestanden. Es kann aber jene Kraft der Erde, die den Geist der Pythia mit göttlichem Anhauche erweckte, durch Alter verslogen senn, wie wir Flüsse vertrocknet oder in neuen Richtungen abgewichen und geschlungen sehen. Doch sen es gekommen, wie man will: denn die Frage ist tief; bleibe nur stehen, was nicht zu leugnen ist, wenn wir nicht alle Geschichte umstoßen wollen, daß viele Jahrshunderte lang dieses Drakel wahrhaft gewesen."

"Doch laffen wir die Drafel; fommen wir auf die Traume." Quintus erzählt nun mehrere prophetische Traume aus Dich= tern, die feine hiftorischen Belege haben. Er erzählt dann weiter folgende Traume, beren Borberfage eintraf. "Die Mutter bes Phalaris, ichreibt Beraflides Ponticus, ein gelehrter Mann, Buborer und Schuler von Platon, bachte im Traume, fie febe Gotterbilder, welche Phalaris felbft in feinem Saufe aufgeftellt habe; unter ihnen sen ein Merfur, ber aus einer Schale, welche er in der rechten Sand halte, Blut gieße; als dieses die Erde beruhrte, fo ichien es bermaßen aufzugahren, daß das gange Saus in Blut schwamm. Diefen Traum der Mutter bestätigte die un= menschliche Graufamkeit bes Sohnes. Soll ich, was die Magier bem Ronige Cyrus verfundigten, aus Dinons perfifcher Geschichte erzählen? Ihm, schreibt dieser, erschien im Traume die Sonne zu den Rugen, dreimal langte er vergeblich mit den Banben barnach, indem die Sonne rollend entschlupfte und verschwand. Die Magier — das war die Kafte der Weisen und Gelehrten bei ben Perfern - fagten ihm, burch bas dreimalige Greifen nach ber Conne werden ihm breißig Jahre ber Regierung vorbedeutet. Bas auch eintraf. Denn er gelangte zum fiebenzigften, ba er vierzig Sahr alt das Regiment angetreten."

"Es ist wahrlich auch unter den barbarischen Bolkern etwas Ahnendes und Weissagendes. So als Calanus, der

Indier, \*) zum Tode ging, und ben lodernden Scheiterhaufen bestieg: D herrlicher Abschied aus dem Leben, rief er, wenn, wie dem Hercules geschah, nach Berbrennung des sterblichen Leibes die Seele zum Lichte hinaufsteigt! Und da Alexander ihn fragte, ob er etwas wünsche, er solle es sagen. Es ist gut, antwortete er, nächstens werde ich dich sehen. Und das traf ein. Denn wesnige Tage nachher starb Alexander zu Babylon.

"Ich schweise ein wenig von den Träumen ab; ich komme aber gleich darauf zurück. In derselben Nacht, wo der Tempel der ephesischen Diana abbrannte, wurde bekanntlich Alexander von der Olympia geboren, und als es Tag ward, riesen die Magier, in der letzten Nacht sey die Pest und das Verderben von Usien geboren worden. Das von den Indiern und Magiern. Kommen wir wieder zu den Träumen."

Duintus erzählt hier nach dem E. Colius Antipater, der den zweiten punischen Krieg beschrieben hatte, ein symbolisches Gesicht, in welchem Hannibal den Sieg über Italien und die Zerstörung dieses Landes voraussah. "Er (Colius) erzählt, daß dem Hannibal im Traume gedäucht habe, Jupiter ruse ihn in die Versammlung der Götter; als er dahin gekommen, habe ihm Jupiter besohlen, Italien zu bekriegen, er werde ihm Ginen aus der Versammlung zum Führer geben; unter dessen Geleit sep ermit dem Heere ausgerückt, da habe ihm der Führer verboten zusrückzusehen; er habe es aber nicht länger lassen können und, von Begierde getrieben, umgeschaut. Da habe ihm geschienen, ein ungeheures grausames Thier, mit Schlangen umflochten, versheerte, wo er hinschritt, alle Baumpslanzungen, Gehölze und

<sup>\*)</sup> Cicero erzählt Tusc. quaest. II. 22. "Calanus, ber Indier, ein ungelehrter Barbar, und am Fuße bes Caucasus geboren, ließ sich aus freiem Willen verbrennen."

Häuser. Verwundert habe er den Gott gefragt, was das für ein schreckliches Ungethüm sen; der Gott aber habe geantwortet, es sen die Verwüstung Italiens, und ihm besohlen, nur immer sortzusfahren, was hinter seinem Rücken geschehe, sich nicht kümmern zu lassen."

"In der Geschichte des Agathofles lieft man: Als Ba= milcar, ber Carthager, Spracus belagert, habe er eine Stimme zu horen geglaubt, er werde morgen zu Spracus speisen; als der Tag angebrochen, fen ein großer 3wist in seinem Lager zwischen den punischen und sicilischen Kriegern entstanden, als das die Spracufer gemerkt, hatten fie einen unvorhergefebenen Ginfall ins Lager gethan, und Samilcarn lebendig aufgehoben. So hat die That den Traum bewährt. Woller Beispiele ift die Gefchichte, fo auch vollgefaet das hausliche Leben. Jener P. Decius, des Quintus Cohn, der zuerft aus den Deciern Conful wurde, als unfer Beer von den Samnitern eingeschloffen war, und er sich kuhner in die Gefahr der Schlachten wagte, und gewarnt wurde, vorsichtiger zu senn, sprach er, wie in den Unnalen steht, ihm habe getraumt, rund von Feinden umringt, falle er mit dem hochsten Ruhme. Damals nun befreite er unverlet das Heer von der Umzingelung. Drei Jahre nachher aber, als er Conful war, weihte er sich, und sturzte gewaffnet ins Beer der Lateiner, durch welche That diese überwältigt und ganglich ge= schlagen wurden. Sein Tod war so ruhmreich, daß sein Sohn den gleichen begehrte. Doch kommen wir jest auf die Traume der Philosophen."

"Wir finden im Plato Sokrates, wie er im dffentlichen Gefängnisse sitet, zu seinem Freunde Kriton sagen: nach drei Tagen musse er sterben; er habe im Traume ein ungemein schones Weib gesehen, das ihn bei Namen gerufen und einen homerischen Vers folgendermaßen ausgesprochen:

Nach brei Tagen wohl magst bu zur scholligen Phthia ges langen. \*)

"Und wie gesagt, fo foll es erfolgt fenn. Der Sokratiker Xenophon, (welch ein großer Mann!) zeigt in dem Feldzuge, ben er mit dem jungern Enrus that, seine Traume an, deren Kolgen bewunderungswurdig waren. Sollen wir Xenophon einen Lugner oder einen Thoren heißen? Ja der Mann von ausgezeich= netem, ja fast gottlichem Beifte, Aristoteles, irrt er, oder will er Undere irren machen? indem er fchreibt: Eudemus ber Coprier, fein Freund, fen auf einer Reife in Macedonien gen Phera gefommen, bas damals eine febr angesehene theffalische Stadt mar, aber vom Iprannen Alexander unter graufamer Berrichaft gehalten wurde - in diefer Stadt alfo fen Eudemus fo fchwer frank geworden, daß alle Merzte verzweifelt; ihm fen im Traume ein Jungling von edler Bildung erschienen, und habe ihm gefagt, er werde in gang kurzem wieder gefund werden, ber Tyrann Alexander in wenigen Tagen umfommen, und er, Eudemus, nach funf Jahren in feine Beimath zurudkehren. Das erfte fen dann fogleich erfolgt, schreibt Aristoteles; Eudemus fen ge= nefen, und der Tyrann von feiner Frauen Brudern umgebracht worden; am Schluffe des funften Jahres aber, als dem Traum nach zu hoffen war, daß er aus Sicilien nach Enprus zurückfeh= ren werde, fen er im Treffen bei Spracus gefallen; darauf fen jener Traum fo ausgelegt worden, weil des Eudemus Beift ben Korper verlaffen, fo fen er gleichfam in feine Beimath guruck-

<sup>\*)</sup> A dilles fagt, Ilias IX. 326. Und wenn gluckliche Fahrt ber ganberschutterer gewähret, Nach brei Tagen wohl mag ich zur scholligen Phthia gelangen.

Ulso in seine Heimath. Manche haben auch an eine Doppelsinnig= keit dieses Wortes gedacht, weil Phthia von psiw, psivw, die Ber= wesung bedeuten konnte.

gekehrt. \*) Fügen wir den Philosophen einen sehr gelehrten Mann, wenigstens göttlichen Dichter, Sophokles, bei. Als aus dem Tempel des Hercules eine schwere goldene Schale entwendet worden war, so sah er im Traume den Gott selbst, der ihm den Thäter nannte. Beim ersten und zweiten Male achtete er nicht darauf. Als es aber öfter kam, ging er auf den Areopagus und machte die Anzeige. Die Areopagiten lassen den von Sophokles Angegebenen in Verhaft nehmen. Dieser, peinlich verhört, bestannte und brachte die Schale wieder. Worauf jener Tempel den Namen erhielt Hercules des Anzeigers."

Von prophetischen Traumen unter den Romern führt Quin= tus den des E. Grachus an. "Dieser sagte, wie man bei dem= selben Edlius liest, zu vielen Leuten, als er die Quastur gesucht, sen ihm sein Bruder Tiberius im Traume erschienen, und habe gesagt, er moge noch so lange zogern, er wurde dennoch desselben Todes, wie er sterben. \*\*) Ehe E. Grachus Volkstribun ge= worden, habe er dies von ihm gehort, schreibt Colius, und er habe es Vielen gesagt. Was kann bestimmter seyn als dieser Traum?"

"Wie? jene beiden Traume, welche von den Stoikern so häusig angeführt werden, wer kann sie verachten? Der eine von Simonides. Als er einen unbekannten Menschen todt hingestreckt gefunden, und ihn beerdigt hatte, und gesonnen war zu Schiffe zu gehen, dauchte ihm er werde gewarnt, es nicht zu thun, von

<sup>\*)</sup> Wahrscheinlich steht diese Deutung auch in Bezug mit dem früher ans geführten Traum des Sokrates und der darauf sich beziehenden Stelle Homer's.

<sup>\*\*)</sup> Tiberius Sempronius Gratchus und sein jungerer Bruder Cajus Sempronius Gracchus, die Sohne der Cornelia und Enkel des älteren Scipio, sielen beide in einem Zwischenraum von zwölf Jahren als Opfer inneren Parteikampfes. Beider Leichen wurs den in die Tiber geworfen, und beiden seste das Bolk nach dem Sturzihrer Feinde öffentliche Denkmäler.

bem, welchem er die Wohlthat der Bestattung erwiesen hatte; wenn er schiffte, so murbe er durch Schiffbruch umkommen. Simonides fen alfo umgekehrt, die Uebrigen, die fich damals auf das Schiff begeben, sepen umgekommen. Der andere fehr berühmte Traum lautet fo: 3mei Freunde aus Arcadien reiften zusammen und kamen nach Megara; der eine fehrte im Wirths= baufe, der andere bei einem Gastfreunde ein. 2018 fie nach dem Abendeffen schlafen gegangen waren, glaubte noch vor Mitter= nacht der, so zu Gaft war, jenen Andern im Traume zu seben und um Bulfe bitten zu horen, weil der Wirth feinen Untergang beschlossen habe; erst vom Traum erschreckt, stieg er auf, als er fich darauf gesammelt, und die Erscheinung fur nichtig angesehen, legte er sich wieder nieder. Da erschien dem wieder Eingeschlafenen derselbe, und bat: weil er ihm beim Leben nicht zu Gulfe gekom= men, so mochte er doch seinen Tod nicht ungerochen laffen; er sen ermordet vom Wirth auf einen Laftwagen geworfen worden, und über ibn Mist gedeckt; er mochte in der Fruhe am Thor senn, ehe der Wagen aus der Stadt fuhre. Durch diefen Traum endlich bewo= gen, paste er Morgens bem Ochsentreiber am Thore auf; er fragte ihn, was auf dem Wagen fen. Zener ergriff vor Schrecken die Flucht, der Leichnam wurde hervorgezogen, und der Wirth, nach Entbeckung ber Sache, hingerichtet."

"Was ist göttlicher als dieser Traum? Doch was suchen wir mehr, was suchen wir Altes auf? Oft habe ich dir meinen Traum erzählt, oft von dir den deinigen gehört. Als ich Prosconsul in Asien war, sah ich dich im Schlafe zu Pferd auf das User eines großen Flusses zureiten; du ranntest plößlich vorwärts, stürztest in den Fluß und warst verschwunden; ich erschrack und zitterte vor Angst; doch auf einmat kamst du freudig hervor, stiegst mit demselben Pferde auf das entgegengeseste User, und wir umarmten uns. Leicht ist die Deutung dieses Traums, und

mir wurde von Sachverständigen in Ufien der Bang ber Dinge vorausgesagt, der nachher erfolgte. Ich fomme auf den beinigen. Ich habe ihn wohl von dir felbst gehort, doch ofter hat mir ihn unfer Salluftius (Cicero's Freigelaffener) alfo ergablt: Als du auf jener uns ruhmlichen, dem Baterlande verderblichen Flucht in einer Billa des affatischen Gebiets herbergteft, und den groß= ten Theil der Nacht durchwacht hattest, fielst du endlich gegen Morgen in einen dumpfen schweren Schlaf. Wiewohl nun die Reise eilte, so habe er bennoch alles still senn geheißen und nicht gelitten, daß man bich weckte. Da du aber um die zweite Stunde erwacht senest, so habest du ihm deinen Traum erzählt. Dir habe gedaucht, du irrtest traurig in der Ginsamkeit; da fen C. Marius mit den umlorberten Fasces gekommen, und habe dich gefragt, warum du traurig fenft. Du habest geantwortet, man habe bich gewaltsam aus beinem Baterlande vertrieben. Da habe er bich bei ber Sand ergriffen, dich guten Muthes fenn geheißen, und bem nachften Lictor übergeben, um dich in fein Denkmal zu fuh= ren, und gesagt, bort werde Beil fur bich fenn. \*) Da habe, erzählt Sallustius, er gerufen, es stehe dir eine baldige und ehrenvolle Beimkehr bevor, und du felbst habest über den Traum vergnugt geschienen. Und fehr bald wurde mir selber angezeigt, daß, als du gehort, wie in dem Denkmal des Marius jener ruhmvolle Rathsbeschluß wegen beiner Ruckfehr, auf Vortrag bes vortrefflichen und ehrwurdigen Consuls \*\*) verfaßt, und im vollen Theater mit unglaublichem Beifallrufen und Rlatschen auf= genommen worden, du gefagt habeft, es fann nichts Gottlicheres geben, als jenen affatischen Traum."

<sup>\*)</sup> Das Denkmal bes Marius ift bie aedes Jovis Mariana.

<sup>\*\*)</sup> Dieser Consul ist P. Cornelius Lentulus Spinther. Im Buruckberufungsbecret stand: "Ber Cicero's Ruckfehr verhindert habe, solle für einen Feind bes Baterlandes erklärt senn."

"Aber es ift vieles falfch, ober vielleicht nur dunkel fur uns. Doch fen manches falfch; was wenden wir ein gegen das Wahre, beffen es wohl viel mehr geben murde, wenn wir uns in reinem Buftande zur Ruhe legten? Nun, mit Speife und Wein beschwert, feben wir unordentliche und verworrene Dinge. Hore, was Sofrates in Plato's Politia spricht. \*) Weil im Schlafe, fagt er, jener Theil der Seele, welcher im Befit des Berftandes und der Bernunft sen, eingeschlummert und erstarrt liege, ber andere aber, worin eine gewisse Wildheit und rohe Ausgelassen= heit wohne, durch ubermäßiges Effen und Trinken erhipt, hupfe und tobe er im Schlafe auf eine zugellose Weise. Ihm kommen alfo alle die finn = und vernunftlosen Gesichte vor, in denen man glaube, viele unreine und abscheuliche Sandlungen zu begehen. Allein wenn man sich mit gesundem und mäßigem Berhalten und Rost zur Ruhe begibt, so daß der Theil der Seele, welcher dem Beifte und Berftande eigen, erweckt und aufgerichtet ift, und gefåttigt mit einer Mahlzeit guter Gedanken; ber Theil der Seele, welcher sich mit Wollust nahrt, weder durch Nahrungsmangel geschwächt, noch in Sättigung schwimmend - indem beides die Scharfe des Geistes abzustumpfen pflegt, ob etwas fehle der Natur oder sie überfließende Genuge habe — auch jener dritte Theil der Seele, worin der Leidenschaften Glut entbrennt, gedampft und geloscht: \*\*) dann geschieht es, daß die beiden frevelnden Theile der Geele unterdruckt bleiben, und jener dritte, geiftige und vernunftige Theil vorleuchtet, und fich zum Traumen lebhaft und fein beweist: dann werden auch ruhige und mahrhafte Traum= gesichte kommen."

<sup>\*)</sup> Im neunten Buche ber Republif.

<sup>\*\*)</sup> Nach Plato hat die Seele drei Theile: die vernünftige wohnt im Kopf, die leidenschaftliche in der Brust, die sinnliche im Unterleibe.

"Hier habe ich Plato's eigene Worte ausgedrückt. Wollen wir vielleicht lieber Epikurus hören? \*) Denn Carneades
will aus Streitlust bald dies, bald jenes. Was denkt also jener?
Er denkt nie etwas Ausgesuchtes, nie etwas Burdiges. Wirst du
ihn also einem Plato und Sokrates vorziehen, die, selbst wenn
sie keine Gründe angaben, doch durch ihr Ansehen jene niederen
Philosophen überwögen? Plato besiehlt also, sich mit solcher
körperlichen Versassung zum Schlasen zu begeben, daß nichts der
Seele Trrthum oder Unruhe verursachen könne. Daher man auch
den Pythagoraern verboten glaubt, Bohnen zu essen, weil diese
Speise starke Blähung macht, die der Ruhe des wahrheitsuchenden Geistes zuwider ist."

"Wenn also durch den Schlaf die Seele getrennt ist von der Gesellschaft und von dem Einflusse des Korpers, dann gedenkt sie des Vergangenen, erblickt die Gegenwart, sieht die Zukunft voraus. Denn des Schlafenden Leib liegt, wie eines Todten; die Seele aber ist thätig und lebendig, was sie viel mehr noch senn wird nach dem Tode, wenn sie ganz den Körper verlassen. Daher ist sie bei Annäherung des Todes ungleich göttlicher. \*\*) Denn es sehen die, so von einer schweren und tödtlichen Krankheit befallen sind, daß ihnen der Tod bevorsteht. Daher erscheinen ihnen oftmals Gestalten von Todten; sie suchen dann besonders etwas Preiswürdiges zu thun; und die, so anders, als recht war, gelebt haben, fühlen dann besonders Reue über ihre Sünden."

"Daß Sterbende weissagen, bestätigt auch mit jenem Beispiele Posidonius, da er erzählt, wie ein gewisser Rhodier

<sup>\*)</sup> Epifur leugnete alle Divination.

<sup>\*\*)</sup> Hier und in den fruheren ahnlichen Stellen bedeutet immer bas Wort gottlich, divinus, in Bezug auf divinatio, zugleich prophetisch, hells sehend.

sterbend sechs Personen gleichen Alters genannt, und bestimmt habe, welche zuerst von ihnen, welche zum zweiten und welche hernach und sofort sterben wurde. Aber auf dreierlei Weise glaubt er, daß durch gottliche Einwirkung der Mensch Träume habe: erstlich, indem die Seele sur sich selbst voraussehe, weil sie mit den Göttern in Verwandtschaft stehe; zweitens, indem die Lust voll unsterblicher Geister sen, an welchen die Kennzeichen der Wahrheit gleichsam sichtbar erscheinen; drittens, indem sich die Götter selbst mit den Schlasenden unterreden. Es geschieht aber, wie gesagt, leichter bei Annäherung des Todes, daß die Seele das Bevorstehende ahnet. Daher auch jenes Beispiel von Calanus, wovon vorhin geredet ist, und von dem homerischen Hector, welcher sterbend den nahen Tod Achill's verkündigt."\*)

"Es ist also in den Seelen ein von außen eingegossenes und durch Gottergabe darin eingeschlossenes Worahnungsvermögen. Wenn dieses heftiger entbrennt, so heißt es Raserei, indem die Seele vom Korper abgezogen durch göttlichen Antrieb in Sturm gerath."

Nachdem Quintus den von Ennius besungenen Zustand der wahrsagenden Cassandra angeführt, fährt er so fort: "Ich scheine Tragodien und Fabeln zu erzählen. Doch von dir selbst (Cicero) habe ich eine nicht erdichtete, sondern wirklich gescheshene Begebenheit von derselben Gattung gehört: E. Coponicus kam zu dir von Dyrrhachium, \*\*) als er Prätor über die rhodische Flotte war, ein ausnehmend kluger und gelehrter Mann, und sagte dir, es habe ein Ruderknecht von einem rhodischen Fünferuderer geweissagt, in weniger als dreißig Tagen werde Griechensland mit Blut beneht werden, man werde sich sliehend in die

<sup>\*) 31</sup>ias XXII. 355.

<sup>\*\*)</sup> In Illyrien, jest Duraggo.

Schiffe werfen, und ein kläglicher Rückblick für die Fliehenden auf die Feuersbrunst seyn; dagegen stehe der rhodischen Flotte nahe Rückfehr und Heimgang bevor. Dich selbst seizte dieses in Unruhe. M. Barro und M. Cato, die dazumal dabei waren, diese weisen Männer, erschracken heftig. In der That kam wenige Tage darauf Labien us von der pharsalischen Flucht zusuck, \*) und als er den Untergang des Heers verkündigt hatte, ist der übrige Theil der Weissaung in kurzer Zeit erfüllt worden. Denn das aus den Scheunen gerissenene und verschüttete Getreide bedeckte alle Straßen und Säßchen, ihr bestiegt von plöslicher Furcht ergriffen die Schiffe, und indem ihr bei Nacht auf die Stadt zurückblicktet, saht ihr die Frachtschiffe in Brand, welche die Soldaten angezündet hatten, weil sie nicht folgen wollten; endlich von der rhodischen Flotte verlassen, erfuhrt ihr, daß der Wahrsager recht geredet."

"Ich habe so kurz wie möglich die Drakel der Träume und der Begeisterung abgehandelt, die ich kunftlos nannte. Diese beis den Gattungen sinden einen gemeinschaftlichen Grund, den unser Cratippus anzugeben pflegt: daß nämlich der Mensch die Seele irgendwoher von außen empfangen und geschöpft habe. Woraus zu erkennen, daß außerhalb eine göttliche Seele sen, aus der die menschliche genommen werde; der Theil der menschlichen Seele aber, welcher Empfindung, Bewegung, Begierde habe, sen von der Thätigkeit des Körpers nicht geschieden; der aber so der Verznunft und des Verstandes theilhaftig, sen dann am kräftigsten, wenn er am meisten vom Körper getrennt sen. Daher pflegt, nach Ausstellung verschiedener Beispiele wahrhafter Beisfagungen und Träume, Cratippus also zu schließen: Wenn ohne Augen das

<sup>\*)</sup> Die Schlacht bei Pharsalus in Theffalien entschied bekanntlich ben Sieg Cafar's gegen Pompejus und gegen bie Republik.

Geschäft und Amt der Augen nicht vorhanden senn kann, die Augen aber wohl zuweilen ihr Amt nicht verwalten können, so hat der, welcher auch nur einmal den Bortheil von den Augen gehabt hat, daß er die Wahrheit gesehen, Augenwerkzeuge, welche die Wahrheit sehen. Gleicherweise also, wenn ohne Weissagungsgabe das Amt und Geschäft der Weissagung nicht vorhanden senn kann, es kann aber Temand, indem er die Weissagungsgabe hat, zuweisten wohl irren, und die Wahrheit nicht sehen: so ist es hinlänglich zur Bestätigung der Weissagung, daß er einmal so geweissagt, daß durchaus keine Zufälligkeit dabei erscheint. Dieser Art Beispiele aber gibt es unzählige; solglich ist das Dasenn der Weissagung anzunehmen."

Duintus spricht hierauf von dem, was er die kunstliche Divination nennt, von Augurien, Zeichen, Wogelflug u. dgl. Wir verweisen hier auf das, was wir früher über diesen Gegenstand sagten (S. 88.), indem wir alle diese Dinge, da wo kein Betrug und keine Täuschung statt fand, nur als Mittel ansahen, die Ausmerksamkeit der Seher zu firiren, und die schon bestehende Sehergabe zu erregen.

Indem nun Quintus von dem Grunde aller Erscheinungen der Divination spricht, sagt er: "Woher das Alles? fragst du. Sehr wohl; aber davon ist jest nicht die Rede. Db es geschieht oder nicht, das ist die Frage. Wie, wenn ich sagte, es gåbe einen Magnetstein, der das Eisen anlocke und anziehe, aber den Grund, warum er dies thut, nicht angeben konnte: würdest du diese ganze Wahrheit leugnen? Und das thust du doch in der Weissagung. Die sehen wir, und hören sie, und lesen sie, und haben sie von den Bätern geerbt; vor dem Beginn der Philosophie, die nicht so lange ersunden ist, hat man im gemeinen Leben nicht daran gezweiselt, und nachdem die Philosophie erschienen ist, hat kein Philosoph anders gedacht, wenigstens der Achtung verdiente. Ich

habe von Pythagoras geredet, von Demokritus, von Softrates, ich habe von den Alten, außer Kenophanes, keinen ausgenommen; habe die alte Akademie hinzugefügt, die Peripatetiker, die Stoiker. Der einzige Epikur stimmt anders. Wie aber, ist dies etwa schändlicher, als wenn ebenderselbe keine uneigennüßige Tugend anerkennt? Wen sollte aber nicht bewegen das durch die glänzendsten Denkmäler beurkundete und besiegelte Alterthum? Den Calchas nennt uns Homer als den herrlichsten Wahrsager und den Führer der Flotte. \*) Ohne Zweifel dies wegen Kenntniß der Auspicien, nicht der Geographie. Amphilochus und Mopsus waren Könige der Argiven, und zugleich Wahrsfager, und sie haben griechische Städte an der Seeküste Ciliciens erbaut. Schon vor ihnen lebte Amphiaraus und Tiresias, nicht geringe, dunkle Menschen, noch denen gleich, wie es bei Ennius heißt:

Die um ihres Nuhens willen Lügensprüche um sich streun; sondern edle, treffliche Männer, die, durch Bögel und Zeichen beslehrt, die Zukunft voraussagten. Deren einen auch Homerus in der Unterwelt allein weise seyn läßt, die andern, wie Schatten umschwärmen.\*\*) Den Umphiaraus aber hat der Ruf Griechenslands so geehrt, daß er für einen Gott gehalten ward, und von der Stelle, wo er begraben, Orakel geholt wurden. Hatte nicht der Asiatenkönig Priamus weissagende Kinder, Helen us und Caffandra? jenen durch Augurien, diese durch göttlichen Trieb und Begeisterung. Wie, erzählt nicht Homer, daß Polyidus,

<sup>\*)</sup> Der auch her von Troja ber Danaer Schiffe geleitet Durch weiffagenben Geift.

Ilias I. 71.

<sup>\*\*)</sup> Ihm gewährte ben Geist im Tob auch Perfephoneia, Daß er allein mahrnahm; benn Andre sind flatternde Schatten. Obnst. X. 494.

der Corinther, sowohl Andern vieles, als auch seinem Sohne, da solcher nach Troja fuhr, den Tod geweissagt habe? Uebershaupt waren bei den Alten die Regenten auch im Besitz der Augurien. Denn wie sie es für königlich hielten, weise zu seyn, so auch zu weissagen."

"Und dieser Gebrauch der Weissagung wird auch von barsbarischen Bolkerschaften nicht versaumt. So sind in Gallien die Druiden, von welchen ich selbst den Aeduer Divitiacus, deinen Gastfreund und Bewunderer, kennen gelernt habe, welcher die Wissenschaft der Natur, welche die Griechen Physiologie nennen, zu besissen versicherte, und theils durch Augurien, theils durch Bermuthung die Zukunft voraussagte. Und bei den Persern ausguriren und weissagen die Magier, welche sich im Heiligthume versammeln, um zu überlegen und sich mit einander zu bereden; was auch ihr (nämlich ihr Auguren) einst auf die Nonen \*) zu thun pflegtet. Und es kann Keiner König in Persien werden, der nicht vorher der Magier Lehre und Wissenschaft erlernt hat."

Nachdem sich Quintus hier abermals darauf einläßt, die Wahrheit dessen, was er die kunstliche Divination nennt, zu erweisen, wobei oft die Gründe so unzureichend sind, wie die Beweise seiner Gegner, wenn sie die zweite Art, das Hellsehen, die er die natürliche nennt, leugnen, sagt er auch von dieser: "Sie muß auf die Natur der Götter bezogen werden, von welcher, wie die Gelehrtesten und Weisesten wollen, wir unsere geschöpft und eingesogen haben. Und da alles durchaus erfüllt ist mit einem ewigen Sinn und göttlichen Geiste, so müssen nothwendig durch den Zusammenhang mit den göttlichen Seelen die Menschenseelen angeregt werden. Allein wachend stehen die Seelen im Dienste

<sup>\*)</sup> Im Marz, Mai, Julius und October der fiebente Tag, in den übrigen Monaten ber fünfte.

des Lebensbedarfs und sind geschieden von dem gottlichen Um= gang, durch die Bande des Leibes gesesselt. Selten ist eine gewisse Gattung solcher, die sich vom Leibe zurückziehen und zur Erkennt= niß der gottlichen Dinge mit aller Mühe und allem Eiser hinauf= schwingen."

Bald darauf behauptet er: "Nie kommt die Seele des Menschen zu naturlicher Weissagung, wo sie nicht also fessellos und frei ift, daß fie gar feine Gemeinschaft mit dem Rorper bat, welches theils bei begeisterten Propheten der Fall ift, theils im Schlafe. Daher werden diese beiden Urten von Dicaarchus ge= nehmigt, und, wie gemelbet, von unferm Gratippus. - Erstlich alfo die, deren Seelen, den Korper verschmabend, fich aufschwin= gen und ins Freie eilen, durch eine gewiffe Glut entzundet und aufgeregt, erblicken dasjenige in der That, was fie weiffagend vorausverkundigen. Und es werden durch mancherlei Unlag deraleichen Seelen entzundet, die nicht am Leibe fleben: als da find, die durch gewiffe Tone und die phrygische Musik begeistert werden. Biele werden durch Haine und Walber, viele durch Fluffe und Meere in Sturm gefest, beren erschutterter Beift lange voraus= fieht, was geschehen wird. Ich glaube auch, daß es gewisse Aushauchungen der Erde gegeben, durch deren Ginblafung der Beift Drakel gab."

"Und dies ist das Verhältniß bei den Sehern, und in der That sehr ähnlich ist das der Träume. Denn was dem Seher im Wachen geschieht, das begegnet uns im Schlafe. Denn die Seele ist thätig, wenn wir schlafen, frei von den Sinnen und aller Hinderniß der Sorgen, indem ihr Körper beinahe todt liegt. Und weil sie von Ewigkeit her gelebt hat, und umgegangen ist mit unzähligen Geistern, \*) so sieht sie den ganzen Inbegriff der

<sup>\*)</sup> Die uralte Lehre bes Morgenlandes von der Praeriftenz der menschlichen Geister, die, von einem hoheren Dasenn herabgesunten, ihren Aufent=

Natur, wofern sie nur mittelst wohlgeordneten Essens und mäßigen Tranks in solcher Verfassung ist, daß sie beim Schlum= mer des Leibes selber wacht."

"Man berichtet uns von Sofrates, und in den Schriften ber Sofratifer wird es oftmals versichert, es fen etwas Gottliches, das er Damonion nennt, dem er allezeit gehorcht habe, das ihn aber nie wozu getrieben, oft aber von etwas abgemahnt. Ja, Sofrates - und wir werden feine beffere Autoritat fuchen - als Xenophon ihn fragte, ob er bem Cyrus folgen follte, und nachdem er feine eigene Meinung erklart, fugte bingu: Mein Rath ift ein menschlicher; uber bunkele und ungewiffe Dinge, glaube ich, muß man fich bei Apollon \*) Raths erholen, bei welchem sich auch die Athener in wichtigen Angelegenheiten bes Staats allezeit Raths erholt haben. Much lieft man, ba er feinen Freund Rriton mit verbundenem Huge gesehen, habe er ihn gefragt, mas er hatte; ba nun jener antwortete, beim Spazier= gang auf dem Felde fen ein zuruckgebogener Uft, als er nachge= laffen, ihm in's Huge gefchnellt, fo fprach Gofrates: bu haft meiner Abmahnung nicht Gehor gegeben, als ich die gewöhnliche

halt auf der Erde nur als ein Bußleben benußen sollen. Daher auch nach Sokrates alles Erlernen nur ein Erinnern des früher schon Gezwußten ist. — (S. Phádon 72.) "Es gibt in der That, sagt Sokrates, ein Wiederaussehen und ein Werden der Lebenden aus den Todten und ein Senn der Seelen der Verstorbenen, und zwar für die Guten ein Bessersen, für den Schlechten aber ein schlechteres. — Und eben das auch, spricht Kebes einfallend, nach jenem Saße, o Sokrates, wenn er richtig ist, den du oft vorzutragen pflegtest, daß unser Lernen nichts anderes ist, als Wiedererinnerung, und daß wir deshalb nothwendig in einer früheren Zeit gelernt haben müßten, wessen wir uns wieder erzinnern, und daß dies unmöglich wäre, wenn unsere Seele nicht schon war, ehe sie in diese menschliche Gestalt kam, so daß auch hiernach die Seele etwas Unsterbliches sen mußt."

<sup>\*)</sup> hier ift Upollon gewiffermaßen als Reprafentant bes Sehervermogens genommen.

gottliche Uhnung hatte. Derfelbe Gofrates, nach einer ungludelichen Schlacht bei Delium unter Unfuhrung des Laches, ba er mit diefem floh, und man an einen Scheidemeg fam, wollte er nicht dieselbe Straße mit den übrigen Flüchtlingen einschlagen. Mis fie fragten, warum er diese Strafe nicht verfolge, fagte er, die Gottheit halte ihn ab. Darauf geriethen die, fo den andern Weg genommen, in die feindliche Reiterei. Untipater hat vieles gesammelt, was Sofrates wunderbar richtig geweiffagt, und ich übergeben will. Dir ift es bekannt, und mir es felbst in's Bedachtniß zuruckzurufen unnothig. Zenes doch ift von diesem Philosophen herrlich und fast gottlich, daß, als er durch ein boshaftes Urtheil verdammt war, er versicherte, er sterbe mit dem ruhigsten Gemuthe. Denn weder da er aus dem Saufe gegangen, noch da er jene Buhne, wo er feine Sache vertheidigte, bestiegen, fen ihm eins der gewöhnlichen Beichen von der Gottheit gegeben worden, als ftunde ihm ein Uebel bevor."

Zur Erklarung der Vorhersage gibt Quintus Folgendes an: "Es ist kein Wunder, daß von Weissagenden voraus bemerkt wird, was nirgends ist. Denn alle Dinge sind, aber sie sind nicht alle in der Zeit (sunt enim omnia, sed tempore absunt). Und wie im Samen die Potenz derjenigen Dinge liegt, die daraus erzeugt werden, so liegt in den Ursachen das Zukunstige begraben. Daß dieses kommen wird, sieht der bewegte, oder durch den Schlaf entbundene Geist."

Nachdem Cicero im zweiten Buche seine Gegengründe gegen die Augurien, die Vorbedeutungen, kurz gegen alles, was Quinstus die künstliche Divination nennt, angeführt hat, bemerkt er noch: "Nun sind noch zwei Arten von Weissagung übrig, die wir von der Natur und nicht von der Kunst haben sollen, die des Sehers (vates) und die der Träume. Denn dem, was du bisher gesprochen hast, stimme ich völlig bei, und die Wahrheit zu sagen,

wiewohl deine Rede mich gestärkt hat, so hielt ich doch selbst schon die Meinung der Stoiker von der Weissagung für allzu abergläubisch; \*) und mich sprach mehr die Ansicht der Peripate= tiker an, sowohl des alten Dicäarchus, als des jetzt blühenden Cratippus, welche glauben, daß im Geiste des Menschen eine Art von Drakel wohne, wodurch man die Zukunft vorempfinde, wenn das Gemüth, entweder durch göttliche Begeisterung getrieben oder durch den Schlaf entbunden, sich sessells und frei bewege."

Die Grunde, welche in der Folge des Werks gegen diese Art der Divination angegeben werden, sind meist nur gegen die damals herrschenden Erklärungsweisen der Seherkraft, nicht gegen ihr Vorhandensenn gerichtet, und daher hochst ungenügend.

In Plutarch's Werk "vom Verfall der Drakel" werden zweierlei Ursachen der Vorhersagung angegeben, nämlich die Inspiration durch höhere Wesen, namentlich durch die Dämonen, und zweitens die höhere Natur des menschlichen Geistes selbst. Einer der Mitredenden, Demetrius, sagt hierüber: "Borhin wurde gesagt, daß die Drakel, wenn sie von den Dämonen verslassen werden, wie ungebrauchte musikalische Instrumente, unthätig und sprachlos liegen. Dies führt uns nun auf eine viel wichtigere Frage, über die Ursache und Kraft, vermittelst welcher die Dämonen Propheten und Prophetinnen des Enthusiasmus empfänglich machen, und ihnen Vorstellungen von zukünstigen Dingen beisbringen. Denn wir können doch unmöglich jener Verlassung die Ursache des Stillschweigens zuschreiben, wenn man uns nicht erst belehrt, wie die Dämonen den Orakeln vorstehen, und wie sie diese durch ihre Gegenwart beredt und thätig machen."

"Meinst du denn," verset Ammonius, "daß die Damo= nen etwas anders sind, als Seelen, die, wie hesiodus fagt,

<sup>\*)</sup> Die Stoiker glaubten namlich auch an die kunstliche Divination, Augurien, Bogelflug u. f. w.

eingekleidet in Luft überall herumziehen? Ich glaube immer, daß eine Seele, die mit einem für diese Welt passenden Körper verzeinigt ist, nicht mehr zu unterscheiden sen (nämlich von den Genien, den Dämonen), als ein Mensch von einem anderen Menschen, der eine komische oder tragische Rolle spielt. Es ist also gar nicht vernunftwidrig, daß Seelen zu Seelen kommen, und denselben Vorstellungen von zukünftigen Dingen beibringen; so wie wir einander nicht immer durch die Stimme, sondern auch zuweilen durch Buchstaben, ja durch bloße Verührungen oder durch Blicke viele vergangene Dinge melden und zukünftige vorher anzeigen."

Ihm erwiedert hierauf Lamprias:

"Wenn die Seelen, die vom Korper getrennt worden, ober die noch feinen gehabt haben, nach beinem und bes gottlichen Befiodus Behauptung, Damonen find, "Beilige Erdenbewoh= ner und Wachter fterblicher Menschen;" warum wollen wir denn eben die noch im Rorper befindlichen Seelen jener Rraft berauben, wodurch die Damonen zufunftige Dinge zu wissen und vorher zu verfundigen im Stande find? Denn daß die Seelen erft nach ihrer Trennung vom Leibe eine neue Kraft ober Eigenschaft, die sie vorher nicht gehabt haben, bekommen sollten, ist gar nicht wahrscheinlich; weit eher läßt sich benken, daß sie alle ihre Rrafte beständig, auch während ihrer Bereinigung mit dem Korper, wiewohl in einer geringeren Bollfommenheit befigen. Ginige ber= felben find unmerkbar und verborgen, andere gang schwach und ftumpf, einige auch, wie man durch einen Nebel fieht, oder fich im Waffer bewegt, trage und unwirkfam, und erfordern theils eine forgfame Wartung und Wiederherstellung in ihren gehörigen Buftand, theils eine Wegraumung und Reinigung alles beffen, was ihnen im Bege fteht. Denn fo wie die Sonne nicht erft bann, wenn fie in die Bolfen entweicht, glangend wird, fondern es beständig ift, und nur megen der Dunfte

und finster und unscheinbar vorkommt; eben so eihalt auch die Seele nicht erst dann, wenn sie aus dem Korper wie aus einer Wolke heraustritt, das Vermögen, in die Zukunft zu sehen, sondern besitzt es schon jest, wird aber durch ihre Vereinigung mit dem Sterblichen geblendet." \*)

"Dies wird man um so weniger seltsam und unglaublich sinden, wenn man, ohne der andern Seelenkrafte zu gedenken, das einzige Vermögen, das der Weissagungskunst grade entgegengesett ist, namlich das Gedachtniß, in Betrachtung zieht, was für ein großes Werk dasselbe verrichtet, da es das Vergangene bewahrt und behalt, oder vielmehr vergegenwärtigt. Denn das Geschehene ist nicht mehr und hat weiter kein Dasen. Alles in der Welt, Handlungen, Worte und Eigenschaften entstehen und vergehen, indem die Zeit, einem Strome gleich, Alles mit sich

So befinirt Tertullian (de anima) die Seele: "Definimus animam Dei flatu natam immortalem substantia simplicem, de suo sapientem, rationalem, dominatricem et divinatricem."

Bon Uvicenna sagt Pomponius (deineantament. p. 2); "Non minus est aperta et solutio apud Avicennam cum ponat, intellectui bene disposito et a materia elevato omnia materialia obedire."

Lon Selmont sagt unter andern (act. req. §. 39): "Est ergo tertia actio spiritibus incorporeis propria, qui non requirunt ad agendum radium directum nec adspectum objecti, nec ejus propinquitatem, dispositotionem aut colligationem, sed agunt solo nutu potestativo, longe vi influentiali efficaciore."

<sup>\*)</sup> Eine ganz ahnliche Ansicht sindet sich bei mehreren christlichen und mohammedanischen Schriftstellern. So sagt Athenagoras: "Et cum suapte vi ac ratione, anima, ut pote immortalis, plerumque moveatur et agat in homine, ita ut sutura praedicat, et rerum praesentium statum dirigat aut emendet, hujus sapientiae laudem daemones sibi lucrantur. (Athenagoras eodem volumin., quo St. Justinus graece et latine in sol. Paris. 1636. Gesnero interpret. sol. 30 et 31.)"

fortreißt. Aber eben dieses Bermögen der Seele faßt, ich weiß nicht wie, das alles wieder auf, und gibt demselben, ob es gleich nicht mehr zugegen ist, das Ansehen und den Schein des Gegenswärtigen. Daher ist es denn, wie gesagt, gar nicht zu verwunsbern, daß die Seele, die über das, was nicht mehr eristirt, so viele Gewalt hat, auch manches, was noch nicht geschehen ist, mit dazu nimmt. Das Lestere ist ihr auch weit angemessener, und mit ihrer Neigung übereinstimmend. Denn alles Dichten und Trachten der Seele ist nur auf das Zukunstige gerichtet; mit dem Bergangenen und Bollbrachten hingegen hat sie weiter nichts zu thun, als daß sie sich dessen erinnert."

"So schwach, fo ftumpf und unmerkbar nun auch diefes ben Seelen eingepflanzte Bermogen fenn mag, fo geschieht es boch zuweilen, daß eine oder die andere gleichsam aufbluht, und von demfelben in Traumen und bei den Myfterien Gebrauch macht, entweder weil der Korper alsdann gereinigt wird, und die hierzu erforderliche Stimmung erhalt, oder weil die Kraft zu denken und zu überlegen jest, da sie von allem Gegenwartigen losgeriffen und befreit ift, sich mit der blos von der Ginbildung, nicht aber von der Vernunft abhangenden Bufunft beschäftigen fann. Euripides fagt zwar: "Wer gut muthmaßen fann, ift ber befte Wahrsager;" aber er irrt sich. Denn ber ift blos ein gescheiter Mann, der ber Leitung feines Berftandes, und den Grunden der Wahrscheinlichkeit folgt. Das Bermogen ber Weiffagung hingegen ift an fich, gleich einer unbeschriebenen Tafel, ohne Bernunft und ohne Bestimmung, aber boch gewiffer Borftellungen und Borempfindun= gen fahig, und erreicht das Bukunftige ohne alle Bernunftschluffe, pornamlich aber bann, wenn die Seele aus bem Gegenwartigen gang herausgefest wird. Dies gefchieht durch eine befondere Stim= mung und Beschaffenheit des Korpers, und hieraus folgt benn diejenige Beranderung, die wir Enthufiasmus nennen."

"Dergleichen Stimmungen erhält zwar der Körper oft von felbst; doch eröffnet auch die Erde für den Menschen Quellen von verschiedener und mannichfaltiger Wirkung, von denen einige Raserei, Krankheit und Tod verursachen, andere dagegen sehr ersprießlich, angenehm und heilsam sind, wie Seder, der sich ihnen nähert, aus Erfahrung weiß. Keine derselben aber ist so göttlich und heilig, als der zum Weissagen begeisternde Hauch und Aussluß, er mag nun den Menschen von selbst, durch die Luft, oder vermittelst eines Quellwassers zu Theil werden. Denn sobald er in den Körper eingedrungen ist, wirkt er in der Seele eine ganz besondere und ungewöhnliche Stimmung, von deren eigentlichen Beschaffenheit sich nicht leicht eine deutliche Beschreisbung geben läßt, worüber aber doch die Vernunft mehrere Muthsmaßungen machen kann."

Ammonius wirft hierauf dem Lamprias vor, daß er das Sehervermögen hauptsächlich durch materielle Ursachen erklären wolle. "Borhin ließen wir uns," sagt er, "ich weiß selbst nicht wie, bei unserer Unterredung verleiten, die Weissagungskraft den Göttern gänzlich abzusprechen, und sie den Dämonen beizulegen. Tetzt aber wollen wir, wie mich dunkt, auch diese wieder vom Drakel und Dreisus verdrängen; indem wir den Ursprung der Weissagung, oder wohl gar die Kraft und Substanz selbst, den Winden, Dämpsen und Ausdünstungen zuschreiben."

Lamprias erwiedert, es sen dies nicht so seine Meinung. "Ich will mich rechtsertigen," fährt er fort, "und Plato mag zugleich mein Zeuge und Anwalt senn. Dieser tadelt nämlich den alten Anaragoras,\*) daß er von den physischen Ursachen allzusehr Gebrauch macht, und über der beständigen Aufsuchung und Erforschung desjenigen, was durch die Eigenschaften der

<sup>\*)</sup> Unaragoras, 500 v. Chr. G., ber Freund und Lehrer bes Periftes.

Körper nothwendiger Weise gewirkt wird, die vornehmsten Prinzipien und Ursachen, das Warum und Wodurch ganz übergangen habe. Plato hingegen hat unter allen Philosophen am ersten, oder doch am meisten, beiden zugleich nachgeforscht, so daß er zwar der Gottheit den Ursprung alles dessen, was durch die Vernunft geschieht, zuschreibt, oder doch auch der Natur die zur Entstehung nothwendigen Ursachen nicht abspricht."

Etwas weiter setzt er hinzu: "Da also, wie ich oben sagte, jede Entstehung zwei Ursachen hat, so haben die altesten Theologen und Dichter ihre Aufmerksamkeit allein auf die vorzüglicheren gerichtet, und bei allen Dingen sich dieses bekannten Spruches bedient:

Beus ber erfte, ber mittelfte Beus, Beus wirkfam in Mlem. \*)

"An die nothwendigen und physischen Ursachen aber haben sie doch gar nicht gedacht. Die neueren Philosophen, die sogenannten Physiker, versielen grade auf's Gegentheil, indem sie von jenem vortrefflichen und gottlichen Prinzip ganz abwichen, und alles mit einander den Körpern selbst, deren Eigenschaften, Anstoßen, Verwandlungen und Vermischungen zuschreiben. Dasher sehlt es dem Systeme beider an dem Nothwendigen. Denn die letzteren wußten nicht, oder ließen aus der Acht, weswegen und von wem, die ersteren aber woraus und durch wen die Sachen entstanden sind." \*\*)

Wir führen hier noch die Erzählung eines Schriftstellers an, der zwar von Geburt ein Jude war, aber durch seine späteren Verhältnisse, seine Vildung und seine Weise, die Philosophie

<sup>\*)</sup> Dieser Bers steht in den Gedichten des Orpheus, der bei den Alten hausig ber Theologe heißt. S. Orphei carmina edit. Gesneri. S. 366.

<sup>\*\*)</sup> Plutarch hatte baffelbe mit gleichem Rechte auch von fpateren Theologen und Philosophen fagen konnen.

und die Geschichte zu behandeln, am besten hier seine Stelle sindet. Es ist Josephus, der bekannte Geschichtschreiber. Wir übergehen, was er von Alexander's wunderbarem Einzuge in Jerusalem und dessen vorsehendem Traume erzählt, (de bello jud. lib. 13.) weil die historische Kritik manche Zweisel hat, ob Alexander jemals nach Jerusalem gekommen.

Biel bedeutender ift uns, mas der ernfte, ungluckserfah= rene Mann von fich felber erzählt. Nach ber Eroberung Jotapats durch die Romer wollte er fich nicht ergeben. Er ließ sich baber in einen Brunnen binab, ber burch eine Seitenoffnung mit einer Sohle in Berbindung ftand. Sierher hatten fich vierzig der tapfersten Juden geflüchtet. Doch bald wurde er durch eine gefangene Zudin verrathen, und fein Bufluchtsort entdeckt. Bespafian ließ ihn auffordern, fich zu ergeben. Er schlug es zweimal ab. Bespafian fandte ihm Nifanor, ben alten Freund des Josephus und einen ber erften Beerführer. "Mis biefer heftiger in ihn brang, erinnerte fich Josephus feiner nachtlichen Gesichte, in denen ihm Gott die Niederlagen der Juben und die kunftigen Schicksale ber romischen Berrscher offenbart hatte. Er verstand sich auch barauf, die Traume auszulegen und zu deuten, mas in gottlichen Offenbarungen dunkel mar. Denn wohl verstand er die heiligen Bucher der Propheten, weil er felbst Priester war und von Priestern abstammte. In dieser Stunde fah er, gleichsam von der Gottheit ergriffen, in feinem Innern die furchtbaren Bilder seiner noch vor furgem erlebten Traume, und also betete er stille zu Gott: "Weil es benn bein Rathschluß ift, o Schopfer, daß das judische Bolt besiegt werden foll, und alles Gluck zu den Romern wandert, und weil du meine Seele dazu erwählt haft, die Zukunft voraus zu feben, fo gebe ich freiwillig die Hand den Romern und lebe. Ich nehme dich jum Beugniß, daß ich nicht als ein Berrather zu ihnen gebe,

fondern als dein Diener." Aber seine Gefährten stimmten ihm nicht bei. Sie wollten ihn zwingen, sich selbst umzubringen, und dann seinem Beispiele folgen. Umsonst sucht Tosephus sie zu bereden, sie horen nur ihre eigene Verzweislung. Schon greisen sie nach den Schwertern, um ihn zu todten, da erklärt er plotzlich, er stimme ihnen bei; er schlägt vor, sie sollten sich gegensseitig das Leben nehmen; das Loos sollte entscheiden, wer einer dem andern den Todesstoß gäbe, und wer ihn empfinge. So verloren alle das Leben, und doch hätte keiner sich den Selbstmord vorzuwerfen. Der Antrag ward angenommen, das Loos geworfen, alle sanken todt nieder durch die Hand der Mitkampfer. Nur Tosephus und einer seiner Gefährten blied am Leben. Diesen überredete er fortzuleben, nachdem er ihm sein Wort gegesben, er würde ihn retten."

Tosephus ergab sich an Nikanor. Bemerkenswerth ist, was er von der Empfindung sagt, die seine Gefangenschaft unter den Romern erregte. "Die entfernt von ihm waren," sagt er, "riesen, man solle den Feind todten. Die ihm näher waren, erwägten seine Thaten und erstaunten über die Veränderung des Schicksals. Unter den Führern aber war keiner, der, wenn er ihn auch früher haßte, durch das Ansehen dieses Mannes nicht milder geworden wäre. Vor allem aber wurde Titus von Mitzleid erfüllt."

Bespasian wollte den gefangenen Josephus zu Nero senden. Josephus, als er dies horte, bat um Gehor bei Bespasian, um ihm Dinge zu offenbaren, die er nur ihm mittheilen könne. Josephus trat vor den Feldherrn, in dessen Begleitung Titus und zwei seiner Freunde waren, und sprach: "Bespasian, du glaubst, du habest in Josephus einen Gefangenen. Ich komme aber als Verkünder großer Dinge zu dir. Wäre ich nicht zu dir von Gott gesandt, so wüßte ich nach der Juden Sitten,

wie es sich ziemt, als Feldherr zu sterben. Zu Nero schickst du mich? Glaubst du, daß die, die von Nero an bis auf dich den Thron besteigen, so lange herrschen werden? Du wirst Kaiser, Bespasian, du und dein Sohn Titus. Laß mich nun strenger bewachen, und bewahre mich dir auf. Denn du wirst nicht blos mein Herr seyn, sondern auch der Länder und Meere und des ganzen Menschengeschlechts. Mich aber laß streng zur Strafe auf bewahren, wenn ich nicht blos dir, sondern auch Gott gelogen hätte."

"Alls er bies gefagt, hatte Bespafian Unfangs feinen Glauben baran, und er vermuthete, Jofephus habe dies fluger Weise zu seiner Rettung gefagt. Allmablig wurde er aber geneigt, ihm zu glauben, da Gott ihn antrieb über die Berrschaft zu benten, und durch mancherlei Zeichen zu erkennen gab, daß ber Bepter auf ihn kommen werde. Aber auch in andern Dingen erkannte er Josephus alswahrhaft. Denn da einer feiner Freunde fagte, er wundere fich, daß Josephus weder über den Untergang Jotapats noch über seine Gefangennehmung vorher je etwas geweiffagt habe, erwiederte ihm diefer: er habe den Ginwohnern von Jotapat voraus gefagt, daß der Untergang ihrer Stadt nach bem siebenundvierzigsten Tage erfolgen, er felbst aber von den Romern lebendig gefangen werbe. Da nun Bespafian hier= über heimlich Erkundigungen bei den Gefangenen einzog, und dies als wahr befand, fo fing er auch an, das zu glauben, was er von ihm geweiffagt hatte." Jofephus blieb fpater immer ber Freund des Bespasianus und bes Titus. (Josephus de bello judaico lib. 3. c. 8.)

Das unaustilgbare Streben des Menschen, den letzten Grund der Dinge zu erkennen, hatte sich in der griechischen Philosophie fast nach allen Richtungen versucht. Was die alten Weisen des Morgenslands durch innere Unschauung und Contemplation sich zu erschließen

hofften, suchten die Denker des Abendlands durch Reslerion und Speculation zu erringen. Im Neuplatonismus wurde der Versuch gewagt, jene beiden Elemente, das theosophische und philosophische, mit einander zu verbinden, und somit eine doppelte Aufgabe des menschlichen Geistes zu lösen. Bei der Bemühung seiner Stifter, deren nächster Iweck nur eine Ausgleichung der platonischen und aristotelischen Philosophie senn sollte, tritt diese Idee überall hervor, und wir sinden in ihren Werken uralte Lehren indischer Seher in dem Gewande der schärssten griechischen Diaslektik dargestellt.

Bei der Beurtheilung diefer Schule ift vorerft zu unterscheiden zwischen den oberften Pringipien, von denen sie ausging, und zwischen den mancherlei auf fie gebauten, durch die Meinungen ber Ginzelnen und den Zeitgeift bedingten, befondern Unfichten, die in denfelben vorkommen. Das oberfte Pringip nun diefer Philo= fophie ift, daß das Absolute und die ewigen Dinge durch ein Bermogen erkannt werden, welches hoher fen, als die Bernunft in ihrem gewohnlichen Buftande, daß ber menschliche Geift in einer freieren Eriftengform, in einem Beraustreten (Exoracic) aus feiner gewohnten Denkbahn, fich anschließend an das ewig Gine, in demfelben allein die Wahrheit zu erkennen vermoge. Diese über ben reflectirenden Berftand hinausgehende Geiftesfraft nennen fie gewohnlich die innere Unschauung ber Seele. Die Stifter dieser Schule fuhrten gleich ben orientalischen Sehern ein beschauliches Leben und hatten Ertasen, aus benen sie ihre Lehr= gebaude entwickelten. Die Erscheinungen bes Magnetismus und bes Bellsehens fuhren baher zu einem gang neuen Berftandniß ber tiefen, oft mit den bochften Wahrheiten der Offenbarung überein= stimmenden Pringipien diefer Denker, wie ihrer, fonft schwer zu begreifenden Errthumer und Abwege; und eine Revision ihrer Schriften, wie der Werke berjenigen Rirchenvater, welche fich

neuplatonische Ideen aneigneten, wurde wohl durch die Erkenntniß jener Erscheinungen manche bisher unerkannte Ansicht in der Geschichte der Philosophie und Theologie verständlicher machen.

In Alexandrien lebte in der erften Balfte des dritten Sahr= hunderts ein Sacktrager Namens Ummonios. Er foll einen großen Theil feines Lebens in Entzudung zugebracht haben. Er bildete eine philosophische Schule, und galt nebst Drigenes für ben größten Philosophen seiner Zeit. Plotinos, nachdem er in allen philosophischen Schulen von Alexandrien feine Befriedigung gefunden, und in Tieffinn gerathen war, rief, als er den Um= monios fennen lernte: "Un diefem Manne habe ich gefunden, wonach ich mich langst sehnte." (S. Porphyr Leben des Plotin.) Db Ummonios ein Chrift oder ein Beide war, ift ungewiß. Eufebius behauptet das erfte, Porphyrius das legte. Plotin und Porphyr maren die Bertheidiger des finkenden Beidenthums, obgleich die Grundfabe ihrer Philosophie den Pringipien des chrift= lichen Glaubens nahe find. So ubt eine die Geifter allmächtig ergreifende Idee, wie die des Christenthums, auch auf ihre Beg= ner unbewußt einen Ginfluß aus.

Plotin, bei weitem der bedeutendste und geistreichste unter den Neuplatonikern, lebte in tiefer Betrachtung, oft fastend und wachend, und in Ertasen erhoben. Daß er in diesen Zustanden zuweilen wahrhaft hellsehend war, dafür spricht unter mehreren folgende Stelle des Porphyrius, seines Schülers.

"Seine Charafterkenntniß war so groß, daß er jegliches Menschen Sitte sofort erkannte, und das Verborgenste ausfand. Wie jeder seiner Gesellschafter sich arten würde, sagte er bestimmt voraus. Da einst der Chione, einer würdigen ehrbaren Wittwe, welche mit ihren Kindern in seinem Hause wohnte, ein kostbares Halsband gestohlen worden war, und alle Hausgenossen dem Plotin vor Augen geführt wurden, blickte er alle scharf an

zeigte dann auf einen und sagte: das ist der Dieb. Diesen geiselte man, er leugnete im Anfange, zuletzt gestand er, holte das Gesstohlene und gab es zurück. Auch von allen Knaben, die bei ihm waren, sagte er voraus, was aus jedem werden würde. Wie er denn von Polemon prophezeite, er würde sich der Liebe ergeben und frühzeitig sterben, was grade so eintras. So merkte er es von mir, dem Porphyrius, da ich einst mich selbst tödten wollte. Da ich zu Hause war, kam er plöslich zu mir und sagte: dies dein Vorhaben, o Porphyrius, hat nicht im Geiste seinen Grund, sondern kommt von einem körperlichen Uebel. Deshalb sollte ich dann von Rom mich entsernen." Wirklich genaß auch nachher Porphyrius im südlichen Italien.

Porphyrius bemerkt ausdrücklich in der Biographie seines Lehrers, daß die Entrückung desselben die Quelle seiner Philosophie gewesen sen. Denn es war eine Grundansicht bei ihm, daß die Philosophie die Prinzipien von der Bernunft, diese aber ihr Licht durch Erleuchtung von Oben erhalte.

Da es uns jetzt viel weniger mehr darum zu thun senn kann, irgend ein Beispiel von Hellsehen in der Geschichte nachzuweisen, als vielmehr die Ansichten über Ertase von einem Phislosophen kennen zu lernen, welcher, wie Plotin, eine bestimmte Zeit und eine bestimmte Richtung in der Geschichte der Philosophie repräsentirt, so theilen wir hier Einiges mit, was sein Schüler Porphyrius von ihm erzählt.

"Er gelangte," sagt Porphyrius, "im geistigen Lichte (rw δαιμονιω φωτι) zu dem unmittelbaren Anschauen des hochsten Gottes, welcher über alle Vernunft, Denken, Seyn und Wesen unendlich erhaben ist, der keine eigenthümliche Form und Gestalt hat; unmittelbare Vereinigung mit diesem unaussprechelichen Wesen war sein ganzes Streben, das Ziel seiner Philosophie; er suchte sie auf den Wegen, welche Plato in seinem Symposion

beschrieben hat. Viermal erlebte er diese Vereinigung, während ich mit ihm zusammen war, und zwar in der völligsten Realität." (S. Porphyr Leben des Plotin.)

Bon jener inneren Bereinigung mit der bochften Gottheit, die Plotin als das hochfte Biel alles menschlichen Strebens anfah, spricht er felbst also: "Wie man von der Materie fagt, daß fie aller Qualitaten frei seyn muffe, dieweil fie bestimmt ift, alle Gestalten anzunehmen, so, und noch vielmehr, muß auch bie Seele formlos fenn, wenn fie von jedem Binderniß frei fenn foll, welches etwa fie storen konnte, erleuchtet und erfullt zu mer= ben von dem Urgrunde des Senns. Suche Gott nicht außer dir; er ift an keinem Orte, so daß er von andern sich zurückgezogen hatte; er ift allenthalben, wo ihn etwas Underes berühren fann; bem, ber dies nicht kann, ift er nicht zugegen. Gott ift Muen gegenwartig, auch benen, die ihn nicht erkennen. Aber sie flieben ihn, fie treten aus Gott, ober vielmehr aus fich felbst heraus. Sie fonnen also den nicht erfassen, den sie fliehen; sie suchen vergebens nach einem andern, nachdem fie fich felbft verloren haben. So erkennt der Sohn, der durch Wahnsinn außer sich ift, nicht den Bater; ber fich aber felbst fennt, weiß auch feinen Ursprung. (Ennead. 6. lib. 9. c. 7.) Ein Theil unferes Ichs ift in den Ror= per eingetaucht, wie wenn einer feine guge im Baffer hat und mit dem übrigen Korper über dem Waffer fteht. Wenn wir nun mit dem, was in den Korper nicht untergetaucht ift, uns hoher erheben, fo vereinigen wir uns durch unser eigenes Centrum mit bem Centrum bes Weltalls. Unforperliche Dinge find nicht durch den Raum getrennt, fondern durch Berichieden= beit. Bort diese Berichiedenheit auf, fo find fie fich nahe. Jenes aber (Gott), da fur baffelbe feine Berichiedenheit eriftirt, ift überall gegenwartig. Wir find ihm daher nahe, wenn wir ihm gleichen," (Ennead. 6. lib. 9. c. 8.)

"Bier erblickt der Beift die Quelle des Lebens und der Ber= nunft, den Anfang alles Genns, die Urfache des Guten, die Burgel der Seele. Alles diefes flieget von dem Ginen aus, boch fo, daß es nichts an feinem Genn verliert. Denn es ift feine Materienmaffe, fonft wurde alles diefes verganglich fenn. Nun ist aber das Eine das Pringip von diefen Dingen, und zwar das ewige Pringip, das sich nicht in diese Dinge vertheilt hat, sondern gang bleibt; darum bleiben auch jene Dinge, so wie das Licht fo lange als die Sonne fortdauert. Die Berbindung ift ewig. Much wir Menschen sind nicht von ihm losgeriffen, oder leben als isolirte Dinge, obgleich die forperliche Natur bazwischen tritt und uns an fich zieht. Wir athmen das Gine, und leben durch daffelbe fort; nicht als wenn es einmal gabe, und bann fich zuruck zoge, sondern es gibt beståndig, so lange als es ift, was es ift. In der Neigung zu ihm besteht unser Wohl, und die Ent= fernung von ihm vereinzelt und verringert uns. \*) Sier findet auch nur die Seele Ruhe und Befreiung von dem Bofen. Sie fchwingt fich in die Region, wo fein Boses anzutreffen ift; hier denkt sie, hier ist sie von Leidenschaften befreit, und erhalt das mahre Leben. Denn das irdische Leben ohne Gott ift nur ein Schatten, eine Nach= ahmung jenes Lebens. Indem sie bort (in Gott) lebt, hat die Vernunft die mahre Rraft. In der ftillen Beruhrung mit dem= felben zeugt fie auch Gotter (ber Gott im Menschen wird bann frei, siehe S. 271.) Sie erzeugt dann die Schonheit, die Gerech= tigfeit, die Tugend. Denn biefes gebiert die Geele, von Gott erfullt. Und dieses ift ihr Unfang und Biel; Unfang, weil fie von dort ift, Biel, weil fie das Gute, Bollfommene, dort ift; von dort stammt sie, und sie wird, was sie war. Daber die Liebe, bas Streben nach inniger Bereinigung mit Gott, Die nicht

<sup>\*)</sup> Μαλλον μεν τοι έσμεν νευσαντες προς άυτο, και το ἐυ ἐνταυθα, το πορόω ἐιναι μονον και ήττον ἐιναι.

wie die Liebe zu irdischen Dingen veranderlich und wandelbar ift. Denn Gott ift allein das felbstftandige mahre But, deffen Bereini= aung mit uns wir nach unferm wahren Wefen und Senn zu erringen ftreben. Schreitet die Seele auf diesem Wege fort, baß fie deffelben theilhaftig wird, und erkennt, sie habe die mahre Urquelle des Lebens, und bedurfe feines Dinges mehr, fie muffe vielmehr alles Undere von fich legen, und nur allein in ihm fenn und leben, und fenn, mas das Eine ift; ftrebt fie aus diefem irdischen Genn zu entflieben, um Gott gang und mit jedem Theile zu umfaffen, bann fann fie fich und ihn ichauen, fo weit als diefes Schauen moglich ift; fich namlich als verflart, erfullt mit bem intellectuellen Lichte; ober vielmehr als das reine, fcmerelofe, leichte Licht felbft, als einen gewordenen, oder vielmehr als einen fenenden, aber nun erft her= vorftrahlenden Gott, der aber dann verdunkelt wird, wenn er wieder Schwere befommt. \*) Warum bleibt aber bie Seele nicht fo? Weil fie noch nicht gang bas Irbifche verlaffen hat. Doch ift ihr auch zuweilen ein ununterbrochenes Unschauen vergonnt, wenn sie gar feine Storungen mehr von dem Korper erhalt. Nicht der, welcher erkennt, sondern das Undere ift, was ftort; (nicht der Geift felbst, sondern die ihm anhangende niedere Matur.) Denn bas Unschauende ift bei bem Unschauen gang in Rube; Denken und Schließen ruben. Das Unschauen und das Unschauende sind nicht mehr Bernunft (lovos), sondern stehen por und uber ber Bernunft, fo wie auch bas Ungeschaute. Schauet fich die Seele fo an, fo wird fie inne werden, daß fie mit dem Ungeschauten eins und vollig einfach geworden ift. Der Er=

<sup>\*) &#</sup>x27;Οραν δε έστιν ένταυθα κακεινον και έαυτον, ώς όραν θεμις, έαυτον μεν αγλαισμένον, φωτος πληρη νοητου, μαλλον δε φως αυτο καθαρον, αβαρη, κουφον, θεον γενομένον, μαλλον δε όντα, αναφανέντα μεν τοτε' ει δε παλιν βαρυνοιτο ώσπερ μαραινομένον. (Bgl. Pf. 82, 6.)

fennende und bas Erfannte (Subject und Dbject) find jest nicht mehr zwei, auch unterscheidet fie die Seele nicht; die Seele ift auch nicht mehr fie felbst, fondern fie wird etwas anderes, das namlich, was fie anschaut; sie geht in das Object über, so wie ein Punkt in Berührung mit einem Punkte Gin Punkt ift, und nicht zwei, fon= bern nur in der Getrenntheit zwei entstehen. Darum ift auch diefer Buftand etwas Unbegreifliches. Denn wie foll man dem Undern das Angeschaute als etwas Berschiedenes verftandlich machen, da es, als man es anschaute, eins war mit dem Erkennenden? (Ennead. 6. lib. 9. c. 10.) Daher fam bas Berbot bei Errichtung ber Musterien, ben Ungeweihten nichts mitzutheilen, weil es nicht mittheilbar ift, das heißt, feinem das Gottliche zu offenbaren, dem es nicht aus eigener Unschauung zu Theil geworden ift. In fofern nun die Seele in inniger Bereinigung das Gine angeschaut hat, tragt sie selbst das Bild des Einen in sich, wenn sie wieder zu sich felbst kommt. Sie war aber auch felbst das Gine, und fand nicht die geringste Differeng in Beziehung auf sich und andere Dinge. Denn in ihr mar feine Bewegung, fein Gefühl, feine Begierde nach etwas Underm, indem fie in diesem Buftande der Erhöhung war; auch kein Denken und Begreifen; sie war nicht mehr fie felbft, wenn man fo fagen barf, fondern aus fich geriffen, entzückt, in einem bewegungslosen Zustande, in ihrem eigenen Wefen ruhend, zu nichts sich hinneigend, fondern vollig ruhend, und gleichsam die Ruhe felbst; nicht mehr felbst etwas von dem Schonen, sondern das Schone schon übersteigend, auch schon über dem Chor der Tugenden hinaus, so wie Einer, der in das Allerheiligste eingegangen, und die Bildfaulen des Tempels hinter sich gelassen hat, welche, wenn er wieder herausgeht, die ersten Unschauungen sind, die sich darftellen. Dieses sind der Ordnung nach die zweiten Unschauungen, nach der ersten innigsten Un= schauung und Bereinigung, beren Gegenstand fein Bild ift. Doch

vielleicht ist dies nicht einmal Anschauung, sondern eine andere Art des Sehens, ein Heraustreten aus sich selbst, eine Bereinfachung und Erhöhung seiner selbst, ein Berstangen nach Berührung, eine stetige Ruhe, ein Denken nach der Bereinigung. \*) Indem aber die Seele aus sich selbst heraus geht, geht sie nicht in das Nichtreale (un or) über; hinabsteigend geht sie in das Bose, und so in das Nichtreale; aber in der entgegengesetzten Nichtung kommt sie nicht in etwas anders, sondern in sich selbst, und ist nur in sich selbst."

Bu allen Zeiten führten Menschen, die in einer tieferen Un= schauung ihren Beift von der Endlichkeit freier fühlten, eine abnliche Sprache. Plotin beschreibt deutlich, wie der Mensch durch Abziehung bes Geiftes von den weltlichen Dingen und Erhebung zu den ewigen in eine Urt von Bellfeben gerathen kann, indem er in dem intellectuellen Lichte der Ertase die hohere, gottliche Natur feines Geiftes erkennt, welcher Buftand aber in ber Beit nicht dauernd senn kann; ber sevende, aber selten hervorstrahlende Gott im Menschen wird selten frei, und in der irdischen Natur bald wieder latent. Den Buftand einer folden entbundenen Geele beschreibt er als vollig ruhend und ungetrubt, ihr Erkenntnigvermogen als einen Aft, ber über alle Reflexion geht, und als eine innigere Bereinigung und Durchdringung bes Erkennenden und Erkannten. Fur den Berftand ift daher ein folches Biffen etwas Unbegreifliches, und feinem kann bas Gottliche offenbar werden, bem nicht aus eigener Geiftesanschauung etwas Aehnliches zu Theil geworden ift. Da nun ein folches wesentliches Innewerden bes Erkannten ein Participiren an seinem Wesen ift, so bleibt

<sup>\*)</sup> Το δε ίσως ήν ου θεαμα, άλλα άλλος τροπος του ίδειν έκστασις, και άπλωσις, και έπιδωσις άυτου, και έφεσις προς άφην, και στασις, και περινοησις προς έφαρμογην. (Ennead. 6. lib. 9. c. 11.)

der Seele etwas von dem erkannten Gottlichen, sie tragt das Bild des Einen in sich, wenn sie wieder zu sich selbst, d. h. zum außern Bewußtseyn kommt.

Plotin sucht besonders darzuthun, daß, um zur wahren Erfenntniß Gottes zu gelangen, der Erkennende diesem ähnlich werden musse, weil nur Aehnliches von Aehnlichem erkannt werde. So sagt er: "Das Schauende muß dem Geschauten verwandt und ähnlich werden, um zur Anschauung zu kommen. Das Auge würde nimmer die Sonne sehen, wenn es nicht sonnenhaft wäre (hlosidys). So muß ein Zeder ganz gotthast (deosidys) und schon werden, um Gott und das Schone zu schauen\*) und darum muß er zum Geiste (vovs) aussteigen, der gleichsam die Wohnstätte des von der Urquelle des Guten ausströmenden Guten und Schonen ist." (Enned. I. lib. 6. c. 9.)

Die philosophischen Ansichten des Plotin und der Neuplatoniker überhaupt übten bekanntlich einen großen Einfluß auf die Theologie und Philosophie der späteren Jahrhunderte aus. Durch Dionysius Aeropagita geht ihre Anschauungsweise namentlich zu manchen Mystikern des Mittelalters über. Der Neuplatonismus beförderte durch diesen Einfluß nicht selten eine einseitige Nichtung des Geistes, einen vorherrschenden Duietismus. Denn nach den Grundsähen dieser Philosophie ist es hauptsächlich Aufgabe des Menschen, sich durch einen Zustand der Contemplation über das irdische Dasenn, das sie als ein Uebel betrachtet, zu erheben, während das Christenthum dieses Leben als ein Ents

War' nicht das Auge sonnenhaft, Wie konnten wir das Licht erblicken; Lebt nicht in uns des Gottes eigne Kraft, Wie konnt' uns Göttliches entzücken?

(S. Deffen Farbentehre, die Ginleitung.)

<sup>\*)</sup> Man erinnert sich hierbei unwillführlich an die Worte Gothe's, mit benen er, wie er fagt, ben Gedanken eines alten Mystikers auszusprechen sucht:

wickelungsmittel ansieht, dessen Benutzung die nachste Aufgabe des Menschen ist.

Plotin galt wegen seines reinen Lebens, wegen der unges wöhnlichen Geisteskräfte, die man ihm zuschrieb, und wegen seiner Philosophie, bei seinen Schülern und Zeitgenossen sühre seinen ganz vollendeten Menschen. Als er im sechs und sechzigsten Tahre seines Alters (270) starb, sagte er vor seinem letten Augenblicke zu Eustochius, seinem Arzte und Schüler: "Auf dich wartete ich noch. Ich suche jetzt den Gott in uns zu der im Weltalle befindlichen Gottheit hinzusühren." Mit diesen Worten gab er seinen Geist auf. Wie hoch der Mann von seinem Zeitalter geseiert war, beweist der Drakelspruch, den Amelius, sein Freund und Schüler, zu Delphi erhielt, als er sich dort nach dem Zustande des Geschiedenen erkundigte. Also lautet ein Theil dieses Spruches:

Gottlicher, Menich vorher, ber nun bes boberen Damons Gottlicherm Loofe fich nabt, befreit ber engenben Feffeln Menschlicher Roth und bem truben verwirrenben Toben ber Blieber, Starter, fdwimme bu nun gum wilbumwogten Geftabe, Giliger Rraft, fernab vom ungeweiheten Bolte. Rolge beharrend bem ichlangelnben Pfad ber gereinigten Geele, Bo bich umleuchtet ber Schimmer bes Gott's, wo bas beilige Recht ift. Bon ber Befleckung fern am heiligen Orte ber Beibe. Bormale ichon, ale bu auffprangft aus bitterer Belle, Da bich bas blutige Leben umwogt mit edelnden Birbeln, In ber Mitte ber Fluth, umraufcht von buntelem Toben -Da fcon leuchtete bir oftmals von ben feligen Gottern Rabe bas Biel; und wollte ber Beift auf irrigen Beg bir Seitwarts manten, fofort auf die Rreife richtigen Beges, Muf ben himmlifchen Pfab erhoben, Rrafte verleihenb, Die Unfterblichen bich, und gaben in bunteler Finftre Baufig ben leuchtenben Strahl bes Lichts ben Mugen gu ichauen. Aber burchaus nicht umfing bir ber fuße Schlummer bie Mugen, Sondern bie laftenbe Dede bes Rebels murbe vom Muglich Dir entnommen, und bu, bewegt in Birbeln, erblicteft

Biel und Erfreuliches bann mit eigenen Mugen, mas ichwerlich Ergend einer erfieht ber weisheitforfchenben Menfchen. Run, ba bie Bulle geloft, und bu, ber gottlichen Geele Beichen verlaffenb, bich auf zu ber Gotter Bereinigung bubeft, Bo bie erquickenden Lufte wehn, mo Lieb und Berlangen, Cupes Berlangen lebt, wo reinfte Luft uns erfullt ftets, Bon Umbrofia rinnen, ber gottlichen Babe, bie Bache, Bo auch die lieblichen Feffeln ber Liebesgotter fich finden, Gufe ber Lufthauch ift und unbeweget ber Mether, Bo bes erhabenen Beus bodherrlich Gefchlechte fich findet, Minos und Rhabamant, die Bruber, wo ber gerechte Meakos lebt, mit ihm die heilige Macht bes Plato, Bo ber icone Pothagoras weilt, und welche bann immer Bilben ben herrlichen Rreis unfterblicher Liebe, erlangenb Bleiches Geschlecht und Loos mit ben überfel'gen Damonen, Denen bas Berg fich immer in blubenber Freube ergobet -Sego mit ihnen gehft bu, nachbem bu viele ber Rampfe Durchgebulbet und rein bas feindliche Beben geordnet, Bu ben geweihten Damonen, die reinfter Geele fich freuen."

(S. Porphyrius Leben des Plotin, überfest von Engelhard.)

Unter den übrigen Neuplatonikern führen wir nur noch Tamblichus an. Bei ihm finden wir nicht mehr die tiefen philosfophischen Ansichten, wie bei Plotinos, aber wohl Beschreisbungen von Seelenzuständen, die dem Hellschen völlig analog sind. Seine Theoreme über die verschiedenen Arten von geistigen Besen, Göttern und Genien und die theurgischen Mittel, mit ihnen in Berbindung zu treten, interessiren uns weniger, weil sie durchaus das Gepräge individueller Zeitansichten und des herrschenden Abersglaubens an sich tragen. Merkwürdiger und durch die Erscheinunsgen des Magnetismus verständlich ist uns aber, was er von den verschiedenen Zuständen der Entrückung und Inspiration sagt; und wenn wir die Erzählung der Thatsachen von den ihnen untermischten Erklärungen trennen, und z. B. statt dem erscheinenden Gott oder Genius das innere Licht der Seele, statt göttlicher Träume

clairvoyante Traume setzen: so sinden wir oft nichts, was von den Erfahrungen des Hellsehens in den neuesten Zeiten abweicht. Tamblichus Werk von den Mysterien der Aegypter enthält die Antwort auf den Brief des Porphyrius an einen agyptischen Priester, worin er diesem manche Zweisel gegen die damals herrsschende Ansicht der Mantik vorträgt.

"Ueber die Borbersehungsfraft im Schlafe fagft du (Por= phyrius): "Im Schlafe ahnen wir zuweilen die Bufunft burch Traume, obgleich wir nicht in heftig bewegter Ertafe find. Denn der Korper ruht stille; genau aber, als waren wir machend, erken= nen wir fie nicht." Was du da fagft, findet ftatt in blos menfch= lichen Traumen, die namlich durch unsere Seele, durch Gedanken oder durch den Berftand erregt werden, oder endlich die durch Bilder ber Phantafie ober die Sorgen bes Tages erweckt werden; biefe find bald mahr, und bald falfd, und in manchen Stucken treffen fie zu, mehrentheils aber fehlen fie. Aber mit ben Traumen, bie von Gott gefandt werden, verhalt es fich nicht fo, wie bu fagft. Sondern entweder wenn der Schlaf uns verläßt, und wir ichon anfangen zu erwachen, vernehmen wir eine abgebrochene Stimme, welche uns etwas zu thun anweiset, oder wenn wir zwischen Bachen und Schlaf find, ober auch vollig machen, werden folche Stimmen von uns gebort. Zuweilen schwebt auch ein unsichtbarer und forperlofer Beift rings um die Rubenden, der nicht durch bas Geficht, fondern durch einen andern Ginn und ein anderes Erfennen empfunden wird. Er naht mit Geraufch, umfließt fie allerwarts ohne unmittelbare Beruhrung, und wunder= voll beschwichtigt dies die Leiden der Seele und des Korpers. Bisweilen leuchtet ihnen ein helles und ruhiges Licht, wobei das Huge gebunden wird und fich schließt, nachdem es vorher geoffnet war, die andern Sinne aber wach find und wahrnehmen, wie die Gotter in das Licht treten, und horen, was fie fagen, und wiffen,

was sie thun." (De mysteriis Aegyptiorum. Oxonii 1678. sect. 3. c. 2.)

"Die Beifen fagen, die Seele habe ein doppeltes Leben, das eine vereint mit dem Rorper, das andere vom Leibe gang trennbar. Bachend find wir meift im Gebrauch bes Lebens ber Seele, bas mit dem Leibe vereint ift, außer wenn beim Denken und Forschen (vosiv zai διανοεισθαί) in reinen Ideen (έν τοις καθαροίς λογοις) wir uns ganglich von ihm scheiden; im Schlafe aber werden wir vollig wie von anliegenden Feffeln befreit, und wir genießen des abgeschiedenen Lebens der Erkenntniß; bann wacht in und die vernunftige oder gottliche Form des Lebens, feven diefe beiden nun eins oder von einander geschieden, und ift thatig, wie es sie ihre Natur heißt (ένεργει ώ πεφυχεν). Da nun der Beist (vous) das Wesentliche (va ovra) erschaut, die Seele (wuxy) aber in sich selber die Ideen (Loyous) aller werdenden Dinge begreift, so ist es moglich, daß sie das Bukunftige, welches in gewisser Ursache seinen Grund hat, in den voraus vorhandenen Ideen zuvor erkennt. Außerdem kann sie auf vollkommenere Art weissagen, wenn sie mit dem MU (rois odois), von dem sie ab= geriffen ift, die Theile des Lebens und der denkenden Kraft verknupft. Denn fie wird alsdann vom Ill mit der gangen Weisheit erfullt, fo daß fie Bieles durchdringt, was im Beltall geschieht. Sa so oft sie sich mit den Gottern vereinigt in diefer losreißenden Thatigkeit (anodutov evegyeiar), empfangt sie von ihnen die ganze Kulle wesentlich mahrer Begriffe, wodurch sie die mahre Prophetengabe des gottlichen Traumens erlangt und den echten Ursprung der Dinge mahrnimmt. Wenn aber der geiftige und gottliche Theil der Seele fich mit hoheren Naturen verbindet, dann find auch die Erscheinungen (parraquara), welche sie hat, reiner, es fen nun von den Gottern oder von an fich unkorperlichen Wefen, oder um überhaupt zu reden, von Wahrheiten, intellec-

tueller Dinge. Wenn aber die Seele die Ideen (Loyous) ber mer= benden Dinge hinaufführt bis zu den Gottern, die deren Urfachen find, fo erhalt fie von benfelben die Rraft und bas Erkenntniß= vermögen zu erkennen, mas war und mas fenn wird; alle Zeiten burchschaut fie und alle Werke, die noch in die Zeit treten werden, und erlangt die Rraft, nach Umftanden zu ordnen, zu heilen und ju verbeffern. Wenn Rorper frank find, heilt fie diefelben. Ift bei Menschen etwas das Maß Ueberschreitendes und gegen die Dronung Fehlendes, fo bringt fie es zurecht; Runfte erfindet fie, Rechte fest fie fest und die Gefete bestimmt fie. Go werden in Abtlepios Tempeln die Krankheiten durch gottliche Traume geheilt. Die Beilfunde felbft ift entstanden durch die Unordnung (rager) nåchtlicher Erscheinungen in heiligen Traumen. Alexander's ganges Beer ware zu Grunde gegangen, ware nicht im Traume Dionnfos erschienen, und hatte er nicht Mittel gegen die größten Uebel gezeigt."

"Die Stadt Aphulis, die von dem Könige Lysander belasgert war, wurde durch einen Traum gerettet, den ihr Jupiter Ammon sandte. Denn plößlich hob jener die Belagerung auf und zog ab. Doch zu was einzelne Thatsachen der Art erzählen, da täglich dergleichen geschehen, die durch ihre wundervollen Wirskungen jede Erzählung übertreffen? Es genüge dies, was wir von der göttlichen Sehergabe im Schlafe gesagt, und wodurch wir gezeigt haben, was sie sen, woher sie komme und welchen großen Nußen sie den Sterblichen verleiht." (1. c. sect. 3. c. 3.)

"Du sagst ferner: "Biele verfunden die Zukunft durch gottliche Begeisterung, die dabei wachend sind, daß sie selbst die Sinne gebrauchen; und doch sind sie ihrer nicht machtig, wenigstens nicht so, wie vor der Begeisterung." Ich will dir nun bestimmte Zeichen angeben, durch die man diesenigen unterscheiden kann, die wirklich von den Gottern ergriffen sind (zarezouevor ono ror vero). Denn die wirklich von Gott begeistert sind, unterwerfen entweder ihr Leben völlig dem begeisternden Gotte, wie ein Gefäß oder Organ; oder sie verwandeln ihr menschliches Leben in ein göttliches; oder sie handeln bei ihrem eigenthumlichen Leben gottahnlich."

"Diele Gottbegeifterte werden burch's Keuer nicht verbrannt, benn der sie innerlich begeisternde Gott lagt bas Teuer sie nicht ergreifen; viele, wenn sie auch verbrannt werben, haben keine Empfindung davon, weil fie dann fein thierisches Leben fuhren. Einige fuhlen es nicht, wenn fie mit Spiegen durchbohrt werden, andere nehmen's nicht mahr, wenn ihnen ein Beil in den Rucken gehauen wird, oder wenn ein Meffer ihnen die Urme zerschneibet. Allein ihre Handlungen find auch nicht mehr menschlich. Durch des Gottes Unhauch gehoben, nehmen fie auch den Weg durch un= wegsame Orte; unbeschädigt fturgen sie ins Keuer, Klammen treten fie und Strome durchschwimmen fie; und hierdurch ift es offenbar, daß die Begeisterten sich ihrer nicht bewußt find, daß sie weder ein menschliches noch ein thierisches Leben fuhren, nach Empfindung und Bewegung, sondern fie empfangen ein gewiffes anderes gott= licheres Leben, von welchem fie angehaucht und vollig befeffen werden." (1. c. sect. 3. c. 4.)

Es erinnert dies an die indischen Büßer, die noch jetzt sich an Haken über das Feuer aufhängen und andere Martern erdulten, wobei sie ruhig sprechen und singen, was ganz unmöglich wäre, wenn sie sich nicht in einem ähnlichen Zustande der Extase befänden, in dem die Seele weniger von dem Leibe abhängig ist.

Im sechsten Capitel bemerkt unser Verfasser, daß die von Gott Begeisterten durch ein gottliches Feuer und durch ein unaußsprechliches Licht erfüllt und gestärkt werden. Und er sieht das als
ein höheres Zeichen der göttlichen Inspiration an, wie wir es als
einen bestimmten Zustand der Ertase kennen lernten.

Im fiebenten Capitel bemerkt Jamblichus febr richtig, baß

die hohere Begeisterung bei volliger Ruhe des Geistes statt findet, und daß die wilde Ertase ein viel untergeordneterer Zustand sen.

"Wenn die Seele vor der Begeisterung oder während ders selben gestört und aufgeregt wird, oder mit dem Körper sich zu enge verbindet, oder die göttliche Harmonie trübt, so werden die Wahrsagungen trügerisch."

Nachdem Tamblichus immer mit sehr unzureichenden Grünben darzuthun sucht, daß alle Divination nicht durch die Natur
bes menschlichen Geistes, sondern einzig durch Inspiration zu erklären sen, führt er (c. 27.) noch die Ansicht des Porphyrius an,
welcher annimmt, daß eine Sympathie unter allen Theilen des
Universums statt sindet (συμπάθεια των ως εν ένι ζωφ τφ
παντι μερων), und diese als die Glieder Eines lebenden Wesens
anzusehen senen. — Wir sinden also hier die Idee des Weltorganismus aus bestimmteste ausgesprochen.

Nachdem wir Beispiele der verschiedenen Arten der Ertase und die Ansichten der griechischen und romischen Schriftsteller hier= über im Allgemeinen angeführt haben, mussen wir noch einige Punkte dieser Regionen, die im ganzen Alterthum vorzüglich Gegen= stände der Untersuchung waren, näher betrachten. Da die meisten alten Schriftsteller als Ursache der Divination den Einfluß der Dämonen oder Genien ansahen, so wird es historisch nicht unwich= tig seyn, ihre Ansichten hierüber zusammen zu stellen.

Plato läßt sich über die Natur der Dämonen also vernehmen: (Plato's Gastmahl, übersetzt von Schleiermacher c. 28. S. 20.) "Alles Dämonische ist zwischen Gott und dem Sterblichen. Und was für eine Verrichtung, fragte ich (Sokrates), hat es? Zu verdolmetschen und zu überbringen den Göttern, was von den Menschen, und den Menschen, was von den Göttern kommt, der Einen Gebete und Opfer und der Andern Besehle und Vergeltung der Opfer. In der Mitte zwischen beiden ist es also die Ergänzung, daß nun das Ganze in sich selbst verbunden ist. Und durch dies Damonische geht auch alle Weissagung und die Kunst der Priester in Bezug auf Opfer, Weihungen und Besprechungen und allerlei Wahrsagung und Bezauberung. Denn Gott verkehrt nicht mit Menschen; sondern aller Umgang und Gespräch der Götter mit den Menschen geschieht durch dieses, sowohl im Wachen als im Schlase. Wer sich nun hierauf versteht, der ist ein Damonischer oder ein geistlicher Mann; wer aber nur auf andere Dinge oder irgend auf Kunste oder Handarbeiten, der ist ein gemeiner. Solcher Damonen oder Geister nun gibt es viele und vielerlei."

Die Unficht von einem dem Menschen beiwohnenden Genius lebte felbft im Bolfsglauben ber Briechen. Go lagt Maandros auf der Buhne fagen: "Es fen jedem Menschen von der Geburt an fein Genius beigegeben als Myftagog bes Lebens" (Ammian. Marcellin. XXI. 14). Plotin ichrieb fogar ein eigenes Buch von dem uns zugeordneten Damon (περι του ειληχοτος nuac Sauvovog). Sie unterschieden auch die Natur der Damonen. Unter die guten wurden z. B. die lofenden (Auscoc), die abweh= renden (ἀποτροπαιοι), die Uebel abwendenden (ἀλεξικοι) gerechnet. Schon in ben orphischen Symnen wird von einem rachen= den Damon (δαιμων άλαστωφ) gesprochen. (S. Hymne 72.) Plato ift der Meinung, daß die eigenthumliche Natur und der moralische Werth bes Menschen sich seinen Genius erwähle. "Der Damon ergreift uns nicht durch das Loos, fondern wir wahlen ihn," fagt er. (Republ. X. 14.) Nach Befiodos wurden die Menschen des goldnen Zeitalters nach ihrem Tode folche Beschüßer ber Lebenden. Er fagt von ihnen: (nach ihrem Sinfterben)

Werden sie fromme Damonen der oberen Erde genennet, Gute, des Weh's Abwehrer, der sterblichen Menschen Behuter, Welche die Obhut tragen des Nechts und der schnoden Vergehung, Dicht in Nebel gehullt, ringsum durchwandernd das Erdreich, Geber des Wohls: dies ward ihr königlich glanzendes Ehramt.

Einem folden Benius fchrieb auch Gofrates und mit ihm bas gange Alterthum fein ihn nie verlaffendes, marnendes Ahnungevermogen zu. Er fagt in feiner Bertheidigung: "Biervon (namlich, daß ich fein offentliches Umt begleitete) ift nun die Urfache, was ihr mich oft und vielfältig fagen gehort habt, daß mir etwas Gottliches und Damonisches widerfahrt, mas auch Melitos spottend in seiner Unklage aufgeführt hat. Mir aber ift dieses von meiner Rindheit an geschehen, eine Stimme namlich, welche jedes= mal, wenn sie sich horen lagt, mir von etwas abredet, was ich thun will, zugeredet aber hat fie mir nie. Das ift es, was mich verhindert, Staatsgeschafte zu betreiben. Und fehr mit Recht, dunft mich, widersett es fich mir. Denn wißt nur, ihr Athener, wenn ich schon vor langer Zeit unternommen hatte, mich mit Staats= geschäften zu befassen, so ware ich auch schon langst umgekom= men, und hatte weder euch etwas genust, noch auch mir felbit." (Plato's Bertheidigung des Sofrates, überfest von Schleier= macher 31.)

Am bestimmtesten erklart sich Sokrates im Theages über seinen Genius: "Es begleitet mich," sagt er, "durch göttliche Schickung von Kindheit an etwas Wunderbares. Es ist dies nam-lich eine Stimme, welche jedesmal, wenn sie sich horen läßt, mir von dem, was ich thun will, Abmahnung andeutet, zugeredet aber hat sie mir nie. Und wenn einer von den Freunden mir etwas anvertraut, und die Stimme läßt sich vernehmen, so ist es dasselbe; sie mahnt ab und läßt es ihn nicht aussühren. Wollt ihr, so fragt des Timarchos Bruder Kleitomachos, was Timarchos ihm gesagt hat, als er seinem Tode entgegenging wider den Rath des Göttlichen, er und Euathlos, der Eilläuser, der den Timarchos aufnahm auf seiner Flucht. "D Kleitomachos," sprach er, "ich muß jest sterben, weil ich dem Sokrates nicht gehorchen wollte.' Als nämlich Timarchos vom Gastmahl aufstand und Philemon

um Nifias, ben Cohn bes Beroffamanbros umzubringen fie wußten aber nur beide allein um diese Nachstellung - ftand Timarchos auf, und fagte zu mir: "Bas meinft du nun, Sofra= tes? ihr trinkt hier, ich aber muß mich anders wohin aufmachen; ich will aber bald wiederkommen, wenn es gut geht." Da geschah mir die Stimme, und ich fagte zu ihm: Reineswegs gehe mir weg; benn mir ift das gewohnte Zeichen gescheben, das gottliche. Da wartete er, und da einige Zeit vorübergegangen, ruftete er fich wieder gum Gehen und fagte: "Run gehe ich, Gofrates." Wiederum ließ fich die Stimme vernehmen; ich nothigte ihn alfo, auch wieder da zu bleiben. Bum dritten Male nun wollte er mich nichts mer= fen laffen, sondern stand auf, und ohne mir etwas zu fagen, benußte er eine Zeit, wo ich anderswo aufmerkte, und fo ent= fernte er sich und ging und führte boch aus, was ihm hernach ben Tob brachte. Daber er bann biefes fagte zu feinem Bruber, wie ich es euch jest wieder fage, daß er namlich fterben muffe, weil er mir nicht geglaubt habe."

"Eben so könnt ihr wegen der Ereignisse in Sicilien von vielen hören, was ich von dem Untergang des Heeres gesagt habe. Doch das Bergangene mögt ihr von denen hören, die es wissen. Aber jest gleich könnt ihr eine Prüfung anstellen mit dem Zeichen, ob es etwas bedeutet. Denn als Sannion, der Schöne, ins Feld zog, ist mir auch das Zeichen widerfahren. Er ist nun fort mit dem Trasyllos ins Feld gegen Ephesos und Jonien; und ich glaube nun, daß er entweder sterben wird, oder doch ein großes Unglück erleiden, und was übrigens die ganze Unterneh= mung betrifft, bin ich sehr besorgt ihretwegen." \*)

"Dieses alles nun habe ich dir erzählt, weil die Kraft dieses göttlichen Zeichens auch fur das Berhältniß derer, die meines

<sup>\*)</sup> Renophon ergabit, baß fie fur bie Uthener unglucklich ausgelaufen.

nabern Umgangs pflegen, alles entscheibet. Denn Bielen ift es zuwider, und diesen ware es nicht moglich, irgend Rugen gu haben von ihrem Umgange mit mir, so daß es mir auch nicht möglich ift, mit ihnen umzugehen. Biele verhindert es zwar nicht, fich zu mir zu halten; aber fie haben boch feinen Rugen bavon, wenn fie es thun. Welchen aber die Rraft diefes gottlichen Beichens zu Gulfe kommt bei ihrem Umgange mit mir, bas find folde, wie du auch fennen gelernt. Sie machen namlich gleich schnelle Fortschritte, aber auch von diesen wiederum haben nur Einige einen bleibenden und dauernden Rugen. Biele aber machen, fo lange fie bei mir find, wunderbare Fortschritte, wenn fie fich aber von mir entfernen, find fie wiederum nicht beffer, als irgend einer. Belches einft bem Ariftibes, bem Cohn bes Enfimachos, begegnete. Er hielt sich namlich zu mir und schritt sehr fort in furger Beit. Bernach fiel ihm ein Kriegsbienft vor, und er mußte fort ju Schiffe. Mis er nun gurud tam, fagte er mir: "Es ergeht mir wunderlich, Sofrates. Che ich zu Schiffe ging, war ich wohl im Stande, mich mit jedem Menschen ordentlich in Gesprach ein= zulaffen, und zeigte mich nicht schlechter als irgend einer in der Rebe, fo daß ich auch ben Umgang mit ben feinsten Leuten auf= fuchte. Nun aber im Gegentheil weiche ich jedem aus, von dem ich merke, daß er irgend unterrichtet ift; fo schame ich mich vor meiner eigenen Schlechtigkeit." - Sat bich bann, fragte ich (Sofrates), dies Bermogen ploblich verlagen oder allmablia? -"MIImablig," fagte er. — Als du es aber befageft, fagte ich, besaßest du es etwa, weil du etwas von mir gelernt hattest, oder auf welche andere Beife? - "Ich will es dir fagen, Gofrates," fprach er, "wiewohl es unglaublich flingt, bei den Gottern! wahr ift es boch. Gelernt habe ich namlich nie etwas von bir, wie du auch selbst weißt. Ich machte aber Fortschritte, wenn ich bei bir war, wenn ich auch nur in Ginem Sause mit dir war, mehr aber, wenn auch in Einem Zimmer. Und wie mich dunkt, wenn ich in demselben Zimmer mit dir war, mehr, wenn ich dich zugleich auch ansah, als wenn ich anders wohin sah. Bei weitem aber am meisten und besten nahm ich zu, wenn ich dicht neben dir saß, und mich an dich hielt und dich berührte. Nun aber ist jene ganze Seligkeit verschwunden." So demnach, o Theages, steht es mit dem Umgange mit mir. Ist es dem Gott genehm, so wirst du dich viel verbessern und schnell; wo aber nicht, dann nicht."

In Plutarch's Wert "uber den Genius des Cofrates" fpricht Theofritus: "Bas follen wir aber nun von Gofrates Benius fagen? Gehort benn ber auch unter Die Kabeln? Ich wenigstens glaube, daß der Benius, fo wie Somer die Minerva bei allen Gefahren dem Ulnffes zur Seite fteben lagt, bem Sofrates gleich von feiner Geburt an eine gewiffe Erscheinung zur Wegweiserin durch diefes Leben zugegeben habe, die immer vor ihm hergehen, und in allen dunkeln, dem menschlichen Berstande unbegreiflichen Borfallen ihm ein Licht anstecken follte; ja, daß oft diefer Benius felbft mit ihm gesprochen und feinen Ent= schluffen etwas Gottliches beigemischt habe. Biele fonderbare Falle diefer Art kannft du von Simmias und andern Freunden des Sofrates erfahren; ich fuhre hier nur einen einzigen an, wovon ich felbst Augenzeuge gewesen bin. "Da wir uns einstmals zum Wahrfager Eutyphron begaben — du erinnerst dich deffen noch Simmias - ging Gofrates eben hinauf nach Untofibes Saufe, wobei er den Eutyphron immer mit scherzhaften Fragen neckte. Auf einmal blieb er fteben, und nachdem er eine ziemliche Weile bei sich nachgedacht hatte, kehrte er durch die Schreinergaffe um, und rief auch feine Freunde, die vorausge= gangen waren, zuruck, indem er ihnen fagte, fein Genius hindere ihn weiter zu geben. Die meiften fehrten alfo mit ihm um, und darunter auch ich, weil ich mich nicht gerne von Eutyphron

trennen wollte. Nur einige junge Leute gingen den graden Weg fort, vermuthlich um Sokrates Genius einmal Lügen zu strafen, und nahmen auch den Flotenspieler Charillus mit sich. Sie nahmen ihren Weg durch die Vildhauerstraße neben den Gerichtshöfen vorbei, und stießen da auf eine Heerde Schweine, die mit Koth bedeckt waren, und wegen der großen Menge einsander drängten. Da kein Platzum Ausweichen war, wurden einige der jungen Leute zu Boden geworfen, die übrigen mit Koth besudelt. Charillus kam am Mantel und an den Beinen ganz beschmutzt nach Hause, so daß wir uns immer mit Lachen an Sokrates Genius erinnerten, und uns zugleich wunderten, wie sorgfältig sich die Gottheit dieses Mannes bei jeder Gelegenheit annahm."

Apulejus, der zur Zeit der Antonine lebte, schrieb auch ein Buch über den Gott des Sokrates, und erklärt den besonsteren Umstand, daß dessen Genius ihn nur abmahnte, nie zu etwas antrieb, dadurch, indem er sagt: Sokrates, der weiseste der Menschen, hatte es nie bedurft zu irgend etwas Gutem angesspornt, wohl aber von manchen Dingen abgemahnt zu werden, die ihm Gesahr bringen konnten." (Apul. de deo Socratis edit. Basil. p. 115.)

Das bedeutendste Zeugniß von der Wahrheit der sokratischen Borahnungen gibt sein Schüler, der besonnene Xenophon. In der von diesem versaßten Apologie spricht Sokrates: "Ich nenne dies (das Vorhersagende) das Damonische und den Wink Gottes, und indem ich dies so nenne, glaube ich der Wahrheit getreuer zu senn, als diesenigen, welche den Vogeln eine göttliche Kraft beimessen. Und daß ich auch nicht gegen den Gott lüge, das ür habe ich diesen Beweiß: Obgleich ich sehr vielen meiner Freunde die Rathschläge des Gottes mittheilte, so wurde ich doch nie einer Unwahrheit überwiesen."

Eine besondere Berücksichtigung verdienen hier noch die Orakel. Denn sie können allein ihr Verständniß in den bisher von uns betrachteten Kräften der menschlichen Seele finden, und es ist unmöglich, die Natur dieser wunderbaren Institute als ein von analogen Erscheinungen ganz abgerissenes Phanomen zu verstehen.

Was nun die Entstehung der Drakel in Griechenland betrifft, so stimmen alle Schriftsteller darin überein, daß sie aus dem Drient dahin verpflanzt wurden. Her odot sagt: (lib. 2. §. 59.) "Die Weissagungen zu Thebå in Aegypten und zu Dodona sind einander sehr ähnlich. Es ist auch die Weissagung in den Tempeln aus Aegypten gekommen. Auch Versammlungen an Festen, Aufzüge und Opfergaben haben die Hellenen von den Aegyptern gelernt." Bemerkenswerth ist, daß in Aegypten keine Priesterinnen, wenigstens nicht gewöhnlich, wie in Griechenland, Organe der Begeisterung waren.

Als altestes Drakel der Griechen wird das ebengenannte zu Dodona angesehen, und in den homerischen Gesangen ruft schon Achilles dasselbe an. \*) Nach einer Erzählung, die Herodot von einem agyptischen Priester zu Theba erhalten hatte, kam eine Priesterin aus dieser Stadt, welche die Phonicier entsührt hatten, nach Griechenland und weissagte zu Dodona. (Herodot 1. 2. § 56.) Das pelasgische Dodona, was mit dem späteren epirotischen nicht zu verwechseln ist, wie dies schon Strabo und selbst Aristoteles thaten (s. Nitter's Borhallen S. 383 u. f.), hieß früher Bodona, vom Heros Bodo oder Buto, (Stephan. Byz. edit. Berkel. S. 235.) und zeigt, wie das ägyptische

<sup>\*)</sup> Beus, dobonischer König, pelasgischer, fernegebietend, Herrschend im frostigen Haine Dobona's, wo dir die Seller Reden vom Geist, ungewaschen die Füß' auf die Erde gelagert. Ilias XVI. 233.

Buto, wo nach Herodot (1.2. §. 83.) das bedeutenoste Drakel in Aegypten war, auf den uralten Buddhadienst und die gemein= same indische Quelle hin. \*)

In spåteren Zeiten war vorzüglich das Drakel Apollo's zu Delphi berühmt. Nach einer Sage, die Diodor von Sicilien aufbewahrt hat, die aber wie ein griechisches Mährchen aussieht, wurden Ziegen von dem Dampfe, der hier aus der Erde stieg, berauscht. Dies gab die Veranlassung zur Gründung des Drakels. Die Priesterinnen, die über diesem Dampfe saßen, bekamen dadurch Krämpfe, die bisweilen selbst dem Leben Gefahr drohten.

Die Aussagen der Drakel waren theils Prophezeiungen, theils Angaben von entfernten Gegenstånden, also zeitliches und raumliches Fernsehen, theils Urtheile und Rathschläge.

Krofos, der Konig der Lydier, beschloß die Drakel wegen eines Krieges gegen die Perser zu befragen. Vorher wollte er aber

19

<sup>\*)</sup> Rach Ritter mar ber Bubbhabienft ber urfprungliche Gultus ber Indier. Jedoch icheint (nach Schlegel, Rhobe und Unbern) ber Brahmacultus alter ju fenn. "Das allgemeine Berbreitetfenn jenes Namens bei allen Bolfern und ganbern beweift indeß fein hohes Alter= thum. Diefer Bubbha fommt als Gosto : Syr bei ben Stythen, Bob : her bei ben Benben, Bugh bei ben Slaven, als Dbin ber Sachfen und Cfanbinavier, als Boban ber Germanen, Rhoba ber Perfer, Gob ber Britten, Gott ber Deutschen vor. Bon ihm nennen fich bie Bubier in Medien und die Budinen im Senthenlande (Herodot. I. 101. IV. 109). Bon ihm fommt ber eben angeführte Beros Buto; ferner bie Minerva Bubia, bie im alten Theffalien verehrt marb; fobann Berafles ber Bubone (Boudwing), ber burch bie Flamme gereinigt, zu ben obern Gottern eingeht; mahricheinlich auch bas Canb Bubeion, im Baterlande Udill's (Ilias XVI. 572); ber alte attifche Beros Butes und beffen Prieftergeschlecht bie Butaben und Etobubaten, welche bie alteften Priefter ber Pallas Athene waren, bem Somer ichon bekannt. Es findet fich berfelbe Rame bei ben germanifden Bottern als Budoricum, Buborgis; ale Bubiffin ber Glaven, Butenfeld Bittefinbe, ale Boben= fee, ber ein Beiligthum bes Wobans mar, bas erft ber beilige Gallus entweihte, ale bothnisches Meer (baber sinus codanus) u. f. w. " (G. Ritter's Borhallen ber Gefchichte.)

Delphi, nach Aba in der Phoker Lande, nach Dodona; ferner zu Amphiaraos und zu Trophonios, zu den Branchiden in der Milesier Lande und zu Ammon in Libyen." (Herodot lib. I. §. 46.) Er gab den Abgesandten den Besehl, am hundertssten Tag ihrer Abreise von Sardis die Orakel zu bestragen, womit er in dem Augenblicke beschäftigt sep. "Bas nun die andern Götstersprüche geantwortet," sährt Herodot (I. 47.) fort, "davon weiß Niemand etwas; in Delphi aber, sobald die Lydier in den Saal getreten, um den Gott zu bestragen und angestragt hatten, gleichwie ihnen geboten war, antwortete Pythia im Sechsemaß also:

"Sieh, ich zähle den Sand, die Entfernungen kenn' ich des Meeres, Hore den Stummen sogar und den Schweigenden selber vernehm' ich! Jeho dringt ein Geruch in die Sinne mir, wie wenn eben Mit Lammfleische gemenget in Erz Schilbkröte gekocht wird; Erz ist untergeseht, Erz oben darüber gedecket."

Als nun die Abgesandten des Königs zuruck kamen, erkannte er und glaubte, in Delphi allein gabe es einen Götterspruch, weil er ausgefunden, was er grade gethan. Denn Krosos dachte auf etwas, das ganz unmöglich ware herauszubringen und zu errathen, er schnitt nämlich eine Schildkröte und ein Lamm in Stücken und kochte es zusammen in einem ehernen Kessel und setzte eine eherne Stürze darauf.

Nach dieser Probe befragte nun Krosos das Drakel, ob er gegen die Perser ziehen sollte, und bekam die bekannte Untwort, daß wenn er über den Halps ging, ein großes Reich zerstört wurde.

Er fragte nun zum drittenmale, ob seine Herrschaft lange bestehen wurde, und die Pythia antwortete:

Wird bem Meder bereinst als Konig gebieten ein Maulthier, Dann, zartfüßiger Ender, entfleuch zu bem steinigen hermos! Bogere nicht, noch furchte bie Schmach feigherziger Gile. Nach des Drakels eigener Auslegung, die es nach der Gefangennehmung des Krosos gab, war unter dem Maulthiere Enrus,
fein Sieger, zu verstehen, weil er von einer vornehmen Mederin,
der Tochter des Ustnages, und einem persischen Bater, der jener
Unterthan, gezeugt war.

"Krofos befragte auch einst das Drakel, ob sein Sohn, der stumm war, nicht genesen konne. Da erhielt er zur Antwort:

"Ender, wiewohl ein gewaltiger Furst, doch thorichtes Bergens, Sehne bich nicht zu vernehmen in beinem Palast bie erflehte Stimme bes sprechenden Sohns. Das wird traun besser dir frommen. Bif', er rebet zuerst an bem ungluckseligsten Tage!"

"An dem Tage als Sardis erobert ward, ging ein Perser auf den Krosos los, um ihn nieder zu stoßen. Da losten Furcht und Angst des Sohnes Zunge, und er sprach: Mensch, tödte den Krosos nicht! Das war sein erstes Wort, das er sprach, und fürder konnte er reden sein Lebenlang." (Herodot. I. §. 85.)

Eine besondere Aehnlichkeit mit dem Somnambulismus unserer Zeit hatten die Erscheinungen des Tempelschlases, der Incubation. Man befragte die Drakel wegen Krankheiten; die Kranken selbst schließen in den Tempeln, nachdem sie sich dazu durch mancherlei Geremonien vorbereitet hatten. In ihren Traumen erkannten sie dann häusig Heilmittel und schrieben dieses Erkennen der Eingebung des Gottes zu, dem der Tempel geweiht war. Oft hatten die Kranken nicht selbst die hellen Traume, sondern die Priester, welche dieselben sodann den Kranken mitteilten, und diesen als Führer, Mystagogen und Traumdeuter dienten. Man konnte diese Priester mit consultirenden Somnambulen vergleichen. Wurde durch die so angegebenen Mittel die Krankheit geheilt, so wurde das Heilmittel aufgezeichnet und diese Schrift als Botivtasel bewahrt. "Die Negypter versichern," sagt Diodor von Sicilien, (lib. I.) "daß die Iss große Dienste

der Heilkunde erwiesen habe durch die Heilmittel, welche sie erfunden, und daß jest noch sie sich vorzugsweise mit der Gestundheit der Menschen beschäftigt, daß sie ihnen zu Hulfe kommt in den Träumen, wo sie ihr ganzes Wohlwollen offenbart. Und der Beweis ist nicht durch Fabeln geführt nach der Weise der Griechen, sondern durch bestimmte Thatsachen. Wirklich, sagen sie, alle Wölker geben Zeugniß von der Macht dieser Göttin in Heilung der Krankheiten durch ihren Gottesdienst und ihre Dankbarkeit. Sie gibt in Träumen dem Leidenden die Heilmittel an; und die Beobachtungen ihrer Vorschriften hat Kranke geheilt, welche von den Aerzten verlassen waren."

Strabo erzählt daffelbe vom Tempel zu Gerapis (Strabo lib. I. 7.) und Galen vom Tempel des Bulkans bei Memphis, Hephaftion genannt. (Galen. lib. 5. de med. sect. genes. c. 1.)

Merkwürdige Beispiele durch den Tempelschlaf bewirkter Euren erzählt von sich selbst der Redner Aelius Aristides, der unter den Antoninen lebte, und dessen Krankheitsbericht man ein magnetisches Tagebuch nennen könnte. Folgende Erzählungen sind ein Auszug aus seinen "heiligen Reden." (Aelii Aristidis opera omnia. Oxonii 1722.)

Aristides erzählt in der ersten heiligen Rede: "Ich will euch nun von meiner Magenkrankheit sprechen. Mitten im Winter, im Monat Dezember, hatte ich des Nachts heftige Magenschmerzen, so daß ich nicht schlafen, noch verdauen konnte. Keine geringe Ursache dieser Leiden war auch die Kälte, welche erwärmte Backsteine nicht einmal vertreiben konnten; und doch hatte ich die ganze Zeit durch einen Schweis, der nur aufhörte, wenn ich das Bad gebrauchte. Den zwölften Tag des Monats befahl mir der Gott nicht zu baden. Die zwei folgenden Tage wurde dieser Besehl wiederholt. In diesen drei Tagen verließ mich der Schweis, und ich besand mich besser als vorher. Ich konnte im Hause auf und

abgehen. Ich nahm sogar an den diffentlichen Spielen Theil, denn meine Leiden sielen auf das Fest des Neptuns. Ich hatte einen Traum, in dem es mir vorkam, als säße ich in einem warmen Bade, und als wenn ich, indem ich mich betrachtete, meinen Unterleib krankhaft ergriffen sähe. Ich nahm Abends ein Bad; den andern Morgen schmerzte mich der Unterleib. Der Schmerz zog sich nach der rechten Seite dis zu den Weichen. Den siedzehnten ward mir das Bad im Traum verboten; den achtzehneten Wiederholung des Verbots. Den folgenden Tag war es mir in einem andern Traume, als kämpste ich mit Barbaren. Der eine hielt mir den Kinger an den Hals. Ich hatte nämlich Halsweh und konnte nicht trinken. Er sagte mir, ich musse brechen und die Bäder unterlassen. Das Erbrechen erleichterte mich."

Bon einem andern Traum im Tempel des Mesculap's ergahlt Ariftides: "Ein Stier geht auf mich zu. Ich fuche ihm auszuweichen. Jener verwundet mich am Knie. Nach dem Erwachen war eine Geschwulft am Rnie, ein Blutschwaren." In den folgenden Traumen murden ihm abwechselnd Bader, Aberlaffe, Brechmittel und Faften verordnet. Gines Tages wollte er nach Pergamus reifen, er murbe burch einen Traum bavon gurudgehalten, indem er einen großen Regen fah, der ihn bestimmte zu bleiben. Den Abend gab es wirklich Regen und ein heftiges Bewitter. Ginft fandte ihm der Gott im Traume den Urgt Theobotos. Diefer verordnete ihm ebenfalls im Traum einen Aberlaß weil der Schmerz von den Nieren fame. Das Faften folle er fortfeben. Beim Erwachen fand Ariftides, daß es jest grade die Stunde fen, in der im Traume der Argt Theodotos gu ihm ge= fommen war. Der Urgt trat nun wirklich herein. Er erzählte ihm feinen Traum, und biefer hieß bem Gotte folgen. Die im Traum verordneten Mittel wurden mit Erfolg angewandt.

In derfelben Rede fpricht Uriftides von einem betrachtlichen

Geschwur, das er einige Sahre fruher hatte, und das ebenfalls burch Bulfe der Traume geheilt wurde. "Der Gott," ergahlt er, "hatte mich schon lange gewarnt, mich vor der Hautwaffersucht zu huten. Er hatte mir die agyptische Tugbefleidung anempfohlen, beren sich die Priefter bedienen. Da es dem Gott zweckmäßig fchien, die Gafte nach ben untern Theilen zu leiten, fo entstand nun ploblich, ohne eine sichtbare Urfache, eine Geschwulft, die all= mablig zu einer schreckbaren Große zunahm. Die Weichen und alle meine Glieder schwollen unter heftigen Schmerzen und Fieber an. Die Merzte gaben verschiedenen Rath; ber eine, man solle die Geschwulft aufschneiden; ber andere, man solle sie brennen; noch andere, man muffe Beilmittel auflegen, wenn ich nicht durch die Eiterung zu Grunde geben wollte. Der Gott widerfette fich all diefen Meinungen, und hieß mich die Geschwulft geben zu laffen; und ich hatte keinen Zweifel, ob ich mehr bem Gotte oder ben Merzten folgen follte. Indeg nahm die Geschwulft fehr zu. Meine Freunde bewunderten meine Geduld, und glaubten, ich vertraue zu fehr ben Traumen. Ginige hielten mich fur furchtsam, als scheute ich das Aufschneiden oder die Arzneien. Der Gott aber widerstand alle dem, und rieth das Gegenwartige zu tragen, die Geschwulft fen mein Gluck; benn fie hatte alle Gafte von oben berabgezogen, bie Merzte mußten nicht, burch welche Wege man die Gafte aus bem Korper fuhren muffe. Und es geschah wirklich etwas Wun= berbares. Denn nachdem ich fast einen Monat in diesem Zustande geblieben war, fo wurde der Ropf und der obere Theil des Bauchs gang leicht, wie man es nur wunschen konnte. In meinem Saufe wurden ordentliche Berfammlungen gehalten, ba meine Freunde, bie vornehmsten Griechen, mich taglich besuchten. Bieles und Wunderbares wurde mir verordnet. Ich mußte mitten im Winter mit bloßen Kugen laufen, und felbst reiten, mas das allerschwierigste war. Wie ber Bafen burch ben Gudwind heftig bewegt und

das Einschiffen durch die Wellen fehr erschwert mar, mußte ich von einem Ende des Ufers zum andern überfahren, und mir durch ben Genug von Bonig und Eicheln Erbrechen bewirken. Go murde ich febr gereinigt. Dies geschah, als die Geschwulft am beftigften war und bis zum Nabel flieg. Aber ber Erretter zeigte mir und meinem Freunde in berfelben Nacht (benn 30fimos lebte bamals noch) daffelbe an, fo daß ich zu ihm fandte, um ihm die Worte des Gottes mitzutheilen, und er felbft zu mir fam, um mir zu fagen, was er von dem Gotte vernommen habe. Es war dies ein Arznei= mittel, beffen einzelne Theile ich vergeffen habe, ich weiß nur noch, daß Salz darunter war. Als ich dies einrieb, schwand ploglich der größte Theil der Geschwulft. Alle meine Freunde munschten mir den andern Tag Gluck. Sie freuten sich, waren aber noch halb mißtrauend. Die Aerzte flagten mich nicht mehr an, und be= wunderten die Vorsehung des Gottes in jedem Ginzelnen. Doch überlegten fie, wie fie die Geschwulft vollig heilen wollten. Die Einschneidung schien ihnen dazu durchaus nothig. Ich stimmte ihnen auch bei, weil ich glaubte, bem Gotte Folge geleistet zu haben. Diefer aber gestattete uns diefes nicht; fonbern ba die Giterung ungeheuer war, und die ganze Saut verdorben schien, so heilte er fie durch eine Ginreibung von Giern und brachte die Wunde fo gut zusammen, daß nach einigen Tagen fein Mensch erkennen konnte, an welchem Beine bas Gefchwur gewesen war."

In der zweiten heiligen Rede führt Aristides noch viele Beispiele an von Mitteln, die ihm im Traume des Tempelschlaßs angezeigt wurden. Er fährt fort: "der Gott hielt uns in Phocaa zurück, und eröffnete uns wunderbare Dinge, auch solche, die sich nicht allein auf den Körper beziehen. Rusus, unser Gastwirth, da er unsere Träume hörte, war sehr erfreut, Dinge von uns zu hören, die außer dem Hause geschehen waren und wovon er selbst Zeuge gewesen."

Daß Ariftides in einem bem Comnambulismus ahnlichen Buftande fich befand, geht unter andern auch aus folgender Stelle hervor: "Ich glaubte," fagt er, "ordentlich den Gott zu berühren; fein Nahen zu fuhlen, und ich war dabei zwischen Wachen und Schlaf, mein Geist war gang leicht, fo bag es fein Mensch fagen und begreifen kann, der nicht initiirt ift. Nachdem ich folche Er= scheinungen hatte, ließ ich am Morgen ben Urgt Theodotos rufen, und erzählte ihm meine Traume. Diefer war febr erstaunt, wußte aber nicht, was er mir rathen folle. Ich ließ daher den Tempelauffeher (vewzogog) bes Astlepios fommen, in beffen Gemachern ich mich aufhielt, und dem ich die meiften meiner Traume mitzutheilen pflegte. Als diefer fam, und wir uns faum angere= bet hatten, fagte er: "Ich fomme eben von meinem Kollegen Philadelphos, der mich rufen ließ. Denn er hat diefe Nacht einen wunderbaren Traum gehabt, der dich betrifft." Er erzählte mir hierauf den Traum des Philadelphos, und diefer wieder= holte ihn mir felbit. Da nun unfere Traume miteinander uberein= stimmten, so nahm ich das Arzneimittel in einer Menge, wie vorher und nachher Reiner. Und wer vermag zu fagen, welche Erleichte= rung es mir brachte, und wie viel es nuste?"

Die heiligen Reden enthalten sehr viele Berordnungen der Art. Aristides wandte sich an das Drakel, nachdem er zehn Jahre die Aerzte zu Rom und Pergamus vergeblich gebraucht hatte. Durch die im Traume im Tempel verordneten Mittel genaß er allein. Als Anlaß, sich zu dem Drakel zu wenden, gibt Aristides im Ansange der vierten heiligen Rede eine Erscheinung an. "Im zehnten Jahre meines Leidens nahte sich mir eine Gestalt (pasua), und sprach also: Nachdem ich an derselben Krankheit gelitten hatte, so kam ich im zehnten Jahre auf Besehl des Asklepios an den Ort, wo meine Krankheit entstanden war, und erlangte meine Gesundheit wieder."

Offenbar ist Aristides in einem dem magnetischen Schlase ahnlichen Zustande. Die Vorschriften, die er im Traum empfing, sind ganz wie die Selbstverordnungen eines Hellsehenden. Daß er dieselben dem Asklepios zuschreibt und die Entstehung des Hellsehens als ein Nahen dieses Gottes ansieht, geht augenscheinlich aus seiner wachen Ansicht hervor, deren Vorstellungen sich mit denen des Traumes auch wohl vermengt haben mogen, eine häusige Ursache aller Trübungen des Hellsehens.

Der Kranke sieht in seinen Traumen den Sitz der Krankheit. Die Verordnung des Brechmittels, die Entstehung des Kniesgeschwulstes stellen sich ihm symbolisch dar. Im Traume thut er helle Blicke in die Zukunft; wie z. B., daß er den Besuch des Theodotos zu bestimmter Stunde voraussieht; kurz lauter Erscheinungen des Schlaswachens. Vorzüglich bemerkenswerth ist das somnambule Gemeinleben, das sich zwischen Aristides und seinem Freunde Zosimos durch den gleichen Traum, und zwischen jenem und Philadelphos dadurch offenbart, daß der eine sür den andern einen hellen Traum hatte. Es läßt sich daraus schließen, daß die Kranken in einem innigen Rapport standen, wie in einem magnetischen Kreise, wie verschiedene Somnambulen, die mit einander magisch verbunden sind.

Marcus Antoninus war auch in dem Tempeldes Aeskulap geheilt worden, und er dankt dafür diesem Gotte und dem Serapis. "Ich danke auch," sagt er, "daß mir durch Träume Mittel angegeben wurden, unter andern gegen den Bluthusten und gegen den Schwindel." (Marc. Antonin. lib. I. §. ultim.) Der Kaiser ließ deshalb dem Serapis zu Ehren einen eigenen Tempel bauen.

So hatte in frühern Zeiten Perifles der Minerva eine Bildfäule errichtet, weil ihm im Traume ein Heilmittel angegeben worden. Es wurde ihm nämlich (nach Plutarchi vita Periclis c. 13.) ein Mittel gezeigt, wodurch der durch einen Fall todtkranke Lieblingsarbeiter des Baumeisters der Propylaen, des Mnesikles, schnell genaß. Es war eine Pflanze, welche an der Akropolis wuchs. Perikles nannte sie der Minerva zu Ehren Parthenium, und errichtete eine Statue der Athene Hygiea. Dies Parthenium ist parietaria off., Glaskraut.

Fragt man nun aber, durch welche Mittel ertatische Buftande in ben Tempeln hervorgerufen wurden, fo laffen fich verschiedene Gin= fluffe nach Analogie ber magnetischen Erscheinungen benfen. Die Behandlungsweise der Priefter blieb zwar immer Geheimlehre. Wir wiffen aber, daß die Rranten durch Faften, Frictionen, Opfergebrauche, burch Segnungen, wobei wiederholte Beruhrungen der Rranfen und ber von ihnen benutten geweihten Gegenftande gewiß nicht fehlten, fich auf die Erscheinung des Gottes, also zur Ertafe, vorberei= teten; und es ift grade nicht nothig anzunehmen, daß ber mag= netische Ginfluß fich in berselben Form wie bei uns, 3. B. durch Manipulationen, außerte. Wer feine Disposition zu somnambulen Buftanden hatte, war auch wohl durch diese Mittel nicht zu hellen Traumen zu bringen; es wurde bann fur einen folden getraumt, wir wurden fagen, ein Somnambuler fah Mittel fur benfelben. Dag Ariftides eine folche Disposition hatte, geht aus ber Stelle hervor, wo er eine Erscheinung als die Ursache angibt, weswegen er sich zu dem Drafel mandte.

Bei diesen Verordnungen, die vom Schlasseben und magischen Schauen des Menschen ausgehen, werden wir auch auf die.
Frage von der Entstehung der Heilkunde geführt, die mehrere
der alten Schriftsteller der Eingebung der Götter, dem Tempelschlase, den Träumen, kurz dem Hellsehen zuschreiben. Und bedenken
wir, auf welche Weise der Mensch zu so mannichsachen, ihm oft
ferne liegenden, häusig seiner Natur widerstrebenden Heilmitteln
gekommen ist, so konnen wir nicht umhin, das Hellsehen, das,

wie uns die Erfahrung bei Somnambulen lehrt, das Daseyn und die Wirkung der Heilmittel inne wird, ehe noch die außere Sinnesbeobachtung davon Kunde gibt, als eine Quelle, ja als die vorzüglichste der ursprünglichen Heilkunde anzusehen.

Dem Zufall ift wohl die Entdeckung nur weniger Beilmit= tel zuzuschreiben. Bersuche, wodurch die Wirkung derselben auf Befunde und Kranke erprobt wurden, find fpatern Urfprungs. Wie wir annehmen muffen, daß durch den Inftinkt das Thier das ihm angemeffene Nahrungsmittel erkennt, ohne vorher durch die Erfahrung belehrt zu fenn, fo durfen wir auch annehmen, daß durch einen abnlichen Trieb ober vielmehr durch eine nur modificirte Thatigfeit beffelben Triebes bas franke Thier bas ihm angemeffene Beilmittel fucht. Wo aber bas Bermogen eines unmittelbaren Wahrnehmens, mas unbewußt im Thiere als Inftinft wirft, mit Bewußtseyn seinen Gegenstand ohne außere Sinnesvermittlung erkennt, ba ift diefes Wahrnehmen ein Bellfeben. Mun faben wir, bag es Stufen gibt, von einem inftinkt= artigen Uhnen und Fernfuhlen eines Gegenstandes bis zum flar= bewußten unmittelbaren Schauen beffelben, je nachdem die anima= lische ober die geistige Natur des Menschen bei dieser Urt des Wahrnehmens vorherricht. Bei Menschen und Wolfern, in benen noch das Leben des Instinkts pradominirt, die also auf einer nie= beren geiftigen Stufe fteben, wird bas inftinktartige Wahrnehmen von Beilmitteln das gewöhnliche fenn; und ein großer Theil der Bausmittel des Bolfes ift wohl auf diefe Beife zuerft in Unwen= dung gekommen. Wo aber ftatt durch den Instinkt, durch das Bellsehen ber Mensch die Beilftoffe und ihren Bezug zum mensch= lichen Korper erkannte, da mußte auch eine viel bestimmtere Erfenntniß ber Urzneipotengen entstehen.

Da wir nun fahen, daß das ertatische Schauen von Anfang ber Geschichte vorhanden ist, unter verschiedenen Formen bei allen

Wölkern vorkommt, daß überall die Priester und Seher die ursprünglichen Aerzte sind, daß die Heilkunde in den Tempeln Aegyp= tens und bei den Drakeln der Griechen ausgeübt ward, so dürsen wir wohl annehmen, daß die Erkenntniß der Heilmittel und damit die Heilkunde überhaupt großentheils in der Sehergabe ihren Ursprung hat.

Der Tempelichlaf hat offenbar die großte Mehnlichkeit mit ben Erscheinungen des Somnambulismus. Man hat zur Erflarung deffelben bald die Inspiration guter und bofer Geifter, bald den Gemuthezustand ber Wahrsagenden, bald außere Naturein= fluffe angegeben, und endlich auch Alles fur Betrug gehalten. Bu der erften Unficht bekennen fich die meiften alteren beidnischen und driftlichen Schriftsteller, mit dem Unterschiede, daß jene die Inspiration ben Gottern und guten Genien, Diese meift ben bofen Beiftern guschrieben. Fur die zweite Erflarung sprechen alle Er= fcheinungen, welche die Divination als ein ber Ratur ber menfch= lichen Seele inharirendes Bermogen erweisen; welche Unficht indeß die Möglichkeit einer Inspiration nicht ausschließt. Meußere Ratureinfluffe, wie ber aus ber Erbe aufsteigende Dampf gu Delphi oder in der Sohle des Trop honios, fonnen hochftens die Erscheinungen der Ertase veranlaffen, nicht aber fie verur= fachen. Erft in den letten Sahrhunderten, in denen jene tieferen Rrafte ber menschlichen Seele immer mehr bezweifelt, ja wohl gar gegen alle hiftorische Zeugniffe vollig geleugnet murden, glaubte man, wie Ban Dale und Fontenelle, bas gange Drafelmefen einzig durch Prieftertrug und Bolfsmahn erflaren zu konnen; und man behauptete damit gang fect, daß das geiftreichfte Bolf ber Erde und alle feine großen Beifen, wie Pythagoras, Gofrates, Plato, Xenophon u. f. w., viele Zeiten hindurch die betrogenen Spielwerke einiger verschmigter Priefter gewesen seyen. Aber mas ein ganges Bolf, mas viele Bolfer, mas die Berftandigften bes

Volkes Jahrhunderte hindurch glauben, das ist nie blos Tausschung und Betrug, und hat wenigstens eine gesunde Wurzel. Erst im Fortgange der Zeiten pfropft Gaukelei und Wahn die Lüge auf die Wahrheit, und der vormals gesunde Baum trägt nun vergiftete Früchte.

Den ersten mahren Ursprung der Drafel erkennen wir daher im Bellfehen. Dft mag diefes im Berlauf ber Zeiten burch mancherlei Ginfluffe, durch die verschiedenen Mittel die Ertase zu bewirken, burch den Gemuthezustand der Seher und der ihnen magisch Berbundenen, durch die Deutung der Unschauungen durch die Priefter, durch die Bermischung mit den Unsichten des Bolfsglaubens u. bgl. m. entstellt und getrubt worden fenn. Darum finden wir Drafelipruche, welche offenbare Musipruche eines achten Belliehens find, andere, welche doppelfinnig und unklar, und noch andere, welche gar zu deutlich die Unsichten und das Intereffe der leiten= ben Priefter durchblicken laffen. Denn zulegt wurden auch fie, ober vielmehr ihre Masten, das Spielwerk der Macht und der Lift; und als der kluge Konig der Macedonier die Krafte des gefunke= nen Sellas sich unterthan machte, da philippisirten auch die Drafel. In psychologischer und moralischer Binsicht gebührt baher benselben ein sehr verschiedener Werth, indem uns die Geschichte aus verschiedenen Perioden mahre und trugerische, weise und ver= berbliche Ausspruche ber Drakel bewahrt hat. Bon dieser Infti= tution, in welcher eine bestimmte Form bes Gehervermogens erscheint, durfen wir daher wohl annehmen, daß sie ursprunglich eine reine war, aber spater entstellt und endlich migbraucht ward.

Weil bei den Drakeln durch ertatische Zustände, welche meist der Inspiration der Götter zugeschrieben wurden, manche Pflanzen in arzneilichen Gebrauch kamen, so war es natürlich, diese Mittel den inspirirenden Göttern zu weihen, wie dies Perikles in dem angeführten Falle that. Wir brauchen nur an folgende Heilmittel

zu erinnern: Anthemis (rom. Kamille), Artemisia (Beifuß), Asclepias (Schwalbenwurz), Heracleum (Barenklau), Achillea (Schafgarbe), Teucrium (Gamander), Paeonia (Pfingstrose).

Es begreift sich aus dem Gesagten der Zusammenhang, der überhaupt zwischen der Heilkunde, dem Cultus und dem Sehers wesen bei fast allen Wolkern statt fand. Daher denn so viele Arzneismittel den Namen von Göttern, Heiligen, oder wo die früheren Götter für Dämonen galten, oder die Pflanzen als Zaubermittel gebraucht wurden, den Namen vom Teufel führen. \*)

Pflanzennamen, die von germanischen Götternamen kommen: Donnerbart (Hauswurz', sempervivum, herba Jovis) Donnerstug (sumaria bulbosa), Donnerdistel (eryngium campestre), Donnernessel (Brenz
nessel), Donnerrebe (Epheu), Donnerwurz (Ruhralant). Diese Pflanz
zen sind alle nach dem Gotte Donar benamt, so wie Thorsholm oder
Thorshut (Aconit) vom Gotte Thor, der identisch mit Donar ist.
Das Aconit kommt später als Zaubermittel bei den Herenkräutern vor.
Wir erinnern hier an die Wirkung, welche Helmont durch dasselbe
hatte. — This siola (viola Martis) vom Kriegsgott Dys. — Balders bra
(Balbersbraue) Balsenbro und Balsenbra (dänisch; anthemis voluta
und matricaria maritima), Balbrian (valeriana). — Bon Wodan
(Odin) führt keine Pflanze mehr den Ramen.

Pflanzen, welche von Gott, Christus, von Engeln und Heiligen ben Namen führen: Gottesgnabenkraut (gratiola offic.), Gottheil (prunus vulgaris), Gottvergiß (marrubium vulgare), Christorn (rhamnus paliurus), Christmessenrose (Terichorose, anastatica hierochuntica), Christwurzel (adonis vernalis), Schwarzchristwurzel (helleborus niger), Engelblumchen (graphalium dioicum), Engelkähchen, (filago germanica), Engelstrank (arnica montana), Engelfuß (polypodium vulgare) Engelwurzel (angelica sativa und sylvestris), Erzengelwurzel (angelica archangelica), Marienbettstroch (galium verum), Mariens blättchen (tanacctum balsamita), Marienblume (Maastieb, bellis perennis), Marienbistel (carduus Marianus), Marienssache (Frauens

<sup>\*)</sup> Mehrere Pflanzen führen bei uns auch ben Namen ber germanischen Gotter; viele sind ben Beiligen geweiht, unter diesen die meisten bem Johannes, keine bem Paulus. Die zum Zauber, zu Zaubertranken und Zaubersalben angewandten führen den Namen Heren = oder Teufels= kräuter. hier folgen die Namen vieler solcher Pflanzen.

Was von den Drakeln gesagt wurde, gilt im Wesentlichen eben so von den Sibyllen. Obgleich ihre Geschichte in ein mythissches Dunkel gehüllt ist, und die einzelnen Erzählungen von ihnen

flachs, antirrhinum Linnaria), Marienglockenblume (campanula medium), Marienkraut (alchemilla vulgaris), Marienlichtrestein (lychnis dioica), Marienmantelchen (aphanes arvensis), Mariennessel (marrubium vulgare), Marienrostein (Kornrade, agrostemma githago), Marienwurz (tanacetum balsamita), Marienrose (paconia offic.). (Bas also früher bem Upollo geweiht war, ist es jest ber Maria.)

Johanniskraut (hypericum perforatum) galt als Schukmittel gegen die Zauberei und Einwirkung böser Geister. Daher heißt es auch suga daemonum, Teuselssslucht), Teuselszwirn (clematis vitalba), Teuselszbarm convolvulus), Johannisbecre (ribes rubrum), Johannisbrod (ceratonia siliqua), Johannesgürtel (Barlapp, lycopodium clavatum), Johannishand, (Farrensaamen, polypodium filix mas.), Johannishaupt (arum maculatum), Johanniswedel (spiraea ulmaria), Josephsblume (tragopogon pratense), Jakobskraut (senecio jacobaea), Jakobslauch (allium sistulosum), Petersein, Petersitie (apium petroselinum), Peterskraut (Glaskraut, parietaria ossic. Wie also früher durch Perikles diese Pflanze der Minerva geweiht war, so später dem Petrus.) Mariamagdalenenblume (valeriana celtica), Aronswurz (radix aronis), Antonskraut (plumbago St. Antonii, plumbago europaea), Apollinazriskraut (hyoscyamus), Athanasiuskraut (tenacetum), Barbaraskraut (erysimum barbarca), Hiobskhräne (coix laeryma).

Pflanzen, welche vom Teufel ober von Heren ben Namen führen: Teufelsabbiß (scabiosa succisa), Teufelsauge (Schwarzbilsen, bisweizten Frühlingsabonis), Teufelsbeere (atropa belladonna), Teufelsmilch (euphordia Cyparissias), Teufelsfluch, Teufelsflucht, Teufelstraub bez beuten alle Iohannistraut (S. oben), Teufelstirsche (bryonia offic.), Teufelsklauen (lycopodium), Teufelspeterlein (conium maculatum), Teufelswurzel (aconit. napellus, S. Donnerwurzel), Herenkraut (lycopodium), Herenmehl (sem. lycopodium), Herenlauch (allium magicum)

Bu ben Zauberkräutern im Mittelalter gehörten auch Betonica, beffen Geruch betäubend ist, Waldkalberkropf (chaerophyllon sylvestre), welcher Wahnsinn, Doppeltsehen und tiefen Schlaf bewirken soll (f. hahnemann Apothekerlericon), Bilsenkraut, Stechapfel und Mandragora. (S. Grimm beutsche Mythologie.)

måhrchenhaft lauten, so durfen wir sie doch als historische Personen betrachten; so sehen sie wenigstens die bedeutendsten Schriftsteller des Alterthums an. Die sibyllinischen Bucher, die uns bewahrt sind, und zum Theil bestimmte Weisfagungen auf Christus enthalten, sind apokryphisch, und wenigstens großentheils als das Machewerk der ersten christlichen Jahrhunderte anzusehen. Daß aber in denselben ächte vorhanden sind, ist nicht unwahrscheinlich, weil im Bolke lebende Sagen und Weisfagungen wohl oft entstellt werden, aber doch selten ganz verloren gehen; eben so, daß sich mehrere derselben auf Christus und die christliche Kirche beziehen. Denn es sinden sich in den Traditionen fast aller Bolker Prophezeiungen auf eine allgemeine Errettung und Wiederherstellung des Menschengeschlechts. Das etwa in diesen Büchern enthaltene Alte und Aechte aufzusinden, dürste jedoch jest auch der schärsten Kritik nicht mehr gelingen.

Statt die apofryphischen Mussagen berselben mitzutheilen, führen wir nur die Meinungen einiger Schriftsteller des Alterthums uber fie an. Plato legt ihnen wie den Drafeln das großte Lob bei (G. 233). Cicero halt ihren Buftand nicht fur inspirirt, fondern durch die Natur hervorgerufen. Er fagt: "Die Kraft der Erde erregt die Pythia, die der Natur die Sibylle." Unter ben Kirchenvatern findet sich auch die verschiedenartigste Unsicht uber die Seherfraft der Sibyllen. Der heilige Bieronymus fieht dieselbe als ein Geschenk Gottes an, bagegen ber beilige Silarius als Folge bamonifcher Infpiration. Mehrere berfelben erfennen aber auch eine der menschlichen Geele inwohnende Seher= fraft als Naturvermogen an. So fagt Tertullian: (de anima c. 21) "Unter die naturlichen Krafte der Seele rechnen wir die Freiheit des Willens, eine Berrschergewalt über die Natur und zuweilen die Beiffagung (dominationem rerum et divinationem interdum);" und Athenagoras, ber als Neuplatonifer viele

Ansichten mit Porphyrius und Jamblichus gemein hat: "Da durch ihre eigene Kraft und Intelligenz die unsterbliche Seele bewegt wird und in dem Menschen wirkt, so daß sie auch die Zukunft vorhersehen und den Zustand der gegenwärtigen Dinge leiten und besorgen kann, so maßen sich nur die Dämonen daß Lob dieser Weisheit zu." (Athenagoras Gesnero interprete. Parisiis 1663. f. 30)

Der heilige Just in sagt etwas über die Sibyllen, das in magnetischer Hinsicht sehr bemerkenswerth ist. Denn er beshauptet, sie erinnerten sich dessen nicht, was sie in der Ertase gesagt. Er schreibt: "Sie sagen viele und große Dinge richtig und wahr, aber sie verstehen nicht, was sie sagen. Denn die Sibyllen haben nicht, wie die Dichter, das Bermögen, ihre Aussagen zu verbessern und gut zu setzen nach den Regeln des Bersbaues, sondern zur Zeit der Begeisterung geben sie die Drakelsprüche, und wenn die Ertase aushört, so schwindet die Erinnerung des Gesagten." (S. Justini admonitorium ad Graecos. Parisiis 1663.)

## Mordische Bölfer.

Wie die in Nebel gehüllten Ursagen aller Bolker, so sprechen auch die der germanischen und slavischen Bolkerstämme von Seshern und Seherinnen, denen magische Kräfte zu Gebote standen. Die Weissagungen in der Edda sind denen mancher morgenländisscher Seher aus der Urzeit ähnlich. Es wandelt Odin selbst zur alten Wole, \*) der Seherin im äußersten Norden. Aus dem langen Todesschlummer durch des Gottes Zauberlied herausbes

<sup>\*)</sup> Die Bole ift ber schügende Geift ber Erbe, die urerfte Seherin. Der altefte Theil ber Edda heißt von ihr Boluspa, das Gesicht ber Bole.

schworen, weissagt sie auf dem Hunengrabe der Welt Untergang. "Vor dem Ende der Zeit, um die "Abenddammerung der Gotter" werde Loke (der Bose) aus seinen Banden frei mit den "Feuersriesen" zum Kampf mit den Göttern ziehen, und alle Geburten der alten Nacht werden sich erheben, das Neich des Lichtes zu zerstören. Aber wenn die "Götternacht" vorüber, dann schafft am neuen Morgen Allfadur Götter und Menschen auf's neue aus der Fülle seiner Herrlichkeit."

Auch bei diesen Wolkern war, wie ursprünglich bei allen, der Priester zugleich Wahrsager und Arzt. So nennt Plinius die Druiden eine Klasse von Sehern und Aerzten. (Plin. hist. nat. lib. 39. c. 1.) Heilige Wasser und Haine, wie der Bodensee (Wodanssee), der Odenwald (Odinswald), kommen überall vor. Vorzüglich waren es einzelne geheiligte Bäume, unter denen die Germanen ihre Opfer brachten und ihre begeisterten Barden weissagten.

Bei vielen Bolkern und bei verschiedenen Arten bes Cultus finden wir die Berehrung heiliger Baume. Die Geschichte der Johanna d'Arc, welche unter einem Baume, dem ihre Zeit Zauberkräfte zuschrieb, ihre Gesichte hatte, liefert ein analoges Beispiel. Diesen Baumen wurde wohl meist eine magische Kraft zugeschrieben, weil sie an Orten standen, die früher einem heidnischen Gotte geheiligt waren, und wo Priester oder Sehezrinnen Gesichte hatten. Zuweilen mögen manche solcher Baume auch durch ihre eigenthümliche Natur Schlaf bewirkt haben, wie denn namentlich der Lorbeer Menschen, die zum Somnambuliszmus disponirt waren, bisweilen in magnetischen Schlaf brachte. Endlich läßt sich eine magnetische Werkung der Menschen auf die Baume, wie auf andere Gegenstände annehmen, so daß diese, gleichsam als magnetisirte Baume, bei dazu disponirten Menschen wohl magnetischen Schlaf erregen konnten.

Der ganze, noch jetzt im Bolke wie ein Gespenst herumziehende Zauberglaube ist ein Ueberrest des Glaubens und des
magischen Eultus unserer vorchristlichen Båter. Als das Christenthum die germanischen Bålder erhellte, wurden meist alle Lehren
der germanischen Bölker, so wie alle magischen Kräfte, die sich bei
ihnen erhalten hatten, als polemisch dem Christenthum entgegengesest, durchaus als Teufelswerk behandelt. Die Götter wurden
so zu Dämonen, die Priester zu Zauberern, die Seherinnen zu
Heren. Bei den meisten Bölkern wurden zur Zeit, als die alten
Religionen ihrem Erlöschen-nahe waren und eine neue und höhere
Periode des religiösen Lebens durch das Christenthum möglich
ward, auch die lichten Theile ältester Ueberlieferung und die
Erscheinungen der natürlichen Magie und Ertase mit wirklich
heillosen Lehren, Gebräuchen und Zuständen häusig in eine Klasse
gesetzt und als Werk der Finsterniß ohne Unterscheidung verworfen.

Es genüge hier, einige Stellen aus den romischen Schriftsftellern anzuführen, welche darthun, daß bei Galliern und Gersmanen die magischen Kräfte des Wirkens und Erkennens so gut wie bei allen andern Volkern bekannt waren.

Wie bei dem Drakel zu Delphi wurden auch bei den Galliern Jungfrauen zu gottesdienstlichen Gebräuchen und zum Weissagen ausbewahrt. Ein solches Justitut war auf der Insel Sena, die an der Küste der jetzigen Bretagne liegt. "Sena ist berühmt," erzählt Mela, "durch ein Drakel der gallischen Gottheit. Die Vorsteherinnen desselben sind durch beständige Jungfrauschaft geheiligt, an der Zahl neun. Man glaubt, daß diese mit ungeswöhnlichen geistigen Anlagen begabt (ingeniis singularibus praeclitas), Krankheiten, die sonst als unheilbar angesehen werden, heilen, und zukünstige Dinge wissen und voraussagen können." (Pompon. Mela. t. 3. c. 6.)

Tacitus, nachdem er bemerkt, wie gewaltig germanische 20 \*

Frauen auf die Tapferkeit der Krieger einwirken, und daß die Romer von einzelnen Wolkern zu größerer Sicherheit edle Jungsfrauen fordern, fügt hinzu: "Ja sie glauben sogar, daß in ihnen (den Frauen) etwas Heiliges und eine Vorhersehungsgabe (sanctum et providum) wohne, und sie verschmähen weder ihren Rath, noch vernachlässigen sie ihre Antworten." Schon Jul. Cae sar sagt I, 50: es herrsche bei den Germanen die Gewohnheit, daß ihre Hausmütter in Weissagungen und Prophezeiungen (sortibus \*) et vaticinationibus) erklärten, ob es angemessen sen, ein Tressen zu beginnen, oder nicht: diese sagten nun, es wäre nicht gestattet (non esse sas), daß die Germanen siegten, wenn sie vor Neusmond kämpsten. (S. Grimm's deutsche Mythologie S. 63.)

Reinen Namen eines germanischen Gebers hat die Geschichte auf= bewahrt, aber die mehrerer Seherinnen. Zacitus fagt: (Germ. 8.) "Wir fahen unter ber Regierung des erlauchten Bespafianus Beleda (als Gefangene im Triumph), von welcher die meiften glaubten, daß fie die Stelle der Gottheit vertrete (numinis loco). Ferner fagt er: (hist. 4, 61.) Diefe Jungfrau aus dem brukterischen Stamme hatte einen weit ausgebehnten Ginfluß (late imperitabat) nach einer alten Sitte bei ben Deutschen, nach welcher fie die meiften der Frauen fur weiffagend und, wenn ihr Aberglaube fich fteigert, fur Gottinnen halten. Und damals muchs das Unsehen ber Beleda; benn fie hatte den Deutschen Glucksfulle und den Untergang der Legionen vorausgesagt (4, 65). Als die Rolner mit den Teuftern ein Bundniß schließen sollten, entboten fie: wir werden ben Civilis und die Beleda als Schiederichter nehmen; bei welchen die Bertrage beftatigt werden follen. Go erlangten die Gefandten, welche nach Befanftigung ber Teutterer jum Civilis und der Beleda mit Geschenken geschickt wurden,

<sup>\*)</sup> Sortibus, eigentlich Prophezeiungen burch Stabchenwerfen.

alles nach dem Wunsche der Agrippinenser. Aber man verweigerte ihnen, vor das Angesicht der Beleda zu treten und mit ihr zu reden. Sie wurden abgehalten sie zu sehen, damit mehr Berehstung gegen dieselbe beobachtet würde. Sie selbst war in einem hohen Thurme; ein Auserwählter von den Berwandten brachte ihre Rathschläge und Antworten, wie ein Dolmetscher der Gottsheit (ut internuntius numinis). (3, 22.) Sie zogen auf dem Flusse Lippe ein für einen Feldherrn bestimmtes dreirudriges Schiff als Geschenk für die Beleda."

Dieser Beleda gingen andere Seherinnen voran: (Tacitus Germ. 8.) "Sie verehrten einst auch Aurinia und mehrere andere, nicht mit demuthigem Kniebeugen, noch als ob sie solche zu Göttern erhoben hätten." Eine spätere, Namens Ganna, führt Dio Cassius (67, 5.) an. Im Jahr 577 zog Gunthirammus eine Frau zu Rathe, "welche den Geist der Weissagung (spiritum pythonis) hatte, damit sie ihm erzähle, was geschehen werde." Einer noch weit jüngern, Thiota, die aus Allemannien nach Mainz gekommen war, gedenken fuldische Annalen im Jahr 847.

"Die grauhaarigen, barfußen Wahrsagerinnen der Eimbern bei Strabo (7,2.) in weißem Gewand, linnenem Wamms und mit ehernen Spangen gegürtet, die Gefangenen im Kriege schlachtend und aus dem Blut im Opferkessel weissagend, erscheinen wie grausenhafte Heren gegenüber der brukterischen Jungfrau; neben der Divination üben sie zugleich priesterliches Amt." (Grimm A. a. D. S. 65.)

Dieser Opferkessel, aus dem geweissagt wurde, erinnert sehr bestimmt an die Herenkessel. Der Bock, der bei allen Heren vorkommt, wurde dem Donar, dem Donnergotte, geopfert. Vor diesem Bocke verbeugte sich das Volk, wodurch die von den Heren behauptete Anbetung des Bocks und des Teufels (des Donar's) begreislich wird. Bekannt war bei den alten Preußen

bie Bocksheiligung (Luc. David. I. 37. 98.) Noch im Anfang des sechzehnten Sahrhunderts brachten preußische Bauern dem Gotte Peron (dem Donnergotte) Bocksopfer. Der slavische Gott Triglav wird mit zwei Ziegenhäuptern vorgestellt. Die Germanen opferten, wie die Perser, auch Pferde, und die Römer fanden oft Pferdeköpfe auf den Bäumen der deutschen Wälder. Zwei Wölfe und zwei Raben sind beständige Begleiter Dd in's. Sie werden später zum Hellewolf und zur Hellerabe, wie Donar's Bock zum Hellebock. Bemerkenswerth ist jedenfalls die bei den alten Germanen vorkommende doppelte Weise der Wahrsagung und Magie, einer reinen, von welcher Belleda, diese heidnische Sohanna d'Arc, ein Beispiel gibt, und einer unreinen, wilden, wo die opfernde Priessterin Menschenblut vergießt und aus dem Opferblut weissaget.

Bopiscus ergablt, daß ein Druidenweib dem Murelian ben Blang feines Baufes vorausgefagt. Murelian befragte einft die gallischen Druidenfrauen, indem er zu wiffen begehrte, "ob bie Berrichaft bei feinen Nachkommen bleiben wurde?" Da wurde ihm zur Antwort: "Reines Menschen Namen werde in Bufunft mehr im Staate verherrlicht fenn, als der der Nachkommen bes Claudius." (Vopiscus in Aurelian.) Gine abnliche Prophezeiung erhielt auch Diocletian. "Diefer wohnte," (fo erzählt ebenfalls Bopiscus) "in einer fleinen Butte, wie ein Soldat, der noch in den niedern Graden dient. Bei einem fleinen Streite uber Lebensmittel, ben er mit feiner Sauswirthin hatte, warf diese ihm feinen Beig vor. Diocletian erwiederte ihr fcherg= haft, er werde großmuthig fenn, wenn er Raifer wurde." "Diocletian," fagt fie hierauf, "fcherze nicht, denn du wirft Raifer, wenn du einen Eber erlegt haft," (nam imperator eris, cum aprum occideris.) Diocletian war feitdem nicht ohne Soff= nung zur Raiferwurde zu gelangen, fo febr er bies auch verbarg. In der Meinung, die Weiffagung bezoge fich auf einen wirklichen

Eber, ging er oft auf die wilde Schweinsjagd und tödtete viele wilde Schweine mit eigener Hand. Indessen folgten sich Aurelian, Probus, Tacitus, Carus auf dem Throne, und Diocletian pslegte zu sagen: "Ich tödte wohl den Eber, aber immer hat ein anderer das Mahl." Aber das Wort der Seherin ward erfüllt, als der Kaiser Numerian in seiner Sanste von Arrius Aper erdolcht ward. Wie das Volk nach dem Mörder schrie, rief Diocletian: "Hier ist er," und dabei stieß er sein Schwert in die Brust des Aper. Da sagte jener, der nun wirklich Kaiser wurde: "Endlich habe ich denn den rechten Eber (aper) gefällt.", (S. Vopiscus in Numerian.)

Auch dem Alexander Severus wurde durch ein Druidens weib sein Schicksal vorausgesagt. Ein solches rief in gallischer Sprache: "Erwarte weder Sieg, noch vertraue dich den Soldasten." (Oelii Lampridii vit. Alexand. Sever.) Dieser Kaiser wurde nach manchem Unglück auch wirklich von seinen eigenen Kriegsschaaren getödtet.

Bei keinem neueren Bolke des Nordens finden sich gewisse Formen des inneren Schauens so allgemein vor, als bei den Bergschotten und den Bewohnern der Hebriden. Es ist gar keine Seltenheit, daß solche Seher zukunstige Dinge, z. B. Hochzeiten, Todesfälle, Begräbnisse u. dgl. voraussehen. Es ist dies Bermdsen unter dem Namen des zweiten Gesichts (second sight) bekannt. Im Trischen heißt es Taish. Gewöhnlich stellen sich ihnen diese Dinge nur symbolisch dar, und sie bedürfen daher einer eigenen Auslegung für die Bilder ihrer Gesichte. Bemerkenswerth ist dabei, daß sie das Sehervermögen unter einander mittheilen können, so daß wenn einer in der Ertase mit Intention einen andern Seher berührt, dieser dasselbe Gesicht sieht, und also der erzeugte Rapsport das somnambule Leben zugleich contagios verbreitet. Nach Martin's Beschreibung sollen selbst Thiere, wie Pferde und

Kühe in eine heftige Unruhe kommen, wenn ein solcher Seher ein Gesicht hat. Es hangt dies mit andern Erfahrungen zusam= men, welche beweisen, daß das psichtische Leben des Menschen viel unmittelbarer auf die Thiere einwirkt, als man gewöhnlich denkt. Auch diese Wölker glauben, daß die Geister der Verstor= benen ihnen die Gesichte kund thaten.

Da es unser Zweck ist, die verschiedensten Formen ertatischer Zustände zu vergleichen, um dadurch näher das Wesen derselben kennen zu lernen, so führen wir eine Zahl von Beispielen des zweiten Gesichts an, welches wenigstens früher in Hochschottland endemisch war.

"Das zweite Gesicht" (second sight) sagt Martin, "ist ein eigenthümliches Bermögen, unsichtbare Gegenstände ohne andere angewendete Mittel zu sehen. Die Bision (vision) macht auf den Seher einen so lebendigen Eindruck, daß er nichts anderes sieht oder denkt, außer diesem Gesichte, so lange es anhalt, und er erscheint dann traurig oder frohlich, je nachdem der ihm erscheisnende Gegenstand ist."

"Bei der Erscheinung eines Gesichts sind die Augenlieder des Sehers aufgerissen, und die Augen sind starr, bis das Gesicht verschwindet. Dies ist von Andern, welche zugegen waren, wenn Personen ein zweites Gesicht hatten, beobachtet worden, so wie mehr als einmal von mir selbst und von denen, die mit mir waren."

"Dies Vermögen des Ferngesichts erbt nicht, wie einige glauben, in grader Linie in einer Familie fort, denn ich kenne mehrere Eltern, die dies Vermögen besitzen, während ihre Kinder nicht damit begabt sind, und umgekehrt; auch ist es nicht durch irgend einen Vertrag zu erwerben, und nach genauer Untersuchung habe ich von keinem der Seher erfahren können, daß es auf irgend eine Weise mittheilbar wäre." "Der Seher kennt weder Gegenstand, Zeit noch Ort des Gesichts, ehe es erscheint; und derselbe Gegenstand ist oft von verschiedenen, in einer bedeutenden Entfernung von einander wohnenden Personen gesehen worden. Der sicherste Weg, um Zeit und die übrigen Verhältnisse des Ereignisses zu beurtheilen, ist der der Erfahrung; denn manche Personen von Erfahrung, die nicht mit dieser Fähigkeit begabt sind, sind mehr im Stande, die Bedeutung eines Gesichts zu beurtheilen, als ein Seher, der noch Neuling ist."

"Erscheint ein Ereigniß bei Tag oder bei Nacht, so trifft es bei diesen Berhaltnissen fruher oder spater ein."

"Ist ein Ereigniß fruh Morgens gesehen worden (welches nicht häusig geschieht), so wird es wenige Stunden nachher einstressen. Wenn zu Mittag, so geschieht es gewöhnlich noch densels ben Tag; wenn des Nachts, oft noch in derselben Nacht; wenn nachdem die Lichter angezundet worden, so tritt es in der Nacht ein; und dies nach Tagen, Monden und zuweilen Jahren, nach den verschiedenen Zeiten der Nacht, in welcher das Gesicht erschien."

"Wenn ein Leichentuch um Temand ist gesehen worden, so ist es ein sicheres Borzeichen des Todes. Die Zeit desselben wird beurtheilt nach der Hohe, in welcher es die Person umgibt. Erscheint es nicht über der Mitte, so wird der Tod nicht in dem Zeitraume eines Tahres, und oft noch einige Monate später erwartet. Erscheint es aber, wie häusig geschieht, höher nach dem Kopfe zu, so schließt man, daß der Tod binnen wenigen Tagen, wenn nicht Stunden, eintressen wird, wie die tägliche Ersahrung bestätiget. Mir sind Beispiele von dieser Art gezeigt worden, wo die Personen, welche dies Gesicht betraf, der vollkommensten Gesundheit genossen."

"Ein Ereigniß, betreffend den Tod eines meiner Bekannten, wurde namlich von einem Seher, der noch Neuling war, vorher=

gesagt. Es wurde blos wenigen und nur insgeheim mitgetheilt. Ich, der ich unter dieser Zahl war, achtete nicht im Mindesten darauf, bis der zur angegebenen Zeit eintreffende Tod der angezeigten Person mich von der Wahrheit der Voraussage überzeugte. Der erwähnte Neuling ist jest ein geschickter Seher, wie mehrere spätere Ereignisse beweisen. Er lebt im Kirchspiele St. Marn, dem nordlichsten auf Stie."

"Wenn ein Frauenzimmer zur linken Hand eines Mannes stehend gesehen wird, so ist es ein Vorzeichen, daß es seine Frau werden wird, es mag nun zur Zeit der Erscheinung an einen andern verheirathet oder unverheirathet senn."

"Erscheinen zwei oder drei Frauenzimmer zugleich zur linken Hand eines Mannes, so wird dasjenige Frauenzimmer, welches ihm zunächst steht, seine erste Frau seyn, und so weiter, alle drei oder der Mann allein mögen zur Zeit des Gesichts verheirathet seyn oder nicht, wovon ich mehrere kurzlich geschehene Beispiele unter meinen Bekannten weiß."

"Etwas Gewöhnliches ist es, einen Menschen zu sehen, welcher kurz nachher in das Haus tritt; und ist er dem Seher nicht bekannt, so gibt dieser eine so lebendige Beschreibung von dessen Natur, Temperament, Kleidung u. s. w., daß sie bei der Ankunft desselben in jeder Hinsicht mit der Wirklichkeit übereinstimmt. Ist die erscheisnende Person mit dem Seher bekannt, so nennt er auch deren Namen, so wie andere Eigenthümlichkeiten derselben, und er kann an deren Aeußerm unterscheiden, ob sie in guter oder übler Stimsmung kommt."

"Ich selbst bin auf diese Weise von Sehern beiderlei Gesschlechts in einer Entfernung von einigen hundert englischen Meilen gesehen worden. Einige, die mich auf diese Weise sahen, hatten mich nie personlich gesehen, und ihre Vision traf richtig ein, ohne daß ich vorher die Absicht gehabt hatte, mich nach diesem Orte zu begeben, indem ich ganz zufällig dorthin kam."

"Eben so sehen sie Häuser, Garten und Bäume an Stellen, an denen von allen dreien nichts ist, und gewöhnlich trifft es im Laufe der Zeit ein: z. B. zu Mogstot auf der Insel Stie, wo blos einige wenige armliche, mit Stroh gedeckte Kuhställe waren, traf einige Jahre nachher das erschienene Gesicht ein, indem mehrere schone Häuser an demselben Platz, welcher dem Seher erschienen war, gebaut und Obstgärten daselbst angelegt wurden."

"Einen Feuerfunken auf Jemandes Urm oder Brust fallen sehen, ist ein Vorzeichen eines todten Kindes in den Urmen dieser Person; wovon es mehrere neuere Beispiele gibt."

"Ein leerer Stuhl zur Zeit, wenn Jemand auf demselben sitzt, bedeutet den kurz nachher erfolgenden Tod dieser Person."

"Wenn ein Neuling, oder Temand, der erft vor Kurzem das zweite Gesicht erhalten hat, eine Vision zur Nachtzeit außer dem Hause hat, und dann einem Feuer sich nahert, fällt er sogleich in Ohnmacht."

"Einige glauben sich unter einer Menge von Menschen zu befinden, welche einen Leichnam mit sich sühren; und nach einer solchen Vision gerathen die Seher in Schweiß, und beschreiben die ihnen erschienenen Menschen. Sind Bekannte von ihnen unter denselben, so geben sie deren Namen, so wie den der Träger an, hinsichtlich der Leiche wissen sie aber nichts."

"Diejenigen, welche das Vermögen des zweiten Gesichts haben, sehen diese Visionen nicht zugleich, wenn sie auch zu dersselben Zeit bei einander sind. Aber wenn ein mit diesem Vermögen Begabter in dem Augenblick eines erscheinenden Gesichts seinen Mitseher absichtlich berührt, so sieht dann der zweite es eben sowohl, als der erste. Dies ist oft von denen, die bei solchen Gelegenheiten zugegen waren, bemerkt worden."

"Es gibt noch eine Art der Vorherverkundigung des Todes durch einen Schrei, welchen sie Taisk, und andere in den Nieders landen Wrath nennen."

"Sie hören nämlich draußen ein lautes Geschrei, welches gesnau der Stimme derjenigen Person gleicht, deren Tod hierdurch vorherverkundigt wird. Das letzte Beispiel dieser Art, was mir mitgetheilt wurde, trug sich in dem Dorfe Rigg auf der Insel Stie zu. Fünf Frauenzimmer saßen nämlich zusammen in demselzben Zimmer, und alle hörten einen lauten, durch das Fenster kommenden Schrei. Sie hielten es völlig für die Stimme eines Mädchens, welches mit gegenwärtig war. Dieses erröthete sogleich, obgleich es sich es nicht merken ließ, bekam am folgenden Tag ein Fieber, und starb in derselbigen Woche."

"Manche Dinge werden durch Geruch vorher verkundigt, wie folgt. Fische oder Fleisch wird häusig am Feuer gerochen, wenn zur Zeit keines von beiden im Hause ist, oder nach aller Wahrsscheinlichkeit in einigen Wochen oder Monaten nicht im Hause sein wird; denn sie essen selten Fleisch, und obgleich die See ihnen sehr nahe ist, so fangen sie doch selten Fische, im Winter und Frühling. Diesen Geruch haben mehrere Personen, welche nicht mit dem zweiten Gesicht begabt sind, und das Vorherverskundigte trifft allemal bald nachher ein."

"Kinder, Pferde und Kuhe sehen das zweite Gesicht sowohl, wie im Alter vorgerückte Manner und Weiber."

"Daß Kinder es sehen, zeigt sich dadurch, daß sie in demsselben Augenblicke laut aufschreien, in welchem eine Leiche oder eine andere Bision einem gewöhnlichen Seher erscheint. Ich war in einem Hause gegenwärtig, als ein Kind plotzlich aufschrie, und nach der Ursache befragt, gab es an, es habe ein großes, weißes Ding auf dem Tische in der Ecke liegen gesehen. Man glaubte ihm indessen nicht, dis ein Seher, der gegenwärtig war, beshauptete, das Kind habe Recht; denn, sagte er, ich sah eine Leiche und das Leichentuch um dieselbe, und der Tisch wird als ein Theil des Sarges, oder auf andere Weise bei der Leiche

gebraucht werden; und wirklich wurde er zu einem Sarge verswendet für Jemand, der zur Zeit des Gesichts sich in voller Gesfundheit befand."

"Daß Pferde es sehen, zeigt sich gleicherweise durch ihr heftiges und schnelles Stugen, wenn der Reiter oder Mitseher eine Vision irgend einer Art, bei Tag oder bei Nacht hat. Beim Pferde ist noch zu bemerken, daß es diesen Weg nicht vorwarts gehen will, bis man es einen Umweg führt, und dann ist es ganz in Schweiß."

"Ein auf der Landstraße bei Loch Sterineß auf Stie angebundenes Pferd zerriß den Strick um Mittag, und rannte, ohne die mindeste sichtbare Ursache hin und her. Allein zwei Leute auß der Nachbarschaft, welche zufällig in einer geringen Entsernung waren, und das Pferd sahen, bemerkten in derselben Zeit eine Menge Menschen um eine Leiche, welche nach der Kirche von Snisort zogen. Dies wurde wenige Tage nachher erfüllt durch den Tod einer Edelfrau, welche 13 Meilen von dieser Kirche lebte und auß einem andern Kirchspiel, von welchem selten welche nach Snisort kommen, hierher begraben wurde."

"Daß Kühe das zweite Gesicht sehen, geht aus Folgendem hervor: wenn eine Frauensperson eine Kuh melkt, und dann zufällig ein zweites Gesicht hat, so rennt die Kuh in großer Furcht sogleich weg, und kann eine ganze Zeit nachher nicht wieder bezuhigt werden."

"Die Leichenfackeln oder Todtenlichter in Wales, welche ein bestimmtes Vorzeichen des Todes sind, sind bekannt und erwiesen."

"Das zweite Gesicht ist gleichfalls auf der Insel Man gesehen worden, wie aus folgendem Beispiele erhellt: Capitain Leaths, die erste obrigkeitliche Person von Belfast, verlor auf seiner Reise im Jahre 1690 dreizehn Mann in einem heftigen Sturme, und als er auf der Insel Man landete, erzählte ihm sogleich ein alter

Mann, Geistlicher eines dortigen Kirchspiels, er habe 13 Mann verloren. Als der Capitain fragte, woher er dies wisse, antwortete er, durch 13 Lichter, welche er auf den Kirchhof habe kommen sehen. So erzählt Sacheverel in seiner Beschreibung der Insel Man."

"Bier Månner aus dem Dorfe Flodgern auf Stie saßen bei Tische, als einer von ihnen plotzlich sein Messer auf den Tisch fallen ließ, und mit ångstlicher Geberde umherblickte. Die Gesellsschaft bemerkte es, und fragte nach der Ursache; aber er antwortete nicht bis nach dem Essen, und erzählte ihnen dann, daß, als er sein Messer habe fallen lassen, habe er eine Leiche mit dem Leichenztuche auf dem Tische liegen gesehen, welches Gesicht ihn erschreckt habe und in kurzer Zeit in Erfüllung gehen werde. Es traf völlig ein, denn einige Tage nachher starb einer aus der Familie, und wurde zufällig auf denselben Tisch gelegt. Dies wurde mir von dem Familienvater selbst erzählt."

"Temand, der zu St. Mary an der Westseite der Insel Stie wohnt, erzählte M. Mack-Pherson, dem Geistlichen, und andern, daß er das Gesicht einer Leiche gehabt, welche nach der Kirche zu gekommen sen, nicht auf dem gewöhnlichen, sondern auf einem weit rauheren Wege; Etwas, welches die Sache unglaublich machte und Ursache war, daß die Nachbarn ihn einen Narren nannten. Er bat indessen, sie möchten Geduld haben, und würden dann in kurzer Zeit die Wahrheit seiner Angabe erfahren. Es traf richtig ein; denn es starb Iemand in der Nachbarschaft, und die Leiche wurde auf demselben ungewöhnlichen Wege hergebracht, indem die gewöhnliche Straße zu der Zeit mit tiesem Schnee angefüllt war. Diese Erzählung habe ich von dem Geistlichen und andern dort lebenden Personen."

"Daniel Dow, fagte den Tod einer jungen Frau zu Minsginis weniger als 24 Stunden vorher; und dem gemäß starb sie

plotlich auf dem Felde, obgleich sie zur Zeit der Vorhersagung vollkommen gesund war. Er sah das Leichentuch dicht um ihren Kopf, und dies war die Ursache seines festen Glaubens, daß ihr Tod nahe sey."

"Derselbe Daniel Dow sagte den Tod eines Kindes in sei= nes Herrn Armen vorher, indem er einen Feuerfunken auf dessen linken Arm fallen sah. Dies traf gleicherweise kurz nach der Vor= hersagung ein."

"Einige Einwohner von Harries segelten um die Insel Stie in der Absicht, an das gegenüberliegende Festland zu gehen, und waren durch die Erscheinung zweier Menschen sehr erschreckt, welche an den Seilen hingen, die den Mast befestigen, konnten aber nicht die Deutung sinden. Sie setzten ihren Weg fort, allein der Wind wurde widrig, und nothigte sie, zu Broadford auf der Insel Stie einzulausen. Hier fanden sie Sir Donald-Mack-Donald, welcher Gerichtstag hielt, in welchem zwei Verbrecher zum Tode verurtheilt wurden. Die Seile und der Mast desselben Schisses wurden gebraucht, um diese Verbrecher zu henken. Dies ist mir von Mehreren erzählt worden, welche die Geschichte von den Schisseleuten hatten."

"Vier Männer von den Inseln Stie und Har waren nach Barbados gegangen und blieben daselbst 14 Jahre; und obgleich sie in ihrem Vaterlande gewohnt gewesen waren, das zweite Gessicht zu sehen, so sahen sie es doch nie auf Barbados. Jedoch bei ihrer Zurückkunft nach England sahen sie in der ersten Nacht nach ihrer Landung das zweite Gesicht, wie mir von mehreren ihrer Bekannten erzählt wurde."\*)

<sup>\*)</sup> Werke über das zweite Gesicht sind: Description of the western Islands of Scotland, by M. Martin. London 1706, übersest im Archiv für den thierischen Magnetismus 6. B. 3. St. S. 103. (wovon Obiges ein Auszug ist.) A. Journey of the western Islands of Scotland,

Als eine Art des zweiten Gesichts kann man auch wohl das Gesicht Macbeth's ansehen, welches Shaekspeare zu seiner Tragodie benußte. Die Erzählung dieser Geschichte steht in dem Werke des Hector Voethius, der im 16ten Jahrhundert die Geschichte Schottlands schrieb (Scotorum historia. Parisiis 1535. S. Archiv für den thierischen Magnetismus 8. B. 1. St.)

Boethius ergahlt: "Richt lange bernach begab fich ein neues und bewunderungswurdiges Ereigniß, welches die Rube des Reichs ftorte. Denn als Maccabaus und Banguho nach Forres (wo damals der Konig fich aufhielt) reiseten, und auf dem Bege bes Bergnugens wegen burch Feld und Bald herumftreif= ten, erschienen ihnen ploglich auf dem Felde drei Weiber in ungewohn= licher Geffalt und Rleidung, fich ihnen nahernd. 2018 fie diefelben auf= merkfamer betrachteten und bewunderten, fagte die Erfte: "Beil bir, Maccabaus, Than von Glammis" (welche Burde er furg vorher durch den Tod seines Baters Synel erhalten hatte). Die 3weite fagte: "Beil dir, Than von Caldar." Die Dritte aber fagte: Beil bir, Maccabaus, einft Schottlands Ronig." -Darauf Banguho: "Ihr, wer ihr auch fenn moget, scheinet mir wenig gewogen, da ihr diefem außer ben bochften Wurden auch das Reich bringet, mir aber nichts." Hierauf erwiederte die Erfte: "Weit großere Dinge, als diesem, verfundigen wir dir: benn dieser wird zwar regieren, aber mit unglucklichem Ende, und wird keinen seiner Nachkommen mit Recht unter die Konige zu gablen hinterlaffen; du aber wirft zwar nicht regieren, aber von dir wird eine lange Reihe Enkel entspringen, Schottlands Reich

by Samuel Johnson p. 247. The journal of a tour to the Hebrides with Samuel Johnson, by J. Boswel 1785. p. 490. Pinkants works 2. B. p. 324. Horst Deuteroskopie 1, B. p. 95.) Neue Falle des zweiten Gesichtes, besonders in Danemark, sind aufgezeichnet in dem Archiv für den thierischen Magnetismus 8. B. 3. St.

zu beherrichen." - Dies gefagt, entschwanden fie ichnell ihrem Blick. Dem Maccabaus und Banquho fchien dies eitel, und im Scherz begrufte Banquho ben Maccabaus als Ronig, Maccabaus den Banguho wiederum als Stammvater vieler Konige. Aber aus dem Erfolg legte man im Bolke fpaterhin es dahin aus, daß es Parzen oder weissagende mit teuflischer Runft begabte Nymphen gewesen seven, als man sah, daß, was sie prophezeit, in Wahrheit sich zugetragen. Denn furz nachher murbe zu Forres der Than von Caldar vor Gericht wegen Majestats= verbrechen zum Tode verdammt, und Land und Burde aus fonig= licher Gnade dem Maccabaus gegeben. - Aber Banquho, als fie beim Mahle frohlich scherzten und wechselseitig lachten, fagte: "Jest haft du erlangt, Maccabaus, mas zwei jener Schwestern verfundeten, dir bleibt ubrig zu vollenden, mas die britte geweiffaget hat." 218 Maccabaus die Sache bei fich uber= legte, begann er mit Ernft an's Reich zu benten, aber die Gelegenheit war zu erwarten, und die, wie er glaubte, von den hoberen Machten bestimmte Beit; benn wie sie bas Frubere erfullet hatten, fo wurden fie auch das Uebrige vollenden. Und es war nicht lange, als ihm gleichsam eine Gelegenheit vom Ronige Duncan gegeben wurde. Diefer hatte namlich einem feiner Gohne, Malcolm, ben er mit der Tochter Siverd's, Grafen von Northumberland, erzeugt hatte, Cumberland geschenft, gleichsam zum Zeichen, daß berselbe fogleich nach ihm die Regierung erhalten werde. Dies empfand Maccabaus ubel, indem er glaubte, daß der Ronig fein Gefchick aufzuhalten unternehme (benn nach alter Gewohnheit hatte, wenn ber funftige Beherricher bes Reichs wegen Minderjahrigkeit gur Regierung nicht geschickt war, ber nachste Berwandte, der an Klugheit sich auszeichnete, Die Berwaltung bes Reichs), und vermeinend, eine gerechte Urfache bes Saffes zu haben, begann er Rath zu halten, wie er fich bes Reichs bemachtige. Gein Butrauen

wurde vermehrt durch bas, mas jene Gottinnen (wie er glaubte) ihm verheißen hatten. Denn da eingetroffen mar, mas zwei der= felben vorausgefagt hatten, fo glaubte er, wurde bas noch übrige Dritte durch Sulfe der Gotter nicht schwer fenn. Much trieb ihn feine Frau, luftern des koniglichen Titels und ungeduldig des Berjugs, wie der Weiber Geschlecht geneigt ift, eine Sache zu beschließen, und wenn beschloffen, mit zu großem Gifer zu verfolgen. Defter reizte fie baber ihren ubrigens nicht tragen und schon im eignen Gemuth durch die lette vom Konige ihm zugefügte Beleidigung erhisten Mann durch die bitterften Worte an, indem fie ihn faul und furchtsam schalt, der eine so herrliche und ruhmliche Sache bei hoheren Beiffagungen und glucklichen Beichen nicht zu unternehmen mage, welche viele andere, blos durch des Titels Große angezogen, und unter feiner andern Soffnung begonnen håtten. Er theilte alfo feine Absicht den nachften Freunden mit, und vorzüglich dem Banguho; und als diefe alles versprochen hat= ten, ermordete er bei fich darbietender Gelegenheit den schon im siebenten Jahre regierenden Konig zu Enuernes (Undere erzählen zu Botgofugna); und mehrere andere, durch Geld Gewonnene zu fich nehmend, und vertrauend bem Saufen der Begleiter, macht er fich felbst zum Konige, reiset bald barauf nach Scona, und wird bort unter allgemeiner Zustimmung zum Konige ausgerufen."

Gleicherweise erzählt derselbe Geschichtschreiber das von einer magischen Stimme vorausgesagte Ende Macbeth's folgender= maßen (l. c. fol. 252 — 254), was wir in kurzem Auszuge geben.

"Maccabaus, der Magduff fürchtete, würde diesen schon längst auf die Seite gebracht haben, aber seinen Angriff hatte ein des Zukunftigen kundiges Weib zurückgehalten, welches, mit dunkeln Weissagungen ihm schmeichelnd und von aller Furcht befreiend, das Geschick ihm verkundete: nicht eher könne er durch

Keindes Band überwunden werben, als bis Birnan's weit aus= gedehnter Bald zu seiner neuerbauten Fefte Dounfinnan fomme, und keines von einem Beibe gebornen Menschen Band werde ibn todten. Durch diese Gunft der Gotter (wie er glaubte) vor allen Rachstellungen ficher, lebte Maccabaus in volliger Bugellofig= feit und fürchtete Niemand; benn durch den einen Spruch glaubte er sich unüberwindlich, burch ben andern, daß er nimmer durch's Schwert umfommen werbe. Aber ben Menschen riß sein Geschick dahin, nach welchem er sich überredete, er werde nicht eher über= wunden werden, als bie Birnan's Bald zu ihm fomme, und auch dann fen der Tod ihm ferne, weil das Drakel ihm verheißen, er fen von feines gebornen Menschen Band zu todten. Denn Malcolm ftellte fein Beer am Tage vor bem Siege bei Birnan's Wald auf, und nach furzer Ruhe befahl er allen, in den Wald zu gehen, und jeder einen Uft, so groß er ihn tragen konne, abzu= hauen; barauf in ber erften Stunde ber Nacht brach er auf, und über den Tao gekommen, erschien das Beer mit hoch erhobenen Baumaften bei Tagesanbruch im Ungeficht der Feinde. 2118 Maccabaus dies erblickte, deutete er es, erschrocken über die neue Erscheinung, endlich auf sich und sein Schicksal, und ben letten Rampf magend und aus feinem Schloffe ziehend, ftieß er auf Magduff, ber, nicht geboren, fondern aus feiner Mutter Leib geschnitten, ihn im 3weitampf erschlug." -

"So weit bis zu Macbeth's Ende im 16ten Jahre seiner Regierung. Als nun auf diese Weise durch Macbeth's Tod im Jahre 1061 die letztgenannte Weissagung erfüllt war, blieb nun noch die Erfüllung der dem Banquho gegebenen Weissagung übrig, daß dessen Nachkommen Schottlands Reich beherrschen würden, welche Erfüllung erst im Jahre 1370, also 325 Jahre nach dem Sesichte, eintrat, wie Boeth ius ebenfalls berichtet. Banquho wurde nämlich auf Macbeth's Anstisten ermordet; dessen Sohn

Fleanchus entfloh aber nach Wales, erzeugte bort einen Sohn Walter, welcher nach Schottland zurückging, und dort wegen seiner Tapferkeit zum Seneschall des Neichs ernannt, und mit vielen Gütern beschenkt wurde. Ein Abkömmling desselben in grader Linie, Robert Stuart, wurde endlich im Jahre 1370 unter dem Namen Robert der Zweite König von Schottland, dessen Nachkommen mehrere Jahrhunderte hindurch den königlichen Thron besassen, und hiermit jene Weissaung vollendeten."

Unter den Lapplandern und Finnen haben sich zauberische Gebräuche, mit vielerlei heidnischem Aberglauben vermischt,
noch lange nach ihrer Bekehrung zum Christenthum, und trot den
strengsten Berboten magischer Umtriebe, bis nahe an unsere Zeit
erhalten. Die geringe Anzahl der Geistlichen, die Beschränktheit
ihres Wirkens in den weitläusigen, menschenarmen Gegenden, die
wilde, wüste Natur, der rauhe Himmel, die Einsamkeit, das
Jägerleben, die tiese Wurzel der alten Gewohnheit, Alles trägt
dazu bei, jene zähen Neste des Götzenthums zu erhalten.

Sturleson, Saro, Jacob Ziegler, Damian von Goes, Dlaus Magnus, Petrus Claudi, Samuel Rheen, Tornaus, Andreas Buraus, Peucer, nach ihnen Johann Scheffer, Prosessor zu Upsala, und Andere, erzählen Vieles von diesem Zauberwesen, manches Falsche mit Leichtgläubigkeit aufnehmend, Anderes abergläubisch mißdeutend, übrigens genug des gut Beglaubigten, woraus sich merkwürdige Thatsachen ergeben.

Die Kunde der Magie war ehemals im hohen Norden Gesgenstand formlicher Unterweisung, und die Edelsten des Volksschickten Sohne und Tochter zu berühmten Zauberkundigen. Ihre Weisheit legten sie nieder in den Runen, diesem uralt nordischen Sanskrit.

Eine beschränktere Tradition pflangt sich, feit jene großartige

erlosch, von Eltern zu Kindern fort; daher mag die Sage von Haus = und Stammgeistern entstanden seyn, (spiritus familiares, gleich Latiums Laren und Penaten) die sich von Glied zu Glied vererben.

Einige eignen fich die Sebergabe mit Mube gu, bei Undern findet fie fich ungefucht und von Rindheit an. Denfwurdig ift, was Tornaus fagt, welcher die Sehergabe, wie ehemals meift gebrauchlich war, fur Teufelswerf halt. "Etliche befigen die Bauberfunde von Natur, welches erschrecklich ift. Denn an welchen der Teufel bequeme Diener und Werkzeuge vermuthet, die greift er, in der Kindheit schon, mit Krankheit an, ihnen im bewußt= lofen Buftand viele Ginbildungen und Gefichte vorstellend, woraus fie, nach Maggabe ihres Alters, lernen, was zur Kunft gehorig. Diejenigen, fo zum andernmale mit folder Rrankheit befallen werden, bekommen noch mannichfaltigere Gesichte, woraus fie noch mehr Runfte faffen. Kallen fie zum drittenmale darein, welches mit fo heftigen Bufallen verbunden ift, daß fie dabei in Todesge= fahr kommen, fo werden ihnen alle Teufelsgesichte und Erscheinungen gezeigt, woraus fie die vollkommene Wiffenschaft ber Bauberkunft erlangen. Und diese find bermagen barin unterrichtet, daß sie auch ohne das gebrauchliche Zaubergerath fernentlegene Dinge feben konnen, auch wohl feben muffen, fie mogen wollen oder nicht; so gang find fie vom Teufel eingenommen." Davon erzählt er auch gleich ein Beispiel: wie ein Lapplander seine Wahr= fagerpaufe, über welche Tornaus zuvor ihm ofters Rlagen und Strafreben geführt, ihm felbst ausgeliefert, traurig bekennend, auch ohne dieselbe fahe er bennoch Alles, mas in der Ferne vor= gehe; er wiffe nicht, wie er es machen folle mit feinen Augen. Dabei habe er ihm Alles mit den fleinsten Umftanden erzählt, mas ihm (Tornaus) auf feiner Reise nach Lappland begegnet.

Ihr vornehmftes Zaubergerath ift diese Wahrsagerpaute,

welche sie Kannus oder Duobdas nennen. Sie hauen deren Boden in ganzem Stück aus einem dicken Baumstamm, dessen Fasern von unten nach oben mit dem Sonnenlause in gleicher Richtung gehen. Die Pauke wird mit einem Thierfell bezogen, und in den Boden Löcher zum Handgriff geschnitten. Auf dem Fell sind manscherlei Bilder gemahlt, oft Christus und die Apostel mit den Gössenbildern Thor's, Stoorjunkar's und Andererzusammen, das Zeichen der Sonne, Thiergestalten, Länder und Gewässer, Städte und Wege, kurz allerlei Zeichen, je nach dem verschiedenen Gebrauch. Auf der Pauke ist ein Zeiger besestigt, den sie Arpanennen, und der aus einem Bündel metallener Ringe besteht. Der Schlägel ist meistens ein Rennthierhorn.

Diese Pauke wahren sie mit scheuer Chrfurcht, umhullen sie sorgfaltig und huten sie besonders vor der Berührung eines Weibes.

Wollen sie erkunden, was in der Ferne vorgehe, ob und auf welche Weise die Jagd oder andere Geschäfte ihnen gelingen werden, welchen Musgang eine Rrankheit nehme, was zu deren Beilung diene, und dergleichen, so knieen sie nieder, und der Wahrsager ruhrt die Paufe, Anfangs mit leifen, bann mit immer ftarferen Schlagen, rings um den Zeiger herum, entweder bis diefer fich in einer Rich= tung, ober auf ein Zeichen fortbewegt hat, das ihnen zur gefuchten Untwort dient, oder bis der Wahrsager felbst in Ertase fallt, wobei er gewohnlich die Pauke auf den Ropf legt. Dabei singt er mit lauter Stimme ein Lied, bas fie Jonte nennen; auch die umftehenden Manner und Weiber singen Gefange, welche Duura heißen, und worin der Name des Orts, von dem fie etwas zu erfahren verlangen, oft wiederkehrt. In dem ertatischen Bustande liegt der Wahrsager eine Beile, oft viele Stunden, scheintodt am Boden mit entstelltem Gesicht, zuweilen mit ausbrechendem Schweiße. Unterdeffen feben die Umftehenden ihre Incantation fort, welches bagu bienen foll, daß bem Seher nichts von feinen

Dissionen aus dem Gedächtniß entfalle; zugleich hüten sie ihn sorgfältig, daß nichts Lebendiges ihn anrühre, nicht einmal eine Mücke. Wenn der Wahrsager wieder zum Bewußtseyn erwacht ist, erzählt er nun seine Gesichte, beantwortet die ihm zuvor gestellten Anfragen und gibt unverkennbare Merkmale seiner gehabeten Anschauung ihm ferner, unbekannter Dinge.

Nicht immer geschieht die Drakelbefragung so feierlich und vollständig. In alltäglichen Dingen, zum Behufe ber Jagd 3. B., befragt der Lappe den Zeiger seiner Paufe, ohne die somnambule Krife hervorzurufen. Daß umgekehrt Ginige Diefes Gerathe gang entbehren fonnen, wobei ein hoher entwickeltes Uhnungsvermogen ihnen zu statten kommt, ift schon erwähnt worden. Claudi erzählt, daß zu Bergen in Norwegen ein deutscher Kaufmanns= diener einen norwegischen Kinnlappen befragt, mas fein Berr in Deutschland mache. Der Kinne habe versprochen, ihm die Runde zu geben, habe bann wie ein Berauschter zu schreien und im Kreise herumzuspringen begonnen, worauf er wie tobt zur Erde gefallen, nach einer Beile wieder erwacht fen, und die verlangte Untwort gegeben habe. Mit der Zeit habe fich diese als mahr und genau erwiesen; und ber gange Borfall fen in einer offentlichen Berhand= lung protofollarisch aufgezeichnet. Daß endlich Manche mitten im Wachen, ohne convulsivische und bewußtlose Buftande, bellfebend zu werden vermogen, scheint der angeführte Bericht des Tornaus außer 3weifel zu fegen.

Der Gebrauch, den sie von ihrem Sehervermögen und den Zauberkunsten machen, ist meistens ein guter und unschuldiger: Heilung kranker Menschen und Thiere, Erforschung kunstiger oder ferner Dinge, die in dem beschränkten Kreise ihres Dasenns ihnen wichtig sind. Manche jedoch wenden die magische Kunst zur Beschädigung Anderer an, und die Schriftsteller wissen vieles, nur allzu fabelhaft Klingendes, von ihren Herereien zu erzählen.

Diesen Mißbrauch verwerfen aber die Anderen, und wollen die Divination nicht mit diesen Gräueln verwechselt wissen; eine Gerechtigkeit, welche ihnen von den Berichterstattern nicht widersfährt, indem diese alle Wunder der Magie ohne Unterschied dem Satan zuschreiben, wie die Neueren der Einbildung.

Dieselbe Art der Drakelbefragung herrscht noch jetzt bei den heidnischen Bolkern des nordöstlichen Rußlands. Nur ist es hier ein eigener Priesterstand (die Schamanen), welcher den Seherz dienst ausübt. Diese Schamanen, welche das Bolk bei Kranksheiten, Diebstählen oder um Traumdeutung befragt, legen dann einen eigenen Drnat an, führen die Zaubertrommel, beschwören ihre Damonen, gerathen in wahnsinnige Zustände, Zuckungen, Ohnmacht, und sprechen alsdann das Drakel.

Hierüber haben wir neue merkwürdige Aufschlüsse erhalten durch einen Brief, den Herr von Matiuschkin, Reisegefährte des Herrn von Wrangel auf der Nordpolerpedition, an einen Freund in Petersburg im Jahr 1820 schrieb (S. Morgenblatt 9. Dec. 1829). Matiuschkin erzählt:

"Bir zogen den ganzen Tag langs dem Ufer des Tabalog, eines ziemlich bedeutenden Flusses, hin (der, troß dem 30. August, schon breite Eisränder ansetze), ohne auch nur eine Spur menschlicher Wohnungen anzutressen. Gegen Abend stellte sich ein eiskalter, schneeartiger Regen mit heftigem Winde ein, der mich bald so vollkommen durchnäßte, daß ich sehnlichst wünschte, auf irgend eine Jurta zu stoßen, wo ich ein Obdach sinden und meine triesenden Kleider etwas trocknen könnte. Ich fragte den jakutischen Führer, ob denn gar keine Wohnung in der Nähe sen?
"Nein," sagte er; "keine Jurta weit und breit, außer der großen Teuselsjurta im Alar Süüt, d. h. im Mordwalde." Auf meine Bitte um eine genauere Nachricht über die omindse Jurta und den schauerlichen Wald ersuhr ich Folgendes:

"Bur Beit ber Eroberung Cibiriens fand eine Schlacht gwiichen ben bamals vereinigten Tungujen und Jafuten, und ben Ruffen in biefer Gegend ftatt; lettere batten, vermoge ihres Schiefgewehres, gewiß in biefem, wie in allen übrigen Gefech: ten, die armen Eingebornen, die nur Pfeil und Bogen befagen, überwältigt, wenn fie fich nicht in biefen, ihren Gottern geheiligten Wald guruckgezogen hatten. Sier aber famen ihnen bie Schamanen mit ihren Beschwörungen zu Bulfe; fie überwanden bie Ruffen und machten fie alle nieder. Als Dofument und unumftoflichen Beweis fur die Wahrheit Diefer Thatfache, zeigte mir mein Cicerone bier auch wirklich einen hoben, gang allein baftebenben pyramibenformigen Fels, ben bie Schamanen bamals jum Andenken an biefe Begebenheit aus bem Schoofe ber Erbe hervorgezogen haben. - Geit diefer Beit hieß diefer Balb ber Mordwald; er ift übrigens angefüllt mit den Geiftern der erschlagenen Ruffen, und es ift febr gefahrlich, fich zur Rachtzeit hinein zu wagen, besonders in die Rabe der tief darin liegenden Jurta. "Run," fagte ich, "ba die Geifter in dem Balbe Ruffen find, fo werben fie ja mir und meinen Leuten fein Leid anthun; wir können also dreist hinein und die große Jurta zu unserm Nachtlager benützen." Mit diesen Worten bog ich rechts in den Bald. Die beiden Jafuten flehten zitternd und bebend, ich mochte doch mich (eigentlich fie) nicht fo muthwillig dem Teufel in den Rachen liefern; fie wurden zur Rube verwiesen. Bald fliegen wir auf eine Art von gebahntem Beg, und ich erblickte zu meiner nicht geringen Freude in der Entfernung eine vom Teuer rothlich gefarbte, boch auffteigende Rauchwolfe. "Da gibt's Menschen!" rief ich freudig aus. "Da ift des Teufels Bertftatt!" brummte mein Rofat. Boll Ungeduld zu dem Feuer zu gelangen, das fur mich gang Durch= naften und Erstarrten fo reigend mar, trieb ich mein Pferd an und ritt fo raid, als es die Dunkelheit und die über mir bicht

verwachsenen Mefte und 3weige verftatteten, vorwarts bem Scheine zu. Endlich ftehe ich vor einer großen Jurta, der dicke Rauch, ber oben und auch an ben Seiten baraus hervordringt, und ein verworrener garm von allerlei Stimmen, beuten mir an, daß die Jurta bewohnt ift. Ich fpringe rasch vom Pferde (meine Begleiter maren guruckgeblieben), binde es an einen Baum und gehe auf die Jurta los. Ploglich wird das Rennthierfell, mit welchem die Thure verhangt mar, zuruckgeworfen, und ein wilder Haufe Tungufen, auf beren Gefichtern Schrecken, Furcht und Buth ausgedruckt find, fturzt mir entgegen. Die Leute faben ziemlich teufelmäßig aus, ich stußte; aber ba war nun einmal nichts anders zu thun, als herzhaft zu fenn oder wenigstens zu scheinen, und das that ich denn auch, indem ich rasch vorschritt. Ein zu= nachst an der Thur stehender Tunguse will mir den Gingang wehren; ein tuchtiger Stoß vor die Bruft schleudert ihn in die Burta guruck, und ich trete binein. - Mit einem durchdringenden Geschrei dringt nun der gange Saufe auf mich ein und umringt mich, fo daß ich mich durchaus nicht mehr ruhren, feine Bewegung mehr machen fann. Es ware mir vielleicht übel ergangen, und die Teufelsjurta hatte ihren Ruf an mir bestätigt, wenn nicht ploglich ein Deus ex machina zu meiner Rettung aufgetreten ware: ein alter Tunguse brangt fich burch ben bichten Baufen bervor, nimmt mich freundlich bei ber Sand und spricht zu den Uebrigen: "Bruder, dieser ift ein guter Tajon, \*) - ich fenne ihn - ber uns nichts zu Leide thun wird; er hat mir viel gehol= fen, als ich beim Commereisgang \*\*) an den Terech-Urjafluß zum Kischfang gegangen war und der Geldtajon mich druckte." — Die

<sup>\*)</sup> Tajon heißt ein Unführer oder Befehlshaber unter ihnen, so wie auch jeder russische Beamtc.

<sup>\*\*)</sup> So wird auch der Fruhling hier bezeichnet; die Benennung ift charaf. teristisch fur den hiesigen Leng.

Empfehlung des alten Berrn, ber einer von den Bonoratioren zu fenn schien, wirkte, mir ward sogleich Plat gemacht und ich trat in die Jurta. Hier wandte mein Macen sich zu mir und sprach in gebrochenem Ruffisch: "Guter Tajon, hindere nicht unfern Scha= man." - "Nein, lieber Freund," antwortete ich, "weit entfernt, ihm hinderlich zu fenn, will ich ihn vielmehr felbst über mein Schickfal befragen; beshalb bin ich hierher gekommen, und habe einen Bundel scharfen ticherkeffischen Tabaks mitgebracht." -Meine Erklarung ward ber Gefellschaft überfest, das Tabaksar= aument wirkte gang besonders, die Gesichter klarten sich auf, und ich trat als willfommener Gast vollends in die Jurta, wo eine Menge Weiber an den Banden herumfagen. Hier, bei rubigerer Unsicht, erkannte ich nun auch meinen Beschüßer, dem ich wirklich Belegenheit gehabt hatte, fruher einen fleinen Liebesdienft bei dem Steuereinnehmer zu erweisen. - Man wies mir ben Chrenplat gegenüber der Thure an, ich feste mich, und nach und nach lagerte fich die ganze Berfammlung wieder langs ben Banden herum. Huch mein Rosak hatt sich eingefunden und bei der Thure Posto gefaßt."

"Jest übersah ich mir die Scene: in der Mitte der Jurta flackerte ein helles Feuer, um welches ein Kreis mit schwarzen wilben Schaffellen ausgelegt war; auf diesem ging in abgemessenem, taktmäßigem Schritt langsam ein Schaman umher, indem er dabei halblaut seine Beschwörungsformeln hersagte. Sein langes schwarzes und struppiges Haar bedeckte ihm fast das ganze aufgebunsene, dunkelrothe Sesicht; zwischen diesem Schleier blisten unter den borstigen Augenbraunen ein Paar glühende, blutrünstige Augen hervor. Seine Kleidung, ein langer Talar aus Thierfellen, war von oben bis unten mit Riemen, Amuleten, Ketten, Schellen, Stücken Eisen und Kupfer behängt, in der rechten Hand hatte er seine, gleichfalls mit Schellen verzierte Zaubertrommel, in Form

eines Tambourins, und in der linken einen abgespannten Bogen. Sein Unblick mar furchterlich wild und graufenerregend. Die Bersammlung saß schweigend und in der gespanntesten Aufmertfamkeit. Allmahlig erlosch die Flamme in der Mitte der Jurta, nur Kohlen glubten noch und verbreiteten ein myftisches Salbdun= fel in derfelben; der Schaman warf fich zur Erde nieder, und nachdem er ungefahr funf Minuten unbeweglich ba gelegen hatte, brach er in ein flagliches Stohnen, in eine Urt bumpfen ober unterdruckten Geschreies aus, welches flang, als ruhrte es von verschiedenen Stimmen ber. Rach einer Weile ward bas Feuer wieder angefacht, es loderte boch empor; der Schaman fprang auf, stellte seinen Bogen auf die Erde, und indem er ihn mit der Band hielt und die Stirne auf das obere Ende beffelben ftutte, fing er an, zuerst langsam, dann allmablig immer rascher, im Kreise um den Bogen herum zu laufen. Nachdem dies Drehen fo lange gedauert hatte, daß mir vom blogen Busehen der Ropf wir= belte, blieb er ploglich, ohne irgend ein Unzeichen von Schwindel, stehen, und begann mit den Banden allerlei Figuren in die Luft zu machen; bann ergriff er in einer Urt Begeifterung feine Erom= mel, die er, wie es mir schien, nach einer gewiffen Melodie ruhrte, worauf er bald rascher, bald langfamer umhersprang, und mit unbegreiflicher Schnelligkeit feinen gangen Rorper auf die feltfamfte Weise verzuckte; vornehmlich auffallend war dabei fein Ropf, ber fich unaufhörlich und mit folder Geschwindigkeit drehte, daß er einer an einem Bande umbergeschleuderten Rugel glich. Wahrend aller biefer Operationen hatte ber Schaman einige Pfeifen bes scharfften ticherkeffischen Tabaks mit einer gewiffen Gierigkeit ge= raucht und zwischen jeder einen Schluck Branntwein getrunken, welches beides ihm auf feinen Wink von Zeit zu Zeit gereicht wurde, Dies und die Drehoperation mußten ihn doch endlich schwindlig gemacht haben, benn er fiel nun plotlich zu Boben und blieb ftarr

und leblos liegen. Zwei ber Unwefenden fprangen fogleich bingu, und begannen dicht über seinem Ropfe ein Paar große Meffer gegen einander zu wegen. Dies schien ihn wieder zu sich zu bringen; er ftieß von Neuem fein feltsames Klagegestohne aus und fing an, sich langfam und frampfhaft zu bewegen. Die beiben Meffertrager hoben ihn auf und stellten ihn aufrecht hin; sein Unblick war scheußlich. Die Augen standen ihm weit und flier aus dem Ropfe; fein ganges Geficht war über und über roth; er schien in einer vol= ligen Bewußtlosigkeit zu fenn, und außer einem leichten Bittern feines gangen Korpers, war einige Minuten lang gar feine Bewegung, fein Lebenszeichen an ihm bemerkbar. Endlich schien er aus feiner Erstarrung zu erwachen; mit ber rechten Sand auf feinen Bogen gestütt, schwang er mit der linken die Zaubertrommel rasch und klirrend um seinen Ropf, und ließ ihn dann zur Erde finten, mas, wie die Umftebenden mir erflarten, anzeigte, daß er nun vollig begeiftert fen, und daß man fich mit Fragen an ihn wenden konne. Ich naherte mich ihm; er ftand ba, regungslos, mit vollig leblofem Geficht und Auge, und weder meine Fragen, noch seine sogleich und ohne Nachsinnen darauf erfolgenden Unt= worten brachten auch nur die mindeste Beranderung in seinen erstarrten Bugen hervor. Ich befragte ihn über den Berlauf und den Erfolg unserer Expedition, von der gewiß Niemand in der gangen Gefellschaft auch nur ben entfernteften Begriff hatte, und er beantwortete mir jede meiner Fragen, zwar etwas im Drakel= fint, aber bennoch mit einer Urt von Sicherheit, nach welcher man hatte schließen sollen, er sen gang vertraut mit dem Sauptzwecke, fo wie mit den Nebenumftanden meiner Reife. Bier find ein Paar feiner Untworten, moglichft wortlich: "Wie lange wird unfere Reise dauern?" - "Ueber drei Jahre." - Berden wir viel außrichten?" - "Mehr als man bei Dir zu Hause erwartet." -"Werden wir alle gefund bleiben?" — "Me, außer Dir, aber Du wirst nicht frank fenn." \*) Ich fragte ihn unter andern auch, wie es einem unserer Reisegefahrten (bem Lieutenant Unjou), von bem ich schon seit einiger Zeit getrennt war, jest ergehe? "Er ift jest brei Tagereifen von Bulun, wo er einen furchterlichen Sturm auf ber Lena ausgehalten, und sich nur mit großer Muhe gerettet hat." \*\*) Biele feiner Untworten waren aber auch fo dunkel, ich mochte beinabe fagen poetisch, daß feiner meiner Dragomane im Stande war, fie mir zu überfegen; fie erflarten diefe Ausspruche fur hohe, ober, wie es hier heißt, Mahrchensprache. Als nach mir alle Reugierigen in der Gefellschaft befriedigt waren, fiel der Schaman wieder hin, und blieb unter ben heftigsten Berguckungen und innern Krampfen ungefahr eine Biertelftunde lang am Boden liegen. Man erklarte mir, daß mahrend diefer Zeit die Teufel wieder aus ihm hinaus zogen, weshalb benn, außer ihrem ge= wohnlichen Wege, dem Rauchfange, auch noch die Thure geoffnet ward. Ihr Abmarsch schien übrigens leichter von statten zu gehen als ihr Einzug, zu welchem über vier Stunden erforderlich geme= fen waren."

"Endlich war alles vorüber, der Schaman erhob sich, und auf seinem Gesichte lag der Ausdruck des Erstaunens und der Verwunderung eines Menschen, der aus einem tiesen Schlase erwacht und sich in einer großen Gesellschaft findet. Er betrachtete alle Umstehende der Reihe nach, vornehmlich aber zog meine Person seine Aufmerksamkeit auf sich; es schien, als erblicke er mich jest zum ersten Male. Ich wandte mich an ihn und bat mir

<sup>\*)</sup> Dies traf so ziemlich ein, benn herr von Matjuschkin litt lange an einer Schnittwunde am Daumen, die durch ofteres Erfrieren sehr übel ward.

<sup>\*\*)</sup> Es wies sich in der Folge aus, daß herr von Unjou wirklich um diese Zeit und an dem benannten Orte auf der Lena in einer großen Lebensgefahr gewesen, der er nur mit-Muhe entgangen war.

über einige seiner dunkeln Drakelsprüche eine Erläuterung auß; er sah mich erstaunt und mit einem fragenden Blick an, indem er ver= neinend mit dem Kopfe schüttelte, als habe er nie etwas von dergleichen gehört."

"So war denn alfo, wie ich nun wohl merkte, die furchtbare Teufelsjurta nichts mehr und nichts weniger, als einer ber Ber= sammlungsorte der immer noch an ihrem alten Zauberglauben hangenden Tungusen. Da sie größtentheils schon getauft find, fo wird von Seiten der Beiftlichen sowohl als auch der burgerlichen Dbrigkeit ftrenge barauf gefehen, daß bergleichen Recidive bes Beidenthums nicht ftatt haben, weshalb benn diefe Berfammlungen immer in entlegenen Wegenden und insgeheim gehalten werden. Uebrigens habe ich an vielen Orten achte Ruffen gefunden, die, wenn fie irgend etwas Wichtiges unternehmen wollten, recht gerne zuvor ben Schaman auffuchten und fich von ihm prophezeien ließen, welchen Erfolg fie zu gewärtigen hatten, und die steif und fest an die Untruglichkeit feiner Prophezeiungen glaubten. Gehr oft ift aber der Schaman auch nur, befonders unter den Ruffen, eine Urt von Zeitvertreib, eine Abendunterhaltung; man läßt ihn holen, und er muß der Gefellschaft etwas vorschamanisiren (poschamanit.)"

"Mein Kosak hatte unterdeß auf meinen Befehl die beiden Jakuten durch Erzählung dessen, was wir in der Teufelsjurta gefunden, beruhigt und sie bewogen, mit meinem Gepäck dahin zu kommen, so daß ich im Stande war, die Versammlung sowohl mit dem versprochenen Tabak als auch mit Branntwein zu bewirten. Diese beiden Lieblingsgenüsse weckten bald Leben und Verstraulichkeit, und nun ward ich mit eben so vielen Fragen bestürmt als vorhin der Schaman. Unter andern fragten die Weiber und Mädchen wiederholt: "was denn das heiße, große blaue Augen?" Die ganze Gesellschaft, und vornehmlich der Schaman,

der mir doch selbst vorhin in seiner Verzückung von den großen blauen Augen meiner Geliebten vorgeredet hatte, wunderte sich nun über die Maßen, daß es dergleichen in Menschengesichtern geben könne, und schien gar keinen Begriff von andern Augen, als von kleinen schwarzen zu haben, welche fast die einzigen sind, die man hier antrifft."

"Ich brachte die Nacht hier zu, und nachdem ich mich voll= fommen getrocknet und erwarmt hatte, brach ich am andern Mor= gen auf, um weiter zu ziehen. Die ganze Gefellschaft begleitete mich ein Stuck Weges bis an eine gewisse Stelle, die fie mir als gefährlich bezeichneten. Darauf stimmten die Weiber ihren 216= schiedegesang, Andylschtchina, an, welcher zugleich auch ein Lobgesang auf mich war, und zu welchem die ganze Bersamm= lung im Chor und in gleichmäßigen Zwischenraumen den Refrain Evan, Evaon, Tajon! fang und jauchzte. Go schied ich von dem gutmuthigen Schamanenklubb, und lange noch tonte mir durch den Wald ihr Evan, Evaon, nach. Diefe Laute, mit denen einst der frohliche Weingott von seinen berauschten phrygischen Begleitern begrußt murde, machten hier (wo fie ubrigens gar feine Bedeutung haben) einen hochft fonderbaren Kontraft mit meiner Umgebung: der phrygische Gott war ein halb erfrorner ruffisch-kaiserlicher Flottenoffizier, die ewig grunen Weinberge waren eine mit ziemlich tiefem Sommerschnee bedeckte Einobe, und die halbnackten Manaden und Bacchanten waren schmutige, von Ropf bis zu den Fugen in Rennthierfelle eingehullte Tungufen, zwar auch berauscht, aber nicht von Rebensaft wie jene, fondern von Kornbranntwein und ticherkeffischem Tabat."

"Einige Tage später (16. September) gelangten wir an eine kleine Niederlassung von Jakuten. In einer der Jurten stieß ich auf einen Schaman, der mir gleich durch seine stieren, blutrunsstigen Augen und seine erdfahle Gesichtsfarbe kenntlich ward. Ich

bat ibn, mir seine Runfte vorzumachen; lange wollte er nicht baran, und entschuldigte fich damit, er habe nicht alles zur Beschworung Erforderliche bei sich u. f. w. Endlich aber wirften die gewohnlichen Mittel, das Berfprechen von Branntwein und Tabak, und er schickte fich zur Operation an. Die alteste Tochter der Familie naberte fich mir und bat angftlich, den Schaman fortzuschicken. "Warum benn bas?" fragte ich. Gie antwortete nicht, aber ihr Bruder erzählte mir, es haufeten Teufel in der Schwester, die fie fehr qualten, sobald der Schaman feine Befdworung mache; wenn feine Schwefter ein Mann ware, meinte er, fo mußte fie gewiß ein ausgezeichneter Schaman fenn, weil fie bann felbst wirfen tonnte. Much er bat, feine Schwester zu verschonen, weil sie sehr viel bei der Operation leide; das machte mich nur noch neugieriger auf ben Erfolg, und ich gebot bem Schaman fortzufahren. Nach wenigen Minuten ward die junge Dame unruhig, bald blag, bald roth; endlich zeigte fich auch auf ihrem Gesichte (obgleich schwächer) der symptomatische Blut= schweiß, den man immer im Moment der Krise bei den achten Schamanen findet, und fie fiel bewußtlos zu Boden. Ich erschrat und befahl bem Schaman aufzuhoren; aber ber war nun einmal im Bug, und als ich ihn zur Jurta hinauswarf, feste er feine Sprunge und Bergerrungen braugen im Schnee und Froft fort, ohne sich an die Orts = und Temperaturveranderung zu fehren. Die Patientin lag unterdeffen ftarr ba; plotlich befam fie Krampfe, schrie, rang die Bande, sprang ungefahr fo, wie der Schaman, und fang gang unverständliche Worte dazu; bas dauerte ein fleines Weilchen, bis fie endlich wieder hinfant und in einen tiefen, ruhigen Schlaf verfiel. Als fie nach ungefahr einer Stunde erwachte, mar fie vollkommen wohl und wußte von allem Borgefallenen nichts weiter, als daß der Schaman angefangen habe, die Beifter zu beschmoren. — Der Bater und ber

Bruder des Mådchens versicherten mir, daß seit ihrer Kindheit schon die Schamanen immer einen großen Einsluß auf sie gehabt haben, daß, wenn der ganze Eyclus der Beschwörung ununtersbrochen durchgemacht werde, sie zuleht selbst in eine schamanische Ertase verfalle, daß sie dann auf alle ihr vorgelegten Fragen über das Zukunftige, Entfernte, Unbekannte antworte, und oft in der ihr völlig fremden tungusischen oder lamutischen Mundart rede und Lieder singe. Es soll übrigens auch weibliche Schamanen geben, von denen ich aber selbst keine gesehen habe. Noch jest nennt man mit einer Art banger Ehrsurcht eine gewisse Agrasena Shikanshaja, die vor mehr als sechzig Jahren hier ihr Wesen getrieben haben soll. Unter andern schreibt man ihrem Einslusse auch eine Krankheit der hiesigen Frauenzimmer zu, die Miråk genannt wird, und die mir eine Art von St. Beitstanz zu sepn scheint."

"Die Schamanen fteben, wie gefagt, tros bem Chriftenthume, immer noch in großem Unsehen im gangen nordofflichen Sibirien; nirgends aber ift ihr Einfluß fo bedeutend als bei den Tichuktichen, wo fie eines gang unbedingten, blinden Bertrauens genießen und diefes zuweilen auf eine furchtbare Beise benuten. Folgender Borfall, der sich im Jahr 1814 auf dem Markte zu Ditrownoje zu= getragen hat, liefert einen schrecklichen Beweis hievon. Unter ben daselbst, wie gewohnlich, zum Sahrmarkt versammelten Tschuktschen brach plotlich eine ansteckende Krankheit aus, die, trot allem Springen, Trommeln und Beschworen ber Schamanen, viele Menschen und noch mehr Rennthiere, den Hauptreichthum ber Tichuktichen, wegraffte. Es ward eine allgemeine Berfamm= lung ber gegenwartigen Schamanen veranftaltet, und in berfelben, nachdem alle mögliche Kunftstucke durchgemacht waren, endlich ausgemittelt: "um die ergurnten Gotter zu verfohnen, und der schrecklichen Krankheit, die sie über das Wolf gebracht, Einhalt

zu thun, sen es nothig, daß Kotschen, einer der angesehensten Häuptlinge, ihnen geopfert werde."

"Diefer Rotiden war fo allgemein beliebt und geachtet unter dem Bolfe, daß, troß dem fonft unbedingten Gehorfam gegen die Ausspruche ber Schamanen, ihre Meinung Diesesmal doch verworfen wurde. Als aber die Seuche fortfuhr unter Menschen und Bieh zu muthen, und die Schamanen fich weder durch Berfprechun= gen von Geschenken, noch durch Drohungen und Mighandlungen ju einem andern Mittel verstehen wollten, ba erklarte endlich Rotichen, ein zweiter Curtius, felbft dem Bolke, er febe nun wohl, daß es der Wille der Gotter fen, ihn als Opfer fallen gu feben, und er fen bemnach bereit, zur Rettung feines Bolfes fein Leben hinzugeben. Noch immer fampfte die Liebe zu ihm gegen die Erfullung bes schrecklichen Ausspruches der Schamanen; feiner wollte Sand an das Opfer legen, bis endlich Rotichen's eigener Sohn, burch die Ermahnungen bes Baters erweicht und burch Undrohung feines Fluches erschuttert, ihm ben Mordstahl in's Berg fließ und ben Leichnam ben Schamanen übergab." -

Diese Mittheilung über die Ertase der Schamanen ist bestonders deshalb so merkwürdig, weil sie uns verschiedene Formen der Magie und des Entrücktsenns zeigt, wie sie im Heidenthume in früheren Zeiten allgemein waren. Wir sehen hier jenes urssprüngliche Vermögen der Sehergabe in seinem tiessten Verfall, eine wahnsinnähnliche, wilde Begeisterung, hervorgerusen durch betäubende und berauschende Mittel, und in Verbindung mit einem zerstörenden Aberglauben, von welchem beherrscht, die entrückten Schamanen Menschenopfer zur Sühne der Götter verslangten.

Die angeführten Beobachtungen, die wir durch neuere vervollständigt wünschen, können wohl auch ein Licht werfen auf die trüben Erscheinungen des Heren- und Zauberwesens im Mittelalter, die, wie schon früher angeführt wurde, als Reste des heidnischen Gultus und daher auch der heidnischen Magie anzusehen sind. Wir haben bei diesen neuen Beobachtungen den Vortheil, daß dieselben von Männern gemacht wurden, die nicht in den vorgefaßten Meinungen und den herrschenden Vorurtheislen früherer Jahrhunderte befangen waren.

Die angegebenen Thatsachen geben uns zugleich ein Bild von jenen trüben Zuständen der Seele, die in einer krankhaften Ertase erscheinen können, und hängen mit den Erscheinungen zusammen, welche uns die Geschichte der verschiedensten Bölker als Wirkungen der Zauberei berichtet.

Der nachste Begriff der Zauberei ist der, daß magische Kräfte zum Schaden Underer angewandt werden. Man glaubte, daß eine solche bose magische Wirkung vorzugsweise in trüben Gemuthöstimmungen, die der Entrückung gleichen, möglich sep. Die Verkehrtheit eines solchen Zustandes liegt aber nicht allein in dem Zweck, sie kann auch in den Mitteln liegen, ihn hervorzurusen. Das Naturwidrige und darum Unsittliche dieses Zustandes besteht schon in der Desorganisation, die durch jene gistähnlichen Mittel erzeugt wird. Nicht durch eine Erhebung der Seele, wie in der reinen Ertase, sondern durch eine organische und psychische Zerstörung, durch eine Art von Selbstmord, wird in solchen Fällen die Seele von dem gewohnten Verkehr mit dem Körper getrennt.

Wie ein solches krankhaftes Entrücktsenn mit dem verderblichsten Wahne verbunden senn könne, wenn auch, wie selbst bei manchen Formen des Wahnsinnes, helle Blicke und ein richtiges Fernfühlen nach Zeit und Raum, dabei stattsinden, beweist das angeführte Verlangen eines Menschenopfers in jener sinstern Ertase. Das ganze Heidenthum, mit seinem sinstern Cultus und seiner unheiligen Magie, ist hier noch unverändert erhalten. So sehen wir denn diese Kräfte magischen Wirkens und Erkennens von den würdigsten Neußerungen hochbegabter Mensichen bis zu den trübsten Entstellungen in den verschiedensten Bolkern und zu den verschiedensten Zeiten verbreitet. Das Licht der Ertase wurde bei dem allgemeinen Verfall höherer Ideen und des reinen Gottesbewußtseyns selbst in Finsterniß verwanz delt. Te tiefer der Mensch sank, desto entstellter mußten auch jene ursprünglich höheren Geisteskräfte werden.

## Chriftenthum.

Nach den Ueberlieferungen aller Bolker und nach den altesten Urkunden, die wir besitzen, hatte die früheste Menschheit reine, aber noch unentwickelte Begriffe von Gott und den göttlichen Dingen. Im Berlaufe der Geschichte und dem allgemeinen Mißsbrauch menschlicher Freiheit wurden bei dem größten Theile der Menschen jene Begriffe mehr oder minder getrübt und entstellt, und damit das Heilige oft in sein Gegentheil verwandelt. Die dem Menschen ursprünglich einwohnende Sehergabe und magische Gewalt erlitt dasselbe Schicksal. Sie wurden geschwächt, entstellt, getrübt.

Bei einzelnen Bolkern, namentlich bei den Juden, erhielt sich jedoch das Bewußtsenn von einem personlichen Gotte ungetrübt; und keinem Bolke sehlt es an Ueberresten reiner Ueberlieserung, welche dem, jedem Menschen angebornen, Gottesbewußtsenn als anregendes und erziehendes Mittel dienen konnten.

Wenn man das Christenthum in seiner Universalität, als die Religion, welche für die ganze Menschheit bestimmt ist, anerskennt, so kann man ohnedies die Wahrheiten, die in den voraussgegangenen Religionen enthalten waren, nur als Theile und Stufen der vollen Wahrheit, die im Christenthum erschien, und

Das Irrige und Verderbliche in denselben nur als Entstellungen jener Wahrheiten ansehen. Das Licht der Morgenrothe ist das Licht der Sonne, es kann aber durch refractirende Medien verschiedene Färbungen bekommen. \*)

Aehnlich außert sich Clemens von Alexandrien: "Die Phistosophie war den Griechen, was das Geset den Hebraern — ein Pasdagog auf Christus. Also ist die Philosophie eine Borbereitung, eine Wegbahnung für den, welcher durch Christus die Vollendung erhält." (Siehe Clement. Alexandr. oper. per Joann. Gotterum. Oxonii t. 1. libr. 1. n. 5. p. 331.) Was Clemens hier unter der Philosophie meine, sagt er im Folgenden: "Unter Philosophie verstehe ich aber nicht die stoische, nicht die platonische, nicht die epikuräische, nicht die aristotelische, sondern Alles, was jede dieser Schulen Gutes gesagt hat, in so fern sie nämlich Gerechtigkeit mit frommer Wissensschaft verbinden lehren: dieß Alles, aus jeder ausgewählt, nenne ich Philosophie, die übrigen Abfälle des menschlichen Denkens, die einer versälschten Waare gleichen, werbe ich nie für göttlich halten."

<sup>\*)</sup> Diefe Unficht hatten ichon mehrere ber alteften Rirchenvater. Go fagt der heilige Juftinus, ber Philosoph und Marthrer. "Daß Chriftus ber Erftgeborne Gottes und ber Logos fen, woran bas gange Menschengeschlecht Theil nimmt, haben wir gelernt und im Borigen ichon erlautert. Die nach bem Logos lebten, wenn man fie gleich fur Atheiften ausgab, maren Chriften, wie unter ben Griechen Cofrates, Beraflit und andere ihres Bleichen, und unter ben Barbaren Ubraham, Unanias, Ugarias, Michael, Glias und viele Unbere, beren Thaten ober Ramen ju berichten, ba es uns gu weit fuhren murbe, wir jest unterlaffen. Go auch bie, welche ohne Bernunft lebten, bie maren gottlos und feinbfelig gegen Chriftus gemefen und tobteten die, welche nach ber Bernunft lebten. Die aber nach bem Logos lebten und leben, bie find Chriften und find furchtlos und unerschrocken." (S. Justini philosophi et martyris opera omnia opera et studio unius ex monachis congregationis S. Mauri. Parisiis 1742. in apologia. 1. n. 46.) Derfelbe fagt ferner: "Bas im= mer bie Philosophen ober Gefetgeber Schones gefagt ober erfunden haben, bas haben fie alle baburch erworben, bag fie ben Logos gum Theil gefunden und betrachtet batten. Aber weil fie nicht Alles, mas des Logos, bas ift Chrifti, ift, erkannten: fo geriethen fie oft mit fich felbft in Biberfpruch." (lib. cit. in apolog. n. 10.)

Wir werfen zuerst einen Blick auf die Zeit, welche der Ersscheinung Christi unmittelbar vorausging. Teder neuen Epoche im Leben der Bolker und der Menschheit geht der Untergang früsherer Formen und Stufen voraus. Nur auf der Schädelstätte der alten Welt konnte die neue erbaut werden. Zur Zeit, als die meisten Bolker ihre Lebenskraft und Eigenthümlichkeit eingebüßt hatten, kam ein neues Neich empor, um das Nichteramt über die Wölker jener Zeit auszuüben. Es erhob sich, wie ein Seher Israels vorausverkündet hatte (Daniel c. 7), "ein gewaltiges Thier, ein Neich, das mächtiger war, denn alle Neiche, das Miles fraß, zertrat und zermalmte."

Wie das politische Dasenn der einzelnen Bolker, so hatten sich meist auch die religidsen Formen bei denselben überlebt. Das Pantheon ward das Gefängniß der Götter der Bölker. Die Reste ältester und reiner Ueberlieserung waren getrübt, die magischen Kräfte, die so eng mit dem Gultus und den religidsen Ideen der Bölker zusammenhingen, wurden entstellt, versinstert, oder hörten ganz auf und wurden, wie die Drakel, Werkzeuge des Truges. "Der Augur lächelte, wenn er den Augur sah."\*) Einzelne philosophische Schulen, die bei den höheren Klassen die Stelle der gesunkenen Religionen zu ersehen suchten, konnten die höchsten Bedürfnisse des menschlichen Geistes nicht befriedigen, weder die Strenge der Stoiker, noch der Materialismus der Epikuråer.

So war das Gottesbewußtsenn überall verfinstert und gesschwächt und in geistiger Hinsicht war es wüste und leer, bevor das neue Licht des Evangeliums erschien.

Das Christenthum bezweckt nun einerseits die Entwicklung und Wollendung aller noch vorhandenen guten Kräfte im Mensschen, andererseits, da die normale Entwickelung von einer urs

<sup>\*)</sup> Augur augurem cum vidit, ridet. (Cicero.)

fprunglichen Reinheit zur hoheren Bollendung gestort ward, die Befreiung vom Bofen, als Erlofung. Da nun die magischen Rrafte des Wirkens und Erkennens in einem urfprunglich boberen Bermogen des Menschen ihren Grund haben, aber mit der fitt= lichen und religiosen Entartung des Menschen großentheils auch getrubt und entstellt murden, so bekampfte die driftliche Religion jede Art der entarteten Magie, wahrend es die reinen und beiligen Ueberrefte derfelben nicht blos im Judenthum, sondern auch bei andern Bolfern anerkannte. Die hohe Bedeutung, welche ben brei Magiern, die jum neugebornen Beilande reiften, gegeben wird, beweist offenbar, daß eine reine Sehergabe auch bei ben Beiden von Unfang des Chriftenthums anerkannt ward. Es ift baffelbe Pringip, nach dem auch die Apostel die Lehre des Evan= geliums an Wahrheiten anreiheten, welche den Beiden ichon befannt waren, wie dies z. B. Paulus that, wenn er den Bers bes Kleanthes anführt, nach welchem die Menschen gottlichen Gefchlechts find. \*)

Wenn alle Kräfte der Menschen wieder in ihre ursprüngliche Reinheit hergestellt und zu einem höheren Grade der Vollkommensheit durch die christliche Religion erhöht werden sollen, so mußte sich dies vorzugsweise bei den Kräften zeigen, durch welche der Geist eine höhere Macht über die Natur übt und einer höheren Unschauungsweise fähig ist.

<sup>\*)</sup> Die Stelle, auf die sich Paulus (Apostelgeschichte c. 17, 23) bezieht, ist wahrscheinlich folgender Bers des Kleanthes, eines Schülers Beno's:

<sup>&</sup>quot;Sen mir gegrüßt, o Zeus, benn alle Menschen burfen Dich anreden, o Bater, die weil wir beines Geschlechts sind, Deines Wesens ein Bild, was irgend auf Erden nur lebet." Nach Undern bezieht sich Paulus auf einen ahnlichen Bers bes Uratus. (S. bessen Phaenomena c. 5.)

Und so drängt sich uns die hochwichtige Frage auf: Wie vershalten sich die magische Kraft und das ertatische Erkennen zu der Wunderkraft und der göttlichen Inspiration, wovon uns die heisligen Bücher so viele Beispiele bewahren?

Da die Erzählungen jener Thatsachen in Jedermanns Händen sind, so wäre es überflüssig, dieselben hier anzusühren. Es kann auch nicht unser Zweck seyn, eine Eregese der einzelnen wunders vollen Thaten und Begebenheiten, die uns jene Bücher bewahrt haben, zu schreiben. Wir wollen es nur versuchen, auf einige leitende Grundsätze hinzuweisen, welche die Aehnlichkeit und die Verschiedenheit zwischen heiligen und natürlichen Kräften und ihre Beziehungen zu einander anschaulicher machen.

Die ganze bisherige Untersuchung und die Zusammenstellung einer großen Zahl von Thatsachen berechtigte uns zu der Annahme, daß der Mensch von Natur eine Kraft hat, unter gewissen Bedingungen unmittelbar auf andere Menschen und auf die Natur einzuwirken. Diese Kraft des Menschen nannten wir nach dem alten Sprachgebrauche Magie, und die Erscheinungen des Lebensmagnetismus, wie sie in neuerer Zeit bekannt wurden, sehen wir nur als eine bestimmte Form und Aeußerung dieser allgemeinen menschlichen Kraft an.

Im normalen Zustande der Dinge ist nun immer die niedere Kraft der höheren unterworfen. So werden im Organismus die unorganischen Krafte durch organische beherrscht, im Menschen die organischen, wenn auch nicht völlig, durch geistige. Die ganze Natur ringt darnach, vom Geiste beherrscht, durch ihn verherrslicht zu werden. Auf Erden hat die Natur ihr Ziel darin gesunden, daß sie im Menschen dem freien Willen unterworfen ist. Denn daß ziel der Natur ist, Organ des Geistes zu werden. Darum schrieben denn viele Philosophen (S. oben S. 259) der Seele, wenn sie nicht durch die Materie gebunden sen, eine Herrschaft

über die Natur zu, als eine ihr wesentliche Eigenschaft. Alle Bolker hatten auch den Glauben, daß einzelne vorgezogene Mensichen im Besitz dieser Geistesmacht waren.

Nach der christlichen Lehre und nach den religiösen Begriffen fast aller Wölker war der Mensch ursprünglich in einer innigeren Beziehung zur Gottheit und hatte eine größere Macht über die Natur. Wo daher wieder jene Herrschaft hervortritt, erscheint sie nach diesem Glauben als der Ausdruck einer ursprünglichen Harsmonie zwischen Geist und Natur, wo jener, als die höhere Kraft, diese beherrscht, wo der freie Wille die Natur bestimmt.

Wenn man aber annehmen barf, daß in ber ursprunglichen Natur des Menschen eine hohere Macht des Beiftes uber die Natur vorhanden war, so ift es ohne 3weifel die Bestimmung des Menschen, daß er in einer hoheren Eriftengform eine folche Macht erhalte. Denn die Natur ift um des Beiftes willen, und ber Beift burchgeht feine Entwickelungs = und Befreiungeftufen, um vollig frei zu werden, und, nur von Gott beherrscht, die Natur zu be= berrichen. Das Biel kann nicht dem Unfange gleich fenn, fondern es muß eine hohere Potenz beffelben fenn. Die Cbenbildlichkeit des geschaffenen Geistes mit dem gottlichen foll erhoht und er unter Mitwirkung feiner Freiheit illabil werden. Durch eine großere Unnaherung an die Gottheit und eine innigere Bereini= gung mit berfelben muß aber die Macht bes geschaffenen Beiftes eine größere Aehnlichkeit mit ber gottlichen Macht erlangen, bas Abbild dem Urbilde in jeder Binficht mehr gleichen. Diefes Fort= schreiten des Menschen zu seiner bochften Bestimmung, zu ber größtmöglichsten Gottahnlichkeit, geschieht aber nach ber drift= lichen Lehre badurch, daß er durch freie Gelbstbestimmung fich von Gott bestimmen lagt, und fich fo jum freien Drgan Gottes erhebt, und von Gott dazu erhoben wird. Der Mensch foll, wie der Apostel Paulus fagt: Mitarbeiter Gottes werden. Dadurch kann er, das Ebenbild Gottes, von der göttlichen Kraft erfüllt, durchdrungen werden. Er soll das Organ der göttlichen Macht und Intelligenz werden. Nach der Lehre des Christenthums hat eine solche Gemeinschaft hochbegnadigter Menschen mit der Gottsheit zu allen Zeiten statt gefunden.

Wir können, nach dem Gesagten, den Grund jener Wirkuns gen eben sowohl in einer Wiederherstellung ursprünglicher Kräfte, als in einer Anticipation eines vollkommeneren Zustandes des Menschen suchen. Jedenfalls ist hierbei eine größere Herrschaft des freien Geistes über die Natur und ihren Causalnerus anzuerkennen.

Ein Hauptdogma des positiven Christenthums ist nun, daß diese Gemeinschaft zwischen der Gottheit und dem Menschen in der Person Christi auf eine absolute Weise statt fand, so daß die reine, von jeder Sunde freie, menschliche Natur Christi von dem göttlichen Wesen, dem Logos, völlig durchdrungen und erfüllt, in der vollkommensten Einigung (&vwoig) mit demselben dessen absolutes Organ ward. Daher denn auch nach der Lehre der christlichen Kirche alle Thaten des Heilandes göttliche und zugleich menschliche waren. \*)

Da nun die Menschheit nach der Lehre des Christenthums bestimmt ist, am Ende ihrer Entwickelungs und Erlösungsstusen, in innigster Gemeinschaft mit der Gottheit, freies Organ derselzben zu werden, so daß Gott senn wird Alles in Allen; so ist der Gottmensch, in welchem die Erfüllung der menschlichen Natur durch den Logos eine absolute war, das Centrum der ihrer ewigen Bestimmung entgegengeführten Menschheit, das Haupt der erlösten und der zu erlösenden Menschheit.

Die Thaten Christi, in welchen eine gottliche Kraft durch die menschliche Natur hindurchwirkte, sollten aber nach seinen

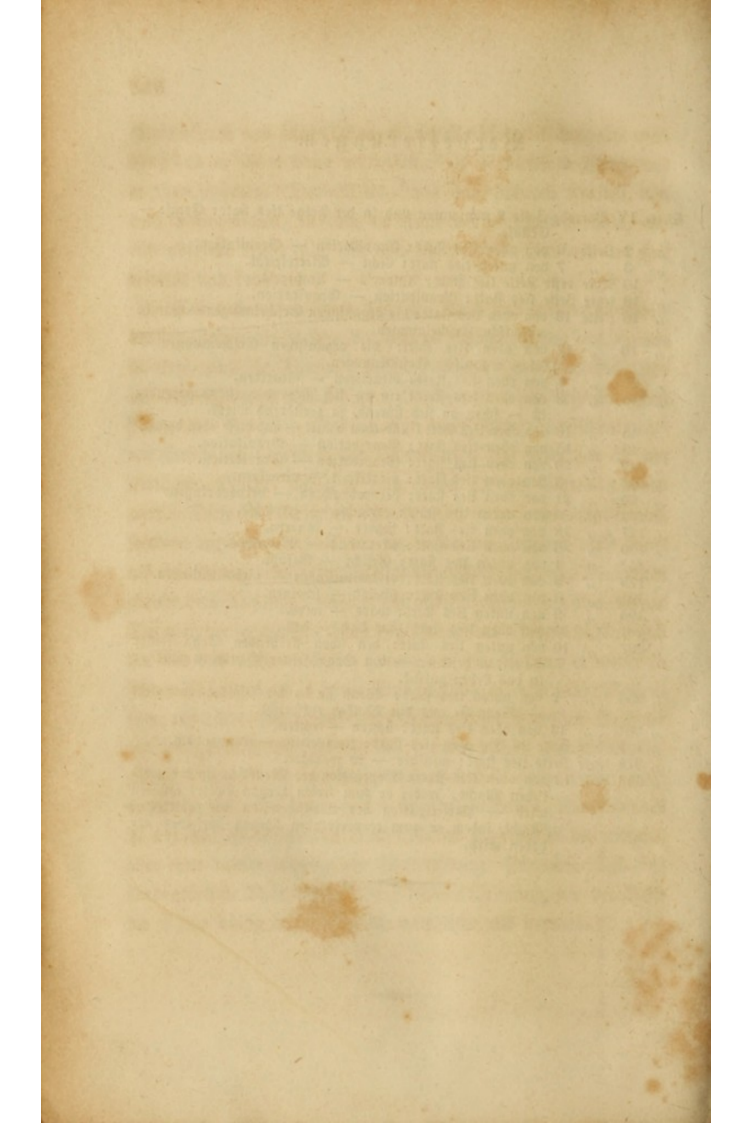
<sup>\*)</sup> παντα μεν θεια, άνθρωπινα δε παντα.

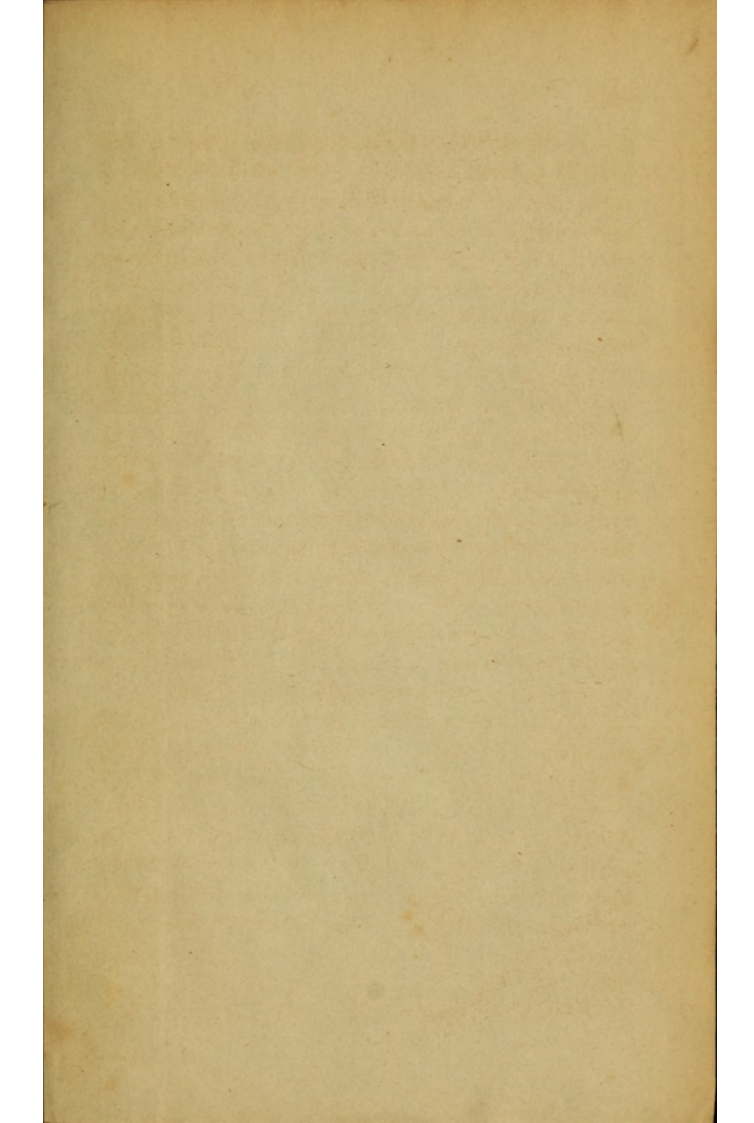
Worten auch von seinen Jungern und Nachfolgern ausgeübt wers den; wie er ihnen dann verheißen, daß sie dieselben Werke wie er thun wurden. Denn Alles, was von höheren Kräften von dem Gottmenschen, in dem die Fülle der Gottheit wohnte, auf eine absolute Weise gilt, gilt von seinen ächten Jungern auf eine relative und bedingte.

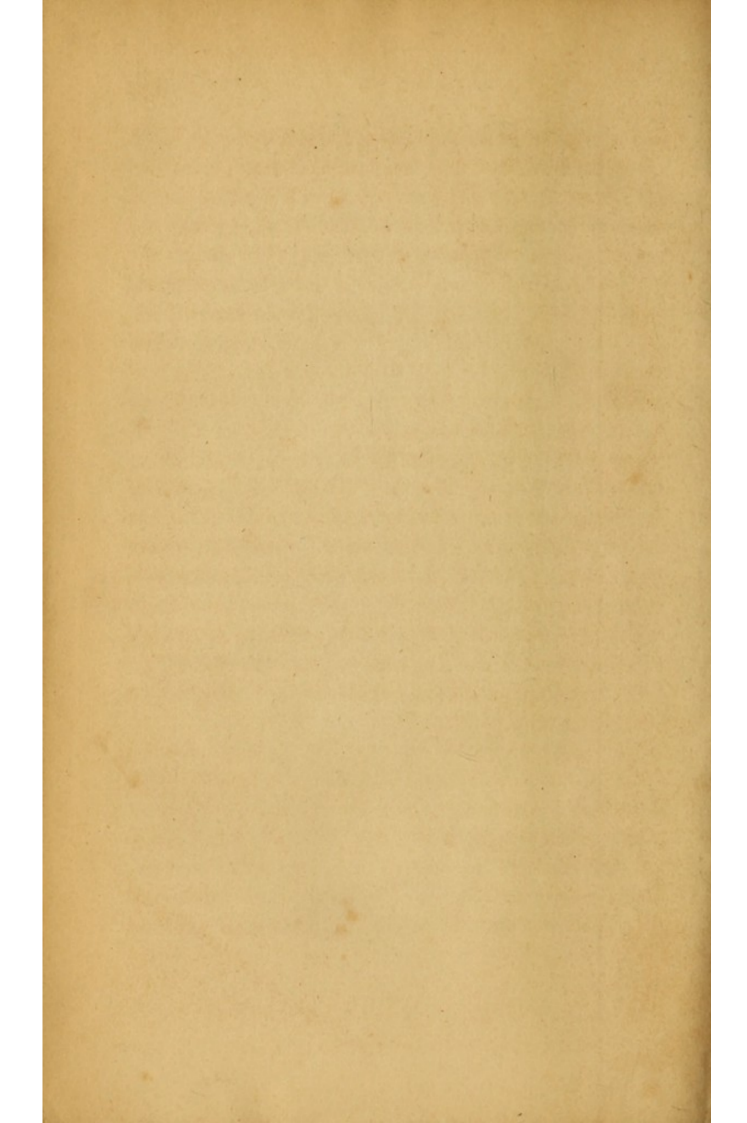
Die außerordentlichen Thaten, durch welche in den verschie= benften Zeiten die Gefete ber jegigen Naturordnung aufgehoben wurden, also die Bunder, laffen fich nach bem bisher Gefagten auf drei Urfachen guruckführen, Restauration ber ursprunglichen Natur des Menschen, Unticipation eines funftigen vollkommene= ren Buftandes beffelben und Cooperation bes Menfchen an ber gottlichen Macht, wobei er zum freien Drgan Gottes erhoben wird. Diefe drei Urfachen schließen sich nicht untereinander aus, fondern ergangen fich. Denn der vollendete Buftand muß wohl als eine Potenz eines reinen Urftandes gedacht werden. Das Ende gleicht dem Unfange, wie der entfaltete Drganismus bem Reime. Da aber ber geschaffene Beift ben Grund bes Genns nicht in fich hat und also nicht durch sich (causa sui) ift, so kann er weder in feinem Unfang, noch in feiner Entwickelung, noch in feiner Bollen= bung ohne Berbindung mit bem Schopfer gedacht werden. Je freier und inniger diese Berbindung ift, je mehr nahert sich der Mensch feinem Endziele, in gottinniger Freiheit bas ewige Leben (nicht mehr bas werdende, fondern bas fenende) zu haben. Das Wunder ift nur bas Durchscheinen eines hoheren Dafenns in die zeitliche, aber eben barum vergangliche Weltordnung. Fur Diefe ift es eine übernaturliche That, aber fur eine bobere Ordnung, wo der Geift die Natur vollig beherricht, die naturliche und normale.

## Berbefferungen.

```
Seite IV Borrebe Beile 9 von unten und in ber Folge lies ftatt: Ertafe -
                 Efftafe.
      2 Beile 6 von oben lies ftatt: Gravibation - Gravitation.
               7 von unten lies ftatt: Licht - Glectricitat.
     10 Note erfte Beile lies ftatt: Umper's - Umpere's.
     10 lette Beile lies ftatt: Gravidation - Gravitation.
     16 Beile 13 von oben lies ftatt: bie organischen Erscheinungen - manche
                 organische Erscheinungen.
              17 von oben lies ftatt: bie organischen Erscheinungen -
                 folde organische Erfcheinungen.
               7 von oben lies flatt: vicariiren - vicariren.
               3 von oben lies ftatt: ein an fich ftorenber ja gerftorenber
     40
                 ift - fcon an fich ftorend, ja gerftorend wirkt.
              18 von oben lies ftatt : und eben bamit - und biefe eben bamit.
     45
     49
              15 von oben lies ftatt: Gravidation - Gravitation.
              20 von oben lies ftatt: Gravibation - Gravitation.
     49
              3 von oben lies ftatt: vicariiren - vicariren.
     51
              21 von oben lies ftatt: hervorbrachten - hervorbringen.
     66
    107
              9 von unten lies ftatt: erwachse - erwuchse.
          11
              18 von oben lies ftatt: innere - inneren.
    127
    150
              6 von oben lies ftatt: Metarbus - Mebarbus.
    151
              4 von unten lies ftatt: Geficht - Gefühl.
          11
   179
              9 von oben lies ftatt: vivissitudinem - vicissitudinem.
 ,, 191
             8 von oben lies ftatt: scheint - scheinen.
          11
   195
              2 von unten lies ftatt: warb - wirb.
   201
             13 von oben lies ftatt: bas bas - bas.
   207
              10 von unten lies ftatt: ben ichon fterbenben Gohn feiner
                 Sausfrau heilt er - ben Sohn feiner Sausfrau ruft er
                 in bas Leben guruck.
               2 von unten lies ftatt: Wenn fie in bie Bolfen entweicht
 ,, 258
                 - Wenn fie aus ben Bolken entweicht.
 ,, 301
              13 von oben lies ftatt: achten - echten.
 " 303 Rote Beile 26 von oben lies fatt : tenacetum - tanacetum.
 " 318 lette Beile lies ftatt: weniger - in weniger.
 " 348 Beile 12 von oben lies ftatt: Cooperation bes Menschen an ber gott=
                lichen Macht, wobei er zum freien Organ Gottes erhoben
                wird - Participation bes Menfchen an ber gottlichen
                Macht, indem er zum cooperirenden Organ derfelben er=
                hoben wird.
```







OR Cot 837P

